
https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführungen in die Psychoanalyse I

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Karl-Josef Pazzini, Susanne Gottlob (Hg.)

Einführungen in die
Psychoanalyse I

Einfühlen, Unbewußtes, Symptom, Hysterie,

Sexualität, Übertragung, Perversion

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2005 transcript Verlag, Bielefeld

Lektorat & Satz: Susanne Gottlob, Hamburg

Layout: Jeannie Moser, Torsten Meyer, Hamburg

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion, Wetzlar

ISBN 3-89942-348-8

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


Inhalt

Karl-Josef Pazzini | Susanne Gottlob  7

Vorwort

Claus-Dieter Rath   11

›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

Max Kleiner  29

Die Bildungen des Unbewußten

Peter Müller  47

Was sagt das Symptom?

Ulrike Oudée Dünkelsbühler  69

Hysterie: »... sagte ich mir, der Fall könne

keine Hysterie sein« (Freud)

Edith Seifert  89

Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität bei Freud.

Kastrationswahrnehmung als symbolische Matrix

Johanna Drobnig-Naumann 105

Zur Übertragung – Der Analytiker als Schatzkästchen  

Günther X. Frank 131

Perversion: Savoir-faire und Monotonie.

Versuch einer Strukturanalyse

Autorinnen und Autoren                     157    

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7

Vorwort

»Ich weiß nicht«, sagt Sigmund Freud zu Beginn seiner ersten Vor-

lesung in einem Hörsaal der Wiener psychiatrischen Klinik im Winter-

semester 1915/16, »wieviel die einzelnen von Ihnen aus ihrer Lektüre

oder vom Hörensagen über die Psychoanalyse wissen. Ich bin aber

durch den Wortlaut meiner Ankündigung – Elementare Einführung in

die Psychoanalyse – verpflichtet, Sie so zu behandeln, als wüßten Sie

nichts und bedürfen einer ersten Unterweisung«.1 Vor einem gemischten

Auditorium aus Hörern aller Fakultäten weiß Freud nicht, was die Zuhö-

rer wissen und diese wissen nicht, was ihnen zu Ohren kommen wird,

sie ahnen vielleicht unbewußt etwas. Für Freud entsteht daraus eine

Verpflichtung, die einzelnen Zuhörenden so zu behandeln, als wüßten

sie nichts, einen Stil der Rede an den anderen zu finden, der einem, und

genau genommen einem vielseitigen, ›ich weiß nicht‹ statt gibt. Es geht

dabei um ein Nicht-Wissen, das nicht das Umfeld der Dummheit oder

Klugheit meint, sondern einen Zwischenraum an Unwissenheiten dar-

über annimmt, was sich durch Lektüre und Hörensagen an Bezügen zum

psychoanalytischen Verfahren bereits eingeschrieben hat.

Die rhetorische Geschicklichkeit der Freudschen Rede unternimmt so

gelesen mit den anfänglichen Worten bereits eine erste Unterweisung in

der Psychoanalyse: Zwischen dem, der spricht und dem, der hört, wirkt

ein prinzipieller, uneinholbarer Hiatus von Nicht-Wissen, der als Vor-

aussetzung für den Impuls zu sprechen und zu hören in der Kur und zu

lehren in der Universität lesbar ist. Gibt es hier wie da einen Austausch

von Worten, so bleibt (zumindest) ein Unterschied zwischen der Institu-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführungen in die Psychoanalyse

8

tion Universität und der Kur. Erstere lebt von einem mehr oder minder

öffentlichen diskursiven Austausch, letztere verträgt keinen dritten Zu-

hörer. Der intime Sprachort zwischen Analytiker und Analysant »läßt

sich nicht demonstrieren«.2 Anders als ein medizinisch-psychiatrisches

Deskriptionsverfahren mit einer Nosologie, so Freud etwas später in die-

ser Vorlesung, entzieht sich das psychoanalytische Verfahren einer

Evidentia übers Auge und der Logik des Beweisens. Nicht das visuelle

Abbilden, nicht das Lernen an Patienten wird die Technik der Vermitt-

lung sein, das Hören auf das Wort, dem »Zauber« des Wortes3 nachzu-

lauschen, bleibt das grundlegende psychoanalytische Verfahren. Es

bahnt den Weg zum Unbewußten, es läßt, im Hören des Wortes, und

zwar auf der Schwelle vom Sprechen zur »Sprache unserer Wahrneh-

mungen«4 Unbewußtes, Geschichtlichkeit auftauchen.

Dieser komplexen Ausgangssituation, vor der Freud stand, haben wir,

über hundert Jahre nach den Anfängen der Psychoanalyse, auf noch ei-

nem anderen Niveau von Unwissenheit und Wissen über die Psycho-

analyse versucht, in der Konzeption der Vorlesung Einführungen in die

Psychoanalyse nachzukommen. Jede Vorlesung bezog sich auf ein paar

Textstellen bei Freud und Lacan, die den Hörern zugänglich gemacht

wurden. Die Vorlesung war als Lektüre, Auslegung, Übersetzung und

Performanz gedacht vom Ort der jeweiligen Praxis der Psychoanalyse

her, und zwar punktuell.

In diesem Buch sind die Vorträge in der Reihenfolge, in der sie als Ring-

vorlesung unter dem gleichnamigen Titel an der Universität Hamburg

im Sommersemester 2004 gehalten wurden, transkribiert. Der Schritt

vom Vortragen, dem immer auch Schriftakte vorausgehen, zur Nieder-

schrift ist nicht nur ein weiterer in einer Prozedur, das gesprochene Wort

einer anderen Öffentlichkeit, hier also dem Leser, zuzutragen. Die Pub-

likation der Vorlesungen ist auch als Niederschlag einer unabgeschlos-

senen Fragestellung lesbar, die wir einmal mehr in Umlauf bringen

möchten: Wie verlaufen die Grenzen, wo entwerfen sie sich, wenn psy-

choanalytische Diskurse in die Institution Universität, die als ein Ort von

Bildung und Wissensproduktion anerkannt ist, hineingetragen werden?

Immer wieder von neuem erfahren wir, daß die Psychoanalyse eine an-

dere Form des Wissens produziert als es die Universität tun kann. Psy-

choanalyse ist ja nicht zuletzt als Kritik an der Versicherung des Wis-

sens über Sichtbarkeit und Ableitungen daraus entstanden. Wäre aber

das, was sich im analytischen Hören zuträgt, überhaupt Wissen zu nen-

nen? Und wie ließe sich dieses andere artikulieren, darstellen? Die hier

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort

9

versammelten Vorlesungen sind Anwendungen der Psychoanalyse – mit

all den Widerständen, die sich an die Vorstellung einer Anwendbarkeit

heften –, es sind also auch Hinwendungen zur und Abwendungen von

der Psychoanalyse, kurzum, es sind Zeugnisse dieser Praxis, auch der

Praxis des Theoretisierens.

Indem die Psychoanalyse ein Denken und Sprechen vom Unbewußten

her zuläßt, das sich einer Dialektik von Wissen und Nicht-Wissen ent-

zieht und flüchtig, als ausweichendes, unzeitiges Moment aufflackert

und wirkt, trägt sie einen Mangel ins Denkbare und erinnert an einen der

Sprache konstitutiven und unhintergehbaren Verlust. Von diesem dunk-

len Punkt her, der je nach spezifischem Kontext von woanders her Ge-

schichten schreibt, kommt etwas in die Sprache und im vorliegenden

Buch in die Schrift. Man könnte auch sagen, daß sich die unterschiedli-

chen Vortragsstile einer Krisis der Rede über die Psychoanalyse verdan-

ken. Ihnen noch einmal anders Gehör zu geben und auch dem Leser, der

nicht in dem Hörsaal war, Gelegenheit zu einer Aufnahme zu geben, ist

unser Anliegen.

Gerade weil es nicht ›die Psychoanalyse‹ gibt, genausowenig wie ›die

Einführung‹ in die Psychoanalyse, haben wir Psychoanalytiker aus ver-

schiedenen Praxen (nicht nur der klinischen) eingeladen, zu elementaren

Begriffen wie »Einfühlen«, »Unbewußtes«, »Symptom«, »Hysterie«,

»Sexualität«, »Übertragung« und »Perversion« vor einem öffentlichen

Forum zu sprechen. Eine Fortsetzung der Publikation der Vorlesungen

ist geplant, da im darauf folgenden Wintersemester eine zweite Vorle-

sungsreihe mit Themen zum »Setting«, zur »Traumdeutung«, »Subli-

mierung«, »Angst«, zum »Lehren«, zur »Psychoanalyse als Kritik nor-

mativen Denkens« und zur Frage »Was wirkt?« stattgefunden hat.

Die Vorlesungsreihe wurde gemeinsam konzipiert von Kollegen und

Freunden, die im Rahmen von der Assoziation für die Freudsche Psy-

choanalyse (AFP), dem Lehrhaus der Psychoanalyse Hamburg und der

Le[ ]r- und Forschungsstelle: Kunst, Pädagogik und Psychoanalyse (Fa-

kultät für Bildungswissenschaften, Universität Hamburg) arbeiten, dis-

kutieren, denken. Insbesondere danken wir Hartmut Freese von der Ar-

beitsstelle für wissenschaftliche Weiterbildung der Universität Hamburg

für seine aufmerksame Kooperation bei der Organisation der Vorlesun-

gen. Weiter danken wir dem Lehrhaus der Psychoanalyse Hamburg, der

AFP und der Universität Hamburg auch für finanzielle Unterstützung

bei der Durchführung und Publikation der Vorlesungsreihe.

       Karl-Josef Pazzini und Susanne Gottlob

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführungen in die Psychoanalyse

10

Anmerkungen

1 Gehalten im Wintersemester 1915/16 an der Universität Wien, veröffentlicht in drei
Teilen von 1916 bis 1917. Vgl. Sigmund Freud: »Vorlesungen zur Einführung in die
Psychoanalyse«, in: ders., Gesammelte Werke, I-XVIII Bde., London 1940, Frankfurt
am Main 21999, hier Bd. XI, 7.

2 Ebd. 10.
3 Ebd.
4 Jutta Prasse: Sprache und Fremdsprache. Psychoanalytische Aufsätze, herausgegeben

von Claus-Dieter Rath, Bielefeld 2004, bes. 106f.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11

Claus-Dieter Rath

›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

»Wir müssen herausfinden: Wie geht es denen und was wollen die?«,

das sagt die Geschäftsführerin einer Hamburger Werbeagentur; gemeint

sind die deutschen Klein- oder Durchschnittsbürger. Und so ersannen

ihre Mitarbeiter eine besondere Forschungsvorrichtung: sie halten ihre

Konferenzen in einem nachgebauten deutschen Standardwohnzimmer

ab, dessen Parameter sie aus Marktforschungen, Statistiken und Be-

obachtungen bei ›Durchschnittsbürgern‹ gewonnen hatten. Sie müssen ja

»so nah wie möglich an die Zielgruppe herankommen« und versuchen

nun, sich in andere Bürger hineinzuversetzen, indem sie sich in deren

Interieur hineinsetzen.1

Die Idee der Einfühlung meint das Eindringen ins Innenleben, in die

Seele des Anderen. Im alltäglichen Wortgebrauch bedeutet Einfühlung

meist eine bestimmte Nähe, Affinität oder Seelenverwandtschaft: ›In

diesen Menschen, in dieses Kunstwerk kann ich mich einfühlen; bei je-

nem anderen gelingt es mir nicht‹. In Kunst und Literatur ist dies die Fä-

higkeit des Künstlers oder Autors, sich in seine Protagonisten hineinzu-

versetzen, aber auch des Kunstrezipienten, Lesers, Hörers oder Zu-

schauers, Figuren und Figurationen zu verstehen und darüber zu einem

Verständnis seiner selbst zu gelangen. Von einem Pädagogen erwartet

man, daß er sich in seine Schüler hineinversetzen kann. Auch in anderen

Bereichen ist solch ein Sich-identifizieren-Können gefordert: Regieren-

de sollten spüren, wo der Bevölkerung »der Schuh drückt«2, und der

Zahnarzt, wo es wehtut, wo etwas sich so merkwürdig anfühlt. Manch

einer enttäuscht solche Erwartungen; so meldet die Presse, daß der Fuß-

balltrainer Berti Vogts bei seiner schottischen Mannschaft nicht beson-

ders beliebt sei, weil es ihm an Einfühlungsvermögen fehle.3

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

12

Viele Psychotherapeuten legen Wert auf die Schaffung einer verständ-

nisinnigen Atmosphäre – ›Hier werden Sie verstanden‹ – und auf ihre

Fähigkeit, in die Seele des fremden Patienten hineinzublicken. Sich auf

Einfühlung zu berufen, klingt wie eine weder verifizierbare noch falsifi-

zierbare Glaubensüberzeugung, die aus einer Stimmung, einem Gefühl

der Stimmigkeit, Harmonie oder Affektgewißheit hervorgeht. Doch wel-

chen anderen Zugang zum Anderen sollte es denn sonst geben? Wiewohl

die Psychoanalyse nichts von paranoischen Gedankenleser-Figuren hält,

verzichtet auch sie nicht auf den Begriff. Freud, der einmal geäußert

hatte: »Es ist mir unheimlich, wenn ich das Gemütsleben eines andern

nicht auf Grund des eigenen begreifen kann«4, unterscheidet mehrere

Arten von Einfühlung. Eine davon gehört für ihn zu den Erkenntnisin-

strumenten des Psychoanalytikers. Doch dient dieses nicht zur Herstel-

lung eines Bildes der fremden Person – ›Wer ist das wohl? Kann ich mir

das vorstellen, kann ich ihn verstehen?‹ –, sondern richtet sich auf die

fremde Wahrheit des Subjekts.

Einfühlung interessiert Freud zunächst im Zusammenhang mit unserem

Lachen über einen naiven Ausspruch, wie zum Beispiel:

»Ein 3-jähriges Mädchen warnt seinen Bruder: ›Du, iß nicht soviel von dieser Speise,

sonst wirst du krank werden und mußt Bubizin nehmen.‹ ›Bubizin?‹ fragt die Mutter,

›was ist denn das?‹ ›Wie ich krank war‹, rechtfertigt sich das Kind, ›habe ich ja auch

Medizin nehmen müssen.‹ Das [österreichische] Kind ist der Meinung, daß das vom

Arzt verschriebene Mittel Mädi-zin heißt, wenn es für das Mädi bestimmt ist, und

schließt, daß es Bubi-zin heißen wird, wenn das Bubi es nehmen soll. [Freud kommen-

tiert:] Dies ist nun gemacht wie ein Wortwitz, der mit der Technik des Gleichklangs

arbeitet [Medi – Mädi], und könnte sich ja auch als wirklicher Witz zugetragen haben,

in welchem Falle wir ihm halb widerwillig ein Lächeln geschenkt hätten. Als Beispiel

einer Naivität scheint es uns ganz ausgezeichnet und macht uns laut lachen.«5

Ausschlaggebend für diese Affektreaktion sei unser »Sichhineinverset-

zen [...] in den psychischen Vorgang bei der produzierenden Person«.

Wir nehmen entweder an, der Witz sei beabsichtigt (worauf wir lau rea-

gieren), oder daß das Kind »im guten Glauben auf Grund seiner unkorri-

gierten Unwissenheit einen ernsthaften Schluß habe ziehen wollen«.6

»Aus solchem Sichhineinversetzen und Vergleichen resultiert eine Er-

sparung von Aufwand, die wir durch Lachen abführen.«7 Das Kind hat

nämlich im Fall von Medi-zin, Mädi-zin, Bubi-zin »eine Identität gefun-

den« und zugleich »eine Schranke überwunden [...], die für uns besteht«.

Da wir uns beim Verstehen des Gehörten »den Aufwand für die Einhal-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

13

tung dieser Schranke ersparen« können, ja müssen, kommt es zum

Lachanfall.8 Einfühlung ist hier eine Vergleichungsarbeit und nicht le-

diglich ein Gleichempfinden (wie wenn zwei über dasselbe lachen).

Hingegen beschäftigt Freud der Vorgang, der das Gefühl hervorruft,

»gleich zu empfinden«, schon in seinen ersten psychoanalytischen Ar-

beiten, etwa 1895 im »Entwurf einer Psychologie« im Zusammenhang

mit den Äußerungen des Kleinkinds, das sich nicht selbst helfen kann –

das nicht aus eigenen Kräften eine Reizzufuhr dauerhaft beseitigen

kann9 – und das folglich versucht, den Anderen herbeizurufen. Da ihm

die »spezifische Aktion« einer »Veränderung in der Außenwelt« nicht

gelingt, vollzieht das Kind eine »innere Veränderung«: es führt seine

Erregung in Form eines Affekts ab, es verschafft seinen Gemütsbewe-

gungen Ausdruck, beispielsweise in Gestalt einer Angstreaktion, etwa

durch Schreien, Gefäßinnervation, die durch Erröten, heftig gehenden

Puls, Schwitzen usw. wahrnehmbar wird.10 Dieser Weg des Appells an

den Anderen ist lebensnotwendig, denn das Baby vermag sich nicht al-

leine zu ernähren, sich die Windeln zu wechseln, sich gegen Kälte, Hitze

usw. zu schützen.11 »Der menschliche Organismus ist zunächst unfähig,

die spezifische Aktion herbeizuführen. Sie erfolgt durch fremde Hilfe,

indem durch die Abfuhr auf dem Wege der inneren Veränderung ein er-

fahrenes Individuum auf den Zustand des Kindes aufmerksam gemacht«

wird. Und dann kommt etwas für mein Thema ›Einfühlen und Erschlie-

ßen‹ Bedeutsames: »Diese Abfuhrbahn gewinnt so die höchst wichtige

Sekundärfunktion der Verständigung, und die anfängliche Hilflosigkeit

des Menschen ist die Urquelle aller moralischen Motive.«12 Der kleine

Mensch wendet sich also an einen großen Anderen, versucht ihm etwas

zu verstehen zu geben. Was das Kind selbst von dem versteht, was es

gerade umtreibt, und wie sein Appell verstanden wird, bleibt dabei of-

fen. Übrigens sind für Freud alle Symptomäußerungen auf den Anderen

berechnet.13 Das Kind gibt etwas von sich, das beim Anderen hoffentlich

ankommt. Dieser kann aufgrund eigener Körpererfahrungen – und mit

Hilfe seiner Kultur – diesem Appell Verständnis entgegenbringen. Und

das Kind wiederum erfährt etwas durch dessen Reaktionen auf seine

verschiedenen Formen der Abfuhr.14

Doch hat diese »Verständigung« etwas mit Einfühlung zu tun? Sie kann

ja sowohl ›Einfühlung in den psychischen Vorgang‹ als auch ›Einfüh-

lung in die Person‹, eine Art Mitfühlen (Mitempfinden, gemeinsam

empfinden), ein Sich-Gleichmachen sein. Verstehen, Erklären und Sich-

Identifizieren werden oft verwechselt, etwa wenn man behauptet, die

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

14

Erörterung der Motive eines straffälligen Menschen bedeute, man wolle

dessen Taten verharmlosen und ihn dementsprechend nachsichtig be-

handeln.

Das Sich-Einfühlen wird meist nicht als eine zerlegende, analytische

Tätigkeit aufgefaßt, sondern als die Schaffung einer ›guten Gestalt‹ oder

als das Einswerden mit der anderen Person; man fühlt sich dann befrie-

digt, wenn das Verstehensgefühl eine Ganzheit ergibt, was jedoch kei-

neswegs bedeutet, daß man etwas kapiert hat.

Die bis hier genannten Überlegungen Freuds wären eher von allgemein

sozialpsychologischem und weniger von psychoanalytischem Interesse,

wenn er nicht Anfang der zwanziger Jahre auf die Einfühlung zurückge-

kommen wäre, diesmal als ein Element der Massenbindung und – der

Arbeit des Psychoanalytikers. Für beide spiele die »ursprünglichste

Form der Gefühlsbindung an ein Objekt«15, nämlich die Identifizierung,

eine entscheidende Rolle. Freud unterscheidet drei Formen:

1. Die Identifizierung mit einem Vorbild. Das Kind möchte so werden

wie ein Größerer, Vollkommenerer, etwa der Vater, und an seine Stelle

treten.16 Dieses Vorbild ist nicht dasselbe wie ein Liebesobjekt bzw.

Objekt der Sexualtriebe. Die »Identifizierung strebt danach, das eigene

Ich ähnlich zu gestalten wie das andere, zum ›Vorbild‹ genommene«17,

das Ich-Ideal.

2. Die Identifizierung mit einer geliebten Person, die man verloren hat.

Man übernimmt, kopiert einen bestimmten Zug von ihr. Dieses Objekt

einer unmöglich gewordenen Liebe wird dann nicht mehr sinnlich be-

gehrt und ersatzweise ins eigene Ich introjiziert. Die Identifizierung wird

hier »auf regressivem Wege zum Ersatz für eine libidinöse Objektbin-

dung [...] gleichsam durch Introjektion des Objekts ins Ich«.18 Die

Selbstvorwürfe des Melancholikers19 sind somit Vorwürfe gegen den

verlorenen Anderen, nachdem er introjiziert worden ist.

3. Bei der dritten Art von Identifizierung, die auch die hysterische ge-

nannt wird, greift man den Gefühlszustand eines Mitmenschen auf, der

weder Objekt noch Vorbild ist. Dabei will man weder den anderen

haben noch will man wie er sein, sondern man will etwas auch haben.

Zu dieser dritten Art zählt Freud die Einfühlung. Das Besondere an ihr

stellt er folgendermaßen dar:

»Wenn zum Beispiel eines der Mädchen im Pensionat einen Brief vom geheim Gelieb-

ten bekommen hat, der ihre Eifersucht erregt und auf den sie mit einem hysterischen

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

15

Anfall reagiert, so werden einige ihrer Freundinnen, die darum wissen, diesen Anfall

übernehmen [...]. Dies geschehe »auf dem Wege der psychischen Infektion«.20

Dieser Vorgang beruhe darauf, daß die Freundinnen sich »in dieselbe

Lage« versetzen können oder wollen. »Die anderen möchten auch ein

geheimes Liebesverhältnis haben und akzeptieren unter dem Einfluß des

Schuldbewußtseins auch das damit verbundene Leid«, also das Leiden

an dem übernommenen hysterischen Symptom, dem Anfall. Freud ent-

wickelt dies nun theoretischer:

»Es wäre unrichtig zu behaupten, sie eignen sich das Symptom aus Mitgefühl an. Im

Gegenteil, das Mitgefühl entsteht erst aus der Identifizierung, und der Beweis hiefür

ist, daß sich solche Infektion oder Imitation auch unter Umständen herstellt, wo noch

geringere vorgängige Sympathie zwischen beiden anzunehmen ist, als unter Pensions-

freundinnen zu bestehen pflegt. [Ansteckung und Imitation also schon ohne Mitgefühl;

CDR] Das eine Ich hat am anderen eine bedeutsame Analogie in einem Punkte wahr-

genommen, in unserem Beispiel in der gleichen Gefühlsbereitschaft, es bildet sich dar-

aufhin eine Identifizierung in diesem Punkte, und unter dem Einfluß der pathogenen

Situation verschiebt sich diese Identifizierung zum Symptom, welches das eine Ich pro-

duziert hat. Die Identifizierung durch das Symptom wird so zum Anzeichen für eine

Deckungsstelle der beiden Ich, die verdrängt gehalten werden soll.«21

Im Zuge dieser Verdrängung verschiebt sich also etwas. Der durch In-

fektion übernommene hysterische Anfall der Freundinnen indiziert eine

Deckungsstelle der beiden Ich, hier die Neigung, »auch ein geheimes

Liebesverhältnis haben« zu wollen. Auf dieses unstatthafte Verhältnis

bezieht sich dann das »Schuldbewußtsein«, das eine »pathogene Situati-

on« erzeugt. Dieses Geschehen zwischen den Pensionatsmädchen ist

selbstverständlich mehrfach determiniert. Freuds Beispiel soll hier nur

zeigen, daß für diesen massenhaft auftretenden Fall von Symptombil-

dung eine einzige Deckungsstelle genügt.22

Die dritte Form von Identifizierung entsteht »bei jeder neu wahrgenom-

menen Gemeinsamkeit mit einer Person, die nicht Objekt der Sexual-

triebe ist [...]. Je bedeutsamer diese Gemeinsamkeit ist, desto erfolgrei-

cher muß diese partielle Identifizierung werden können und so dem

Anfang einer neuen Bindung entsprechen«.23

Die »gegenseitige Bindung der Massenindividuen« sei »von der Natur

einer solchen Identifizierung durch eine wichtige affektive Gemeinsam-

keit«. Freud vermutet, »diese Gemeinsamkeit liege in der Art der Bin-

dung an den Führer«.24 Dieser Fall könnte sich mit dem ersten (»gleiche

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

16

Gefühlsbereitschaft«) darin verbinden, daß die Suche nach einem Führer

einen Liebesanspruch enthält; es geht dann um den großen Anderen.25

Einfühlung ist für Freud nichts Unmittelbares, sondern etwas Vermit-

teltes. Sie setzt nämlich eine Identifizierung voraus. Wir wissen ja, daß

unser Mitgefühl Grenzen kennt: auch wer ein Herz für Tiere hat, macht

Unterschiede zwischen bevorzugten, als nahestehend empfundenen

Tierarten und anderen, deren Schicksal ihn nicht so sehr rührt.26 Auch

mit Menschen haben wir nicht unterschiedslos Mitgefühl. Der andere

muß uns nahe stehen. (Katastrophe im Ausland: ›Wie viele Deutsche

befinden sich unter den Opfern?‹) Es muß zumindest in einem Punkt

eine Gemeinsamkeit, eine Verbindung geben. Da Gesellschaft kein Na-

turzustand ist, bedarf es symbolischer Akte, die sie konstituieren. Ein

solcher ist das von Freud in der Massenpsychologie erwähnte Totem-

mahl als gemeinsame Inkorporierung.27 Mahlrituale bekräftigen die sym-

bolische Identifizierung derjenigen, die etwas Drittes miteinander teilen.

Derjenige, mit dem ich das Brot teile, wird mein Kumpan (cum-panis,

compagno, copain ...). Das Mahl trennt Tischgenossen von den Ausge-

schlossenen, ›Unreinen‹, mit denen es nicht geteilt wird. Eine Form die-

ses magischen Rituals ist das christliche Abendmahl, die Kommunion,

bei der sowohl eine vertikale Identifizierung (mit dem symbolischen Je-

sus) als auch eine horizontale Identifizierung (mit den anderen, mit de-

nen man die idealisierte Speise teilt) stattfindet.

Auch die Hypnose und das delegierte Ichideal ordnet Freud der Bin-

dungsthematik zu28, beläßt es jedoch bei der Bemerkung, man sei »weit

davon entfernt [...], das Problem der Identifizierung erschöpft zu haben«,

und kommt überraschend auf die Arbeit des Psychoanalytikers zu spre-

chen: es sei nämlich zu ahnen, »daß wir vor dem Vorgang stehen, den

die Psychologie ›Einfühlung‹ heißt und der den größten Anteil an unse-

rem Verständnis für das Ichfremde andrer Personen hat«.29 Verständnis

wofür? Manchmal kann ein Blick auf Übersetzungen solche Formulie-

rungen erhellen – selbst wenn sie Fehlübersetzungen sind. So wird in

französischen Freud-Ausgaben das »Ichfremde andrer Personen« zu »ce

que l’autre a d’étranger à notre moi«, und in englischen zu »our un-

derstanding of what is inherently foreign to our ego in other people«30 –

als stünde bei Freud: das uns am Ich andrer Personen Fremde. In der ita-

lienischen Ausgabe findet man: »d’intendere l’Io estraneo di altre perso-

ne« (»das fremde Ich anderer Personen verstehen«). Vor diesem Hinter-

grund erkennt man deutlicher: es geht um das, was dem Ich des anderen

an ihm selbst fremd bleibt: das Unbewußte, das Unheimliche, das Ur-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

17

verdrängte. Dazu gehört nicht allein das, was man nicht tut, man nicht

sagt oder das, was zu denken verboten ist, das, was das Ich des anderen

nicht anerkennen kann (Spiegel-Ich; eine Frage des Narzißmus, Image,

Imaginären; Ich als Ort der Verkennung: »Das kann doch gar nicht sein,

daß ich so etwas getan, gesagt, gedacht habe; so etwas gehört nicht zu

mir, paßt nicht zu mir«31). Denn wesentlich geht es um das, was das Ich

prinzipiell nicht kennen und nicht erkennen kann (Reales, Es; um das

Nachdrängen des – nie offenzulegenden – Urverdrängten. Grenzen des

Ich als Wahrnehmungsorgan).

Ohne diese Zusammenhänge weiter auszuführen, bemerkt Freud an die-

ser Stelle, die Identifizierung beschränke sich nicht auf die »nächsten

affektiven Wirkungen«, sondern habe auch »für unser intellektuelles

Leben« Bedeutung. Einfühlen betrifft also nicht ausschließlich das Ge-

fühlsleben. Und aus der folgenden Fußnote ersieht man, daß sie für ihn

nicht irgendeine psychotherapeutische Technik, sondern ein Fundament

der psychoanalytischen Arbeit ist: »Von der Identifizierung führt ein

Weg über die Nachahmung zur Einfühlung, das heißt zum Verständnis

des Mechanismus, durch den uns überhaupt eine Stellungnahme zu ei-

nem anderen Seelenleben ermöglicht wird«.32 Der Ausgangspunkt ist

also eine Identifizierung; auf diese folgt eine Nachahmung bzw. Imitati-

on oder Infektion, von denen es zwei Varianten gibt: 1. einfaches

Gleichtun (in einem Punkt) und 2. Verschiebung der Identifizierung zum

Symptom, welches das eine Ich produziert hat. Erst infolge dieser Vor-

gänge findet Einfühlung statt.

Einfühlung gilt oft als ein verständnisinniges Sich-in-den-anderen-Hin-

einfühlen, als Durchdrungenwerden eines Ichs durch ein anderes. Man

spricht davon, der eine könne sich in den anderen (nicht) einfühlen, oder

Männer könnten sich nicht in Frauen einfühlen usw. Es wird dabei stets

das Überwinden einer lästigen Fremdheit angestrebt. Freuds Einfühlung

hingegen erhält eine erfrischende, erhellende Fremdheit aufrecht. Im

Unterschied zu einem Anschmiegungs- und Gleichwerdungsvorgang

nähert diese psychoanalytische Einfühlung sich dem Ichfremden im an-

deren, und zwar unter Aufrechterhaltung der Verschiedenheit. Insofern

unterscheidet sich ihr Mechanismus von dem der Massenhysterie: bei

dieser entsteht aus einer »bedeutsame[n] Analogie in einem Punkt« bzw.

einer »gleichen Gefühlsbereitschaft« die Gewißheit einer Gleichheit

oder zumindest einer Gefühlsgleichheit. Der Analytiker weiß, daß man

die psychischen Akte, die man der anderen Person zuschreibt, nur ver-

muten, also aus ihren Äußerungen und Handlungen erschließen, überset-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

18

zen, erraten kann, und daß ›Gefühl‹ etwas Bewußtes – etwas Sich-zu-

Fühlen-Gebendes – und somit etwas Verschobenes ist, das stets auf sei-

nen unbewußten Gehalt hin befragt werden muß.

Der sich einfühlende Analytiker ist in einer anderen Position als eine der

›infizierten‹ Freundinnen des Internatsmädchens. Das Mädchen, das das

Gefühl hat: ›Wir sind gleich‹, weiß nicht, daß es sich mit dem Begehren

des anderen identifiziert, wenn es dessen Symptom übernimmt. Für die

Freundinnen muß die »Deckungsstelle der beiden Ich [...] verdrängt

gehalten werden«.33 Der Analytiker hingegen weiß, daß das Unbewußte

im Spiel ist, und deshalb kommt keine Massenbildung zustande. Die Kur

– oder der Kurs des analytischen Diskurses – ist ja auf das Begehren des

Einzelnen ausgerichtet und verträgt kein ›ich auch‹, kein ›wir beide ver-

stehen uns doch‹, keine Vereinigung.

Oft – etwa in manchen Konzeptionen der Gegenübertragung34 – wird aus

Freuds Konzeption des Einfühlens ein Verstehen gemacht oder die Ein-

fühlung in den psychischen Vorgang verwechselt mit einer Einfühlung

in die andere Person oder mit einer Gefühlsgleichheit. Freud jedoch

spricht gerade in Bezug auf die Arbeit des Psychoanalytikers davon, daß

die Identifizierung sich nicht auf die »nächsten affektiven Wirkungen«

beschränke, sondern auch »für unser intellektuelles Leben« Bedeutung

habe.

Die praktische Relevanz der Einfühlungsthematik besteht für den Ana-

lytiker darin, daß er durch die Symptomäußerungen und andere Bildun-

gen des Unbewußten hindurch genügend von dem latenten Diskurs er-

fährt bzw. diesen den Analysanten selbst erfahren läßt. Insofern betref-

fen die unterschiedlichen Arten, Einfühlung zu denken, d.h. zu theoreti-

sieren, die Ausrichtung der analytischen Tätigkeit, die Ideal- oder Norm-

forderungen bei der Ausbildung von Psychoanalytikern (›Fühle Dich

ein!‹) und schließlich auch den Umgang des Analytikers mit sich selbst.

Der Analytiker identifiziert sich nicht mit dem Begehren des Analysan-

ten und bildet mithin nicht dasselbe Symptom aus – hoffentlich!35 Wel-

che Folgen hätte eine kopierende Art der Nachahmung für ihn? Er über-

nähme unbewußt von seinen Analysanten nicht nur allerlei Gemütszu-

stände (eventuell täglich mehrmals wechselnd), sondern auch Symptom-

handlungen und körperliche Symptomäußerungen: Weinen, Migränean-

fälle, Ohrensausen, Herzbeschwerden, Taubheit an allen möglichen

Gliedern ... Er steckte sich mit diesen Symptomen an, auch wenn sie bei

ihm sich anders zusammensetzten, in seiner Psyche anders determiniert

wären.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

19

Noch mal: »Das Ichfremde« kann man lesen als »das Unbewußte«.

Doch auf welchen Wegen geht dessen Erkundung vor sich? Manche

stellen sich Einfühlung vor wie eine Direktverbindung zwischen einem

Unbewußten und einem zweiten Unbewußten, gleichsam eine Überspiel-

Verkabelung zweier Apparate. In dem Science-Fiction-Film Projekt

Brainstorm von Douglas Trumbull (1982) nutzt ein Wissenschaftler die

Entdeckung, daß menschliche Empfindungen aufgezeichnet und auf an-

dere Personen übertragen werden können, um mit Hilfe einer Maschine-

rie in die Träume eines anderen einzutauchen. Ich glaube, der Wissen-

schaftler versucht, jemanden auf diesem Wege zu retten und muß beim

Durchqueren seiner Alpträume furchtbare Qualen leiden. Mit einem

ähnlichen Bild illustriert Freud in seinen »Ratschlägen für den Arzt bei

der psychoanalytischen Behandlung« dessen Verbindung zum Unbe-

wußten des Patienten. Er warnt dort zunächst vor den Gefahren des »the-

rapeutischen Ehrgeizes«: Der Arzt solle sich in den Stand setzen,

»alles ihm Mitgeteilte für die Zwecke der Deutung, der Erkennung des verborgenen

Unbewußten zu verwerten, ohne die vom Kranken aufgegebene Auswahl durch eine

eigene Zensur zu ersetzen, in eine Formel gefaßt: er soll dem gebenden Unbewußten

des Kranken sein eigenes Unbewußtes als empfangendes Organ zuwenden, sich auf

den Analysierten einstellen wie der Receiver [d.h. Hörmuschel, CDR] des Telephons

zum Teller [d.h. Sprechmuschel, CDR] eingestellt ist. Wie der Receiver die von Schall-

wellen angeregten elektrischen Schwankungen der Leitung wieder in Schallwellen

verwandelt, so ist das Unbewußte des Arztes befähigt, aus den ihm mitgeteilten Ab-

kömmlingen des Unbewußten dieses Unbewußte, welches die Einfälle des Kranken

determiniert hat, wiederherzustellen«.36

Jahrelang wurde von Freuds Schülern diese einfach scheinende, jedoch

rätselhafte Äußerung zur Arbeitsgrundlage des analytischen Vorgangs

verstanden als eine Art Gedankenübertragung bzw. direkter Kommuni-

kation zweier Systeme Ubw, obwohl in Freuds Text unklar bleibt, was

das Unbewußte hier sein soll37: die Instanz Ubw (systematisch), unbe-

wußtes Material (deskriptiv) oder aber ein unbewußter Vorgang beim

Analytiker. Ludwig Binswanger kam schließlich auf die Idee, den Autor

selbst um Klärung zu bitten:

»Von jeher hat mich Ihre Bemerkung frappiert, der Analysator habe dem Analysanden

sein Unbewußtes nur so passiv entgegenzuhalten wie der Receiver sich zum Teller ver-

hält usw. [...]. [...] denn entweder muß man hier rein rationalistisch eine in jedem Men-

schen wirksame, allen gemeinsame ›Organisation der Vernunft‹ annehmen oder aber

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

20

zu einer mystischen oder zum mindesten romantischen Auffassung von dem geistigen

Wechselverkehr der Menschen gelangen [...]«.38

Freuds Replik:

»Selbstverständlich beantworte ich gern Ihre wissenschaftlichen und persönlichen An-

fragen. Den Satz, man müsse das Unbewußte des Analysierten mit seinem Unbewuß-

ten erfassen, ihm gewissermaßen das unbewußte Ohr als receiver entgegenhalten,

habe ich in einem bescheidenen und rationalistischen Sinne ausgesprochen, obwohl

ich nicht verkenne, daß sich hinter der Formulierung auch weitergehende Probleme

verbergen. Ich meinte zunächst nur, man müsse sich frei halten von der bewußten

Steigerung gewisser Erwartungen und also denselben Zustand in sich herbeiführen,

den man vom Analysierten selbst verlangt. Jede Unklarheit verschwindet, wenn Sie

annehmen, daß das Unbewußte in jenem Satze nur deskriptiv gemeint ist. In systema-

tischer Ausdrucksweise sollte es lauten: vorbewußt anstatt unbewußt«.39

Der receiver ist also das »unbewußte Ohr«, das mit Sprache und Spre-

chen des Analysanten umzugehen hat, und im Unterschied zu einer Te-

lefonhörmuschel nicht lediglich elektrische Impulse in Schallwellen

umwandelt. Das Ohr als receiver kann beispielsweise den Empfang

verweigern, ohne deshalb schon kaputt zu sein. Die Begriffe »Kommu-

nikation« oder »kommunizieren«, die diese Differenzen eher verhüllen,

verwendet Freud übrigens nie für den Verkehr zwischen Personen, son-

dern stets für die Beziehungen zwischen Neuronen, Partialtrieben oder

Systemen der Psyche. Auch der Zusammenhang des Teller-Receiver-

Bildes von 1912 wird in dem Brief an Binswanger nochmals hervorge-

hoben: es geht darum, sich von bestimmten Erwartungen frei zu machen

und seine Aufnahmefähigkeit zu maximieren. Man kann dabei auch an

den Vergleich mit der Funktionsweise des »Wunderblocks« denken40,

anhand dessen Freud (1924/25) das Verhältnis von Wahrnehmung und

Erinnerung illustriert. Die Aufnahmefläche muß immer frisch sein, das

Ohr muß immer frei sein. Es handelt sich da um eine besondere Art pro-

duktiven kreativen Vergessenkönnens: ignorantia docta.

Die Einfühlung als »Stellungnahme zu einem anderen Seelenleben«

kann man auch ein Erschließen eines »vermuteten realen Sachverhalts«

nennen. In einem seiner letzten Texte grenzt Freud die »Realität«, als

etwas sinnlich Wahrnehmbares, gegen das »Reale« ab, das sich der

Wahrnehmung und der Darstellbarkeit entziehe, aber dennoch Wirkun-

gen zeitige. Die Psychoanalyse habe »die Lücken unserer Bewußtseins-

phänomene«, unserer »bewußten Selbstwahrnehmung« »auszufüllen«;

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

21

wie eine Naturwissenschaft decke sie »hinter den unserer Wahrnehmung

direkt gegebenen Eigenschaften (Qualitäten) des Forschungsobjektes«

anderes auf. Es gelte also »eine Anzahl von Vorgängen, die an und für

sich ›unerkennbar‹ sind«, zu »erschließen«; wir »schalten sie in die uns

bewußten ein und wenn wir z.B. sagen, hier hat eine unbewußte Erinne-

rung eingegriffen, so heißt das eben: Hier ist etwas für uns ganz Unfaß-

bares vorgefallen, was aber, wenn es uns zum Bewußtsein gekommen

wäre, nur so und so hätte beschrieben werden können«.41 Unsere Sin-

nesorgane könnten den »vermuteten realen Sachverhalt« nicht wahr-

nehmen. Freud formuliert an dieser Stelle, als nähme er ein Lacansches

Diktum vorweg: »Das Reale wird immer ›unerkennbar‹ bleiben«.42

Seine Feststellung, die Psychoanalyse betreibe die »Erschließung des

Unbewußten«43, bezieht sich auf Vorgänge und Inhalte sowie auf psy-

chische Gebiete und Strukturen. Beispielsweise sagt er: »Die Bearbei-

tung der Einfälle, welche sich dem Patienten ergeben, wenn er sich der

psychoanalytischen Hauptregel unterwirft, ist nicht das einzige unserer

technischen Mittel zur Erschließung des Unbewußten. Dem gleichen

Zwecke dienen zwei andere Verfahren, die Deutung seiner Träume und

die Verwertung seiner Fehl- und Zufallshandlungen«.44 Und gleicher-

maßen: »Aus der Zwangsvorstellung läßt sich das ursprüngliche Ereig-

nis leicht erschließen«.45 Oder er spricht von den »einzelnen latenten

Seelenvorgänge[n], die wir erschließen«.46 An anderer Stelle heißt es:

»Das Über-Ich ist eine von uns erschlossene Instanz«.47 Da das Reale

sich der Wahrnehmung entzieht, müssen wir »alles, was wir neu er-

schlossen haben, doch wieder in die Sprache unserer Wahrnehmungen

übersetzen [...], von der wir uns nun einmal nicht frei machen können«.48

Wir haben also etwas »Unfaßbares« anzuerkennen und uns diesem Re-

alen auf zwei Wegen zu nähern: indem wir an der Aufnahmefähigkeit

unserer Sinnesorgane arbeiten – hören lernen –, und indem wir das Er-

schließen des »vermuteten realen Sachverhalts« üben.

Der Psychoanalytiker betreibt keine Hellseherei und verläßt sich auch

nicht auf übersinnliche Phänomene. Er ist auf Sinnesdaten angewiesen,

von denen aus er Rückschlüsse zieht.49 Seiner Wahrnehmung sind dabei

ebenso Grenzen gesetzt wie der Selbstwahrnehmung des Subjekts infol-

ge der »Zerlegung der psychischen Persönlichkeit«. An einer berühmten

Stelle seiner gleichnamigen Vorlesung erklärt Freud, er könne sich vor-

stellen, »daß es gewissen mystischen Praktiken gelingen mag, die nor-

malen Beziehungen zwischen den einzelnen seelischen Bezirken umzu-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

22

werfen, so daß z.B. die Wahrnehmung Verhältnisse im tiefen Ich und im

Es erfassen kann, die ihr sonst unzugänglich waren.«50

Diesen Bezug auf Mystiker (neben Laienärzten, Naturheilkünstlern,

Dichtern und Naturphilosophen) verwendet Freud mehrfach51, um dem

Ärztepublikum die Lücken in einem rein anatomisch, chemisch, physi-

kalisch und biologisch orientierten Wissen zu verdeutlichen, welches

das psychische Leben außer acht läßt. (Übrigens sollte man die An-

schauungen bestimmter Mystiker nicht verwechseln mit mystischer

Weltanschauung, etwa dem Okkultismus, in der Freud den Hauptfeind

der Wissenschaftlichkeit sieht.52) Den mystischen Praktiken setzt Freud

eine gleichsam wissenschaftliche Erweiterung des Wahrnehmungsfeldes

entgegen, denn die »therapeutischen Bemühungen der Psychoanalyse«

hätten »sich einen ähnlichen Angriffspunkt gewählt [...]. Ihre Absicht ist

ja, das Ich zu stärken, es vom Über-Ich unabhängiger zu machen, sein

Wahrnehmungsfeld zu erweitern und seine Organisation auszubauen, so

daß es sich neue Stücke des Es aneignen kann. Wo Es war, soll Ich wer-

den. Es ist Kulturarbeit etwa wie die Trockenlegung der Zuydersee.«53

Diese überraschende Verbindung von »therapeutischen Bemühungen der

Psychoanalyse« und Kulturarbeit erweitert den Sinn des ›Erschließens‹

um die ›Erschließung‹ eines Gebiets – es geht also um ein logisches wie

um ein kolonisierendes Erschließen.

Mir scheint, daß die unterschiedlichen Auslegungen des berühmten

Mottos auf verschiedenen Auffassungen des ›Aneignens‹ (»daß es sich

neue Stücke des Es aneignen kann«) beruhen. Eine verbreitete, ichpsy-

chologische, Lesart dieses Bilds von der Trockenlegung lautet: das Es

soll zurückgedrängt, sein Gebiet soll annektiert werden, gleichsam nach

der Art eines ›Anschlusses‹ an das Ich, das nicht länger ein bloßes An-

hängsel des Es bleiben soll. Das Es wird dabei der Zuydersee gleichge-

setzt – als läse man ›Es ist ... Zuydersee‹ – und das hinter dem 1932

vollendeten Damm liegende Meer, die Nordsee, wird gar nicht mehr zur

Kenntnis genommen.

Andere Akzente setzt Jacques Lacan: Im Gegensatz zu einer gängigen

französischen Übersetzung – »Le moi doit déloger le ça« (»Das Ich soll

das Es verscheuchen«) – unterzieht er das Freudsche Motto seit den frü-

hen fünfziger Jahren einer Deutungsarbeit, die den Aspekt des Werdens

hervorhebt und sich hauptsächlich auf die Tatsache stützt, daß Freud

dort »Es« und »Ich« ohne Artikel schreibt; so gelangt Lacan zu Formu-

lierungen wie: »Wo es war, soll ich werden«54, wobei »es« das Trauma

oder der Urverlust (und die Urverdrängung) sein könnte, von dem aus-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

23

gehend das Subjekt – »ich« – entstehen soll. Psychoanalytische Kultur-

arbeit wäre hier das Werden eines begehrenden Subjekts, also eines

Subjekts, das aus einem bloßen ›trial und error‹ oder bloßer Ansprüch-

lichkeit (Kriegenwollen) herausfindet. Unter dem Gesichtspunkt der

Kulturarbeit sollte festgehalten werden, daß Freud in seiner Vorlesung

das 1932 höchst aktuelle Bild von der Trockenlegung der Zuydersee im

theoretischen Zusammenhang des Wahrnehmens, des Erschließens und

des Ausbaus einer Organisation heranzieht. Das berechtigt zur Annah-

me, daß »aneignen« dort nicht als ein Zurückdrängen (Wegnehmen,

Enteignen) zu verstehen ist, sondern als ein Erfassen oder Begehbarma-

chen unzugänglicher Verhältnisse. Ziel der Kulturarbeit wäre also nicht

das Verstummen oder Verschwinden des Objekts der Aneignung, son-

dern die Erweiterung eines Wahrnehmungsfelds.55

Genauso wesentlich ist es, dessen Beschränktheit anzuerkennen, denn:

»In den bestgedeuteten Träumen muß man oft eine Stelle im Dunkel lassen, weil man

bei der Deutung merkt, daß dort ein Knäuel von [latenten; CDR] Traumgedanken an-

hebt, der sich nicht entwirren will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beiträge

geliefert hat. Dies ist dann der Nabel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkann-

ten aufsitzt. Die Traumgedanken, auf die man bei der Deutung gerät, müssen ja ganz

allgemein ohne Abschluß bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige Verstrik-

kung unserer Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle dieses Geflechts er-

hebt sich dann der Traumwunsch wie der Pilz aus seinem Mycelium«.56

Aus dem Unergründlichen, dem Pilzgeflecht, ragt also etwas sinnlich

Wahrnehmbares hervor: der Pilz – es ist ein komplexeres Bild als das

von der Spitze eines Eisbergs. Für Freud steht fest: »Jeder Traum hat

mindestens eine Stelle, an welcher er unergründlich ist, gleichsam einen

Nabel, durch den er mit dem Unerkannten zusammenhängt«.57 Lacan

forciert dieses »Unerkannte« und erklärt, es sei nicht bloß das Noch-

nicht-Erkannte, sondern das prinzipiell Unerkennbare, das Urverdrängte

bzw. das Unmögliche oder Reale, das niemals gesagt werden kann.58 Ein

Loch. Diese Lesart kann sich auf die oben erwähnte Freudsche Figur des

»unerkennbaren Realen« stützen (die Lacan übrigens nie wörtlich zitiert

hat).

Aufgabe des Analytikers ist es, dieses Loch offenzuhalten und dafür zu

sorgen, daß der Analysant weitere Bildungen des Unbewußten produ-

zieren und somit von diesen Rändern des Wahrnehmbaren her das Reale

etwas weiter erschlossen werden kann. Lacans Operation »cerner le

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

24

réel«, das Einfassen, Konturieren oder auch Ausleuchten des Realen,

entspricht insofern der Freudschen »Trockenlegung der Zuydersee«.

Dennoch ist ein Psychoanalytiker immer wieder versucht, dieses Loch

mit seinen Phantasien und seinem gesammelten Wissen zu stopfen, etwa

mit Hilfe einer Symboldeutung (bsp. Traumbücher), einer Sinndeutung

(›welche aggressive Bedeutung hat das?‹) oder einer intuitiven Deutung

(›Ich habe das Gefühl, daß ….‹). Eine als Gleichwerdung mit dem ande-

ren verstandene Einfühlung ist im Hinblick auf das Reale, das Unbe-

wußte, das Urverdrängte, fehl am Platz. Sie kann nur Verkennung sein.

Die Berufung auf Intuition klingt zwar sympathisch, doch führt sie in

diesem Zusammenhang zu einer Willkürherrschaft des Analytikers, der

sich von irgendwelchen Gestalt-Vorstellungen leiten läßt.

In der alten französischen Ausgabe der Massenpsychologie wurde Ein-

fühlung mit sympathie übersetzt; später verwendete man, wie auch an

einigen Stellen der englischen Ausgabe, empathie. Setzt man diese bei-

den Begriffe in den ursprünglichen Freud-Text ein, ergibt sich etwas

ganz anderes.59 Das …pathie steht für ›fühlen‹; Sympathie für ›Mitleid,

übereinstimmende Empfindung‹, Empathie für ›in den anderen Hinein-

fühlen‹. Das Freudsche Einfühlen ist – auch in seinen Überlegungen zur

Komik – nichts Pathetisches, nicht das starke Mitgefühl, das wir im Sinn

haben, wenn wir von ›einfühlsam‹ als Gegensatz zu ›gefühllos‹ spre-

chen. Übrigens bedeutet seine berühmte Empfehlung, der Analytiker

möge sich die gefühlskalte Haltung des kunstgerecht arbeitenden Chi-

rurgen zueigen machen, nicht: Verleugne Dich, sei abweisend oder gar

taktlos!, sondern: Konzentriere Dich ganz auf Deine Aufgabe, auf die

Arbeitsweisen des Unbewußten im allgemeinen und auf das Ichfremde

der anderen Person, des Analysanten, im besonderen!

Dem Einwand, mit der Betonung des intellektuellen Aspekts der Ein-

fühlung werde den Affekten der Patienten auf ›rationalistische‹ Weise

begegnet, wo sie doch ermutigt werden sollten, ihre Emotionen über-

haupt erst zu spüren und zu äußern, ist entgegenzuhalten, daß jeder Af-

fekt – ausgenommen die Angst – Resultat einer Verschiebung ist. Psy-

choanalytische Arbeit hat es mit vielen und heftigen Affekten allein

schon deshalb zu tun, weil mit einer Aneignung neuer Stücke des Es

dem Subjekt nicht nur etwas geschenkt, sondern auch etwas genommen

wird. Man kann diesen Vorgang, der zugleich die Kultivierung eines

lebenslangen Umwegs ist, ›symbolische Kastration‹ nennen. Die sich in

der Psychoanalyse vollziehende Arbeit ist eine Trauerarbeit, eine Arbeit

am Verlust, am verlorenen Objekt. Sie begnügt sich nicht mit der Fest-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

25

stellung der Existenz oder der Abwesenheit bestimmter Gefühle, also

daß der einzelne etwas verloren hat und daß er sich traurig fühlt, son-

dern erforscht, was er verliert, worin sein Verlust besteht und wie er mit

diesem Verlust bzw. mit dem Mangel umgeht. Die psychoanalytische

Erschließung des Unbewußten ist nicht dasselbe wie ein Wiedererleben

oder ein Rekonstruieren. Die immer wieder notwendigen Historisierun-

gen sind Konstruktionen. Insofern ist der psychoanalytische Prozeß

nicht eine Reproduktion, sondern eine Produktion. Und insofern ist das

Erschließen – als ein cooles Sich-Einfühlen – etwas anderes als die Vor-

stellung, die man sich von der anderen Person machen kann.

Die Validität der Einfühlung liegt bei Freud nicht in dem Vorgang

selbst. Er legt vielmehr an ihn im Prozeß der Wahrheitsfindung ein ex-

ternes Kriterium an: ob der jeweilige analytische Akt beim Patienten

neues Material zum Vorschein gebracht hat, das eine bessere Konstruk-

tion gestattet.60 Lacan hebt das Moment der Überraschung hervor, wie

schon Theodor Reik. Lucien Israël tut das ebenfalls; und er fügt noch

einen besonderen Indikator hinzu: das überraschte Lachen des Analy-

santen. Ist der Bezug auf ein Lachen nicht ein lächerliches Kriterium?

Nein, denn wir können es, im Rückgriff auf Freuds Untersuchungen zum

Witz und zur Komik, die ich im Beispiel »Medizin – Bubizin« erwähnt

habe, einen Abfuhrvorgang nennen, der von dem Überwinden einer

Schranke zeugt. In solchen Momenten blitzt, manchmal nachhaltig, et-

was von der Überwindung des trop de mal (zu viel Mühe, zu viel Weh)

auf, in dem – wie Lacan es einmal formuliert hat – »bis zu einem gewis-

sen Grad [...] die einzige Berechtigung für unser Eingreifen« liegt.61

Ich fasse zusammen: Der Begründer der Psychoanalyse geht davon aus,

daß Einfühlung »den größten Anteil an unserem Verständnis für das

Ichfremde andrer Personen hat«. Anders als man sich diesen – auch Em-

pathie genannten – Vorgang gemeinhin vorstellt, ist er für Freud aber

nicht die ›Einfühlung einer Person in eine andere Person‹. Der »Mecha-

nismus, durch den uns überhaupt eine Stellungnahme zu einem anderen

Seelenleben ermöglicht wird«, ist nämlich notwendigerweise über das

Un-Heimliche vermittelt. Die spezifische Freudsche Einfühlung ist kein

›Sich-Gleichmachen‹ mit dem Patienten, sondern ein ›Erschließen‹ des

immer unerkennbar bleibenden Realen.

Statt sich mit dem Analysanten zu identifizieren (›Ich empfinde, was Du

meinst‹), sorgt der Psychoanalytiker Freud für genügend Fremdheit, die

jenem erst die Begegnung mit dem eigenen unbewußten Begehren er-

möglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

26

Aus den theoretischen Auffassungen der ›Einfühlung‹ folgen also unter-

schiedliche technische Konzeptionen in der Praxis (auch hinsichtlich der

›Gegenübertragung‹). Da die Psychoanalyse eine praktische Theorie und

eine theoretische Praxis ist, sind die Verfeinerungen des Wahrneh-

mungs- und Erschließungsvermögens des Analysanten mit denen des

psychoanalytischen Forschers und seiner Gemeinschaft vermittelt. Dabei

sind auf beiden Seiten Widerstände im Spiel. Und auf diese Widerstände

hat Freud sich bezogen, als er von der Notwendigkeit sprach, »sich frei

[zu] halten von der bewußten Steigerung gewisser Erwartungen«.

Die Werbeleute, die herausfinden wollen, ›wie es denen geht und was

die wollen‹, möchten dies nachempfinden, indem sie sich an den Platz

des anderen begeben. Und von da aus versuchen sie, die Ware zu

(er)finden, die für genügend kurze Zeit und auf profitable Weise das

Loch des anderen zu stopfen scheint: ›Wir wissen, was Ihnen fehlt und

wir hätten da was für Sie!‹

Der Psychoanalytiker hingegen versucht dem Analysanten bei seiner

eigenen Forschungsarbeit zu helfen, indem er für ihn den Platz des

Dritten, des Anderen, freihält. Deshalb kann er dem anderen weder Wa-

ren noch Wahrsagungen unterjubeln noch sich als idealen Wunscherfül-

ler anbieten. Und er kann nicht an der Stelle des Analysanten etwas be-

wirken wollen. Er behauptet nicht, in den anderen wie mühelos hinein-

zuschlüpfen (wie es das »Mutabor« in Hauffs Kalif Storch ermöglicht),

sondern er versucht, den latenten Diskurs des Anderen zu erschließen

dank der uns gemeinsamen Sprache. Das Verfahren heißt talking cure.

Ich hoffe, daß meine Ausführungen dazu beitragen konnten, daß sich

dieses Feld Ihnen weiter erschließt.

Anmerkungen

1 »Auf der Couchgarnitur mit Jägermeister und Reiseführer«, in: Der Tagesspiegel, 7.
März 2004.   

2 »Wo uns der Schuh drückt« hieß eine 1951 eingeführte Radiosendung des RIAS, in der
der Regierende Bürgermeister von (West-)Berlin zu aktuellen Problemen der Stadt
Stellung nahm.

3 Der Tagesspiegel, 31. März 2004.
4 Freud an seine Verlobte Martha Bernays am 13. Juli 1882; zit. bei Ernest Jones: Das

Leben und Werk Sigmund Freuds, München 1984, Bd. I, 374.
5 Sigmund Freud (1905c): »Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten«, in: ders.,

Studienausgabe [StA] Bde. I-X u. Ergänzungsband, Frankfurt am Main 1982, hier Bd.
IV, 170f.

6 Ebd.
7 Ebd., 173f.
8 Ebd., 174.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud

27

9 Reiz ist hier nicht etwas angenehm ›Reizvolles‹, sondern etwas Lästiges, eine zu stark
gewordene Erregung, die nach einer Abfuhr drängt, etwa Husten in Falle von ›Reiz-
husten‹.

10 Sigmund Freud (1950 c [1895]): »Entwurf einer Psychologie«, in: ders., Gesammelte
Werke [GW], Bde. I-XVIII u. Nachtragsband, Frankfurt am Main 1968, hier Nach-
tragsband, 410.

11 Im Fall des Hustenreizes geht es ja darum, dauerhaft den Reiz zu bannen, also nicht
bloß zu husten, sondern etwas an der Hustenursache zu ändern.

12 Ebd., 410f., Herv. von Freud.
13 Vgl. Sigmund Freud (1985c [1887-1904]): Briefe an Wilhelm Fließ 1887-1904. Unge-

kürzte Ausgabe, Frankfurt am Main 1986, 112. Brief, 223.
14 Damit befaßt sich Theodor Reik in seiner Arbeit von 1925 Wie man Psychologe wird,

im gleichnamigen Buch, Wien 1927, 7-33, hier 16f.
15 Freud (1921c), »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, StA IX, 100.
16 Ebd., 98 und 100.
17 Ebd., 99.
18 Ebd., 100.
19 Ebd., 102.
20 Ebd., 100, Herv. CDR.
21 Ebd., Herv. CDR.
22 Die Überdeterminiertheit psychischer Phänomene ist für Freud selbstverständlich. Bei-

spielsweise sagte er in einer Diskussion in seinem Wiener Kreis: »Wer immer dem
Menschen das Kausalitätsbedürfnis eingegeben hat, hat etwas Wichtiges vergessen. Die
Menschen fragen immer nur nach einer Kausalität. Man muß immer mit einer Überde-
terminierung rechnen«. Richard F. Sterbas Bericht über Freuds Äußerungen bei den
Wiener Mittwochabenden. In: ders., (1974): »Unpublizierte Diskussionsbemerkungen
Sigmund Freuds«, in: Harald Leupold-Löwenthal, Inge Scholz-Strasser (Hg.): Sigmund
Freud Vorlesungen 1970-1988, Wien, Köln 1990, 36.

23 Freud, »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, StA IX, 100, Herv. CDR.
24 Ebd.
25 Die konkrete Art der Bindung hat etwas mit dem Objekt – Brust, Stimme, Kothäuf-

chen, Blick – und mit der Triebposition zu tun: Fressen, gefressen werden, füttern …,
schauen, sich zeigen, scheißen, hören, appellieren …

26 Nahe sind Haustiere oder Totemtiere wie bspw. in Deutschland das Pferd (als germani-
schem Kulttier).

27 Ebd., Fußnote 2, 103.
28 Vgl. ebd., Kapitel: Verliebtheit und Hypnose, StA IX, 104-108.
29 Freud, »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, StA IX, 101.
30 Sigmund Freud (1921c): Group Psychology and the Analysis of the Ego, London 1985,

Penguin, Pelican-Ausgabe, Bd. XII, 137.
31 Nietzsche: »›Das habe ich getan‹, sagt mein Gedächtnis. ›Das kann ich nicht getan

haben‹ – sagt mein Stolz und bleibt unerbittlich. Endlich – gibt das Gedächtnis nach.«
Nur müssen wir hier für Gedächtnis einsetzen: das Erinnern gibt nach, denn das im
Gedächtnis Aufgezeichnete wird ja beim Vergessen keinesfalls vernichtet. Friedrich
Nietzsche: »Jenseits von Gut und Böse«, IV. Hauptstück. Sprüche und Zwischenspiele,
hier Nr. 68, in: Karl Schlechta (Hg.), ders., Werke in drei Bänden. München 1973 (7.
Aufl.), 625.

32 Freud, »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, StA IX, 103 Fußnote 2. Es ist hier nicht
ganz klar, ob Freud mit diesem »Weg« das Begreifen des Einfühlungs-Mechanismus
meint oder das Begreifen mittels Einfühlung.

33 Ebd., 100.
34 Z.B. bei Franz Wellendorf: »Jenseits der Empathie«, in: Forum der Psychoanalyse

1999, Vol. 15, 9-24, hier 21.
35 Und wo es doch passiert, kann er sie selbst an sich erkennen, da sie bei ihm in der Re-

gel ohne Verschiebung, d.h. Verdrängung der Deckungsstelle, bleiben müßte.
36 Freud (1912e), »Ratschläge für den Arzt bei der psychoanalytischen Behandlung«, StA

Ergänzungsband, 175f., Herv. CDR.
37 Freud 1915 zur Übertragung, Lesbarkeit von unbewußten Gedanken und Tendenzen

zwischen zwei Subjekten: »Es ist sehr bemerkenswert, daß das Ubw eines Menschen
mit Umgehung des Bw auf das Ubw eines anderen reagieren kann«. Vgl. Freud, »Das

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claus-Dieter Rath

28

Unbewußte«, StA III, 153. Die Frage sei, »ob sich vorbewußte Tätigkeit dabei aus-
schließen läßt«. Ebd.; vgl. auch, »Die Disposition zur Zwangsneurose«, StA VII, 112f.

38 Ludwig Binswanger an Sigmund Freud, Brief vom 15. Februar 1925, in: Gerhard
Fichtner (Hg.) Sigmund Freud – Ludwig Binswanger. Briefwechsel 1908-1938, Frank-
furt am Main 1992, 198f.

39 Ebd., Freud an Binswanger, Brief vom 22. Februar 1925, 202.
40 Freud (1925a [1924]), »Notiz über den ›Wunderblock‹«, GW XIV, 3-8.
41 Freud (1940a [1938]), »Abriss der Psychoanalyse«, GW XVII, 127, Herv. CDR.
42 Ebd. Übrigens ist »das Reale« in den französischen und englischen Editionen des »Ab-

riss« fälschlich als réalité bzw. reality übersetzt und somit die hier vorgenommene
Unterscheidung ignoriert worden.

43 Freud (1933a [1932]), »Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psycho-
analyse«, GW XV, 34.

44 Freud (1910a [1909]), »Über Psychoanalyse«, GW VIII, 31, Herv. CDR.
45 Freud (1895g), »Über Hysterie«, GW Nachtragsband, 338.
46 Freud (1915e), »Das Unbewußte«, GW VIII, 269.
47 Freud (1930a [1929]), »Das Unbehagen in der Kultur«, GW XIV, 496.
48 Freud (1940a [1938]), »Abriss«, GW XVII, 126, Herv. CDR. An anderer Stelle heißt es

im »Abriss«: die »psychische[n] Vorgänge, Inhalte« des Unbewußten »haben keinen so
leichten Zugang zum Bewusstwerden, sondern müssen auf die beschriebene Weise er-
schlossen, erraten und in bewussten Ausdruck übersetzt werden« (Ebd., 82). Auf die
Unterschiede zwischen diesen Tätigkeiten bin ich in meiner Arbeit »Übersetzen und
Erschließen in der Psychoanalyse« eingegangen, in dem Band: »Rücksicht auf Dar-
stellbarkeit« (Bielefeld, im Druck).

49 Bestimmte Relationen sind »nicht direkt aufzuzeigen, nur auf dem Wege des Rück-
schlusses faßbar«. Freud (1926d [1925]), »Hemmung, Symptom und Angst«, GW XIV,
186.

50 Freud, »Neue Folge der Vorlesungen, GW XV«, 86.
51 Vgl. Freud (1916-17a [1915-17]), »Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse«,

StA I, 45f.
52 Richard Sterba erinnert sich an Freuds Äußerungen dazu bei den Wiener Mittwoch-

abenden (Dezember 1928): »Die Menschen sagen: ›Die psychologische Erkenntnis ei-
ner Weltanschauung macht für ihren Wert nichts aus.‹ Aber das ist nicht wahr. Die
Wissenschaft bringt die anderen Weltanschauungen um. Nur bei der mystischen Welt-
anschauung nützt keine Erklärung, sie ist der Feind der Zukunft. Wir sind derzeit ohn-
mächtig gegen sie. Die Menschen reservieren sich ein Stück mystischer Weltanschau-
ung. Die parapsychischen Wissenschaften wollen die wissenschaftliche Weltanschau-
ung in die mystische umschmelzen.« Sterba, Unpublizierte Diskussionsbemerkungen
Sigmund Freuds, 35-37 (vgl. hier Anm. 22).

53 Freud (1933a [1932]), »Neue Folge der Vorlesungen«, GW XV, 86.
54 Jacques Lacan: »La chose freudienne«, in: ders., Écrits, Paris 1966, 416f. Zu den ver-

schiedenen Variationen bei Lacan, vgl. Susanne Hommel: »Les interprétations laca-
niennes du ›Wo Es war soll Ich werden‹«, in: Analytica, Vol. 41 (Paris 1977) »La place
du psychanalyste«, 87-93. Etwa: »Là ou c’était / s’était, là c’est mon devoir que je
vienne à être«, oder »Là ou c’était, Je doit advenir«, oder »Là ou était la chose, je dois
advenir«.

55 Einiges von dem in den letzten Absätzen Dargestellten habe ich eingehender behandelt
vgl. Claus-Dieter Rath: »Übertragungsgefahr. Herausforderungen psychoanalytischer
Kulturtheorie heute«, in: Georg C. Tholen, Manfred Riepe, Gerhard Schmitz (Hg.),
Übertragung – Übersetzung – Überlieferung, Bielefeld 2001, 395-432.

56 Freud (1900a) »Die Traumdeutung«, StA II, 503.
57 Ebd., 130, FN 2.
58 Vgl. »Réponse de Jacques Lacan à Marcel Ritter« (April 1975) in: Lettres de l’École

freudienne. Journée des cartels. Introduction aux séances de travail. Vol. 18, Strasbourg
1976.

59 Empathy ist der Titel eines neueren Doku-Fiktion-Films über einige amerikanische
Analytiker/Therapeuten.

60 Freud (1937d), »Konstruktionen in der Analyse«, StA Ergänzungsband, 399.
61 Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Seminar Buch XI, Texther-

stellung durch Jacques-Alain Miller; Norbert Haas, Joachim Metzger (Hg.), übersetzt
von Norbert Haas, Olten, Freiburg 1978, 175.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

Max Kleiner

Die Bildungen des Unbewußten

Unter diesem Titel möchte ich von Erscheinungen sprechen wie dem

Traum, dem psychischen Symptom, dem Witz sowie von den soge-

nannten Fehlleistungen: dem Versprecher, der als ›Freudscher‹ bekannt

geworden ist, dem mehr als zufälligen Vergessen von Namen, Terminen,

Daten etc., dem Vergreifen, Verlesen und Ähnlichem. Der Begriff der

Bildungen ist dabei auch zu hören im Sinne der Geologie (Freud liebte

geologische und archäologische Vergleiche): als geologische Formatio-

nen, Schichtungen. In den aufgezählten, scheinbar banalen Phänomenen

können die großen und alten, in unserer Psyche wirksamen Kräfte deut-

lich zutage treten. So, wie Ihnen ein Kieselstein, den Sie an einem be-

stimmten Ort finden, sehr viel über den großräumigen geologischen

Aufbau, über Schichtung und Geschichte, verraten kann.

1. Der Witz

Im Jahr 1905 veröffentlicht Freud Der Witz und seine Beziehung zum

Unbewußten1 – eines der, wie ich meine, nach der Traumdeutung

(1899/1900) persönlichsten Werke Freuds. Diese Schrift sagt einiges

über Freuds Beziehung zu seinem gesellschaftlichen Umfeld aus, die

durch seine Stellung als assimilierter Jude geprägt wird. Sie handelt da-

mit auch von seiner eigenen Beziehung zum Unbewußten.

Freud verwendet im Verlauf des Buches eine Reihe von Zitaten von

Heinrich Heine; an einer Stelle wird aus den Reisebildern zitiert, dem

III. Teil, der mit Die Bäder von Lucca betitelt ist und 1829 veröffentlicht

wurde. Es ist dies eine Stelle, in der Heines witzsprühende und geistrei-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

30

che Prosa sehr dicht wird, eine Stelle voller Ironie und auch Bitterkeit,

und zwar hinsichtlich sowohl der politischen Verhältnisse in Europa wie

auch der gesellschaftlichen und finanziellen des Autors Heine. In den

Mund gelegt sind die Pointen vor allem der buffoartigen Figur des

Hirsch-Hyazinth, der sich über das identische Monogramm als eine Er-

setzung des Autors verrät (Heine bekam von den Eltern den Namen

›Harry‹ und hat sich mit der Taufe einen neuen Vornamen gegeben, je-

doch ohne damit sein Monogramm verändern zu müssen). Hirsch-

Hyazinth nun erweist sich als das Zerrbild seines Herrn, eines gewissen

Markese Christoforo Gumpelino, vulgo Christoph Gumpel, eines neu-

reichen, gar zum Katholizismus konvertierten Juden. Dieser klagt dem

Erzähler folgendes:

»›Sie haben keinen Begriff davon, Herr Doktor, wie viel Geld ich ausgeben muß, und

dabei behelfe ich mich mit einem einzigen Bedienten, und nur wenn ich in Rom bin,

halte ich mir einen Kapellan für meine Hauskapelle. Sehen Sie, da kommt mein Hya-

zinth.‹

Die kleine Gestalt, die in diesem Augenblick bei der Windung eines Hügels zum Vor-

schein kam, hatte vielmehr den Namen einer Feuerlilje verdient. Es war ein schlotternd

weiter Scharlachrock, überladen mit Goldtressen, die im Sonnenglanze strahlten, und

aus dieser roten Pracht schwitzte ein Köpfchen hervor, das mir sehr wohlbekannt zu-

nickte. Und wirklich, als ich das bläßlich besorgliche Gesichtchen und die geschäftig

zwinkenden Äuglein naher betrachtete, erkannte ich jemanden, den ich eher auf dem

Berg Sinai als auf den Apenninen erwartet hätte, und das war kein anderer als Herr

Hirsch, Schutzbürger in Hamburg, ein Mann, der nicht bloß immer ein sehr ehrlicher

Lotteriekollekteur gewesen, sondern sich auch auf Hühneraugen und Juwelen versteht,

dergestalt, daß er erstere von letzteren nicht bloß zu unterscheiden weiß, sondern

auch die Hühneraugen ganz geschickt auszuschneiden und die Juwelen ganz genau zu

taxieren weiß.

›Ich bin guter Hoffnung‹, sprach er, als er mir näher kam, ›daß Sie mich noch kennen,

obgleich ich nicht mehr Hirsch heiße. Ich heiße jetzt Hyazinth und bin der Kammerdie-

ner des Herrn Gumpel.‹ ›Hyazinth!‹ rief dieser in staunender Aufwallung über die Indis-

kretion des Dieners.«2

Doch Gumpelino ist bald wieder besänftigt:

»›Es ist ein treuer Mensch‹ – sagte der Markese – ›sonst hätte ich ihn längst abge-

schafft, wegen seines Mangels an Etikette. Vor Ihnen hat das nichts zu bedeuten. Sie

verstehen mich. Wie gefällt Ihnen seine Livree? Es sind noch für vierzig Taler mehr

Tressen dran als an der Livree von Rothschilds Bedienten. Ich habe innerlich mein Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

31

gnügen, wie sich der Mensch bei mir perfektioniert. Dann und wann gebe ich ihm

selbst Unterricht in der Bildung. Ich sage ihm oft: Was ist Geld? Geld ist rund und rollt

weg, aber Bildung bleibt.‹«3

Schließlich kommt Hirsch-Hyazinth wieder selbst zu Wort, um von sei-

nen Erfahrungen mit den Reichen und Mächtigen zu berichten:

»›Es ist mir aber immer nur um die Ehre zu tun‹ – setzte Hyazinth hinzu – ›und das ha-

be ich auch dem Baron Rothschild gesagt, als ich die Ehre hatte, ihm die Hühneraugen

zu schneiden. Es geschah in seinem Kabinett; er saß dabei auf seinem grünen Sessel,

wie auf einem Thron, sprach wie ein König, um ihn herum standen seine Courtiers, und

er gab seine Ordres, und schickte Stafetten an alle Könige; und wie ich ihm während

dessen die Hühneraugen schnitt, dacht ich im Herzen: du hast jetzt in Händen den Fuß

des Mannes, der selbst jetzt die ganze Welt in Händen hat, du bist jetzt ebenfalls ein

wichtiger Mensch, schneidest du ihn unten ein bißchen zu scharf, so wird er verdrieß-

lich, und schneidet oben die größten Könige noch ärger – Es war der glücklichste Mo-

ment meines Lebens!‹

›Ich kann mir dieses schöne Gefühl vorstellen, Herr Hyazinth. Welchen aber von der

Rothschildschen Dynastie haben Sie solchermaßen amputiert? War es etwa der hoch-

herzige Brite, der Mann in Lombardstreet, der ein Leihhaus für Kaiser und Könige er-

richtet hat?‹

›Versteht sich, Herr Doktor, ich meine den großen Rothschild, den großen Nathan

Rothschild, Nathan den Weisen, bei dem der Kaiser von Brasilien seine diamantene

Krone versetzt hat. Aber ich habe auch die Ehre gehabt, den Baron Salomon Roth-

schild in Frankfurt kennen zu lernen, und wenn ich mich auch nicht seines intimen Fu-

ßes zu erfreuen hatte, so wußte er mich doch zu schätzen. Als der Herr Markese zu ihm

sagte, ich sei einmal Lotteriekollekteur gewesen, sagte der Baron sehr witzig: ›Ich bin

ja selbst so etwas, ich bin ja der Oberkollekteur der rothschildschen Lose, und mein

Kollege darf bei Leibe nicht mit den Bedienten essen, er soll neben mir bei Tische sit-

zen‹ – Und so wahr wie mir Gott alles Guts geben soll, Herr Doktor, ich saß neben

Salomon Rothschild, und er behandelte mich ganz wie seines Gleichen, ganz famillio-

när.‹«4

In bittere Ironie hüllt Heine hier die Verletzungen, die ihm von seinem

reichen Onkel, dem Hamburger Bankier Salomon Heine, zugefügt wor-

den sind; die Geringschätzung, die dem Dichter von Seiten seines On-

kels entgegengebracht wurde, gipfelte anscheinend in dessen Verweige-

rung der Zustimmung zur Vermählung Heinrich Heines mit seiner gro-

ßen Jugendliebe, die eine Tochter jenes Onkels war.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

32

An solchen Stellen wie dem »famillionär« verdichtet sich etwas, und aus

dieser Verdichtung entspringt im Text der Witz. Die Verdichtung kann

dabei als eine extreme Verkürzung verstanden werden, als die Abkür-

zung eines Gedankenganges. Plötzlich taucht aus der eher gemächlich

dahinfließenden Erzählung ein anderer, ein ›unangebrachter‹ Ausdruck

auf. Durch die Plötzlichkeit des Auftauchens wird auf dem Hintergrund

einer Geschichte ein Abgrund spürbar – hier Heines abgrundtiefe Ver-

zweiflung über die durch den Millionär der Familie erlittene Behandlung

(man könnte so weit gehen, ein direktes Verhältnis von ›Abgründigkeit‹

zu ›Witzigkeit‹ zu behaupten ...). Zu beachten ist dabei auch das Ver-

hältnis des Witzes zum Adressaten, der rhetorische Aspekt – Heines

Witze scheinen besonders witzig für Freud gewesen zu sein, was aus den

Ähnlichkeiten beider Lebensumstände als assimilierte Juden im Bür-

gertum erklärlich wird. Übrigens verwendet Freud in seinem Witzbuch

mit Vorliebe jüdische Witze.

Die Struktur eines Witzes oder auch nur einer witzigen Bemerkung, ei-

nes Bonmots, erstreckt sich nun anscheinend in zwei Dimensionen: zu-

nächst gibt es so etwas wie den Fluß der Erzählung, die Prosa, in der

Umstände beschrieben oder evoziert werden, wo Personen beschrieben

werden und eine Atmosphäre entsteht; in diesem Fluß oder Gewebe

taucht plötzlich etwas auf, das erratische einzelne Wort, hier das »famil-

lionär«. Die zuvor ausgebreiteten Gedankenstränge und Geschichten

scheinen sich an einem Punkt zu verdichten. Freud beschreibt das Ge-

schehen folgendermaßen:

 »Famili   är

           Milion          är

     Familion är

Den Vorgang aber, welcher den Gedanken in den Witz übergeführt hat, kann man sich

in folgender Weise darstellen, die zunächst recht phantastisch erscheinen mag, aber

nichtsdestoweniger genau das wirklich vorhandene Ergebnis liefert:

      ›R. behandelte mich ganz familiär,

                          d.h. soweit ein Millionär es zu stande bringt.‹

Nun denke man sich eine zusammendrängende Kraft auf diese Sätze einwirken und

nehme an, daß der Nachsatz aus irgend einem Grunde der weniger resistente sei. Die-

ser wird dann zum Schwinden gebracht werden, der bedeutsame Bestandteil dessel-

ben, das Wort ›Millionär‹, welches sich gegen die Unterdrückung zu sträuben vermag,

wird gleichsam an den ersten Satz angepreßt, mit dem ihm so sehr ähnlichen Element

dieses Satzes ›familiär‹ verschmolzen, und gerade diese zufällig gegebene Möglichkeit,

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

33

das Wesentliche des zweiten Satzes zu retten, wird den Untergang der anderen un-

wichtigeren Bestandteile begünstigen. So entsteht dann der Witz:

›R. behandelte mich ganz famili on är.‹

                                           (mili)    (är)«5

Die beschriebene »Technik des Witzes« bezeichnet Freud als eine »Ver-

dichtung mit Ersatzbildung«6. Diese ist auch in dem folgenden Beispiel

am Werk, dem Bonmot eines zur damaligen Zeit wohl bekannten Läs-

termauls der Wiener Gesellschaft, eines gewissen Herrn N.:

»Herr N. wird eines Tages auf die Person eines Schriftstellers aufmerksam gemacht, der

durch eine Reihe von wirklich langweiligen Aufsätzen bekannt geworden ist, welche er

in einer Wiener Tageszeitung veröffentlicht hat. Die Aufsätze behandeln durchweg

kleine Episoden aus den Beziehungen des ersten Napoleon zu Österreich. Der Verfasser

ist rothaarig. Herr N. fragt, sobald er den Namen gehört hat: Ist das nicht der rote Fa-

dian, der sich durch die Geschichte der Napoleoniden zieht?«7

Die Verdichtung geschieht hier mit den beiden Schichten:

• das Sich-Ziehen des roten Fadens,

• das fade Sich-Ziehen des roten X

und ergibt den »Fadian« als Ersatzbildung. Freud unterscheidet eine

Reihe weiterer Witztechniken, die gewissermaßen absteigend hinsicht-

lich ihres Grades an Verdichtung vorgestellt werden. Eine Technik, bei

der die Verdichtung nicht in einem Punkt als Ersatzbildung kulminiert,

sondern bei der die beiden Sinnschichten noch getrennt sind, ist die

»mehrfache Verwendung des gleichen Materials mit kleiner Modifikati-

on«, wie sie in einem anderen Witz des Herrn N. gebraucht wird: »Er

hört von einem Herrn, der selbst als Jude geboren ist, eine gehässige

Äußerung über jüdisches Wesen. ›Herr Hofrat,‹ meint er, ›Ihr Antese-

mitismus war mir bekannt, Ihr Antisemitismus ist mir neu.‹«8

Ein weites Feld schließlich öffnet sich bei der »Verwendung des glei-

chen Ausdrucks im doppelten Sinn«, die oft als einfaches »Wortspiel«

daherkommt. Hier ein Witz, den Freud als einen »geradezu diabolisch

guten« bezeichnet, und der deutlich macht, wie abhängig die verborgene

Abgründigkeit von den Lebens- und Zeitumständen doch ist: »Das Ehe-

paar X lebt auf ziemlich großem Fuße. Nach der Ansicht der einen soll

der Mann v ie l  verd ien t  und sich dab ei  etwas zurückgeleg t  ha-

ben, nach anderen wieder soll sich die Frau etwas zurückgeleg t  und

dabei v ie l  verd ien t  haben.«9

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

34

Ähnlich ist der folgende Witz gebaut: »Zwei Juden treffen in der Nähe

des Badehauses zusammen. ›Hast  du  genommen ein  Bad?‹ fragt

der eine. ›Wieso?‹ fragt der andere dagegen, ›feh l t  ein s?‹«10

Schließlich nochmals ein Heinesches Bonmot:

»Man erzählt von Heine, daß er sich eines Abends in einem Pariser Salon mit dem

Dichter Soulié befunden und unterhalten habe, unterdessen tritt einer jener Pariser

Geldkönige in den Saal, die man nicht bloß um des Geldes willen mit Midas vergleicht,

und sieht sich bald von einer Menge umringt, die ihn mit größter Ehrerbietung behan-

delt. ›Sehen Sie doch,‹ sagt Soulié zu Heine, ›wie dort das neunzehnte Jahrhundert das

goldene Kalb anbetet.‹ Mit einem Blick auf den Gegenstand der Verehrung antwortet

Heine, gleichsam berichtigend: ›Oh, der muß schon älter sein‹ [...].«11

Ein Beispiel nun, bei dem es nicht mehr den einen Ausdruck gibt, der im

doppelten Sinne zu verstehen wäre, ist das folgende, laut Freud ein »Ju-

denwitz«:

»›Ein Verarmter hat sich von einem wohlhabenden Bekannten unter vielen Beteuerun-

gen seiner Notlage 25 fl. [Gulden] geborgt. Am selben Tage noch trifft ihn der Gönner

im Restaurant vor einer Schüssel Lachs mit Mayonnaise. Er macht ihm Vorwürfe: ›Wie,

Sie borgen sich Geld von mir aus und dann bestellen Sie sich Lachs mit Mayonnaise.

Dazu haben Sie mein Geld gebraucht?‹ ›Ich verstehe Sie nicht,‹ antwortet der Beschul-

digte, ›wenn ich kein Geld habe, kann ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise, wenn ich

Geld habe, darf ich nicht essen Lachs mit Mayonnaise. Also wann soll ich eigentlich

essen Lachs mit Mayonnaise?‹«12

Hier ist also nicht mehr ein Wort oder eine Wendung verschieden zu

verstehen, sondern es ist die ganze Situation, die von dem »Beschuldig-

ten« in einem zweiten, gewissermaßen skandalösen Sinne gedeutet wird.

Es gibt dabei keine Verdichtung mehrerer Ebenen an einer Stelle im

Text, sondern hier wird – und zwar wiederum plötzlich – offenbar, daß

das Ganze anders gemeint war, von vorneherein. Bei dieser Art von

Witz, die »Verschiebungswitz«13 genannt wird, kommt die Wirkung der

›Abgründigkeit‹ mit dem Gewahrwerden einer ganz anderen Sinnebene

zustande. Unvermutet wird deutlich, daß der Andere Absichten hegt, die

unlauter sind oder obszön oder feindselig ...

Zusätzlich noch, und auch grundsätzlich, wird an dieser Stelle das prin-

zipielle Nichtverstehenkönnen des Anderen offenbar, d.h. die grund-

sätzliche Andersheit des Anderen14, da bei ihm stets die Möglichkeit ei-

ner anderen, verborgenen, unlauteren Absicht besteht.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

35

Diese Möglichkeit ist es, die Freud dem Gefühl des »Unheimlichen«15

zu Grunde gelegt hat. Der Eindruck des Unheimlichen antwortet bei mir

auf die Frage: ›Was will der Andere eigentlich (von mir)?‹ Das heißt,

ich vermute irgendwelche Absichten bei ihm, die er mir verbirgt – und

diese Absichten verknüpfe ich mit Wünschen bei mir, die ich mir selbst

verberge. Deshalb kann Freud behaupten, das Unheimliche sei eigentlich

das Heimliche. Und dieses Heimliche ist nichts anderes als der vorher

beschriebene Abgrund des Witzes, der sich damit als der Abgrund des

Grauens und der Angst erweist.

Jedoch nicht nur im Text des Witzes taucht diese Abgründigkeit auf,

sondern auch im Akt des Witze Erzählens selbst wird sie spürbar: der

Andere wird als der Adressat des Witzes lachen gemacht, damit ich be-

ruhigt sein kann, daß er mir nichts tun wird. Ein Beleg für diesen Zu-

sammenhang liefert Heinz Erhards Diktum: »Einen hab’ ich noch!«, das

prägnant die Taktik der Scheherazade gegenüber dem Sultan bezeichnet.

In einer Art Verschränkung mache ich mich gemein mit dem Anderen,

meinem Gegenüber, um damit umso gemeiner gegen den Anderen im

Text meines Witzes sein zu können. Ich lache mit dem Anderen gegen

den Anderen – wobei letzterer auch ich selbst sein kann, wie es im jüdi-

schen Witz häufig der Fall ist. Aus dieser Umlenkung stammt ein Groß-

teil der Energie des Witzes, die im Lachen frei wird. Dadurch, daß ich

den Zuhörer auf meine Seite ziehe, kann ich gefahrlos gegen eine Regel

verstoßen; ich kann etwas sagen, was ich sonst nicht dürfte, ich überliste

die Zensur. Die List des Witzes bedient sich einer Technik, deren Zweck

Freud in der Ersparung von psychischem Aufwand identifiziert. Der

Witz muß dem Anderen eine Verlockungsprämie bieten, und diese be-

steht in der Lust, die frei wird, sobald der Text des Witzes eine Abkür-

zung einschlägt. Der Zuhörer erspart sich dabei ein Quantum von An-

strengung, die benötigt wird, um zum Beispiel beim Verstehen die Re-

geln der Logik zu beachten (der scheinlogische oder der Nonsens-Witz),

oder auch die Regeln der Moral (der zynische, böse Witz). Die Mecha-

nismen der Witztechnik sind die Verdichtung und die Verschiebung. Sie

machen, auf der Textebene des Witzes, vermittels der Verlockung der

Abkürzung, einen Abgrund gegenwärtig, indem sie zunächst ein Sinn-

gewebe erzeugen (das kann ganz schnell gehen, wenige ›Regieanwei-

sungen‹ reichen – es kann sich aber auch lange, quälend lange hinzie-

hen, was die Spannung steigert), in dem plötzlich und unversehens ein

Riß erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

36

2. Die Traumarbeit16

Freuds Schema der Bildung eines Traums ist, sehr verkürzt dargestellt,

das folgende: es gibt zunächst einen Wunsch, der kraft der ihm eigenen

Energie danach drängt, bewußt zu werden und erfüllt zu werden. Hat der

Wunsch jedoch einen verbotenen, verpönten oder konfliktträchtigen In-

halt, so wird er von der Erfüllung, oder sogar vom Bewußtsein abgehal-

ten. Er wird zensiert. Im Schlafzustand nun ist die seelische Instanz der

Zensur abgeschwächt, und der Wunsch kann, indem er sich ›verkleidet‹,

die Zensur überwinden und bewußt werden. Als Verkleidung sind ent-

weder die sogenannten Tagesreste, d.h. Eindrücke des vorigen Tages,

oder weiter zurückliegende, aber banale Erinnerungen geeignet. Der

Mechanismus der Verschiebung sorgt im wesentlichen für die Assoziie-

rung des Wunsches zu dem unverdächtigen Material, wie den Tagesres-

ten, während die Verdichtung bei der Umformung des Gedankenmateri-

als zum konkreten Traum die größere Rolle spielt. Zwei Ebenen sind es,

die Freud bei der Deutung eines Traum unterscheidet: zunächst trifft

man auf den manifesten Trauminhalt, den es zu analysieren gilt, um zu

den latenten Traumgedanken zu gelangen. Bei der Deutung wird der

Weg der Traumarbeit zurückverfolgt. An der dem Traum gewidmeten

Stelle in der Arbeit über den Witz drückt Freud die Zusammenhänge

folgendermaßen aus:

»Im ganzen wären also bei der Traumbildung, grob genommen, drei Stadien zu unter-

scheiden: erstens die Versetzung der vorbewußten Tagesreste ins Unbewußte, woran

die Bedingungen des Schlafzustandes mitbeteiligt sein müßten, sodann die eigentliche

Traumarbeit im Unbewußten, und drittens die Regression des so bearbeiteten Traum-

materials auf die Wahrnehmung, als welche der Traum bewußt wird.

Als Kräfte, welche bei der Traumbildung beteiligt sind, lassen sich erkennen: Der

Wunsch zu schlafen, die den Tagesresten nach der Erniedrigung durch den Schlafzu-

stand noch verbliebene Energiebesetzung, die psychische Energie des traumbildenden

unbewußten Wunsches und die widerstrebende Kraft der im Wachleben herrschenden,

während des Schlafes nicht völlig aufgehobenen ›Zensur‹. Aufgabe der Traumbildung

ist es vor allem, die Hemmung der Zensur zu überwinden, und gerade diese Aufgabe

wird durch die Verschiebungen der psychischen Energie innerhalb des Materials der

Traumgedanken gelöst.«17

Die innerhalb des Materials, nämlich der (Traum-)Gedanken, wirkenden

Mechanismen der Verschiebung und Verdichtung stellt Freud folgen-

dermaßen dar:

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

37

»Das Material der Traumgedanken erfährt während der Traumarbeit eine ganz außer-

ordentliche Zusammendrängung oder Verdichtung. Ausgangspunkte derselben sind

die Gemeinsamkeiten, die sich zufällig oder dem Inhalt gemäß innerhalb der Traumge-

danken vorfinden; da dieselben für eine ausgiebige Verdichtung in der Regel nicht

hinreichen, werden in der Traumarbeit neue, künstliche und flüchtige, Gemeinsamkei-

ten geschaffen, und zu diesem Zwecke werden mit Vorliebe selbst Worte benützt, in

deren Laut verschiedene Bedeutungen zusammentreffen. Die neugeschaffenen Ver-

dichtungsgemeinsamen gehen wie Repräsentanten der Traumgedanken in den mani-

festen Trauminhalt ein, so daß ein Element des Traumes einem Knoten- und Kreu-

zungspunkt für die Traumgedanken entspricht und mit Rücksicht auf die letzteren ganz

allgemein ›überdeterminiert‹ genannt werden muß. Die Tatsache der Verdichtung ist

dasjenige Stück der Traumarbeit, welches sich am leichtesten erkennen läßt; es ge-

nügt, den aufgeschriebenen Wortlaut eines Traumes mit der Niederschrift der durch

Analyse gewonnenen Traumgedanken zu vergleichen, um sich von der Ausgiebigkeit

der Traumverdichtung einen guten Eindruck zu holen. Minder bequem ist es, sich von

der zweiten großen Veränderung, welche durch die Traumarbeit an den Traumgedan-

ken bewirkt wird, zu überzeugen, von jenem Vorgang, den ich die Traumverschiebung

genannt habe. Dieselbe äußert sich darin, daß im manifesten Traum zentral steht und

mit großer sinnlicher Intensität auftritt, was in den Traumgedanken peripherisch lag

und nebensächlich war; und ebenso umgekehrt. Der Traum erscheint dadurch gegen

die Traumgedanken verschoben, und gerade durch diese Verschiebung wird erreicht,

daß er dem wachen Seelenleben fremd und unverständlich entgegentritt. Damit solche

Verschiebung zustande kam, mußte es möglich sein, daß die Besetzungsenergie von

den wichtigen Vorstellungen ungehemmt auf die unwichtigen übergehe, was im nor-

malen bewußtseinsfähigen Denken nur den Eindruck eines ›Denkfehlers‹ hervorrufen

kann.«18

Während die Verdichtung der Gedanken an einzelnen Kreuzungs- oder

Knotenpunkten erkennbar wird, zeigt sich die Verschiebung als eine von

»Besetzungsenergie«, d.h. von Bedeutungen, erst mit Blick auf den grö-

ßeren Zusammenhang der Gedanken. Hier erweist sich die Strukturähn-

lichkeit des Traums mit dem Witz, der ebenso aus dem ausgebreiteten

Gewebe des von ihm hergestellten Sinnzusammenhanges den plötzli-

chen Riß, der ja immer eine mehrdeutige Verdichtung ist, entspringen

läßt. Das Wirken von Verdichtung und Verschiebung findet einigerma-

ßen ungehemmt nur unter den Bedingungen des unbewußten Denkens

statt. Deswegen legt Freud sein Augenmerk auf den ›topischen‹ Aspekt,

wenn er die Gemeinsamkeit von Traum und Witz zusammenfaßt: »Ein

vor bewußt er  Ged anke wir d  fü r  einen  Momen t  der  unb e-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

38

wuß ten  Bearbei t ung  übe r lassen ,  und  deren  Ergeb n is  als-

bal d  von  der  bewußten  Wahrnehmung  erf aß t .«19 Der größte

Unterschied zwischen beiden liegt nicht in ihrem Aufbau, sondern ihrer

»Darbietung« (wie Lacan sagen würde: nicht in der Aussage, sondern im

Aussagen). Denn während sich der Witz an den Anderen wendet, ist der

Traum »asozial«20. Der Witz will verstanden werden, wenn auch falsch,

der Traum hingegen will nicht verstanden werden, »er muß sich sogar

hüten, verstanden zu werden, da er sonst zerstört würde; er kann nur in

der Vermummung bestehen«21. Denn vor allem ist der Traum »ein, wie-

wohl unkenntlich gemachter, Wunsch; der Witz ist ein entwickeltes

Spiel«.22

3. Fehlleistungen

Jacques Lacan kennzeichnet das, was wir als Fehlleistung kennen, da-

mit, daß »im Lauf einer intentionalen Rede« (oder Handlung) »etwas

geschieht, das das Wollen [des Subjekts] überschreitet«.23 Dieses Ge-

schehen ist die »Erzeugung eines Sinns«24 und verweist auf eine Wahr-

heit, die als solche unsagbar wäre. Sigmund Freud widmet den Fehl-

leistungen eine doch recht umfängliche Schrift, betitelt Zur Psychopa-

thologie des Alltagslebens, Untertitel: Über Vergessen, Versprechen,

Vergreifen, Aberglaube und Irrtum, die 1904 erschienen ist.25 Die Ein-

leitung dazu bildet die Besprechung eines Falles des Vergessens eines

Eigennamens, womit Freud einen eigenen Aufsatz wieder aufgreift, den

er schon 1898 unter dem Titel Zum psychischen Mechanismus der Ver-

gesslichkeit veröffentlicht hat.26 Die Schilderung des Zusammenhanges,

in dem sich das Vergessen ereignet, fällt in der frühen Version ausführ-

licher aus:

»Während der Sommerferien unternahm ich einmal von dem schönen Ragusa aus eine

Wagenfahrt nach einer benachbarten Stadt in der Herzegowina; das Gespräch mit

meinem Begleiter beschäftigte sich, wie begreiflich, mit dem Zustand der beiden Län-

der (Bosnien und Herzegowina) und mit dem Charakter ihrer Einwohner. Ich erzählte

von verschiedenen Eigentümlichkeiten der dort lebenden Türken, wie ich sie vor Jahren

von einem lieben Kollegen hatte schildern hören, der unter ihnen lange Zeit als Arzt

gelebt hatte. Eine Weile später wandte sich unsere Unterhaltung auf Italien und auf

Bilder, und ich hatte Anlass, meinem Gesellschafter dringend zu empfehlen, einmal

nach Orvieto zu gehen, um sich dort die Fresken vom Weltuntergang und letzten Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

39

richt anzusehen, mit denen ein grosser Maler eine Kapelle im Dom ausgeschmückt. Der

Name des Malers aber entfiel mir und war nicht wieder zu haben. Ich strengte mein

Gedächtnis an, liess alle Details des in Orvieto verbrachten Tages vor meiner Erinne-

rung vorüberziehen, überzeugte mich, daß nicht das Mindeste davon verlöscht oder

undeutlich sei. Im Gegenteile, ich konnte mir die Bilder sinnlich lebhafter vorstellen,

als ich es sonst vermag; und besonders scharf stand vor meinen Augen das Selbstbild-

nis des Malers, – das ernste Gesicht, die verschränkten Hände, – welches er in die Ecke

des einen Bildes neben dem Portrait seines Vorgängers in der Arbeit, des Fra Angelico

da Fiesole, hingestellt hat; aber der mir sonst so geläufige Name des Künstlers verbarg

sich hartnäckig. Mein Reisegefährte konnte mir nicht aushelfen; meine fortgesetzten

Bemühungen hatten keinen anderen Erfolg als den, zwei andere Künstlernamen auf-

tauchen zu lassen, von denen ich doch wusste, daß sie nicht die richtigen sein könn-

ten: Botticelli und in zweiter Linie Boltraffio.«27

Hier fügt Freud in einer Fußnote an, daß der erste dieser Namen ihm

»sehr vertraut, der zweite dagegen kaum geläufig«28 sei. Schließlich

führt ihn die Reise Tage später mit einem »gebildeten Italiener« zusam-

men, »der mich durch die Mitteilung des Namens: S ig norel l i  befreite.

Ich konnte dann aus Eigenem den Vornamen des Mannes, Luca, hinzu-

fügen. Die überdeutliche Erinnerung an die Gesichtszüge des Meisters

auf seinem Bilde verblasste bald.«29 Freud fügt 1904 hinzu, es sei »der

Name des Meisters«30 gewesen, »welcher im Dom von Orvieto die

großartigen Fresken von den ›letzten Dingen‹ geschaffen«. Bei der Un-

tersuchung des Entfallens arbeitet Freud fünf Gesichtspunkte heraus:

»Der Grund für das Entfallen des Namens S ig norel l i  ist weder in ei-

ner Besonderheit dieses Namens selbst, noch in einem psychologischen

Charakter des Zusammenhanges zu suchen, in welchen derselbe einge-

fügt war.« Ein anderer Zusammenhang, nicht jener der Aussage, sondern

jener des Aussagens, erscheint ihm ebenfalls »zunächst harmlos«: »Ich

machte mit einem Fremden eine Wagenfahrt« usw.

Eine Erklärung bahnt sich an, wenn sich Freud »an das in jener Unter-

haltung unmittelbar vorhergehende Thema erinner[t]«. Er hatte sich

nämlich mit seinem Reisegefährten »über die Sitten der in Bosnien und

in der Herzegowina lebenden Türken unterhalten« (womit wohl in der

heutigen Terminologie die bosnischen Moslems gemeint sind). Freud

hatte darüber geplaudert, was ihm ein dort praktizierender Kollege (in

der ersten Version war das noch ein »lieber Kollege« gewesen) über

»diese Leute« erzählt hatte: »daß sie sich voll Vertrauen in den Arzt und

voll Ergebung in das Schicksal zu zeigen pflegen. Wenn man ihnen an-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

40

kündigen muß, daß es für den Kranken keine Hilfe gibt, so antworten

sie: ›Her r , was ist da zu sagen? Ich weiß, wenn er zu retten wäre, hät-

test du ihn gerettet!‹« Freud verweist auf die hier auftauchenden Worte.

»Bosn ien ,  Herzeg owina,  Her r«, die »sich in eine Assoziationsrei-

he zwischen S ig norel l i  und Bot t icel l i  – Bol t raff i o  einschalten

lassen«.

Warum aber kann dieses vorher geführte Gespräch über die »Türken«

die Verknüpfung von Freuds Gedanken mit dem Namen »Signorelli«

stören? Freud braucht eine Zusatzannahme: er nimmt an, daß der er-

wähnten »Gedankenreihe« »die Fähigkeit, einen nächsten Gedanken zu

stören, darum zukam, weil ich ihr meine Aufmerksamkeit entzogen hat-

te, ehe sie noch zu Ende gebracht war.« Eigentlich hatte er noch Interes-

santeres erzählen wollen: »Diese Türken schätzen den Sexualgenuß über

alles und verfallen bei sexuellen Störungen in eine Verzweiflung, wel-

che seltsam gegen ihre Resignation bei Todesgefahr absticht.« So hatte

einer der Patienten seinem Kollegen einmal gesagt: »›Du weißt ja,

Her r , wenn das  nicht mehr geht, dann hat das Leben keinen Wert.‹«

Aber dieses Thema wollte Freud dann doch »nicht in einem Gespräch

mit einem Fremden berühren«. Er »lenkte« darüber hinaus seine »Auf-

merksamkeit auch von der Fortsetzung der Gedanken ab«, die sich »an

das Thema ›Tod und Sexualität‹ hätten knüpfen können«, da er noch von

einer Nachricht berührt war, die er wenige Wochen zuvor in Tra fo i  er-

halten hatte: »Ein Patient, mit dem ich mir viele Mühe gegeben, hatte

wegen einer unheilbaren sexuellen Störung seinem Leben ein Ende ge-

macht.« Hier hebt Freud die »Übereinstimmung Tra fo i  – Bol t raff i o«

hervor.

Nun sieht sich Freud genötigt, dem Vergessen ein Motiv zu unterstellen:

»Ich wollte also etwas vergessen, ich hatte etwas ver dräng t .« Eigent-

lich wollte er aber etwas anderes als den Namen Signorelli vergessen;

»dieses andere brachte es zustande, sich mit dessen Namen in assoziati-

ve Verbindung zu setzen, so daß mein Willensakt das Ziel verfehlte und

ich das  ein e w ider  Wil len  vergaß, während ich das  ander e mi t

Abs ich t  vergessen wollte«. Die »Ersatznamen«, die ihm statt Signo-

relli eingefallen sind, »mahnen« ihn »(nach Art eines Kompromisses)

ebensosehr an das, was ich vergessen, wie an das, was ich erinnern

wollte«.

In einem letzten Schritt faßt Freud seine Ergebnisse in einem Schema

zusammen, das er schon in der ersten Version so gezeichnet hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

41

Abb.: Schema von Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens, GW IV, 9.

Zu ergänzen wären in diesem Schema vielleicht noch der zweite »türki-

sche Spruch«, nämlich: »Herr, wenn das nicht mehr geht ... « sowie die

Verbindung von »Signorelli« über das Wort »Meister« zum Herrn und

zum Tod. Freud geht bei der Beschreibung des Vorgangs von »Signo-

relli« aus, der als Name »in zwei Stücke zerlegt« worden ist. Das »elli«

kehrt in »Botticelli« wieder, das andere wurde durch Übersetzung zum

»Herrn« und hat dadurch »mehrfache und verschiedenartige Beziehun-

gen zu den im verdrängten Thema enthaltenen Namen gewonnen, ist

aber dadurch für die Reproduktion verloren gegangen.« Dabei hat »eine

Verschiebung längs der Namenverbindung ›Herzegowina und Bosnien‹«

stattgefunden, ohne Rücksicht auf Sinn und Silbenabgrenzung. Die Ele-

mente wurden wie »Buchstabenfolgen« in einem »Rebus« genommen.

Die wirkende Kraft für den gesamten Ablauf geht nicht von dem Thema

»Tod und Sexualität« aus, da dieses zu allgemein wäre und einen zu

weiten Bedeutungsumfang hätte. Dem Thema zugrunde liegen vielmehr

die im Schaubild in Klammern gesetzten »verdrängten Gedanken«, d.h.

besondere, individuelle unbewußte Elemente – die im hier vorliegenden

Fall vielleicht mit der Bedeutung zu tun haben, die der erwähnte Suizid

des Patienten für Freud gehabt hat.

4. Theorie

Die einer Fehlleistung zugrundeliegenden Vorgänge erweisen sich nach

der Art eines Rebus strukturiert. Diesen Aufbau hatte Freud auch in der

Traumarbeit festgestellt. Wie Champollion bei der Entzifferung der

ägyptischen Hieroglyphen war er auf die Idee gekommen, die Elemente

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

42

des Traumes nicht in erster Linie als Bilder, sondern als Schriftzeichen

zu begreifen, die einen Lautwert haben. Die Verbindungen im Unbe-

wußten können somit durch Verschiebungen von Silben oder, wie im

Signorelli-Beispiel, von Buchstabenfolgen hergestellt werden.

An dieser Stelle zeigt sich die grundsätzliche Bedeutung des häufig zi-

tierten Lacanschen Diktums: »Das Unbewußte ist strukturiert wie eine

Sprache.« Sofern irgendetwas aus dem Unbewußten heraus aktiv wird,

muß es durch das Gitter der sprachlichen Strukturen gehen.

Um diese Strukturen aufzuzeigen, verwendet Lacan die Linguistik eines

Ferdinand de Saussure und eines Roman Jakobson. Von Saussure

stammt die Verwendung des Begriffs des Signifikanten: Das linguisti-

sche Zeichen hat zwei Seiten, das Signifikat, wörtlich: das Bezeichnete,

also Begriff, Konzept, Vorstellung, sowie eben den Signifikanten, wört-

lich: den/das Bezeichnende(n), was Saussure mit dem Lautbild identifi-

ziert. Zwischen Signifikant und Signifikat steht »la barre«: die Schranke,

der Trennstrich, der deutlich macht, daß es keine direkte Verbindung

zwischen den beiden Teilen des Zeichens gibt. Durch diese grundsätzli-

che Trennung gibt es keine ›natürliche‹ Bedeutung eines Zeichens, jede

Bedeutung kommt nur durch einen komplexen Vermittlungsprozeß zu-

stande. Auf jeder Seite der Schranke gibt es eigenständige Strukturen.

Lacan legt viel Betonung auf die Autonomie der ›Ordnung‹ des Signifi-

kanten; sie ist es, die die Struktur des Unbewußten bestimmt.

Laut Jakobson lassen sich die Beziehungen innerhalb der Struktur der

Signifikanten nach zwei Achsen ordnen: es gibt die Achse der Erset-

zung, der Substitution, deren Vorgehen Lacan beschreibt mit »ein Wort

für ein anderes«31, und die etwa im Wörterbuch vorherrscht. Daneben

gibt es die Achse der Verkettung, der Kontiguität, der Reihung, die von

Lacan als »Wort an Wort«32 beschrieben wird. Diese sorgt für die Er-

zeugung von Sätzen, von größeren Strukturen und Zusammenhängen.

Die beiden Sprachachsen zeigen sich auf dem Gebiet der Rhetorik in

Gestalt zweier exemplarischer Figuren: der Metapher und der Metony-

mie. Die Metapher vollzieht sich vor allem auf der Achse der Ersetzung,

sie ist »ein Wort für ein anderes«. Die Metonymie geschieht auf der

Bahn der Verkettung des »Wort an Wort«. Dabei ist es wichtig zu sehen,

daß sich die Metapher in der Kette der Signifikanten ereignet, innerhalb

der metonymischen Verknüpfung. Denn in der Metapher ersetzt ja ein

Wort ein anderes, und zwar an seinem Platz, der erst durch die Signifi-

kantenkette vorgegeben wird. Es gibt einerseits Ersetzung eines Signifi-

kanten durch einen anderen an einem Platz, aber der ersetzte Signifikant

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

43

bleibt als unterdrückter wirksam durch seine metonymische Verkettung

mit dem Rest der Signifikanten des Satzes oder des größeren Zusam-

menhangs.

Um diese Struktur der Metapher zu zeigen, möchte ich Ihnen ein Bei-

spiel aus dem Bereich der Poesie geben. Es handelt sich um das erste

Gedicht aus Ingeborg Bachmanns Zyklus Anrufung des Großen Bären,

überschrieben mit Das Spiel ist aus. Die ersten Worte lauten: »Mein lie-

ber Bruder, wann bauen wir uns ein Floß und fahren den Himmel hin-

unter?«33 Der Signifikant »Himmel« ersetzt hier einen anderen, der sich

aus dem Zusammenhang des Satzes als »Fluß« aufdrängt. Nach den Ge-

setzen der metonymischen Reihung wäre »Fluß« (oder der Name eines

Flusses) zu erwarten; denn die Metonymie fügt ein Bild aus erwarteten

und bekannten Elementen. Das erwartete Bild reißt an der Stelle der

metaphorischen Ersetzung auf und durch den Riß schimmert gewisser-

maßen eine andere Welt hindurch. Zugleich bleibt aber auch das Ersetzte

wirksam, das Bild des Flusses verschwindet nicht, sondern wird überla-

gert. Es entsteht ein Mischgebilde wie ein doppelt belichtetes Foto oder

ein Vexierbild. Dies Ganze geschieht auf der Grundlage der metonymi-

schen Verkettung, innerhalb derer sich das Neue und Schöpferische der

Metapher ereignen kann.

Die beiden Koordinatenachsen der Ordnung des Signifikanten, wie sie

durch die Bewegungen der Metapher und der Metonymie deutlich wer-

den, können auch den Vorgängen zugeordnet werden, die bei Freud als

Verdichtung und Verschiebung bezeichnet sind. Die Verdichtung spielt

sich auf der Ebene der Metapher ab, während die Verschiebung der

Metonymie entspricht.

Die Zusammenhänge seien nun noch einmal anhand des Signorelli-

Beispiels, das als eine verunglückte Metapher bezeichnet werden kann,

erläutert:

a) Das Vergessen des Namens ereignet sich innerhalb eines Gesamtzu-

sammenhanges; dieser ist in der weitesten Perspektive: Freuds damalige

Lebenssituation; dann, etwas enger gefaßt, der Sommerurlaub in Dal-

matien, in der Herzegowina usw., in den auch die in Trafoi erhaltene

Nachricht fällt; weiter herangezoomt dann die Wagenfahrt und das Ge-

spräch mit dem Fremden; schließlich der Satz im Gespräch, der in etwa

so gelautet haben könnte: »Waren Sie eigentlich schon einmal in Orvieto

und haben Sie die berühmten Fresken gesehen, von ... wie heißt er noch

gleich?« In den Verschiebungen der Aufmerksamkeit innerhalb des situ-

ativen Zusammenhanges, weg von Gedanken des Selbstzweifels, des

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

44

sexuellen Versagens, der Todesangst, hin zu Themen wie Italienreisen

und Kunst, macht sich die Wirkweise der metonymischen Verkettung

kenntlich.

b) In diesem Gewebe aber ereignet sich etwas, es holpert, die bis dahin

glatte Verschiebung reißt; denn ein Element fällt aus: »Signorelli«. Weil

ein Teil davon, »Signor«, eine Ersetzung des Elementes »Herr« ist, das

selbst wieder für etwas steht, das nicht bewußtseinsfähig ist. Dieses

»Stehen-für« bedeutet hier: der Signifikant steht im aktuellen metonymi-

schen Zusammenhang (für Freud) am gleichen Platz. Deshalb ist die Er-

setzung möglich. Lacan schreibt sie folgendermaßen34:

      »           X             .         Signor
                        Signor               Herr                             «

eine Formel, die noch um einen Ersetzungsschritt zu ergänzen wäre:

                   »           X                   .          Signor        .           Herr   
                          Signor               Herr                (a)        «

wobei (a) das unsagbare Objekt bzw. in Freuds Schema die »verdräng-

ten Gedanken« bezeichnet. In seiner Analyse rekonstruiert Freud die

Entsprechung von »Signor« und »Herr«. »Herr« wiederum steht für et-

was, das nur spekulativ erschlossen werden kann; das mag hier Freuds

befürchtetes Scheitern als Arzt sein, mit den Gedanken um den Suizid

des Patienten, ein ruinierte Ansehen, wirtschaftliche Not, ein geschei-

terter »Lebensentwurf« usw.; ein anderer verdrängter Bereich zentriert

sich vielleicht um die Bedrohung der Männlichkeit, die Furcht vor Im-

potenz; schließlich mögen Todesängste und die Angst vor Krankheiten

ihre Macht ausüben. Lacan weist darauf hin, daß sich die Ersetzungen

voneinander unterscheiden: so wird »Signorelli« vergessen, während

»Signor« verdrängt und »Herr« unterdrückt wird.

c) Der Riß der ersten metonymischen Verkettung an der Stelle »Signo-

relli« wird auch bedingt durch andere metonymische Zusammenhänge

dieses Elements, von denen wiederum Verbindungen zu anderen unter-

drückten Bereichen abzweigen. Schon erwähnt wurde die Verknüpfung

der Bezeichnung Signorellis als »Meister« mit dem Element »Herr«.

Daneben handelt es sich ja um den Maler einer Eschatologie oder, mit

Freuds Worten, der »letzten Dinge« (Tod und Verdammnis). Schließlich

aber gibt es noch eine Verbindung, die Freud an den betreffenden Stel-

len nicht erwähnt, die aber in der »Traumdeutung« angesprochen ist.35

Es geht um den Ort: Orvieto war auf Freuds Italienreise 1897 der süd-

lichste von ihm erreichte Ort, das heißt, es war ihm wieder nicht gelun-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Bildungen des Unbewußten

45

gen, nach Rom zu kommen. Diese Hemmung, das mehrmalige Umkeh-

ren kurz vor diesem Ort seiner größten Sehnsüchte, bringt Freud mit sei-

ner jugendlichen Identifizierung, dem semitischen Feldherrn Hannibal,

in Zusammenhang, der es ja auch rätselhafterweise versäumt hatte, nach

seinem Triumph bei Cannae in Rom einzumarschieren. Freud gelang das

endlich im Jahr 1901.

d) Nachdem also die erste metonymische Kette gerissen ist und sich die

an dieser Stelle wirksame Metapher nicht vollziehen konnte, führen

weitere metonymische Bewegungen entlang der Verschiebungslinien

von »Her(r)« über die Zusammensetzung »Herzegowina und Bosnien«

zu den Ersatznamen »Botticelli« und »Boltraffio«. Wäre »Botticelli«

sofort an der Stelle von »Signorelli« aufgetaucht, dann hätte es sich um

eine geglückte Metapher gehandelt, um eine, mit den Termini aus dem

Witzbuch gesprochen, »Verdichtung mit Ersatzbildung«. Statt einer

Hemmung, wie sie in dem Moment des Aussetzens der Namenfindung

wirksam war, hätte sich ein Symptom gebildet. Dieses entsteht nun erst

im Verlaufe der Analyse und weist gewissermaßen als passageres Sym-

ptom den Weg zum Unbewußten. Dabei zeigt sich auch der Kompro-

miß-Charakter des Symptoms ganz deutlich: durch diverse metonymi-

sche und auch metaphorische Verflechtungen steht es auf halbem Wege

zwischen dem zu ersetzenden wie auch dem ersetzenden Zusammen-

hang.

5. Schluß

Auch in der psychoanalytischen Praxis geht es darum, eine Sprechsitua-

tion zu schaffen, in der sich die Bildungen des Unbewußten ereignen

können. Dabei muß der Analytiker darauf achten, daß sich der Riß im

metonymischen Gewebe des Sprechens nicht sogleich wieder schließt –

das »Wort an Wort« der Metonymie würde dafür sorgen. An den Stel-

len, wo ein ›dahinter‹ durchscheint, da muß innegehalten werden, damit

für den Sprechenden ein Anderes hörbar wird. Dieses Innehalten und

Hinweisen ist die Deutung. Sie hat die Aufgabe, das bewußte, sinn-volle

Sprechen zu einem Unsinn hin zu öffnen, der den Anstoß zu einem an-

deren Sinn gibt. Jedoch ist das Unbewußte ›selbst‹ nicht sagbar; es ist

immer das dahinter Liegende. Wie ein Gedicht, läßt es sich, so Lacan,

nur »halb-sagen«; und wie der Witz ist es verschwunden, wenn man es

erklärt.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Max Kleiner

46

Anmerkungen

1 Sigmund Freud: »Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten«, in: Sigmund
Freud, Gesammelte Werke [GW], Bde. I-XVIII, hier GW VI, London 1940, Frankfurt
am Main 21999.

2 Heinrich Heine: »Reisebilder«, in: Klaus Briegleb (Hg.), Heinrich Heine. Sämtliche
Schriften, Bde. I-XII, München, Wien 1976, hier Bd. III, 401f.

3 Ebd., 404.
4 Ebd., 424f.
5 Freud, »Witz«, GW VI, 17f.
6 Ebd., 18.
7 Ebd., 21.
8 Ebd., 33.
9 Ebd., 32.
10 Ebd., 50.
11 Ebd., 48f.
12 Ebd., 51.
13 Ebd., 53.
14 Es ist dieses fundamentale Anderssein, welches Jacques Lacan damit ausdrückt, daß er

den Anderen oder auch das Andere als »l’Autre« mit einer Majuskel versieht.
15 Freud, »Das Unheimliche«, GW XII, 227-268.
16 Dies ist der Titel des zentralen 6. Kapitels von Freuds Traumdeutung. Vgl. Freud, »Die

Traumdeutung«, GW II/III, 283-512.
17 Freud, »Witz«, GW VI, 188.
18 Ebd., 186f.
19 Ebd., 189.
20 Freud: »Der Traum ist ein vollkommen asoziales seelisches Produkt […].« Ebd., 204.
21 Ebd.
22 Ebd., 204f.
23 Jacques Lacan: Le Séminaire Livre V. Les formations de l’inconscient, 1957-58, Paris

1998, 51 (Zitat von mir übersetzt).
24 Ebd.
25 Freud, »Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Über Vergessen, Versprechen,

Vergreifen, Aberglaube und Irrtum«, GW IV.
26 Freud, »Zum psychischen Mechanismus der Vergesslichkeit«, GW I, 517-527.
27 Ebd., 520f.
28 Ebd., Fußnote.
29 Ebd.
30 Dieses wie auch die folgenden Zitate aus Freud, »Zur Psychopathologie des

Alltagslebens«, GW IV, 6-10.
31 Jacques Lacan: Écrits, Paris 1966, 507. Die angerissenen Zusammenhänge führt Lacan

in seinem Aufsatz »L’instance de la lettre dans l’inconscient« [»Das Drängen des
Buchstaben im Unbewußten«] aus, in: ders., Écrits, 493-528.

32 Ebd., 506.
33 Ingeborg Bachmann: Sämtliche Gedichte, München 1998 (1978), 92.
34 Lacan, Le Séminaire Livre V. Les formations de l’inconscient 1957-58, 59.
35 Freud, »Traumdeutung«, GW II/III, 199ff.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

Peter Müller

Was sagt das Symptom?

Sagen

Ausgehend vom Boden des medizinischen Wissens seiner Zeit entwik-

kelte Freud den psychoanalytischen Begriff des Symptoms aus dem, was

die Träger dieses Symptoms selbst dazu sagten. Diesem Ansatz folgt

mein Vortrag.

Definierte man heute das Symptom als objektives Anzeichen einer Pa-

thologie, so müßte man viele Zeitgenossen, die sich keineswegs krank

fühlen, in die Praxen von Psychiatern und Therapeuten schicken. Aber

wie man weiß, kann das Subjekt »unter Martyrien leiden ohne irgend-

welche Anstalten zu machen, sich davon zu befreien«1. Auch ›objektive‹

Symptome – von Schweißausbrüchen bis zu bizarrem Verhalten – sind

psychoanalytisch nur zugänglich, wenn sie in gewissem Maße vom

Subjekt als eigene Produktion oder Kreation begriffen werden. Dann

können sie als dessen Botschaft ankommen. Kann man das Symptom

anders als von seiner Adresse – vom Anderen – her erfassen?

Wie Sie vielleicht wissen, hat Freud in dem, was man seine zweite To-

pik nennt, den Begriff des Es entwickelt. Lacan hat das aufgegriffen und

gedeutet: es spricht. Im Menschen spricht es. Er hat nicht gesagt: Das Es

spricht, Herr oder Frau Es. Es spricht bereits, bevor jemand Ich sagen

kann. Und in seinem Vortrag über das Symptom2 sagt Lacan, daß es

merkwürdigerweise wenigen einleuchtet, daß der Mensch im Geplapper

aufwächst. »Ein Symptom konstruiert man nicht allein. – Es ist eine

Konstruktion, die von mehreren Personen fabriziert wird – um festzu-

halten, daß etwas nicht ausgedrückt werden konnte.«3

Kurz: Wenn es zur Sprache kommt, dann ist eine Dynamik im Spiel, die

nicht nur Symptome hervorbringt, sondern auch unsere gewohnte Auf-

fassung vom Sprechen durcheinanderbringt.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

48

Die Grundregel

Warum legen Psychoanalytiker soviel Wert auf das Sprechen? Be-

schränken wir uns auf eine der vielen Begründungen: Weil das Sprechen

gerade dann den größten Wert hat, wenn wir nicht wissen, was wir

sagen. Mit dieser Tatsache sind wir alle in wechselndem Maße konfron-

tiert. Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus, darin sah Freud eine der

drei großen Kränkungen der Menschheit. Es ist nicht Herr dessen, was

es sagt. Der Mensch ist krank an der Sprache.

Aber haben wir nicht unsere Vokabeln gelernt, wir haben doch eine

Muttersprache! Wieso hapert es mit ihr? Das reicht von den vielen For-

men der Artikulationsstörungen, die anscheinend immer häufiger zu Be-

handlungen führen, bis zu den Bildungen des Unbewußten: den Fehl-

leistungen, Träumen und eben den Symptomen. Wir möchten nichts von

diesem Durcheinander wissen – das ›durch einen Anderen‹ in uns

spricht.

›Alles sagen!‹, so lautet die Gebrauchsanweisung für die Analyse. Die-

ses ›Alles sagen‹ nimmt natürlich seinen Ausgang vom dem, was je-

mand an Symptomen vorbringt. ›Sprechen Sie über das, weswegen Sie

gekommen sind, von Ihren Symptomen, von dem, was Ihnen dazu ein-

fällt, sagen Sie einfach alles, auch wenn es Ihnen blöde erscheint, be-

langlos oder anstößig usw., auch wenn es Ihnen fremd erscheint, als ob

es überhaupt nicht zu Ihnen gehörte …‹4

Freud geht mit der Mitteilung dieser Regel eine Wette ein. ›Alles‹ bis

zum Ende der Analyse Gesagte wird, insofern es sich an den Anderen

wendet, nicht auf eine Information reduziert, sondern als Anspruch auf

alles Mögliche und Unmögliche gehört, als Bitte, Verlangen, Wunsch,

Begehren. Und das heißt für den Analytiker, sich a priori nicht als den-

jenigen zu betrachten, der den Anspruch nach diesem oder jenem ›Ob-

jekt‹ zu befriedigen oder zu erfüllen hätte. Denn dem Symptom liegt

(wie jedem Sprechen) ein Begehren zugrunde, das nach Anerkennung

sucht. Diese findet das Subjekt nur über die Deutung.

Ist das Symptom zunächst der Anlaß der Konsultation, so wird es sich

im Laufe der Analyse als außerordentlich verdichtete Form herausstel-

len. Das Subjekt umkreist sprechend seine Beziehung zum ›Objekt‹, ei-

ne unweigerlich phantasmatische Beziehung, in der sich das Subjekt un-

ablässig durch seine Objekte zu bestimmen sucht. Und es versucht seine

Beziehung zum Kostbarsten in jene Worte zu fassen, die es von Kindheit

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

49

an vom Anderen geliehen hat.5 Diese Beziehung kann das Subjekt nur

über den Anderen wiederbeleben.

Diese Prozedur, die man Analyse nennt, ist also bestimmten methodi-

schen Bedingungen unterworfen. Sie richten sich weder nach den Spiel-

regeln der Wissenschaft, noch nach den Launen oder Gefühlen des

Analytikers, sondern nach den universellen Gesetzen der Sprache, in de-

nen das eine Form findet, was eine Generation an die nächste weitergibt

und worin z.B. das Verhältnis zwischen Anspruch und Begehren seinen

Ausdruck findet. Diese Beziehung zur Weitergabe von einer Generation

zur nächsten ist in der Struktur des Symptoms enthalten. So ist Symptom

das, was von einer zur nächsten Generation weitergegeben wird, ohne

verstanden worden zu sein.6

Sprechen und Körper

Mit dem, was wir sagen, sagen wir also mehr und anderes als wir mei-

nen. Wir hören zwar selbst, was wir sagen, aber erst, wenn wir es gesagt

haben, ist es uns überhaupt möglich, etwas vom Gesagten mitzubekom-

men. Es entgeht uns dabei immer etwas. In einer Psychoanalyse geht es

nicht so sehr darum, sich auszusprechen, zu erklären, was man fühlt

usw., nicht um eine Art Tonwiedergabe unserer Gedanken. Auch nicht

der heimlichsten. Eine solche passive Vorstellung vom Aussprechen der

Gedanken läßt den schöpferischen Aspekt des Sprechens beiseite. Sagen

ist finden, wiederfinden, erfinden, und eine Psychoanalyse, die nicht auf

dieser erfindenden Aktivität des Sprechens aufbaut oder sie als Neben-

sächlichkeit einstuft, verdiente nicht, sich auf ihren Begründer zu beru-

fen. Das Intendierte kann sich nachträglich als etwas anderes erweisen.

Freuds Grundlagenwerke über das Unbewußte: Traumdeutung, Psycho-

pathologie des Alltagslebens und Der Witz und seine Beziehung zum

Unbewußten enthalten dazu Beispiele in Hülle und Fülle. Hier eines aus

der Praxis.

Eine Lateinlehrerin hatte, unter anderem wegen heftiger Kopfschmerzen,

den Analytiker aufgesucht. Sie ›kommuniziert‹ in einer Sitzung, wie

sehr sie sich über Handwerker im Haus aufgeregt hat. Sie wollte diesen

gegenüber nicht herrisch und grob auftreten, sondern verbindlich und

weiblich. Sie betont mehrfach, wie kaputt sie das gemacht habe, sich so

zusammennehmen zu müssen. Aber es war ihr gelungen. Es war das En-

de der Sitzung. Die nächste Sitzung sagt sie: Auf der Treppe ist mir nach

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

50

dem letzten Mal das Wort kaputt nachgeklungen, und schlagartig mußte

ich an caput (lat.: Haupt) denken. Dies erlaubte ihr, eine Verbindung zu

ihren Kopfschmerzen ebenso wie zu ihrer problematischen Beziehung

zum Familienoberhaupt, zu ihrem Vater herzustellen. Man sieht, wie

hier die informatorische Seite des Sagens hinter die evokative zurück-

tritt. Erst nachträglich, als sie gesprochen hatte, konnte sie das Gesagte

so hören.

Diese Entdeckung eines anderen Sprechens ist in der psychoanalytischen

Kur oft mit einem veränderten Erleben, einer anderen Beziehung zum

Körper verbunden. Wenn die beabsichtigte Rede vom Unbewußten

durchkreuzt wird, wenn der Mensch erfährt, daß er mehr gesprochen

wird, als daß er spricht, dann ist er auch nicht in der ihm bekannten Wei-

se in seinem Körper (… zu Hause).

›Es ist doch unmöglich, alles zu sagen‹, könnte man gegen die psycho-

analytische Grundregel einwenden. Aber wenn dieses ›Alles‹ auch das

Unmögliche einschließt, so bezieht sich die Regel nicht auf die Summe

des Gesprochenen, sondern darauf, daß das Subjekt immer schon ein

›Gesprochenes‹ ist. Der oft vorgebrachte Einwand, die Praxis der Psy-

choanalyse schließe den Körper aus, trifft ebensowenig zu wie die Re-

duktion des Sprechens auf die Summe der gesprochenen Worte. Die

Analyse ist eine körperliche Angelegenheit, auch wenn wir das als ›Au-

ßenstehende‹ nicht mitbekommen. Was soll denn dieses ›Außen‹ be-

deuten, wenn nicht außerhalb des Körpers dessen, der spricht?

Freud schreibt 1905, daß verdrängte Vorstellungen im Körper sprechen.

Wie ist das zu verstehen? Er vergleicht die hysterischen Symptome auch

mit Hieroglyphen. Inschriften, Niederschriften im Körper. Ist der Körper

nicht auch eine Vielfalt von Spuren und Einschreibungen? Vielleicht ist

dies einer der Punkte, an dem der Psychoanalytiker Jacques Lacan bei

Freud angeknüpft hat. Wir rühren hier an eine Grundfrage der Psycho-

analyse, sowohl praktisch als auch theoretisch. Und es war vor allem

eine Frage der Hysterikerinnen, die Freud zur Entdeckung der Psycho-

analyse geführt haben: Wie können Sprache und Körper zusammen ge-

dacht werden? Aber so frug die Wissenschaft seit jeher. Nur ist dies aber

keine Sache des Denkens, zumindest nicht des Denkens allein. Lange

bevor das Kind denkt, wird es in vielfältiger Weise bedacht, bedeutet,

gedacht, besprochen. Zunächst durch die Umgebung und in erster Linie

durch die Mutter. Durch den mütterlichen Diskurs.7 Es ist eine Passage,

die der Mensch immer wieder durchläuft, die sich nur unzureichend mit

dem erfassen läßt, was wir ›lernen‹ nennen. Denn ehe wir die Sprache

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

51

lernen, lehrt sie uns. Nirgendwo wird das deutlicher als bei den hysteri-

schen Symptomen. In einem frühen Alter bildet das Kind Phantasien aus

»Gesehenem«, »Gehörtem« und »nachträglich Verstandenem«8. Diese

in die Struktur eingeschriebenen Phantasien sperren die Erinnerung. Sie

scheinen einen Sinn und eine subjektive Geschichte zu bilden, die etwas

anderes ist, als eine Aneinanderreihung von historischen Fakten. Mit

Lacans Spiegelstadium könnte die subjektive Geschichte auf der Basis

der Phantasiebildung mit der Einheit des Spiegelbildes zusammenfallen.

Vorstellungen aber können unbewußt sein von dem Moment an, wo ein

einheitliches Körperbild aus all den Fragmenten entsteht, in die der

Mensch von Geburt an eingetaucht ist. Sind es nicht Szenen, in denen

sich das Subjekt stets am Rande befindet, wie ausgeklammert und bei

denen es zugleich in massiver Weise beteiligt ist?

Mit der freien Assoziation wird ein Rand betreten und in einer Analyse

kann man diesen Rand sehr gut kennenlernen. Im Zuge eines Sprechens,

das sich an einen Unbekannten wendet und das nicht gezielt geschieht,

wird die Beziehung zum eigenen Körperbild belebt. Es entsteht eine Be-

ziehung, die auch den Körper sprechen läßt. Die Situation des Kindes,

auf das eingesprochen wurde, dreht sich quasi um: Was damals einge-

sprochen wurde, bekommt nun der Analytiker verschlüsselt zu hören.

Der Körper, das ist nicht nur eine Summe von Regungen und Funktio-

nen, unterteilt, wie etwa die verschiedenen Abteilungen eines Kranken-

hauses. Der Körper hat ein Spiegelbild, und das war ein wesentlicher

Ausgangspunkt für Jacques Lacan. Eine Lektüre seines Aufsatzes über

das Spiegelstadium9 würde den Rahmen dieses Vortrags überschreiten.

Ich begnüge mich mit einigen Hinweisen. Lacan sagt ungefähr folgen-

des: Was dem Menschenkind eine Einheit verleiht, ist ihm selbst nicht

von Anfang an gegeben. »Das Menschenjunge erkennt [...] sein Bild als

solches« (Hervorhebung P.M.). Es erkennt diese Einheit im ›Spiegelsta-

dium‹. Dieses Bild der Einheit ist nur vermittels des Anderen möglich.

Man kann hier von einem existentiellen Moment sprechen, in dem die-

ses Bild im Augenblick, da es vom Subjekt erkannt wird, auch mit dem

zusammentrifft, was man den Namen nennen kann, und was weit über

die paar Buchstaben hinausgeht, mit dem man das Kind ruft. Diese

Buchstaben sind eher eine Verdichtung all dessen, was den Namen aus-

macht. So z.B. die Beziehung zum Geschlecht. Denn dieser Moment der

Verknüpfung zwischen dem Bild, dem Körper und dem Namen ist auch

der Moment der größten Entfremdung, denn alles, was hier zu einer

Einheit gefaßt wird, bezeichnet zugleich das, was das Subjekt für die

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

52

Umgebung, für die Eltern, ist. ›Sein‹ wird zu ›Was sein?‹, zu dem, was

das Subjekt für den Anderen ist. Und genau diese Frage nach dem Sein

wird wieder belebt, wenn jemand wegen eines Symptoms den Psycho-

analytiker aufsucht. Dieses ›Alles‹ der Grundregel bezieht sich ebenfalls

auf die Totalität des Körpers, es schließt logisch ein Jenseits mit ein,

Jenseits des aktuellen, des Sagbaren, der ›Gefühle‹. Bezieht man sich

vorwiegend auf diese, so kann das der Errichtung einer Schranke gleich-

kommen, die das Subjekt vor diesem Jenseits des Lustprinzips errichtet.

›Alles‹ bezieht sich auch auf die Geschichte dessen, was die Eltern unter

dem Namen ihres Kindes gewünscht haben, besonders auf das, was sie

davon nicht wissen wollten. In diesem Begriff des Spiegelstadiums fin-

det also eine Verknüpfung der drei Register statt, innerhalb derer sich

die psychische Struktur entwickelt: der Name und seine Geschichte, das

Bild, das vom Subjekt als sein eigenes identifiziert wird und worüber es

sich identifiziert, und der reale Körper. Es ist das Zusammentreffen des

Symbolischen, Imaginären und Realen, wie Lacan diese Register ent-

wickelt hat, und mit deren Hilfe er die Freudsche Theorie neu geschrie-

ben hat. Man kann das auch so ausdrücken: In diesem Moment, wo sich

das Kind mit seinem Bild identifiziert und damit zum Träger seines Na-

mens wird, verkennt es sich. Diese Verkennung ergibt sich notwendi-

gerweise, da es nicht weiß, woher die Bedeutung der Worte kommt, was

die Worte für den Anderen bedeuten. Diese Frage, diese Situation eines

radikalen ›Nicht-Wissens‹ über das Sein, wird durch das Symptom er-

neut aufgeworfen.

Das Spiegelbild ermöglicht Identifizierung, aber wenn diese Verknüp-

fung gelungen ist, gibt es kein Zurück zu einem ›Vorher‹. Man kann bei

dieser Struktur auch von einer zeitlichen Geburt oder einer Geburt der

symbolischen Zeit sprechen. Von nun an wird es für den Menschen im-

mer ein X geben, eine Leerstelle (vgl. ausführlicher hier im letzten Ab-

schnitt zur Vatermetapher), ausgelöst durch die nie ganz beantwortbare

Frage nach seinem Ursprung. Es wird ein Vorher durch die Struktur des

Spiegelstadiums geschaffen und zugleich ein für immer Unerkanntes,

Unaussprechliches. Dieses X kann man als den Motor der Befragung

durch das Symptom wie auch durch die analytische Arbeit verstehen.

Diese Skizze des Spiegelstadiums soll verdeutlichen, daß jede Vorstel-

lung oder Darstellung des Sprechwesens, wie Lacan das menschliche

Subjekt bezeichnet, einen ursprünglichen Verlust voraussetzt. Was hat

dieser Verlust mit dem Symptom zu tun? Erstens, daß sich die Sympto-

me, die zur Konsultation auf dem Gebiet des Psychischen führen, um

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

53

einen (imaginären) Verlust drehen. Zweitens, daß eine glatte Darstellung

des Psychischen nicht zu haben ist. Das gilt zuerst dem Analytiker: er

möge keine Übereinstimmung zwischen der Darstellung und dem Dar-

gestellten erwarten. Nicht nur, weil auch bei der Darstellung immer ein

Wunsch im Spiel ist und in die Quere kommt, sondern, weil wir es mit

unbewußten Vorgängen zu tun haben. Zu diesen unbewußten Vorgängen

zählt Freud neben der Verschiebung und der Verdichtung einen dritten

Mechanismus, die Rücksicht auf Darstellbarkeit. Freud schreibt in seiner

Traumdeutung, »daß ein farbloser, abstrakter Ausdruck des [latenten]

Traumgedankens gegen einen bildlichen und konkreten eingetauscht

wird«10. Daß dieser Tausch sich im Unbewußten vollzieht, heißt, daß wir

darüber nur etwas wissen können, nachdem das Subjekt dazu etwas ge-

sagt hat und eben nicht vorher. Was Freud über den Traum sagt, ließe

sich auch über das Symptom sagen: Das Symptom ist alles andere als

eindeutig, es ist nicht mit sich selbst identisch und nicht wie in der Me-

dizin als Zeichen einer Krankheit definierbar. Gerade darin besteht seine

Einzigkeit. Wenn der Traum der »Hüter des Schlafs« ist, d.h. zu einem

gewissen Gleichgewicht beiträgt, insofern er nicht, wie z.B. der Angst-

traum zum Aufwachen führt und sich damit dem Symptom nähert, so ist

das Symptom der »Ladenhüter«, den wir nicht loswerden und der be-

wirkt, »daß die Dinge nie genauso laufen, wie wir sie gerne hätten«11.

Dieser Störenfried widersetzt sich der Auflösbarkeit und der glatten

Übersetzbarkeit, was die Theorie der Kommunikation oft vernachlässigt.

Medizinisches und psychoanalytisches Symptom

In der Sprechstunde hören wir immer öfter: ›Ich habe Panikattacken, …

Allergie, … Depressionen, … eine Zwangsstörung, ... ein ADS-Syn-

drom, ich habe Probleme mit der Kommunikation ...‹ Dem minimalen

Aussagewert solcher ›Botschaften‹ steht eine maximale performative

Funktion entgegen: Sie passen sich an den Katalog des Psychiaters an,

sind ein Versuch, das störende Unbekannte aus dem Gespräch fernzu-

halten, sie dienen dazu, dieses X vorschnell mit dem Ich verträglich zu

machen und den Patienten mit seinem eigenen Bild zu versöhnen. Der-

gleichen kann nicht im Interesse des Psychoanalytikers liegen. Und doch

ist es nicht immer vermeidbar, daß das Streben nach ›Kommunikation‹

das erwähnte X ausschließt. Bestätigt der Analytiker (oder der Arzt) die

Einverleibung des Symptoms in ein Fachwissen, so mag dies einen vo-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

54

rübergehenden Beruhigungseffekt haben, das Sprechen in seiner schöp-

ferischen Dimension wird dabei aber zurückgedrängt oder ver-drängt.

Dies kommt oft vor, wenn sich medizinischer und psychoanalytischer

Diskurs überschneiden:

Einen 30jährigen Ingenieur plagt wiederholte Unlust, die ihn aggressiv

macht und ihn oft bei seinen täglichen Verrichtungen hindern. Er

möchte verstehen, was es mit diesen lästigen Erscheinungen auf sich hat.

Subtil versucht er die Konfrontation mit dem Fremdartigen seiner Sym-

ptome zu umgehen, indem er sie inszeniert und sich an Schreckensmel-

dungen in den Medien ergötzt. Vielleicht um sich dabei in der Phantasie

zu befriedigen. Mehr noch aber, um das, was er passiv in den Sympto-

men als Einbruch von etwas Fremdem unerträglich empfindet, nun

selbst willkürlich hervorzurufen. Diese Dimension entgeht ihm vollstän-

dig. Nach und nach kommt heraus, daß er solche Inszenierungen seit der

Kindheit praktiziert. Diese Inszenierungen seiner Symptome erlauben

ihm eine Kontrolle. In seiner Kindheit hätte er auf ziemlich raffinierte

Art Vögel und Fliegen getötet12, was er dann so zu arrangieren und vor

den Eltern darzustellen verstand, daß die Tiere wie zufällig gestorben

seien. Was der hochintelligente Mann dabei nicht bemerkt, ist, daß er so

tut, wie wenn er den Zufall willentlich herbeiführen könnte. Genauso

sucht er nun die Herrschaft über sein Verhalten wiederzuerlangen. Aber

eine Verhaltenstherapie erfüllt seine Erwartungen nicht: »Je technischer

ich vorgehe, um so weniger komme ich voran.«

Sein größtes Unbehagen scheint, daß er sich nicht selbst behandeln

kann. Der Psychoanalytiker ist Zeuge eines ständigen Kampfes zwi-

schen seiner Selbstkontrolle und seiner Abgrenzung durch Wissen mit

seinen sich endlos wiederholenden Täuschungen, Überraschungen, Ein-

brüchen und ihm fremd erscheinender Neigungen und Reaktionen. Seine

Handlungsfreiheit schlägt stets in eine extreme Unfreiheit um. Auch sei-

ne Einfälle gehorchen nicht seinen selbstgeschmiedeten Vorstellungen.

Er bietet so zwei Arten von Symptomen, zwei Lektüren des Symptoms:

eine, die man ›objektiv‹ nennen könnte und die er als Abweichung von

der Norm beseitigt wissen möchte, und eine ›subjektive‹, die auf Wider-

sprüche und Fremdkörper in seinem Denken stößt. Und sein Kampf be-

steht darin, die Kontrolle zu bewahren. Als ob er beanspruchte, daß die

Welt wie auch der Andere, die Geschichte wie die Sprache eindeutig

seien. Findet er in diesem Anspruch auf Eindeutigkeit eine Sicherheit, so

ist es gerade dieser Anspruch, an dem er scheitert. Denn er sieht sich

von fremden Mächten gelebt, anstatt über sein Leben verfügen zu kön-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

55

nen. Als er zur Konsultation kam, legte er mit dem Bericht über seine

aggressiven Gedanken und Taten eine Visitenkarte vor. Die Illusion, daß

dies alles nur ein Spuk sei, der ihn letztlich nichts angehe, wurde durch

seine Erfahrung widerlegt, denn er spürte, wie sehr diese unlustvollen

Momente an ihm klebten: Jenseits des Lustprinzips… Fast könnte man

sagen, daß er von diesem Jenseits heimgesucht wird und es wie etwas

betrachten möchte, das ihn letztlich nichts angeht. Eine solche Auffas-

sung vom Symptom mag mit der Medizin verträglich sein, nicht aber mit

der Psychoanalyse.

Man kann auch den Werdegang Freuds aus dieser Perspektive betrach-

ten. Er begann als Arzt und Neurologe. Stück für Stück hat ihn seine Er-

fahrung von diesem vertrauten Boden der Medizin und der Psychiatrie

entfernt. Heute haben wir sein gesamtes Werk in den Händen. Dies ver-

sichert uns aber nicht Freuds Entwicklung als abgeschlossen betrachten

zu können, indem wir die Gesammelten Werke als Lexikon gebrauchen.

Ebensowenig wie die Lektüre eines Werkes nicht ohne eigenes Erfinden

möglich ist, d.h. nicht ohne Verlust, hängt auch der Ausgang einer

Analyse davon ab, wie sich der Analytiker mit dergleichen Verlust aus-

einandersetzen konnte. Anerkennung des Verlusts kindlicher Objekte –

gewiß. Wie zeigt sich diese Anerkennung? Besteht sie nicht in einem

radikalen Verzicht darauf, daß das, was uns vom Anderen zukommt, mit

dem übereinstimmt, was wir wissen und was wir erwarten?

Der Arzt ordnet die Symptome der Krankheit zu, d.h. seinem Wissen.

Als ob es die Krankheiten wären, die in der Sprechstunde zu uns spre-

chen. Was schon eine Rolle spielt, wenn wir unterscheiden, was der Pa-

tient hat oder was ihm fehlt. Was ihm fehlt ist natürlich die Gesundheit,

die Normalität, das Wissen, das Benennen können.

Hier trennen sich die Wege zwischen Medizin und Psychoanalyse. Ein

Leiden ist vor allem ein Zustand gesteigerter Spannung im Organismus

und muß nicht unbedingt eine existentielle Bedrohung bedeuten. Wie oft

beruhigt es den Neurotiker, wenn ihn eine überschaubare körperliche

Krankheit ereilt, für die er eine Zuständigkeit des Arztes ausmachen

kann. Doch berührt eine Krankheit letztlich immer die Frage danach,

was unseren Körper zusammenhält. Sie konfrontiert damit, daß wir nicht

Herr über unseren Körper, über unser Leben sind. Definiert man die Ge-

sundheit als das ›Schweigen der Organe‹, so heißt das nicht, daß spre-

chende Organe von Krankheiten erzählen.

Die Krankheit, zumindest die körperliche, konfrontiert uns damit, daß

wir uns das Leben nicht selbst gegeben haben, daß wir einst hilflose, auf

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

56

den anderen angewiesene Wesen waren. Längst vergessene Spuren

drängen sich wieder in den Vordergrund. Der Arzt schenkt diesem The-

ma kaum die notwendige Aufmerksamkeit und sieht seine Aufgabe eher

darin, diesen Zustand zu beseitigen. Kann er als konkret helfender ande-

rer die traumatische Erinnerung an die uranfängliche Hilflosigkeit über-

haupt gestatten?

Wird uns der andere, hier in Gestalt des Arztes, die bedrohte oder verlo-

rene Verfügung über unseren Körper zurückgeben? Aber diese Verfü-

gung über den Körper ist eine Illusion, ein frommer Wunsch. Schweigen

die Organe der Gesunden etwa in der sexuellen Erregung oder wenn wir

Hunger haben?

Redensarten, wie z.B. es liegt etwas im Magen, man hat etwas auf dem

Herzen, etwas ist einem an die Nieren gegangen usw., machen weniger

darauf aufmerksam, daß die Organe sprechen, sondern, daß etwas in den

Körper eingedrungen ist gleich einer Inschrift, daß sich die Organe

›melden‹, weil etwas – meist durch andere oder den Anderen – durch

Worte oder Handlungen – auf sie einwirkt. Die Medizin besteht in einem

langen Prozeß, sich diesen Gedanken systematisch abzugewöhnen …

Wenn es auch in dieser skizzenhaften Andeutung der Krankheitserfah-

rung gewisse Gemeinsamkeiten zur Psychoanalyse gibt, so läßt sich

doch ein wesentlicher Unterschied erkennen. Es war erstens von der Be-

ziehung des Subjekts des Patienten zum Arzt die Rede und zweitens

vom medizinischen Wissen. Als ob das Subjekt hier nur die Informatio-

nen zu liefern hätte über seinen kranken Körper oder seine Empfindun-

gen, Gefühle, Eindrücke usw., die ihm in dem Maße enteignet werden,

wie der Arzt seine Zuständigkeit davon abhängig macht, ob die Infor-

mation des Patienten zum Katalog der Medizin paßt. Aber es fehlt et-

was, das immer im Spiel ist, wenn Menschen zusammentreffen. Und die

Hysterikerin ist die erste, die daran appelliert: Wie steht es mit der Be-

ziehung des Patienten zu seinen Symptomen, zu seinem Sprechen? M.a.

W. mit dem Verhältnis zu seinem Begehren?

Die Spur, der Freud folgte, war die des Begehrens, das sich in den Sym-

ptomen seiner ersten Patienten ausdrückte: Dabei war er sich seiner

ärztlich-therapeutischen Aufgabe durchaus bewußt:

»[...] man kann in jeder Hinsicht die von allen Beimengungen gereinigte Hysterie selb-

ständig abhandeln, nur nicht in Hinsicht der Therapie. Denn bei der Therapie handelt

es sich um praktische Ziele, um die Beseitigung des gesamten leidenden Zustandes,

[...] ähnlich wie bei den Mischinfektionen, wo die Erhaltung des Lebens sich als Aufga-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

57

be stellt, die nicht mit der Bekämpfung der Wirkung des einen Krankheitserregers zu-

sammenfällt.«13

Hier die Bekämpfung der Krankheitsursache dort die Beseitigung des

gesamten leidenden Zustands. Hier die medizinische Aufgabe, dort das,

was den Patienten in die Sprechstunde führt: ein Anspruch und ein Be-

gehren.

Aber, man bekümmert sich doch heute außerordentlich darum, wie die

Menschen leben! Sicher. Aber es gibt da eine Grenze, und an dieser

Grenze steht ein Schild und darauf steht ›privat‹. Heute hat sich eine be-

stimmte Beziehung zwischen ›öffentlich‹ und ›privat‹ herausgebildet,

die zur Zeit Freuds nicht so in der Gesellschaft verankert war. Ich er-

wähne als Beispiel etwa den Massenkonsum von Talk-Shows, in denen

so getan wird, als handele es sich um einen Einblick ins Private. Die

Imaginarisierung, die Veröffentlichung des Privaten. Lesen Sie heute

eine Krankengeschichte Freuds, so werden Sie sehen, welche außeror-

dentliche Rolle das Private dort spielte. Das Private ist heute zu einer

Art öffentlichem Konsumgegenstand geworden. Das verändert auch et-

was an den Sprechstunden. Geht die Psychoanalyse stets von der Sin-

gularität des Patienten aus, so muß dieses kostbare Prinzip mehr und

mehr dem Diagnoseschema und den Therapieprogrammen weichen, und

dies oft aus fragwürdigen oder kurzschlüssigen ökonomischen Erwä-

gungen. Dies gilt besonders für Patienten, die nicht den Erwartungen des

Arztes entsprechen. Und doch könnte der Arzt gerade von diesen Kran-

ken, von den Zwischenfällen, die das Subjekt hervorbringt, von denen,

die sich nicht auf den Katalog der Symptome und der Krankheiten be-

schränken, profitieren. Hier steht an erster Stelle die Hysterie. Warum

hat man sie aus dem internationalen diagnostischen Katalog entfernt?

Hysterie und Normalität

Freuds Studien über Hysterie können aus mehreren Gründen als Null-

punkt des psychoanalytischen Symptombegriffs angesehen werden: Wie

bereits oben dargestellt sprachen die Symptome (wenn dieses Sprechen

weit genug vorangetrieben werden konnte, verschwanden die Sympto-

me). Ging Freud dem Faden der rein subjektiven Erinnerung nach, so

beschränkte sich die Entstehungsgeschichte der Symptome nicht auf ei-

ne biographische Rekonstruktion – »auch wenn sich diese [subjektive

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

58

Erinnerung] als sehr lückenhaft herausstellt«14. Erst durch das Sprechen

der Patienten wurde erkennbar, daß ihre Symptome nicht durch Persön-

lichkeitsdefekte bedingt waren, sondern einen sehr fein und kunstvoll

konstruierten Sinn hatten. Damit holte Freud sie aus dem Ghetto des

Abnormen heraus: Die Vorstellungen, die man bis dahin von der Nor-

malität hatte, waren nun in Frage gestellt. Dem Leser Freuds stellte sich

nun die Aufgabe, nicht länger einen Widerspruch darin zu sehen, daß

jemand zugleich hysterisch (neurotisch) und normal sei.

Die Wirkung von Normvorstellungen ist nicht allein Sache der Soziolo-

gie. Jeder von uns stößt in sich selbst auf Abweichungen von dem, was

die Umgebung als Norm vorgibt, wenn er sich nicht vollständig seiner

Zensur beugt. Es geht hier um einen Widerspruch im Subjekt, einen Ein-

riß im Ich. Worin besteht dieser Widerspruch? Erst die Lockerung der

Zensur – z.B. in einer Analyse bringt ihn ans Licht. Mit den unwichti-

gen, nebensächlichen, sonderbaren oder anstößigen Gedanken geht der

Einzelne nämlich so um, wie der Diskurs der Normalität mit den Ab-

weichlern, Randfiguren, Unverständlichen usw. Verlangte der Erfinder

der gleichschwebenden Aufmerksamkeit bei der Analyse seiner Träume

nicht die gleiche Unvoreingenommenheit gegenüber sich selbst und der

Sexualität wie der Forscher gegenüber seinem Gegenstand?

Hysterie, griech.: hustera. Der im Körper wandernde Uterus. Im antiken

Ägypten lockte man dieses widerspenstige Tier mit Parfüms an die

Stelle des Geschlechts, um es dort zu fixieren. Fixieren, weil nichts so

verschiebbar, nichts so sehr zum Ersatz geeignet ist, wie die Sexualtrie-

be. Fixierung aber auch, um der Sexualität den Platz zu geben, mit dem

sie der Kultur dienstbar gemacht werden soll. Verschiebung und Unru-

hestiftung zugleich. Fixierung als kulturelle Leistung? Der wandernde

Uterus der Antike war ein Vorläufer der Freudschen Idee der sich im

Körper verschiebenden Sexualität. Aber ist es die Sexualität selbst, die

unterdrückt werden soll, oder nicht vielmehr die Fragen, die sie uns

stellt? Fragen, für die es unter allen menschlichen Handlungen am al-

lerwenigsten vorgefertigte Antworten gibt. Die diesbezüglichen zahlrei-

chen Vorschläge, die uns ständig in der Gesellschaft präsentiert werden,

bieten vielleicht mehr oder weniger nachahmenswerte Praktiken an,

kaum aber befriedigende Antworten auf unsere Fragen. Stets konfron-

tiert uns die Sexualität mit dem Unerledigten in unserer Geschichte, stets

verlangt sie von uns, daß wir uns nicht mit dem Gewohnten begnügen

und zwingen uns zur Revision unserer Konsumvorstellungen.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

59

Über den unterdrückten Affekt, der das Symptom hervorruft, fand Freud

den Zugang zu dieser ›Unterwelt‹: »Ein schmerzlicher Affekt, der wäh-

rend des Essens entsteht, aber unterdrückt wird und dann Übelkeit und

Erbrechen erzeugt und dieses als hysterisches Erbrechen monatelang

andauert«. Freud spricht hier von einer symbolischen Beziehung zwi-

schen der Veranlassung und dem pathologischen Phänomen. Es »bedient

sich« einer Neuralgie so, wie der moralische Ekel im Erbrechen seinen

Ausdruck findet. Symbolisch: ein »seelischer« Schmerz! Das ist viel-

leicht ein erster Ansatz zur Formel des Symptoms als Metapher. Und mit

der Entdeckung dieser symbolischen Beziehung, der Metapher, taucht

die Sexualität als Ursache der Symptome auf. Die metaphorische Bezie-

hung – die »symbolische Begegnung«15 – war die Voraussetzung für die

Entdeckung, daß die psychischen Prozesse überdeterminiert sind und

daß sich das Symptom nicht auf eine einzige biographische Ursache zu-

rückführen läßt. Determinierung anstatt Definition. Freud betont, daß die

Ursache der Symptome nicht äußerlich ist, kein »agent provocateur«,

sondern wie ein Fremdkörper wirkt. Es ist etwas ins Innerste Aufge-

nommenes. Ins Innerste eines Subjekts, das keineswegs autonom ist:

»[...] die anfängliche Hilflosigkeit des Menschen ist die Urquelle aller

moralischen Motive«16. Auf der einen Seite dieser Hilflosigkeit ist das

Subjekt überwältigenden Erregungen in seinem Körper ausgeliefert, auf

der anderen Seite ist es auf einen helfenden anderen angewiesen. Von

dieser Seite des Anderen wird sich ihm auch der Zugang eröffnen, etwas

zu seiner Lage und zu seiner Herkunft artikulieren zu können.

Ausgelöst werden die Symptome durch einen Einbruch des narziß-

tischen Bildes: Verlust einer Liebe, einer bedeutenden Stellung, aber

dieser Verlust allein macht noch nicht notwendig ein Symptom. Hinter

der dramatischen Aktualität klopfen vorausgegangene Ereignisse an, die

stets auf frühere verweisen und das Subjekt zum Einsatz seiner Phanta-

sie und zur Erfindung nötigten.

Dieser durch die Symptome eingeschlagene Weg führt zurück, wie ge-

sagt, nicht auf eindeutige Ursachen, auf eine in der Tiefe schlummernde

Bedeutung. Sie drehen sich um die gesamte Beziehung zum Anderen,

zur Sprache: So kann Freud sagen, daß die Deutung des Traums zu einer

»Umwertung aller Werte«17 führt.

Mit der Grundregel, seine belanglosesten Einfälle auszusprechen, emp-

fahl er eine Arbeit an der Oberfläche, dem Rand, dort, wo das Subjekt

gegenüber einem unbekannten Anderen in seinen Einfällen eine Bezie-

hung zum Neuen herstellt und die Chance ergreift, sich neu auf die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

60

ziehung zur Sprache einzulassen. Mit dem Neuen kommt das Reale ins

Spiel, das sich jeder Beherrschung entzieht. Seltsam, dieser unmittelbar

erscheinende Widerstand, die belanglosesten Einfälle zu sagen. Eher ei-

ne Situation, die dem Analysanten aus den Händen gleitet, als daß es

sich darum handelte, ein Geheimnis zu hüten. Sollte es nur die Krän-

kung sein, erneut an vergangene Peinlichkeiten erinnert zu werden? War

dies das sogenannte »Trauma«, das ein so heftiges »Nicht wissen wol-

len« rechtfertigt? Wohl kaum. Eher ist das Sprechen selbst ein Vorgang,

dem ein Widerstand innewohnt. Es gibt Vorstellungen, die ein Fremd-

körper in der Vorstellungsmasse des Ichs sind. Die Verdrängung dieser

Vorstellungen gelingt nicht und sie kehren in isolierter, unkenntlich ge-

machter Form im Symptom wieder. Das Subjekt will von diesen Vor-

stellungen nichts wissen. Das beschreibt Freud zunächst als Willensakt.

Später wird er sagen, daß er der festen Überzeugung ist, daß das Subjekt

die Szenen, die zu den Symptomen gehören, weiß. Es ist also nicht so,

daß das Subjekt sich nicht zu erkennen geben will, es ist ein struktureller

Widerspruch im Subjekt selbst.

Freud führt die Symptome anfangs auf traumatische Szenen zurück.

Bald werden sie als sexuell präzisiert. Später wird er das Phantasma als

Schlüssel für die Symptome entdecken. Symptome sind Ersatzbefriedi-

gungen für unerfüllte sexuelle Wünsche. Ist die Sexualität der Schlüssel

für alle Symptome? Ist das der sogenannte Pansexualismus, den man

Freud vorwarf? Aber was heißt bei Freud »sexuell«?

Die Sexualität und das Spiel

Der Chemiker aus der Traumdeutung, der von seiner »häuslichen Sexu-

albefriedigung« (der Masturbation) loskommen möchte und doch im

Traum vor der Gelegenheit eines Rendez-vous mit der Dame ausweicht.

Oder Freud selbst, der von einer Formel der Sexualchemie träumt und

darin seinen Wunsch erfüllt sieht, daß ihm eine Schrift der Sexualität

gelänge, womit er diese metaphorisiert. Die Zwangskranke aus den

Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, die ein peinliches

sexuelles Versagen ihres Mannes in der Hochzeitsnacht durch ihre

Zwangshandlung kaschieren möchte. Dora mit ihrer hysterischen Apho-

nie, der nach oben verschobenen Sexualität, die Herrn K abwehrt, und

dabei nach dem Rätsel der Weiblichkeit sucht … In den Symptomen

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

61

steht das Subjekt stets zwischen seinen konservativen Trieben und dem

Einbruch von etwas Fremdem, dessen Handhabung nie glatt geht.

Die Analysen Freuds führen nicht zu einer Sexualität, die paßt. Man

könnte eher von einer verpaßten Sexualität sprechen. Eine, die man ver-

paßt oder eine, die man verpaßt bekommt. Keine ›natürliche‹ Sexualität,

die von dem frei wäre, was wir vom Anderen mitbekommen haben.

Gleich, was alle möglichen Befreiungsapostel uns weismachen wollen.

Die natürliche Sexualität wäre nur eine, die nach dem Bild einer Auf-

füllung eines Mangels oder einer Entledigung von chemischem Druck

gleich einer ›Entschlackung‹ verliefe, worin wir nur das Phantasma am

Werke sehen. Frei von dem zu sein, was wir für uns als vorherbestimmt

glauben, wäre nur ein anderes, vielleicht anziehenderes Phantasma. Nir-

gendwo ist der Glaube an einen Sinn mehr von Phantasmen bestimmt als

in der Sexualität. Darin nimmt der Träger des Symptoms einen be-

stimmten Platz ein, an den er mehr oder weniger fixiert ist oder den er

mehr oder weniger zugewiesen bekommt. Sexueller Sinn? Je weiter die

Analyse fortschreitet, um so mehr tauchen die Koordinaten auf, die die-

sen Platz bestimmen, an den sich jemand in seinem Phantasma gestellt

sieht. Und als Freud selbst seiner Patientin Dora einen bestimmten Platz

zu geben versucht, daß sie doch einen Herrn liebe und auf ihn bezogen

sei, bricht sie die Analyse ab. Freud erkennt nachträglich seinen Irrtum.

Der Sinn der Symptome lautet der Titel der XVII. Vorlesung zur Einfüh-

rung in die Psychoanalyse. Auch hier ist von Sexualität die Rede. Vor

allem aber von dem Platz, den eine Zwangskranke jahrelang eingenom-

men hatte, und an dem sie weiß Gott keine befriedigende Sexualität

hatte. Ob sie meint, diesen Platz willentlich eingenommen zu haben oder

nicht, das ist nicht entscheidend. Entscheidend ist, daß sie von einem

Platz bestimmt ist, der ihr völlig entgeht. Das unbewußte Subjekt ist

kein ›zweites Ich‹. Es ist das Hypokeimenon (griech.: das Zugrundelie-

gende, Unterworfene), das der Sprache insofern unterworfen ist, als et-

was in ihr begehrt und schon in ihr begehrt hat, bevor sie darüber ir-

gendeine Idee haben konnte. In ihrem Zwangsritual des zwischen zwei

Zimmern hin und her Laufens »spielte« sie unwissentlich die Geste ihres

Mannes in der Hochzeitsnacht nach. Freud hütet sich, von einer männli-

chen Identifizierung zu sprechen, er sagt, »sie spielt ihn ja, indem sie

sein Laufen aus einem Zimmer ins andere nachahmt«18. Sie ist nicht be-

stimmt durch irgendeine obskure Neigung, den Mann zu spielen, son-

dern sie folgt einem signifikanten Schema, das sich ihr aufdrängt und

das durch seine auffällige Sinnlosigkeit symptomatisch ist. Das ist mit

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

62

Platz gemeint. Ein Platz gegenüber dem Anderen, um dort eine Bedeu-

tung zu inszenieren. Freud beobachtet – eigentlich ist es die Schilderung

der Beobachtung der Patientin, der er zuhört – und läßt den Sinn der

Symptomhandlung bis zu dem Punkt offen, an dem die Bestimmung

durch den Anderen im Netz ihrer eigenen Artikulierung an die Oberflä-

che gelangt. Oberfläche insofern, als aus dem Sprechen des Analysanten

ein anderer Zusammenhang hörbar wird. In diesem anderen Zusammen-

hang kommt dem Analysanten ein Platz zu.

Den Mann spielen. Freuds Patientin mag das, in dieser leidenschaftli-

chen Praxis ihres Symptoms, wohl nicht so spielerisch vorgekommen

sein. Aber die Analyse ist das. Die Aufgabe des Analytikers ist genau

diese: Dieses Spiel im Sprechen des Analysanten zu hören. Ein Spiel in

der Rede, das dem sprechenden Subjekt entgeht.

Dieses Spiel in der Sprache folgt bei genauerer Betrachtung Regeln, die

Freud vor allem in den Primärvorgängen gefunden hat, in den unbe-

wußten Mechanismen: Verschiebung, Verdichtung, Rücksicht auf Dar-

stellbarkeit. »Das Gegenteil von Spiel ist nicht Ernst sondern Wirklich-

keit«19, sagt Freud. Der Ernst ist ein viel zu wenig beachtetes Symptom.

Bei vielen Patienten, die zum Psychoanalytiker kommen, ist er ihrer

Wirklichkeitsferne proportional.20

Die Vatermetapher als Leerstelle

Ist der Vater in den vorherigen Kapiteln untergegangen? – Freud spricht

vom Untergang des Ödipuskomplexes. Oder handelt es sich dabei um

eine stillschweigende, latente Anwesenheit?

Ausgehend vom Symptom gelangt Freud zum verführenden Vater. Die-

ser durchzieht seine Krankengeschichten wie auch sein gesamtes Werk.

Vom Entwurf über die Studien zur Hysterie, die Zwangsneurosen, den

Fall Schreber. Vom ›Vater der Vorzeit‹ über Totem und Tabu bis zum

Mann Moses. Der Vater wird als Ursache der Symptome benannt. Er

wird ersehnt, als Verführer beschuldigt, auf- oder abgewertet, es wird

um seine Anerkennung gerungen, schließlich wird er erschlagen. Aber

was wäre ein stillschweigend anwesender Vater? Ein ›toter‹ Vater? Als

Name in die Struktur eingeschrieben? Im Werk Freuds ist er ein Angel-

punkt. Dies in dreierlei Hinsicht: der genießende Vater (der Urhorde),

der Vater der Liebe (im Ödipuskomplex) und der Vater des Gesetzes

(als Name im Mann Moses).21 Dieser ›Vaterfigur‹ hat sich nach Freud

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

63

kein anderer Psychoanalytiker so sehr angenommen wie Jacques Lacan.

Aber um was für eine Figur handelt es sich?

Lacan hat den eben skizzierten Vaterfunktionen eine wesentliche Be-

deutung für das Symptom gegeben. Weder bei Freud noch bei Lacan

geht es nur um die ›Vaterrolle‹ in Familie und Gesellschaft, wie sie etwa

die Soziologie studiert. In den Sprechstunden hören wir zwar meist da-

von, wie der Vater war: gewalttätig, tyrannisch, autoritär, despotisch …

Weniger lautstark hören wir vom schwachen, abwesenden Vater. Und

manchmal hören wir gar nichts von ihm. Oder er reduziert sich auf eine

farblose Person an der Seite der Mutter. Wird der Vater etwa weniger

beachtet als die Mutter? Bei den Psychoanalytikern hat man manchmal

den Eindruck. Weil seine Funktion schwerer zu begreifen zu sein scheint

als die ihre? Auch der Gesetzgeber scheint seine Funktion schwer

bestimmen zu können. Das Pater semper incertus, was im Rom der An-

tike eine Art Adoptionserklärung notwendig machte, kann heute als un-

sicherer Vater gelesen werden. Der Vaterschaftsnachweis unserer Tage

hat weder die Beurteilung der Vaterfunktion sicherer gemacht, noch sei-

ne Stellung verbessert. Im Gegenteil. Je realistischer man seine Aufgabe

begreift, um so weniger scheint man einen Schimmer von seiner symbo-

lischen Funktion zu verstehen. Reduziert er sich heute auf den Erzeuger

und den Helfer bei der Kindererziehung? »Die Praxis lehrt uns«, so die

Kinderanalytikerin Eva-Marie Golder22, »daß die Aufgabe, einen Vater

zu finden, immer mehr auf den Kindern lastet«.

»Was für das Kind in bezug zum Vater wichtig ist, ist die Tatsache, daß

der Vater derjenige ist, der die Mutter sexuell genügend befriedigt – eine

Lappalie Lacans«?23 Für Freud ist der Ödipuskomplex das Schibboleth,

das die Anhänger von ihren Gegnern unterscheidet. Manche mögen hier

nur den Appell an die starke Hand sehen, um aus ängstlichen Weichlin-

gen ganze Kerle zu machen. Aber eine solche ›Vererbungstheorie‹ un-

terscheidet sich nicht grundlegend von der alten Degenerationslehre. Die

obskure Schwäche wäre nur eine Generation zurück verlagert. Kein Fa-

milienroman, in dem der Vater ›stark‹ genug oder einfach nur genügend

anwesend gewesen wäre. Welche Funktion hat diese Charakterisierung

der väterlichen Person? Und inwiefern können wir heute die Symptome

auf den Vater zurückführen? In der obigen »Lappalie« wird deutlich:

• Die väterliche Funktion ist eine über die Mutter vermittelte.

• Die sexuelle Befriedigung der Mutter ist mit ihrer Beziehung zum

Kind verbunden.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

64

• Wie sich die Abwesenheit der Mutter (ihre An- und Abwesenheit) in

die kindliche Psyche einschreibt, hängt so mit der Sexualität zusam-

men.

Schon in seinen ersten psychoanalytischen Schriften beschreibt Freud

einen psychischen Apparat, der durch Hemmung entsteht. Dieser Appa-

rat dient der Verarbeitung der »anfänglichen Hilflosigkeit«. Seine

Struktur selbst ist eine Reaktion des Menschenkindes auf diese Hilflo-

sigkeit gegenüber mannigfachen Erregungen. Alles kommt vom Ande-

ren. Am Anfang stehen »nicht die kindlichen Triebschicksale, sondern

das symbolische Register, von woher diese ausgelöst werden und woher

das Kind entweder einen Platz bekommt oder nicht. Was am Anfang

steht, ist nicht das Begehren des Kindes gegenüber der Mutter, sondern

ihr eigenes Begehren«24. Ebenso wie dieser Apparat Wahrnehmung, Ein-

schreibung und Verarbeitung in sich vereinigt, ermöglicht er auch die

Auffassung der Sprache.

Diese Auffassung der Sprache steht in enger Beziehung sowohl zum

Vater als auch zum Symptom. Die Analyse des Symptoms deckt nicht

nur das Symbolische seiner Beschaffenheit auf, sie verändert notwendi-

gerweise auch die Beziehung zur Sprache. Warum?

Allzu oft trifft man auf die Vorstellung, daß es sich beim Symbolischen

um eine Art Lexikon oder System handelte, und daß man nur dieses

Wörterbuch genügend kennen müßte, um es zu übersetzen. Genauso wie

man den Vater auf jene Person mit ihren Eigenschaften reduziert. Diese

Auffassung führt in die Irre. Sie verwechselt die Vorstellung vom Vater,

den imaginären Vater, mit seiner symbolischen Funktion. Der Name-

des-Vaters – muß daran erinnert werden? – ist weder der Familienname,

der Name des rechtmäßigen Vaters, noch die Doppelsilbe Pa-Pa, son-

dern der Signifikant dessen, was ausgehend vom Signifikant des Begeh-

rens der Mutter, will sagen, dem symbolischen Phallus, dem Kind Be-

deutung vermittelt«.25 Das Symbolische ist das, was jemandem einen

Platz gibt. So ist für das Kind und vor allem im Unbewußten des Kindes

der Platz, den die Mutter dem Vater gibt, ein symbolischer Platz inso-

fern, als es ein leerer Platz ist, ein noch auszufüllender Platz oder zu-

mindest sollte er leer sein. Wir treffen hier wieder auf dieses X im Sym-

ptom, von dem oben die Rede war. Denn wenn er allzu ›voll‹ ist oder

allzu fehlend, dann ist dieser Platz kein Platz mehr, sondern eine Defini-

tion, ein Schicksal und es gibt an diesem Platz nichts mehr zu wünschen,

nichts mehr zu entdecken.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

65

Die Wichtigkeit dieser Leerstelle hängt damit zusammen, daß sich das

kindliche Subjekt über eine ›demande‹, einen Anspruch, eine Frage kon-

stituiert: Was ist der Andere, was begehrt die Mutter in ihm?

Diese Andeutung zur psychischen, d.h. ödipalen Struktur dient nur der

Hervorhebung eines einzigen Punktes, in dem vielleicht eine Ähnlich-

keit zwischen der Funktion des Vaters und der des Symptoms erscheint,

nämlich in der Funktion der Leerstelle. Begegnet man in der psycho-

analytischen Praxis nicht Patienten, die auffallend an ihrem Symptom

festhalten, vielleicht deshalb, weil dies für lange Zeit die einzige Mög-

lichkeit darstellt, eine Leerstelle, eine Frage oder ein Rätsel offenzuhal-

ten? In jeder Analyse geht es um die Anerkennung der väterlichen

Funktion, der Leerstelle. Der Frage, was es eigentlich mit dem stets vo-

rausgegangenen, nie einholbaren Begehren des Anderen auf sich hat.

Diese ist immer erst möglich, wenn das Subjekt gewagt hat, etwas aus-

zusprechen, mehr noch, etwas vom Unbewußten sprechen zu lassen. Die

Mindestvoraussetzung dafür ist, daß das Subjekt es wagt, bei seinem As-

soziieren gewohnte Zusammenhänge zu verlassen, sagen wir, sich in

seinem Sprechen zu verausgaben. Dann entsteht ein anderer Bezug zur

Sprache, der nicht erklärt, sondern in dem Lücken, Leerstellen erschei-

nen können, an denen »der Andere«, anknüpfen kann. »Falsche Ver-

knüpfung«26 war eine der ersten Bezeichnungen Freuds für das hysteri-

sche Symptom. Was aber keinesfalls bedeutet, daß sich der Analytiker

hier selbst mit der »richtigen« Verknüpfung unterzubringen hätte. Damit

kehren wir zurück zur Grundregel. Sie ist eine notwendige, aber keine

ausreichende Bedingung für die Analyse. Sie ist wirksam, wenn die Re-

de des Analysanten von Leerstellen, oder besser gesagt von der Leer-

stelle markiert ist. Diese väterliche Leerstelle macht es möglich, daß sich

in jeder Psychoanalyse die ödipale Struktur wiederholt.    

Nichts, was nicht über das Sprechen zu laufen hätte. Diese negative

Formulierung der Regel, alles zu sagen, drückt vielleicht besser als die

positive aus, daß diese Regel von vornherein ein Nichts einführt, und sei

es nur im Ausruf des Analysanten: Das ist doch nicht möglich, alles zu

sagen! Dieses Nichts kann eine Form sein, in der sich die Leerstelle aus-

drückt, auswirkt und womit sich die Umwertung im Psychischen voll-

zieht.

Wie in der Kindheit werden in einer Analyse Ansprüche artikuliert, wie-

derholt, manchmal auch geweckt. Diese Ansprüche durchlaufen das

Sprechen gemäß den Primärprozessen von Verschiebung und Verdich-

tung. Damit tritt eine Anerkennung in Funktion, die nicht bestimmten

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Müller

66

Ansprüchen gilt. Findet die Analyse in der ›Versagung‹ statt, so kann

die Leerstelle wiederbelebt werden und beim Analysanten zur Anerken-

nung nicht seiner Ansprüche, sondern des Begehrens als Ursache führen.

Die väterliche Instanz in der Sprachfunktion macht im Laufe einer

Analyse deutlich, in welcher Weise die letztere geeignet ist, kindliche

Erfahrungen wieder zu beleben. Alles, was von der Ordnung des Wortes

ist, alles Symbolische erscheint dann insofern deutbar, als es vor dem

Hintergrund von etwas stets Rätselhaftem, Unerreichbarem, Abwesen-

dem, Verlorenem erscheint und zur Benennung drängt.

Anmerkungen

1 Jean-Marie Jadin: Côté divan, côté fauteuil, Paris 2003, 110 (Übersetzung P.M.).
2 Jacques Lacan: »Vortrag in Genf über das Symptom«, in: RISS. Zeitschrift für Psycho-

analyse, No. 1, 1986, 5-43.
3 Lucien Israël: »Qu’est-ce que ça vous rapporte au wattman«, Vorlesung vom 03. 02.

1986, Universität Straßburg, unveröffentlicht.
4 Vgl. Sigmund Freud: »Zur Einleitung der Behandlung«, in: ders., Gesammelte Werke

[GW], Bde. I-XVIII, Frankfurt am Main 1968, hier: GW VIII, 453-478, 468.
5 Etwas verkürzt sei darauf hingewiesen, daß Lacan diese Beziehung als Grundformel

des Phantasmas aus drei Elementen entwickelt hat: Dem sprechenden Subjekt, dem re-
alen, nicht auf eine symbolische oder imaginäre Weise faßbaren Objekt und einem va-
riablen Element, das beide verbindet.

6 Daniel Michel: »Der hinkende Bote«, in: Arbeitshefte Kinderpsychoanalyse 2003, 55.
7 Freud, »Der Dichter und das Phantasieren«, GW VII, 214.
8 Freud, Briefe an Wilhelm Fließ, GW Ergänzungsband, 255.
9 Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion«, in: ders., Schriften

I, Norbert Haas (Hg.), übersetzt von Rodolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus Laermann
et al., Olten 1973, 61-70.

10 Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/III, 345.
11 Marcel Ritter: »Das Symptom von Freud bis Lacan«, in: Jahrbuch für klinische Psy-

choanalyse. Das Symptom, Tübingen 2000, Bd. 2, 35.
12 Hier liegt nicht nur die Verdichtung nahe, die von Fliegen – fliegen – vögeln reicht,

sondern auch der diesen Metaphern nicht fernliegende Mädchenname der Mutter.
13 Freud, »Studien über Hysterie«, GW I, 259.
14 André Michels: »Zur Frage der Kausalität«, in: Jahrbuch für klinische Psychoanalyse.

Das Symptom, Tübingen 2000, Bd. 2, 69.
15 Lucien Israël: Boiter n’est pas pècher, Paris 1989, 285.
16 Freud, »Entwurf einer Psychologie«, GW Ergänzungsband, 411.   
17 Freud, »Die Traumdeutung«, GW II/III, 345.
18 Freud, »Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse«, GW XI, 270.
19 Freud, »Der Dichter und das Phantasieren«, GW VII, 214.
20 »Sind wir alle vermuttert?«, lautet der Titel einer zum Muttertag 2004 erschienen Satire

in Die Zeit. Dort wurde vom ständigen Anstieg des »Mutterquotienten« gewarnt. Zu
viele Mütter, immer weniger Kinder. Das einzig wertvolle Gut, von dem es in
Deutschland pausenlos immer mehr gibt, ist Mutter [...]. Männer mit enger Mutterbe-
ziehung werden häufig sonderlich. In 30 Jahren sitzen in der U-Bahn nur noch Sonder-
linge. Ihre uralten Mütter bringen sie ins Büro. [...] der Ödipuskomplex hat sich auf ei-
ne Weise radikalisiert, die niemand auszusprechen wagt. [...] Frauen, die in letzter Zeit
Mutter geworden sind. [...] Mit tiefem Décolleté lassen sie sich vor der Geburt fotogra-
fieren, wo sie auf Parties einen draufmachen. Einen Tag nach der Geburt mit einem
Bündel im Arm, schwenkend, das später einmal sonderlich werden wird. 14 Tage nach

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Was sagt das Symptom?

67

der Geburt im Bikini Squash spielen, mit Leonardo di Caprio nackt an der Costa sme-
ralda bungee jumpen. Zum Muttertag bekommen sie von ihrem Mann einen Satz japa-
nischer Wurfmesser, von ihrem Fitnesstrainer ein mit Brillanten besetztes Kondom.
Vor solchen Müttern habe ich Angst.«

21 François Balmes: Le nom, la loi, la voix. Freud et Moïse: écritures du père 2, Toulouse
1997.

22 Eva-Marie Golder: »Vatermetapher-Ort des Subjekts-Fragen zur Übertragung«, in:
Diskurier. Zeitschrift für Psychoanalyse, No. 6, 1996, 18.

23 Ebd.
24 Philippe Julien: »L’amour du père chez Freud«, in: Littoral No. 11/12, Toulouse 1984,

156.
25 Philippe Julien: »Die drei Dimensionen der Vaterschaft in der Psychoanalyse«, in:

Edith Seifert (Hg.), Perversion und Philosophie. Lacan und das unmögliche Erbe des
Vaters, Berlin 1992, 170.

26 Freud, »Studien über Hysterie«, GW I, 121.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


                                                                                                                       69

Ulrike Oudée Dünkelsbühler

Hysterie:
»... sagte ich mir, der Fall könne

keine Hysterie sein« (Freud)

1. Punkt: Doppelpunkt Zitat: »Hieroglyphen der Hysterie«

Zwei Metaphern, zwei Übersetzungen, Wiederholungen, am Anfang:

Die erste, »Hieroglyphen«, ist ins Griechische, die zweite, »Hysterie«,

aus dem Griechischen übersetzt. Wiederholungen als Anfang, nach dem

unmöglichen Anfang.1 Hinzu kommt, daß weder die Hieroglyphen noch

die Hysterie gerade das wären, was man einen Neologismus nennt.

Nichts Neues unter der Sonne also, kein Novum scheint in Sicht, von

dem ein incipit hätte aus- oder losgehen können. Dies wird der Anfang-

ohne-Anfang gewesen sein, denn er ist schon passiert, schon wiederholt,

überholt und er wird etwas anderes zurückgelassen haben. »Hierogly-

phen der Hysterie«, sagte namentlich Lacan und begründete damit den

Rat an sein psychoanalytisches Seminar, der da lautete, ich zitiere: »Lö-

sen Sie Kreuzworträtsel!«

Es geht hier um den Versuch, im Text und Kontext der Hysterie – was

immer das Wort »Hysterie« heißen und um wessen Text und Kontext es

dabei gehen mag – nach dem strukturellen Zusammenhang von Meta-

pher und Nachträglichkeit zu fragen. Metaphern: Das, was als Ersetzung

gehandelt wird, als die Zwei einer Substitution, aber ohne die Eins. Ge-

nauer: Das, was sich immer erst nachträglich als immer schon wieder-

holendes Ersetzt- und Verdichtetsein darstellt, mithin, was sich allererst

als immer schon übersetzt und übergesetzt zeigt. Metaphern indes, die

etwas wie eine Kluft verraten: Eine Kluft, die sich nicht darstellt, son-

dern die wirkt. Die wirkt, insofern ihr Effekt die Metapher ist. Denn die-

se Kluft, dieser Zwischenraum, dessen es im Zuge der metaphorisieren-

den Verschiebung bedarf, kann nur dadurch zum Tragen kommen, daß

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

70

etwas bereits woanders hin verschoben, übertragen, »verrückt« wurde:

Das Nichts einer Leerstelle nicht ersetzend sondern supplementierend,

wird etwas an eine andere Stelle gesetzt worden sein, das nachträglich

als anderes, neues, dasteht und dargestellt ist, differierterweise. Anders

gesagt: Durch das aktiv-passive (Über-)Tragen und Schieben, das meta-

phorein heißt und betreibt, kommt diese Kluft – eine konstitutive Lücke,

die Metapher gemacht haben wird – nie zum Vorschein einer Präsenz,

sondern als Zug eines (nicht) repräsentierten anderen zum Tragen. Etwas

zieht, transportiert und wird von dem gezogen und betrieben, was sich

nicht repräsentieren läßt. Eine Kluft also, die Differenz nicht ist, sondern

durch ihr verschiebendes Verschobensein Differenz gemacht haben

wird. Kluft durch Schub, Differenz als Spur ohne Tinte, wenn Sie so

wollen, sans encre. Und, da ohne Anfang, auch ohne Anker, sans ancre.

Wenn Sie die Spur dieser Kluft aufspüren, war sie immer schon (nie) da,

das heißt fort, weil anders eröffnend als das, was sich da dann aufzei-

gend eröffnet hat. Lassen wir die Metapher – Metapher der Metapher der

Nachträglichkeit – sich wenigstens andeutungsweise noch einen einzi-

gen kleinen, wenngleich diffizilen, Schritt weiterschieben.

Denn später – »später« heißt griechisch husteros – und das heißt hier:

Nach und dank Freuds eröffnender Einsicht in diese rückwärts qua vor-

wärts katapultierende Logik der Nachträglichkeit, nach diesem darstel-

lungskonstitutiven Umkehr- oder Konvertierungs-Salto (später wird man

sagen können, die Hysterie schlüge Purzelbäume) – und vielleicht gera-

de weil sie bei Freud ohne Definition blieb – wird sie namentlich als

différance2 neu zu lesen aufgegeben worden sein: verschoben geschrie-

ben, ein »e« durch ein gewisses klein a ersetzend, verschoben verschrie-

ben. Die différance metaphorisiert Freuds Nachträglichkeit nachträglich,

sie konstituiert sie differiert, (v)ersetzt, ein weiteres erstes Mal, anders:

Derridas différance ist nichts, mithin kein Begriff, sondern ein »proviso-

risches Stratagem«, das sich ohne Präsenz und ohne Repräsentierbarkeit

als das schreibt, wonach sich Differenz (das, was differiert: diffère) im

und als Aufschub gibt und – ineins – als das, wonach sich Aufschub

(das, was aufschiebt: diffère) in der und als Differenz gibt. Umgekehrt

und verboten überstürzt formuliert: Schrift – ob als mündliches oder

schriftliches Zeugnis von Sprache als Zug: wir kommen darauf zurück –

wäre eine Metapher für jene Differenz, die dieser konstitutiven Verspä-

tung unterliegt, und das heißt hier: einem gewissen husteros unterliegt.

Verspätung vor allem, als Matrix oder mater, die darunter, dahinter und

danach – husteros – kommt, verschwindet, wirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

71

Zurück zu den »Hieroglyphen der Hysterie«: sagte Lacan, nach Freud.

(Klammer auf: Klammern gehören, wie Sie wissen, jenen supplement-

ären Schriftzügen ohne Sinn an, die Sie nicht hören können und die dem

Raum eines Zwischen (in den Klammern) statt geben: In dieser Klam-

mer sei angemerkt, daß der Ausdruck »Lacan nach Freud« beinahe ein

Beispiel dafür ist, was in der Rhetorik einer Figur entspricht, die sich

durch eine zeitliche Umkehrung hervortut. Ihr Name lautet »Hysteron-

Proteron«, zu deutsch, »das Spätere als Früheres«. Goethe wird ja immer

gern zitiert, und das meistbemühte Beispiel für ein solches »Hysteron-

Proteron« lautet denn auch: »Ihr Mann ist tot und läßt Sie grüßen!«, na-

türlich aus Faust. Im Unterschied zur Rhetorik erfährt die temporale

Umkehrung des »Hysteron-Proteron« in der Logik nun aber wiederum

eine Umwertung. Denn in der Logik gilt ein »Hysteron-Proteron« als

»Scheinlogik« oder »Zirkelbeweis«, d.h. es ist der Name für das, was

gegen eben die Logik verstößt, die diese Figur im Sinn und als Diagno-

se, wenn Sie so wollen, auf Unlogik, d.h. als ihr Negativum zu bestim-

men weiß.

Es ist nicht klar, ob ich diese Klammer rechtzeitig schließen werde, in-

des scheint klar, daß die Hysterie – ob es sie gibt oder nicht, wird viel-

leicht aus sehr guten Gründen nicht zu klären sein – alles mit Umkeh-

rung und Unlogik zu tun hat. Das heißt, sofern man den Darstellungen

über sie Glauben schenken will. Denn, ich sage es gleich, ich werde

Ihnen die Hysterie nicht erschließen, zumindest nicht bewußt, und alles,

was Sie hier in Form von nurmehr fragmentarischen Nachträgen oder

post scripta vorgetragen bekommen, hat mit dem zu tun, was über sie zu

lesen ist. Was über sie, die Hysterie, zu lesen ist, sind – wie sollte es an-

ders sein – Darstellungen von Lektüren ihrer Darstellungen. Und nichts

spricht dagegen, daß auch ihre Darstellungen – die der Hysterie – auf

Lektüren beruhen: Auf beunruhigend prägenden Wahrnehmungen, die in

dem Maß Leiden schaffen und leiden machen, wie ihre Darstellung –

sagen wir eine gewisse Handhabung des Metaphorischen – auf dem

Spiel steht. Dessen Einsatz ihr Körper ist.

Zu lesen ist – folgt man den theoretischen Darstellungen über die der

Hysterien – vor allem diese Warnung: Man dürfe, heißt es, das Wort

»Hysterie« – aus griechisch hustera (Achtung: feminin!), das später im

Lateinischen zu uterus und im Zuge einer mir rätselhaften Geschlechts-

umwandlung maskulin wurde – man dürfe also hustera, die Gebärmutter

oder Matrix, keinesfalls verwechseln mit dem Adjektiv husteros: dieses

heißt indes nicht nur »später«, »nach« und, Konsequenz dieser Sequenz,

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

72

»zweitrangig«, sondern auch, ich wiederhole mich, »dahinter« und

»darunter«. Dem Späteren ist hier also unterstellt, daß es darunter liegt

oder unterliegt. Der Grund – zum Schluß?

Bleibt, daß es in der Hysterie – oder aber eben in den Theorien über sie

– buchstäblich drunter und drüber geht: Krankheiten von unten steigen

zu Kopfe, überschlagen und widersprechen sich, drehen Fragezeichen in

allen Posen der Schrift. Um die Klammer schließlich zu schließen, mag

eine Hypothese oder Unter-Stellung hier angebracht sein: Und wenn, et

si: Was wäre, wenn die Hysterie – als Frage und als Rätsel, als die sie

einzig Bestand und Konstanz zu haben scheint – sich genau nicht auf die

Alternative begrenzen ließe, nach der sie entweder von hustera oder

aber von husteros ausgehend zu denken sei, sondern als das, was sich

dazwischen (zwischen hustera/uterus und husteros/später), zwischen

beiden und beide berührend, aufspannte? Und damit erneut, verspätet

und anders – en différance – die alte Frage des Zwischen, chora, die

Frage dieses anderen, des dritten Raums, der nicht zuletzt den des Den-

kens und der Theorie des Nichttheoretisierbaren eröffnet haben, in An-

schlag gebracht und in Gang gehalten haben könnte? Das anzuerkennen

könnte eine Chance für Theorie sein, nicht im Entweder-Oder zu ver-

kommen, mithin, eine Chance von Theorie nicht versus, sondern – en

différance – als Hysterie und vice versa. Theorie (nach) der Hysterie,

Hysterie (nach) der Theorie: Aber wie ist der doppelte Genitiv zu lesen?

Wer wird wen gelesen haben, metaphorisiert, dargestellt, theoretisiert?

Will fragen: Wer wird als wessen Symptom zu lesen sein? Klammer zu,

da capo:)

2. Punkt: Geschichten

»Mach doch keine Geschichten!«, wie es heißt, aber nein, es ist wie bei

Kant, nämlich »gerade umgekehrt«: Die Hysterie macht Geschichten.

Und um sie ist es der Psychoanalyse, deren Praxis nicht zuletzt eine

mündliche Kunst oder Technik ist, wesentlich zu tun. Hier findet das

Erzählen – und dessen sprachlose Ränder – von Geschichten statt, in

Gesprächen à deux. Lateinisch verseutscht heißen solche und andere Ge-

spräche namentlich »Konversationen«, was sich wörtlich mit »Zusam-

men- oder Umwendungen oder -drehungen« rückübersetzen läßt. Kon-

versation wird hier in dem gepflegt, was Freud denn auch die Kur nennt.

Thema und Material der Gespräche im Setting der Psychoanalyse bilden

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

73

also Geschichten – mitsamt den ebenso impliziten wie konstitutiven

Brüchen und Unterbrechungen, Lücken, Klüften, Zäsuren und Zensuren,

Aufschüben. Geschichten, sagt Kluge – Wortgeschichten und Wortfa-

milien zähle ich dazu –, seien der Herkunft nach, ihrer Geschichte nach

also, »Geschehnisse«3 und er verweist von dort zurück auf »schicken«

und »Geschick«. Geschicke finden, wie wir wissen, nie ursprünglich und

nie in der Gegenwart statt, sondern sie sind das, was immer schon ge-

schickt, geschehen und vergangen ist, »vorüber«: Es sind Geschehnisse,

die nie geschehen, sondern immer erst qua Darstellung als Geschichte(n)

über sie, nach ihnen, en différance und metaphorisierterweise, ergehen:

Erzählungen indes, die selbst oder deren Modi der Darstellung – und das

ist das Novum seit Freud – symptomatologisch gelesen werden können.

Des weiteren: Die zu erzählenden Geschehnisse sind das, was wiederum

Goethe »Begebenheiten« nennt: ein Gegebenes indes, das sich nur als

schon Gegebenes und zugleich nie Dagewesenes gibt. Es sind Gaben,

die geprägt sind von einer wesentlich temporalen Abwesenheit oder zu-

mindest von Nichtpräsenz. Weshalb, wie man nachträglich riskieren

könnte zu setzen, Goethe – und man möchte fast sagen Freud zuliebe –

oder genauer: Weshalb Eckermann in seinen Gesprächen mit Goethe

(englisch Conversations, versteht sich) sie auf den Nenner des Genres

»Novelle« als einer »sich ereigneten unerhörten Begebenheit« bringen

konnte. Eine solche Begebenheit wird erst durch die nachträgliche Dar-

stellung zum sich als unerhört er- oder begeben habenden Ereignis, und

wir werden noch versuchen zu hören, warum. Ereignis: Etwas, das, wie

Musil sagt, unerwartet auf einen hereinbricht, und vermutlich eben des-

halb auf Äußerung drängt. Was einbricht, wird oder kann indes Effekte

gezeitigt haben und sich gemäß derselben Logik nur und erst en diffé-

rance als Effekt zeigen, nie als es selbst und nie im Jetzt. Ich unterstrei-

che »zeitigen«, weil die Mehrdeutigkeit dieses Verbs eben jene Ver-

schiebung, Intensivierung und Suspendierung von Zeit – Aufschub von

und als Differenz – andeutet. Übrigens benennt Freud Mehrdeutigkeiten

oder Polysemien mit dem wiederum mehrdeutigen Wort »Wechsel«.

Was einbricht, stellt sich nicht im Präsens dar, sondern »wechselt« die

Abfolge der Zeitlichkeit selbst, indem die Gegenwart nicht nur als Ge-

brochene, sondern als nie Gewesene, nachträglich eingeführt wird. Was

einbricht, hinterläßt stimmlose Spuren einer Differenz als différance.

Und »zeitigt« nicht dieser Wechsel innerhalb der différance – Effekt des

Bruchs im Ereignis – den Widerstand, der sich, vergleichbar dem

Schmerz, dem Schock und der Lust, qua Grenze der Darstellbarkeit ent-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

74

zieht und den Fluß im Erzählen unterbricht? A propos: Just in seiner

Darstellung mit dem Titel »Bruchstück einer Hysterie-Analyse«, be-

kannt als Dora-(Fall-)Geschichte, überschlägt sich Freud an einigen

Stellen geradezu mit Metaphern von Fluß, Strom, Strombett gar, Strö-

mungen und nicht zuletzt ist dabei die Rede von deren »Schiffbarkeit« –

als negierter. Wir kommen darauf zurück.

Zurück zur Geschichte des Ereignisses, jener »unerhörten Begebenheit«,

deren erzählerische Lücken und Brüche in Fluß und Logik dem Hörer

Freud zur symptomatologischen Lektüre gereichen werden. Denn gewis-

se Unlogiken fallen ihm auf, »zerrissene Zusammenhänge«, sagt Freud,

denn:

»In Wirklichkeit sind die Kranken unfähig, derartige Berichte über sich zu geben. Sie

können zwar [...] ausreichend und zusammenhängend informieren, dann aber folgt

eine Periode, in der ihre Auskünfte seicht werden, Lücken und Rätsel lassen, und ein

andermal steht man wieder vor ganz dunkeln, durch keine brauchbare Mitteilung er-

hellten Zeiten. Die Zusammenhänge, auch die scheinbaren, sind meist zerrissen, die

Aufeinanderfolge verschiedener Begebenheiten unsicher; [...].«4

Von Lücken und Brüchen ist die Rede, die Rätsel lassen, von »zerisse-

nen Zusammenhängen«, gleichsam vom Riß eines gewissen Fadens, der

das Erzählte doch hätte zusammenhalten sollen, anstatt »die Aufeinan-

derfolge verschiedener Begebenheiten unsicher« zu machen. Sodann

tauchen auffällig viele zeitliche Begriffe wie »Periode«, »dann«, »ein

andermal«, »wieder«, »meist« und »Zeiten« auf. Wie Sie erraten haben

mögen, betreffen diese »Unsicherheiten«, die Freud zeitweise »vor ganz

dunkeln [...] Zeiten« stehen lassen, nicht zuletzt die Figur des Hysteron-

Proteron.

Entscheidend wird spätestens hier, daß Freuds Beschreibung der Be-

schreibung der »Kranken« – oder seine Erzählung über ihre Erzählung –

zumindest die Frage erlaubt, um wessen logische Unsicherheiten, Brü-

che und Rätsel es sich handelt, wirft Freuds Text doch nicht minder eben

solche auf. Hinzu kommt, daß das Verfahren der Psychoanalyse durch-

weg im Modus just jener Figur der temporalen Inversion verläuft, die

woanders Hysteron-Proteron heißt. Ein wie beiläufiger Nebensatz von

Freud sagt es in aller Gelassenheit:

»In dieser, der Reihe nach zweiten, der Zeit nach früheren Szene ist das Benehmen des

14-jährigen Kindes bereits ganz und voll hysterisch« (VI, 106; Herv. U.D.).

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

75

Nicht »voll und ganz«, sondern »ganz und voll hysterisch«. Ein Freud-

scher Dreher? Eine Version des »vertierenden« Hysteron-Proteron?

Sei’s drum. Zurück zu den Geschichten, die Freud gern »Mitteilungen«

nennt:

Wie die nachträgliche Darstellung der Begebenheiten – d.h. erst das

(Preis-)Geben der Geschichte – die Begebenheiten zu eben solchen (an-

deren) macht, so läßt erst das Teilen der darstellenden Mitteilung, soweit

sie möglich ist, aus dem, was sich ereignet hat, ein Ereignis zum Ereig-

nis werden. Qua notwendiger Mit-Teilung ist ein Ereignis damit nie ein

Eignis, nie ein Eigenes, sondern es berührt es nur, und zwar vom Ande-

ren her, von dem/der her, mit dem/der es geteilt wird. Das heißt von dem

her, der oder die adressiert wurde, von dem her, woran das Sprechen

sich wendet. Denn erst das bezeugende Hören des Anderen läßt aus dem

Ereignis ein Ereignis werden, genauer: Es läßt es zum geteilten Enteig-

nis werden. Wobei die Aufnahme oder Rezeption dessen, an den oder an

die man sich wendet, nie gesichert ist. Das heißt, der Bruch kann doppelt

sein. Und wie Sie vielleicht wissen, kann es immer zum Vorkommnis

des Nichtankommens eines Briefs oder Buchstabens kommen. Der

Möglichkeit nach bleibt das Ereignis, die Geschichte, weil sie immer nur

(anders) passiert und beim anderen (nicht) angekommen sein kann,

folglich die Möglichkeit einer doppelten Unmöglichkeit – ohne jede Pa-

radoxie.

Wenn das Teilen, das Äußern und Weitertragen hingegen ein Stück weit

glückt, wird aus dem Unerhörten jedoch nicht ein Gehörtes, sondern ein

als Unerhörtes hörbares Unerhörtes. Was eine Metapher sein könnte für

ein Subjekt.

Fazit zum Mitschreiben, Rekonstruktion ist Konstruktion, aber immer

schon/erst en différance. Oder was man Darstellung – und mißverständ-

licherweise »Repräsentation« – nennt, oder anders: Repräsentation wäre

zu denken als Präsentation ohne Präsenz, und sei sie vergangen.

Darstellung als und in Differenz zu dem, was ihr als vermeintlich Darge-

stelltes vermeintlich vorausging, muß daher auch und gerade in der Psy-

choanalyse entscheidend sein. Und hier setzt Freud an, horcht auf und

schreibt nach, in Form von »Berichten«, wie er sagt: Er läßt sich Ge-

schichten und Geschicke erzählen, schicksalhafte Zu- und Zusammen-

fälle – und das wäre die Übersetzung des Wortes Symptom, das in Ge-

schichte als »Geschehnis« aber schon steckte.

Freud wird also lernen, dem Erzählen selbst und mehr noch dem darin

nicht Erzählten in besonderer Weise zuzuhören, um es zu deuten. Soweit

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

76

so mündlich. Wenn nicht deuten bereits einen Text unterstellt. Dann erst

und nachträglich schreibt er auf und macht Geschichten über sogenannte

Krankengeschichten von sogenannt Kranken. Er macht Geschichten zu

Geschichte. So münden mündlich plurale Singulare zum schriftlichen

Singular eines Namens, eines Werks und einer Geschichte, die die der

Psychoanalyse ist. Singuläre Plurale führen gleichsam in den Singular

ein.5

3. Punkt: Stühle

Daß die Psychoanalyse mit den Ohren sieht, nimmt nicht Wunder, wenn

man ernst nimmt, wie die Grenze zwischen mündlichen Konversationen

und schriftlichen Versionen eben gerade in ihrer différance zwischen

ihren Fingern zerrinnt. Mit anderen Worten, wenn man ernst nimmt, wie

die Grenze zwischen Mund und Hand(-Schrift) durchs Ohr hindurch den

Text passiert und sich dekonstruiert haben wird. Denn nichts spricht da-

gegen, daß wer spricht, (nicht) vom Schreiben und Lesen spricht, liest

und schreibt. Dazwischen und währenddessen, davor und danach: Weder

das eine (nicht), noch das andere (nicht): das Deuten.

Freud sitzt noch in anderer Hinsicht zwischen den Stühlen: Was er hört

und was er nicht sagen hört, schreibt er auf, erster Medienwechsel und

Verdopplung der Darstellung. Sodann ist das genre, so es sich denn

bestimmen ließe, nicht ohne »Wechsel« und ohne Spagat: Freud, der

Arzt, Therapeut und Wissenschaftler, ist weder nur diese drei, noch hin-

gegen stattdessen Schriftsteller oder Dichter.

Fast entschuldigend hatte er 1895 in den »Studien über Hysterie« ge-

schrieben:

»[E]s berührt mich selbst noch eigentümlich, daß die Krankengeschichten, die ich

schreibe, wie Novellen zu lesen sind, und daß sie sozusagen des ernsten Gepräges der

Wissenschaftlichkeit entbehren.«6

Anders formuliert: Was man vom Dichter zu erhalten gewöhnt sein mag,

macht Freud sich als Novum für die Wissenschaft zu eigen, namentlich

besagte »Novelle«. Genauer: das Novum, wenngleich immer Nach-

Richt, kann als treibende Kraft oder Trieb des ersten und ehrgeizigen

Aufklärers nicht des Unbewußten, wohl aber über das Unbewußte, ge-

nannt werden: Im hörbaren Tenor seiner Angst vor Nichtakzeptanz anti-

zipiert Freud sein Stoßen auf Befremden und schreibt im Vorwort zu

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

77

Dora defensiv dieses, nicht ohne Trotz: Die Rede ist vom Leser, der sei-

ne, Freuds Traumdeutung zu lesen, ach, versäumt hat:

»Er wird nur Befremden anstatt der gesuchten Aufklärung in ihr [der Lektüre, U.D.]

finden und gewiß geneigt sein, die Ursache dieses Befremdens auf den für phantas-

tisch erklärten Autor zu projizieren. In Wirklichkeit haftet solches Befremden an den

Erscheinungen der Neurose selbst; [...]. Das Neue hat aber immer Befremden und Wi-

derstand erregt« (90f.).

Nach Eckermann – dessen Passionen ich Ihnen leider ersparen muß7 –

halten wir fest, daß das Neue, wie Freud suggeriert, Neurose, Wieder-

holung und Übersetzung alles andere als ausschließt. Zurück zu Freuds

Stühlen. Novelle gut und schön, ob neu, unerhört oder nicht. Denn mit

Bedacht setzt Freud sich mitunter auch vom Dichterdasein ab. In einer

der vielen Passagen, in denen er anläßlich Dora bezeichnenderweise das

Problem seiner Darstellung thematisiert, schreibt er:

»Ich muß nun einer weiteren Komplikation gedenken, der ich gewiß keinen Raum

gönnen würde, sollte ich als Dichter einen derartigen Seelenzustand für eine Novelle

erfinden, anstatt ihn als Arzt zu zergliedern. Das Element, auf das ich jetzt hinweisen

werde, kann den schönen, poesiegerechten Konflikt, den wir bei Dora annehmen dür-

fen, nur trüben und verwischen; es fiele mit Recht der Zensur des Dichters, der ja auch

vereinfacht und abstrahiert, wo er als Psychologe auftritt, zum Opfer. In der Wirklich-

keit aber, die ich hier zu schildern bemüht bin, ist die Komplikation der Motive, die

Häufung und Zusammensetzung seelischer Regungen, kurz die Überdeterminierung

Regel« (VI, 132f.).

Überdeterminiert ist damit bei Freud hinwiederum das, was man ein

genre nennt. Und zu einem solchen sind Freuds »Metapsychologie« im

Besonderen und »Theorie« im Allgemeinen – von einer gewissen

»French Theory« ganz zu schweigen – noch nicht einmal zu zählen. Die

Darstellungen der Psychoanalyse darzustellen, wirft also ein Problem

auf oder zwei. Wir bleiben bei denen, die die Anfänge oder »Einführun-

gen in die Psychoanalyse« betreffen, und das heißt bei der Hysterie.

4. Punkt: Verstimmungen

Doras Symptome sind klassisch, ermangelt die Hysterie, die unter so

vielen anderen auch »Suffocating Mother«8 genannt wird, doch immer

schon gewissermaßen der Luft und Lust, mehr noch und penibler: Es

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

78

fehlt, im Maß des Leidens, nie an einem Exzeß: Weder an hysterischen

Symptomen im »Wechsel«, noch aber, und zwar von Seiten der Theorie,

an Theorien über und Namen für die Hysterie. Die Elastizität der Ironie

besteht hier darin, daß der Exzeß an Theorien über die Hysterie wieder-

um einem Mangel an Erklärbarkeit oder Dingfestmachbarkeit geschuldet

scheint. Hier die multiplen Theorien, da die ebenso zahllosen wie wech-

selhaften Symptome: Koinzidenzen und Korrespondenzen lassen, wenn

sie sich häufen, Verdacht schöpfen und selbst Symptomcharakter erah-

nen.

Dora: Die Oberfläche sieht abgekürzt so aus: Sie konvertiert zeitweise in

tussis nervosa, nervösen Husten also, zeitweise in nervöses Asthma, für

das Freud das schönere Wort »Dyspnoe« in Umlauf hält. Da es bei

Asthma nicht um einen Mangel an Luft geht, sondern um eine Ver-

krampfung, durch die ein Zuviel an gestauter Luft entsteht, ist die These

vom Mangel im Exzeß – wenn nicht vom Exzeß als Mangel – so para-

dox nicht. Jene Dyspnoe wird bei Dora bis hin zur Aphonie »gelungen«

sein. Daß ihr Wegfall der Stimme sie zum Schreiben brachte, fand Freud

zwar logisch, dennoch stolpert er gerade hier. Im übrigen ist die Rede

von einem gewissen Fuß, der, bar der Erklärbarkeit, einer Appendizitis

auf eben diesem folgt. Kurzum, die Verstimmungen sind beachtlich und

entsprechend nicht recht stillzustellen, also hörbar. Freud hört das so:

»Diese [...] Erzählung ist einem nicht schiffbaren Strom vergleichbar, dessen Bett bald

durch Felsmassen verlegt, bald durch Sandbänke zerteilt und untief gemacht wird. Ich

kann mich nur wundern, wie die glatten und exakten Krankengeschichten Hysterischer

bei den Autoren entstanden sind« (VI, 95).

Kein Kommentar zu dieser singulären Metaphernflut, mit der Freud in

seiner Erzählung die Erzählung der anderen – hier Dora – beschreibt.

Oder aber in Performanz setzt. Diese drei Zeilen verdienten – unter Er-

stickungsgefahr – ein eigenes close reading. Ökonomisieren wir also:

Die Hysterie gilt als »Krankheit durch Darstellung«, »maladie par re-

présentation«. Angesichts der Konstellation von Hysterie und Theorie,

respektive Dora und Freud, ist aber immer noch zu fragen, für wessen

Darstellung, bzw. für wessen Symptomatik dieser Erzählgestus gilt. Und

zwar ist genau so lange zu fragen, wie das Kreuz oder »X« der Übertra-

gung – das X zwischen Dora und Freud – sich der Darstellbarkeit, mit-

hin, der Theoretisierbarkeit sperrt, gerade so, als wäre dieses X die

Hysterie »selbst«. Bleibt, mit »ihrer« Darstellung stimmt etwas nicht.

Ihre Logik ist nicht stimmig. Freud bringt es auf den Punkt:

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

79

»Die Unfähigkeit der Kranken zur geordneten Darstellung [...] ist nicht nur charakteris-

tisch für die Neurose, sie entbehrt auch nicht einer großen theoretischen Bedeutsam-

keit« (VI, 95f.).

Eben. Die Darstellung ist ungeordnet, verstimmt, bis hin zu zeitweiser

Aphonie oder auch – Anna O. läßt grüßen – bis zum plötzlichen switch,

mit dem im Fall der letzteren sogar gelten kann: French spoken only.

Inwiefern aber entbehrt solche Unfähigkeit hinsichtlich der Darstellung

»auch nicht einer großen theoretischen Bedeutsamkeit«, wenn nicht da-

hingehend, daß die Bedeutsamkeit der Theorie »in Wirklichkeit« an den,

wie Freud sagte, »Erscheinungen der Neurose selbst [haftet]«, an dem

»Neuen«, das Freuds Theorie darstellt?

Die Luftröhrenengpässe und Stimm-, Stimmungs- und Stimmbänderstö-

rungen der Hysterie, die natürlich grundsätzlich weiblich ist – d.h.

weiblich nicht nur konnotiert, sondern schlichtweg notiert – könnte in-

des auch ein Stimmrecht in Anschlag bringen, insofern es fehlt. Auf dem

Spiel stünde dabei ein Stimmrecht, das das Zwischen der Geschlechter

betrifft, den Zug ihrer Beziehung. Anders gefragt, was in diesem Kon-

text nichts ändert: Ob das Wuchern weiblicher Stimmbrüche im Zu-

sammenhang damit zu lesen ist, daß das Stimmrecht der Frauen zwar

verbrieft, aber eben verbrieft ist. Etwas davon scheinen Freuds Patien-

tinnen ihm zumindest mitteilen zu wollen. Diese ihre Darstellung stellt

Freud wiederum dar, er schreibt über sie, über die Hysterie, über diese

Krankheit ausgerechnet des exzessiven »Über«. Die Frage, wessen Ge-

schichten oder Darstellungen »drüber« sind, über und unter welchen

Tonlagen sie wann und wie zum Anschlag kommen, bleibt bestehen.

Freud liefert ein wunderbares Beispiel für die Asymmetrie solcher

A- und Polyphonien, die im Stimmrecht zwischen Lehrer und Schülerin

wie in Korrespondenz scheinen. Freud ist hier der Dritte, nicht in der

Mitte:

»Fräulein Rosalia H., dreiundzwanzig Jahre alt, seit einigen Jahren bemüht, sich zur

Sängerin auszubilden, klagt darüber, daß ihre schöne Stimme ihr in gewissen Lagen

nicht gehorcht. Es tritt ein Gefühl von Würgen und Schnüren in der Kehle ein, so daß

der Ton wie gepreßt klingt; ihr Lehrer hat ihr darum noch nicht gestatten können, sich

vor dem Publikum als Sängerin zu zeigen; obwohl diese Unvollkommenheit nur die

Mittellage betrifft, so kann sie doch nicht durch einen Fehler ihres Organs erklärt wer-

den; zuzeiten bleibt die Störung ganz aus, so daß sich der Lehrer für sehr befriedigt

erklärt, andere Male, auf die leiseste Erregung hin, auch scheinbar ohne jeden Grund,

tritt die schnürende Empfindung wieder ein, und die freie Stimmentfaltung ist behin-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

80

dert. Es war nicht schwer, in dieser belästigenden Empfindung die hysterische Konver-

sion zu erkennen; ob tatsächlich eine Kontraktur in gewissen Muskeln der Stimmbän-

der eintrat, habe ich nicht feststellen lassen.«9

Nicht gehorcht, nicht gestattet, nicht erklärt, nicht festgestellt, wohl

aber erkannt. Freuds exzessive Frequenz von negativen Bestimmungen

führt zu einer besonderen Stimmlage von Wissen: Wer das eine – den

Körper mit seinen Insuffizienzen, hier: eine »Kontraktur« – gar nicht

erst feststellen läßt, kann umso unschwerer »die hysterische Konversion

erkennen«. D.h. das Erkennen der Konversion mag dann, schlicht man-

gels Alternative, noch ein Spiel des Erratens sein. Die spätere Dora-

Analyse – ca. fünf Jahre nach den Studien über Hysterie – läßt den Ein-

druck von einem solchen Vorgehen nicht entstehen. Bevor wir auf das

Zauberwort der »Konversion« zu sprechen kommen, sei folgendes hin-

zugefügt: Der obige Satz – »so kann sie doch nicht durch einen Fehler

ihres Organs erklärt werden« – erfreut sich nämlich höchster Aktualität.

Denn das offizielle Hauptkriterium für die Diagnose auf Hysterie, die

inzwischen unter anderen Namen kursiert, lautet nach wie vor: »medi-

cally unexplainable«.

Reicht es aber zu sagen, daß die medizinische Unerklärbarkeit eben dazu

dient, immer hübsch ein Rätsel zu haben, geklappt auf die Frau, die die

sexuelle Beziehung, die es nicht gibt, aber auszutragen hat? Schachmatt

der Wissenschaft, das und die mangels Erklärung Pathologisierungen

zeitigt? Andererseits: Zurück zu Freud.

Und damit zurück zum Kreuz des Worts vom Rätsel ihrer Hieroglyphen.

Freud lernt, hysterische Symptome als Metaphern singulärer Geschich-

ten zu hören. Die rückwärtsvorwärts zu lesen sind, im besagten Modus

des Hysteron-Proteron, steht doch zur Debatte, welches Verhältnis zum

Wissen vor dem Wissen die Symptome unterhält. Es geht dabei um

Symptome, die einen Ausfall, einen Bruch bezeugen, der sich nicht bün-

dig und ordentlich sagen läßt. Kurz, wo die Sprache der Psyche Schiff-

bruch erleidet – oder, etwas ambivalenter: wo sie vom Gegenüber als

»nicht schiffbarer Strom« zur Geltung gebracht wird –, springt im Fall

der Hysterie, schreibt Freud, der Körper ein. Das nennt er Konversion,

womit jener rätselhafte Sprung von psyche zu soma gemeint ist, bei dem

sich eine Umkehrung oder Umdrehung, eine Wendung oder Version,

wenn Sie so wollen, einstellt. Wenn es heißt, die Hysterie nähme die

Metapher wörtlich, dann ist in dieser Wörtlich- oder Buchstäblichkeit

der Körper, der von sich aus ohne Sinn ist, in Anschlag gebracht. Der

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

81

Sinneffekt, den die Metapher auslöst, kommt hier dem somatischen

Symptom zu, so daß der Abstand oder Riß, der Körper und Sinn teilt

und trennt, kollabiert. Als stellten die Symptome der Konversion ein

Supplement von Darstellung mangels Darstellbarkeit dar. Dieser Satz

gilt für beide Seiten: die der Hysterie und die der Theorie, er gilt für die

eine Seite, dieselbe: den Mangel, geteilt, von »Hystheorie«.

5. Punkt: (Kon-)Versiert

Freud hätte es vielleicht glühend interessiert, ob das von ihm neu ge-

münzte Wort, »Konversion«, auch in Konversationslexika anzutreffen

war. Nun ist es aber nicht dieses Wort, sondern eher die Institution die-

ses genre von enzyklopädischem Wissenstext überhaupt, was Freud im

Fall Dora insbesondere zu interessieren scheint. Denn die Frage nach

den heimlichen »Quellen«, aus denen Dora ihr sexuelles Wissen schöpft,

durchzieht Freuds Text wie ein hintergründiger Faden. Von dem Freud,

wie es scheint, regelrecht gejagt ist. Es ist dabei auch nicht ganz ohne

Ironie, daß man bis zur Encyclopedia Britannica vordringen muß, um zu

erfahren, daß das Brockhaus Konversationslexikon ursprünglich Frau-

enzimmer-Lexikon heißen sollte.10 Indes hätte das Wort »Zimmer« für

Freud längst genügt, um die Frau dazuzudenken.

Dora scheint standhafterweise nichts bis wenig darüber zu wissen, wo-

her sie ihr Wissen hat. Freud verfolgt jede Spur. Peu à peu tauchen da

Frauen auf, die etwas mehr, als vielleicht zu erwarten war, gelesen zu

haben scheinen. Als hinge alles an dem Doppelfaden – Frauen und Le-

sen. Und damit an der Frage, ob Freuds wissenschaftliches Wissen, nota

bene geknüpft an Schrift, am Ende womöglich nicht den Vorsprung hat,

der die Distanz und die Position des Arztes als Instanz des unterstellten

Wissens stützt. Freud scheint zu befürchten, zumindest ist er in diesem

Punkt noch auffälliger wissenshungrig als in anderen, daß seine Wis-

sensquellen womöglich nicht nur Dora, sondern auch Frau K., ja selbst

dem Dienstmädchen, d.h., Ironie des Jargons, der »Gouvernante« zur

Verfügung standen. Als die Deutung von Doras zweiten Traum sich zu-

spitzt, betont Freud den Unterschied, wenn es um bestimmte Vokabeln

geht: »Im Hintergrunde des Bildes sah man Nymphen« (166), hatte es in

Doras bzw. Freuds zweiter Traumerzählung geheißen. Freud gerät außer

sich:

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

82

»Das war symbolische Sexualgeographie! Nymphen nennt man, wie dem Arzte, aber

nicht dem Laien bekannt, wie übrigens auch ersterem nicht sehr gebräuchlich, die

kleinen Labien im Hintergrunde des ›dichten Waldes‹ [der im Traum vorkam] von

Schamhaaren. Wer aber solche technische Namen wie ›Vorhof‹ und ›Nymphen‹ ge-

brauchte, der mußte seine Kenntnis aus Büchern geschöpft haben, und zwar nicht aus

populären, sondern aus anatomischen Lehrbüchern oder aus einem Konversationslexi-

kon« (166f.).

Freud nimmt Doras Kenntnisse überrascht, wenn nicht entgeistert, zur

Kenntnis. Wenn hier ein Wanken der Differenz zwischen Arzt und Pati-

entin, mithin, der Status der Wissensinstanz wenn nicht hysterisierend,

so doch für Freud bedrohlich »unsicher« wird, dann könnte es durchaus

und erneut um jene Differenz gehen, die sich immer schon sowohl als

Geschlechterkampf als auch als Mündlichkeit versus Schriftlichkeit (in

radikaler Differenz zu écriture, versteht sich) ausfocht. Was zur Kom-

plikation der »Verbrieftheit« des Stimmrechts für Frauen beitragen mag,

drängt sich doch der Eindruck auf, als dürfte ihr Lesendürfen und

-können keinesfalls Effekte zeitigen. Es ginge, selbst wenn dieses

»versus« sich vielleicht nirgendwo so deutlich wie in der Psychoanalyse

als dekonstruiertes erweist, in diesem Fall dennoch – oder genau deshalb

– am Ende vielleicht gerade darum: Denn die Frage des lesenden Ler-

nens (»Kenntnis aus Büchern«) ist nicht nur eine Frage des wissenden

Deutens der Hysterie von seiten der Theorie, sondern geht mindestens

auch umgekehrt von der der Hysterie aus. Wenn also beide en différan-

ce, aber auf derselben Seite zu denken wären? Wie anders denn als Le-

sende könnte die Hysterie als »Kopistin« schlechthin gelten, als die, die

ein anderes stets nach-ahmt und übersetzt, als die, die, histrionisch ver-

siert, in ihrer Not sich windet und wendet, vertiert? Wie sonst könnte

das, was die Ärzte im 21. Jh. – also relativ kurz nach der »wandernden

Bestie« im Unterleib der Frau, von der Aristoteles sprach – unter sich

und unter vorgehaltener Hand den »Affen der Krankheiten« nennen, so

hartnäckig bestehen? Unmöglich, wenn die Hysterie nichts mit »Abgu-

cken« zu tun hätte, kurzum mit dem, was Lesen, Rezipieren, Aneignen

und Umarbeiten heißt? Lesen, versteht sich, nicht unbedingt im engen

Sinn, wie Sie richtig erraten haben. Sondern ein Lesen vor, nach und in

Konversation, vor, nach und in Geschichten und Lexika, ja selbst hyste-

rische Blindheit kann noch ein Effekt von Lesen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

83

6. und letzter Punkt: Rätselraten

»Lösen Sie Kreuzworträtsel!« Mit diesem Rat, der in Wahrheit vielleicht

ein Radschlag war, wie wir schließlich sehen werden, wandte sich be-

sagter Lacan also an sein psychoanalytisches Seminar. Der Grund –

nichts als Metaphern: Um dessen Fähigkeit zum Entziffern der »Hiero-

glyphen der Hysterie, der Wappen der Phobie, der Labyrinthe der

Zwangsneurose« zu trainieren.

Nun ist es vielleicht nicht ganz ohne Ironie, daß man im Modus der

Freudschen Nachträglichkeit gesagt haben können wird, daß vielleicht

niemand mehr als Freud Lacans Rat, das zu lösen, was Worträtsel oder

Wortfamilien zum Kreuz machen kann, gehört und sich zu Herzen ge-

nommen hat. Daß Freud die Sache mit dem Kreuzworträtsel also gleich-

sam avant la lettre ernst nahm, ja buchstäblich nahm, à la lettre, mehr

noch: Buchstäblich am Fuß, also am Körper des Buchstabens nahm, au

pied de la lettre, namentlich in einer Fußnote. Wie Sie wissen, gehören

Fußnoten – genau wie Klammern, Interpunktion, Anführungszeichen

und dergleichen rein Zeichenhaftes mehr – zu jenen Formen der Dar-

stellung, die der Schrift im alltäglichen Sinn ebenso wie im Sinn der

écriture – jene nichtpräsente Körperhaftigkeit einer eingeschriebenen

Spur – vorbehalten ist. Soll man hier also noch einmal verraten, daß just

Doras nachziehender Fuß eines ihrer hysterischen Konversionssympto-

me, also eine Darstellung war?

Kostprobe: Gegen Ende seines Nachworts zur Fallgeschichte Dora

schreibt Freud, genauer: legt er Dora folgendes in den Mund, wenn nicht

– per os, wie Freud sagt, also oral – gar in den Rachen. Denn genau

ohne an dieser Stelle kenntlich zu machen, daß nicht sie, sondern er

spricht, d.h. unter Ausfall gewisser Gänsefüßchen, führt Freud seine

Deutung in seiner Schrift in folgender Weise ein:

»Die Ablehnung der Begleitung im Traume, sie wolle lieber allein gehen [...], hatte

wohl den Sinn: Da alle Männer so abscheulich sind, so will ich lieber nicht heiraten.

Dies ist meine Rache« (183f.).

Meine, will sagen Doras, Rache galt, so Freud, ihm, Freud. Ich merke es

namentlich und doppelt an, denn nicht von ungefähr kann man hier in

Verwirrung geraten. Genau hier – nachdem er obigen »Sinn« ihrer Ab-

lehnung erkannt hat – setzt nun Freud, kurz hinter »lieber nicht heira-

ten«, nachträglich, fünf Jahre nach dem Fall, eine seiner Fußnoten. Sie

resümiert eine Art abschließendes Geständnis, das ineins dem Scheitern

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

84

dieser von Dora vorzeitig abgebrochenen Analyse Rechnung zu tragen

versucht – oder aber eine Rechnung aufmacht:

»Je weiter ich mich zeitlich von der Beendigung dieser Analyse entferne, desto wahr-

scheinlicher wird mir, daß mein technischer Fehler in folgender Unterlassung bestand:

Ich habe es versäumt [griechisch: hustereo, ich säume, verfehle, komme zu spät, U.D.],

rechtzeitig zu erraten und der Kranken mitzuteilen, daß die homosexuelle (gynäkophi-

le) Liebesregung für Frau K. die stärkste der unbewußten Strömungen ihres Seelenle-

bens war. Ich hätte erraten müssen, daß keine andere Person als Frau K. die Haupt-

quelle für ihre Kenntnis sexueller Dinge sein konnte [...].[...] An dieses Rätsel hätte ich

anknüpfen müssen [...]. Der zweite Traum hätte es mir dann verraten. Die rücksichtslo-

se Rachsucht, welcher dieser Traum den Ausdruck gab, war wie nichts anderes geeig-

net, die gegensätzliche Strömung zu verdecken, den Edelmut, mit dem sie den Verrat

der geliebten Freundin verzieh und es allen verbarg [...]. Ehe ich die Bedeutung der

homosexuellen Strömung bei den Psychoneurotikern erkannt hatte, bin ich oftmals in

der Behandlung von Fällen steckengeblieben oder in völlige Verwirrung geraten« (184,

Anm. 1, Herv. U.D.).

Wo die eine ein rätselhaftes Symptom vorführt, indem sie nach einem

Blinddarmvorfall einen Fuß nachzieht, setzt der andere eine späte Fuß-

note, in der er sein früheres Scheitern verrät. Wenn es in den buchstäb-

lich ›narratierenden‹ Zeilen dieser Fußnote regelrecht von Rätseln, Ra-

ten, Erraten, Verraten und Geraten wimmelt, so vielleicht gerade des-

halb, weil das angebliche Rätsel nicht aufgelöst werden konnte und Do-

ras bzw. Freuds Analyse gescheitert war. Im Fall Dora blieb das Rätsel,

»X«, ein Kreuz. Erst im Maße der zunehmenden zeitlichen Distanz wird

Freud gewahr, d.h. erst nachträglich und für diesen Fall zu spät erkennt

er, warum die Analyse oder Lösung des Rätsels mißraten war und wa-

rum Dora »mich um die Befriedigung gebracht, sie weit gründlicher von

ihrem Leiden zu befreien« (185). Lacan hatte folglich recht.

Indes ist nicht auszuschließen, daß Freud hier mehr mitteilt, als das, was

er in bewundernswerter Weise vorbuchstabiert: Daß nämlich Deuten ein

Lesen und kein Lösen ist, daß es mit den Ohren sieht und sich mehr oder

weniger blind zwischen Erraten und errata herumtasten muß. Und daß

das Verb »lesen« nicht wissen heißt, sondern ein Raten impliziert, macht

das englische Verb to read wunderbar deutlich und sichtbar. Fazit: Noch

das beste Fingerspitzengefühl kann Errata nicht zu verhindern wissen,

wenn es überhaupt so weit kommt. Denn, Sie ahnten es, was auf beiden

Seiten überraschen und sich dafür seinerseits rächen kann, ist das Phä-

nomen der Übertragung, und diese rätselhafte Dimension hatte Freud

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

85

nicht erraten. Wenn seine Deutung – der zufolge Dora Herrn K. liebte

und ihm die Nichtheirat nun heimzahlte, indem sie »Racheübertragung«

an ihm, Freud, übte, statt an Herrn K. oder ihrem Vater –, wenn diese

Lektüre also nicht griff und nicht fußte, dann womöglich deshalb, weil

noch etwas anderes darunter lag, husteros. Ich unterstelle einmal, d.h.

ich lese später, daß das Entscheidende gerade nicht nur Doras Liebe zu

Frau K. war, also das, was Freud ihre »homosexuelle (gynäkophile)

Strömung« nennt und die unterschätzt zu haben er eingesteht. Sondern

ein weiteres, und zwar gemäß der Logik eines Zwischen, präzise im

Schrägstrich zwischen »und« und »oder«: Und/oder das Weitere: Näm-

lich dasjenige, was zwei Männer, Doras Vater und jener Herr K., in die-

ser Geschichte wiederholt beteuern, nicht an ihrer Frau zu haben: »Sie

wissen, ich habe nichts an meiner Frau«. Warum sollte das, was Dora

alias Freud »an« Frau K. hat, kein Text sein, oder weniger noch, ein

Buchstabe? Eben jener nämlich, der für Freud an Frau K. »ist«, und der

sein, Freuds K., zu doppeln, wenn nicht auszuhebeln droht. Nicht D. wie

Dora, sondern K. wie Z., jenes Zimmer- oder Konversationslexikon, das

Dora an Frau K. hatte. Und somit über beachtlich mehr Wissen und Ver-

siertheit verfügte, beachtlich mehr zu kopieren und zu träumen wußte,

als Freud die längste Zeit erraten hatte.

Zu spät. Etwas war ihm durch die Lappen gegangen. Dasselbe gilt für

meinen Text, ich komme zum Schluß: Frau K. wird der letzte Angel-

punkt sein, um den oder an dem sich – das wäre zumindest mein Lesen

statt Lösen – noch etwas anderes kristallisiert. Denn das Wort »gynä-

kophil« hob Freud im letzten Zitat auffällig hervor: Er fügte es, wie zur

Erklärung oder um seine Offenheit in Sachen Katzen aus Säcken lassen

noch einmal zu demonstrieren, zwischen »homosexuelle« und »Liebes-

regung« wie zur übersetzenden Erklärung zusätzlich griechisch und in

Klammern ein, dazwischen versteht sich. Sie hören den Unterschied:

Die Gynäkophilie auf der einen, der Gynäkologe auf der anderen Seite:

Im Vorwort vor der Geschichte wird Freud seine Leser aufgeklärt und

deutlich gemacht haben: »Ich nehme einfach die Rechte des Gynäkolo-

gen – oder vielmehr sehr viel bescheidenere als diese – für mich in An-

spruch« (89). Warum also die zusätzliche Einfügung des Wortes »gynä-

kophil«? Hatte er es vergessen? Die Frau vergessen oder die philia, die

eine Art von Zuneigung meint? Und warum das Bestehen auf diesem

erudierten und im Gebrauch nurmehr der Schrift vorbehaltenen Fremd-

wort? Woanders, als er stark machen will, daß sexuelle Dinge, soweit

dem Patienten bekannt, ganz unverblümt beim Namen zu nennen und

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

86

diese Sache, das, was Sache ist oder (nicht) sein sollte, geradeheraus

auszusprechen sei, da taucht nämlich in ähnlicher Weise, mitten im

deutschen Text, völlig unvermittelt und in geradezu verschwindender

Nähe zu Anna O.’s French only, ein Sprachenwechsel auf, wenngleich

nicht wie hier ins Griechische, sondern ins lebendige und damit im Ver-

gleich zum Altgriechischen eher mündliche Französisch: »j’appelle un

chat un chat« (ich nenne eine Katze eine Katze). Oder auch »pour faire

une ommelette il faut casser des oeufs« (um ein Ommelette zu machen,

muß man Eier aufschlagen). Soviel zu den Darstellungsformen der

Rechte und Pflichten des Gynäkologen, der das griechische Wort »(gy-

näkophil)« wie einen verspäteten Zusatz zum Einsatz bringt. Und wenn

es hier nicht nur um ein männliches Wissen um die Sache der Frauen

ginge, der gunaika, sondern, im (maßlosen) Maß von eros und polemos

zwischen den Geschlechtern, um die Logik der Differenz zwischen (Gy-

näko-)philie und (Gynäko-)logie, um die abgründige Differenz zwischen

einem gewissen philein, diesem kaum zu übersetzenden »lieben, (sich

be-) freunden, gönnen«, auf der einen und der Logik des logos auf der –

später dann – anderen Seite?11 Wenn Freud hier so explizit – wenngleich

durch die Klammer subtil verschoben – beide Positionen besetzt, die

mündlich-weibliche wie die schriftlich wissend männliche, dann mar-

kiert er eben diese Differenz, als suspendierte:

Kurzum, und Schluß mit den Unterstellungen: Gerade weil die Differenz

zwischen mündlichem und schriftlichem Wissen in der Psychoanalyse

keine stabile ist und nicht sein kann, kann die entscheidende Differenz

zwischen Dora und Freud wie Tinte zu verlaufen drohen und in das aus-

ufern, was als hysterische Identifizierung Schule gemacht hat. Freud, der

im Vorwort länglich auf seine (im doppelten Wortsinn) »Auslassungen«

eingeht, kann nach seiner Erfahrung mit Dora einen Text schreiben, der

faßt, was es mit den Lücken im Erzählen, respektive im Wissen und

Verdrängen, auf sich hat. Anders gesagt: Wo die Differenz zwischen

mündlichem und schriftlichem Text sich als dekonstruiert erweist, mit-

hin, wo der Zugang zu Text und Lektüre verrückt scheint und Metapher

spielt, da ändert sich Freuds Schreibduktus plötzlich heftig. Denn Freuds

Beteuerung seiner Unkenntnis bzw. Naivität in Sachen Homosexualität

der Neurotiker erscheint – ebenso wie das angeblich so große Rätsel um

die literaten Quellen der Frauen – plötzlich wie Freuds letzter Schutz-

wall. Dabei war es in Freuds Dora-Bericht längst – und die längste Zeit

– um Schrift im alltäglichen Sinn gegangen: Zuhauf um Bücher, Briefe,

Karten, die Dora interaktiv umgaben. Nicht zuletzt während der Zeit, als

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein«

87

sie keine Stimme hatte. Und es muß sich längst um Lesen und Schreiben

– um Schrift eben auch als Metapher – gehandelt haben, denn wie sonst

wäre Freuds Frage an Dora anläßlich einer neuen Symptombildung

(»Wen kopieren Sie damit?«) überhaupt möglich gewesen?

Angesichts der Frau als Körper als Text – es sind mindestens drei –

bricht etwas in Freuds Deutung von Doras zweitem Traum wie hinter-

rücks in seinen Text ein und sucht ihn ganz zum Schluß heim. Als Freud

sich als Opfer von Doras Rache fühlt, wechselt, dreht, wendet und kehrt

sich sein Text um, nämlich hin zu seiner Rache an Doras Rache. Er

nennt sie »Übertragungsrache«, wie wahr. Das »Kreuz«, diesen buch-

stäblichen Chiasmus der Übertragung, die er »versäumt« hatte, »recht-

zeitig« zu »erraten«, wird er später im Nachwort nicht lösen, wohl aber

zu lesen geben. Hier ist der Gipfel:

»Es war ein unzweifelhafter Racheakt, daß sie in so unvermuteter Weise, als meine

Erwartungen auf glückliche Beendigung der Kur den höchsten Stand einnahmen, ab-

brach und diese Hoffnungen vernichtete« (175).

Vielleicht liegt darunter noch, daß Freud, gerade durch sein Versäumnis,

dem polemos zwischen philein und logos/legein aufsaß, der genau keine

Novelle ist, wenngleich durchaus unerhört. Neu könnte vielmehr und

vielleicht sein, daß die Hysterie sich ihre Geschichten immer schon –

und bei allem Leiden nicht ganz ohne Ironie – von der männlichen Phi-

losophie« (!) erzählen ließ, sie also mündlich las, und seine Geschichte

mit ihrem Körper kopierte, en différance. Erzählen und schreiben ließ

von »dem« Philosophie also, dessen philein einen Vor- und Abhang bil-

det, weil es nicht präsent zu werden beliebt. Daß, mit einem Wort, sie,

die Hysterie, in seiner Geschichte Philosophie las, aber Logosophie

hörte. Wogegen sie mit ihrem Körper (an-)las und -schrieb, um das phil-

ein, auf das auch Freud sich nachträglich zurückbesann, insistierend

rückzuübersetzen. Was der Logik einer gewissen Zeit entbehrt.

»Die philosophia ist mithin ein Suchen nach ... Sie kommt danach, verspätet, nach dem

Verlust der Symphonie. Sie trauert um den ursprünglichen Einklang∗. Diese Verspätung

erotisiert das philosophische Suchen. Von ihr wird die eigentlich philosophische Frage

angetrieben; sie läßt das philein zum Streben des Eros werden. Und mit dem Auftau-

chen dieses von Trauer erfüllten philosophischen Eros sind wir nicht weit entfernt von

der Frage des Geschlechts∗, man könnte sogar sagen: von der Frage nach dem Ge-

schlecht∗ der Frage.«12

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ulrike Oudée Dünkelsbühler

88

Mit dem Rat, beim Lesen philosophia einmal durch hysteria (und philo-

sophisch durch hysterisch etc.) zu ersetzen, danke ich Ihnen für Ihre Ge-

duld.

Anmerkungen

1 Der vorliegende Text erscheint – vor oder nach diesem – in einer früheren Fassung
auch in: RISS. Zeitschrift für Psychoanalyse. Freud. Lacan, No. 60, 2005 (demnächst).

2 Vgl. Jacques Derrida: »Die différance«, aus dem Französischen übersetzt von Eva Pfaf-
fenberger-Brückner, in: ders., Randgänge der Philosophie, herausgegeben von Peter
Engelmann, Wien 1988. Vgl. ders.: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: ders.,
Die Schrift und die Differenz, aus dem Französischen übersetzt von Rodolphe Gasché,
Frankfurt am Main 1976;

3 Vgl. Friedrich Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin, New
York 1989, 261 u. 631.

4 Sigmund Freud: »Bruchstück einer Hysterie-Analyse« (»Dora«) [1901/05], in: ders.,
Studienausgabe I-X Bde. u. Ergänzungsband [StA], Frankfurt am Main 1971, hier StA
VI, 95. Alle folgenden Zitate mit Band- und Seitenangaben in Klammern beziehen
sich, soweit nicht anders angegeben, auf diese Textausgabe.

5 Der Titel dieser Ringvorlesungsreihe – »Einführungen in die Psychoanalyse« – voll-
zieht eben diesen Gestus: Er führt vom unbestimmten Plural »Einführungen« – ohne
Artikel, also indefinit – hin zum oder ein in den definiten Singular, in »die Psychoana-
lyse«. Und (v)ersetzt dabei all die Frauen, die sog. »Hysterika«, jene berühmten Anna
O.s, Cäcilie M.s, Elisabeth von R.s (Dora kommt später), die doch ihn, Freud, in die
Psychoanalyse einführten. Noch 1977 betrauert Lacan ihr Verschwinden mit der Frage,
wo sie geblieben seien. Sie wurden ersetzt und verdichtet in einer Abstraktion (»Ein-
führungen«), mithin, durch eine Metapher, die ein Ver- und Abdrängen verraten kann.

6 Sigmund Freud: »Elisabeth v. R...«, in: Josef Breuer, Sigmund Freud, Studien über
Hysterie (1895), Frankfurt am Main 1970, 131 (= Gesammelte Werke Bd. I, 227).

7 Vgl. dazu Avital Ronell: Der Goethe-Effekt, übersetzt aus dem Amerikanischen von
Ulrike Oudée Dünkelsbühler, München 1993.

8 Auf Deutsch: »[selbst und/oder andere] erstickende Gebärmutter«.
9 Freud, Breuer, Studien über Hysterie, 138, Herv. U.D.
10 Encyclopaedia Britannica: http://www.britannica.com/eb/article?eu=47101.
11 »[Die Philosophie] ist eine Reaktion auf den Verlust [Herv. U.D. ] des ursprünglichen

philein, des homologein, des Entsprechens, das im Einklang mit dem logos steht.«
Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, aus dem Französischen übersetzt von Stefan
Lorenzer, Frankfurt am Main 2000, 454. Siehe hierzu insbes. auch 324-329 u. 452-460.

12 Ebd., 455.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

Edith Seifert

Zum Mißverständnis
der weiblichen Sexualität bei Freud

Kastrationswahrnehmung als symbolische Matrix

1. Vorbemerkung

Es ist ziemlich lange her, daß ich mich mit dem Thema der Sexualität

bei Freud und Lacan beschäftigt habe.1 Ich habe lange gebraucht, um es

auf den Begriff zu bringen und sagen zu können, daß es keine Antwort

auf Freuds Frage »Was will das Weib?« gibt.2 Daß das Seelenleben eine

solche Lücke in seiner Konstruktion vorsehen kann und die Frage nach

der Sexualität, speziell nach der weiblichen Sexualität, antwortlos, d.h.

negativ ausfallen soll, brauchte für mich seine »Zeit zum Begreifen«. Zu

meiner Entschuldigung könnte ich zwar anführen, daß Sexualität zu den

schwierigeren Themen psychoanalytischer Theoriebildung gehört, den-

noch war ich in der Folge kuriert davon. Nachdem ich in Universitäts-

seminaren trotzdem immer wieder damit zu tun bekam, habe ich mir

deshalb irgendwann geschworen, das leidige Sujet beiseite zu legen. Ich

hatte es satt, immer wieder dieselben Mißverständnisse auszuräumen,

die lauteten, daß die Freudsche Sexualitätskonstruktion frauenfeindlich

ist, Freud im besten Fall als Kind seiner Zeit deren geistesgeschichtli-

chen Vorurteilen aufgesessen ist oder Psychoanalyse wissenschaftstheo-

retisch nicht mehr als ein Konglomerat herrschender Ideologien dar-

stellt. (Wenn dem so wäre, wäre sie zurecht überflüssig.) Irgendwann in

den achtziger Jahren ist die Aufregung um das Thema dann verebbt und

mittlerweile regt sich kaum noch eine Zuhörerin darüber auf, daß sie als

Frau psychisch anders gebaut sein soll als ein Mann. Allenfalls der

Penisneid, den Freud wie Lacan Frauen bescheinigen, reizt noch zum

Widerspruch: Denn haben Frauen nicht genug Eigenes, sind sie denn

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

90

nicht unabhängig von den Vergleichsmaßstäben, die das andere Ge-

schlecht zu bevorzugen scheinen? Und schließlich, wen interessiert

überhaupt noch das Eine? Ist Sexualität heute nicht vielmehr ein Plural-

begriff, d.h. sind nicht eher die Variationen von Transsexualismus und

›gender trouble‹, nicht eher Perversionen und die durch die ›in vitro fer-

tilisation‹ völlig undurchschaubar gewordenen Verwandtschaftsbezie-

hungen die sexuellen Themen der Zeit? Nach dem Motto: Mein Vater ist

ein Samenfaden, bzw., wer ist der Vater des durch künstliche Befruch-

tung erzeugten Kindes, wer die Mutter eines Kindes, das in einer homo-

sexuellen Ehe aufwächst? Die real-biologischen Erzeuger oder die sog.

sozialen Elternteile? Das Reizthema »Sexualität« läuft also weiter, es

artikuliert sich gegenüber den alten Diskussionen um das Phallushaben

oder Phallussein heute nur anders. Doch, so meine Behauptung, grund-

sätzlich folgt es noch immer denselben Bahnen, denen nämlich, die

Freud entdeckte, die Lacan dann strukturmäßig ausgeschrieben und wis-

senschaftstheoretisch aufgerüstet hat.

2. Konstruktion der Geschlechterposition bei Freud

In diesem Sinne möchte ich noch einmal die Positionen der Sexualitäts-

konstruktion von Freud und Lacan wiederholen und zeigen, daß sie kei-

nesfalls nur veraltet sind. Ich werde dabei den Kastrationskomplex als

einen Wahrnehmungskomplex vorstellen, ohne dabei auszusparen, daß

Freuds Konstruktion der Weiblichkeit nicht frei von fragwürdigen Wer-

tungen ist, bleibe trotzdem aber dabei, daß in der Freud-Lacanschen

Sexualitätskonstruktion auch Gesetzmäßigkeiten des Seelenlebens vor-

gebracht sind, die, wie die aktuelle Hirnforschung unabsichtlich zeigt,

auch weiterhin Gültigkeit besitzen.

Sehen wir uns also die Konstruktion der Geschlechter bei Freud an und

lesen noch einmal im Untergang des Ödipuskomplexes und in Einige

psychische Folgen des anatomischen Geschlechtsunterschieds.3 Freud

stellt in diesen Texten von 1924 und 1925 die Behauptung auf, daß sich

die Sexualität von Mädchen und Knabe unterschiedlich entwickelt, nicht

auf dieselben Anstöße hin erfolgt, nicht demselben Zeitrhythmus ge-

horcht und, trotz gleicher Organisation durch die Wahrnehmung der

Kastration, unterschiedliche affektive Folgen ergibt. Beim Mädchen

äußern sie sich in Form von Enttäuschung und beim Knaben im Gefühl

von Bedrohung und Angst.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

91

Wegen der leichteren Verständlichkeit und geringeren Komplexität setzt

die Konstruktion der Geschlechter in der Regel mit der Darstellung der

männlichen Entwicklung ein, d.h. mit dem männlichen Ödipuskomplex.

Bekanntermaßen gilt der Ödipuskomplex als der mythisierte Komplex,

in dem der Knabe seine Liebe zur Mutter entdeckt und den Vater als

Feind und Rivalen empfindet. In dem Komplex wird weiters geschildert,

wie der Knabe aufgrund der das Inzesttabu repräsentierenden Kastrati-

onsdrohung schließlich von seiner Liebe zur Mutter abläßt.

Die Gründe seines Verzichts liegen für den Knaben sozusagen auf der

Hand, es geht ihm um die eigene Haut, genauer darum, das narzißtisch

besetzte Genitalorgan wenigstens teilweise zu retten. Doch, so Freuds

Annahme, die Abkehr vom Liebesobjekt Mutter falle dem Knaben auch

nicht übermäßig schwer, denn seine Liebe zum Vater und die davon ge-

stützte Bildung der Gewissensinstanz des Über-Ichs federten seinen

Verzicht sozusagen ab. Die Entwicklung der männlichen Sexualität soll

darum theoretisch relativ glatt vonstatten gehen.

Die Entdeckung der weiblichen Geschlechtsbildung stellte Freud und die

Psychoanalytiker der ersten Generation hingegen vor ungleich größere

Schwierigkeiten. Das Diktum, wonach das Material an der Stelle des

Mädchens » – unverständlicherweise – weit dunkler und lückenhafter«

werde und »unsere Einsichten in diese Entwicklungsvorgänge beim

Mädchen unbefriedigend, lücken- und schattenhaft« aussehen, gilt ge-

radezu als Attribut der Freudschen Weiblichkeitskonstruktion.4 Die

Schwierigkeiten mit der weiblichen Sexualität sind in dem Umstand be-

gründet, daß der weibliche Ödipuskomplex in der Freudschen Theorie

eine sekundäre Bildung darstellt. Die Lustverhältnisse sollen nämlich

beim Mädchen umwegiger und komplizierter als beim Knaben liegen.

Zwar orientiert sich auch das Mädchen bei ihren ersten Lustfindungsak-

tionen, ähnlich wie der Knabe, zunächst am eigenen Körper. Das Klein-

wesen streckt geschlechtsunspezifisch die kleinen Lustfühler begierig in

die Außenwelt und untersucht damit alles, dessen es habhaft wird, auf

seine Lusttauglichkeit. Es steckt alles in den Mund, auch Teile des eige-

nen Körpers, weil der für ihn zunächst denselben Stellenwert wie die

Umwelt, Außenwelt hat.

Doch mit der primären Lustsuche ist die Ähnlichkeit in der Lustent-

wicklung von Mädchen und Knabe auch schon zuende, denn für das

Mädchen gestalten sich nach Freud die Liebesverhältnisse in der Folge

gänzlich anders. Anders als der Knabe soll das Mädchen im Ödipusalter

nämlich genötigt sein, vom ersten Liebesobjekt der Mutter zum Vater

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

92

überzuwechseln. Während der Knabe an ein und demselben Lustobjekt,

nämlich am Genital und zugleich an der Mutter festhalten kann, die er in

der Säuglings- und Pflegeperiode anfangs noch mit nicht sexueller Libi-

do besetzt hatte, soll das Mädchen nach klassisch-psychoanalytischer

Auffassung einen Objektwechsel vollziehen.

An dieser Stelle ist ein kurzer Einschub notwendig. Denn, Freud mit

Lacan gelesen, gehe ich davon aus, daß Psychoanalyse nicht nur auf die

sog. klinische Theorie beschränkt ist, sondern zu einem wesentlichen

Teil auch aus theoretischer Reflexion, d.h. aus Metapsychologie be-

steht. Ich gehe weiter davon aus, daß die Freudsche Metapsychologie

nicht nur eine Begründung klinischer Phänomene liefert, sondern als ei-

genständige Aussageebene betrachtet werden muß. Bezogen auf die

Freudschen Sexualitätskonstruktion ergibt sich damit die Auffassung,

daß sie nicht als eine Objektbeziehungstheorie mißzuverstehen ist.

D.h. wenn im Ödipuskomplex von Mutter und Vater die Rede ist, sind

damit nicht die konkret-empirischen Beziehungen der kleinen Subjekte

und nicht reale Personen angesprochen, die für sie Objektstatus haben.

Metapsychologisch betrachtet, sind mit Vater und Mutter vielmehr ener-

getische, lustgeladene Triebkonstellationen und Vorstellungsrepräsen-

tanten bezeichnet.

Ich nenne ein kurzes Beispiel. Eine junge Frau ist der Ansicht, daß sie

ihren Freund instrumentalisiere, weil sie ihre Beziehung zu ihm rein se-

xuell versteht und den Freund auf seinen Organbesitz reduziert haben

will. In ihrer Rede stellt sich jedoch heraus, daß sie nicht von dem Mann

als Beziehungsobjekt spricht, sondern ihr Thema die Lust ist, die ihr mit

ihm zuwenig ist. Ihre Mangelempfindung ist nicht auf den realen Mann

beschränkt, sondern hängt an ihrer Vorstellung von einer Lust, die un-

endlich sein soll, die sie noch nie erlebt hatte und die ihr Phantasma dar-

stellt.

In ähnlichem Sinne malt der Freudsche Ödipuskomplex eine Verschrän-

kung zwischen Personen, phantasmatischen Objektvorstellungen und

energetischen Strukturen von allgemeiner und grundsätzlicher Natur aus.

Speziell den Gedanken von der überindividuellen Dimension hat Freud

weiter mit seinem metapsychologischen Hauptbegriff des Unbewußten

ausgearbeitet, mit dem er noch einmal grundlegend bekräftigt, daß auf

der Ebene des Psychischen weder Individualität noch Personen die

Hauptrolle spielen, sondern hier ein partiell unpersönliches Geschehen

abläuft, das persönliche Absichten und Ziele unterläuft.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

93

Die Ausrichtung auf die unmenschliche Stelle im Anderen der Subjekti-

vität finden wir dann auch im sekundären Ödipuskomplex des Mädchens

wieder. Zwar heißt es, daß das Mädchen darin seinen Objektwechsel von

der Person der Mutter zum Vaterobjekt vollzieht, wenn sie den Vater

zum Liebesobjekt nimmt, weil die Mutter den kindlichen Liebesan-

spruch nicht erfüllte. Doch im Grunde lesen wir auch hier, daß es weder

um die Mutter als Person, noch um sie als Geschlechtswesen geht. Es

geht nur um dieses Andere an ihr, an dessen Platz die Mutter, wenn sie

denn dazu in der Lage war, steht. Die Mutter als individuelle Objektper-

son und als Geschlechtswesen taucht erst nach dem Ödipuskomplex auf,

erst nachdem sie, vom Vater als zweitem Anderen, symbolisch ersetzt

worden ist. Der Systematik halber ist anzumerken, daß auch der Vater in

seiner realen Person nicht besser als die Mutter davon kommt. Er tritt

nur in einem anderen Moment der psychischen Bildungsgeschichte auf,

wodurch er als Person die Position einnimmt, an der das Mädchen die

Unerfüllbarkeit ihres Liebesanspruchs erfährt.

Auch an dieser Stelle ist wieder ein kurzer Einschub nötig. Bisher haben

wir uns auf wenige Linien der sexuellen Bildung beschränkt, haben me-

tapsychologische und unbewußte Wendungen zusammengetragen, die

vielleicht sogar mehr verwirrt als erhellt haben. Trotzdem können wir

mit Gewißheit herauslesen, daß die Sexualkonstruktion für die Ge-

schlechter nicht gleich verläuft. In Freuds Beschreibung verläuft der Se-

xuierungsprozeß dissymmetrisch. 1925 formulierte Freud den Gedanken

dahingehend, daß die feministische Forderung nach Gleichberechtigung

der Geschlechter in der Sexualkonstruktion nicht weit trage, und er

schon seit langem die Vorstellung eines Parallelismus aufgegeben habe.

Das Stichwort des Parallelismus taucht auf, und, obwohl es im Ödipus-

komplex die Rhythmen der Sexualitätsbildung anzeigen soll, verweist es

auch auf Freuds Auffassung vom Verhältnis zwischen Körper und Seele,

das in der Sexualität natürlich eine Hauptrolle spielt. Seit der Schrift

über Das Unbewußte5 ist dieses Verhältnis neu definiert und hat sich

Freud offiziell vom parallelistischen Denken verabschiedet.

Auch dieses Ergebnis müssen wir in den Ödipuskomplex eintragen, d.h.

wir haben zu verstehen, daß auch im Ödipuskomplex Körper und Psyche

nicht im Einklang miteinander stehen, sondern durch das Unbewußte

auseinander gerissen sind. Anders gesagt, wir müssen vergegenwärtigen,

daß Freuds irritierende Aussagen, wie die vom »morphologischen Un-

terschied der Geschlechter« oder der Anatomie, die Schicksal der weib-

lichen Sexualität sein soll, keine positiven Aussagen zur menschlichen

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

94

Anatomie und zum Körper sind. Wo Freud von Morphologie, Anatomie

oder von Körper spricht, geschieht das unter den Vorzeichen des Unbe-

wußten, d.h. unter der Einschränkung, daß die Subjekte (ihren) Körper

unter bestimmten Bedingungen wahrnehmen, nämlich unter der Bedin-

gung von unbewußten Phantasmen und triebenergetischen Konstellatio-

nen. Genau darum dreht es sich auch im Kastrationskomplex.

3. Der männliche Kastrationskomplex

Greifen wir aber noch einen weiteren Komplex der Sexualitätskonstruk-

tion heraus, den der Kastration. In Freuds Darstellung des männlichen

Ödipuskomplexes hatten wir gesehen, wie die Kastrationsdrohung die

anfängliche Lustsuche des Knaben, während der er die Mutter noch libi-

dinös besetzt hält, unterbindet und umlenkt. Fügen wir hinzu, daß die

Lustsuche des Knaben damit nicht nur energetisch betrachtet wird.

Schon im Kastrationskomplex bekommt sie vielmehr auch einen Sinn

zugewiesen. Mit dem Veto zur Kastration wird nämlich die Lust des

Knaben von den Erwachsenen, in der Regel von der Mutter, als unpas-

send und störend deklariert. Sinngebung wird in Gestalt einer Drohung

präsentiert. Das Schema ist bei Freud aus dem Zusammenhang des

»fort-da«-Spiels6 bekannt, von dem aus wir ergänzen können, daß der

Knabe mit seiner autoerotischen und ungerichteten Lustsuche bei den

Erwachsenen einen wunden Punkt getroffen hat, eine Stelle, an der sie

von Unlust markiert sind. Über die Unlust, den Ärger der Erwachsenen,

bzw. darüber, daß sie ihrem Ärger Ausdruck verleihen, wird er als

Lustwesen und Geschlechtssubjekt hervorgebracht.

Dabei zeigt sich im weiteren auch, daß Lust als psychischer Vorgang ein

Verlustgeschäft ist. Lust wird erst da stabil, wo ein Verlust stattgefunden

hat, etwas von ihr abgefallen, weggenommen worden ist oder wo, wie

beim Knaben, zumindest die Drohung eines Verlustes besteht. Psychi-

sche Realität funktioniert als etwas, was das Subjekt von der Realität

abzieht, das sich im Entzug konstituiert, heißt es in der Ethik der Psy-

choanalyse.7

Die Verluste, die das Kleinkind in seiner Biographie schon aufzählen

kann, Verlust der Mutterbrust bei der Entwöhnung und Verlust an analer

Lust durch die Sauberkeitserziehung, haben den nun anstehenden großen

Verlust an genitaler Lust schon vorbereitet und das Kleinkind bestenfalls

schon gewarnt. Zunächst jedoch schenkt der Knabe der Kastrations-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

95

drohung noch keinen Glauben, sondern »benimmt [...] sich unschlüssig,

zunächst wenig interessiert; er sieht nichts oder er verleugnet seine

Wahrnehmung, schwächt sie ab, sucht nach Auskünften, um sie mit sei-

ner Erwartung in Einklang zu bringen«.8 Erst nach der Beobachtung des

weiblichen Genitals soll ihm der Realitätswert der Drohung glaubhaft

werden. Doch selbst da noch sollen sich Dreijährige, wie mir eine Mut-

ter erzählte, noch dazu verstiegen haben, die Schere aus dem Bad zu

holen, weil sie wie die kleine Freundin aussehen wollten. Die Wahr-

nehmung des weiblichen Genitals hat also ihre Voraussetzungen, bis sie

zur Schaltstelle des männlichen Kastrationskomplexes werden kann.

Wenn dann jedoch die libidinösen Regungen intensiv genug sind und die

Drohung entsprechend artikuliert ist, dann wird nach Freud die Wahr-

nehmung des weiblichen Genitals zum hauptsächlichen und wesentli-

chen Motor der männlichen Kastration. Die Realität der Kastration geht

dann selbst in verschleierten Andeutungen auf und zeigt ihre Wirkun-

gen. So genügte es beispielsweise dem kleinen Wolfsmann und seiner

Schwester bereits, daß ihrer englischen Gouvernante der Hut vom Kopf

flog, um ihnen die Geschlechtsdifferenz vor Augen zu führen und reicht

es aus, daß die Gouvernante ein anderes Mal zu den Nachkommenden

sagte: »Schauen Sie doch auf mein Schwänzchen!«9

Die Wirkungen des Kastrationskomplexes auf die Sexualität des Mannes

bleiben weiterhin gültig: Abscheu vor dem wie auch immer verstüm-

melten Geschlecht und Geringschätzung prägen zu weiten Teilen das

unbewußte Verhältnis des Mannes zur Frau. Nach dem Motto des auch

im Seelenleben des erwachsenen Mannes immer noch regierenden ma-

gisch-mythischen Denkens: daß sie verdient haben muß, was man ihr

ansieht. Die Strafe für eine ungeheuerliche Tat.

4. Der weibliche Kastrationskomplex

Gehen wir nun über zum weiblichen Kastrationskomplex. Nach Freud

nimmt die Ausbildung des weiblichen Geschlechts einen gänzlich ande-

ren Verlauf als die des Mannes. Freud geht von einem unterschiedlichen

zeitlichen Verlauf der Geschlechtskonstruktion von Mann und Frau aus

und macht den sexuellen Unterschied grundsätzlich von einem Wahr-

nehmungsvorgang abhängig. Im konkreten Fall des Mädchens soll das

so aussehen, daß sie anders als der Knabe nicht in den Ödipuskomplex

wie in einen Hafen einläuft und sich weder durch die narzißtisch-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

96

libidinöse Besetzung eines eigenen Körperorganteils, noch durch die

Liebe zum gleichen Geschlecht geleitet und geschützt, in die Über-

Ichbildung retten kann. Die psychische Ausgangslage des Mädchens ist

radikaler und härter, sie sieht ganz und gar bodenlos aus. Denn Bedin-

gung der weiblichen Sexualbildung ist nach Freud die Kastration. Weib-

liche Geschlechtsbildung nehme von der Kastration aus ihren Ausgang.

D.h. von Anfang an soll das Mädchen mit der Wahrnehmung konfron-

tiert sein, daß sie im Vergleich mit dem anderen Geschlecht ›zu kurz

gekommen‹ sei, daß es ihr fehle. Wir müssen diese, als reales Geschehen

verstandene, unannehmbare Annahme dahingehend relativieren, daß es

sich hier um Wahrnehmungsvorgänge handelt, in denen der Zugang zur

Außenwelt und zu Außenobjekten im Blick steht. D.h. wir dürfen den

Vorgang nicht als ein empirisch-phänomenales Geschehen mißverste-

hen. Trotzdem spielt sich der Wahrnehmungsvorgang da ab und malt

Freud ihn konkret da auch aus. »Abgeschnitten?«, fragt der Bub das

Mädchen, »Nein«, antwortet die, »immer so gewest!«.

Die Startbedingungen von Junge und Mädchen sind ungleich, in einem

Punkt jedoch räumt Freud dem Mädchen einen Vorteil ein. In der

Promptheit ihrer Reaktion auf die »unvermeidliche Tatsache« der Kas-

tration überflügelt sie den Knaben bei weitem. Wo sich der Knabe zu-

nächst unschlüssig benimmt, wenig interessiert, seine Wahrnehmung

abschwächt oder abwartet, ob sie sich nicht doch noch mit seinen Er-

wartungen in Einklang bringen läßt, ist das Mädchen »im Nu fertig mit

ihrem Urteil und ihrem Entschluß. Sie hat es gesehen, weiß, daß sie es

nicht hat, und will es haben«.10

Im Hinblick auf Auffassungsgabe und Geschwindigkeit hängt das Mäd-

chen den kleinen Knaben in der sexuellen Entwicklung deutlich ab, die

Auswirkungen sind bekanntlich bis in die Pubertät hin spürbar. Erst da-

nach sind Mädchen und Knabe im gleichen Takt und können gemeinsam

das Lied von den trotzdem nicht gelingen wollenden Geschlechtsver-

hältnis singen.

Doch bis dahin hat die Annahme der Kastration das Mädchen vor un-

gleich größere Schwierigkeiten als den Knaben gestellt. Denn die Aner-

kennung ihrer Kastriertheit soll Freud und Lacan zufolge die Vorausset-

zung dafür sein, daß sich Weiblichkeit überhaupt entfaltet. Sofern es da-

zu denn kommt. Denn neben der Umsetzung dieser besten aller Mög-

lichkeiten kennt die Freudsche Psychoanalyse auch die Versionen, in

denen das Reale der Kastration auf weniger triebökonomische Weise

umgesetzt wird. So gibt es den Fall, daß das Mädchen angetrieben von

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

97

der Hoffnung auf Änderung der Bedingungen und getrieben von der

Wut auf die Ungerechtigkeit ihres Schicksals aus dem phallischen Ver-

gleichen nicht herauskommt und im sog. Männlichkeitskomplex stecken

bleibt. Die Psychoanalyseliteratur kennt zahlreiche Beispiele dieser Art,

man denke nur an die »Masken der Weiblichkeit«, in denen Joan Rivière

in dem gleichnamigen Aufsatz ihr eigenes Triebschicksal schildert, d.h.

ihr Schwanken zwischen der Konkurrenz mit dem Mann und ihrer Ge-

wissensnot, weil sie es wagte, den Umstand der Kastration in Frage zu

stellen.11

Als prekärste Form von Weiblichkeitskonstruktion gibt es dann auch

den Fall, daß das Reale der Kastration als unerträglich wahrgenommen

und darum verleugnet wird. Hier hat sich das kleine Mädchen in der

Überzeugung versteift, wider allem Anschein doch einen Phallus zu be-

sitzen, weshalb es dann gezwungen ist, sich zu benehmen, als ob sie ein

Mann wäre. Sie spielt Mann, weiß aber, daß sie es nicht ist. Eine schizo-

phrenisierte Situation, eine psychotische Situation.

Auffällig an Freuds Konstruktion ist der Raum, den die Kastration in der

Sexualentwicklung des Mädchens einnimmt. Für das Mädchen soll die

Kastration Ausgangspunkt und Scharnier der weiblichen Sexualbildung

sein, der gegenüber der Ödipuskomplex eine nur untergeordnete Rolle

spielt. Freud faßt den Ödipuskomplex in der weiblichen Geschlechts-

entwicklung entsprechend als sekundäre Bildung auf.

Die Folgen für die Entwicklung der Geschlechtsidentität beim Mädchen

sind beträchtlich. Denn die Vorgänge des Objektwechsels lassen das

Mädchen affektiv und identifikativ ohne Handhabe. Anders als der Kna-

be hat das Mädchen nichts, womit sie ihre erste Liebesenttäuschung mit

der Mutter mildern könnte. Zwar wird auch der Knabe in seinen Erwar-

tung an die Mutter und deren phallische Macht enttäuscht, hat aber in

der Identifizierung mit dem Vater als gleichem Geschlecht Rücken-

deckung und kann sich zudem mit dem Besitz des Organs trösten. Dem

Mädchen hingegen bleibt nach Freudscher Auffassung nur ein zweiter

Versuch. Sie muß sich an das andere Geschlecht, an den Vater als neuen

Hoffnungsträger wenden, ohne bei ihrem Neustart bei der Mutter, dem

gleichen Geschlecht, Unterstützung zu finden. Ganz im Gegenteil, die

Beziehung zwischen Mutter und Tochter ist nach Freud vorrangig durch

Feindschaft bestimmt, in den Augen des Mädchens bleibt die Mutter

nämlich für seine Penislosigkeit mehr oder weniger lebenslang verant-

wortlich. Die Ausgangsbasis der weiblichen Sexualbildung, die Kastra-

tion, trifft das Mädchen also mit unvergleichlich größerer Härte als den

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

98

Knaben. Auch der weitere Verlauf des Ödipuskomplexes soll daran

nichts ändern, denn ihr Liebesanspruch findet auch bei dem zweiten

Anderen, dem Vater, nicht die gewünschte Erfüllung. Das Reale der

Kastration ist für das Mädchen unumgänglich. Die Anerkennung der

narzißtischen Wunde, die Narben des Kastrationskomplexes bleiben ein

Kennzeichen der weiblichen Sexualität. Sie müssen aber nicht ihr Stig-

ma sein.

Angesichts solch abschreckender Sexualkonstruktion verwundert es

nicht, daß schon in der Pionierzeit der Psychoanalyse Freuds Version

von Weiblichkeit auf heftigen Widerspruch stieß. So verfochten E. Jo-

nes, M. Klein und die Londoner Schule die Gegenthese, wonach weibli-

che Sexualität primär vom Ödipuskomplex ausgehe und dieser keine

sekundäre Bildung darstellt. Die Parallelentwicklung der Geschlechter

sollte damit gerettet sein. Nicht so für Freud, für den die dissymmetri-

sche Entwicklung das Schibboleth der Sexualkonstruktion bleibt und,

wie ich meine, wegen des Unbewußten nicht anders lauten kann.

Betrachten wir noch einmal den Kastrationskomplex im allgemeinen.

Kastration ist ein Vorgang, in dem durch die Wahrnehmung des Genitals

des anderen Geschlechts Mädchen und Junge mit dem Körper des Ande-

ren konfrontiert werden. Als ein Wahrnehmungskomplex eröffnet die

Kastration, in Anlehnung an eine Bemerkung Freuds, die psychische

Realität, wenngleich Wahrnehmung selbst bereits einen psychischen

Vorgang darstellt und nicht die Annahme einer physischen Realität hin-

ter dem Seelenleben erübrigt.12 Als Wahrnehmungskomplex ist Kastrati-

on mithin ein wesentlicher Baustein der Konstruktion von Geschlecht im

psychischen Sinne, d.h. im Sinne des Unbewußten.

Mit dem Komplex sind wir tief in die Probleme von Körper und Seele,

Psyche, Geist eingetaucht. Denn mit der Kastrationswahrnehmung be-

ginnt das Subjekt innen und außen, physisch und psychisch zu unter-

scheiden, und zwar am Körper des Anderen. Das Innen/Außen-Schema

als Differenzschema wird körperlich verankert und wirkt sich auf die

Lustökonomie der kleinen Individuen aus. Die Grenzziehung bringt eine

Umlenkung von Lust zustande. Lust wird nicht mehr unterschiedslos am

eigenen Körper oder anhand von Außenobjekten erfahren, die poly-

morph-perverse Unentschiedenheit in der Lustempfindung hat ein Ende.

Soweit wirkt sich der Komplex auf beide Geschlechter unterschiedslos

aus.

Im Kastrationskomplex tragen sich aber auch die geschlechtsspezifi-

schen Differenzen ein. Dabei kommen mehrere Faktoren zusammen;

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

99

einerseits wirkt sich die visuelle Art der unbewußten Repräsentierung

einer Objektvorstellung aus, andererseits die kulturellen Wertungen, die

allein sichtbaren Objekten Existenz zubilligen. Das Resultat ist bekannt,

im Hinblick auf sexuelle Identität, meint der Knabe, zu haben, was das

Mädchen nicht hat, bzw. unterstellt, daß dem Mädchen fehle, was er

objekthaft zu haben scheint. Vor dem Hintergrund der unbewußten

Struktur und ihrer Gesetzmäßigkeit unterliegt er damit allerdings einer

Täuschung, da seine Vorstellung vom Haben nur die Ebene der Phäno-

mene berührt und im Psychismus dagegen das Gesetz des Verlustes

herrscht, demzufolge die Habensposition denn auch unterminiert ist.

Die Kastrationswahrnehmung besagt also gleichzeitig, daß die imaginäre

Wahrnehmung von Körper, von Geschlechtskörper im objekthaften

Sinn, immer unter einem Teilverlust von realem Körper abläuft. Die

hysterischen Patientinnen Freuds hatten von Anfang an vorgeführt, daß

Körper nur in der Vorstellung, nur in der symbolischen Übersetzung

existiert und nur unter dem Verlust von anatomischer, realer Grundlage

psychisch repräsentierbar ist. Wie Frl. Elisabeth von R. aus den Studien

über Hysterie verhielten sie sich schon immer, als ob Anatomie nicht

existierte.

Sexualität, so lautet also die Quintessenz des Kastrationskomplexes, ist

eine Konstruktion, die um körperliche Verluste herum angeordnet ist.

Erst aufgrund von Verlusterfahrung wird auch der Körper von Mädchen

und Knaben zum Lust- und Geschlechtskörper. Soweit in Andeutungen

Freud und Lacan zum Aufbau der Sexualität.

5. Kastration als Verlust

Ich gebe zu, daß diese Konstruktion nicht unbedingt Sympathien erregt.

Doch selbst wenn man nach gut zwanzig Jahren Lacan den Mangel satt

haben könnte und das ganze Konfliktdenken zum Teufel wünscht,

kommt man nicht an der Freudschen Verlustkonstruktion vorbei. Heute

ist es die Neurophysiologie, die bekräftigt, daß Seele eine Verlustkon-

struktion darstellt. In dem Sinne spricht zumindest der Bonner Neuro-

physiologe D. Linke davon, daß der Aufbau der Nervenzellen im Ge-

hirn, dem mittlerweile ja die Gesamtleistung der Lebensvorgänge zuge-

schrieben wird, keineswegs kontinuierlich vorzustellen ist, als reine An-

häufung von Nervenzellen und deren Verschaltungen, sondern ein Vor-

gang ist, der unter Verlusten vor sich geht. Erstaunlicherweise soll ein

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

100

Teil der Verluste genau in die Zeit fallen, in der laut psychoanalytischer

Theorie der Ödipuskomplex und Kastrationskomplex ausgebildet wer-

den. Neurophysiologen wollen jedenfalls herausgefunden haben, daß

etwa zwischen dem dritten und fünften Lebensjahr, allerdings

geschlechtsunspezifisch, ein Ausfall von Milliarden von Nervenzellen

stattfindet und messen diesem Phänomen der sog. »neuronalen Ver-

schwendung« konstruktive Bedeutung zu. Sie betonen weiters, daß sich

dieser Nervenzellenverlust keineswegs als ein Defizit auswirke, sondern

sind im Gegenteil der Auffassung, daß damit eine Ordnung hergestellt

wird, die in der bis dahin gegebenen Nervenzellenkomplexität noch

nicht möglich war. Es kommt Ordnung in die Vielfalt der Nervenzellen,

anders gesagt, Selektion ermöglicht gutes Funktionieren.13 Auch für

Neurophysiologen kommt also Ordnung durch Verlust von Körper zu-

stande, Nervenzellen sind schließlich Körperelemente.

Ich habe nun keineswegs die Absicht, die Ergebnisse der Neurowissen-

schaft als Wahrheitsbeweis für die Psychoanalyse heranzuziehen. Im

Gegenteil, ich bin der Meinung, daß die psychoanalytische Theorie dar-

auf verzichten kann, daß sie nicht auf Verifikation durch fremde Wis-

senschaft angewiesen ist, und daß Beweise überhaupt nicht ihre Sache

berühren. Trotzdem frappiert die neurologische Entdeckung, weshalb

ich sie hier anführe, allein um damit zu sagen, daß es noch andere Wis-

senschaften gibt, die verlusthaft konstruieren und in denen eine Kon-

struktion durch Verlust nicht notwendigerweise defizitär aufgefaßt wird.

Die Neurowissenschaft gibt aber noch einen anderen Hinweis. Die Kog-

nitionspsychologie hat nämlich herausgearbeitet, daß Wahrnehmen kei-

neswegs nur ein passiver Vorgang ist, sondern im Gegenteil höchst

schöpferisch genannt zu werden verdient. Beim Wahrnehmungsvorgang

wird ein Gegenstand nämlich nicht einfach abgebildet. Wahrnehmen

setzt den Gegenstand überhaupt erst als solchen zusammen. Praktisch

wie theoretisch kann man nicht davon ausgehen, daß die Dinge, so wie

wir sie sehen, überhaupt existieren. Der Konstruktivist Ernst von Gla-

sersfeld nennt die Annahme, daß es Dinge wirklich und tatsächlich gibt,

geradezu die Tragik des neuzeitlichen abendländischen Denkens. Wir

haben uns also zu vergegenwärtigen, daß die Dinge durch unsere Wahr-

nehmung überhaupt erst geschaffen werden.

Ganz in dem Sinne hatte auch schon der Neurobiologe J.Y. Lettvin 1959

herausgefunden, daß die Wahrnehmung eines Frosches auf nur drei spe-

zifischen Eckdaten beruht: auf Größe, hell/dunkel-Kontrast und Bewe-

gung. Sind diese Daten gegeben, erkennt der Frosch sein Beutetier, die

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

101

Fliege, öffnet das Maul und schnappt zu. Dabei muß das Ding, die Flie-

ge für den Frosch noch nicht einmal wirklich existieren, das Bild der

Fliege oder eine Attrappe reichen schon aus, daß er das Maul öffnet und

zu schnappen beginnt.

Was soll das im Zusammenhang mit dem Kastrationskomplex besagen?

Der Kastrationskomplex ist mit Sicherheit kein vergleichbarer Vorgang,

ist aber doch ein Vorgang, der zentral von Aktivität und Selektivität be-

stimmt wird, und er ist ein Vorgang, in dem im Resultat ein neues Ding,

Objekt zustande kommt. Auch im Kastrationskomplex wird ein Objekt

zusammengesetzt, das zuvor noch nicht existierte. Dieses Objekt ent-

steht, wie wir sahen, in der Außenwelt und zwar am Körper des anderen

Geschlechts. Dieses Objekt ist nicht ganz und gar neu, denn auch vor der

Kastrationswahrnehmung gab es für das Mädchen den Knaben als ein

Gegenüber, als Spielgefährten oder Bruder vielleicht, ähnlich wie viel-

leicht der Knabe das Mädchen als kleinen ›Nebenmensch‹ wahrgenom-

men hat. Doch im Kastrationskomplex ist die Wahrnehmung des ande-

ren jetzt umkonstruiert worden. Das Mädchen sieht den Knaben nun in

seiner sexuellen Gestalt, als sein Gegengeschlecht. Ähnlich wie bei dem

Insekt verläuft auch der menschliche Wahrnehmungsvorgang dabei se-

lektiv. Allerdings gibt bei der Gestaltwahrnehmung der kleinen Subjekte

weder ein Hell/Dunkel-Kontrast, noch ein Bewegungskriterium den

Ausschlag. Das Kriterium ist für sie vielmehr eines der schlechten Ge-

stalt. Mädchen und Knaben nehmen wahr, daß zwischen ihnen ein Rea-

les interveniert, störend ins Spiel gekommen ist, das weder die eine noch

der andere besitzt. Wo der Knabe dieses Reale dem Anschein nach zu

haben scheint, unterliegt das Mädchen erst gar nicht solchem Irrtum,

zumal für sie die Identifizierung damit auch eine Gefahr darstellen wür-

de. Denn anzunehmen, etwas zu sein, was sie phänographisch, als Phal-

lus, nicht hat, d.h. entweder ganz Frau oder tatsächlich kastriert zu sein,

würde sich für sie als nackte Katastrophe erweisen.

Streng genommen ist das Kriterium der Differenz etwas, was beiden Ge-

schlechtern fehlt. Das menschliche Geschlechtswesen-Subjekt reagiert

nicht wie die Fliege auf die Gestalt, die gut zum Essen, zum Fortpflan-

zen oder Lieben ist. Das menschliche Individuum, so jedenfalls Lacan,

reagiert da, wo es hapert und antwortet vor allem auf das ›Vallustding‹

namens Phallus. Dieser Verlust ist angesprochen, wo den kleinen Sub-

jekten der Körperverlust in Gestalt des Anderen gegenübertritt. Sei es

dergestalt, daß das Mädchen wahrnimmt, daß sie nicht hat, was der Jun-

ge zu haben scheint, sei es, daß dieser kombiniert, daß der Körper des

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

102

Mädchens dem gleichkommt, was man ihm angedroht hat. Im Rahmen

des Kastrationskomplexes wird die Verlusterfahrung durch den Phallus

verteilt und wird die Geschlechtszugehörigkeit nach der Wahrnehmung

des Fehlenden etikettiert.14

Dabei fällt im weiteren auf, daß der Wahrnehmungsvorgang im Kastra-

tionskomplex kein ausschließlich imaginäres Geschehen ist. Denn das

Veto der Mutter zur autoerotischen Lustsuche des Knaben skizzierte

gleichzeitig den Rahmen, der seine Wahrnehmung symbolisch abstützt.

Anders als bei der Fliege ist der Wahrnehmungsvorgang beim kleinen

Menschenindividuum von Anfang an symbolisch eingebettet. In diesem

Rahmen gibt die Wahrnehmung der Kastration dann schließlich den

Hinweis darauf, daß eine Dimension von Unerkennbarem im Spiel ist –

eine Dimension, die sich phänographisch und konkret aber nur am ande-

ren Geschlecht manifestiert. An sich hat diese Dimension keinen Ort, an

sich ist sie nur ein Teil des unsichtbar ablaufenden, energetisch getrage-

nen Psychischen. D.h. im Kastrationsvorgang geht es auch um das

Wahrnehmen eines ansonsten Unwahrnehmbaren, um die Wahrneh-

mung des Dings des Unbewußten eben. (Was die Psychoanalyse als

Disziplin betrifft, so unterscheidet sie sich damit von der neurophysiolo-

gischen Konstruktion und ähnelt, wenn man sie erkenntnismäßig ein-

ordnen will, noch am ehesten einer ästhetischen Theorie.)

6. Schlußbemerkung

Ich komme zum Schluß. Ich hoffe ausreichend gekennzeichnet zu

haben, daß Freuds Sexualitätskonzept keine Psychologie darstellt, d.h.

nicht als Beschreibung von empirisch beobachtbaren Gegebenheiten

oder Phänomenen gelesen werden kann. In der Psychoanalyse geht es

weder um das volle, pralle Menschenleben, noch ausschließlich um die

Subjekte. Die Annahme des Unbewußten besagt im Gegenteil, daß die

Beziehungen zwischen den Individuen, insbesondere zwischen denen

der Geschlechtswesen, ihrer Tendenz nach auf ein Scheitern zulaufen.

Der Grund dafür ist in der Tendenz des psychischen Apparats angelegt

und liegt am Unbewußten, mit dem dem menschlichen Individuum die

Dimension eines Unpersönlichen und Unmenschlichen eingetragen ist,

die individuelle Zielsetzungen unterläuft, einschließlich der, die dem

eigenen Überleben dient.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität

103

Eine narzißtische Kränkung zweifellos, was die Psychoanalyse den Ge-

bildeten unter ihren Verächtern damit zumutet. Trotzdem war genau die-

ses die Botschaft, die mich an der Psychoanalyse immer fasziniert hat.

Daran hat sich bis heute nichts geändert. Was mir mittlerweile allerdings

fragwürdig erscheint, ist der Tenor der Freudschen Aussagen zur weibli-

chen Sexualität. So komme ich nicht mehr an der Feststellung vorbei,

daß in der Geschlechtskonstruktion Freuds ein moralischer Ton mit-

schwingt. In Freuds Beschreibung heißen Frauen unvollständige, ver-

kürzte und verstümmelte Geschöpfe.15 Freud spricht von den narzißti-

schen Wunden als den psychischen Folgen des Penisneids und verwen-

det vor allem in wertender Weise Attribuierungen des weiblichen Ge-

schlechts. So nennt er den Ort der weiblichen Lust verkümmert und

dann – er zögert selbst es auszusprechen, kann er sich der Idee aber doch

nicht erwehren –: »daß das Niveau des sittlich Normalen für das Weib

ein anderes«16 sei als für den Mann. Die Frau, die erst in zweiter Linie

zum Ödipuskomplex kommt, hat nämlich keinen Grund ihn wieder zu

verlassen. Die Kastration ist ja die Voraussetzung dafür, daß sie über-

haupt ödipal strukturiert wird. Für die Bildung eines weiblichen Über-

Ichs gibt es Freud zufolge also kein Motiv. Wenn in Fällen von Männ-

lichkeitskomplex doch eine Gewissensinstanz zustande kommt, ist diese

nie »so unerbittlich, so unpersönlich, so unabhängig von seinen affekti-

ven Ursprüngen, wie wir es vom Manne fordern«.17

Der strukturellen Ebene seiner Aussagen zur Weiblichkeit zum Trotz,

kommt Freud nicht daran vorbei, Frauen Charakterzüge zuzusprechen,

die unabweisbar Wertungen sind. Daß das Weib weniger Rechtsgefühl

zeige als der Mann, weniger Neigung zur Unterwerfung unter die großen

Notwendigkeiten des Lebens und sich öfter von seinen Gefühlen leiten

lasse. Freuds Abwertungen sind im Grunde verwunderlich, weil sein

Urteil auf einer anderen Ebene, auf der Ebene des Intellekts sehr wohl

positiv ausfällt. Für die geistigen Potenzen seiner Hysterikerinnen hatte

Freud stets Lob und Respekt übrig. Ob bei Frl. von R., bei Frau Cäcilie

oder Dora stets betonte er, daß ihre Symptome u.a. durch die Besonder-

heit ihrer Lebensumstände geschaffen waren, nämlich durch den Um-

stand, daß sie ›andere geistige Nahrung gebraucht hätten‹, die ihnen die

Gesellschaft des 19. Jahrhunderts aber vorenthielt. Wertschätzung der

weiblichen Intellektualität und moralische Entwertung ihrer Charakter-

stärken fallen bei Freud auseinander. Sagen wir, daß Freuds Position

zum Ergebnis der eigenen Konstruktion zumindest zwiespältig ist.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edith Seifert

104

Und schließlich der Differenzmaßstab, der Phallus. Als Maß des Realen

und als Libido ist er Teil der genialen Konstruktion der Freudschen

Metapsychologie, hauptsächlich aber der Lacanschen Theorie des S-I-R.

Er ist genial, weil unter nur seiner Bedingung die Möglichkeit besteht,

Subjektivität überhaupt subjektiv zu denken.

Trotzdem weht von daher ein ›odor del uomo‹, den auch Lacans Aufsatz

nicht verwischen kann, auch wenn er noch so sehr herausstreichen wird,

daß der Phallus kein Objekt und kein Körperteil ist. Mir zumindest ist es

ehrlich gesagt, immer noch nicht gelungen, einen Grund dafür zu finden,

warum der Phallus am konkreten Mann dran hängen soll.

Anmerkungen

1 Der Aufsatz stützt sich u.a. auf einen Vortrag, den ich am 19. Januar 2004 im Kasseler
Forum für die Psychoanalyse gehalten habe.

2 Edith Seifert: Was will das Weib? Zu Begehren und Lust bei Freud und Lacan,
Weinheim 1987.

3 Sigmund Freud: »Der Untergang des Ödipuskomplexes«, in: ders., Studienausgabe
[StA] Bde. I-X u. Ergänzungsband, Frankfurt am Main 2000, hier StA V, 243-251.
Freud: »Einige psychische Folgen des anatomischen Geschlechtsunterschieds«, in:
ders., StA V, 253-266.

4 Ebd., 249, 250.
5 Freud: »Das Unbewußte«, StA III, 119-173, Frankfurt am Main 1989.
6 Freud: »Jenseits des Lustprinzips«, StA III, 213-272, Frankfurt am Main 1989.
7 Jacques Lacan: Das Seminar Buch VII. Die Ethik der Psychoanalyse, Textherstellung

Jacques-Alain Miller; Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hg.), übersetzt von
Norbert Haas, Weinheim, Berlin 1996, 60.

8 Freud, »Einige psychische Folgen«, StA V, 260.
9 Freud: »Aus der Geschichte einer infantilen Neurose« (»Der Wolfsmann«), StA VIII,

139, Frankfurt am Main 2000.
10 Freud, »Einige psychische Folgen«, 261.
11 Joan Rivière: »Weiblichkeit als Maske«, in: Lili Gast (Hg.), Joan Rivière. Ausgewählte

Schriften, Tübingen 1996.
12 Freud: »Brief an Juliette Boutonnier«, in: ders., Gesammelte Werke, Bde. I-XVIII, hier

Nachtragsband 672, Frankfurt am Main 1987.
13 Detlef Linke: Einsteins Doppelgänger. Das Gehirn und sein Ich, München 2000.
14 Vgl. Lacans Bahnhofs-Apolog. Im Unterschied zu Freud argumentiert Lacan hier

symmetrisch, denn Junge wie Mädchen nehmen gleichermaßen wahr, beim jeweils
anderen angekommen zu sein. Die Symmetrie ist hier Ausdruck der topologischen
Erörterung. Vgl. Jacques Lacan: »Das Drängen des Buchstabens im Unbewußten oder
die Vernunft seit Freud«, in: Norbert Haas, Hans Joachim Metzger (Hg.), Jacques
Lacan: Schriften II, übersetzt von Chantal Creusot, Nobert Haas, 15-55, hier 24f.

15 Freud, »Einige psychische Folgen«, 261f.
16 Ebd., 265.
17 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105

Johanna Drobnig-Naumann

Zur Übertragung –

       Der Analytiker als Schatzkästchen

Beginnen möchte ich, indem ich von einem Ereignis spreche, das mich

und andere als einen großen, traurigen Verlust getroffen hat, das ist der

Tod von Jutta Prasse. Jutta Prasse war eine feinsinnige, mutige Psycho-

analytikerin, die zu den ersten gehörte, die sich in Deutschland für die

Psychoanalyse Lacans eingesetzt haben, für ihre Praxis und ihre Weiter-

gabe, und sie hat ihren Einsatz über mehr als 25 Jahre bis zu ihrer

schweren Krankheit gehalten. Die Schriften, die sie hinterlassen hat,

empfehle ich Ihnen zur Lektüre, es sind intensiv gearbeitete Aufsätze

zur Psychoanalyse1, literarische Übersetzungen aus dem Italienischen,

Französischen und dem Englischen sowie Übersetzungen psychoanalyti-

scher Arbeiten (Jacques Lacan, Lou Andreas-Salomé). In der Nacht zum

27. Mai ist Jutta Prasse gestorben, ihr möchte ich meinen Vortrag wid-

men.

Zur Übertragung – der Analytiker als Schatzkästchen, so mein Titel.

Warum ist mir wohl diese Metapher eingefallen, die den Analytiker/die

Analytikerin ein Schatzkästchen nennt? Vielleicht habe ich, ohne daß es

mir selbst ganz bewußt gewesen wäre, an ein ›Sesam, öffne Dich‹ ge-

dacht, das auf seine Weise in der Analyse bedeutsam ist, ein ›Sesam,

öffne Dich‹ des Mundes, ein ›Sesam, öffne Dich‹ des Unbewußten.

Vielleicht habe ich auch an das geheimnisvolle Kästchen gedacht, das

ich als Mädchen einmal geschenkt bekam, als Liebesgabe meines ersten

Verehrers. Ob etwas von dieser Gabe, die mir damals voll unergründe-

ter, lustvoll lockender, aber auch unheimlicher Versprechen schien, sich

für mich in der Psychoanalyse fortgesetzt hat? Die Analyse als ein Ort,

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

106

an dem Schätze geborgen werden, an dem die flüchtigen Worte bewahrt

und beschützt werden sollen? In der die Sprache als eine Gabe, die uns

vom Anderen her kommt, betrachtet wird, und die dem Vermögen, aber

auch den Mißgeschicken und dem Scheitern des Sprechens Raum gibt.

Und wahrscheinlich habe ich auch an dieses kleine Kästchen, das Ge-

heimversteck oder die Hosentasche gedacht, in der Kinder ihre Fund-

stücke als kostbaren Schatz aufbewahren, die kleinen, schmuddeligen

Dinge, die sie auflesen: 1 Stück Bindfaden, tote Regenwürmer, eine

Murmel, ein Schnipsel Silberpapier, den entstellten Vers eines Reimes

oder ein paar schmutzige Wörter. Ich möchte heute abend dieses Käst-

chen ein wenig öffnen2, um auch Ihnen Lust und Neugier zu machen auf

... die Psychoanalyse. Oder ist es die Büchse der Pandora, mit der wir es

zu tun bekommen, und das Kästchen vielmehr Ort des Unheimlichen?

Ich werde also zur Übertragung in der analytischen Situation sprechen:

über ihren Rahmen, als das, was sie begrenzt, aber auch erst ermöglicht,

über ihre Bedingungen, wie sie zustande kommen kann, ferner wird von

dem die Rede sein, was die Analyse in Gang hält und was in ihr ge-

schieht, und nicht zuletzt werde ich einige Fäden aus der Geschichte der

Psychoanalyse aufnehmen.

Beginnen möchte ich, zum zweiten Mal, indem ich Ihnen den Ball zu-

spiele, und Sie bitte, darüber nachzudenken, mit welcher Frage sich ein

Subjekt wohl an einen Analytiker wendet? Vordergründig wird die Fra-

ge durch den Wunsch oder den Anspruch bestimmt, eine Analyse zu

machen, es gibt verschiedene Klagen, Leiden, Symptome, vielleicht

auch einen aktuellen Anlaß – das alles ist ernst zu nehmen, ist aufmerk-

sam zu hören, aber es ist noch nicht das, was ich im Sinn habe. Mir geht

es bei meiner Frage an Sie nicht um diese verschiedenen Artikulierun-

gen, sondern im Sinn habe ich gewissermaßen die eine Frage – es mö-

gen zwei, vielleicht sogar drei Fragen sein, die eine Frage verzweigt sich

im Verlauf ... –, die unbewußt am Anfang einer jeden Psychoanalyse

steht. Welche Frage also trägt das Subjekt, das sich an einen Analytiker

wendet, in sich – zumeist ohne sie zu wissen, ohne sie formulieren zu

können? Sie lautet etwa so: ›Ich komme zu Dir, Analytiker, weil Du –

ein Schatzkästchen für mich bist. Ich komme zu Dir, Analytiker, weil

ich in Dir etwas vermute, ein Wissen, vielleicht auch ein Vermögen, das

mir bei meinem Weg hilft, mein Stolpern/mein Leiden anzuerkennen,

meine Wahrheit zu suchen und zu erfinden, und, vielleicht, etwas Mehr-

Genießen (plus-de-jouir, Lacan) leben zu können.‹

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

107

Natürlich ist meine Frage an Sie eine rhetorische, denn ich werde Ihnen

einige Gedanken dazu vortragen, zu denen ich bei der Vertiefung in die-

se Frage gekommen bin. Aber nicht nur. Denn die Überlegung, was Sie

wohl auf mich, d.h. auf mein Thema heute abend ebenso wie auf die

Themen meiner Vorredner übertragen haben, also welche Frage, wel-

cher Wunsch Sie dazu gebracht haben mag, in diese Vorlesung zur Psy-

choanalyse zu kommen, hat mich bewegt. ›Was, oder vielleicht besser:

wovon möchte jemand wohl hören, der etwas über die Psychoanalyse

hören möchte‹, habe ich mich gefragt, und ich vermute, daß dieses Inter-

esse an der Psychoanalyse, also am Unbewußten, zugleich ein Interesse

an Ihrem eigenen Unbewußten ist. ›Was hat es auf sich mit diesem Un-

bewußten, mit meinem Unbewußten, mit meinem unbewußten Begeh-

ren‹, so etwa könnte Ihre Frage lauten. Und dann ist dieses Interesse

nicht so fern von demjenigen, das den einen oder anderen zum Analyti-

ker gehen läßt. Sie sehen also, mein Vortrag heute abend ist eine Ant-

wort auf Ihre Frage, die Sie allerdings gar nicht gestellt haben. Und da-

mit sind wir mitten im Thema der Übertragung, die ebenfalls häufig eine

Antwort des Subjekts auf eine Frage darstellt, die erst im Laufe der

Analyse herausgearbeitet werden kann.

Die Hoffnung, die sich an den Analytiker richtet, die zugleich das ist,

was dem Analytiker unterstellt wird, wäre also: ›Kannst Du mir sagen,

Analytiker, wer ich bin?‹ Manchmal hat die Frage eine etwas andere

Betonung: ›Kannst Du mir sagen, Analytiker, warum ich leiden muß?‹

Und vielleicht noch: ›Kannst Du mir sagen, Analytiker, was mein Be-

gehren ist und wie ich es in meinem Leben (meinem Leben als Sprach-

wesen und damit als einem Mangelwesen), wie ich es in meinem Leben

mehr-genießen kann?‹ Dies sind, wie ich meine, die Grundformen der

Frage, die jemanden in eine Psychoanalyse bringen. Und ich möchte

diese Fragen stark machen gegenüber einer Tendenz, die die Psycho-

analyse nur noch als analytische Therapie ansehen möchte (so anerken-

nenswert das in anderer Hinsicht auch sein mag), in der die Psychoana-

lyse also nur noch der Krankenversorgung im Rahmen der Bereitstel-

lung von Richtlinienbehandlungen dient. Wohlgemerkt, es muß keinen

grundsätzlichen Widerspruch zwischen beiden Möglichkeiten geben,

Freud sah sogar die allgemeine Anerkennung und Bereitstellung der

Psychoanalyse als einer von der Allgemeinheit finanzierten Behand-

lungsmethode als eine gewisse Utopie an, aber er war sich der damit

verbundenen Gefahren bewußt, nennen möchte ich nur die wiederum

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

108

sehr aktuell gewordene Medizinalisierung der Psychoanalyse, die Freud

schon damals als größte Gefahr für sie betrachtete.

Die Fragen aber, die das Subjekt bewegen, die es möglicherweise zu

einer Analyse bewegen, sind in erster Linie und in vollem Sinne Fragen,

die das Rätsel der eigenen Existenz und das Begehren betreffen. Es sind

Fragen, mit denen wir alle uns herumzuschlagen haben, weil es Fragen

sind, die unsere Existenz als Sprachwesen, parl’-être3, sagt Lacan, uns

auferlegt. Indem wir zu Sprachwesen geworden sind und jedes Mal wie-

der, wenn wir Sprechwesen sind, uns also in die Sprache, ins Sprechen

hineinbegeben, reißt die Sprache in uns einen Mangel, einen Mangel an

Sein auf4, der ein grundlegender, nicht zu stillender und nicht still-

zustellender Mangel ist, der das menschliche Subjekt konstituiert. Dieser

Mangel ist cause de la désir5, Ursache des Begehrens, er nimmt das

Subjekt in eine unabschließbare Bewegung von einem Objekt zum

nächsten hinein, um dieses Begehren zu erfüllen – was nicht mit einer

Befriedigung gleichzusetzen ist – oder, zumindest und vielleicht sogar

mehr noch, um ihm Antwort zu geben.

Gewiß, die Antworten auf das Begehren und den ihm zugrundeliegenden

Mangel fallen in unterschiedlicher Weise neurotisch, auch psychotisch

oder autistisch oder noch anders aus und sind mit je unterschiedlichem

Genießen, aber auch mit Leid verknüpft – und dort ist dann möglicher-

weise der Ort, an dem ein Subjekt sich an einen Analytiker wendet –,

sofern es dem Analytiker oder der Psychoanalyse als solcher seinen

Wunsch zuträgt, anträgt, überträgt. Der Analytiker wiederum darf an

diesem »Treffpunkt«6 nicht fehlen oder taub sein, d.h. dieser Frage des

Subjekts gegenüber haben wir als Analytiker vor allem anderen Verant-

wortung.

Dem, was uns vom Unbewußten des anderen her angetragen wird, haben

wir analytisch zu begegnen, das bedeutet, daß wir darauf mit unserem

Begehren zu antworten haben: der existentiellen Frage des Subjekts

nach seinem Begehren, die es in die Analyse hineinträgt, geben wir Re-

sonanz mit unserer Antwort, die im aufmerksamen Hören und in dem

Begehren zu analysieren besteht. Griechisch analysis bedeutet: Auflö-

sung, auch: Befreiung, Erlösung; im Blick auf die Psychoanalyse also

auch: sich von etwas lösen können.

Wie nun wird die analytische Situation eingeleitet? Es gibt, das ist be-

kannt, ein bestimmtes Setting. Der Analysant/die Analysantin liegt auf

einer Couch, der Analytiker sitzt hinter dieser, der Blickkontakt ist un-

terbunden, denn die Aufmerksamkeit ist auf das Hören, das Sprechen

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

109

und das Gesprochene gerichtet. ›Sagen Sie alles, was Ihnen durch den

Sinn geht‹, lautet die Grundregel für das Subjekt, das auf der Couch

Platz genommen hat (Peter Müller hat sie Ihnen in seinem Vortrag ein-

geführt und den Schub, den das ›alles‹ auslöst, kommentiert7). Ich werde

in meinem Vortrag den Akzent auf das ›Sagen Sie‹ legen, um zu beto-

nen, daß es in der Analyse um eine Sprechbeziehung geht, um ein Band

zwischen Analysant und Analytiker, das sich durch das Sprechen knüpft

und durch es Bestand erhält – das Sprechen, das unauflöslich mit dem

Schweigen verbunden ist. Ich nenne damit auch die Sprache als das

dritte Element der analytischen Situation, sie strukturiert die Beziehung.

Die Übertragung ist dieses Sprechen, spitzt Lacan zu. Sie ist aber ebenso

auch das, wodurch der Rand des Unsagbaren berührt wird. Sie spielt

sich im Sprechen eines Analysanten zu einem Analytiker ab, insofern er

ihm ein unbewußtes Wissen unterstellt, ein Wissen vom Unbewußten,

das, Sie haben es nun schon mehrfach in dieser Vorlesungsreihe gehört,

immer ein sexuelles ist, das mit dem Eros, dem Begehren des Subjekts

zu tun hat. Lacan schreibt: »Sowie man annimmt, der Analytiker wisse,

nimmt man auch an, er nehme teil an der Begegnung mit dem unbe-

wußten Begehren«.8 Als dieses Subjekt, dem Wissen unterstellt wird,

ermöglicht er ein Sprechen desjenigen, der in die Analyse kommt,

Sprechen, das von einem unbewußten Begehren getragen ist. In diesem

Sprechen wird als Übertragung das aufgefaßt, was sich vom Unbewuß-

ten hören läßt.

Die Übertragung ist ein zentrales Konzept der Psychoanalyse, verschie-

dene psychoanalytische Schulen haben jedoch divergierende Konzeptio-

nen der Übertragung ausgearbeitet. Die Übertragung ist keineswegs nur

ein theoretisches Konzept, sondern hat unmittelbarste Auswirkungen auf

die Handhabung der Praxis der Analyse, sie wendet beide, Theorie und

Praxis, einander zu wie ein Scharnier. Die unterschiedlichen Übertra-

gungstheorien haben daher unterschiedliche Gestaltungsweisen der

analytischen Praxis und der analytischen Beziehung zur Folge.

In Lacans Übertragungsbegriff ist der Bezug zum Unbewußten des

Analysanten wesentlich, nicht so sehr der zur Person des Analytikers. Er

nimmt damit Freuds Übertragungsbegriff, wie er ihn in der Traumdeu-

tung ausgearbeitet hat, auf und arbeitet ihn weiter aus. Wie kann uns et-

was Unbewußtes überhaupt bewußt werden, da doch die unbewußte

Vorstellung grundsätzlich nicht bewußtseinsfähig ist, fragt Freud dort,

und antwortet: die unbewußte Vorstellung »[vermag] dort [im Vorbe-

wußten, Verf.] nur eine Wirkung zu äußern [...], indem sie sich mit einer

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

110

harmlosen, dem Vorbewußtsein bereits angehörigen Vorstellung in Ver-

bindung setzt, auf sie ihre Intensität überträgt und sich durch sie decken

läßt. Es ist dies die Tatsache der Über t ragu ng  [...]«.9 Die unbewußte

Vorstellung kann durch die Assoziation mit einer bewußtseinsfähigen,

sie deckenden, zum Bewußtsein passieren und so eine Wirkung äußern.

(Veranschaulichen läßt sich diese Übertragungsbewegung leicht am Bei-

spiel der Spinnenphobie: Möglicherweise kennen Sie jemanden, der sich

vor Spinnen schrecklich fürchtet, oder haben es gar am eigenen Leib er-

fahren. Dem Bewußtsein allerdings ist keinerlei Grund erkennbar, wa-

rum jemand vor diesem harmlosen kleinen Tierchen Furcht haben sollte,

allein die Frage, was durch die Spinne gedeckt wird, welche unbewußten

Vorstellungen sich ihr assoziiert haben, kann die Furcht erhellen und

auflösen.)

Die Grundform der Übertragung läßt sich gemäß Freud in einer zweifa-

chen Bewegung beschreiben, sie besteht zum einen in der Aktualisie-

rung von etwas Unbewußtem (Vergangenem), indem es sich mit einer

bewußtseinsfähigen Vorstellung alliiert, assoziiert; zum anderen ge-

schieht eine Verschiebung auf die Person des Analytikers, indem sich

die Rede des Analysanten an diesen wendet. Wohlgemerkt: es geht bei

Freud und auch bei Lacan um eine Verschiebung auf den Analytiker, der

Übertragungsbegriff aber macht nicht seine Person selbst zum Inhalt.

Andere Übertragungskonzeptionen rücken die Person des Analytikers

ausdrücklich in den Mittelpunkt; seine Wahrnehmungen und Gefühle

werden als Reaktionen auf die Übertragung verstanden, diese soge-

nannte ›Gegenübertragung‹ gilt als Erkenntnisinstrument und Diagnosti-

kum für die unbewußte Psychodynamik. Lacans sehr fruchtbare, kriti-

sche Auseinandersetzung mit bestehenden Übertragungskonzeptionen

führte ihn u.a. dazu, einen Schnitt vorzunehmen, der etwa die Register

des Symbolischen, des Realen und des Imaginären voneinander zu un-

terscheiden erlaubt; oder anders, wie der Dichter »schied er zwischen

der Struktur und dem Gefühl. Der Dichter nannte die Struktur ›Poesie‹

und das Gefühl nannte er ›Liebe‹«.10

Das, was übertragen wird, ist nicht das Unbewußte selbst, sondern es

macht Wirkungen, vornehmlich in der Rede des Analysanten, manchmal

auch in seinem Verhalten. In der Analyse haben wir es mit diesen Ef-

fekten des Unbewußten zu tun, und um Ihnen eine Vorstellung von der

angesprochenen Intensität zu geben, die bei der Übertragung unbewuß-

ter Vorstellungen oder Wünsche mitverschoben wird, d.h. von der

Quantität der psychischen Libido sowie der energetischen Betrach-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

111

tungsweise psychischer Vorgänge, zitiere ich Ihnen die bei Freud sich

anschließende Stelle:

»Diese unbewußten Wünsche betrachte ich [...] als immer rege, jederzeit bereit, sich

Ausdruck zu verschaffen, wenn sich ihnen Gelegenheit bietet, sich mit einer Regung

aus dem Bewußten zu alliieren, ihre große Intensität auf deren geringe zu übertragen.

Sie teilen diesen Charakter der Unzerstörbarkeit mit allen anderen wirklich unbewuß-

ten, d.h. dem System Ubw angehörigen seelischen Akten. Diese sind ein für allemal

gebahnte Wege, die nie veröden und den Erregungsvorgang immer wieder zur Abfuhr

leiten, so oft die unbewußte Erregung sie wiederbesetzt.«11

Ich komme zurück zur analytischen Situation: Ebenso wie um die

Sprechbeziehung zwischen Analysant und Analytiker geht es in der

analytischen Situation um die Beziehung zum Sprechen überhaupt, zum

eigenen Sprechen, das in der Analyse aufgrund der ihr eigenen Regeln

sowie der Arbeit des Analytikers auf eine andere Weise aufgenommen

und zu Gehör gebracht wird als in der ›normalen Unterhaltung‹. Dies

geschieht, indem das Gesagte vom Analytiker durch die Arbeit des Hö-

rens und des Entzifferns des unbewußten Textes dem-/derjenigen,

der/die auf der Couch liegt, als etwas anderes zurückerstattet wird. Dar-

in, daß wir das Gesprochene ein wenig anders hören, eine kleine Ver-

schiebung vornehmen – oder vielleicht zurücknehmen, und damit einen

anderen Sinneffekt oder auch, dem Witz, dem Traum vergleichbar, einen

Un-Sinn-Effekt hervorbringen, etwas vom Anderen des Subjekts, von

seinem Unbewußten hören lassen, liegt die Möglichkeit, etwas aufzulö-

sen, zu öffnen, etwas Neues auch in dem, was wiederholt wird, zu hören.

Was nun will die Analyse erreichen, was sind ihre Ziele? Es geht ihr um

die Erinnerung von Verdrängtem, um das, was bisher nicht erinnert wer-

den konnte, weil es zu schmerzhaft oder zu unangenehm oder zu obszön

usw. war. Es geht der Analyse aber noch um einen weitergehenden

Schritt, der vielleicht weniger bekannt ist, nämlich um das, was Lacan

die reconnaissance12, Anerkennung, genannt hat, durch die sowohl die

Produktion wie auch der Wunsch nach solchen unbewußten Phantasien

bei sich selbst angenommen und anerkannt werden kann. Das bedeutet

dann auch, daß solche Phantasien nicht weiterhin abgewehrt werden

müssen, also etwa projektiv vermeintlich beim anderen entdeckt oder

somatisiert werden müssen etc., sondern als eigene betrachtet und eben

anerkannt werden können. Die Anerkennung ist sogar der schwierigere

Teil der analytischen Arbeit; in dem Text Erinnern, Wiederholen und

Durcharbeiten beschreibt Freud einen ähnlichen Zusammenhang, er

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

112

nennt ihn »durcharbeiten«: »Es ist aber jenes Stück der Arbeit, welches

die größte verändernde Einwirkung auf den Patienten hat und das die

analytische Behandlung von jeder Suggestionsbeeinflussung unterschei-

det«13 – also etwa der Hypnose.

Die ›Abstinenz‹ und die ›gleichschwebende Aufmerksamkeit‹ bestim-

men die Haltung des Analytikers, das ist das règlement zwischen beiden

an der Analyse Beteiligten. Ich lese bei Freud:

»Das kranke Ich verspricht uns volle Aufrichtigkeit, d.h. die volle Verfügung über allen

Stoff, den ihm seine Selbstwahrnehmung liefert, wir sichern strengste Diskretion zu

und stellen unsere Erfahrung in der Deutung des vom Unbewussten beeinflussten Ma-

terials in seinen Dienst. Unser Wissen soll sein Unwissen gutmachen, soll seinem Ich

die Herrschaft über verlorene Bezirke des Seelenlebens wiedergeben. In diesem Ver-

trag besteht die analytische Situation.«14

Interessanterweise spricht Freud hier von einem (mündlichen) Vertrag,

der Form nach also dem juristischen Bereich zugehörig, den die beiden

Subjekte miteinander schließen, mit dem sie sich selbst und auch wech-

selseitig an Verpflichtungen und einzuhaltende Regeln binden. Seinem

Inhalt nach ist dieser Vertrag dem Bereich des Rechts allerdings voll-

kommen fremd. In der analytischen Situation aber stellt sich, trotz der

miteinander getroffenen Übereinkunft und entgegen dem ausgesproche-

nen Wunsch des Subjekts, seine Analyse zu unternehmen, etwas ein,

was diesen Vertrag stört, wodurch er gebrochen wird. Dieser Vertrags-

bruch stellt sich regelmäßig ein, er fehlt in keiner Analyse; wovon ich

spreche, ist der Widerstand gegen die Psychoanalyse. Er gehört offenbar

zu ihrer eigenen Struktur. Der Widerstand macht sich ganz wesentlich

an der Schwierigkeit, die Grundregel einzuhalten, bemerkbar, das heißt,

als Störung, als Unterlaufen des frei assoziierenden Sprechens; die Ein-

fälle stocken oder Assoziationen stellen sich zwar ein, werden aber ab-

gewiesen, Phantasien und Gedanken werden aus mancherlei Gründen

und Rücksichtnahmen verschwiegen. Freud erklärt die Grundregel sei-

nen Patienten folgendermaßen:

»Ihre Erzählung soll sich doch in einem Punkte von einer gewöhnlichen Konversation

unterscheiden. Während Sie sonst mit Recht versuchen, in Ihrer Darstellung den Faden

des Zusammenhanges festzuhalten und alle störenden Einfälle und Nebengedanken

abweisen, um nicht, wie man sagt, aus dem Hundertsten ins Tausendste zu kommen,

sollen Sie hier anders vorgehen. Sie werden beobachten, daß Ihnen während Ihrer

Erzählung verschiedene Gedanken kommen, welche Sie mit gewissen kritischen Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

113

wendungen zurückweisen möchten. Sie werden versucht sein, sich zu sagen: Dies oder

jenes gehört nicht hierher, oder es ist ganz unwichtig, oder es ist unsinnig, man

braucht es darum nicht zu sagen. Geben Sie dieser Kritik niemals nach und sagen Sie

es trotzdem, ja gerade darum, weil Sie eine Abneigung dagegen verspüren.«15

Angesprochen ist hier die Selbstkritik, genauer: die (unbewußte) psychi-

sche Zensur, die sich regelmäßig einschaltet, wenn wir uns bemühen,

diese Grundregel wahr zu machen, und zwar um sie zu unterlaufen. Im

Text Freuds folgt eine schöne, berühmte, auch wissenschaftstheoretisch

interessante Stelle, auf die ich nicht näher eingehen kann, die ich Ihnen

aber nicht vorenthalten möchte: »Sagen Sie also alles, was Ihnen durch

den Sinn geht. Benehmen Sie sich so, wie zum Beispiel ein Reisender,

der am Fensterplatz des Eisenbahnwagens sitzt und dem im Inneren

Untergebrachten beschreibt, wie sich vor seinen Blicken die Aussicht

verändert«.16

Was aber unterscheidet den Analytiker etwa vom weltlichen Beichtva-

ter, fragt Freud weiter, der doch auch aufmerksam zuhört und dem

Beichtenden Erleichterung bringen möchte. Der Unterschied ist groß,

denn – und hier wird es spannend – nun gibt Freud eine nähere Bestim-

mung dessen, was er unter Aufrichtigkeit in der psychoanalytischen Si-

tuation versteht: »wir wollen von ihm nicht nur hören, was er weiß und

vor anderen verbirgt, sondern er soll uns auch erzählen, was er nicht

weiß«17.

Um ein Paradox wie dieses – daß, wer eine Analyse machen will, er-

zählen soll, was er nicht weiß – wird es noch mehrmals gehen, und zwar

nicht nur aus Spaß an der witzigen Logik des Paradoxes, sondern auch

notwendigerweise, denn die Logik des Unbewußten kann am ehesten

mittels eines Paradoxes, eines Witzes, einer Andeutung oder einer poeti-

schen Formulierung zur Sprache kommen. Mittels der analytischen

Grundregel kommen also Analysant und Analytiker zu dem, was – beide

– nicht wissen:

»Er soll uns nicht nur mitteilen, was er absichtlich und gern sagt, was ihm wie in der

Beichte Erleichterung bringt, sondern auch alles andere, was ihm in den Sinn kommt,

auch wenn es ihm unangenehm zu sagen ist, auch wenn es ihm unwichtig oder sogar

unsinnig erscheint. Gelingt es ihm, nach dieser Anweisung seine Selbstkritik auszu-

schalten, so liefert er uns eine Fülle von Material, Gedanken, Einfällen, Erinnerungen,

die bereits unter dem Einfluß des Unbewußten stehen.«18     

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

114

Die ›freie Assoziation‹ zeigt dann, daß wir eben nicht frei sind in unse-

rem Sprechen, sondern daß es unbewußt determiniert ist. In den hörbar

werdenden Assoziationen überträgt das Subjekt im Sprechen seine un-

bewußten Signifikanten, seine unbewußten Strukturierungen, und das

bedeutet sich selbst. Die ›Assoziation‹ führt mithin direkt zum Subjekt-

begriff Lacans.

Wiederholt diskutiert Freud die verschiedenen Schwierigkeiten bei der

Einhaltung der Grundregel, insbesondere »unter der Herrschaft der

Widerstände versagt der Gehorsam gegen sie, und für jeden kommt ir-

gend einmal die Zeit, sich über sie hinauszusetzen. Man muß sich aus

seiner Selbstanalyse daran erinnern«, so Freud, »wie unwiderstehlich die

Versuchung auftritt, jenen kritischen Vorwänden zur Abweisung von

Einfällen nachzugeben. Von der geringen Wirksamkeit solcher Verträge,

wie man sie durch die Aufstellung der psychoanalytischen Grundregel

mit dem Patienten schließt, kann man sich regelmäßig überzeugen, wenn

sich zum erstenmal etwas Intimes über dritte Personen zur Mitteilung

einstellt«.19 Freud bezieht sich hier auf einen hohen Regierungsbeamten,

der zu ihm kam, um eine Analyse zu machen. Er gab aber immer wieder

Diskretion und die Wahrung von Dienstgeheimnissen als Grund an, um

bestimmte Einfälle nicht auszusprechen, – die Analyse ist unter solchen

Umständen nicht möglich. »Der Patient weiß, daß er alles sagen soll,

aber er macht aus der Diskretion gegen andere eine neue Abhaltung« –

er möchte seine Einfälle nicht sagen, oder es will ihm nichts einfallen –,

dies ist eine Form des Widerstandes also, und Freud ist in diesem Punkt

streng: »Was immer die Fortsetzung der Arbeit stört, ist ein Wider-

stand«.20 Anders gesagt, alles kann zum Widerstand verwendet werden,

auch oder sogar gerade Verhaltensweisen, die wir gemeinhin als anstän-

dig oder rücksichtsvoll anderen gegenüber empfinden. Freuds Strenge

steht hier, ganz wie er versprochen hat, ›im Dienste‹ des Unbewußten

des Analysanten, die Analyse soll ihm verlorene Bezirke des Seelenle-

bens wiedergeben: »Die psychoanalytische Behandlung muß sich über

alle Rücksichten hinaussetzen, weil die Neurose und ihre Widerstände

rücksichtslos sind«.21 Hinzufügen möchte ich, daß es, wenn ich von der

Strenge der Psychoanalyse spreche, nicht um das Bild einer strengen

Person geht, sondern um eine Notwendigkeit, die sich aus der Sache er-

gibt, der ›Chose‹, die Lacan an den Grund der Ethik gestellt hat.

Was ist das Rücksichtslose der Neurose und ihrer Widerstände, das sie

gegen die Einhaltung der Grundregel, gegen ein »frei assoziierendes«

oder »volles Sprechen«22, wie Lacan es ausdrückt, richtet? Und sollte

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

115

man diesen Widerständen nicht doch einen Platz einräumen? »Es ist sehr

merkwürdig«, fährt Freud fort, »daß die ganze Aufgabe unlösbar wird,

sowie man die Reserve an einer einzigen Stelle gestattet hat. Aber man

bedenke, wenn bei uns ein Asylrecht, zum Beispiel für einen einzigen

Platz in der Stadt, bestände, wie lange es brauchen würde, bis alles Ge-

sindel der Stadt auf diesem einen Platz zusammenträfe«.23 Von welchem

Gesindel ist hier die Rede, dem, unerbittlich, nicht ein einziger Platz und

keinerlei Asylrecht zugestanden wird? In meiner Lesweise wird hier in

zweierlei Hinsicht von Gesindel gesprochen; zum einen drückt diese

Metapher selbstverständlich nicht eine politische Meinung Freuds aus,

sondern sie zeigt – die Umgehensweise des Analysanten mit sich selbst,

sie zeigt das Rücksichtslose der Neurose, d.h. sie spricht davon, wie die

psychische Zensur bestimmte Einfälle und Zusammenhänge durch ihre

kritische Bewertung zu Gesindel werden läßt. Gesindel-Wünsche, auch

Geschwindel-Gedanken also, mit denen er oder sie am liebsten nichts zu

tun haben möchte, um nicht unversehens selbst in die Nähe solchen Ge-

sindels zu rücken. Zum anderen zeigt Freud, wie der psychische Apparat

in solchem Fall verfährt: Er bewertet den entsprechenden Einfall, als

verbrecherisch etwa, als sexuell-obszön, er zensiert oder bestraft ihn,

weist ihn vom Zugang zum Bewußtsein ab, er unterdrückt, isoliert oder

verdrängt ihn. Im Blick auf das Wissen, von dem eben die Rede war, das

gesagt werden soll, obwohl es nicht gewußt wird, zeigt sich so, daß es

ein Wissen ist, von dem man nicht wissen will. Von dem man sich so-

gar, wie Lacan formuliert, mit Abscheu abwendet.

Wer wird mit dieser Frage, worin die Rücksichtslosigkeit der Neurose

bestehe und ob ihren Widerständen nicht doch ein Platz eingeräumt

werden solle, besonders angesprochen? Gewiß, es ist der Analysant/die

Analysantin, davon haben Sie eben gehört. Es ist aber mindestens so

auch der Analytiker, insofern er signalisiert, daß »Reserve gestattet ist«.

Aus diesem Grund liegt die Betonung der Grundregel auf dem »alles«:

Der Rücksichtslosigkeit der Neurose hat der Analytiker seine Strenge

entgegenzusetzen. Worin besteht die Strenge des Analytikers? Dem Ge-

sindel auch bei sich selbst kein Asyl, keine Reserve, einzuräumen. Das

heißt, Freud spricht an dieser Stelle die Ethik des Analytikers an, dessen

Begehren in der psychoanalytischen Praxis geradezu auf dieses Gesindel

gerichtet ist, von diesem möchte er hören.

Das psychische Gesindel zu isolieren, es von anderen psychischen Bil-

dungen fernzuhalten, etwa durch Pausen und Unterbrechungen der Rede

aus seinem Zusammenhang zu reißen, ist das Eigentümliche und Rück-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

116

sichtslose der Zwangsneurose. Unsere ›normale‹, konzentrierte Denktä-

tigkeit tut allerdings genau dies. Ich zitiere dazu eine längere Passage

aus Freuds Aufsatz Hemmung, Symptom und Angst:

»Was so auseinandergehalten wird, ist gerade das, was assoziativ zusammengehört,

die [...] Isolierung soll eine Garantie für die Unterbrechung des Zusammenhanges im

Denken geben. Einen Vorwand für dies Verfahren der Neurose gibt der normale Vor-

gang der Konzentration. Was uns bedeutsam als Eindruck, als Aufgabe erscheint, soll

nicht durch die gleichzeitigen Ansprüche anderer Denkverrichtungen oder Tätigkeiten

gestört werden. Aber schon im Normalen wird die Konzentration dazu verwendet,

nicht nur das Gleichgültige, nicht Dazugehörige, sondern vor allem das unpassende

Gegensätzliche fernzuhalten. Als das Störendste wird empfunden, was ursprünglich

zusammengehört hat und durch den Fortschritt der Entwicklung auseinandergerissen

wurde, z.B. die Äußerungen der Ambivalenz des Vaterkomplexes [ich werde gleich

darauf zurückkommen, Verf.] [...] oder die Regungen der Exkretionsorgane in den Lie-

besregungen. So hat das Ich normalerweise eine große Isolierungsarbeit bei der Len-

kung des Gedankenablaufes zu leisten, und wir wissen, in der Ausübung der analyti-

schen Technik müssen wir das Ich dazu erziehen, auf diese sonst durchaus gerechtfer-

tigte Funktion zeitweilig zu verzichten. [...] Indem es aber Assoziationen, Verbindung in

Gedanken, zu verhindern sucht, befolgt es eines der ältesten und fundamentalsten

Gebote der Zwangsneurose, das Tabu der Berührung. Wenn man sich die Frage vor-

legt, warum die Vermeidung von Berührung, Kontakt, Ansteckung in der Neurose eine

so große Rolle spielt und zum Inhalt so komplizierter Systeme gemacht wird, so findet

man die Antwort, daß die Berührung, der körperliche Kontakt, das nächste Ziel sowohl

der aggressiven wie der zärtlichen Objektbesetzung ist. Der Eros will die Berührung,

denn er strebt nach Vereinigung, Aufhebung der Raumgrenzen zwischen Ich und ge-

liebtem Objekt. Aber auch die Destruktion, die vor der Erfindung der Fernwaffe nur aus

der Nähe erfolgen konnte, muß die körperliche Berührung, das Handanlegen voraus-

setzen. Eine Frau berühren ist im Sprachgebrauch ein Euphemismus für ihre Benützung

als Sexualobjekt geworden. Das Glied nicht berühren ist der Wortlaut des Verbotes der

autoerotischen Befriedigung. Da die Zwangsneurose zu Anfang die erotische Berüh-

rung, dann nach der Regression die als Aggression maskierte Berührung verfolgte, ist

nichts anderes für sie in so hohem Grade verpönt worden, nichts so geeignet, zum

Mittelpunkt eines Verbotssystems zu werden. Die Isolierung ist aber Aufhebung der

Kontaktmöglichkeit, Mittel, ein Ding jeder Berührung zu entziehen [...].«24

Auch die Worte können zu solchen Dingen werden, die nicht mehr be-

rührt, nicht in den Mund genommen werden dürfen, damit, schließlich,

das Subjekt selbst nicht mehr berührt wird – von dem, was in ihm ist,

was es bedrängt und was in ihm drängt.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

117

Was geschieht dann, wenn etwas nicht ausgesprochen werden kann, aus

Scham oder weil es Schuldgefühle verursacht, oder weil es unbewußt

ist? Wo bleibt das? Es drängt sich – denn das Unbewußte hat die Ten-

denz, sich zu reproduzieren – in anderer Form an die psychische Ober-

fläche. Es äußert sich dann beispielsweise im Handeln des Subjekts, in

seinem Benehmen dem Analytiker gegenüber.

Freud hat dieses Verhalten mühsam lesen lernen müssen. Wie bedeu-

tungsvoll die Übertragung die Beziehung zwischen Analysant und Ana-

lytiker prägt, hat Freud erfahren, als eine Analysantin von ihm, der er

den Namen Dora25 gab, die Analyse plötzlich abbrach. Dieses Abbre-

chen geschah an einer signifikanten Stelle der Analyse, und es geschah,

weil Freud etwas sehr Wesentliches, was Dora ihm unbewußt übermit-

teln wollte, nicht gehört hat, vielleicht nicht wahrhaben wollte, nämlich

Doras homosexuelle Neigung und das Gewicht, das ihre Bindung an ihre

Mutter für sie besaß. Freud hatte demgegenüber einen Widerstand, der

ihn in dieser Hinsicht ›taub‹ sein ließ, und Dora hatte kein anderes Mit-

tel, zu bedeuten, daß sie in ihrem besonderen Begehren ›ungehört‹

geblieben war, als Freud ›sitzenzulassen‹ und sich um ihre Analyse zu

bringen. Bemerkenswert an Freud aber und analytisch ist, daß er dieses

Scheitern ernstgenommen, es nicht einfach Doras ›Psychopathologie‹

zugeschrieben hat, sondern seinen ›verstopften Ohren‹, seinem eigenen

Unvermögen, einen Teil ihres unbewußten Begehrens anzuerkennen. Ihr

Abbrechen der analytischen Kur hat er nachträglich als eine ›Botschaft‹

aufgenommen, ein ›Sagen‹ in Form eines Handelns, und dies als Über-

tragung ausgearbeitet. Vielleicht ist es so, daß überhaupt erst da, wo ei-

ne/r sich irritieren lassen kann, etwas – anderes – auftauchen, entstehen,

im ›Zwischen‹ gehört werden kann, was einer Frage, einem Fragen ähn-

lich ist, – zumindest kann dort, wo Gewißheit herrscht und keine Frage,

nichts gehört werden. Die beiden Elemente der Aktualisierung und der

Verschiebung auf die Person des Analytikers finden Sie hier wieder.

Eine grundlegende Erkenntnis der Psychoanalyse besteht in der Auffas-

sung, daß das Handeln (etwa Doras) etwas zu bedeuten hat, daß es für

etwas steht, was – noch – nicht gesagt, was anders nicht symbolisiert

werden kann, das aber selbst symbolisch verfaßt ist. Aus diesem Grunde

kann es auch gedeutet werden. Eine solcherart verschlüsselte, im Ver-

halten ausgedrückte unbewußte Botschaft nennen wir im Zusammen-

hang einer Analyse ›Agieren‹. Ich möchte dieses ›Agieren‹ in der Über-

tragung an einer der großen Fallgeschichten Freuds, dem sogenannten

Rattenmann26 deutlich machen: Es handelt sich um einen Analysanten

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

118

mit starken Zwangsvorstellungen, die sehr quälend für ihn sind, ihn zu-

dem von wichtigen Entscheidungen – wen er heiraten soll – und von

seiner Berufstätigkeit abhalten. Sein Vater ist früh gestorben, er hat ihn

einzig in liebevoller Erinnerung. Nun taucht in der Analyse eine Kind-

heitsszene auf, die nicht als solche erinnert wird, aber deren Erzählung

von der Mutter, aus früherer Zeit auch vom Vater. Freud sieht in dieser

Szene die Krankheitsveranlassung, denn sie ist für starke feindselige

Affekte und Einstellungen gegenüber dem Vater verantwortlich, die je-

doch verdrängt sind. Aus dieser verdrängten Ambivalenz leiten sich die

leidvollen Symptome des Patienten ab. Erzählt wird ihm, daß er, als er

noch sehr klein war, etwas »Arges«27 angestellt habe, wofür ihn der Va-

ter prügelte. Der kleine Kerl sei daraufhin selbst in schreckliche Wut

geraten und habe seinen Vater mit allen Worten, die ihm einfielen, be-

schimpft, »du Lampe, du Handtuch, du Teller«, weil er zu der Zeit noch

keine Schimpfworte gekannt habe. Der Vater hielt erschüttert über die-

sen elementaren Ausbruch im Schlagen inne. Der Patient meint, diese

Szene sei für beide ein bleibend wirksamer Eindruck gewesen, der Vater

habe ihn nie wieder geprügelt, er selbst aber führt seine Charakterverän-

derung darauf zurück, aus Angst vor der Größe seiner Wut sei er von da

an feige geworden.

Freud vermutet, daß dies Arge etwas Sexuelles im Zusammenhang mit

der Onanie des Kindes gewesen ist. Diesen Genuß hatte ihm der Vater

untersagt, ihn hart dafür bestraft und so einen unauslöschlichen Groll

gegen den Vater hinterlassen. In der Analyse gelingt es dem Rattenmann

nicht, die Bedeutung dieser Szene, d.h. die verdrängte Wut gegen den

Vater anzuerkennen; er erzählt die Szene, isoliert sie aber aus ihrem Zu-

sammenhang und von den entsprechenden Affekten, er kann diese nicht

erinnern, das Erzählte bewirkt daher nicht viel. Freud fährt fort:

»Er mußte sich also die Überzeugung, daß sein Verhältnis zum Vater wirklich jene un-

bewußte Ergänzung [die verdrängte Wut, Verf.] erforderte, erst auf dem schmerzhaften

Weg der Übertragung erwerben. Es kam bald dazu, daß er mich und die Meinigen in

Träumen, Tagesphantasien und Einfällen aufs gröblichste und unflätigste beschimpfte,

während er mir doch mit Absicht niemals etwas anderes als die größte Ehrerbietung

entgegenbrachte. Sein Benehmen während der Mitteilung dieser Beschimpfungen war

das eines Verzweifelten. ›Wie kommen Herr Professor dazu, sich von einem schmieri-

gen, hergelaufenen Kerl wie ich so beschimpfen zu lassen? Sie müssen mich hinaus-

werfen; ich verdiene es nicht besser.‹ Bei diesen Reden pflegte er vom Diwan aufzu-

stehen und im Zimmer herumzulaufen, was er zuerst mit Feinfühligkeit motivierte; er

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

119

bringe es nicht über sich, so gräßliche Dinge zu sagen, während er behaglich daliege.

Er fand aber bald selbst die triftigere Erklärung, daß er sich meiner Nähe entziehe, aus

Angst, von mir geprügelt zu werden. Wenn er sitzen blieb, so benahm er sich wie ei-

ner, der sich in verzweifelter Angst vor maßlosen Züchtigungen schützen will [...]. Er

erinnerte, daß der Vater jähzornig gewesen war und in seiner Heftigkeit manchmal

nicht mehr wußte, wie weit er gehen durfte. In solcher Schule des Leidens gewann er

allmählich die ihm mangelnde Überzeugung [...]; dann war aber auch der Weg zur

Auflösung der Rattenvorstellung frei. Eine Fülle von bisher zurückgehaltenen tatsächli-

chen Mitteilungen wurde nun auf der Höhe der Kur zur Herstellung des Zusammen-

hanges verfügbar.«28

Der Zwangsneurotiker isoliert, dichtet ab, um nichts durchzulassen vom

Verdrängten. Das, was er in der analytischen Situation erinnert oder

phantasiert, reißt er aus dem Zusammenhang, der dem Erinnerten seine

Bedeutungen, sein Gewicht und die dazugehörenden Affekte zurückge-

ben könnte. Er agiert so aus Angst, Angst vor einem strafenden und

mißbilligenden Analytiker, auf den er die eigene Strenge und Ablehnung

projiziert hat. Der Widerstand gegen den Fortgang der Analyse zeigt

sich vor allem im Modus des Sprechens, in der Art und Weise, wie mit

bedeutsamen Zusammenhängen und den dazugehörigen Affekten umge-

gangen wird.

Der Analytiker ist für den Zwangsneurotiker häufig ein Objekt, dem er

mißtraut, dem er nicht glauben will, von dem er sich kritisiert oder auch

abgelehnt fühlt. Diese Einstellung wird gemeinhin als negative Übertra-

gung bezeichnet. Am Beispiel des Rattenmannes aber haben wir gese-

hen, daß es keine entscheidende Rolle spielt, ob die Übertragungstönung

negativ oder positiv ist, auch die vom Rattenmann in dem Analyseab-

schnitt als negativ erlebte Übertragung beinhaltet wertvolle, ja entschei-

dende Hinweise.

Das eindrucksvoll beschriebene Agieren in der Übertragung des Rat-

tenmannes, jene stumme Kommunikation macht deutlich, warum Freud

es als Wiederholung bezeichnet. Der Rattenmann sträubt sich innerlich

vehement dagegen, der Erinnerung an seinen Vater negative Aspekte

hinzuzufügen; wohl möchte er sich auch nicht an das, was er als Kind

»Arges« getrieben hat mit der damit verbundenen Beschämung, erin-

nern. Das, was in der Übertragung wiederholt wird, ist immer etwas,

was in der Kindheit unbefriedigt, traumatisch, ungelöst geblieben ist.

Die Erinnerung bezieht sich in der Psychoanalyse nie auf das ›Fakti-

sche‹, sondern auf das Phantasieleben, auf die psychische Realität.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

120

Für den Rattenmann hat es seit der Szene keine lösenden Worte für seine

Einstellung und Affekte gegen den Vater gegeben, sie blieben von da an

verdrängt. Er hat Angst vor seiner Wut entwickelt, die Zwangsvorstel-

lungen und Hemmungen bildeten sich als ihr Ausdruck. Die ins Unbe-

wußte verdrängten Repräsentationen seiner negativen Einstellungen und

Affekte drängen – der dem Unbewußten eigenen Dynamik zufolge – da-

nach, sich zu reproduzieren; in der Analyse ist die Darstellung des Ver-

drängten in entstellter Form möglich, durch die Assoziation bzw. Alli-

anz mit einer bewußtseinsfähigen Vorstellung. Das Subjekt überträgt

also mit Notwendigkeit, denn das Verdrängte als solches ist – zunächst –

nicht sagbar.

Ein weiteres Motiv der Übertragung ist, daß sie auch dem Widerstand –

dem Widerstand gegen das Erinnern und ins-Sprechen-bringen – Genü-

ge tut. Der Rattenmann schützt sich mit dem Übertragungseinfall, so

peinlich ihm die Beschimpfung seines Analytikers Freud auch ist, gegen

die noch schmerzhaftere Erkenntnis, daß diese Rede sich ›eigentlich‹ an

einen anderen, an seinen Vater als Instanz des Gesetzes und der Strafe,

richtet. Ich knüpfe nochmals an Erinnern, Wiederholen und Durchar-

beiten an:

»[...] der Analysierte e r i n n er e  überhaupt nichts von dem Vergessenen und Verdräng-

ten, sondern er ag i e r e  es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, sondern als Tat, er

w i e der h o l t  es, ohne natürlich zu wissen, daß er es wiederholt. [...] Solange er in

Behandlung verbleibt, wird er von diesem Zwange zur Wiederholung nicht mehr frei;

man versteht endlich, dies ist seine Art zu erinnern«. [Und, etwas weiter unten: ] »Wir

merken bald, die Übertragung ist selbst nur ein Stück Wiederholung und die Wieder-

holung ist die Übertragung der vergessenen Vergangenheit [...].«29

Welche Haltung nimmt die Psychoanalyse gegenüber diesem Agieren

als Wiederholung ein? Das, was der Analysant als Reales und Aktuelles

erlebt, etwa seine (positive oder negative) Einstellung zum Analytiker,

oder Impulse, die so stark sind, daß die Grundregel oder das Setting

gebrochen werden wie beim Rattenmann, versteht die Psychoanalyse –

seit Dora – nicht mehr als bloße Störung, sondern als eine stumme Mit-

teilung. Voraussetzung für dies Verständnis ist die Einsicht in die

sprachliche Struktur des Verhaltens.

›Ein Wort für ein anderes‹, das ist die einfachste und grundlegendste De-

finition der Metapher; so läßt sich auch eine Geste, ein Verhalten für,

anstelle von Worten übersetzend lesen. Analog der Struktur der Meta-

pher also ersetzt das Handeln – des Rattenmannes etwa – seine unbe-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

121

wußte Rede, bzw. die Erinnerungen, die er nicht wahrhaben will; es, das

Handeln, das Agieren ersetzt – und übersetzt – diesen unbewußten Text.

Die Ersetzung kann aber nicht geschehen, ohne daß Spuren dessen, was

ersetzt wird, weiterwirken. Ein Handeln in der Übertragung läßt sich da-

her lesen, da auch es sprachlich determiniert ist. Es geschieht anstelle

des Sagens, aber es selbst ist gleichfalls artikuliert. Ohne die linguisti-

schen Bedingungen der Struktur der Sprache gekannt zu haben, hat

Freud gleichwohl diese Übersetzungsarbeit leisten können: »Wir verste-

hen schließlich«, sagt Freud, »dies [das Agieren, Verf.] ist seine Form

der Erinnerung«. Die analytische Deutung gibt ihrerseits eine neuerliche

Übersetzung des Handelns, des Agierten, d.h. sie substituiert dem Han-

deln wiederum Worte oder Signifikanten. Das Agieren findet nicht nur

im Handeln, es findet ebenso in der Rede statt; ich nehme diesen Zu-

sammenhang weiter unten nochmals auf.

Dem, was das Subjekt für sein Gesindel hält, möchte die Analyse also

gewissermaßen volles ›Einbürgerungsrecht‹ zuerkennen, es soll seinen

Ort nicht in der Verschwiegenheit oder der Stummheit behalten, sondern

einen solchen in der Rede, im Zusammenhang des Sprechens bekommen

– ja, sie legt dem sprechenden Subjekt nahe, sich dem Tabu der Berüh-

rung zu widersetzen und sich dieses Gesindels anzunehmen, es anzu-

sprechen, bei sich aufzunehmen, schließlich seine Sprachen zu lernen:

den genauen Wortlaut der Zwangsideen, die Sprache des Darmes, den

Dialekt der Hysterie etc.

Insofern kann Freud sagen, die Übertragung sei der »Tummelplatz, auf

dem ihm [dem Wiederholungszwang, Verf.] gestattet wird, sich in fast

völliger Freiheit zu entfalten, und auferlegt ist, uns alles vorzuführen,

was sich an pathogenen Trieben im Seelenleben des Analysierten ver-

borgen hat«.30 Die Übertragung eröffnet ein »Zwischenreich«, zugleich

ist sie »ein Stück des realen Erlebens [...] und von der Natur eines Provi-

soriums«.31 Auf diesem Feld kann und wird die Wiederholung eine Deu-

tung erfahren, – und daß die Deutung eine ganz eigenständige, mit me-

tamorphotischer Kraft begabte Kategorie ist, die seit dem Mittelalter aus

dem europäischen Denken verdrängt war und erst durch Freud wieder

eingeführt worden ist, darauf weist Pierre Legendre mit Nachdruck

hin.32 Die Deutung des Analytikers hat verändernde Wirkung auf das,

was wiederholt wird; zunächst einmal, da es vom Analysanten symboli-

siert, und das bedeutet auch, metaphorisiert wird, dann, weil es einem

anderen mitgeteilt, d.h. sozialisiert wird. Im Sprechen wird etwas bisher

nicht Mitteilbares der Sprache – als dem Anderen – und dem konkreten

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

122

anderen – der/die ja zugleich Platzhalter des Anderen ist –, anvertraut, es

wird so der Möglichkeit der Verwandlung übergeben. Die Deutung

weist schließlich auf den unbewußten Wunsch und dessen Abkömmlin-

ge, die unbewußten Phantasien. Der Widerstand gegen die Psychoanaly-

se stellt also möglicherweise einen Widerstand gegen das eigene Andere

dar, mit dessen Vergegenwärtigung und vielleicht auch Realisierung ein

gewisses Anderswerden einhergeht.

›Répétition‹ ist der französische Ausdruck für ›Wiederholung‹. Lacan

fügt dem psychoanalytischen Nachdenken über die Wiederholung den

Ausdruck »hâler«33 hinzu, dessen Konnotationen auch zu ›schleppend,

ermüdend‹ oder ›eine Karte, ein Los ziehen‹, gehen. »Hâler«, das ist

holen, wieder-holen, heranholen, einholen (wie ein Fischernetz), das

setzt eine etwas andere Betonung, nämlich auf die Arbeit der Erinne-

rung, die das Erinnerte, Vergangene in einen aktuellen, also anderen

Kontext einläßt. Mit dieser Akzentuierung kann das Neue, das in jede

Wiederholung auch eingetragen ist, besonders wenn sie ins Sprechen

gebracht werden konnte, hervortreten. Die Wieder-holung, als Übertra-

gung, trägt somit bereits etwas in sich, das à-part ist von der Wiederho-

lung des Selben, sie gibt etwas zu hören, das etwas anderes möchte, oder

etwas anderes möchte als die Starre des Wiederholungszwanges. Diese

Akzentsetzung hält den Entwurf des Subjekts offen.

Ist ein Gegenstück zu der sogenannten ›negativen‹ Übertragung vor-

stellbar? Eine Übertragung also, die so beschaffen wäre, daß sie ermög-

licht oder sogar den Wunsch wachruft, dem Analytiker/der Analytikerin

»alles« zu sagen? Sie würde auf der Annahme beruhen, vom Analytiker

geliebt zu werden, ihn zu lieben, endlich jemanden gefunden zu haben,

dem man uneingeschränkt vertrauen, dem man »alles« sagen kann – bis

hin zu dem, was man sogar vor sich selbst verborgen hat, »die tiefsten

Geheimnisse«, wie Freud es ausdrückt, und auch dann noch liebenswert

zu sein und geliebt zu werden. Der Analytiker wird durch eine solche

Übertragung zu einer Person, die sogar noch den ›Mist‹, der ja auch pro-

duziert wird, durch seine Deutungen in Gold verwandeln kann, oder mit

dessen Zutun z.B. die Wunschphantasie, ein vollständiges Wesen mit

einer vollständigen Geschichte zu sein, wahrgemacht werden könnte,

indem die fehlenden Erinnerungsstücke der Kindheit wiedergefunden

und zusammengesetzt werden könnten, um so dem Mangel an Sein ab-

zuhelfen. Kein »alles« aber vermöchte dies, er bleibt, läßt dem Subjekt

sein Wünschen. Auch das »alles« ist in der Psychoanalyse nicht sub-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

123

stantiell zu verstehen, das heißt, es darf verschiedenes heißen, etwa: ›al-

les mögliche‹, Gesindel, Ges(t)ammel, Sammelsurium, irgendetwas ...

In der psychoanalytischen Praxis kommt die ›positive‹ Übertragung täg-

lich vor, d.h. die Beziehung ist getragen von Sympathie, Wertschätzung,

Vertrauen, von positiven Erwartungen an den Analytiker und die Analy-

se. Dies sind, darauf weist Freud immer wieder hin, abgemilderte For-

men der Sexualtriebe, sie haben sich durch »Abschwächung des Sexual-

zieles aus rein sexuellen Begehrungen entwickelt, so rein und unsinn

lich sie sich auch unserer bewußten Selbstwahrnehmung darstellen mö-

gen«.34 Diese Form der positiven Übertragung ist für das Ingangkommen

und die Fortsetzung der Analyse unabdingbar, sie bringt den Analysan-

ten überhaupt erst zum Analytiker, dem er ja ein Wissen unterstellt und

dem er vertraut. Ohne sie läuft nichts. Sie tritt aber auch weniger abge-

schwächt auf, zeigt sich dann als Verliebtheit in den Analytiker/

die Analytikerin. Und, so wunderbar, so ersehnt, einmalig und besonders

das Verliebtsein sonst ist, so regelmäßig, ja sogar ›unvermeidlich‹ tritt

sie in der psychoanalytischen Situation auf. Die Liebesübertragung ent-

steht strukturell, sie tritt notwendig auf, ist eine »mit Sicherheit eintref-

fende Tatsache«.35 Sie kommt allerdings auch überall anders als in der

Psychoanalyse vor, in der Psychiatrie, dem Krankenhaus, der Uni etc.,

nur wird sie dort nicht als solche erkannt und analysiert, und tritt daher

teilweise in den demütigendsten Formen der Hörigkeit und Abhängig-

keit, etwa der Patienten gegenüber dem Arzt, auf.

Lacan weist daraufhin, ich habe es bereits gesagt, daß die Übertragung

strukturell in dem Moment auftritt, in dem einem anderen Subjekt Wis-

sen unterstellt wird, und zwar ein Wissen, das mit dem Eros, mit dem

Begehren zu tun hat. Die Übertragung ist also Übertragung des Begeh-

rens des Analysanten, aber – und das unterschlägt Freud, so Lacan – in

der Begegnung mit dem Begehren des Analytikers.36 Die Übertragung

ist mithin die Frage, so läßt sich auch formulieren, nach dem Verhältnis

des Begehrens des Analysanten und dem des Analytikers, sie ist gerade-

zu dieses Verhältnis des Begehrens zum Begehren des anderen. Im

strukturellen Sinne gibt es mithin nur ein Subjekt der Übertragung.

Ebenso wenig wie die Übertragung nur in der psychoanalytischen Situa-

tion geschieht, ist sie auch keine Erfindung der Psychoanalyse. Lacan

zeigt im Seminar XI, das er 1964-65 gehalten hat, an Platons Symposion

(Sie wissen, daß in diesem Text Das Gastmahl zu einem üppigen Gelage

eingeladen wird, um Reden zu Ehren des Eros zu halten), in diesem Text

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

124

also, so Lacan, ist die Übertragung in »vollendeter und strengster

Form«37 artikuliert.

Einer der Redner, Alkibiades, hält eine Lob- und Liebesrede auf Sokra-

tes, und er verlangt in seiner Rede etwas von Sokrates, etwas, von dem

er nicht weiß, was es ist, er nennt es agalma38, griech.: Schmuckstück,

Prachtstück; zweite Bedeutung: Bildsäule, Götterbild. Dieses agalma

stellt für Alkibiades genau das dar, was kostbarer und begehrenswerter

ist als alle Güter, es stellt für ihn den höchsten Wert dar, es ist, psycho-

analytisch gesprochen, das unbewußte Objekt seines Begehrens.

Selbstverständlich werden wir diese Stelle hier nicht ausreichend lesen

und auslegen können, lediglich auf zwei, drei Aspekte, die die Psycho-

analyse betreffen, möchte ich Bezug nehmen.39 Ich setze bei der Rede

des Alkibiades ein, er spricht in Bildern von seiner Liebe zu Sokrates:

»Ich behaupte nämlich, er sei äußerst ähnlich jenen Silenen in den

Werkstätten der Bildhauer, welche die Künstler mit Pfeifen oder Flöten

vorstellen, in denen man aber, wenn man die eine Hälfte wegnimmt,

Bildsäulen von Göttern erblickt [...].«40 Als Subjekt, das sich seiner Ver-

einzelung bewußt ist, als ein einziges Subjekt von sich allein her, spricht

Alkibiades dann: »Ob aber jemand, wenn er ernsthaft war und sich auf-

tat, die Götterbilder gesehen hat, die er [Sokrates, Verf.] in sich trägt,

das weiß ich nicht. Ich habe sie aber einmal gesehen, und so göttlich und

golden und überaus schön und bewundernswürdig kamen sie mir vor,

daß ich glaubte, auf der Stelle alles tun zu müssen, was nur Sokrates

wünschte«.41 Diese Stelle formuliert die Liebesübertragung, aber auch

die – strukturelle – Bereitschaft des Subjekts zu Unterwerfung und Ge-

horsam. Sie gibt die psychische Dynamik an, an der etwa der Hypnoti-

seur, die Suggestion also, ansetzt; psychoanalytisch nennen wir diesen

psychischen Vorgang Idealisierung; sie beschreibt den psychischen

Vorgang, durch den der Hypnotiseur mit Autorität und Macht ausge-

stattet wird, während das Subjekt zu einer gewissen Hingabe und Gehor-

sam bereit ist. Sie gibt ebenso den Abzweig an, der besagt, daß unser

Begehren sich grundsätzlich nur über das Begehren des Anderen kon-

stituiert.

Was vergöttert Alkibiades da wohl in Sokrates? Was diese Vergötterung

bewirkt, ist augenfällig: sie macht aus Sokrates etwas anderes: einen Si-

lenen – ein Mischwesen, Menschen mit Pferdeohren, -schwanz und

-hufen, Begleiter des Dionysos, Gott des Rausches und der Ekstase. Die-

se Statuen wurden im antiken Griechenland von Künstlern gefertigt. Aus

Sokrates nun macht sie etwas Säulenhaftes, Starres, vielleicht auch

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

125

Phallisches, vor allem aber etwas Vieldeutiges, ein Rätsel. Zudem legt

dieser psychische Vorgang etwas in ihn hinein, eben die »bewunderns-

würdigsten, überaus schönen, goldenen Götterbilder«, und diese rufen

Alkibiades’ Liebe hervor, wie sie jene auch erst erschaffen hat.

Jedoch nicht allein dem Aussehen des Sokrates schreibt Alkibiades diese

bezaubernde Kraft zu, sondern sie geschieht kraft seiner Rede: »durch

bloße Worte« richte er dies aus42, ja, »seine Reden [seien] jenen aufzu-

schließenden Silenen äußerst ähnlich«43, auch »sie sind inwendig ganz

göttlich«.

Nicht unähnlich wird die Deutung des Analytikers hin und wieder auf-

genommen wie das Orakel von Delphi etwa oder auch wie ›goldene

Worte‹, die seinem Inneren entströmen. Die ›Vergoldung‹, die in der

Liebesübertragung geschieht, ist so etwas wie ein Täuschungsmanöver;

Lacan legt die sich überschneidenden Felder der Liebe und des Begeh-

rens auseinander: »Das Subjekt, das dem Begehren des Analytikers

unterworfen, assujettiert ist, will diesen über die Unterwerfung/ assujet-

tissement dadurch hinwegtäuschen, daß es sich von ihm lieben läßt, daß

es von sich aus ihm diesen Trug, der Liebe heißt, anbietet. Die Übertra-

gungswirkung besteht in diesem Effekt der Täuschung, der sich hier und

jetzt wiederholt.«44

»Ich liebe Dich,

Weil aber, unerklärlich,

Ich in Dir etwas liebe,

das mehr als Du –

das Objekt a,

Muß ich Dich verstümmeln«,

formuliert Lacan45, – und Alkibiades nimmt in der Tat den zum Silenen

gewordenen Sokrates gewissermaßen auseinander, zerlegt ihn in zwei

Hälften, öffnet die Statue, um in ihrem Inneren etwas zu entdecken – die

Worte, die Stimme, den Blick? –, das er sucht und das ihn erfüllen soll,

das Objekt seines Verlangens, sein agalma. Die Liebe bzw. die Liebes-

übertragung entsteht dort, wo wir im anderen etwas zu finden vermei-

nen, was uns fehlt, erfüllt, was unseren Mangel schließt. Diese Einsicht

in die Dynamik der Übertragung auf der Ebene des Objekts arbeitet La-

can mit dem Konzept des phantasmatischen Objekts, das Objekt (a) des

Triebs, heraus, abgekürzt: der andere scheint das zu haben, was mir

fehlt, und das ich begehre. Um dieses begehrte, phantasmatische Objekt

kreist die Übertragung.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

126

Auch diese Einsicht ist keineswegs nur der Psychoanalyse zugänglich,

Platon etwa hat sie mit analytischer Treffsicherheit benannt: »Denn er

nötigt mich einzugestehen«, so Alkibiades, »daß mir selbst noch gar

vieles mangelt«46 – und, fügen wir hinzu, er scheint zu sein oder zu ha-

ben, was mir fehlt. In der Analyse geht es nicht zuletzt darum, die Ver-

kennung, méconnaissance ist Lacans Ausdruck, aufzulösen, die in der

Liebesübertragung liegt. Solange das Subjekt beim anderen das zu fin-

den vermeint, was seinen Mangel schließen würde, solange es erhofft,

der/die andere könne überhaupt haben und geben, was ihm – funda-

mental – fehlt, kann es nicht zur Anerkennung des grundsätzlichen

Mangels gelangen. In radikaler Weise bestimmt sich das Subjekt des

Unbewußten von hier: »Hier, an diesem Punkt eines Mankos, soll das

Subjekt sich wiedererkennen, anerkennen.«47 Diesen Mangel anzuerken-

nen bedeutet Trauerarbeit, von der womöglich ein Rest bleibt, – Zeuge

dessen, daß es sich mit diesem Mangel leben läßt, ohne stets nach Aus-

gleich oder Auffüllung zu streben, denn jener allein vermag es, daß wir

Subjekt des Spiels unseres Wunsches sein können.

Alkibiades übrigens, im antiken Text Platons, wendet seine Liebe, seine

Sehnsucht und sein Sprechen dem Sokrates in einem Zustand zu, von

dem auch das moderne Subjekt auf der Couch des Analytikers häufig

spricht: Sein Leiden, die innere Not, in der er sich befindet, läßt ihn so

zu Sokrates sprechen: »Meine Seele gerät in Unruhe darüber und in

Unwillen, daß ich mich in einem knechtischen Zustand befinde.«48

Ich komme auf das Agieren zurück, das wir als Widerstand aufgenom-

men haben, das sich im Handeln etwa, aber auch in der Rede selbst aus-

drücken kann. Wir sind von der Frage ausgegangen, ob nicht die Lie-

besübertragung die besten Voraussetzungen bietet, um das »alles« der

Grundregel ins Werk zu setzen? Überraschenderweise öffnet auch die

Liebesübertragung nicht den Mund. Sie verhilft vielleicht dazu, schöne,

verführerische Reden zu führen, nicht aber, die Grundregel einzuhalten,

frei zu assoziieren, alles zu sagen, was in den Sinn kommt, im Gegenteil.

Sie bewirkt vielmehr eine Auswahl dessen, was gesagt wird, denn der

Analysant/die Analysantin möchte ja geliebt werden, also auch liebens-

wert erscheinen, wird also beginnen, sich als besonders klug, gehorsam

oder gerade ungehorsam, witzig oder phantasievoll etc. darzustellen, um

den Analytiker auf diese Weise für sich einzunehmen. Er/sie wird auch

versuchen, seine Erlebnisse so darzustellen, daß sie eine bestimmte Re-

aktion im Analytiker hervorrufen sollen, Mitleid etwa oder Distanznah-

me oder eine gewisse Schonung etc. Auch die Liebesübertragung also ist

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

127

ein Widerstand, sie will die Liebe leben, agieren, und nicht erinnern.

Freud macht allerdings deutlich, daß die Analyse nur in der Übertra-

gung, d.h. mit einem Aspekt des Widerstandes verlötet, stattfinden kann.

Analytisch fassen wir die Liebe als einen ›Einfall‹ auf – wie alle anderen

– und lösen sie, indem wir uns nicht mit dem Objekt der Übertragung

verwechseln, sie vielmehr deutend immer wieder von uns ablösen, sie

auf ihre Bahnungen, auf ihre Ursprünge in der Kindheit veweisen. Der

Rattenmann hatte seine Wut und Feindseligkeit gegenüber dem Vater

verdrängt; die Liebe und das Begehren, die das Kind sowohl auf den

Vater wie auf die Mutter richtet, sind ebenso Gegenstand der Verdrän-

gung, die die Analyse durch die Erinnerung wieder-holen möchte.

Ich komme zum Schluß. Sokrates also ist Alkibiades’ Schatzkästchen,

so scheint es. Ist der Analytiker auch ein solcher Schatz, ein solches

Schatzkästchen für den Analysanten, der es in sich hat – dieses Es des

Unbewußten? Der Analytiker ist durchaus so etwas wie ein Kästchen –

allerdings ein leeres, einem Resonanzraum vergleichbar: Er/sie gibt

Raum zu sprechen und sorgt dafür, diesen offen zu halten, damit die Ef-

fekte des Unbewußten ins Sprechen gebracht, gehört und aufgenommen

werden können. Der Analytiker birgt, bewahrt etwas auf, hebt etwas

hervor, etwas von der Flüchtigkeit der Worte, so daß der Sprachschatz,

der trésor, i.e. der Schatz der unbewußten Signifikanten des Analysan-

ten, hervortreten kann. Dies sind keineswegs alles Schätze, denn ebenso

wie die Signifikanten, die für ein Subjekt sein Lust-Genießen repräsen-

tieren, finden wir dort jene der Traumata, des Leidens, dessen, was un-

erträglich war oder ist für ein Subjekt.

Dennoch aber ist nicht nur Leere im Kästchen. Es ist allerdings nicht so

sehr ein Wissen, das den Analysanten hier erwartet, auch wenn er es zu

finden hofft. In der Psychoanalyse geht es überhaupt nicht so sehr um

Wissen. Wir interessieren uns viel mehr für das, was er/sie nicht wissen

will, für die »unerhörte Botschaft«, wie Lucien Israël es ausdrückt, für

das, was Anstoß und Kluft des Wissens ist. Und wir zielen, wir deuten

auf ein anderes Register, das der psychischen Realität, der subjektiven

Wahrheit; diese gilt es zu erkennen, vor allem aber anzuerkennen. Das,

was der Analytiker offen hält und wofür er Verantwortung hat, ist die

Möglichkeit für das Aufnehmen und die Anerkennung der besonderen

Wahrheit eines einzigen Subjekts. Das Begehren des Analytikers ist auf

dieses radikal Singuläre des jeweiligen Subjekts gerichtet – und wenn

überhaupt, so ist das der ›Schatz‹, den es erhalten kann.

Vielen Dank für Ihr Ohr.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Drobnig-Naumann

128

Anmerkungen

1 Jutta Prasse: Sprache und Fremdsprache. Psychoanalytische Aufsätze, herausgegeben
von Claus-Dieter Rath, Bielefeld 2004.

2 Auch Freuds Überlegungen zum Motiv der Kästchenwahl wären zu nennen, vgl. Sig-
mund Freud: »Das Motiv der Kästchenwahl«, in: ders., Gesammelte Werke [GW], Bde.
I-XVIII, Frankfurt am Main 1968, hier: GW X, 24-37; ebenso ders., Studienausgabe
[StA] Bde. I-X u. Ergänzungsband, Frankfurt am Main 1969, hier: StA X, 181-193.

3 Jacques Lacan: Écrits. Herausgegeben von Jacques Alain Miller, Paris 1966, hier 254,
übersetzt in ders., Schriften I, 92f., Norbert Haas (Hg.), übersetzt von Rodolphe Ga-
sché, Norbert Haas et al., Weinheim, Berlin 1991.

4 Nicht nur reißt die Sprache im Subjekt diesen manque-à-être auf, sie liefert es auch
dem Überschuß des Sprachlichen aus, dem Überschuß an Bedeutung, an Homopho-
nien, Assonanzen, Anagrammen, der Metonymie und der Metapher etc., die auf das
Subjekt eine öffnende wie auch irritierende Wirkung ausüben. Vgl. Lacans Konzept der
lalangue, etwa in: Jacques Lacan: Seminar Buch XX. Encore, Textherstellung Jacques
Alain-Miller; Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hg.), übersetzt von Norbert Haas,
Vreni Haas, Hans-Joachim Metzger, Weinheim, Berlin 1986, 150ff.; ebenso aber auch
Freuds Unterscheidung von manifester und latenter Bedeutung, etwa in der Traum-
deutung, der Witztheorie oder der Psychopathologie des Alltagslebens; vgl. auch den
Vortrag in dieser Vorlesungsreihe von Max Kleiner: »Die Bildungen des Unbewuß-
ten«, in: Karl-Josef Pazzini, Susanne Gottlob (Hg.), Einführungen in die Psychoanaly-
se. Einfühlen, Unbewußtes, Symptom, Hysterie, Sexualität, Übertragung, Perversion,
Bielefeld 2005, 29-46.

5 Vgl. Anmerkung 4.
6 Jacques Lacan: Seminar Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Texther-

stellung Jacques Alain-Miller; Norbert Haas, Joachim Metzger (Hg.), übersetzt von
Norbert Haas, Weinheim, Berlin 1978, 247.

7 Vgl. Peter Müller: »Was sagt das Symptom?«, in: Karl-Josef Pazzini, Susanne Gottlob
(Hg.), Einführungen in die Psychoanalyse. Einfühlen, Unbewußtes, Symptom, Hysterie,
Sexualität, Übertragung, Perversion, Bielefeld 2005, 47-68.

8 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 247.
9 Freud, »Traumdeutung«, GW II/III, 568, StA II, 536.
10 Hervé Le Tellier: »Die Genesis nach Sankt Paul zum Thor«, in: Jürgen Ritte, Hans

Hartje (Hg.), Oulipo. Affensprache, Spielmaschinen und allgemeine Regelwerke, über-
setzt von Eugen Helmlé, Werner Schmitz, Ernest Wicher und den Herausgebern, Berlin
1996.

11 Freud, »Traumdeutung«, GW II/III, 558 und die Fußnote, StA II, 527.
12 Vgl. dazu auch Freuds interessante kleine Arbeit »Über fausse reconnaissance (déjà

raconté) während der psychoanalytischen Arbeit«, GW X, 115ff., StA Ergänzungs-
band, 231ff. Vgl. Lacan, Écrits, 343, 353, 623f; übersetzt in ders., Schriften I, 214f;
vgl. Lacan, Écrits, 815, übersetzt in ders., Schriften II, 190, Norbert Haas (Hg.), über-
setzt von Chantal Creusot, Wolfgang Fietkau et al., Weinheim, Berlin 1991.

13 Freud, »Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten«, GW X, 136, StA, Erg.bd., 215.
14 Freud, »Abriss der Psychoanalyse«, hier Kapitel: Die psychoanalytische Technik, GW

XVII, 98, StA Erg.bd., 412.
15 Freud, »Zur Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 468, StA Erg.bd., 194f.
16 Ebd.
17 Freud, »Abriss der Psychoanalyse«, GW XVII, 99, St.A. Erg.bd., 413.
18 Ebd.
19 Freud, »Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 469, FN StA Erg.bd., 195 FN.
20 Freud, »Traumdeutung«, GW II/III, 521, StA II, 495.
21 Freud, »Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 469FN, StA Erg.bd., 195 FN.
22 Vgl. Lacan, Écrits, 247ff., übersetzt in ders., Schriften I, 85ff.; vgl. ders., Écrits, 616ff.,

übersetzt in ders., Schriften I, 206f.; ders., Seminar. Buch I, 141.
23 Freud, »Einleitung der Behandlung«, GW VIII, 469FN, StA Erg.bd., 195 FN.
24 Freud, »Hemmung, Symptom und Angst«, GW XIV, 150f, StA VI, 264ff.
25 Vgl. Freud, »Bruchstück einer Hysterie-Analyse«, GW V, 161-286, StA VI, 83-186.
26 Freud, »Bemerkungen über einen Fall von Zwangsneurose«, GW VII, 379-438, StA

VII, 31-103.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Übertragung

129

27 Ebd., GW VII, 426ff., StA VII, 71ff. Die folgenden Zitate beziehen sich auf diese
Textpassagen.

28 Ebd.
29 Freud, »Erinnern«, GW X, 129f., StA Erg.bd. 209f.
30 Ebd., GW X 134f., StA Erg.bd. 214f.
31 Ebd.
32 Pierre Legendre: Das Verbrechen des Gefreiten Lortie, übersetzt von Clemens

Pornschlegl, Freiburg 1999. Vgl. bes. 40ff.
33 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 73, vgl. den Hinweis des Übersetzers Norbert Haas, daß

auch das deutsche Wort ›holen‹ ursprünglich die Bedeutung von ›hâler‹ – »treideln,
schleppen, ziehen« hatte; ebd., 294.

34 Freud, »Zur Dynamik der Übertragung«, GW VIII, 371, StA Erg.bd., 165.
35 Freud, »Bemerkungen über die Übertragungsliebe«, GW X, 308, StA Erg.bd., 220.
36 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 267.
37 Ebd., 243.
38 Ebd., 268.
39 Ich lege im Folgenden meine eigene, auf diese ›Einführung‹ hin vorgenommene Lektü-

re dar. Für eine intensivere Auseinandersetzung mit dem Thema der Übertragung sei
neben den Kapiteln aus dem Seminar Buch XI auf Lacans Seminar Buch VIII (1960-
61) hingewiesen, das ganz der Übertragung gewidmet ist und einen Kommentar zum
Symposion enthält, vgl. Jacques Lacan: Le Séminaire, livre VIII. Le transfert. Jacques-
Alain Miller (Hg.), Paris 1991; dazu auch die Sammlung der beigebrachten Errata: Le
Transfert dans tous ses errata. Actes du colloque proposé par l‹école lacanienne de
psychanalyse, Paris 1991.

40 Platon: »Das Gastmahl«, in: ders., Werkausgabe in 8 Bänden, Gunther Eigler (Hg.),
übersetzt von Friedrich Schleiermacher, Darmstadt 1974, hier Bd. III, 215b.

41 Ebd., 217a.
42 Ebd., 215d.
43 Ebd., 221e.
44 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 267.
45 Ebd., 277 und 282.
46 Platon, »Gastmahl«, 216a.
47 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 284.
48 Platon, »Gastmahl«, 216a.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

Günther X. Frank

Perversion: Savoir-faire und
Monotonie

Versuch einer Strukturanalyse

Sehr geehrte Damen und Herren, liebe Kolleginnen und Kollegen, liebe

Freundinnen und Freunde,

die Perversionen sind das letzte ... [Pause] Thema unserer Vorlesungs-

reihe »Einführungen in die Psychoanalyse« in diesem Sommersemester.

Eine Schwierigkeit dieses Vortrages wird darin liegen, daß hier sowohl

Kolleginnen und Kollegen sitzen, die sich seit vielen Jahren mit der Psy-

choanalyse beschäftigen, als auch solche Zuhörerinnen und Zuhörer, die

vielleicht noch keinen Text von Freud gelesen haben. Erstgenannte bitte

ich um Verständnis, wenn Ihnen vieles von dem, was ich vortragen wer-

de, längst geläufig ist, Letztgenannte bitte ich, Verständnisfragen sofort

zu stellen, mich also gerne immer zu unterbrechen, wenn Sie merken,

daß der Faden reißt und Sie nicht mehr folgen können. Diskussionsbei-

träge bitte ich für das Ende aufzusparen, aber unterbrechen Sie mich

bitte bei Unklarheiten.

Um sich dem Thema zu nähern, ist es, wie immer bei psychoanalytisch

zu betrachtenden Begriffen, sehr fruchtbar, zunächst bei Freud den Aus-

gang zu nehmen. Meist findet sich in seinen Texten bereits mehr, als

spätere Autoren und Autorinnen zu denken vermochten. Daher werde

ich versuchen, mit Ihnen eine Freud-Lektüre zu betreiben, ich werde al-

so viel zitieren und mich eng am Text bewegen. Dabei gehe ich chro-

nologisch vor und stelle Ihnen Freuds Auseinandersetzungen mit dem

Thema an einigen mir zentral erscheinenden Texten vor. Drei Texte

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

132

werden besonders im Mittelpunkt stehen: die Drei Abhandlungen zur

Sexualtheorie von 1905, ›Ein Kind wird geschlagen‹. Beitrag zur Kennt-

nis der Entstehung sexueller Perversionen von 1919 sowie Fetischismus

von 1927.1 Die psychoanalytische Betrachtung versucht, ich hoffe dies

wird deutlich werden, sich dem Thema so weit wie möglich ohne Be-

wertungen, egal ob moralischer oder sonstiger Art, zu nähern.

Die Bemühungen einer Lektüre Freuds zu dem Thema führten mich u.a.

an einen Punkt, an dem in diesen Texten ein Ringen um einen Zugang

erkennbar wird, welcher von verschiedenen Hemmnissen verstellt ist.

Dazu gehört zentral die Frage nach dem, was Perversion überhaupt sein

kann angesichts der Erkenntnisse der Psychoanalyse, welche uns u.a.

auffordert, uns im perversen Feld verortet zu sehen und die Frage nach

dem ›Normalen‹ nicht recht zu beantworten weiß mit der Konsequenz,

Definitionsversuche immer wieder kritisch zu befragen und letztlich die

Definition anderen Diskursen zu überlassen. Freud ist hier sehr weit ge-

gangen, kam aber nicht an dem Punkt an, an dem er die Fragestellungen

hätte zuspitzen wollen dahingehend, im analytischen Diskurs die Be-

grifflichkeiten an die Theorie anzupassen und, was denkbar wäre, den

Perversionsbegriff aufzugeben und von Sexualitäten zu sprechen. Viel-

leicht wird bei der folgenden Lektüre erkennbar, was damit gesagt sein

soll.

Ich möchte beginnen mit einem Zitat aus der Schrift Bruchstück einer

Hysterie-Analyse von 1905, wo Freud bzgl. der Abwertungen, die die

Perversionen im wissenschaftlichen Diskurs oft erfahren, bemerkt,

»daß solche Leidenschaftlichkeit im Verurteilen dem Arzte nicht ansteht. Ich finde es

auch unter anderem überflüssig, daß ein Arzt, der über die Verirrungen der sexuellen

Triebe schreibt, jede Gelegenheit benutze, um in den Text den Ausdruck seines persön-

lichen Abscheus vor so widrigen Dingen einzuschalten. Hier liegt eine Tatsache vor, an

die wir uns, mit Unterdrückung unserer Geschmacksrichtungen, hoffentlich gewöhnen

werden. Was wir die sexuellen Perversionen heißen, die Überschreitungen der Sexual-

funktion nach Körpergebiet und Sexualobjekt, davon muß man ohne Entrüstung reden

können. Schon die Unbestimmtheit der Grenzen für das normal zu nennende Sexualle-

ben bei verschiedenen Rassen und in verschiedenen Zeitepochen sollte die Eiferer ab-

kühlen«.2

Festzuhalten ist, daß sich, je nach Stand der gesellschaftlichen Ent-

wicklungen, natürlich die Einstellungen im Hinblick auf Akzeptanzen

von sogenannten perversen Ausdrucksformen von Sexualitäten verän-

dern. Festzuhalten ist aber auch, daß es eine je subjektive Beziehung zu

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

133

Partialtrieben gibt und das Thema Perversionen also schwer zu behan-

deln ist, ohne stärkere Affekte hervorzurufen. Klar ist auch, daß je nach

gesellschaftlicher Entwicklung die sogenannten Perversionen zum Teil

dem juristischen Diskurs unterworfen sind. Schließlich: In der Alltags-

sprache ist das Wort Perversion, pervers, zu einer Metapher der Abwer-

tung geworden, auch auf Feldern, die zunächst nicht deutlich sexuell be-

setzt sind.

Ich komme zu den Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie von 1905.

Unter »I. Die sexuellen Abirrungen« definiert Freud zwei »Abweichun-

gen [...], deren Verhältnis zur angenommenen Norm eingehende Unter-

suchung fordert« (V, 34), nämlich bezüglich Sexualobjekt und Sexual-

ziel. Die Norm wird hier »angenommen«, wobei wir die Annahme, das

Annehmen als ›Übernahme‹, wie z.B. ›ich nehme das Paket an‹ oder

›ich übernehme eine Aufgabe‹ oder aber als ›Vermutung‹, wie etwa in

dem Satz ›angenommen, das und das passiert‹, lesen können. Der weite-

re Text enthält öfter »Norm« und »normal«; es ist dabei wichtig, das

»angenommen« immer mit zu denken. Freud führt nun unter »A) Die

Inversion« bezüglich der Homosexualität aus, daß weder von »Degene-

ration« (V, 36ff.), hier verweist er auf die Leistungen Homosexueller

wie auch auf alte Kulturen, noch von »Angeborensein« gesprochen wer-

den kann. Er verfolgt verschiedene Sichtweisen anderer Forscher und

kommt immer wieder zu Einwänden, die letztlich den aus seiner Sicht

mannigfaltigen Variationen des Phänomens geschuldet sind. Eine

Schlußfolgerung ist, keine wie auch immer gegebene Verknüpfung zwi-

schen Sexualtrieb und Sexualobjekt anzunehmen, sondern zwischen

Trieb und Objekt lediglich eine fast zufällige, recht lose Verbindung zu

sehen. In der späteren Schrift Triebe und Triebschicksale3 von 1915 be-

schreibt Freud den Trieb durch vier Elemente, Quelle, Drang, Ziel und

Objekt, wobei er betont, daß das Objekt das Element ist, das am leich-

testen zu verändern sei im Sinne einer Ersetzung. Zurück zu den Drei

Abhandlungen zur Sexualtheorie, wir lesen:

»Die Erfahrung an den für abnorm gehaltenen Fällen lehrt uns, daß hier zwischen Se-

xualtrieb und Sexualobjekt eine Verlötung vorliegt, die wir bei der Gleichförmigkeit der

normalen Gestaltung, wo der Trieb das Objekt mitzubringen scheint, in Gefahr sind zu

übersehen. Wir werden so angewiesen, die Verknüpfung zwischen Trieb und Objekt in

unseren Gedanken zu lockern. Der Geschlechtstrieb ist wahrscheinlich zunächst unab-

hängig von seinem Objekt und verdankt wohl auch nicht den Reizen desselben seine

Entstehung« (V, 46f).

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

134

Wieder auffällig scheint mir hier die vorsichtige Formulierung »für ab-

norm gehalten«. Trieb und Objekt sind also verlötet, keineswegs legt die

Existenz des Triebes das Objekt fest. Und: Die »für abnorm gehaltenen

Fälle« sind es, bei denen dies deutlich wird. Die »Gleichförmigkeit der

normalen Gestaltung« zeigt dies nicht, wirkt verschleiernd, verführt zu

übersehen. Bevor wir weitergehen, sei ein Ausschnitt aus der berühmten

Anmerkung von 1920 zitiert, der zeigt, wie weit Freud blickte, und wie

wenig er sich von scheinbaren Gegebenheiten blenden ließ:

»Die psychoanalytische Forschung widersetzt sich mit aller Entschiedenheit dem Ver-

suche, die Homosexuellen als eine besonders geartete Gruppe von den anderen Men-

schen abzutrennen. Indem sie auch andere als die manifest kundgegebenen Sexualer-

regungen studiert, erfährt sie, daß alle Menschen der gleichgeschlechtlichen Objekt-

wahl fähig sind und dieselbe auch im Unbewußten vollzogen haben. Ja die Bindungen

libidinöser Gefühle an Personen des gleichen Geschlechtes spielen als Faktoren im

normalen Seelenleben keine geringere, und als Motoren der Erkrankung eine größere

Rolle als die, welche dem entgegengesetzten Geschlecht gelten. Der Psychoanalyse

erscheint vielmehr die Unabhängigkeit der Objektwahl vom Geschlecht des Objektes,

die gleich freie Verfügung über männliche und weibliche Objekte, wie sie im Kindesal-

ter, in primitiven Zuständen und frühhistorischen Zeiten zu beobachten ist, als das

Ursprüngliche, aus dem sich durch Einschränkung nach der einen oder der anderen

Seite der normale wie der Inversionstypus entwickeln. Im Sinne der Psychoanalyse ist

also auch das ausschließliche sexuelle Interesse des Mannes für das Weib ein der Auf-

klärung bedürftiges Problem und keine Selbstverständlichkeit, der eine im Grunde

chemische Anziehung zu unterlegen ist« (V, 44, FN 1).

Es klingt hier an, daß eine Offenheit der Objektwahl als ursprünglich

anzunehmen ist und von dort aus hetero- wie auch homosexuelle Aus-

prägungen durch Einschränkungen entstehen. Das erklärte Forschungs-

interesse betrifft auch die Heterosexualität.

Wir kommen zum zweiten Abschnitt »B) Geschlechtsunreife und Tiere

als Sexualobjekte« (V, 47). Freud erörtert kurz die sexuelle Gewalt an

Kindern und die Sodomie und kommt zu dem Schluß, daß »bei überra-

schend viel Individuen die Art und der Wert des Sexualobjektes in den

Hintergrund treten« (V, 48). Abgesehen von der unangemessen anmu-

tenden Zusammenfassung von Kindern und Tieren in diesem kurzen

Abschnitt ist die zuletzt zitierte Aussage meines Erachtens zu kurz ge-

dacht; möglicherweise trägt Freud hier die Verzerrbrille der Normie-

rung. Aus meiner Arbeit mit pädosexuell orientierten bzw. fixierten

Männern kann ich sagen, daß die Objektwahl von diesen zwar gerne als

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

135

zufällig dargestellt wird, eine längere Arbeit mit den Betroffenen aber

eher eine Überdeterminierung der Objektwahl erkennen läßt. In einer

anderen bekannten Anmerkung konstatiert Freud, daß die Antike den

Akzent auf den Trieb gelegt habe, wir jedoch auf das Objekt: »Die Alten

feierten den Trieb und waren bereit, auch ein minderwertiges Objekt

durch ihn zu adeln, während wir die Triebbetätigung an sich gering-

schätzen und sie nur durch die Vorzüge des Objektes entschuldigen las-

sen« (V, 48, FN 1). Ich lasse es dahingestellt, ob dies eine zutreffende

Beschreibung der Einstellungen zu Trieb und Objekt in der Antike und

Neuzeit ist. Wichtig erscheint mir, ob nicht beide Einstellungen in der

Neuzeit nebeneinander existieren und je nach subjektiver Ausrichtung

die jeweils andere mit einem perversen Charakter versehen erscheint.

Wir kommen nun zu dem Kapitel »2) Abweichungen in Bezug auf das

Sexualziel« (V, 48). Scharfsinnig zeichnet Freud hier nach, daß, wenn

das normale Sexualziel als »die Vereinigung der Genitalien [...] zur Lö-

sung der sexuellen Spannung« definiert ist, hier bereits die Perversionen

erkennbar werden, sofern diese Definition gehalten wird. Er nennt als

Beispiele für Abweichungen vom Sexualziel Betasten, Beschauen und

Küssen. Vielleicht können Sie bei folgendem Zitat mit mir schmunzeln:

»Eine bestimmte dieser Berührungen, die der beiderseitigen Lippen-

schleimhaut, hat ferner als Kuß bei vielen Völkern (die höchstzivilisier-

ten darunter) einen hohen sexuellen Wert erhalten, obwohl die dabei in

Betracht kommenden Körperteile nicht dem Geschlechtsapparat angehö-

ren, sondern den Eingang zum Verdauungskanal bilden« (V, 49). Auf

diesem Weg kommt Freud zu einer Definition der Perversionen: Es han-

delt sich entweder um anatomische Überschreitungen oder um Verwei-

lungen bei den intermediären Relationen zum Sexualobjekt. Geebnet

werden diese durch die sogenannte ›Sexualüberschätzung‹. Gemeint ist

eine umfassende Wertschätzung des Sexualobjektes mit der »Tendenz,

alle vom Sexualobjekt ausgehenden Sensationen mit einzubeziehen«.

Auf psychischer Ebene ist dabei eine »logische Verblendung (Urteils-

schwäche) angesichts der seelischen Leistungen und Vollkommenheiten

des Sexualobjektes sowie [...] gläubige Gefügigkeit gegen die von letzte-

rem ausgehenden Urteile« (V, 49f.) festzustellen. Allerdings wird eine

wichtige Einschränkung gemacht: Die Erforschung des Liebeslebens

gelingt besser beim Mann, bei Frauen findet Freud letzteres »in ein noch

undurchdringliches Dunkel gehüllt« (V, 50).

Ein Kriterium für die Zuordnung von Sexualzielen zu den Perversionen

ist der Ekel, den viele bei diesen Sexualzielen empfinden. Freud merkt

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

136

zurecht an, daß dieses Kriterium ein rein konventionelles ist. Er deutet

an, daß bei den anatomischen Überschreitungen neben der Sexualüber-

schätzung ein weiteres Moment auftaucht, wobei speziell die Mund- und

die Afterschleimhaut quasi wie Genitalien behandelt werden. Gemeint

ist hier seine Entdeckung der Organisation der kindlichen Sexualität im

sogenannten Anlehnungstypus, was er in einem anderen Teil der Drei

Abhandlungen zur Sexualtheorie, überschrieben mit »II. Die infantile

Sexualität« (V, 73), entfaltet.

Nun kommt Freud auf den Fetischismus zu sprechen. Das Phänomen hat

für Freud einen herausragenden Wert in der Beschreibung der Perversi-

onen, er wird ihm 1927 einen eigenen Artikel widmen, den ich später

ansprechen werde. Der Fetischismus wurde bei den Abweichungen be-

züglich des Sexualobjektes in einem früheren Kapitel der Drei Abhand-

lungen zur Sexualtheorie nicht erwähnt, da das Moment der Sexualüber-

schätzung als Erklärungsmöglichkeit noch nicht eingeführt war. Jetzt

beschreibt Freud die Tatsache von Übergängen zum Fetischismus in

Fällen, wo »eine fetischistische Bedingung am Sexualobjekt erfordert

wird, wenn das Sexualziel erreicht werden soll« (V, 52f). Beispiele sind

Haarfarbe, Kleidung oder Körperfehler. Er stellt fest:

»Die Anknüpfung ans Normale wird durch die psychologisch notwendige Überschät-

zung des Sexualobjektes vermittelt, welche unvermeidlich auf alles mit demselben as-

soziativ Verbundene übergreift. Ein gewisser Grad von solchem Fetischismus ist daher

dem normalen Lieben regelmäßig eigen, besonders in jenen Stadien der Verliebtheit,

in welchen das normale Sexualziel unerreichbar oder dessen Erfüllung aufgehoben

erscheint.«

Wir sehen für die Frage nach den Perversionen hier also einen quantita-

tiven Faktor erscheinen. Jetzt definiert Freud den Übergang von bloßen

Variationen des Geschlechtstriebes ins Pathologische allgemein anhand

des konkreten Beispiels am Fetischismus so:

• Der Fetisch setzt sich an die Stelle des normalen Sexualziels (Fixie-

rung).

• Der Fetisch wird von der Person abgelöst zum alleinigen Sexualob-

jekt.

Zur Frage der Entstehung des Fetischismus entwickelt Freud hier einige

Gesichtspunkte, die ich nicht referiere, da wir später noch einen Blick in

Freuds Aufsatz zu dem Thema werfen werden. Erwähnt sei lediglich,

daß der Fetisch bei den Betroffenen in deren frühesten Erinnerungen,

welche nach dem 5. Lebensjahr datieren, bereits sexualisiert ist. Hinter

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

137

dieser Erinnerung steckt eine vergessene Phase der Sexualentwicklung,

die durch den Fetisch gleichsam wie eine Deckerinnerung repräsentiert

wird.

Damit kommen wir zu »b) Fixierungen von vorläufigen Sexualzielen«

(V, 55). Freud ist sich im klaren, daß diese Abweichungen allesamt beim

»normalen Sexualvorgang angedeutet sind«. Für die Schaulust be-

schreibt er den Übergang zur Perversion durch drei Merkmale:

• Einschränkung ausschließlich auf die Genitalien,

• Verbindung mit der Überwindung des Ekels (Beispiel: Voyeur als

Zuschauer bei der Exkretion),

• das normale Sexualziel wird nicht vorbereitet, sondern verdrängt.

Er stellt fest, daß im Paar Voyeurismus – Exhibitionismus das Sexual-

ziel in aktiver und passiver Form ausgebildet ist, was bei zwei anderen

oft zusammen genannten Perversionen wieder auftaucht: Sadismus und

Masochismus, Begriffe, die Krafft-Ebing 1886 nach literarischen Vor-

bildern in die Sexualwissenschaft eingeführt hat. Auch hier taucht wie-

der ein qualitativ-quantitatives Moment in der Bestimmung der Perver-

sion auf: Freud konstatiert: »Der Sadismus entspräche dann einer selb-

ständig gewordenen, übertriebenen, durch Verschiebung an die Haupt-

stelle gerückten aggressiven Komponente des Sexualtriebes« (V, 57).

Den Masochismus hält Freud für die »häufigste und bedeutsamste aller

Perversionen« (V, 56). 1905 hält Freud den Masochismus noch für eine

Umbildung des Sadismus im Sinne einer Wendung gegen die eigene

Person, später erkennt er einen ›primären Masochismus‹ an. In seiner

Schrift Das ökonomische Problem des Masochismus4 von 1924 entwik-

kelt er dann als Formen des ›sekundären Masochismus‹ den ›femininen‹

und den ›moralischen‹ Masochismus. Für Freud haben Sadismus und

Masochismus insofern eine Sonderstellung, als »der ihnen zugrunde lie-

gende Gegensatz von Aktivität und Passivität zu den allgemeinen Cha-

rakteren des Sexuallebens gehört« (V, 58). Für ihn gruppieren sich Sa-

dismus und Masochismus allerdings um ein Gemeinsames, den

Schmerz, und insofern sind sie eng verbunden. Freud sieht sie sogar re-

gelhaft, wenngleich unterschiedlich stark ausgeprägt, in derselben Per-

son vereinigt und sieht diese Sichtweise in der klinischen Literatur bes-

tätigt.

Wir kommen zu »3) Allgemeines über alle Perversionen« (V, 59). Hier

wird deutlich, wie problematisch für den Entdecker des Unbewußten die

Frage nach dem Krankheitswert der Perversionen ist. Einerseits zeigt

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

138

sich, daß die Perversionen generell einen Bestandteil des Sexuallebens

darstellen:

»Bei keinem Gesunden dürfte irgendein pervers zu nennender Zusatz zum normalen

Sexualziel fehlen und diese Allgemeinheit genügt für sich allein, um die Unzweckmä-

ßigkeit einer vorwurfsvollen Verwendung des Namens Perversion darzutun. Gerade auf

dem Gebiete des Sexuallebens stößt man auf besondere, eigentlich derzeit unlösbare

Schwierigkeiten, wenn man eine scharfe Grenze zwischen bloßer Variation innerhalb

der physiologischen Breite und krankhaften Symptomen ziehen will« (V, 60).

Andererseits findet Freud zwei Kriterien, die Perversionen zu krankhaf-

ten Symptomen machen können: 1. Die Entfernung vom Normalen: Der

Sexualtrieb vollführt »in der Überwindung der Widerstände (Scham,

Ekel, Grauen, Schmerz) erstaunliche Leistungen (Kotlecken, Leichen-

mißbrauch)«. Interessant ist, daß die psychoanalytische Sichtweise in

der Entstehung dieser extremen Ausprägungen die darin enthaltene

Leistung betont und würdigt, so als wäre die Kategorisierung als ›krank-

haft‹, im Text an dieser Stelle übrigens mit Anführungszeichen ge-

schrieben, eher ein Zugeständnis an einen affektiven Vorgang als das

bestechende Ergebnis einer Analyse. Freud fügt noch hinzu, daß die be-

treffenden Personen in ihrem sonstigen Sein als normal gelten und sich

auch so verhalten, sie also als krank nur im Feld der Sexualität gelten.

2. Wenn die Perversion »das Normale unter allen Umständen verdrängt

und ersetzt hat« (V, 61), wenn also eine Ausschließlichkeit und Fixie-

rung vorliegt, dann »sehen wir zu allermeist die Berechtigung, sie als ein

krankhaftes Symptom zu beurteilen«. Interessant ist hier abermals die

Vorsicht, mit der Freud in der Wendung »zu allermeist« eine Einschrän-

kung vornimmt. Es sei hier angemerkt, daß dieses Kriterium einer ab-

soluten Ausschließlichkeit in den mir bekannten Kasuistiken wie auch in

meiner Praxis so nie auftritt. Zumindest in Phantasien tauchen bei allen

Subjekten mit starker Fixierung bzgl. des Sexualobjekts und -ziels auch

andere Elemente auf.

Freud kommt wieder auf die »abscheulichsten Perversionen« zu spre-

chen und die gerade bei diesen geleistete seelische Arbeit, welcher er

»den Wert einer Idealisierung des Triebes nicht absprechen kann. Die

Allgewalt der Liebe zeigt sich vielleicht nirgends stärker als in diesen

ihren Verirrungen«. Nach dieser Erkenntnis des Wertes der Perversionen

im Hinblick auf ihre Entwicklung kommt Freud zu zwei Ergebnissen des

Nachdenkens über diese Phänomene: Die Mächte, gegen die der Sexu-

altrieb ankämpft, vornehmlich Ekel, Scham und Moralität, sind daran

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

139

beteiligt, »den Trieb innerhalb der als normal geltenden Schranken zu

bannen«. Dies zeigt deutlich die gesellschaftliche Konstruktion der Per-

versionen, da sowohl das als ›normal‹ Geltende als auch die Entwick-

lung von Ekel, Scham und, am deutlichsten, Moralität, von gesellschaft-

lichen Gegebenheiten geprägt sind.

Die Perversionen werden nicht als Entitäten, sondern im Zusammenwir-

ken von mehreren Motiven verständlich. Freud entnimmt dieser Tatsa-

che den Hinweis, »daß vielleicht der Sexualtrieb selbst nichts Einfaches,

sondern aus Komponenten zusammengesetzt ist, die sich in den Perver-

sionen wieder von ihm ablösen« (V, 61f). Damit ist Freud nahe an dem

die Sexualitäten der Menschen treffend beschreibenden Diktum Jacques

Lacans: »Jeder Trieb ist Partialtrieb«.5

Das folgende Kapitel »4) Der Sexualtrieb bei den Neurotikern« (V, 62)

bringt wenig zur Erhellung der Perversionen, sondern beschäftigt sich

mit dem Verhältnis von Neurose und Perversion und ist ergiebiger für

die Felder der Neurose und der Paranoia. Hier findet sich auch die be-

rühmte Bestimmung, »d ie  Neuro se i s t  sozusagen  das  Negat iv

der  Perve rsion« (V, 65), welche auf der Annahme beruht, daß hinter

jeder Neurose ein verdrängter Aspekt aus dem Sexuellen steckt. Dazu

später mehr.

Ergiebiger für uns ist das Kapitel »5) Partialtriebe und erogene Zonen«

(V, 67). Freud führt hier die Perversionen auf eine Reihe von Partialtrie-

ben zurück, welche allerdings selbst nicht als primär, sondern als zerleg-

bar angesehen werden. Es ist interessant, daß Freud hier von »positiven«

und »negativen Perversionen« spricht, d.h. er reiht die Neurosen – hier

Hysterie und Zwangsneurose sowie eigentlich auch psychotische Phä-

nomene, er nennt Dementia praecox und Paranoia – insofern als negati-

ve Perversionen unter die sexuellen Besonderheiten ein, als er sie alle-

samt als wesentlich sexuell motiviert sieht. Dann definiert Freud Trieb

»als die psychische Repräsentanz einer kontinuierlich fließenden, inner-

somatischen Reizquelle, zum Unterschiede vom ›Reiz‹, der durch ver-

einzelte und von außen kommende Erregungen hergestellt wird. Trieb ist

so einer der Begriffe der Abgrenzung des Seelischen vom Körperli-

chen«. Hier wird deutlich, daß in der Psychoanalyse ein Triebbegriff ge-

dacht wird, der nicht biologisch ist. Bei Lacan findet sich in der sprach-

lichen Strukturierung von Trieb dieser Gedanke am konsequentesten

weiter gedacht, denn die von Freud angenommene »psychische Reprä-

sentanz«, die den Trieb darstellt, ist nicht anders als sprachlich struktu-

riert zu denken.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

140

Freud beschreibt den Trieb an sich als qualitätslos, als beschreibbar eher

als Maß von Arbeitsanforderung für das Seelenleben. Die qualitative

Unterscheidung von Trieben ist möglich durch ihre Beziehungen zur

Quelle und zum Ziel. Die Triebquelle ist der somatische Abhang am

Begriff als erregender Vorgang in einem Organ, das Triebziel wäre die

Aufhebung dieses Organreizes. Hier merkt Freud in den 20er Jahren an,

daß die Trieblehre zugleich das bedeutsamste wie auch das unfertigste

Stück in der psychoanalytischen Theorie bilde. Zur Zeit der Nieder-

schrift der Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie hat er die Theorie vom

Todestrieb noch nicht entwickelt, welche ihn zu obiger Anmerkung ver-

anlaßt hat, da er in ihr u.a. auf Jenseits des Lustprinzips von 1921 ver-

weist.

Freud führt aus, daß die Partialtriebe von verschiedenen Organen, be-

vorzugt auch von Schleimhäuten, ausgehen können. Die jeweils besetz-

ten Organe nennt er »erogene Zone« (Hervorhebung i.O., V, 68). Die

Analyse von Neurosen hat ihm gezeigt, daß mehr (im Fall der Hysterie)

oder weniger (im Fall der Zwangsneurose) deutlich erkennbar ist, daß

erogene Zonen »als Nebenapparate und Surrogate der Genitalien« fun-

gieren.

Im folgenden Kapitel »6) Erklärung des scheinbaren Überwiegens per-

verser Sexualität bei den Psychoneurosen« (V, 69) nimmt Freud zu-

nächst den Akzent der perversen Sexualität im neurotischen Geschehen

zurück. Er schwankt in der Einschätzung, ob bei Neurosen dem »über-

großen Maß von Sexualverdrängung und einer übermächtigen Stärke des

Sexualtriebes eine ungewöhnliche Neigung zur Perversion im weitesten

Sinne« beigeordnet werden kann. Er stellt fest, daß bei den meisten Psy-

choneurotikern »die Erkrankung erst nach der Pubertätszeit [...] unter

der Anforderung des normalen Sexuallebens« auftritt. Interessant ist

hier, daß das als ›normal‹ Definierte die Rolle des Krankmachenden

einnimmt. Ferner scheint in dem Wort »Anforderung« etwas auf, was

nicht das Genießen des Körpers im Sexuellen betont, sondern an eine

wie auch immer geartete Leistung denken läßt. Hier, ein wenig weiter

gedacht, könnte das ›Normale‹ sich als Ideal erweisen, dem sich die

Einzelnen in ihren jeweils verschieden strukturierten Sexualitäten un-

terwerfen. Pervers wäre dann die Person, die sich auf ihre jeweilige se-

xuelle Struktur (sexuellen Genießens) besinnt, mit dieser zu genießen

versucht und jedenfalls die Unterwerfung unter das Diktat des ›Norma-

len‹ verweigert. So könnten wir Freud lesen. Schwierig wäre dann le-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

141

diglich die Frage, warum die Perversionen etwas mit Krankheitsgesche-

hen zu tun haben sollten ...

Sehen wir, was Freud hier weiter entwickelt. Er führt für das beschrie-

bene Geschehen eine Metapher ein: Die Libido verhalte sich »wie ein

Strom, dessen Hauptbett verlegt wird; sie füllt die kollateralen Wege

aus, die bisher vielleicht leer geblieben waren« (V, 69f). Denken wir

nicht an Elektrizität, sondern an Wasser. Strom, nicht Bächlein oder

Rinnsal. Da schwingt etwas sehr Kraftvolles mit, ein Strom hat auch et-

was gewaltig-gewalttätiges, ein Strom kann auch tödlich sein, denken

wir an zu starke Strömungen, hohe Wellen oder Strudel. Die Libido er-

scheint in dieser Metapher materiell wie Wasser vorgestellt: Ein Strom

versiegt nicht, fließt permanent, kann je nach Witterung lediglich weni-

ger oder mehr Wasser führen. Wie ein Strom also fließt die Libido ge-

mäß gewisser Gesetze. Die Gravitation läßt in eine Richtung fließen,

nämlich bergab. Die Materialität läßt Widerstände meiden, sie werden

umflossen. Auch in dieser Metapher scheinen die Fragen und Wider-

sprüche auf, die die Beschäftigung mit der Frage des Normalen und des

Perversen begleiten: Warum fließt der Strom entweder im Hauptbett

oder in den kollateralen Wegen? Ist es nicht eher so, daß ein Hauptbett

gelegentlich zu zwei Flußarmen werden kann, ist es nicht eher so, daß

Flußnebenläufe auch immer fließen, gibt es nicht tote Arme neben Flüs-

sen, in denen das Wasser steht statt zu fließen? Es wird noch kompli-

zierter. Direkt nach dem metaphorischen Satz lesen wir: »Somit kann

auch die scheinbar so große (allerdings negative) Perversionsneigung

der Psychoneurotiker eine kollateral bedingte, muß jedenfalls eine kol-

lateral erhöhte sein« (V, 70). Wir haben gesehen, daß Freud die Neurose

als das Negativ der Perversion bezeichnet hat, was hier wieder auftaucht.

Die ›negative Perversionsneigung‹ wäre dann also eigentlich zu verste-

hen als Neurose, die entstanden ist durch Sexualverdrängung. Hier

schwankt Freud zwischen der ›Neurose als Negativ der Perversion‹ und

der Möglichkeit, bei neurotischen Subjekten eine Perversionsneigung

neben der Neurose anzunehmen.

Auf die offene Frage aus dem letzten Kapitel bietet Freud unter »7)

Verweis auf den Infantilismus der Sexualität« (V, 71) eine Lösung. Er

sieht die perversen Regungen bei den Psychoneurosen »als Symptom-

bildner« an. Die perverse Neigung selbst kann also als die verdrängte

Sexualstrebung angesehen werden, welche das neurotische Symptom

hervorbringt. Damit allerdings findet Freud »die Anzahl der Menschen,

die man den Perversen zurechnen könnte, in ganz außerordentlicher

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

142

Weise gesteigert«. Aus psychoanalytischer Sicht ist also eine verdrängte,

mithin unbewußte Perversionsneigung ausreichend, eine Perversion zu

definieren, es ist also in keiner Weise nötig, manifest pervers zu han-

deln, um pervers zu sein, z.B. als HysterikerIn. Damit verschwindet eine

ohnehin nie wahrnehmbare Grenze zwischen ›normal‹ und ›pervers‹ in

doppelter Weise, einmal insofern »die Neurosen von allen ihren Ausbil-

dungen her in lückenlosen Reihen zur Gesundheit abklingen«, also bei

dem Paar ›neurotisch‹ versus ›gesund‹ kein Gegensatz, sondern ein

Kontinuum vorliegt; zum anderen »werden wir durch die außerordentli-

che Verbreitung der Perversionen zu der Annahme gedrängt, daß auch

die Anlage zu den Perversionen keine seltene Besonderheit, sondern ein

Stück der für normal geltenden Konstitution sein müsse«. Hier fällt

zweierlei auf: Einmal ist der Antipode des Wortes ›pervers‹ nicht ›ge-

sund‹, sondern ›normal‹, womit, wie bereits mehrfach erwähnt, die ge-

sellschaftlichen Normen als wesentlicher Bestandteil jeder Perversions-

theorie die Relativität und zeitliche Begrenztheit der Definitionsversu-

che unterstreichen, zum anderen verschwimmt in der Formulierung der

Gegensatz von ›normal‹ und ›pervers‹, so daß die Linearität eines Kon-

tinuums, wie es zwischen ›neurotisch‹ und ›gesund‹ angenommen wur-

de, aufgegeben wird zugunsten eines eher gekrümmt vorzustellenden

Gebildes, einer Ellipse oder eines Kreises etwa. Es ließe sich auch, im

wahrsten Sinne des Wortes, auf den Punkt bringen.

Freud erkennt, daß das Potential perverser Entwicklung eine allgemein

menschliche Konstitution ist.

Es handelt sich um angeborene, in der Konstitution gegebene Wurzeln des Sexualtrie-

bes, die sich in der einen Reihe von Fällen zu den wirklichen Trägern der Sexualtätig-

keit entwickeln (Perverse), andere Male eine ungenügende Unterdrückung (Verdrän-

gung) erfahren, so daß sie auf einem Umweg als Krankheitssymptome einen beträcht-

lichen Teil der sexuellen Energie an sich ziehen können, während sie in den günstigs-

ten Fällen zwischen beiden Extremen durch wirksame Einschränkung und sonstige

Verarbeitung das sogenannte normale Sexualleben entstehen lassen.«

Bleibt anzumerken, ob der letzte Fall eine Chance hat, allzu häufig zu

entstehen; ich glaube, es wird ihn in reiner Form kaum geben. Jedenfalls

ist es u.a. eine ›wirksame Einschränkung‹6, welche die Voraussetzung

für das ›sogenannte normale Sexualleben‹ darstellt, und es kann der

eigenen Einschätzung überlassen werden, ob hier sich vielleicht eine

Gegenüberstellung andeutet, die bedeutet: ›beschränkt und normal‹ ver-

sus ›weniger beschränkt und pervers‹.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

143

Im Text folgen nun zwei weitere Abschnitte, »II. Die infantile Sexuali-

tät« (V, 73) sowie »III. Die Umgestaltungen der Pubertät« (V, 108),

welche hier nicht mehr vorgestellt werden können, die ich Ihnen aber

gleichwohl sehr zur Lektüre empfehle, da besonders die Ausführungen

über die kindliche Sexualität den Charakter der Partialtriebe erhellen. Es

sei angemerkt, daß die berühmte Äußerung Freuds, die kindliche Sexua-

lität sei »polymorph-pervers« (V, 91) angelegt, hier gemacht wird.

1913 veröffentlicht Freud in Australien einen Text unter dem Titel »On

Psycho-Analysis« (Nachtragsband, 723), dessen deutsches Original

1911 geschrieben wurde und nicht erhalten ist. Ich möchte nun ein Zitat

aus der Rückübersetzung des Textes von Anna Freud, welcher unter

dem Titel Über Grundprinzipien und Absichten der Psychoanalyse ver-

öffentlicht wurde, einbeziehen. Dort lesen wir:

»Unsere wichtigste Entdeckung war vielleicht, daß es so etwas gibt wie eine ›infantile

Sexualität‹, daß der Sexualtrieb aus einer Reihe von Partialtrieben zusammengesetzt

ist und daß er eine komplizierte Entwicklung durchmacht, ehe nach vielen Einschrän-

kungen und Umformungen am Ende die ›normale‹ erwachsene Form des Sexuallebens

zustande kommt. Die bisher rätselhaften sexuellen Perversionen des Erwachsenen er-

klären sich in diesem Zusammenhang als sexuelle Entwicklungshemmungen, als Fixie-

rungen an infantile Entwicklungsstufen oder als abwegige Entwicklungsprodukte. Die

Neurosen sind nichts anderes als das Negativ der Perversionen« (Nachtragsband, 726).

Daß der Sexualtrieb als aus Partialtrieben bestehend zu verstehen ist,

hatten wir schon gesehen. Auch daß die ›normale‹ Form des Sexualle-

bens aus ›Einschränkungen‹ und ›Umformungen‹ entsteht, ist ein Stück

weit schon in den Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie entwickelt wor-

den. Für die Entwicklung der Perversionen bietet Freud hier drei Erklä-

rungen. Die »sexuelle[n] Entwicklungshemmungen« setzen allerdings

ein Ziel einer Entwicklung voraus, möglicherweise ist hier an das ›Pri-

mat der Genitalien‹ zu denken, eine in der Psychoanalyse verbreitete

Vorstellung, die allerdings hinter die Entdeckungen von 1905 zurück-

fällt. Die »Fixierungen an infantile Entwicklungsstufen« werfen aber-

mals die Frage der Quantität auf, es ist schwer vorstellbar, daß die orale

oder anale Stufe ohne Fixierungen der einen oder anderen Ausprägung

durchlaufen werden können. Schließlich verrät uns Freud nicht, was er

unter »abwegige[n] Entwicklungsprodukte[n]« versteht. Ohne Lektüre

des zum Stellvertreteroriginal gewordenen englischen Textes ist nicht zu

entscheiden, inwiefern diese Formulierung eine annafreudianische sein

könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

144

1915 verfaßt Freud einen Entwurf für einen abschließenden Beitrag

einer auf zwölf Teile angelegten Metapsychologie7 mit dem Titel Über-

sicht der Übertragungsneurosen , welcher erst 1983 entdeckt und 1985

veröffentlicht wurde. Hier definiert Freud die »nicht zur Kinderzeugung

führenden Befriedigungen« (Nachtragsband, 645) als pervers. Übrigens

taucht hier auch der bereits erwähnte »Primat der Genitalien« auf. Je-

denfalls ist mit dieser Definition von ›pervers‹ die Perversion eher als

das Regelhafte im Sexualleben zu verstehen, das andere, welches Freud

hier nicht bezeichnet, ist als seltene Ausnahme sexueller Handlungen zu

sehen, die »Befriedigung, die zur Kinderzeugung führt«. In den Vorle-

sungen zur Einführung in die Psychoanalyse von 1917 nimmt Freud in

der »XX. Vorlesung. Das menschliche Sexualleben« (XI, 313ff.) diesen

Faden wieder auf. Es ist

»der gemeinsame Charakter aller Perversionen, daß sie das Fortpflanzungsziel aufge-

geben haben. In dem Falle heißen wir eine Sexualbetätigung eben pervers, wenn sie

auf das Fortpflanzungsziel verzichtet hat und die Lustgewinnung als davon unabhän-

giges Ziel verfolgt. Sie verstehen also, der Bruch und Wendepunkt in der Entwicklung

des Sexuallebens liegt in der Unterordnung desselben unter die Absichten der Fort-

pflanzung. Alles was vor dieser Wendung vorfällt, ebenso alles, was sich ihr entzogen

hat, was allein dem Lustgewinn dient, wird mit dem nicht ehrenvollen Namen des

›Perversen‹ belegt und als solches geächtet« (XI, 327).

Freud bietet hier wieder eine sehr enge bzw. eigentlich sehr weite Defi-

nition von Perversion an; er nennt jede Sexualbetätigung pervers, die

ausschließlich der Lustgewinnung statt der Fortpflanzung dient. Daß er

damit die nicht-perverse Sexualität zu einer recht seltenen Ausnahme im

Feld des Sexuellen macht, verdeutlicht, wie prekär Definitionsversuche

sind. Man könnte mit den Worten des Psychoanalytikers Lutz Mai, so-

zusagen mit Freud gegen Freud, das Verhältnis von Fortpflanzung und

menschlicher Sexualität nicht nur als ein gänzlich voneinander abgelös-

tes, sondern als ein hemmendes bestimmen: »Die menschliche Sexuali-

tät ist das, was der Fortpflanzung im Wege steht.«8 Freud relativiert

selbst in der folgenden »XXI. Vorlesung. Libidoentwicklung und Sexu-

alorganisationen« (XI, 331): »Vergessen Sie nicht, wir sind derzeit nicht

im Besitze eines allgemein anerkannten Kennzeichens für die sexuelle

Natur eines Vorganges, es sei denn wiederum die Zughörigkeit zur Fort-

pflanzungsfunktion, die wir als zu engherzig ablehnen müssen.« Die

Fortpflanzungsfunktion reicht nicht aus, weil es die Perversen gibt.

Freud fährt weiter unten fort: »Um ihretwillen allein sind wir zur Be-

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

145

hauptung berechtigt, daß Sexualität und Fortpflanzung nicht zusammen-

fallen [...]« (XI, 332). Wir sehen: Die Beschäftigung mit den Perversio-

nen gestattet es der Psychoanalyse, die menschliche Sexualität genauer

zu erkennen. Die einfache Gleichung ›sexuell = genital‹ gilt aus psycho-

analytischer Sicht nicht. Das konstituierende Moment der Perversionen

für die menschlichen Sexualitäten, die Tatsache, daß perverse Anteile

allgegenwärtig zu sein scheinen, wie wir gesehen haben auch in neuroti-

schen und psychotischen Symptomen, wirft eine Frage auf: Wieso dieses

allgemein menschliche Phänomen mit einer so despektierlichen Be-

zeichnung belegen? Freud findet als einen Grund für die abwehrende

Haltung den Perversionen gegenüber »geheimen Neid«, den die empfin-

den, die ihre perversen Neigungen nicht manifest ausleben.

»Wenn aber die Existenz der sexuellen Perversionen ein so zwingendes Argument in

dieser Frage ist, warum hat es nicht bereits längst seine Wirkung getan und diese Fra-

ge erledigt? Ich weiß es wirklich nicht zu sagen. Es scheint mir daran zu liegen, daß

diese sexuellen Perversionen mit einer ganz besonderen Acht belegt sind, die auf die

Theorie übergreift und auch ihrer wissenschaftlichen Würdigung in den Weg tritt. Als

ob niemand vergessen könnte, daß sie nicht nur etwas Abscheuliches, sondern auch

etwas Ungeheuerliches, Gefährliches sind, als ob man sie für verführerisch hielte und

im Grunde einen geheimen Neid gegen die sie Genießenden niederzukämpfen hätte,

etwa wie ihn der strafende Landgraf in der berühmten Tannhäuserparodie eingesteht:

›Im Venusberg vergaß er Ehr' und Pflicht!

– Merkwürdig, unser einem passiert so etwas nicht.‹«

Freud stellt fest, »daß dem Sexualleben der Normalen nur selten der eine

oder andere perverse Zug abgeht« (XI, 333). Er hält es hier für sinnlos,

diese sich auch pervers betätigenden Personen als Perverse zu bezeich-

nen, sondern bestimmt eine Perversion erst dann als gegeben, wenn sie

einen Status von Ausschließlichkeit in der Sexualität erlangt hat. Er setzt

also wieder einen quantitativen Unterschied, der in eine Qualität, hier

die Ausschließlichkeit, umschlägt. Ob diese Einschränkung des Begrif-

fes trägt oder nicht, Freud ist jedenfalls klarsichtig genug, zu erkennen,

daß diese klar fixierten Perversionen einer Zentrierung unterliegen, die

genauso organisiert ist wie die genitale Zentrierung. Wir lesen:

»In dieser Hinsicht ist zwischen der perversen und der normalen Sexualität kein ande-

rer Unterschied, als daß die herrschenden Partialtriebe und somit die Sexualziele ver-

schiedene sind. Es ist sozusagen hier wie dort eine gut organisierte Tyrannis, nur daß

hier die eine, dort eine andere Familie die Herrschaft an sich gerissen hat« (XI, 334).

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

146

Sowohl die/der im Normalen Gefangene wie auch die/der in einer Per-

version Fixierte teilen also das Schicksal, in ihrer Genußfähigkeit arg

beschränkt zu sein.

Um die Entwicklung im Denken Freuds bezüglich der Perversionen

nachzeichnen zu können, ist ein weiterer Text wichtig, es geht um ›Ein

Kind wird geschlagen‹. Beitrag zur Kenntnis der Entstehung sexueller

Perversionen (XII, 197), ein Text von 1919. Im Titel fällt auf, daß das

Wort »Perversionen« durch »sexuell« präzisiert ist, also offenbar ein

Gebrauch auch außerhalb des sexuellen Feldes nahegelegt wird. Sehen

wir die für unsere Fragestellung wichtigsten Passagen der Schrift an.

Freud findet bei überraschend vielen Personen, die wegen einer Hysterie

oder Zwangsneurose die psychoanalytische Behandlung aufgesucht hat-

ten, die Phantasievorstellung mit dem Inhalt »ein Kind wird geschla-

gen«. Es fällt auf, daß Freud den wortwörtlichen Inhalt einer sexuali-

sierten Phantasie als Titel wählt, also den Akzent auf die Signifikanten

legt und nicht auf eine klinische Klassifizierung des Phänomens. Die

Phantasie selbst umfaßt drei Personen: das Subjekt, eine schlagende Per-

son und das geschlagene Kind.

Freud merkt auch an, daß seine Explorationen keine nähere Beschrei-

bung dieser Phantasien brachten, d.h. es gibt eine Stockung, ein Hinder-

nis beim In-die-Sprache-Bringen sexueller Phantasien, ein Phänomen,

das allen gelegentlich auf dem Gebiet des Sexuellen Explorierenden sehr

geläufig sein dürfte. Die nämliche Phantasie ist mit Lustgefühlen ver-

bunden und wird, teilweise mit Zwangscharakter, bei der Selbstbefriedi-

gung eingesetzt. Freud findet in den Analysen der betreffenden Perso-

nen, daß diese Phantasien sehr früh, schon in der Vorschulzeit, gepflegt

und von da aus weiter entwickelt und beibehalten wurden. Reale Schla-

geszenen aus der Schulzeit riefen bei den zuschauenden Kindern aller-

dings kein Genießen hervor, sondern »ein eigentümlich aufgeregtes,

wahrscheinlich gemischtes Gefühl, an dem die Ablehnung einen großen

Anteil hatte« (XII, 198f). Die real beobachteten Schlageszenen wurden

zum Teil auch als unerträglich empfunden. Freud berichtet ferner, daß

auch in den entwickelteren Phantasien späterer Jahre wichtig ist, »daß

den gezüchtigten Kindern kein ernsthafter Schaden zugefügt werde«

(XII, 199). In den Analysen stellt Freud fest, daß die Betroffenen in ihrer

Kindheit selbst eher selten geschlagen worden sind. Fragen nach der

Identität des geschlagenen Kindes wie nach der der schlagenden Person

können die Betroffenen nicht beantworten, die Frage nach dem Ge-

schlecht des geschlagenen Kindes bringt insofern keine weiterführende

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

147

Antwort, als es keine konstanten Beziehungen zwischen dem Geschlecht

des/der phantasierenden Analysanten/Analysantin und dem des geschla-

genen Kindes gibt. So weiß Freud die an der Schlagephantasie haftende

Lust nicht als sadistische oder masochistische zu bezeichnen.

Im zweiten Kapitel erklärt Freud, daß die Entstehung einer solchen »zur

autoerotischen Befriedigung festgehaltenen Phantasie« (XII, 200) durch

das Vorauseilen einer Komponente der Sexualfunktion in Verbindung

mit einer Fixierung, welche sie späteren Entwicklungen entzieht, zu ver-

stehen ist. Dann allerdings kommen die Fragen. Warum verfällt diese

infantile Perversion nicht der Verdrängung? Weshalb können oft recht

banal erscheinende Eindrücke das Sexualstreben fixieren? Freud führt

aus, daß die psychoanalytische Forschung ergeben hat, daß eine sadisti-

sche Sexualkomponente, die später verdrängt wird, eine Disposition zur

Zwangsneurose bildet. Für die sechs Fälle, vier Frauen und zwei Män-

ner, welche die Grundlage für diese Schrift bilden, war nicht bei allen

der Grund für die Analyse eine Zwangsneurose. Freud mag sich nicht

damit zufrieden geben, daß die Schlagephantasien »meist abseits vom

übrigen Inhalt der Neurose bleiben und keinen rechten Platz in deren

Gefüge einnehmen« (XII, 202).

Im nun folgenden dritten Kapitel verfolgt Freud die Entwicklung der

Phantasien. Da die Schlagephantasien der Analysantinnen bzw. Analy-

santen erst mit ca. fünf Jahren auftauchen, geht Freud davon aus, daß die

berichtete Phantasie eher »einem Endausgang, nicht einer Anfangsäuße-

rung entsprechen« (XII, 203), sie also eine Entwicklung hinter sich ha-

ben, »in deren Verlauf sich das meiste an ihnen mehr als einmal ändert:

ihre Beziehung zur phantasierten Person, ihr Objekt, Inhalt und ihre Be-

deutung«. Freud beschränkt sich nun zur Vereinfachung der Darstellung

auf das Material der vier Analysantinnen. Zunächst stellt er fest, daß

»das geschlagene Kind [...] nie das phantasierende, regelmäßig ein ande-

res Kind, zumeist ein Geschwisterchen, wo [...] vorhanden, ist«. Die

Phantasie ist also keine masochistische, aber sie scheint auch keine sa-

distische zu sein, da die schlagende Person, welche zunächst unbestimmt

bleibt, sich im Laufe der Analyse als der Vater des Mädchens erweist.

So lautet die erste Phase der Schlagephantasie: »Der Vater schlägt das

Kind« (diese und die folgenden Hervorhebungen i.O., XII, 204) oder

genauer: »Der Vater schlägt das mir verhaßte Kind«. Die zweite Phase,

welche in keinem Fall erinnert wurde und eine Konstruktion der Analyse

ist, allerdings eine notwendige, wie Freud betont, »ist in hohem Grade

lustbetont und [...] hat unzweifelhaft masochistischen Charakter«. Sie

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

148

lautet: »Ich werde vom Vater geschlagen«. Die dritte Phase ähnelt wie-

der der ersten; die schlagende Person ist nie der Vater, sondern durch

einen Vatervertreter, z.B. einen Lehrer besetzt. Die eigene Person

kommt nicht mehr zum Vorschein, wenn, dann als Zuschauerin. Das ei-

ne geschlagene Kind ist jetzt durch viele Kinder ersetzt, die meist

männlichen Geschlechts und der Phantasierenden nicht bekannt sind.

Wichtig ist: »die Phantasie ist jetzt der Träger einer starken, unzweideu-

tig sexuellen Erregung und vermittelt als solcher die onanistische Be-

friedigung« (XII, 205). Hier gesteht Freud, »daß Zusammenhang und

Aufeinanderfolge der drei Phasen der Schlagephantasie [...] bisher ganz

unverständlich geblieben sind«. Im nun folgenden vierten Kapitel zeigt

die Analyse, daß das kleine Mädchen »zärtlich an den Vater fixiert«

(XII, 206) ist. Die Geschwisterkinder, zumal wenn es jüngere sind, wie

bei drei der vier analysierten Frauen der Fall, ziehen Liebe und Zärtlich-

keit vom Vater auf sich, wofür das Kind sie haßt. Das Geschlagenwer-

den ist zu verstehen als »eine Absage der Liebe und eine Demütigung«.

Die erste Phase also, »der Vater schlägt das verhaßte Kind«, heißt: »der

Vater liebt dieses andere Kind nicht, er liebt nur mich«. Die sexuelle

Erregung ist in dieser ersten Phase schon angelegt, aber noch diffus. Es

handelt sich um eine interessante Variante des ödipalen Komplexes, den

Freud hier für Mädchen und Jungen recht parallel konstruiert und bei

dem sich die Haß- und Konkurrenzeinstellung nicht an die Mutter, son-

dern an das Geschwisterkind knüpft. Das Schicksal der ödipalen Ob-

jektwahl ist bekannt, sie wird vollständig verdrängt, wirkt im Unbe-

wußten fort und bringt so das Schuldbewußtsein hervor. Dieses findet

Ausdruck in der zweiten Phase, die masochistisch geworden ist und

lautet: »›Nein, er liebt dich nicht, denn er schlägt dich‹« (XII, 208). Im

Geschlagenwerden findet Freud ein Zusammentreffen von Schuldbe-

wußtsein und Erotik. Das Geschlagenwerden »ist nicht nur die Strafe für

die verpönte genitale Beziehung, sondern auch der regressive Ersatz für

sie, und aus dieser letzteren Quelle bezieht es die libidinöse Erregung,

die ihm von nun anhaften und in onanistischen Akten Abfuhr finden

wird« (XII, 209). Daß die Phantasie der zweiten Phase in der Regel un-

bewußt bleibt, kann an der Intensität der Verdrängung liegen. Die

Phantasie der dritten Phase kann dann als Ersatz der unbewußten zwei-

ten Phase gelesen werden. Von der Formel der ersten Phase: »Der Vater

schlägt das andere Kind, er liebt nur mich« (XII, 211), scheint der

zweite Teil verdrängt worden zu sein, der Akzent ist auf den ersten Teil

zurückgewichen. Die Phantasie scheint wieder ins Sadistische gewendet,

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

149

ist dies aber nur formal, da die vielen unbestimmten Kinder, die von der

den Vater ersetzenden Person wie z.B. dem Lehrer geschlagen werden,

Ersetzungen der eigenen Person sind. Die libidinöse Besetzung des ver-

drängten Anteils (›er liebt mich‹) ist übernommen worden und damit

»auch das am Inhalt haftende Schuldbewußtsein«.

Für die Entstehung der Perversionen folgert Freud im nun folgenden

fünften Kapitel aus dem Vorausgegangenen, daß sie, wie jede Konstitu-

ierung des Sexuellen, eine enge Verbindung mit dem Ödipuskomplex

hat. Wir lesen: »Die Perversion steht nicht mehr isoliert im Sexualleben

des Kindes, sondern sie wird in den Zusammenhang der uns bekannten

typischen – um nicht zu sagen: normalen – Entwicklungsvorgänge auf-

genommen. Sie wird in Beziehung zur inzestuösen Objektliebe des Kin-

des, also zum Ödipuskomplex des Kindes gebracht, tritt auf dem Boden

dieses Komplexes zuerst hervor, und nachdem er zusammengebrochen

ist, bleibt sie, oft allein, von ihm übrig, als Erbe seiner libidinösen La-

dung und belastet mit dem an ihm haftenden Schuldbewußtsein« (XII,

212). Freud ist hier schon sehr nahe an dem später von ihm entwickelten

Strukturelement der Perversion, einem spezifischen Umgang mit der

Kastration. Er fügt noch an, daß »Menschen, die eine solche Phantasie

bei sich tragen, [...] eine besondere Empfindlichkeit und Reizbarkeit ge-

gen Personen, die sie in die Vaterreihe einfügen können« (XII, 216),

entwickeln und leicht von diesen Vaterfiguren gekränkt werden. Dies als

Hinweis darauf, daß die Spezifika, die ein Subjekt im sexuellen Feld

entwickelt, nicht isoliert betrachtet werden sollten, da vielfältige Effekte

aus der Sexualkonstitution hervorgehen. Ich verlasse den Text Ein Kind

wird geschlagen an dieser Stelle und wende mich einer anderen Unter-

suchung Freuds zu.

1927 veröffentlicht Freud eine Abhandlung mit dem Titel Fetischismus

(XIV, 311). Er hat eine Reihe von Männern in Analyse gehabt, »deren

Objektwahl von einem Fetisch beherrscht war«, bei denen sich durch-

weg dieselbe analytische Aufklärung bzgl. Sinn und Absicht des Fe-

tischs ergaben. Vorab sei bemerkt, daß das Wort ›Perversion‹ in dieser

Arbeit nicht auftaucht. Dann ist bemerkenswert, daß Freud die betref-

fenden Analysanten nicht wegen deren Fetischismus in Analyse hatte,

sondern der Fetischismus spielte nur eine Nebenrolle; die Betroffenen

zeigten sich mit ihrer Objektwahl, dem Fetisch, meist »zufrieden oder

loben sogar die Erleichterungen, die er ihrem Liebesleben« ermöglichte.

Freud stößt hier auf ein Phänomen, das bei verschiedenen Perversionen

zu beobachten ist, nämlich daß die betroffenen Personen häufig froh

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

150

über ihre sexuelle Verfaßtheit und Orientierung sind, da diese Garanten

ihres Genießens zu sein scheinen. Natürlich gibt es auch bei den Perver-

sionen ein Leiden am Symptom, dies scheint jedoch sehr viel seltener

der Fall zu sein und in seinem Ausmaß letztlich bei genauerer Analyse

oft von der gesellschaftlichen Bewertung der jeweiligen Orientierung

abzuhängen.

Freud erwähnt einen besonders merkwürdigen Fall, es geht um einen

jungen Mann, der »einen gewissen ›Glanz auf der Nase‹ zur fetischisti-

schen Bedingung erhoben hatte«. Für diesen Fetisch fand Freud folgen-

de Aufklärung: Der Signifikant ›Glanz‹ ist durch die Verschiebung vom

Englischen in das Deutsche entstanden, wobei der Signifikant per-

sistierte, also nicht übersetzt wurde. Es war eigentlich das englische

Wort für ›Blick‹, also ›glance‹, das der Ausgangspunkt für ›Glanz‹ war,

da der Betroffene als Kind anglophon aufwuchs. Der Fetisch war also

die Nase, nicht ›Glanz auf der Nase‹, sondern ein ›Blick auf die Nase‹.

Wofür die Nase wiederum stehen kann, überläßt Freud unserer Phanta-

sie.

Freud fand nun in allen analysierten Fällen, daß der Fetisch ein Ersatz

war für den Phallus der Frau, eigentlich der Mutter. Der Knabe weigert

sich also, »die Tatsache seiner Wahrnehmung, daß das Weib keinen Pe-

nis besitzt, zur Kenntnis zu nehmen« (XIV, 312). Ließe er die Wahr-

nehmung zu, dann wäre sein eigener Penisbesitz bedroht, was letztlich

die Kastrationsangst befördert. Zunächst beschreibt Freud den Vorgang

als Verdrängung, kommt dann aber dazu, die Vorstellung, hier die Kas

tration, vom Affekt, hier Angst und Panik, zu trennen. Der Affekt würde

dann der Verdrängung anheimfallen, für die Vorstellung, welche wir auf

der Ebene der Signifikanten lesen könnten, wählt Freud die Bezeichnung

»Verleugnung«. Mit der Verleugnung ist die unerwünschte Wahrneh-

mung nicht verschwunden, sie bleibt weiter wirksam. »[...] im Konflikt

zwischen dem Gewicht der unerwünschten Wahrnehmung und der Stär-

ke des Gegenwunsches ist es zu einem Kompromiß gekommen, wie es

nur unter der Herrschaft der unbewußten Denkgesetze – der Primärvor-

gänge – möglich ist« (XIV, 313). Was Freud hier u.a. zum Ausdruck

bringt ist die Tatsache, daß es im Unbewußten kein Nein, keine Negati-

on gibt, d.h. der Penis der Frau ist vorhanden, allerdings in ersetzter

Form. Dieser Penisersatz erbt das Interesse, das zuvor dem Penis der

Frau galt, und steigert es noch, da er auch ein »Denkmal« »der Abscheu

vor der Kastration« ist. Der Fetisch »bleibt das Zeichen des Triumphes

über die Kastrationsdrohung und der Schutz gegen sie«. Freud räumt

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

151

ein, sich hier mit der Erklärung dessen, was geschehen ist, zufrieden zu

geben und nicht erklärt zu haben, warum es geschehen ist. Es folgt eine

Reihe von Beispielen, bevor Freud noch einen weiteren Vorgang be-

schreibt, der neben dem der Verleugnung eine wichtige Rolle beim Feti-

schismus spielt, nämlich die Spaltung. Freud definiert hier Spaltung so,

daß »die wunschgerechte wie die realitätsgerechte Einstellung [...] ne-

beneinander« (XIV, 316) bestehen.9 Dies ist insofern eine bemerken s-

werte Struktur, als dem nebeneinander Bestehen zweier sich eigentlich

widersprechenden Einstellungen etwas zutiefst Primärprozeßhaftes inne-

wohnt.

Mit der Darlegung dieser Strukturelemente der Perversion bei Freud

verlassen wir die Texte des Begründers der Psychoanalyse und werfen

noch einen Blick auf einige markante Punkte im Denken Lacans zu dem

Thema. Es sei zunächst bemerkt, daß Lacan den Perversionen keinen

allzu hohen Stellenwert für das psychoanalytische Denken eingeräumt

zu haben scheint, er erwähnt sie zwar gelegentlich und liefert auch eini-

ge interessante Beiträge, aber er macht sie, im Gegensatz etwa zu den

Psychosen10 oder der Angst11, nie zu einem plakativen Thema seiner

Jahresseminare. Beginnen wir mit einem längeren Zitat aus dem IV.

Seminar zur Objektbeziehung von 1956/1957. Dort sagt Lacan:

»Was ist Perversion? Innerhalb ein und derselben psychoanalytischen Gruppierung

hört man dazu die zwiespältigsten Stimmen. Die einen glauben, sie folgten Freud, und

behaupten, daß man schlicht und einfach auf die Annahme des Fortbestehens einer

Fixierung zurückgehen muß, die sich auf einen Partialtrieb bezieht. Dieser würde ge-

wissermaßen schadlos die gesamte Dialektik des Ödipus durchlaufen, die dabei ist sich

herzustellen. Er würde nicht die Schicksale erleiden, die die anderen Partialtriebe zu

reduzieren und in einer Bewegung zu vereinen trachten, die sie letzten Endes in den

Geschlechtstrieb einmünden läßt, der der vereinigende ideale Trieb ist. Demnach wäre

die Perversion ein Unfall in der Entwicklung der Triebe. Indem diese Analytiker in klas-

sischer Weise Freuds Annahme ausdrücken, wonach die Perversion das Negativ der

Neurose12 sei, wollen sie die Perversion schlicht und einfach zu einer Größe machen, in

der der Trieb sich nicht ausgearbeitet hat. Andere jedoch, die im übrigen nicht

zwangsläufig deshalb die Schlaueren oder die Besseren sind, die aber gewitzt sind

durch die Erfahrung und durch eine Offensichtlichkeit, die sich in der analytischen Pra-

xis wahrhaftig ausprägt, versuchen zu zeigen, daß die Perversion recht weit davon

entfernt ist, jenes reine Element zu sein, das fortbesteht, und daß auch sie durchaus

Anteil hat an dem, was sich durch die ganzen Krisen, die dramatischen Verschmelzun-

gen und Entschmelzungen, die eine Neurose durchquert, hindurch realisiert hat und

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

152

was denselben Reichtum an Dimensionen wie diese, denselben Überfluß, dieselben

Rhythmen und dieselben Etappen aufweist. Sie versuchen daraufhin zu erklären, daß

die Perversion das Negativ der Neurose ist, indem sie eine Formel wie die folgende in

den Vordergrund rücken, zu der sie die gesamten Spiele inspirieren, durch die hindurch

sich eine Analyse der Reduktion der Abwehrformen verfolgen läßt – es geht in der

Perversion um die Erotisierung der Abwehr. Ich habe nichts dagegen, das macht ein

schönes Bild. Doch, ehrlich gesagt, warum kann diese erotisiert werden? Das ist die

ganze Frage. Woher kommt diese Erotisierung? Wo hat die unsichtbare Macht ihren

Ort, die das projizieren würde, was dort scheinbar wie etwas Überflüssiges kommt,

diese Färbung, dieser Eigenschaftswandel, diese libidinöse Befriedigung? In Wahrheit

ist die Sache nicht undenkbar, aber das wenigste, was man sagen könnte, ist, daß sie

nicht gedacht wird.«13

Mir scheint Lacan hier eine gute Zusammenfassung zweier grundlegen-

der Sichtweisen zur Problematik zu gelingen, wobei das meiste der vor-

getragenen Gedanken bei Freud bereits zu finden ist und sein immer

wieder wahrnehmbares Schwanken bei der Theoretisierung der Perver-

sionen mitbedingt. Zugleich, so hoffe ich deutlich gemacht zu haben,

hatte schon Freud die reduktionistischen Sichtweisen, die Lacan hier re-

feriert, zumindest im Ansatz, überwunden. In Lacans Seminar zur Ob-

jektbeziehung finden sich eine Fülle von Ansätzen zur Theoretisierung

der Sexualitäten, vornehmlich auch zur Bestimmung der Rolle des

Phallus. Dies würde einen ganzen Vortrag füllen, ich komme zu einem

anderen Schlaglicht auf das Thema der Perversionen, das Lacan in einer

Schrift von 1963 geworfen hat. Lacan definiert das Begehren als das

Begehren des Anderen, die sprachlich vermittelte Struktur des Begeh-

rens ist immer als ein Begehren nach einem Begehren zu verstehen. In

Kant mit Sade führt Lacan nun die Funktion der Wahrheit ein. Die Pra-

xis der Psychoanalyse erkennt »in der Begierde die Wahrheit des Sub-

jekts«.14 Ein Verzicht im Hinblick auf die Begierde »wird [...] damit er-

kauft, daß der Mensch seine Wahrheit preisgibt«.15 Bemerkenswert ist,

daß Lacan hier die Wahrheit nicht nur als die Wahrheit des Subjekts des

Unbewußten bestimmt, sondern eine eher ontologische Bestimmung

vornimmt als ›Wahrheit des Menschen‹. Damit ist u.a. gesagt, daß das

Begehren weit mehr umfaßt als das triebhafte Geschehen, es wird zur

wichtigen Dimension des Menschseins. Es sei erwähnt, daß im französi-

schen Text »désir« steht, was hier interessanterweise mit »Begierde«

übersetzt wurde und nicht, wie sonst üblich, mit »Begehren«. Mögli-

cherweise ist diese Verschiebung in der Bedeutung ein Hinweis auf die

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

153

Tragweite der Bestimmung des Verhältnisses von Begehren, Wahrheit

und Menschsein, wenngleich dieses im strengen Sinne auch freudianisch

genannt werden könnte. Vielleicht ist diese Verschiebung aber auch im

Hinblick auf de Sade zu verstehen. Jedenfalls umfaßt das Begehren oder

die Begierde natürlich auch das sogenannte perverse Begehren und wir

halten fest, daß Lacan keinen Unterschied macht bzgl. des Verhältnisses

zur Wahrheit. Im Seminar von 1964 über Die vier Grundbegriffe der

Psychoanalyse entwickelt Lacan im XIV. Kapitel »Der Partialtrieb und

seine Kreisbahn«16, ausgehend von Freuds Schrift Triebe und Trieb-

schicksale von 1915, seine Formel »Jeder Trieb ist Partialtrieb«.17

Lacan führt aus, daß die Triebe an einen ökonomischen Faktor gebunden

sind, der von Bedingungen abhängt, die er mit dem Terminus Real-Ich

versieht und dem die Funktion des Lustprinzips unterstellt ist. Vorläufig

sieht Lacan im Real-Ich »ein System, das eine gewisse Homöostase der

inneren Spannungen gewährleisten soll«.18 Wir lesen:

»Um der Realität dieses homöostatischen Systems willen tritt die Sexualität nur in

Form der Partialtriebe auf. Der Trieb ist in genauem Sinne jene Montage, mit deren

Hilfe die Sexualität am psychischen Leben partizipiert, und zwar auf eine Weise, die

der Struktur eines Aufklaffens ~ structure de béance angepaßt sein muß, die die Struk-

tur des Unbewußten ist«.19

Der Trieb kann nur als Partialtrieb in Erscheinung treten, da er die Sexu-

alität, ausgehend vom Unbewußten, in Form einer permanenten Kreis-

bahn im Seelenleben repräsentiert, als Beimengung in wahrscheinlich

allen seelischen Regungen. Für die Entwicklung der Partialtriebe geht

Lacan nicht von einer Art »Erzeugung von einem der Partialtriebe zum

nächsten«20 aus, es gibt kein Verhältnis deduktiver oder genetischer Art.

Damit wird auch die Vorstellung sexueller Entwicklung als Abfolge von

Partialtrieben, die quasi aufeinander aufbauen und sich auf ein Ziel wie

z.B. die ›genitale Reife‹ hin entwickeln, als psychoanalytisches Konzept

abgelehnt.21 Das Verhältnis von Trieb und Perversion ist bei Lacan zu

verstehen als zu unterscheidendes im Hinblick auf die Situierung des

Subjekts. Trieb sieht er mit Freud als »eine radikale Struktur [...], in

welcher dem Subjekt noch kein Ort angewiesen ist«.22 Die Perversion

hingegen definiert sich gerade »durch die Art und Weise, wie das Sub-

jekt seinen Platz in ihr findet«.23 Im Hinblick auf das Subjekt könnte

man den Trieb also als fast äußerlich, jedenfalls eher daneben oder dem

Subjekt fremd bestimmen, die Perversion wäre dann eher so etwas wie

eine Heimstatt, in der das Subjekt sich einrichten kann. Für den Trieb

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Günther X. Frank

154

hebt Lacan, abermals mit Freud, auch die Eigenschaft einer »konstanten

Kraft«24 hervor, etwas, das in dem Signifikanten ›Trieb‹ anklingt und bei

Übersetzungen desselben gerne unterschlagen wurde.

Ich schließe diese Auszüge aus dem Seminar XI mit einem Zitat, in dem

Lacan den Trieb beschreibt als »etwas, das von einem Rand ausgeht, das

dessen geschlossene Struktur verdoppelt, einer Bewegung folgend, die

eine Wiederkehr darstellt und dessen Konsistenz durch nichts anderes

garantiert erscheint, als durch das Objekt, und zwar im Namen von et-

was, das eingekreist werden soll«.25

In seinem Seminar XX mit dem Titel Encore von 1972/1973 führt Lacan

seine These aus, daß das Geschlechtsverhältnis nicht existiert. Mit dieser

Annahme wird abermals deutlich, daß jeder Art von Zentrierung

menschlicher Sexualitäten auf Genitalität im Licht der Psychoanalyse

eine Absage erteilt werden muß: Es geht nicht. Ich möchte schließen mit

einem vorletzten Zitat von Lacan – es soll noch ein letztes geben zur

Überleitung in die Diskussion. Ich lasse dieses vorletzte Zitat unkom-

mentiert. Lacan schreibt: »Es gibt kein Geschlechtsverhältnis, weil der

Genuß des Anderen, aufgefaßt als Körper, stets inadäquat ist – pervers

auf der einen Seite, sofern der Andere sich reduziert auf das Objekt a –

und auf der anderen, ich würde sagen, verrückt, rätselhaft«.26

Es wird kolportiert, Lacan habe bei einer wissenschaftlichen Tagung der

französischen psychoanalytischen Vereinigung nach einem Vortrag von

Jean Clavreul über das Thema Perversion bemerkt: »Nur die Perversen

können angemessen über die Perversion sprechen«. Dies als Ermutigung

zum Einstieg in die Diskussion.

Anmerkungen

1 Vgl. Sigmund Freud: »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«, in: ders., Gesammelte
Werke [GW] Bde. I-XVIII, London 1940, Frankfurt am Main 21999, hier GW V, 27-
145. Die römische Ziffer verweist auf den Band, die lateinische gibt die Seite an. Wird
im Text ohne Zitatangabe zitiert, bezieht sich das Zitat auf die vorangegangene, aus-
gewiesene Textstelle. Vgl. ders., »›Ein Kind wird geschlagen‹. Beitrag zur Kenntnis
der Entstehung sexueller Perversionen«, GW XII, 195-226. Vgl. ders., »Fetischismus«,
GW XIV, 309-317.

2 Freud: »Bruchstück einer Hysterie-Analyse«, GW V, 209f.
3 Vgl. Freud: »Triebe und Triebschicksale«, GW X, 209-232.
4 Vgl. Freud: »Das ökonomische Problem des Masochismus«, GW XIII, 369-383.
5 Jacques Lacan: Das Seminar Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse,

Textherstellung Jacques-Alain Miller; Norbert Haas, Hans Joachim Metzger (Hg.),
übersetzt von Norbert Haas, Weinheim, Berlin 1980, 182 (Hervorhebung i.O.).

6 Freud nennt in der Zusammenfassung »Scham, Ekel, Mitleid und die sozialen Kon-
struktionen der Moral und Autorität« (GW V, 132).

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Perversion: Savoir-faire und Monotonie

155

7 Sechs Teile gelten als verschwunden, die anderen erhaltenen sind: »Das Unbewußte«
(1913), »Triebe und Triebschicksale« (1915), »Die Verdrängung« (1915), »Metapsy-
chologische Ergänzung zur Traumlehre« (1916), »Trauer und Melancholie« (1916).

8 So Lutz Mai in einem seiner Hamburger Seminare zu Totem und Tabu aus den 1990er
Jahren.

9 Freud nimmt diesen Gedanken später wieder in der Arbeit »Die Ichspaltung im Ab-
wehrvorgang« von 1938 auf, vgl. GW XVII, 57-62.

10 Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar Buch III (1955-1956). Die Psychosen, Textherstel-
lung Jacques-Alain Miller (Hg.), übersetzt von Michael Turnheim, Weinheim, Berlin
1997.

11 Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar Buch X (1962/1963). Die Angst, übersetzt von Ger-
hard Schmitz, Lacan Archiv, Bregenz.

12 Bei Freud ist die Neurose das Negativ der Perversion!
13 Jacques Lacan: Das Seminar Buch IV (1956-1957). Die Objektbeziehung, Textherstel-

lung Jacques-Alain Miller, übersetzt von Hans-Dieter Gondek, Wien 2003, 131f.
14 Jacques Lacan: »Kant mit Sade«, in: ders., Schriften II. Norbert Haas, Hans-Joachim

Metzger (Hg.), übersetzt von Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger, Weinheim, Berlin
1986, 156.

15 Ebd., 157.
16 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 182.
17 Ebd.
18 Ebd., 184.
19 Ebd.
20 Ebd., 189.
21 Eine genau genommen von Freud angedachte Sichtweise, vgl. Freud: »Zeitgemäßes

über Krieg und Tod«, GW X, 337.
22 Lacan, Die vier Grundbegriffe, 190.
23 Ebd.
24 Ebd., 189.
25 Ebd.
26 Jacques Lacan: Das Seminar Buch XX (1972-1973). Encore, Textherstellung Jacques

Alain Miller; Norbert Haas, Joachim Metzger (Hg.), übersetzt von Norbert Haas, Vreni
Haas, Joachim Metzger, Weinheim, Berlin 1986, 157.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

   Autorinnen und Autoren

Johanna Drobnig-Naumann (Dipl.-Psych.), Studium und Forschungsauf-

enthalte in Hamburg, Paris und Jerusalem. Verschiedene Lehr- und

Vortragstätigkeiten. Lebt als Psychoanalytikerin und Übersetzerin psy-

choanalytischer und wissenschaftstheoretischer Texte (Julia Kristeva,

Jacques Lacan, Jean-Bertrand Pontalis, Bernard Baas, Hans-Jörg Rhein-

berger) in Hamburg. Mitbegründerin vom Lehrhaus der Psychoanalyse

Hamburg.

Ulrike Oudée Dünkelsbühler (Dr. phil., M.A.), Studium der Kompara-
tistik, Romanistik und Anglistik in Konstanz, Berkeley, Siegen und
Montréal. Freiberufliche Praxis für Fremdsprachen- u. Kommunikati-
onstraining, Kulturtheorieseminare und Übersetzung in Hamburg
(http://www.phillingua.de). Arbeitsschwerpunkte und Veröffentlichun-
gen zu Dekonstruktion, Psychoanalyse, Übersetzung, Kultur- und
Theoriekritik; Forschungsprojekt »Schrift und Symptom: Theorien der
Hysterie und umgekehrt«.

Günther X. Frank (Dipl.-Psych.), Psychoanalytiker und Psychotherapeut.

Studium der Psychologie und Theologie in Hamburg. Tätig in der

AIDS- und Sexualberatungsstelle im Fachdienst Gesundheit des Kreises

Stormarn, freiberuflich psychoanalytisch tätig in eigener Praxis und als

Honorarmitarbeiter der pro familia Schleswig-Holstein zur Therapie fa-

miliär gewalttätiger Personen sowie im Bereich beruflicher Weiterbil-

dung. Mitbegründer vom Lehrhaus der Psychoanalyse Hamburg und

Mitarbeit in demselben. Arbeitsschwerpunkte: Sexualität, HIV/AIDS,

STD/STI, Arbeit mit Sexualstraftätern, Arbeit mit von illegalen Sucht-

stoffen Abhängigen, Sexualpädagogik, Projektarbeit.

Susanne Gottlob (Dr. phil.), Studium der Literaturwissenschaft und

Kunstgeschichte in Hamburg und Italien. Lehrtätigkeiten und Veröf-

fentlichungen, u.a. »Stimme und Blick«, transcript Verlag 2002. Ver-

schiedene Lektorate. Mitarbeit im Lehrhaus der Psychoanalyse Hamburg

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

158

seit 1998. Arbeitsschwerpunkte: Lesbarkeit und Einschreibungen von

Geschichtlichkeit (Die Gesetze der Gastfreundschaft, Pierre Klossowski;

Atemwende, Paul Celan; Der Naturvertrag, Michel Serres), Widerstand

und Psychoanalyse (u.a. Seminar mit Susanne Moll).

Max Kleiner (Dipl.-Psych.), Studium der Psychologie in Trier, Montpel-

lier und Hamburg. Psychotherapeut und Psychoanalytiker, Übersetzer

von Lacan-Seminaren. Gründungsmitglied vom Lehrhaus der Psycho-

analyse Hamburg; Arbeitsschwerpunkte: Psychosen, Topologie.

Peter Müller (Dr. med.), Psychoanalytiker in eigener Praxis seit 1979.

Facharzt für psychotherapeutische Medizin. Veröffentlichungen zur

Praxis der Psychoanalyse; Mitherausgeber des Jahrbuchs für klinische

Psychoanalyse. Supervisor in verschiedenen Einrichtungen. Grün-

dungsmitglied von: Fondation Européenne pour la Psychoanalyse

(1991), Assoziation für die Freudsche Psychoanalyse (1994), Psycho-

analytisches Kolleg (2004).

Karl-Josef Pazzini (Prof. Dr. phil.), Studium der Philosophie, Theologie,

Erziehungswissenschaften, Mathematik, Kunstpädagogik. Psychoanaly-

tiker in eigener Praxis. Mitbegründer von: Assoziation für die Freudsche
Psychoanalyse (1994); Psychoanalytisches Kolleg (2004). Professor für
Erziehungswissenschaft. Didaktik der Bildenden Kunst, Universität
Hamburg. Arbeitsschwerpunkte: Psychoanalyse, Pädagogik, Museum;
Bildung, Lehre und Lernen in Bezug auf Kunst, Aggressivität der Lehre.
Dazu verschiedene Veröffentlichungen, zuletzt (mit Marianne Schuller
und Michael Wimmer) »Wahn – Wissen – Institution«, transcript Verlag
2005.

Claus-Dieter Rath (Dr. rer. soc.), Psychoanalytiker in Berlin. Gründungs-

mitglied von: Fondation Européenne pour la Psychoanalyse (1991);

Assoziation für die Freudsche Psychoanalyse (1994); Freud-Lacan-

Gesellschaft. Psychoanalytische Assoziation Berlin (1997); Psychoana-

lytisches Kolleg (2004). Veröffentlichungen über Fragen der psycho-

analytischen Praxis, der Geschichte der Psychoanalyse und über die

Massenpsychologie des Alltagslebens. Mitherausgeber von: (mit Jutta

Prasse) Lacan und das Deutsche. Die Rückkehr der Psychoanalyse über

den Rhein. Freiburg im Breisgau 1994; (mit André Michels, Peter Mül-

ler, Achim Perner): Jahrbuch für klinische Psychoanalyse. Tübingen

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren

159

1998ff. Herausgeber der Textauswahl ›Jutta Prasse: Sprache und Fremd-

sprache. Psychoanalytische Aufsätze‹. Bielefeld 2004.

Edith Seifert (Dr. phil.), Studium der Romanistik und Soziologie. Ver-
lagsredakteurin, Dozentin am Goethe-Institut, wissenschaftliche Mitar-
beiterin an der Freien Universität Berlin, Gastprofessorin und Lehr-
beauftragte an der Universität Wien und Innsbruck. Psychoanalytikerin
in Berlin. Mitbegründerin von: Psychoanalytischer Salon Berlin, Psy-
choanalytisches Kolleg (2004). Arbeitsschwerpunkte: Weibliche Sexua-
lität. Das Verhältnis zwischen Neurowissenschaft und Psychoanalyse.
Dazu verschiedene Veröffentlichungen.

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Titel zur Psychoanalyse
 

Karl-Josef Pazzini,

Susanne Gottlob (Hg.)

Einführungen in die
Psychoanalyse I
Einfühlen, Unbewußtes,

Symptom, Hysterie, Sexualität,

Übertragung, Perversion

April 2005, 160 Seiten,

kart., 16,80 €,

ISBN: 3-89942-348-8

Karl-Josef Pazzini,

Marianne Schuller,

Michael Wimmer (Hg.)

Wahn – Wissen – Institution
Undisziplinierbare Näherungen

(unter Mitarbeit von Jeannie

Moser)

Februar 2005, 376 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-284-8

Jutta Prasse

Sprache und Fremdsprache
Psychoanalytische Aufsätze

(herausgegeben von

Claus-Dieter Rath)

2004, 212 Seiten,

kart., 22,80 €,

ISBN: 3-89942-322-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Manfred Riepe

Intensivstation Sehnsucht
Blühende Geheimnisse im Kino

Pedro Almodóvars.

Psychoanalytische Streifzüge

am Rande des Nervenzusam-

menbruchs

2004, 260 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-269-4

Peter Widmer

Angst
Erläuterungen zu Lacans

Seminar X

2004, 176 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 3-89942-214-7

Marianne Schuller,

Gunnar Schmidt

Mikrologien
Literarische und

philosophische Figuren

des Kleinen

2003, 182 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-168-X

Manfred Riepe

Bildgeschwüre
Körper und Fremdkörper im

Kino David Cronenbergs.

Psychoanalytische Filmlektüren

nach Freud und Lacan

2002, 224 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-104-3

https://doi.org/10.14361/9783839403488 - am 13.02.2026, 23:34:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403488
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Einführungen in die Psychoanalyse I
	Inhalt
	Vorwort
	›Einfühlen‹ und ›Erschließen‹ bei Freud
	Die Bildungen des Unbewußten
	Was sagt das Symptom?
	Hysterie: »... sagte ich mir, der Fall könne keine Hysterie sein« (Freud)
	Zum Mißverständnis der weiblichen Sexualität bei Freud. Kastrationswahrnehmung als symbolische Matrix
	Zur Übertragung – Der Analytiker als Schatzkästchen
	Perversion: Savoir-faire und Monotonie. Versuch einer Strukturanalyse
	Autorinnen und Autoren

