Vorbemerkung

»Vos tendés a moverte en el continuo, como dicen los fisicos, mientras que yo soy
sumamente sensible a la discontinuidad vertiginosa de la existencia. En este mismo
momento el café con leche irrumpe, se instala, impera, se difunde, se reitera en cien-
tos de miles de hogares. Los mates han sido lavados, guardados, abolidos. Una zona
temporal de café con leche cubre este sector del continente americano.«'

Julio Cortizar

Die Poetik Julio Cortdzars, die sich stets in dynamischen Bildern widerspiegelt, regte
in dieser Arbeit bereits verschiedene Uberlegungen an. In diesem kurzen Auszug aus
seinem 1963 veroffentlichten Roman Rayuela (Himmel und Hoélle) wird das Phinomen
der »Milchkaffee-Zeitzone« dargelegt, die nach Cortazar den siidlichen Teil des ameri-
kanischen Kontinents abdeckt. Im Gesprich mit seinem Freund Traveler unterscheidet
Oliveira, der Protagonist des Romans, zwischen zwei Zeitformen: dem Kontinuum, in
welchem sich Traveler nur langsam wie ein Regenwurm fortbewegt und der Diskonti-
nuitit — »la discontinuidad vertiginosa de la existencia« —, die das Schicksal Olivieras
bestimmt. In Rayuela lisst Cortizar sowohl die Figur von Horacio Oliveira als auch die
Leser zwischen Paris und Buenos Aires sowie zwischen den einzelnen Zeilen und Kapi-
teln des Romans hin- und herspringen.* Wie bereits durch das beliebte und namenge-
bende Hiipfspiel angedeutet wird, erzihlt Rayuela eine Geschichte der riumlichen und
zeitlichen Beweglichkeit. Die Bewegung wird hier zum Leitmotiv, weshalb auch Raum

1 Julio Cortazar, Rayuela (Madrid: Ed. Catedra, 2007), 412. »Du strebst danach, dich im Kontinuum zu
bewegen, wie die Physiker sagen, wahrend ich hochst empfanglich fiir die sich jah tiberstiirzen-
de Diskontinuitat der Existenz bin. In eben diesem Augenblick bricht der Milchkaffee herein, er
setzt sich fest, er herrscht, er breitet sich aus, er wiederholt sich in Hunderttausenden von Haus-
halten. Die Matekannen sind gewaschen weggestellt, eingerdumt, aus dem Dienst entlassen. Eine
Michkaffee-Zeit-Zone erstreckt sich nun iiber diesen Teil des amerikanischen Kontinents.« Uber-
setzt von Fritz Rudolf Fries in: Julio Cortazar, Rayuela (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006), 301.

2 Zum Leben und Werk des Schriftstellers vgl. Walter Bruno Berg, Grenz-Zeichen Cortizar: Leben und
Werk eines argentinischen Schriftstellers der Gegenwart (Frankfurta.M.: Vervuert,1991). U.a. geht Berg
hier auf verschiedene Aspekte des Romans ein. Zum Motiv der Bewegung in Rayuela, siehe auch:
Ottmar Ette, Literatur in Bewegung: Raum und Dynamik grenziiberschreitenden Schreibens in Europa und
Amerika (Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, 2001), 300ff.

https://dol.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Arte argentino - Asthetik und Identitatsnarrative in der argentinischen Kunst

und Zeit aus einer dynamischen Perspektive verhandelt werden. »Riume sind histo-
risch diskontinuierliche Konstellationen wie die Geschichte selbst«,? hilt Borso fest und
weist damit auf die Verflechtung zwischen Raum, Zeit und Geschichte hin. Gleichzei-
tig unterstreicht sie die Unterbrechung in Form der Diskontinuitit als wesentlichen
Charakter von Raum und Geschichte.

Inwiefern agieren zeitliche Unterbrechungen in kiinstlerischen Arbeiten und wie
werden Kunstwerke als >Diskontinuititen« in der Geschichte verhandelt? Das folgende
Kapitel nimmt es sich zur Aufgabe, die Frage nach Zeit und Raum ausgehend von ei-
ner>diskontinuierlichen Geschichte« niher zu erforschen. Dabei gilt es zu untersuchen,
unter welchen Aspekten Zeit und Raum durch die Geschichte hindurch verhandelt wur-
den.

In ihrer Erorterung des Begriffs der >Topografie« definieren Vittoria Borso und Rein-
hold Gérling ein anderes Verstindnis von Riumen.* Denn Topografie bezeichne einer-
seits die riumliche Grenze, die gleichzeitig eine Schwelle darstellt, und fithre anderer-
seits auf die kulturelle Praxis zuriick, die Riume als solche iiberhaupt erst entstehen
lasse.> Topografie, das (Be-)Schreiben (griech. graphein) von Riumen (topos), wird hier
nicht als ein grenzziehender, gewaltvoller Akt des Raumeinnehmens im Sinne der Ko-
lonialgeschichte verstanden, in der eine klare Trennung zwischen Raum, Zeit und vor
allem der gemeinsamen Geschichte gezogen wurde, sondern wird relational und des-
halb auch topologisch ausgelegt. >Topologie« definiert Borso als »die Untersuchung der
dynamischen Prozesse und kulturellen Praktiken in Bezug auf den Raum.«® Anhand der
poststrukturalistischen Theorien u.a. von Jacques Derrida und Michel Foucault, schafft
Borso eine Begrifflichkeit von Raum und Zeit, die jegliche Ideen von Urspriinglichkeit
und Festsetzung angreift und schliefdlich unhaltbar macht. Indem Derrida die Gegen-
wart iiber den Begriff der Zeitlichkeit radikal in Frage stelle und damit den »Anspruch
auf Wahrheit« zerstore, liefSe sich auch ein anderes Bild vom Raum herstellen, so Borso.
Hier erdffne sich ein »Raum der Differenz«, der letztendlich den »Ort der Identitit und
der Struktur« ersetze.’

In diesem Verstindnis von Raum und Zeit befinden sich beide Elemente in einer
permanenten, wechselseitigen Suche nach ihrem >Gewordensein¢. Dabei stehen ver-
schiedene Formen der Festsetzung, wie sie in Machtbeziehungen unternommen wer-
den, nicht auerhalb dieser Suche, sondern fungieren aus der Perspektive einer sge-
wordenen Zeit< ebenfalls dynamisch. Diese These mdchte ich nun weiter ausfithren.

Wihrend der Raum im 19. Jahrhundert durch den Imperialismus hegemonial struk-
turiert gewesen sei, so Borso, kiindige sich tiber die »Zeitlichkeit als Medium der Wahr-
nehmung« in der Wende zum 20. Jahrhundert nun »eine neue Qualitit des Raumes«

3 Vittoria Borso, »Grenzen, Schwellen und andere Orte : >..La geographie doit bien étre au coeur
de ce dont je m'occupe«.« In Kulturelle Topografien, hg. v. Vittoria Borso und Reinhold Gorling, M
& P-Schriftenreihe fiir Wissenschaft und Forschung Kulturwissenschaften (Stuttgart: Verlag J. B.
Metzler, 2004), 19.

4 Vgl. Borso und Gorling, (2004).
5 Vgl. Ebd., 9.

6 Borso (2004), 13.

7 Vgl. ebd., 16-17.

https://dol.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

an. Hier habe sich das Simultane zum »Strukturprinzip« erhoben.® Borsd verweist an
dieser Stelle auf die Uberlegungen von Foucault, welche dieser in Andere Riume unter-
nimmt. Dort schreibt der Philosoph:

»Wir sind in der Epoche des Simultanen, wir sind in der Epoche der Juxtaposition,
in der Epoche des Nahen und des Fernen, des Nebeneinander, des Auseinander. Wir
sind, glaube ich, in einem Moment, wo sich die Welt weniger als ein grofRes sich durch
die Zeit entwickelndes Leben erfihrt, sondern eher als ein Netz, das seine Punkte
verkniipft und sein Gewirr durchkreuzt.<®

In Foucaults Auslegung von einer rdumlichen Zeit situiert sich auch die von Cortdzar so
bezeichnete »Milchkaffee-Zeitzone«. Denn auch hier wird ein »netzartiger Moment« der
Simultanitit geschaffen: »En este mismo momento el café con leche irrumpe, se instala,
impera, se difunde, se reitera en cientos de miles de hogares.« So werden im transkul-
turellen Getrink unterschiedliche Orte, Situationen und Gewohnheiten miteinander
verbunden und ereignen sich simultan.

Raum und Zeit kénnen, so Borso, nicht getrennt voneinander behandelt werden:
»Vielmehr geht es um die wechselseitigen Abhingigkeiten beider Dimensionen, die
die historischen Konfigurationen des Raums bestimmt.«" In der Milchkaffee-Zeitzone
wird iiber die Stabilisierung des raumzeitlichen Ereignisses das Gegebene von Raum
und Zeit hinterfragt. Denn im Sinne einer Diskontinuitit bricht die Milchkaffe-
Zeitzone mit der strukturierten, gesetzlichen Zeit, die den Tag nicht nur in hell
und dunkel, Tag und Nacht, sondern auch in Arbeit und Freizeit einteilt. In dieser
Einteilung von Zeit manifestiert sich ein Dispositiv der Macht. Mit Bezug auf den
Julianischen Kalender halten Philipp Hubmann und Till Huss dementsprechend fest:

»Jede Cesellschaft hat eigene Vorstellungen davon, was Zeit ist und wie sie sich be-
schreiben lasst. Dabei ist die Entscheidung (iber die richtige und falsche Interpreta-
tion und Einteilung von Zeit fiir das Zusammenleben in einer Gemeinschaft derart
elementar, dass sie oftmals direkt von Herrschern instrumentalisiert wird. Ihre Reg-
lung dient in diesen Fillen nicht nur der Sicherstellung des reibungslosen Ablaufs
aller Interaktionen, sie legitimiert und festigt Machtverhiltnisse.«'?

Zeit, so folgern die Autoren aus der Zeitgeschichte der rémischen Antike, »ist mitnich-

ten eine Konstante, die selbstzweckhaft existiert, sie konditioniert den Menschen und

ist Ausdruck spezifischer Machtverhiltnisse.«*?

8 Vgl. Borso (2004), 17-18.

9 Michel Foucault »Andere Riume.« In Aistesis: Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen As-
thetik, hg. v. Karlheinz Barck, 34.

10 InHeinrich Eduard Jacobs Buch erzihlen, neben den schriftlichen Ausfithrungen, vor allem Zeich-
nungen, Gemalde, Karikaturen und Fotografien die transkulturelle Geschichte des Kaffees. Vgl.
Heinrich Eduard Jacob, Sage und Siegeszug des Kaffees (Hamburg: Rowohlt, 1964).

1 Borso (2004), 18.

12 Philipp Hubmann und Till J. Huss, Hg., Simultaneitit: Modelle der Gleichzeitigkeit in den Wissenschaf-
ten und Kiinsten (Bielefeld: transcript, 2014), 11.

13 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. /dee Acces

329


https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Arte argentino - Asthetik und Identitatsnarrative in der argentinischen Kunst

Wie gestaltet sich also das Verhiltnis zwischen Zeit, Raum und Macht? Foucault
definiert Macht nicht blof3 als Verhiltnis, sondern als »die Wirkungsweise gewisser
Handlungen« in einem Machtverhiltnis. Dementsprechend hilt er fest: »[...] [E]s gibt
Macht nur als von den seinen< auf die »anderen« ausgeiibte. Macht existiert nur in actu,
auch wenn sie sich, um sich in ein zerstreutes Moglichkeitsfeld einzuschreiben, auf
permanente Strukturen stiitzt.<'* An die Definition Foucaults angelehnt, fast Borsd
beziiglich des Machtbegriffs zusammen: »Macht ist eine diskursive Artikulation und
eine riumliche Konstellation, ein Feld von Beziehungen, und dieses Feld ist das Resul-
tat von Praktiken, mit deren Hilfe ein Subjekt oder eine Gruppe das Verhiltnis zwi-
schen sich und den anderen durch die Setzung von Grenzen regelt.«*> So lisst sich in
der Zeitzone eine Setzung der Macht erkennen, welche verschiedene Bereiche wie Ar-
beit und Freizeit zeitlich strukturiert. Doch in der Kontinuitit der Zeit ereignen sich
Diskontinuititen, die das Kontinuierliche als gesetzte und normierte Zeit iiberhaupt
erst erkennbar machen. Die Unterbrechung durch die Milchkaffee-Zeitzone markiert
demnach jenen »diskontinuierlichen Moment«. Dariiber hinaus verweist die Diskonti-
nuitit der Milchkaffee-Zeitzone auf ein sogenanntes sDazwischens, das sich zwischen
dem Davor und Danach einrichtet und dadurch eine Schwelle kennzeichnet, die keine
eindeutigen Grenzen kennt.'® In Rayuela scheint sich alles zwischen den Raum markie-
renden Zeitformen, nimlich zwischen Diskontinuitit und Simultanitit, die sich eher
erginzen als widersprechen, hin- und herzubewegen. In der Unterbrechung gewdhnli-
cher Vorginge, wie beispielsweise der Mate-Zeit durch die Milchkaffee-Zeit, aber auch
in der Unterbrechung des Schriftraums werden diese zeitlich-materiellen Zwischenriu-
me erkennbar.'’ Sie hinterfragen das Gegebene und verschieben oder verzerren raum-
zeitliche Grenzen.

Im Folgenden soll eine horizontale Bewegung niher untersucht werden, die sich
stets im Hin- und Herbewegen und damit als eine dynamische Form des Dazwischens
gestaltet. Ein zentrales Motiv der Kunstgeschichte, das sich tber eine riumliche
Schwelle definiert, ist die Landschaft.

14 Michel Foucault und Walter Seitter, Das Spektrum der Genealogie (Bodenheim: Philo-Verlag-Ces.,
1996), 34-35.

15 Borso (2004), 23.

16 Zuden Begriffen>Dazwischen<und >Schwelle<vgl. Waldenfels (2006) und Waldenfels (2013a).

17 Indem Cortazar im 34. Kapitel die epische Struktur des Textes in Verse im Sinne eines >Reimsche-
mas«< (ababab, usf.) aufteilt, ohne dass sich die Enden jedoch reimen wiirden, erzéhlt der Schrift-
steller zwei Geschichten im Wechsel. Diese kénnen auf der a-Ebene und b-Ebene simultan gelesen
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

