
Vorbemerkung

»Vos tendés a moverte en el continuo, como dicen los físicos, mientras que yo soy

sumamente sensible a la discontinuidad vertiginosa de la existencia. En este mismo

momento el café con leche irrumpe, se instala, impera, se difunde, se reitera en cien-

tos de miles de hogares. Los mates han sido lavados, guardados, abolidos. Una zona

temporal de café con leche cubre este sector del continente americano.«1

Julio Cortázar

Die Poetik Julio Cortázars, die sich stets in dynamischen Bildern widerspiegelt, regte

in dieser Arbeit bereits verschiedene Überlegungen an. In diesem kurzen Auszug aus

seinem 1963 veröffentlichten Roman Rayuela (Himmel und Hölle) wird das Phänomen

der »Milchkaffee-Zeitzone« dargelegt, die nach Cortázar den südlichen Teil des ameri-

kanischen Kontinents abdeckt. Im Gespräch mit seinem Freund Traveler unterscheidet

Oliveira, der Protagonist des Romans, zwischen zwei Zeitformen: dem Kontinuum, in

welchem sich Traveler nur langsam wie ein Regenwurm fortbewegt und der Diskonti-

nuität – »la discontinuidad vertiginosa de la existencia« –, die das Schicksal Olivieras

bestimmt. In Rayuela lässt Cortázar sowohl die Figur von Horacio Oliveira als auch die

Leser zwischen Paris und Buenos Aires sowie zwischen den einzelnen Zeilen und Kapi-

teln des Romans hin- und herspringen.2 Wie bereits durch das beliebte und namenge-

bende Hüpfspiel angedeutet wird, erzählt Rayuela eine Geschichte der räumlichen und

zeitlichen Beweglichkeit. Die Bewegung wird hier zum Leitmotiv, weshalb auch Raum

1 Julio Cortázar, Rayuela (Madrid: Ed. Cátedra, 2007), 412. »Du strebst danach, dich im Kontinuum zu

bewegen, wie die Physiker sagen, während ich höchst empfänglich für die sich jäh überstürzen-

de Diskontinuität der Existenz bin. In eben diesem Augenblick bricht der Milchkaffee herein, er

setzt sich fest, er herrscht, er breitet sich aus, er wiederholt sich in Hunderttausenden von Haus-

halten. DieMatekannen sind gewaschenweggestellt, eingeräumt, aus demDienst entlassen. Eine

Michkaffee-Zeit-Zone erstreckt sich nun über diesen Teil des amerikanischen Kontinents.« Über-

setzt von Fritz Rudolf Fries in: Julio Cortázar, Rayuela (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006), 301.

2 Zum Leben und Werk des Schriftstellers vgl. Walter Bruno Berg, Grenz-Zeichen Cortázar: Leben und

Werk eines argentinischen Schriftstellers der Gegenwart (Frankfurt a.M.: Vervuert, 1991). U.a. geht Berg

hier auf verschiedene Aspekte des Romans ein. Zum Motiv der Bewegung in Rayuela, siehe auch:

Ottmar Ette, Literatur in Bewegung: RaumundDynamik grenzüberschreitenden Schreibens in Europa und

Amerika (Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2001), 300ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Arte argentino – Ästhetik und Identitätsnarrative in der argentinischen Kunst

und Zeit aus einer dynamischen Perspektive verhandelt werden. »Räume sind histo-

risch diskontinuierliche Konstellationenwie die Geschichte selbst«,3 hält Borsò fest und

weist damit auf die Verflechtung zwischen Raum, Zeit und Geschichte hin. Gleichzei-

tig unterstreicht sie die Unterbrechung in Form der Diskontinuität als wesentlichen

Charakter von Raum und Geschichte.

Inwiefern agieren zeitliche Unterbrechungen in künstlerischen Arbeiten und wie

werden Kunstwerke als ›Diskontinuitäten‹ in der Geschichte verhandelt? Das folgende

Kapitel nimmt es sich zur Aufgabe, die Frage nach Zeit und Raum ausgehend von ei-

ner ›diskontinuierlichen Geschichte‹ näher zu erforschen. Dabei gilt es zu untersuchen,

unter welchen Aspekten Zeit und Raum durch die Geschichte hindurch verhandelt wur-

den.

In ihrer Erörterung des Begriffs der ›Topografie‹ definieren Vittoria Borsò und Rein-

hold Görling ein anderes Verständnis von Räumen.4 Denn Topografie bezeichne einer-

seits die räumliche Grenze, die gleichzeitig eine Schwelle darstellt, und führe anderer-

seits auf die kulturelle Praxis zurück, die Räume als solche überhaupt erst entstehen

lasse.5 Topografie, das (Be-)Schreiben (griech. gráphein) von Räumen (tópos), wird hier

nicht als ein grenzziehender, gewaltvoller Akt des Raumeinnehmens im Sinne der Ko-

lonialgeschichte verstanden, in der eine klare Trennung zwischen Raum, Zeit und vor

allem der gemeinsamen Geschichte gezogen wurde, sondern wird relational und des-

halb auch topologisch ausgelegt. ›Topologie‹ definiert Borsò als »die Untersuchung der

dynamischen Prozesse und kulturellen Praktiken in Bezug auf den Raum.«6 Anhand der

poststrukturalistischen Theorien u.a. von Jacques Derrida und Michel Foucault, schafft

Borsò eine Begrifflichkeit von Raum und Zeit, die jegliche Ideen von Ursprünglichkeit

und Festsetzung angreift und schließlich unhaltbar macht. Indem Derrida die Gegen-

wart über den Begriff der Zeitlichkeit radikal in Frage stelle und damit den »Anspruch

aufWahrheit« zerstöre, ließe sich auch ein anderes Bild vomRaum herstellen, so Borsò.

Hier eröffne sich ein »Raum der Differenz«, der letztendlich den »Ort der Identität und

der Struktur« ersetze.7

In diesem Verständnis von Raum und Zeit befinden sich beide Elemente in einer

permanenten, wechselseitigen Suche nach ihrem ›Gewordensein‹. Dabei stehen ver-

schiedene Formen der Festsetzung, wie sie in Machtbeziehungen unternommen wer-

den, nicht außerhalb dieser Suche, sondern fungieren aus der Perspektive einer ›ge-

wordenen Zeit‹ ebenfalls dynamisch. Diese These möchte ich nun weiter ausführen.

Während der Raum im 19. Jahrhundert durch den Imperialismus hegemonial struk-

turiert gewesen sei, so Borsò, kündige sich über die »Zeitlichkeit als Medium derWahr-

nehmung« in der Wende zum 20. Jahrhundert nun »eine neue Qualität des Raumes«

3 Vittoria Borsò, »Grenzen, Schwellen und andere Orte : ›…La geographie doit bien être au coeur

de ce dont je m’occupe‹.« In Kulturelle Topografien, hg. v. Vittoria Borsò und Reinhold Görling, M

& P-Schriftenreihe für Wissenschaft und Forschung Kulturwissenschaften (Stuttgart: Verlag J. B.

Metzler, 2004), 19.

4 Vgl. Borsò und Görling, (2004).

5 Vgl. Ebd., 9.

6 Borsò (2004), 13.

7 Vgl. ebd., 16-17.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbemerkung 329

an. Hier habe sich das Simultane zum »Strukturprinzip« erhoben.8 Borsò verweist an

dieser Stelle auf die Überlegungen von Foucault, welche dieser in Andere Räume unter-

nimmt. Dort schreibt der Philosoph:

»Wir sind in der Epoche des Simultanen, wir sind in der Epoche der Juxtaposition,

in der Epoche des Nahen und des Fernen, des Nebeneinander, des Auseinander. Wir

sind, glaube ich, in einemMoment, wo sich dieWelt weniger als ein großes sich durch

die Zeit entwickelndes Leben erfährt, sondern eher als ein Netz, das seine Punkte

verknüpft und sein Gewirr durchkreuzt.«9

In Foucaults Auslegung von einer räumlichen Zeit situiert sich auch die von Cortázar so

bezeichnete »Milchkaffee-Zeitzone«. Denn auch hier wird ein ›netzartiger Moment‹ der

Simultanität geschaffen: »En estemismomomento el café con leche irrumpe, se instala,

impera, se difunde, se reitera en cientos de miles de hogares.« So werden im transkul-

turellen Getränk10 unterschiedliche Orte, Situationen und Gewohnheiten miteinander

verbunden und ereignen sich simultan.

Raum und Zeit können, so Borsò, nicht getrennt voneinander behandelt werden:

»Vielmehr geht es um die wechselseitigen Abhängigkeiten beider Dimensionen, die

die historischen Konfigurationen des Raums bestimmt.«11 In der Milchkaffee-Zeitzone

wird über die Stabilisierung des raumzeitlichen Ereignisses das Gegebene von Raum

und Zeit hinterfragt. Denn im Sinne einer Diskontinuität bricht die Milchkaffe-

Zeitzone mit der strukturierten, gesetzlichen Zeit, die den Tag nicht nur in hell

und dunkel, Tag und Nacht, sondern auch in Arbeit und Freizeit einteilt. In dieser

Einteilung von Zeit manifestiert sich ein Dispositiv der Macht. Mit Bezug auf den

Julianischen Kalender halten Philipp Hubmann und Till Huss dementsprechend fest:

»Jede Gesellschaft hat eigene Vorstellungen davon, was Zeit ist und wie sie sich be-

schreiben lässt. Dabei ist die Entscheidung über die richtige und falsche Interpreta-

tion und Einteilung von Zeit für das Zusammenleben in einer Gemeinschaft derart

elementar, dass sie oftmals direkt von Herrschern instrumentalisiert wird. Ihre Reg-

lung dient in diesen Fällen nicht nur der Sicherstellung des reibungslosen Ablaufs

aller Interaktionen, sie legitimiert und festigt Machtverhältnisse.«12

Zeit, so folgern die Autoren aus der Zeitgeschichte der römischen Antike, »ist mitnich-

ten eine Konstante, die selbstzweckhaft existiert, sie konditioniert den Menschen und

ist Ausdruck spezifischer Machtverhältnisse.«13

8 Vgl. Borsò (2004), 17-18.

9 Michel Foucault »Andere Räume.« In Aistesis: Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen Äs-

thetik, hg. v. Karlheinz Barck, 34.

10 In Heinrich Eduard Jacobs Buch erzählen, neben den schriftlichen Ausführungen, vor allem Zeich-

nungen, Gemälde, Karikaturen und Fotografien die transkulturelle Geschichte des Kaffees. Vgl.

Heinrich Eduard Jacob, Sage und Siegeszug des Kaffees (Hamburg: Rowohlt, 1964).

11 Borsò (2004), 18.

12 Philipp Hubmann und Till J. Huss, Hg., Simultaneität: Modelle der Gleichzeitigkeit in denWissenschaf-

ten und Künsten (Bielefeld: transcript, 2014), 11.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Arte argentino – Ästhetik und Identitätsnarrative in der argentinischen Kunst

Wie gestaltet sich also das Verhältnis zwischen Zeit, Raum und Macht? Foucault

definiert Macht nicht bloß als Verhältnis, sondern als »die Wirkungsweise gewisser

Handlungen« in einem Machtverhältnis. Dementsprechend hält er fest: »[…] [E]s gibt

Macht nur als von den ›einen‹ auf die ›anderen‹ ausgeübte. Macht existiert nur in actu,

auch wenn sie sich, um sich in ein zerstreutes Möglichkeitsfeld einzuschreiben, auf

permanente Strukturen stützt.«14 An die Definition Foucaults angelehnt, fast Borsò

bezüglich des Machtbegriffs zusammen: »Macht ist eine diskursive Artikulation und

eine räumliche Konstellation, ein Feld von Beziehungen, und dieses Feld ist das Resul-

tat von Praktiken, mit deren Hilfe ein Subjekt oder eine Gruppe das Verhältnis zwi-

schen sich und den anderen durch die Setzung von Grenzen regelt.«15 So lässt sich in

der Zeitzone eine Setzung der Macht erkennen, welche verschiedene Bereiche wie Ar-

beit und Freizeit zeitlich strukturiert. Doch in der Kontinuität der Zeit ereignen sich

Diskontinuitäten, die das Kontinuierliche als gesetzte und normierte Zeit überhaupt

erst erkennbar machen. Die Unterbrechung durch die Milchkaffee-Zeitzone markiert

demnach jenen ›diskontinuierlichen Moment‹. Darüber hinaus verweist die Diskonti-

nuität der Milchkaffee-Zeitzone auf ein sogenanntes ›Dazwischen‹, das sich zwischen

dem Davor und Danach einrichtet und dadurch eine Schwelle kennzeichnet, die keine

eindeutigen Grenzen kennt.16 In Rayuela scheint sich alles zwischen den Raum markie-

renden Zeitformen, nämlich zwischen Diskontinuität und Simultanität, die sich eher

ergänzen als widersprechen, hin- und herzubewegen. In der Unterbrechung gewöhnli-

cher Vorgänge, wie beispielsweise der Mate-Zeit durch die Milchkaffee-Zeit, aber auch

in der Unterbrechung des Schriftraumswerden diese zeitlich-materiellen Zwischenräu-

me erkennbar.17 Sie hinterfragen das Gegebene und verschieben oder verzerren raum-

zeitliche Grenzen.

Im Folgenden soll eine horizontale Bewegung näher untersucht werden, die sich

stets im Hin- und Herbewegen und damit als eine dynamische Form des Dazwischens

gestaltet. Ein zentrales Motiv der Kunstgeschichte, das sich über eine räumliche

Schwelle definiert, ist die Landschaft.

14 Michel Foucault und Walter Seitter, Das Spektrum der Genealogie (Bodenheim: Philo-Verlag-Ges.,

1996), 34-35.

15 Borsò (2004), 23.

16 Zu den Begriffen ›Dazwischen‹ und ›Schwelle‹ vgl. Waldenfels (2006) und Waldenfels (2013a).

17 Indem Cortázar im 34. Kapitel die epische Struktur des Textes in Verse im Sinne eines ›Reimsche-

mas‹ (ababab, usf.) aufteilt, ohne dass sich die Enden jedoch reimen würden, erzählt der Schrift-

steller zwei Geschichten imWechsel. Diese können auf der a-Ebene und b-Ebene simultan gelesen

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015 - am 14.02.2026, 22:09:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460849-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

