
IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Der Tropicalismo, die anthropophagische Entdeckung, war 

eine Offenbarung: er rief Bewusstsein hervor, eine Haltung 

gegenüber der kolonialen Kultur, die keine Ablehnung der 

abendländischen Kultur ist […]; wir akzeptieren die gesam-

te ricezione, die Einverleibung der grundlegenden Metho-

den einer kompletten und komplexen Kultur, aber auch die 

Transformation durch nostri succhi und durch die Verwen-

dung und Ausarbeitung der korrekten Politik.1

Glauber Rocha

IV.1	B r asilidade jenseits von Nationalismus  
	 und (neo-)kolonialer Kultur

Glauber Rocha, der Wortführer des Cinema Novo, hat mit terra em transe nicht 
nur eines der Gründungswerke des Tropicalismo geschaffen, sondern in dem Essay 
Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma (›Tropicalismo, Anthropologie, Mythos, 
Ideogramm‹, 1969) auch eine prägnante Reflexion über die Politik und Ästhetik 
dieser Kunstströmung vorgelegt. Mit Bezug auf Oswald de Andrades antropofagia 
verortet Rocha den Tropicalismo im Kontext der »kolonialen Kultur«, die nicht etwa 
abgelehnt wird, sondern ›einverleibt‹ werden soll. Damit formuliert Rocha eine 
Gegenposition zu der nationalistisch geprägten anti-kolonialistischen Kunst, wie 
sie im Brasilien der 1960er Jahre bestimmend war.2 Auch auf sprachlicher Ebene 
vollzieht der Filmemacher die »Einverleibung« der »abendländischen Kultur«, in-

1 | ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma«, S. 150f.: »O tropical-

ismo, a descoberta antropofágica, foi uma revelação: provocou consciência, uma atitude 

diante da cultura colonial que não é uma rejeição à cultura ocidental […]; aceitamos a 

ricezione integral, a ingestão dos métodos fundamentais de uma cultura completa e com-

plexa mas também a transformação mediante os nostri succhi e através da utilização e 

elaboração da política correta.« Hervorhebung im Original.

2 | Vgl. Kap. II.3.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹118

dem er in spielerisch-ironischer Weise italienische Begriffe in seine Reflexionen 
einfließen lässt. Darin manifestiert sich bereits die ästhetisch-politische Praxis, wel-
che Rocha einfordert: Die »ricezione«, also der ›Empfang‹ anderer Kulturformen, 
soll einer »Transformation durch nostri succhi«, durch ›unsere Säfte‹, unterzogen 
werden. Der Filmemacher knüpft damit an die Konzept-Metapher der antropofagia 
an, wobei ›succhi‹ einen deutlichen Anklang an ›Magensäfte‹ aufweist. 

Indem Rocha auf die »Verwendung und Ausarbeitung der korrekten Politik« 
hinweist, betont er die politischen Dimensionen der ›kulturellen Kannibalisie-
rung‹, vor allem auch mit Blick auf die totalitären Machtverhältnisse in Brasilien. 
Während der Modernismo Ausdruck einer nationalen Aufbruchsstimmung war 
und zu einer grundlegenden Erneuerung der brasilianischen Kultur führen soll-
te, entstand der Tropicalismo zu einer Zeit der Krise und Desillusionierung der 
Kulturschaffenden – ausgelöst durch den Staatsstreich am 31. März bzw. 1. April 
1964, mit dem eine Militärdiktatur etabliert wurde, die zunehmend repressivere 
Züge annahm. Im Gegensatz zu den modernistas, die auf die Etablierung einer 
neuen brasilianischen Kultur zielten, ist der Tropicalismo eher von einer »Freude 
zu zerstören« bestimmt. Diese »alegria de destruir«3 zielt einerseits auf (neo-)ko-
lonialistische Repräsentationen Brasiliens und andererseits auf die nationalistisch 
überhöhte brasilidade, wie sie vor allem von dem Militärregime propagiert wurde. 

Nach dem Staatsstreich unterhöhlte die Junta gezielt die demokratische 
Grundordnung Brasiliens durch eine Reihe so genannter Institutioneller Akte. 
Auch wenn zunächst »[t]rotz der Diktatur der Rechten eine gewisse kulturelle 
Hegemonie der Linken im Land«4 existierte, wurde seit Beginn der Präsident-
schaft des Hardliners Artur da Costa e Silva im März 1967 offene Regimekritik 
erschwert und bald vollkommen unterbunden. Den linksgerichteten Kulturpro-
duktionen setzte die Militärregierung zunehmend drakonischere Zensurmaß-
nahmen und eine umfassende Staatspropaganda entgegen. In dieser Phase ent-
stand der Tropicalismo, der sich von der zeitgenössischen linkspolitischen Kunst 
durch neue ästhetische Strategien abhebt.5

Zeitgleich mit dem Beginn der Präsidentschaft von Costa e Silva stellte Hélio Oi-
ticica erstmals sein Werk Tropicália aus, durch das die Kunstströmung ihren Namen 
erhielt. Tropicália gehörte zu der von Oiticica ko-kuratierten Gruppenausstellung 
über die zeitgenössischen Neo-Avantgarde-Strömungen Brasiliens, die unter dem 
Titel Nova Objetividade Brasileira (›Neue Brasilianische Objektivität‹) im April 1967 
im Museu de Arte Moderna (MAM) in Rio de Janeiro eröffnet wurde. Das Environ-
ment Tropicália bestand aus Sand und Kieselsteinen, die Wege markieren, umgeben 
von Pflanzen, Papageien und Text-Objekten sowie zwei Penetráveis: PN2 – Pureza 

3 | FAVARET TO, Celso F.: Tropicália: Alegoria, alegria, S. 89.

4 | SCHWARZ, Roberto: »Cultura e política, 1964-69«. In: ders.: O pai de família e outros 

estudos. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1978, S.  61-92, hier S.  62: »Apesar da ditadura da 

direita há relativa hegemonia cultural da esquerda no país.«

5 | Vgl. Kap. II.4.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 119

é um Mito (›Reinheit ist ein Mythos‹) und PN3 – Imagético (›Imagetisch‹). Bei den 
Penetráveis handelt es sich um mannshohe begehbare Kästen, angefertigt aus Holz-
brettern und monochromen Tüchern bzw. Plastikvorhängen mit Pflanzenmustern. 
In einem der dunklen Räume befand sich ein eingeschaltetes Fernsehgerät. 

Abb. 31: Hélio Oiticica: Tropicália 

Tropicália ist ein vielschichtiges Werk, das über die spezifische Verbindung he-
terogener Elemente die Realitäten Brasiliens und ihre Repräsentationen sowohl 
zum Gegenstand der Reflexion als auch der sinnlichen Erfahrung macht. Aus 
dem Zusammenspiel von konstruktiver Strenge und vielfältigen sinnlichen Rei-
zen entsteht ein starkes Spannungsfeld. Das Environment aktiviert sowohl visuel-
le und auditive als auch olfaktorische und taktile Sinneswahrnehmungen – etwa 
durch Farben und Muster, Papageiengekrächze, Gerüche der Pflanzen und Ober-
flächenstrukturen des aufgeschütteten Bodens. Zugleich verweisen die einzelnen 
Elemente auf kontrastive Bedeutungsfelder mit Brasilien-Bezug. So evozieren die 
Pflanzen und Papageien Heterostereotype von den Tropen, etwa deren vermeint-
liche ›Naturhaftigkeit‹, zugleich aber auch nationale Klischees der brasilidade, 
die häufig mit Naturreichtum verbunden sind. Die barackenartigen Gebilde hin-
gegen verweisen auf die ärmlichen Behausungen in den Favelas, den Elendsvier-

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹120

teln der brasilianischen Großstädte.6 Auch der Boden des Environments deutet 
auf die Favelas mit ihren prekären Sandwegen (wie Oiticica, der selbst zeitweise 
in der Favela Mangueira wohnte, explizit betont hat7). In Kontrast zu der Natur, 
aber auch zu der Kultur und der Armut in den Tropen, die das Environment evo-
ziert, erscheint das Fernsehgerät als Symbol von Modernität. Es steht damit auch 
für das Programm der einseitigen Modernisierung des Militärregimes, mit dem 
die wirtschaftliche Entwicklung Brasiliens vorangetrieben wurde – einschließ-
lich der Errichtung eines Fernsehnetzes8 –, während sozialstaatliche Reformen 
ausblieben und sich die sozialen Ungleichheiten noch verschärften. Das Fern-
sehen diente dem Militärregime als ideologisches Instrument zur Verbreitung 
von Patriotismus, Fortschrittsgläubigkeit und Konformismus. In der Platzierung 
des laufenden Fernsehgeräts in einer dunklen Baracke inmitten von Symbolen 
tropischer ›Naturschönheit‹ manifestiert sich ein zentrales Verfahren tropikalis-
tischer Kunst, das auch in dem Text-Objekt »Pureza é um Mito« (›Reinheit ist ein 
Mythos‹) zum Ausdruck kommt und Oswald de Andrades Konzept der antrop-
ofagia entspricht: Die Juxtaposition von Auto- und Heterostereotypen Brasiliens 
zur Betonung der sozialen, politischen und ökonomischen Widersprüche des 
Landes. Tropicália strukturiert die diskrepanten Elemente keineswegs in binären 
Oppositionen, die leicht zu fassen wären, sondern verbindet diese so, dass die 
Widersprüche der sozialen Realität Brasiliens offengelegt, dabei aber die Schluss-
folgerungen den Museumsbesuchern überlassen werden. Oder, wie es Celso Fa-
varetto in seiner grundlegenden Studie zu Hélio Oiticicas Œuvre formuliert hat: 
Tropicália »produziert keine totalisierende Vorstellung von Brasilien«, sondern 
»inszeniert die Dualitäten, die Differenzen darstellend: daher der Effekt der In-
determinierung«, der »eine Fixierung der Signifikanten« verhindere.9 Das offene 
Bedeutungsfeld und die ausgeprägte partizipative Komponente, die für die Re-
zeption des Environments erforderlich ist, zeugen von einer Kunstauffassung, die 

6 | Oiticica hatte bereits im Rahmen der Ausstellung Opinião 65 im MAM versucht, die 

Kultur der Favelas in das Museum zu integrieren: Samba-Tänzer/innen aus der Favela 

Mangueira sollten seine Parangolés – Stoffumhänge in verschiedenen Farben und Formen 

– performativ zur Geltung bringen, doch die Gruppe wurde aus dem Museum verwiesen. Vgl. 

BASUALDO, Carlos: »Tropicália: Avant-garde, Popular Culture, and the Culture Industry in 

Brazil«. In: ders.: (Hg.): Tropicália: A Revolution in Brazilian Culture. São Paulo: Cosac Naify 

2005, S. 11-28, hier S. 17.

7 | OITICICA, Hélio: »Esquema geral da Nova Objetividade«, S. 99.

8 | Mit finanzieller und technischer Beteiligung des US-amerikanischen Time-Life-Konzerns 

entstand 1965 Roberto Marinhos Fernsehsender TV Globo, der Ende des Jahrzehnts zum 

größten Sender in Brasilien avancier te und dem Militärregime ideologisch nahestand.

9 | FAVARET TO, Celso: A invenção de Hélio Oiticica. São Paulo: edUSP/FAPESP 2000 

[Orig. 1992], S. 140: »Tropicália não produz uma idéia totalizadora de Brasil«; »A Tropicália 

encena as dualidades, presentificando as diferenças: daí o efeito de indeterminação que 

produz, impedindo a fixação de significados.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 121

deutlich abweicht von der didaktischen Ausrichtung anti-kolonialistischer Kunst, 
die dem Publikum ›die Bedeutung‹ oft in paternalistischer Manier verabreicht.

Im Mai 1967, noch während der Ausstellung von Hélio Oiticicas Tropicália, 
kommt Glauber Rochas terra em transe in die Kinos.10 Ein weiteres Schlüsselwerk 
des Tropicalismo ist Rochas tropikalistischem Film gewidmet: Die Inszenierung 
von Oswald de Andrades Theaterstück O Rei da Vela unter der Regie von José Cel-
so Martinez Corrêa mit seinem Ensemble Teatro Oficina.11 O Rei da Vela erschien 
bereits 1937, war aber vor Martinez Corrêas Inszenierung im September 1967 noch 
nicht aufgeführt worden. Oswald de Andrades Stück parodiert die Zustände im 
krisengeschüttelten Brasilien der 1930er Jahre, wobei das Teatro Oficina den Stoff 
auf die Gegenwart des Landes unter dem Militärregime bezieht. Die ironische 
Selbstreflexion und der groteske Humor der Inszenierung sind bereits bei Oswald 
de Andrade angelegt, etwa wenn der Mitbesitzer eines »Zinswucher-Büros« seinem 
Partner gegenüber konstatiert: »Ich bin der erste Sozialist, der im Brasilianischen 
Theater auftritt.«12 Auch der humoristische Eklektizismus der Aufführung klingt 
in dem Stück an, so in der Regieanweisung des ersten Aktes, der zufolge u.a. ein 
»futuristischer Divan« neben einem »Schreibtisch Louis XV« stehen soll.13

Im Manifesto do Oficina, dem ›Manifest der [Theatergruppe] Werkstatt‹ über 
die Aufführung von O Rei da Vela, fordert Martinez Corrêa die »Super-Theatrali-
tät, die Überwindung Brecht’scher Rationalität durch eine Theaterkunst der Zu-
sammenführung aller Künste und Nicht-Künste, Zirkus, Show, Revue etc.«14 Dem 
Manifesto do Oficina entsprechend, ist die Inszenierung von Oswald de Andrades 
Theaterstück bestimmt durch das Zusammenspiel verschiedener Kunstformen, 
Medien und Gattungen. Durch vielfältige intermediale Bezüge – u.a. zu Zirkus 
und Oper, zum brasilianischen Filmgenre Chanchada und zur trashigen Fern-
sehsendung des TV-Moderators Chacrinha – entsteht ein dezidiert audiovisuelles 
Spektakel, in dem Kitsch, Populär- und Hochkultur miteinander verschmelzen. 

10 | Vgl. Kap. II.4, S. 50-53 zu Glauber Rochas erstem tropikalistischen Film. 

11 | Gestalterisch beteiligt an der Inszenierung des Gesamtkunstwerks O Rei da Vela wa-

ren neben dem Regisseur auch der Bühnenbildner Hélio Eichbauer, die Choreografin Maria 

Ester Stockler sowie die Musiker Rogério Duprat und Damiano Cozzela (später ergänzt 

durch Caetano Veloso, der die Melodie zu dem Lied Canção do Jujuba schrieb). Zu den 

Schauspielerinnen und Schauspielern, die an dem Stück mitwirkten, vgl. STAAL, Helena 

Camargo de: »Cronologia (1958-1974)«. In: Zé Celso Martinez Corrêa: Primeiro Ato, S. 327-

335, hier S. 329f.

12 | ANDRADE, Oswald de: O Rei da Vela. São Paulo: Globo 2003 [Orig. 1937], S. 50: »Sou 

o primeiro socialista que aparece no Teatro Brasileiro.«

13 | Vgl. ebd., S. 37.

14 | CORRÊA, José Celso Martinez: »O Rei da Vela: Manifesto do Oficina« [Orig. 1967]. In: 

Oswald de Andrade: O Rei da Vela, S. 21-29, hier S. 25: »A superteatralidade, a superação 

mesmo do racionalismo brechtiano através de uma arte teatral síntese de todas as ar tes e 

não ar tes, circo, show, teatro de revista etc.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹122

Im Sinne der ›kulturellen Kannibalisierung‹ sind die heterogenen Elemente kon-
trastiv zueinander in Beziehung gesetzt, wobei ostentativ ›schlechter Geschmack‹ 
demonstriert wird, um die soziopolitischen Zustände in Brasilien als groteskes 
Spektakel zu entlarven. Durch Hélio Eichbauers Bühnenbilder und Kostüme wer-
den Stereotype der brasilidade ironisierend aufgegriffen und als solche dekuvriert. 
Dies gilt etwa für den zweiten Akt, in dem zu Beginn ein wohlsituiertes Pärchen 
Speiseeis der Marke »Banana Real« (»Königliche Banane«) lutscht. Zu dem gro-
tesken, sexualisierten Eisschlecken in Kontrast steht das Bühnenbild, eine Idyl-
lisierung der Baía de Guanabara, der Bucht von Rio de Janeiro. Dass es sich um 
einen meta-primitivistischen Stil mit ironisch-reflexiver Note handelt, geht schon 
aus der Farbgebung des Bildes hervor, das vor allem in Gelb und Grün, den Na-
tionalfarben Brasiliens, gehalten ist, woraus sich wiederum ein Bezug auf den 
übersteigerten Nationalismus unter der Militärregierung ergibt. Mit der kultur-
spezifischen Appropriation brasilienbezogener Diskurse und Darstellungsweisen 
knüpft Martinez Corrêa dezidiert an das Konzept der antropofagia an, wobei die 
Inszenierung durch intermediale Bezüge zu modernistischen Werken geprägt 
ist. Abgesehen von der Adaption des Stücks von Oswald de Andrade sind Hélio 
Eichbauers Bühnenbilder deutlich an Tarsila do Amarals meta-primitivistische 
Malerei angelehnt. In der Inszenierung finden sich auch explizite Bezüge zum 
Tropicalismo. Wie bereits erwähnt, war die Aufführung des Stücks terra em 
transe von Glauber Rocha gewidmet. Außerdem beteiligten sich tropikalistische 
Musiker an der Inszenierung: Rogério Duprat komponierte die Musik für das 
Stück (zusammen mit Damiano Cozzela); nach der Uraufführung schrieb Caeta-
no Veloso das Lied Canção do Jujuba für O Rei da Vela. 

Die wechselseitigen Bezüge zwischen den tropikalistischen Werken sind auch 
in der Musik stark ausgeprägt. So enthält Caetano Velosos erstes, titelloses Solo-
album vom Januar 1968 den tropikalistischen Song par excellence: Tropicália, be-
nannt nach Hélio Oiticicas gleichnamigen Environment.15 Aufgegriffen wird der 
Titel erneut in dem im Mai 1968 erschienenen Konzeptalbum Tropicália ou Panis 
et Circencis (›Tropicália oder [in ›fehlerhaftem‹ Latein] Brot und Spiele‹), das sich 
wie ein Who-is-who tropikalistischer Musik und Poesie liest. Beteiligt an dem 
Album sind neben Caetano Veloso und Gilberto Gil auch Gal Costa, Tom Zé und 
Nara Leão, die Rockgruppe Os Mutantes, der Arrangeur Rogério Duprat sowie die 
Dichter Torquato Neto und José Carlos Capinan. 

15 | Den Beginn des Tropicalismo in der Musik markieren zwei Songs, die erstmals im 

Oktober 1967 auf dem III. Festival da Música Popular Brasileira (›Festival der Populären 

Brasilianischen Musik‹) für TV Record in São Paulo öffentlich gespielt wurden: Alegria, 

Alegria (›Freude, Freude‹) von Caetano Veloso und den Beat Boys sowie Domingo no Parque 

(›Sonntag im Park‹) von Gilberto Gil und Os Mutantes. Alegria, Alegria weist bereits ein 

zentrales Merkmal des Tropicalismo auf: Die »Verbindung zwischen ästhetischem Genuss 

und sozialer Kritik«, wie es Celso Favaretto treffend formulier t hat. FAVARET TO, Celso F.: 

Tropicália: Alegoria, alegria, S. 8: »relação entre fruição estética e crítica social«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 123

Tropicália von Caetano Veloso konstituiert »die ästhetische Matrix der Bewe-
gung«16 im Bereich der Musik. Der Song ist strukturiert durch eine komplexe 
Montage heterogener Elemente, darunter musikalische und literarische Zitate so-
wie Bezüge auf die verschiedensten Ikonen Brasiliens. Der Liedtext beginnt mit 
einer parodistischen Anspielung auf Pero Vaz de Caminhas Brief an den portu-
giesischen König, in dem er seine ›Entdeckung‹ des Landes verkündet, das später 
Brasilien heißen sollte. Caetanos Tropicália endet mit einer ironischen Eloge »der 
Band«, welche anonym bleibt, sowie der Sängerin und Filmschauspielerin Car-
men Miranda, die in den 1940er Jahren in Hollywood-Musicals wie the gang’s 
all here (USA 1943, R: Busby Berkeley) als exotische fruchtbehangene ›Brazilian 
Bombshell‹ internationale Erfolge feierte: »viva a banda da da/Carmen Miranda 
da da da da«.17 In einer typisch tropikalistischen Montage werden disparate Ele-
mente in Form von gereimten Versen zu einem mosaikartigen Bild Brasiliens 
verbunden, ohne die dabei aufkommenden Widersprüche aufzulösen. Zentrale 
Referenz ist hierbei Brasília, die monumentale Hauptstadt Brasiliens, die 1960 
als Symbol des Fortschritts eingeweiht wurde und bereits vier Jahre darauf dem 
Militärregime als Regierungssitz diente. Auf Brasília wird ironisch verwiesen als 
»das Monument aus Crêpe-Papier/und Silber« – also gleichsam als Fassade und 
schöner Schein, denn »das Monument hat keine Tür/der Eingang ist eine alte 
Straße/schmal und krumm/und auf Kniehöhe ein Kind/lächelnd, hässlich und 
tot/[das] die Hand ausstreckt«.18 Der Song entmystifiziert das architektonische 
Wahrzeichen der Modernität und des Fortschritts durch die Darstellung der so-
zialen Abgründe Brasiliens, die das ›Monument‹ verdeckt, insbesondere die ex
treme Armut und Misere im Nordosten des Landes. Trotz dieser Sozialkritik ist 
der Song heiter und fröhlich. Auf die angeführte Strophe folgt der (variierende) 
Refrain, in dem »der Wald« und »die Mulattin« gerühmt werden. Der Tonfall von 
Tropicália ist also keineswegs der einer Anklage, sondern ein fröhlicher und lust-
voller, als ob es die sozialen Ungerechtigkeiten zu zelebrieren gelte. Dies erscheint 
nicht zuletzt auch als ironisches Echo auf den staatlich verordneten Optimismus 
des Militärregimes, das gebetsmühlenartig den Fortschritt Brasiliens rühmte. 

Auf dem Konzeptalbum Tropicália ou Panis et Circencis finden sich Songs, die 
eine ähnliche Stoßrichtung aufweisen. So bezieht sich Tom Zé in Parque Industrial 
(›Industriepark‹) satirisch auf die Fortschrittsgläubigkeit in Brasilien. »Der indust-
rielle Fortschritt/bringt unsere Erlösung«19, heißt es dort, während der Refrain in 
einer englischsprachigen Formulierung ebenso ironisch auf den übersteigerten 
Nationalismus des Militärregimes wie auch auf dessen Kooperation mit den USA 

16 | Ebd., S. 41: »a matriz estética do movimento«.

17 | Vgl. zu Carmen Miranda Kap. IV.2.2.4, S. 182-186. 

18 | »o monumento é de papel crepon/e prata«; »o monumento não tem porta/a entrada é 

uma rua antiga/estreita e tor ta/e no joelho uma criança/sorridente feia e morta/estende 

a mão«.

19 | »O avanço industrial/vem trazer nossa redenção«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹124

hinweist: »made, made, made/made in Brazil«. In Geléia Geral (›Generelles Gelee‹, 
im Sinne von ›totales Chaos‹), geschrieben von Gilberto Gil und Torquato Neto, ist 
das Verfahren der mehrdeutigen Bezüge noch komplexer und pointierter. Deutlich 
wird dies etwa in der dritten Strophe des Songs, wenn Gilberto Gil mit heller Stim-
me singt: »um carnaval de verdade, hospitaleira amizade, brutalidade jardim«. In 
Form einer assoziativen Montage, die semantisch heterogene Satzteile über Paar-
reime verknüpft, wird »ein wahrer Karneval« mit »gastlicher Freundschaft« und 
»Brutalität Garten« [sic!] gekoppelt. Während »hospitaleira amizade« auf die ›cordia-
lidade‹ (›Herzlichkeit‹) als viel beschworene Charaktereigenschaft der Brasilianer/
innen verweist20, handelt es sich bei der frappierenden Wortfolge »brutalidade jar-
dim« bezeichnenderweise um ein Zitat aus Oswald de Andrades experimentellem 
Roman Memórias Sentimentais de João Miramar (›Sentimentale Erinnerungen von 
João Miramar‹, 1924).21 Die Juxtaposition gegensätzlicher semantischer Felder im 
Sinne von Oswald de Andrade erscheint nicht zuletzt als ironische Dekonstruktion 
der verklärten brasilidade, wie sie vor allem von der Militärdiktatur propagiert wurde.

Abb. 32: Tropicália ou Panis et Circencis

Geléia Geral vollzieht auf sprachlicher Ebene, was für die tropikalistische Mu-
sik insgesamt konstitutiv ist: die Mischung und Verschmelzung von heterogenen 

20 | Kritische Reflektionen über die ›cordialidade‹ als Element der Brasilianität finden sich 

bereits in Sérgio Buarque de Hollandas einflussreichem Buch Raízes do Brasil (›Wurzeln 

Brasiliens‹, 1936). Vgl. HOLANDA, Sérgio Buarque de: Raízes do Brasil, S. 139-152.

21 | Vgl. ANDRADE, Oswald de: Memórias Sentimentais de João Miramar. Obras comple-

tas, Bd. 2. Einl. Haroldo de Campos. São Paulo: Globo 1990 [Orig. 1924], S. 61. Das Zitat 

findet sich im Textblock »52. Indiferença«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 125

musikalischen Stilen, Traditionen und Instrumentierungen. So singt Gilberto 
Gil in dem Refrain des Songs: »ê, bumba-yê-yê-boi ano que vem, mês que foi/ê, 
bumba-yê-yê-yê é a mesma dança, meu boi«. Im Refrain manifestiert sich eine 
verbale Verschmelzung von zwei höchst unterschiedlichen musikalisch-kulturel-
len Bezügen. Bei Bumba-meu-boi (›Steh auf, mein Ochse‹) handelt es sich um 
einen in Brasilien populären folkloristischen Tanz- und Musik-Zyklus, während 
›yê-yê-yê‹ eine brasilianische Variante des ›yeah-yeah-yeah‹ aus der englischspra-
chigen Rockmusik ist. Der Verweis auf das jährlich zelebrierte Bumba-meu-boi 
wird in Geléia Geral sprachlich aufgebrochen durch das Einmontieren der laut-
malerischen Bezeichnung für Rockmusik, wobei die Verbindung von traditionel-
ler brasilianischer und moderner anglo-amerikanischer Musikkultur auch auf 
musikalischer Ebene vollzogen wird. In den Songs des Konzeptalbums Tropicália 
ou Panis et Circencis verschmelzen so unterschiedliche Elemente wie Rogério Du-
prats Arrangement für Orchester mit dem Sound der Psychedelic-Rock-Band Os 
Mutantes und Klängen eines Berimbau (ein perkussiv verwendetes Saiteninstru-
ment angolanischen Ursprungs, das für die Capoeira von elementarer Bedeutung 
ist). Der Purismus brasilianischer Musiktraditionen, wie ihn konservative Kreise 
einfordern, wird konterkariert, indem Musikstile wie der Cancioneiro Nordestino, 
basierend auf dem Liedgut aus dem Nordosten Brasiliens, mit anglo-amerikani-
schem Rock, klassischen Klängen eines Streichorchesters und elektronischem 
Sound verschmelzen. Dementsprechend handelt es sich beim Tropicalismo – und 
dies gilt nicht nur für die Musik, sondern auch für die anderen Künste – weniger 
um einen klar definierbaren Stil als vielmehr um ein ästhetisches Verfahren, das 
der ›kulturellen Kannibalisierung‹ im Sinne von Oswald de Andrade entspricht. 

Tropikalistische Werke setzen gezielt Elemente internationaler Kulturproduk-
tionen zu spezifisch brasilianischen Traditionen in Beziehung. Dadurch entste-
hen nicht nur formal-ästhetische Reibungsflächen, sondern es gelangen so auch 
die historischen, politischen und sozialen Widersprüche und Ungleichzeitig-
keiten des modernen Brasilien in den Fokus. Ähnlich wie Oswald de Andrades 
antropofagia durchkreuzt auch der Tropicalismo den Verde-Amarelismo, dessen 
Ideologie ad absurdum geführt wird.22 Wie Marilena Chaui betont, wurde der 
Verde-Amarelismo »in den Jahren der Diktatur (1964-1985) oder des ›Großen 
Brasilien‹ neu belebt und verstärkt«.23 Diese Geistesströmung, deren Begrün-
der die faschistische Partei Ação Integralista Brasileira im Jahr 1928 etablierten 
bzw. die faschistoide Diktatur des Estado Novo (1937-1945) unter Getúlio Vargas 
unterstützten, ist gekennzeichnet durch eine essentialistische, mythisierende 
brasilidade und ein xenophobes Pochen auf rein nationale Traditionen. Dem re-
aktionären Patriotismus des Verde-Amarelismo, wie er von dem brasilianischen 
Militärregime propagiert wurde, stellt der Tropicalismo eine gezielte Einbezie-

22 | Zum Verhältnis von antropofagia und Verde-Amarelismo vgl. Kap. III.9.

23 | CHAUI, Marilena: Brasil, S.  40: »revitalizando e reforçando nos anos da ditadura 

(1964-1985) ou do ›Brasil Grande‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹126

hung ›fremdkultureller‹ Elemente entgegen, um die nationalistisch verklärte bra-
silidade zu entmystifizieren. Damit positionierte sich die tropikalistische Kunst 
dezidiert gegen die Junta, die sich spätestens seit Erlass des Institutionellen Aktes 
Nr. 5 (AI-5) am 13. Dezember 1968 zu einem Terrorregime entwickelte. Mit dem 
AI-5 verschärfte sich die seit 1964 bestehende Diktatur, indem eine rigide Zensur 
eingeführt und fast sämtliche Grundrechte aufgehoben wurden. Das Regime be-
gann, gezielten Terror auszuüben, vor allem durch zahlreiche Verhaftungen und 
den Einsatz von Folter als »instrument for social control«24, so dass viele Intellek-
tuelle und Kulturschaffende sich gezwungen sahen, ins Exil zu gehen. Offene 
linkspolitische Kritik war in der Kunst aufgrund der rigiden Zensur kaum mehr 
möglich. Von den drakonischen Maßnahmen des Militärregimes waren auch die 
tropikalistischen Künstler/innen und ihre Werke betroffen. Die Inszenierung von 
O Rei da Vela wurde im Dezember 1968 in der Folge des AI-5 verboten und dann 
nur mit Kürzungen wieder zugelassen. Ebenfalls im Dezember wurden Caetano 
Veloso und Gilberto Gil verhaftet und erst im Februar 1969 unter Hausarrest ent-
lassen, worauf die beiden Musiker nach London ins Exil gingen. 1970 verließen 
auch Hélio Oiticica und Glauber Rocha Brasilien für mehrere Jahre.

Trotz der Kritik an der Militärregierung bzw. an der repressiven Gesellschafts-
ordnung Brasiliens konnten fast alle tropikalistischen Werke aufgrund ihrer ästhe-
tischen Strategien die Zensur passieren. Und dies, obwohl die Zensurreglung des 
AI-5 im März 1969 durch ein Dekret ergänzt wurde, das Kritik an Staat und Militär 
gesetzlich verbot und die Medien unter die Kontrolle der Regierung stellte. Selbst 
den tropikalistischen Filmen, in denen besonders tief greifende Kritik an der Junta 
zum Ausdruck kommt, gelang es die Zensur zu umgehen. Nicht nur terra em 
transe von 1967 blieb unzensiert, sondern auch o dragão da maldade contra o 
santo guerreiro, der im Mai 1969 in Cannes uraufgeführt und mit dem Preis für 
die beste Regie ausgezeichnet wurde. Von wenigen Kürzungen abgesehen, konnte 
macunaíma die rigide Zensur der Militärregierung ebenfalls umgehen. Unter den 
zensierten Szenen des Films ist nur eine explizit politisch (Sofarás Lumpenkleid 
mit dem Symbol der Alliance for Progress, worauf noch eingegangen wird); die 
anderen Kürzungen betreffen lediglich Nacktheit und Sexualität.25 Auch como era 

24 | SKIDMORE, Thomas E.: The Politics of Military Rule in Brazil, 1964-85. New York/

Oxford: Oxford University Press 1988, S. 89.

25 | Im Juli 1969 begann der Zensurvorgang. Zunächst wurden 16 Kürzungen kompletter 

Sequenzen vorgenommen. Auf Joaquim Pedro de Andrades Vorsprache bei dem Direktor 

der Bundespolizei konnte er eine weitere Sichtung zur Prüfung des Films erwirken, die al-

lerdings nichts an der vorherigen Entscheidung änderte. Nachdem der Regisseur interna-

tionale Kritiken über macunaíma eingereicht hatte, welche die Bedeutung dieses ›brasiliani-

schen Films‹ betonen, er folgte nach mehr als sechs Monaten eine Freigabe ab 18 Jahren 

mit drei Zensurschnitten, durch die zehn Minuten des Films wegfielen. Die Kürzungen galten 

Nacktheit, einem Dialog mit sexuellen Anspielungen sowie Aufnahmen, auf denen Sofarás 

Kleid mit dem Symbol der Alliance for Progress klar zu sehen ist. Die unzensier te Version 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 127

gostoso o meu francês bekam lediglich aufgrund der Darstellung von Nacktheit 
Probleme mit der Zensur.26 Und dies, obwohl der Film 1970 entstand, also während 
der Regierungszeit des Hardliners Emílio Garrastazu Médici, in der die härtesten 
Repressionen der gesamten Militärdiktatur stattfanden und ein »Schweigen der Op-
positionen«27 herrschte. Der Grund für die Freigabe der tropikalistischen Filme liegt 
wohl vor allem darin, dass den Zensoren aufgrund chiffrierter Darstellungsweise 
und in Komödienform gefasster Kritik die subversiven Elemente nicht auffielen. 

Wie Renato Ortiz herausgearbeitet hat, fungierte der brasilianische Staat – vor 
allem seit dem Erlass des AI-5 im Dezember 1968 – als »Wächter des nationalen 
Gedächtnisses«, das er »gegen die Decharakterisierung der Importe« ausländi-
scher Kultur und »die Verzerrungen des abweichlerischen autochthonen Den-
kens« schützte. »Brasilianische Kultur bedeutet in diesem Sinne ›Sicherheit und 
Verteidigung‹ der Güter, welche zu dem historischen Nationalerbe gehören.«28 
Dabei war die Kulturpolitik des Militärregimes gekennzeichnet durch Zensur und 
Verfolgung einerseits sowie durch umfangreiche Unterstützung ›rein nationaler‹ 
Kulturproduktionen andererseits. So entstand 1968 mit der Assessoria Especial 
de Relações Públicas (›Spezieller Beraterstab für Public Relations‹, AERP) ein gut 
funktionierendes Organ für Staatspropaganda, das sich vor allem des Fernsehens 
als Propagandamedium bediente. Zu den propagandistischen Maßnahmen des 
Militärregimes zählte auch ein Erlass von 1969 zur Verbreitung von Patriotismus, 
der einen obligatorischen Lehrplan zur Educação Moral e Cívica (›Moralische und 
Staatsbürgerliche Erziehung‹) vorsah; seit Beginn des Jahres 1971 waren alle Stu-
dierenden verpflichtet, einen solchen Kurs zu besuchen. 

von macunaíma gelangte in Brasilien erst im Oktober 1979 in die Kinos. Vgl. ANDRADE, 

Joaquim Pedro: »Um depoimento especial de Joaquim Pedro de Andrade«. Folheto organiz-

ado pelo Cineclube Macunaíma na ocasião da Retrospectiva Joaquim Pedro de Andrade 

em 1976, no Rio de Janeiro. www.filmesdoserro.com.br/jpa_entr_2.asp (15.05.2014); 

vgl. auch PINTO, Leonor Souza: »Dezesseis anos de luta contra a censura«. In: Booklet 

zur DVD von macunaíma. Videofilmes 2006, ohne Paginierung. Zu den ursprünglich vorge-

sehenen Zensurschnitten vgl. SIMÕES, Inimá Ferreira: Roteiro da intolerância: a censura 

cinematográfica no Brasil. São Paulo: SENAC/Terceiro Nome 1999, S. 130-132.

26 | Die zunächst beanstandete Darstellung nackter ›Indianer/innen‹ wurde schließlich 

als nicht pornografisch eingestuft und der Film ab 18 Jahren freigegeben. Vgl. SIMÕES, 

Inimá Ferreira: Roteiro da intolerância, S. 166-168.

27 | SANTOS, Ana Maria dos/NEVES, Guilherme Pereira das/MACHADO, Humberto Fernandes/ 

GONÇALVES, Williams da Silva: História do Brasil. De ›Terra Ignota‹ ao Brasil atual. Rio de 

Janeiro: Log On 2002, S. 384: »O governo Médici foi marcado pelo silêncio das oposições.«

28 | ORTIZ, Renato: Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense 2003 

[Orig. 1985], S. 100: »O Estado aparece, assim, como guardião da memória nacional […] 

preserva a memória contra a descaracterização das importações ou das distorções dos 

pensamentos autóctones desviantes. Cultura brasileira significa neste sentido ›segurança 

e defesa‹ dos bens que integram o patrimônio histórico.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹128

Der Tropicalismo war nicht zuletzt eine Antwort auf die Repressionen des 
Militärregimes und dessen essentialistische Festlegung von Brasilianität, die in 
den Werken der tropicalistas durchkreuzt werden. Dem Brasilien-Bild des Mili-
tärregimes mit seiner Vereinheitlichung und nationalistischen Verklärung setzt 
die tropikalistische Kunst heterogene und vielschichtige Darstellungen ent-
gegen, in denen die Widersprüche des Landes offengelegt werden. Hierbei zielt 
der Tropicalismo nicht nur auf eine Kritik an der brasilidade rechter Provenienz, 
sondern auch auf eine Revision der anti-kolonialistischen Kunst, die sich einer 
eingängigen ›volkstümlichen‹ Ausdrucksweise bediente und der eindimensio-
nalen Auffassung vom ›Volk‹ als Agens einer revolutionären Transformation Bra-
siliens verhaftet blieb. Der Tropicalismo bricht mit dem revolutionären Impetus 
und dem paternalistischen Sendungsbewusstsein der nationalistischen Linken. 
Im Gegensatz zu der Rigidität anti-kolonialistischer Kunst ist der Tropicalismo 
durch Ironie bestimmt, mit der dogmatische Haltungen subvertiert werden. 
Tropikalistische Werke weisen häufig einen hohen Grad an ironisierender Selbst-
reflexion auf: als Distanzierung sowohl von illusionistischen Darstellungswei-
sen als auch von einem pädagogischen Anti-Illusionismus, der vorgeblich ›die 
Realität‹ offenlegt.

Die Auseinandersetzung mit den Realitäten Brasiliens bzw. mit den diskursi-
ven Setzungen über das Land ist ein Kernpunkt des Tropicalismo. Hierbei dient die 
antropofagia als Strategie, um einerseits nationalistische Diskurse der brasilidade 
zu entmystifizieren und andererseits (neo-)kolonialistische Heterostereotype über 
Brasilien zu durchkreuzen. Der Tropicalismo bricht mit jeglichem Absolutheits-
anspruch und unterminiert essentialistische Konstruktionen nationaler Identität 
– sowohl rechter als auch linker Provenienz – ebenso wie (neo-)koloniale Episteme, 
aus denen Alteritätskonstruktionen über Brasilien hervorgehen. Das Verständnis 
von nationaler Identität gründet im Tropicalismo nicht mehr in der Abgrenzung 
gegenüber dem Anderen, sondern in dessen gezielter Assimilation. Mit Identitäts- 
und Alteritätsvorstellungen korrespondierende binäre Attribuierungen wie natio-
nal und fremdländisch, archaisch und modern, barbarisch und zivilisiert werden 
in tropikalistischen Werken verbunden bzw. in ein Spannungsverhältnis gebracht, 
das auf eine kritische Hinterfragung solcher Zuweisungen zielt. 

IV.2	F ilmische Str ategien  
	 ›kultureller K annibalisierung‹

Die ›kulturelle Kannibalisierung‹ ist bereits bei Oswald de Andrade durch eine 
besondere Affinität zum Film gekennzeichnet. Sowohl auf inhaltlicher als auch 
auf formal-ästhetischer Ebene sind im Manifesto Antropófago ›filmische‹ Elemente 
angelegt. Der Film erscheint dabei weder als Medium des technischen Fortschritts 
oder der maschinisierten Wahrnehmung, als das er von den Futuristen und daran 
anknüpfenden Avantgarde-Strömungen gefeiert wurde, noch als Medium, in dem 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 129

das Unterbewusste jenseits der »Herrschaft der Logik«29 zum Ausdruck kommen 
kann, wie es die Surrealisten begrüßten. Anders als in der klassischen Avantgarde 
üblich, rekurriert Oswald de Andrade weniger affirmativ auf den Film als viel-
mehr ironisch. Deutlich wird dies in einem expliziten Bezug auf das Kino, der in 
›filmischer Schreibweise‹ gestaltet ist. In Form einer Montage beschließt der Satz 
»Das amerikanische Kino wird es bekanntgeben.«30 abrupt einen kurzen Textblock 
mit der Forderung nach dem unbekleideten Menschen. Es handelt sich hierbei 
im Wesentlichen um die literarische Montageform einer »Konstruktion von Bedeu-
tungen aus […] dem Zusammenprall von Elementen zu einem neuen Zusammen-
hang«31. Das so entstehende vielschichtige Bedeutungsgefüge gründet in der iro-
nisierenden Engführung der Ablehnung des »bekleideten Menschen«32 mit dem 
Hollywoodkino als ›Maßstab‹ moderner massenmedialer Repräsentation, in dem 
›primitive Völker‹ betont exotistisch dargestellt sind. Ebenfalls ironisch zum Aus-
druck kommt hier – wie auch in anderen Passagen des Manifesto Antropófago und 
in der tropikalistischen Kunst – die Frage nach der kulturellen Identität Brasiliens 
im Spannungsfeld von Selbst- und Fremddarstellung, Primitivität und Modernität. 

Die spezifische Form ›filmischen Schreibens‹ hat bei Oswald de Andrade eine 
postkoloniale Stoßrichtung und widersetzt sich den »kolonisatorischen Ratio-
nalismen«33, wie es Glauber Rocha für das Kino eingefordert hat. Ebenso wie das 
Manifesto Antropófago lassen sich die tropikalistischen Werke – und insbesondere 
die Filme – begreifen als »narratives geared toward the search for a different lo-
gic«34, die nicht bloß auf inhaltliche Revisionen eurozentrischer bzw. (neo-)ko-
lonialistischer Geschichtsbilder und »grands récits«35 zielen, sondern auch die 
zugrunde liegenden Repräsentationsformen transformieren. Der antropofagia 
entsprechend, gelingt es den tropikalistischen Filmen – durch ihre vielfältigen, 
häufig simultan angelegten intermedialen und interfilmischen Bezüge – in be-
sonderer Weise, die ›Multitemporalität‹ der brasilianischen Moderne und die da-
rin sedimentierten (neo-)kolonialistischen Strukturen zu reflektieren. Über die 
filmspezifische »Plurimedialität«36 orchestrieren die tropicalistas divergierende 

29 | BRETON, André: »Erstes Manifest des Surrealismus« [Orig. 1924]. In: ders.: Manifeste 

des Surrealismus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009, S. 9-43, hier S. 15.

30 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3. (7. Textblock): »O cinema ame-

ricano informará.«

31 | PAECH, Joachim: Literatur und Film, S. 129.

32 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3. (7. Textblock): »A reacção cont-

ra o homem vestido.«

33 | ROCHA, Glauber: »Eztetyka do Sonho«, S. 250: »racionalismos colonizadores«.

34 | MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs, S. 22.

35 | LYOTARD, Jean-François: La condition postmoderne, S. 7. 

36 | Beim Film handelt es sich um ein Medium, das sich »verschiedener Zeichensysteme 

bedien[t], also (historisch betrachtet) mehrere konventionell als distinkt wahrgenommene 

mediale Systeme miteinander kombinier[t]«. RAJEWSKY, Irina O.: Intermedialität, S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹130

auditive und visuelle Darstellungsebenen zu einem komplexen Zusammenspiel, 
das sowohl (neo-)kolonialistische als auch nationalistische Repräsentationen 
unterläuft, einschließlich der Denkmuster, die diesen zugrunde liegen. 

IV. 2.1	 o dr ag ão da m a l da de c on t r a o s a n t o gue rre iro  
	 von Glauber Rocha

IV. 2.1.1	 Lampião, São Jorge und der Drache des Bösen
o dragão da maldade contra o santo guerreiro/antonio das mortes37 beginnt 
mit der Aufnahme eines dreifach nebeneinander angeordneten Gemäldes von 
Sankt Georg zu Pferde, der in Ritterrüstung und mit ›wehendem‹ roten Umhang 
dem Drachen einen Speer in den Bauch stößt. In der tonlosen statischen Einstel-
lung erscheint über dem Bild des Drachentöters ein kommentierender Rolltext, 
der eine Verbindung herstellt zwischen den cangaceiros und São Jorge, wie Sankt 
Georg auf Portugiesisch genannt wird. Dem Rolltext zufolge verschwanden aus 
dem Nordosten Brasiliens 1940 die cangaceiros, »mystische Banditen«. Der legen-
därste unter ihnen, Lampião, habe »einen 25 Jahre langen Kampf gegen die Regie-
rung geführt«.38 Gegenwärtig tauchten von Zeit zu Zeit cangaceiro-Gruppen auf, 
die versuchten, die Legende von Lampião wieder aufleben zu lassen. In Brasilien 
sei São Jorge der populärste katholische Heilige, der mit dem afro-brasilianischen 
Gott Oxóssi korrespondiere; beide würden »vom Volk« als der »Heilige Krieger« 
bezeichnet. Der Film sei inspiriert von dem legendären Kampf des »Drachen des 
Bösen gegen den Heiligen Krieger«. 

Der Vorspann liefert den Schlüssel zu einer allegorischen Lesart von o dragão 
da maldade contra o santo guerreiro: Der historische Kampf des Lampião 
gegen die Regierung erscheint angesichts der Militärjunta in Brasilien zur Zeit 
der Filmentstehung auch als Aufbegehren gegen die faschistoide Regierung. Ver-
stärkt wird diese Bedeutungsebene durch die Aussage, dass es »jetzt« – also zur 
Zeit des Filmgeschehens, das etwa in der Gegenwart von 1969 angesiedelt ist – 
wieder cangaceiros gebe, die sich auf die Legende des Lampião beziehen. Später 
verweist der Film noch sehr viel deutlicher auf die totalitären Machtstrukturen 
des Militärregimes, die in der Gesellschaftsordnung am Schauplatz, dem Dorf 
Jardim das Piranhas (›Garten der Piranhas‹), allegorisch dargestellt sind: Aus der 
Dorfkneipe, die wie der Regierungspalast in Brasília Alvorada heißt39, kommen 
bewaffnete Männer, die dann im Dienst des Großgrundbesitzers coronel Horácio 
(Jofre Soares) die mittellosen Landbewohner/innen niederschießen. 

37 | Die wörtliche Übersetzung des Filmtitels lautet: ›Der Drache des Bösen gegen den 

Heiligen Krieger‹.

38 | »manteve uma luta de 25 anos contra o governo«.

39 | Unter dem Namen der Bar sind überdies stilisier te Säulen aufgemalt, die das archi-

tektonische Wahrzeichen Brasiliens, die Alvorada, darstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 131

Abb. 33: o dragão da maldade contra o santo guerreiro

IV. 2.1.2	 Dekonstruktion des »amerikanischen Kinos  
	 par excellence«
Auf das Gemälde von São Jorge folgt nach einer Schwarzblende die zweite Ein-
stellung des Films: Eine statische Halbtotale öffnet die Sicht auf eine raue ocker-
farbene Landschaft; im Bildhintergrund erstreckt sich eine Hügelkette, während 
im Vordergrund nur zwei karge Pflanzenbüschel zu sehen sind. Nach einigen 
Sekunden der Stille setzen dissonante elektronische Klänge ein, die an verfrem-
detes Glockenläuten gemahnen und von einzelnen Schüssen rhythmisch durch-
brochen werden. Nach dem ersten, nachhallenden Schuss erscheint rechts eine 
Gestalt im Cadre: Ein großer, kräftiger Mann im Mantel, mit breitkrempigem 
Hut und Stiefeln, der unbeirrbar und gemessenen Schrittes von rechts nach links 
durch den Mittelgrund des Bildes läuft und dabei dreimal sein Gewehr abfeuert. 
Nachdem der Mann links aus dem Cadre gelaufen ist, sind im Off weitere Schüsse 
und Schmerzensschreie zu hören. Daraufhin schleppt sich ein verletzter Mann 
von links ins Bild. Er hält ein Gewehr in der Hand und trägt zwei überkreuzte 
Patronengurte am Oberkörper. Markant an seiner Bekleidung sind das Halstuch 
und ein breitkrempiger Hut, der vorne zurückgebogen ist. Knapp eine Minute 
lang taumelt der Mann in seiner Agonie umher, hält sich den Bauch, röchelt und 
stößt Todesschreie aus, begleitet von dissonanter, stark rhythmisierter elektroni-
scher Musik. Schließlich lässt er sein Gewehr fallen und sinkt dann, untermalt 
von einer Art Trommelsalve, vornüber tot um. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹132

In der Sequenz sind die Anklänge an den Western unverkennbar.40 Die karge, un-
besiedelte Landschaft evoziert die Szenerie eines Westerns, ebenso der Habitus der 
beiden Figuren – sind breitkrempiger Hut, Stiefel und Schusswaffen doch Insignien 
von Westernhelden. Und mit dem Shootout ist eine Standardsituation des Genres in 
Szene gesetzt. Doch die Wahrzeichen des Westerns erscheinen keineswegs in ihrer 
Reinform. Die Konventionen des Genres werden aufgegriffen und zugleich unter-
laufen. Weckt der kaltblütig schießende Mann mit dem Aussehen eines Westerners 
die Erwartung eines Shootouts, so findet dieser auch tatsächlich statt – allerdings 
außerhalb des Bildrahmens im Off. Das Duell wird so gleichsam zu einem Anti-
Showdown, der nicht nur durch das Ausbleiben einer Spannungsdramaturgie ge-
kennzeichnet ist, sondern das zentrale Geschehen dem Publikum visuell vorenthält. 
Die Kontrahenten sind lediglich einzeln vor bzw. nach dem eigentlichen Duell zu 
sehen. Auf die zunächst noch weitgehend genrekonforme Darstellung eines (schein-
baren) Westernhelden folgen zwei vollkommen genrefremde Stilisierungen in der 
weiteren Auflösung der Standardsituation. Hierbei werden extreme Reduzierung 
und starke Übersteigerung direkt gegeneinander gesetzt: Auf das gleichsam ins Off 
hin ›entleerte‹ statische Bild folgt eine theatralisch-überzeichnete Agonie, ein lang-
gezogener, fast opernhafter Tod – wären die Bewegungen des Sterbenden anmutiger 
und die Todesschreie weniger drastisch. Bei der Juxtaposition derart stilisierter, kon-
trärer Darstellungsweisen handelt es sich kaum noch um eine Variation der Genre-
muster, sondern vielmehr um deren Auflösung. Verstärkt wird die Dekonstruktion 
des Westerns durch die dissonante elektronische Musik von Marlos Nobre, die wie 
ein Abgesang auf die typischen folkloristischen Lieder des Westerns wirkt. 

Die hochartifizielle, stilisierte Darstellung des Shootouts durchkreuzt nicht 
nur eine zentrale Standardsituation des Westerns, sondern auch den filmischen 
Illusionismus, wie er im Classical Hollywood als »the world’s mainstream film 
style«41 paradigmatisch zum Ausdruck kommt, insbesondere durch Techniken zur 
Herstellung von Kontinuität und ›unsichtbares‹ Erzählen.42 In der ›leeren‹, stati-
schen Einstellung verwandelt sich die Landschaft in eine Kulisse und der filmische 
Raum wird zur Bühne, auf der die Akteure fast demonstrativ ihren Auftritt und 
Abgang vollziehen. Die Verlagerung des Hauptgeschehens ins Off und die genre-
fremde Stilisierung des Shootouts führen zu einer Offenlegung der Repräsenta-
tion als solcher. Derartige Illusionsdurchbrechungen wiederholen sich im Laufe 

40 | o dragão da maldade contra o santo guerreiro wird sogar gelegentlich dem Western-

Genre zugerechnet, so etwa in dem Kanon der 100 Westernproduktionen, der beim British 

Film Institute erschienen ist. Vgl. BUSCOMBE, Edward: 100 Westerns. London: BFI 2006, 

S. 3f.

41 | BORDWELL, David: »The classical Hollywood style, 1917-60«. In: ders./Janet Staiger/

Kristin Thompson: The Classical Hollywood Cinema. Film Style and Mode of Production to 

1960. London: Routledge 1988, S. 1-84, hier S. 4.

42 | Ebd., S. 3: »Hollywood film strives to conceal its ar tifice through techniques of conti-

nuity and ›invisible‹ storytelling«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 133

des Films mehrfach. Bevor etwa der Anführer Coirana (Lorival Pariz) mit seinen 
cangaceiros und beatos nach Jardim das Piranhas einrückt, blickt er frontal in die 
Kamera und richtet seinen Hut, als sei die Kamera ein Spiegel. Darüber hinaus ist 
der gesamte Film gekennzeichnet durch eine ausgeprägte Theatralik, die herrührt 
aus zahlreichen frontalen statischen Einstellungen, vielen Liedern, Tänzen und 
zeremoniellen Handlungen sowie teils in Reimen gesprochenen Dialogen. 

34-36: o dragão da maldade contra o santo 
guerreiro

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹134

Bei der stark stilisierten theatralischen Darstellungsweise handelt es sich nur 
zum Teil um Verfremdungseffekte, die im Brecht’schen Sinne Distanz zu dem 
Geschehen herstellen. Viele Sequenzen hingegen sind geprägt durch ekstatische 
Theatralik, die gerade nicht auf eine Illusionsdurchbrechung abzielt, sondern 
Trance oder Exzess zum Ausdruck bringt. Besonders deutlich ist dies in einer 
surrealistisch anmutenden Sequenz, in der sich – in Reminiszenz an die Amour-
Fou-Szene zu Beginn von Luis Buñuels l’âge d’or/das goldene zeitalter (FRA 
1930) – Laura und der Lehrer leidenschaftlich über der Leiche des ermordeten Ma-
tos wälzen und küssen, während der Priester versucht, die beiden zu separieren. 
Die konträren, teils miteinander verschmelzenden Formen von Theatralik sind 
charakteristisch für die Ästhetik von o dragão da maldade contra o santo gu-
erreiro, der auf allen Ebenen der filmischen Darstellung heterogene Elemente 
orchestriert und oft kontrastiv gegeneinander setzt, sowohl über die Montage von 
Einstellungsfolgen als auch innerhalb einzelner Einstellungen. Hierbei handelt 
es sich nicht bloß um eine stilistisches Charakteristikum, sondern um ein äs-
thetisch-politisches Prinzip des Tropicalismo, das der antropofagia im Sinne von 
Oswald de Andrade entspricht. Durch die Juxtaposition heterogener Elemente 
werden unterschiedliche Diskursformationen und entsprechende Darstellungs-
weisen gezielt zueinander in Bezug gesetzt, um damit sowohl (neo-)kolonialisti-
sche als auch nationalistische Machtgefüge zu durchkreuzen. Im Showdown am 
Ende des Films ist die ›kulturelle Kannibalisierung‹ in Form intermedialer und 
interfilmischer Bezüge besonders vielschichtig, wie noch auszuführen sein wird.

In der Eingangssequenz von o dragão da maldade contra o santo guer-
reiro wird der Western, als das »amerikanische Kino par excellence«43, gezielt 
unterminiert. Diese Art der Bezugnahme kommt nicht von ungefähr, handelt es 
sich beim Western doch in mehrfacher Hinsicht um ein besonders signifikantes 
Genre: nicht nur was die Entwicklung des Spielfilms anbelangt44, sondern auch 
in Hinblick auf die zentrale Position des Westerns innerhalb des (klassischen) 
Hollywoodkinos – als der weltweit exportstärksten Kinematografie – und seiner 
Funktion als Träger des fundierenden nationalen Mythos der USA. Der Western 
gilt als »the richest and most enduring genre of Hollywood’s repertoire«; er steht 
am Anfang des »commercial narrative film in America« und diente als »the proto-

43 | Vgl. RIEUPEYROUT, Jean-Louis: Le western, ou le cinéma américain par excellence. 

Paris: Cerf 1953 bzw. André Bazins bekanntes Vorwort zu dem Buch, das in seiner film-

theoretischen Aufsatzsammlung wieder abgedruckt wurde: BAZIN, André: »Le western, ou 

le cinéma américain par excellence« [Orig. 1953]. In: ders.: Qu’est-ce que le cinéma? Paris: 

Cerf 1990 [Orig. in vier Bänden 1958-1963], S. 217-227. 

44 | Der erste Western war für die Entwicklung des Spielfilms von wegweisender Be

deutung, wie Georg Seeßlen in Hinblick auf the great train robbery/der grosse eisenbahnraub 

(USA 1903, R: Edwin S. Porter) betont hat: »Die Geschichte des Western beginnt mit der 

Geschichte des Films, der eine Geschichte erzählt.« SEEßLEN, Georg: Western. Geschichte 

und Mythologie des Westernfilms. Marburg: Schüren 1995, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 135

type for the studio system in Hollywood«.45 Abgesehen von der frühen Ausdiffe-
renzierung zu einem Genre und seiner Bedeutung für Hollywood macht auch der 
internationale Erfolg den Western zu einem maßgeblichen Genre, wie Edward 
Buscombe zu Recht betont hat: »Zwischen 1910 und 1960 war der Western welt-
weit das bedeutendste Genre des Kinos. Seine Popularität trug entscheidend zur 
Vormachtstellung Hollywoods bei.«46 

Die internationale Vormachtstellung des Hollywood-Kinos, das im Western 
seinen ultimativen Ausdruck findet, bezieht Glauber Rocha in seine Reflexionen 
über das Cinema Novo als unhintergehbare Tatsache ein: »Es lässt sich aber nicht 
über Kino sprechen, ohne über amerikanisches Kino zu sprechen […] als aggres-
sivste und verbreitetste Form [des Einflusses] der amerikanischen Kultur auf die 
Welt.«47 Trotz seiner kritischen Haltung gegenüber dem ›Kulturimperialismus‹ 
hat Glauber Rocha das klassische Hollywoodkino nicht pauschal abgelehnt – wie 
dies bei vielen anti-kolonialistischen Filmemachern der Fall ist –, sondern seine 
Wertschätzung für Genres wie den Western und Regisseure wie William Wyler 
oder John Ford (den er als »Häuptling aus Irland« bezeichnet) in zahlreichen Tex-
ten zum Ausdruck gebracht.48 

Bei dem Western, der zu den »most coveted American cultural imports«49 
zählt, handelt es sich signifikanterweise um das Nationalepos der USA. Die Land-
nahme des ›going west‹ wird in vielen Westernproduktionen gerechtfertigt und 
zu einem Ursprungsmythos der US-amerikanischen Nation überhöht. Exempla-
risch zum Ausdruck kommt dies in Victor Flemings the virginian/der virgi-
nier (USA 1929); dort proklamiert der von Gary Cooper gespielte Held program-
matisch: »make more United States out of raw prairie land«. Die Verschiebung 
der westlichen Grenze ist ein zentrales Element der US-amerikanischen »foun-

45 | SCHATZ, Thomas: Hollywood Genres: Formulas, Filmmaking, and the Studio System. 

New York: McGraw-Hill 1981, S. 45.

46 | BUSCOMBE, Edward: »Der Western«. In: Geoffrey Nowell-Smith (Hg.): Geschichte des 

internationalen Films. Stuttgart/Weimar: Metzler 2006 [Orig. 1996], S.  260-268, hier 

S. 260. 

47 | ROCHA, Glauber: »O Cinema Novo e a aventura da criação« [Orig. 1968]. In: ders.: 

Revolução do Cinema Novo, S. 127-150, hier S. 127f.: »Não se pode porém falar de cinema 

sem se falar em cinema americano […] como forma mais agressiva e difundida da cultura 

americana sobre o mundo.« Hervorhebung im Original.

48 | Vgl. Rochas gesammelten Aufsätze unter dem Titel ›Hollywood‹ in ROCHA, Glauber: O 

Século do Cinema. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2006 [Orig. 1983], insbe-

sondere S. 37-128. Der Text über John Ford mit dem Titel O cacique da Irlanda f indet sich 

auf S. 118-123.

49 | BLOOM, Peter J.: »Beyond the Western Frontier. Reappropriations of the ›Good 

Badman‹ in France, the French Colonies, and Contemporary Algeria«. In: Janet Walker 

(Hg.): Westerns. Films Through History. New York/London: Routledge 2001, S.  197-216, 

hier S. 197. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹136

dational fiction«50. Nachdem die Geschichte des ›going west‹ bereits im 19. Jahr-
hundert in Liedern, Groschenromanen und Gemälden tradiert und mythisiert 
worden ist, erlangte der frontier-Mythos vor allem durch Frederick Jackson Turner 
große Bedeutung. Seinem einflussreichen Essay The Significance of the Frontier 
in American History (1893) zufolge hat die Verschiebung der frontier nach Westen 
maßgeblich zur Entwicklung des US-amerikanischen Nationalcharakters beige-
tragen und ›die Werte der Demokratie‹ vorangetrieben.51

Im Western entwickelte sich die frontier – und die damit verbundene regenera-
tion through violence – zu einem zentralen Aspekt der »Syntax«52 des Genres, das 
strukturiert ist durch diese komplementären »Archetypen der Mythologie Ameri-
kas«: Während frontier die »Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation im Gefol-
ge der Eroberung des Kontinents« meint, bezeichnet regeneration through violence 
die »permanente[n] Erneuerung und Wiedergeburt Amerikas aus und durch die 
Gewalt im Kampf von Gut gegen Böse«.53 An der frontier, der Demarkationslinie 
zwischen Zivilisation und Wildnis, stoßen diametrale Gegensätze aufeinander: 
einerseits die zivilisatorischen Werte von Gesetz und Gemeinschaft, andererseits 
›Indianer‹ und Outlaws. Im Mythos der frontier manifestiert sich also eine mani-
chäische Gegenüberstellung von Gut und Böse, die weitgehend mit der Zivilisa-
tion respektive der Wildnis und ihren jeweiligen Bewohnern korrespondiert und 
in gewaltsamen Konflikten ausgetragen wird. Katalysator der Zivilisation ist eine 
mythisch überhöhte Gewalt, die schöpferisch eine neue Ordnung konstituiert, 
Wildnis in Zivilisation verwandelt, Gesetz und Ordnung herstellt, Fortschritt er-
möglicht und das Böse ins Gute transformiert.54 Vor allem im klassischen Wes-

50 | Zum Begrif f der »foundational fiction«, also der (literarischen) Fiktion, die zur 

Fundierung eines nationalen Ursprungsmythos beiträgt, vgl. SOMMER, Doris: »Irresistible 

romance: the foundational fictions of Latin America«. In: Homi K. Bhabha (Hg.): Nation 

and Narration. London/New York: Routledge 1990, S.  71-98 bzw. SOMMER, Doris: 

Foundational Fictions. The National Romances of Latin America. Berkeley/Los Angeles/

Oxford: University of California Press 1991.

51 | Vgl. TURNER, Frederick Jackson: The Significance of the Frontier in American History. 

New York: Ungar 1963 [Orig. 1893].

52 | Zum Konzept der Syntax und Semantik von Genres vgl. ALTMAN, Rick: »A semantic/

syntactic approach to film genre« [1986]. In: ders.: Film/Genre. London: BFI 2004 [Orig. 

1999], S. 216-226.

53 | GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«. In: dies. (Hg.)/Marcus Stiglegger 

(Mitarb.): Filmgenres: Western. Stuttgart: Reclam 2003, S. 12-40, hier S. 15. 

54 | Trotz vieler apologetischer Darstellungen der Kolonisierung des Landes folgt der 

Western keineswegs einer ideologischen Linie. So findet sich in vielen Spätwestern eine 

kritische Auseinandersetzung mit dem fundierenden nationalen Mythos der USA, etwa 

in lit tle big man (USA 1970, R: Ar thur Penn), in dem der Genozid an den ›Indianer/innen‹ 

drastisch als solcher dargestellt ist, nicht zuletzt auch in allegorischem Bezug auf den 

Vietnamkrieg. So gilt für den Western, was Rick Altman für Genres allgemein formulier t hat: 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 137

tern manifestieren sich US-amerikanische Wertvorstellungen wie das Ethos des 
American Dream55, wobei das Genre als »ästhetisch-soziale Kristallisierung des 
amerikanischen Kinos« gelten kann, wie es Glauber Rocha formuliert hat.56 

IV. 2.1.3	 Der cangaço  im nordestern
Der Shootout in o dragão da maldade contra o santo guerreiro markiert den 
Beginn eines tropikalistischen Films, der nicht nur den Western und die Ästhetik 
des klassischen Hollywoodkinos durchkreuzt, sondern auch den darauf aufbauen-
den filme de cangaceiro. Dieses Subgenre des Westerns wird in Anlehnung an das 
US-amerikanische Vorbild auch nordestern genannt, da die Handlung im Nordos-
ten Brasiliens angesiedelt ist. Vor allem die vorne zurückgebogene Hutkrempe mit 
aufgenähten Symbolen weist den Sterbenden in dem Shootout als cangaceiro aus, 
der im Rolltext der ersten Einstellung als »mystischer Bandit« bezeichnet wird.

Die Handlung des nordestern dreht sich um die historische Banditenfigur des 
cangaceiro, der vom späten 19. Jahrhundert bis in die 1930er Jahre die von Groß-
grundbesitzern bestimmte Gesellschaftsordnung im Sertão störte. Ähnlich wie 
der US-amerikanische Cowboy wurde der cangaceiro mythisch überhöht und sei-
ne Erscheinung durch populäre Kulturformen tradiert. Auch wenn der cangaceiro 
weder Gründer einer Gemeinschaft noch Eroberer eines neuen Landes war, ent-
wickelte sich die Figur mit ihrem folkloristischen Habitus in den 1950er Jahren 
zu einem »wahren Symbol der Nationalität«57. In dieser Zeit nahm auch in den 
Künsten die Darstellung des cangaço stark zu.58 

dass es sich nicht um eindimensionale filmische Muster handelt, sondern vielmehr um »a 

permanently contested site«, »ever in process, constantly in subject to reconfiguration, 

recombination and reformulation«. ALTMAN, Rick: Film/Genre, S. 195.

55 | Allerdings können selbst Western, die in dichotomer Abgrenzung nationalistische 

Positionen beziehen, von Subtexten durchzogen sein, die gegenläufige Lesarten nahele-

gen. Vgl. BUSCOMBE, Edward: »Is the Western about American History?« In: Thomas Klein/

Ivo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers. Intercultural Perspectives on the 

Western. Marburg: Schüren 2012, S. 13-24. 

56 | ROCHA, Glauber: »Rastros de Ódio«. In: ders.: O Século do Cinema, S. 115-118, hier 

S. 115: »cristalização estético-social do cinema americano«.

57 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço. São Paulo: Global 1982, 

S. 68: »verdadeiro símbolo da nacionalidade«.

58 | Die vielfältigen Repräsentationen von cangaceiros umfassen Gemälde, wie die von 

Cândido Portinari aus den 1940er und 50er Jahren; Romane, etwa José Lins do Rêgos 

Cangaceiros (1953); Theaterstücke wie Lampião (1955) von Rachel de Queiroz (die auch 

die Dialoge für Lima Barretos Film o cangaceiro ver fasste) oder O testamento do canga-

ceiro (1961) und A farsa do cangaceiro com truco e padre (1967), geschrieben von Chico 

de Assis und aufgeführt von der Gruppe Teatro de Arena; populäre Keramikfiguren, etwa 

von Mestre Vitalino; und Musik, beispielsweise forró-Lieder von Luiz Gonzaga, der als 

Markenzeichen einen cangaceiro-Hut trug. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹138

Im brasilianischen Kino wurde der cangaço bereits thematisiert als dieser 
noch existierte. Mitte der 1920er Jahre entstanden die ersten beiden Spielfilme 
mit cangaceiros als Hauptfiguren: filho sem mãe/sohn ohne mutter (BRA 1925, 
R: Tancredo Seabra) und sangue de irmão/blut des bruders (BRA 1926, R: Jota 
Soares). Es etablierte sich jedoch keine stetige Produktion; der nächste Spielfilm 
über den cangaço folgte erst 24 Jahre später mit lampião, o rei do cangaço/lam-
pião, der könig des cangaço (BRA 1950, R: Fouad Anderaos)59. 

Bei der Popularisierung der Figur des cangaceiro in den 1950er Jahren spielte 
der Film eine zentrale Rolle, insbesondere Lima Barretos o cangaceiro/o canga-
ceiro – die gesetzlosen (BRA 1953), der nicht nur den Preis für den besten Aben-
teuerfilm in Cannes gewann, sondern auch international zu einem kommerziel-
len Erfolg wurde. Einige Jahre nach Barretos Welterfolg entstanden zahlreiche 
cangaceiro-Filme, womit sich der nordestern zu einem Genre herausbildete.60 Im 
Anschluss an o cangaceiro begann zunächst die Produktion brasilianischer 
Western, so genannter western feijoada61, deren Handlung meist im US-amerika-
nischen Westen angesiedelt ist.62 Der erste Film dieser Art war Antoninho Hossris 
Erfolgsfilm da terra nasce o ódio/aus der erde erwächst der hass (BRA 1954), 
auf den bis Ende der 1960er Jahre über dreißig weitere western feijoada folgten. 
Mit a morte comanda o cangaço/der tod regiert den cangaço (BRA 1960) 
von Carlos Coimbra, der bereits drei western feijoada gedreht hatte63, begann eine 
stetige Produktion an nordestern, von denen bis Ende der 1960er Jahre über zwan-
zig Filme entstanden. Coimbra erzielte mit dem ersten cangaceiro-Film in Farbe 
einen großen kommerziellen Erfolg, den er zwei Jahre später mit lampião, o rei 

59 | Es existieren drei verschiedene Filme mit demselben Titel: Der 1936 entstandene 

Dokumentarfilm l ampeão [sic!] von Benjamin Abrahão, der später unter dem Titel l am-

pião, o rei do cangaço bekannt wurde, der Spielfilm von Fouad Anderaos sowie ein weiterer 

Spielfilm aus dem Jahr 1962 von Carlos Coimbra. 

60 | Zur Entwicklung des nordestern und seinen Bezügen zum Western vgl. SCHULZE, 

Peter W.: »Beyond Cowboys and Cangaceiros. Transculturations of the Western in 

Brazilian Cinema«. In: Thomas Klein/Ivo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers, 

S. 163-193.

61 | In Anlehnung an den Begrif f ›Spaghetti-Western‹ wurde von der brasilianischen 

Filmkritik in den 1960er Jahren die Feijoada – das Nationalgericht Brasiliens – zur 

Bezeichnung brasilianischer Western verwandt.

62 | Vgl. zum western feijoada: PEREIRA, Rodrigo da Silva: Western Feijoada. O Faroeste 

no Cinema Brasileiro. Magisterarbeit, Faculdade de Arquitetura, Ar tes e Comunicação, 

Universidade Estadual Paulista 2002. 

63 | Bei den western feijoada von Carlos Coimbra handelt es sich um armas da vingança/

waffen der rache (BRA 1955, Ko-Regie: Alberto Severi), dioguinho (BRA 1957) und crepúscu-

lo de ódios/morgengrauen des hasses, auch bekannt unter dem Titel nas garras do destino/in 

den kl auen des schicksals (BRA 1959).

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 139

do cangaço/lampião, der könig des cangaço (BRA 1962) wiederholen konnte.64 
Auch wenn die regelmäßige Produktion von nordestern erst im Anschluss an a 
morte comanda o cangaço einsetzte und Coimbras Film besonders stilprägend 
war, kann o cangaceiro als »wahre Matrix des Genres«65 gelten, wie Ismail Xa-
vier zu Recht herausgestellt hat.

Glauber Rocha erkennt im nordestern schon früh die Entwicklung eines bra-
silianischen Genres, dessen Ausgestaltung er exemplarisch anhand von Lima 
Barretos Film kritisiert. o cangaceiro kennzeichne sich durch »eine Handlung 
des amerikanischen Western im Herzen des cangaço«; die Kultur des Sertão fin-
de dabei keine Berücksichtigung, sie sei reduziert auf bloße Symbole, die »der 
Handlung des Westerns dienen: große Hüte, aggressive Landschaft, Waffen und 
Pferde (wobei man zum Beispiel weiß, dass cangaceiros sich nur selten zu Pferde 
bewegten), folkloristische Musik und Tänze.«66 Rocha bemängelt besonders die 
fehlende Berücksichtigung der sozialen und historischen Kontexte des cangaço, 
der auf reine Äußerlichkeiten reduziert würde: »Der cangaço, als ein Phänomen 
der mystisch-anarchischen Rebellion, entstanden im System des nordöstlichen 
Großgrundbesitzes und verstärkt durch die Dürren, wurde nicht einbezogen.«67

Die Eingangssequenz von o dragão da maldade contra o santo guerreiro 
unterläuft gezielt die gängigen Darstellungsweisen des nordestern mit seiner star-
ken Anlehnung an den Western bei gleichzeitiger Folklorisierung und Exotisierung 
des cangaço, wie sie in Lima Barretos o cangaceiro und vor allem in Carlos Coim-
bras a morte comanda o cangaço paradigmatisch angelegt sind. Rochas Inszenie-
rung des Shootouts erscheint als regelrechter Abgesang auf den nordestern, dessen 
Genremuster der tropikalistische Film selbstreflexiv aufgreift, um sie zunächst 
formal-ästhetisch zu durchkreuzen, dann in spezifische soziale und kulturelle 
Kontexte einzubetten und schließlich im finalen Showdown einer umfassenden 
›kulturellen Kannibalisierung‹ zu unterziehen. Der resignifizierende Bezug der 
Eingangssequenz auf den nordestern verweist implizit vor allem auf o cangaceiro 

64 | Coimbra drehte noch zwei weitere nordestern – cangaceiros de l ampião/die cangaceiros 

des l ampião (BRA 1967) und corisco, o diabo loiro/corisco, der blonde teufel (BRA 1969) – 

bevor er sich anderen Genres zuwendete.

65 | XAVIER, Ismail: Sertão Mar. Glauber Rocha e a Estética da Fome. São Paulo: 

Brasiliense 1983, S. 123: »verdadeira matriz do gênero«.

66 | ROCHA, Glauber: »O Cinema Novo e a aventura da criação«, S.  128: »O Cangaceiro 

de Lima Barreto, cria uma intriga de western americano no seio do cangaço. Para isto 

deturpa a raiz social do fenômeno sertanejo e usa apenas os símbolos para servir à intriga 

de western: chapéus grandes, paisagem agressiva, armas e cavalos (quando se sabe, por 

exemplo, que cangaceiros andavam raramente a cavalo), música e danças folclóricas.« 

Hervorhebung im Original.

67 | ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro, S. 91: »O cangaço, como fenô-

meno de rebeldia místico-anárquica surgido do sistema latifundiário nordestino, agravado 

pelas secas, não era situado.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹140

und a morte comanda o cangaço, die aufgrund ihres Erfolges und des stilbilden-
den Einflusses zu den maßgeblichen Referenzfilmen des Genres zählen. 

Abb. 37: o cangaceiro

Der paradigmatische nordestern o cangaceiro beginnt (und endet) mit einer etwa 
halbminütige Einstellung, in der Silhouetten von Reitern mit Hüten in der Däm-
merung vor einem dramatisch bewölkten Himmel entlang ziehen68, begleitet von 
dem folkloristischen Lied Mulé Rendeira. Auf die Anfangseinstellung folgt ein 
Überfall, der sowohl dramaturgisch als auch ikonografisch der Standardsituation 
eines Westerns entspricht. Männer mit breitkrempigen Hüten galoppieren durch 
eine karge Landschaft, gelangen in ein Dorf und feuern Schüsse ab, während die 
verängstigten Menschen in ihre Häuser flüchten und Türen und Fenster schlie-
ßen. Ins Bild gesetzt sind u.a. eine fliehende junge Frau, die mit dem Lasso ein-
gefangen wird, die Plünderung eines Geschäftes, an Stricken baumelnde Gefäng-
niswächter und Banditen, die Zigarren rauchen und dabei ihre Munitionsgürtel 
mit erbeuteten Patronen füllen. o cangaceiro folgt den Genrekonventionen des 
Westerns auch in der manichäischen Unterteilung der Figuren in Gut und Böse, 
die sich besonders im Antagonismus zwischen dem grausamen cangaceiro-Führer 
Capitão Galdino (Milton Ribeiro) und dem gutherzigen cangaceiro Teodoro (Alber-
to Ruschel) niederschlägt. Während o cangaceiro die Genremuster des Westerns 
aufgreift, fließen mit dem Sertão als Handlungsort und den cangaceiros als Figu-
ren auch spezifisch brasilianische Elemente in den Film ein. Hierbei handelt es 
sich um ein Pendant zu den Wahrzeichen des Westerns, gleichsam um eine exoti-
sche Variante der Folklore des US-amerikanischen Westens, die durch brasiliani-

68 | Der visuelle Stil des Films ähnelt hierbei auch mexikanischen Vorbildern – insbesonde-

re den Aufnahmen von Gabriel Figueroa in Emilio Fernández’ Filmen –, die in Lateinamerika 

vor allem in den 1940er und 50er Jahren er folgreich waren und sich in der comedia ran-

chera wiederum auf das Western-Genre beziehen. Vgl. hierzu SCHULZE, Peter W.: »Beyond 

Cowboys and Cangaceiros«, S. 169-171.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 141

sche Musik, Tänze und einen Papagei signifiziert ist, während der Film ansonsten 
weitgehend der Dramaturgie und Ikonografie des Westerns folgt und sich an der 
Darstellungsweise des Classical Hollywood orientiert. Das Phänomen des canga-
ço erhält in Barretos Film keine genauere Zeichnung und ist weitgehend auf die 
Tracht der cangaceiros beschränkt. Ähnlich wie viele Western, zielt o cangaceiro 
auf eine nationale Überhöhung und Mythologisierung der Landschaft. Dies wird 
vor allem gegen Ende des Films deutlich, wenn der sterbende Teodoro seine Hand 
mit Erde füllt und seine Liebe zur »terra de meu sertão«, zu der »Erde meines 
Sertão«, verkündet. Damit überhöht o cangaceiro die unwirtliche Landschaft des 
Sertão zu einem idealisierten Lebensraum. Zugleich entwirft der Film auch einen 
»visuellen Archetyp der Nation« und einen »neuen kinematografischen Raum«.69 
Dieser kinematografische Raum ist nicht nur durch die Landschaft des Sertão 
und deren Inszenierung im Stil eines Westerns gekennzeichnet, sondern auch 
durch die production values. Bei o cangaceiro handelt es sich um den erfolgreichs-
ten Film der Companhia Vera Cruz, einer Filmproduktionsgesellschaft, die 1949 
durch eine Investorengruppe in São Paulo nach dem Vorbild von Metro-Goldwyn-
Mayer mit großem Kapitaleinsatz gegründet wurde, um ›Qualitätskino‹ in Bra-
silien zu produzieren. Aufgrund der für brasilianische Verhältnisse sehr hohen 
Produktionskosten und eines professionellen Produktionsstabs, der überwiegend 
aus Europa engagiert wurde, erlangte o cangaceiro eine technische Perfektion, 
die im brasilianischen Kino bis dato selten war. Besonders hervorzuheben ist die 
meisterhafte Kameraführung des Briten Chick Fowle, der den Bildern besondere 
Plastizität verleiht und durch Chiaroscuro eine dramatische Stimmung erzeugt.70

Der Bezug auf die Genremuster des Westerns ist in a morte comanda o can-
gaço ebenso ausgeprägt wie in o cangaceiro, wobei Carlos Coimbras stilbilden-
der Film die Exotisierung des cangaço und die Überhöhung des Sertão zu einem 
nationalen (filmischen) Raum eher noch verstärkt. Im Anschluss an Coimbras 
Kassenerfolg entstanden viele ähnliche Produktionen, wodurch sich das Genre 
konsolidierte. Auch in a morte comanda o cangaço entspricht die Darstellung 
des Sertão bereits in der Eingangssequenz den Genrekonventionen des Westerns 
– sowohl durch geografische Ähnlichkeit als auch durch die Dominanz von Tota-
len, die von der Weite des Landes zeugen. Zerklüftete Felsformationen und von 
Bergen gesäumtes Weideland, in dem eine Rinderherde grast, verweisen auf cha-
rakteristische Landschaften des Westerns. Die dramatischen Felsformationen von 
Pedra da Galinha Choca im Nordosten von Ceará sind von dem Kameramann Tony 
Rabatoni in einer Weise ins Bild gesetzt, die an John Fords Darstellung der Can-

69 | LÓPEZ, Ana M.: »›O Cangaceiro‹: estilos híbridos para un espacio nacional cinema-

tográfico«. In: Cinemais, Nr. 25, 2000, S.  131-148, hier S.  145: »arquetipo visual de la 

nación«; »un nuevo espacio cinematográfico«.

70 | Die Cinema-Novo-Bewegung, die sich zunächst stark am Neorealismus orientier te, 

lehnte die Filme der Companhia Vera Cruz ab, insbesondere Glauber Rocha. Vgl. Kap. II.3, 

S. 39ff.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹142

yons in Monument Valley erinnert. Obwohl ein Voice-over die Filmhandlung im 
Kontext des brasilianischen cangaço situiert, ähnelt der geschilderte Konflikt einer 
Auseinandersetzung, wie sie – von Handlungsort und -zeit abgesehen – auch für 
den Western kennzeichnend ist: Im Jahr 1929 habe der brasilianische Nordosten 
eine seiner bewegtesten Zeiten durchlaufen; das »Land gewaltsamer Kontraste« 
sei Ursache eines »ungleichen Kampfes des Menschen gegen die Natur«; überdies 
habe das Unwesen von Großgrundbesitzern, Banditen und mächtigen politischen 
Führern zu einem »Klima der Unsicherheit« geführt; die Respektlosigkeit gegen-
über Leben und Recht des Menschen sei durch Truppen der Polizei bekämpft wor-
den.71 

Nachdem Schauplatz und Konflikt etabliert sind, spitzt sich die Handlung 
dramatisch zu. Emblematische Bilder der Credit-Sequenz – darunter ein Reiter 
mit Gewehr, Hut und Dolch sowie ein Rinderschädel neben einem Kaktus – mün-
den in einem Unheil verkündenden Titel: ›Der Tod regiert den Cangaço‹. In der 
folgenden Sequenz erpresst ein cangaceiro den Viehbauern Raimundo (Alberto 
Ruschel), der jedoch die Zahlung des Schutzgeldes verweigert. Die Konsequenz 
ist eine brutale Brandschatzung. Zunächst aber werden die Bauernfamilie und 
die cangaceiros in einer manichäischen Gegenüberstellung als gut und böse cha-
rakterisiert. Eine Parallelmontage kontrastiert die christliche Zeremonie auf dem 
Hof mit dem ›fechamento de corpo‹ (›Schließen des Körpers‹), einem Ritual, das 
den cangaceiro-Führer Capitão Silvério (Milton Ribeiro) unverwundbar machen 
soll. Überdeutliche Gegensätze bestimmen die Parallelhandlung: Das Ritual des 
›fechamento de corpo‹ wird im düsteren Raum vor einem Altar mit Totenschädel 
von einer schwarzen Frau durchgeführt; ihre Beschwörung kulminiert in einer 
rituellen Blutentnahme, bei der Capitão Silvério mit ausgestreckten Armen auf 
dem Fußboden liegt – gleichsam als diabolische Variante von Christus am Kreuz. 
Den Aufbruch der Gruppe berittener cangaceiros segnet die dämonische schwarze 
Frau mit dem Kreuzzeichen. Im Kontrast dazu führt die Mutter Raimundos, eine 
würdevolle weiße Frau, auf dem Hof eine katholische Prozession an. Vor blauem 
Himmel mit weißen Schäfchenwolken sind blumengeschmückte Heiligenfiguren 
ins Bild gesetzt, begleitet von Glockenläuten und christlichem Gesang. Die Prozes-
sion wird durch den Überfall abrupt unterbrochen. Die Betenden verschanzen sich 
im Haus, das sie mit Gewehren verteidigen. Raimundo fordert den Anführer zum 
Duell, wird jedoch aus dem Hinterhalt angeschossen. Als die cangaceiros das Haus 
stürmen, will Raimundo den verschanzten Viehzüchtern zu Hilfe eilen, sinkt aber 
bewusstlos ins Gras. Nachdem er wieder zu sich kommt, sieht er voller Entsetzen 
das brennende Haus und einen Pfahl, auf den der abgeschlagene Kopf seiner Mut-
ter gespießt ist. In einer makabren visuellen Analogie folgt die Aufnahme eines 
Kalbes am Spieß, das über dem Feuer gebraten wird, während die cangaceiros ver-
gnügt musizieren und im Kreis den folkloristischen xaxado tanzen.

71 | »terra de contrastes violentos«; »luta desigual do homem contra a natureza«; »clima 

de insegurança«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 143

Abb. 38-40: a morte comanda o cangaço

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹144

In Coimbras Film fließen zahlreiche Elemente des Westerns ein. Besonders deut-
lich ist dies in der Evokation einer Landschaft, wie sie für das »amerikanische 
Kino par excellence« typisch ist. Auf dem Hof scheint man es mit einer Familie 
von ›Farmer/innen‹ zu tun zu haben, die ihrem Aussehen nach einem Holly-
wood-Western entstammen könnten. Der Überfall zu Pferde und die Schießerei 
entsprechen deutlich einer Standardsituation des Westerns. Die cangaceiros hin-
gegen gehen als Lokalkolorit in den Film ein, wobei deren Exotisierung im Ritual 
des ›fechamento de corpo‹ sowie in der Tanzszene besonders evident ist. Ferner 
ist Coimbras Film durch eine rassistische Polarisierung der Figuren gekenn-
zeichnet: Die Guten sind weiß und hübsch, während es sich bei den Bösen um 
hässliche ›Mestizen‹ und eine dämonische Schwarze handelt. Bedeutsam sind 
hierbei auch die Rollengeschichten von Alberto Ruschel und Milton Ribeiro. Im 
Sinne der Physiognomik korrespondieren die Gesichtszüge der beiden Schauspie-
ler mit der moralischen Haltung der von ihnen verkörperten Figuren. Der integ-
re ›Farmer‹ Raimundo wird dargestellt von dem attraktiven Alberto Ruschel, der 
schon in o cangaceiro die Rolle des guten und gerechten cangaceiro spielt. Milton 
Ribeiro mit seinen harten, eher hässlichen Gesichtszügen, der in Lima Barretos 
Film den niederträchtigen Capitão Galdino darstellt, erscheint in Coimbras Film 
erneut in der Rolle des bösen cangaceiro. 

a morte comanda o cangaço enthält mehrere intramediale Bezüge zu o can-
gaceiro, etwa in der Darstellung des Überfalls auf die ›Farm‹ in der Eingangs-
sequenz, wenn Raimundo nach einem Klumpen Gras und Erde fasst, bevor er in 
Ohnmacht fällt. Während der von Alberto Ruschel verkörperte gute cangaceiro mit 
letzter Kraft nach der ›Erde seines Sertão‹ greift und dann stirbt, triumphiert Rai-
mundo schließlich über seinen Antagonisten, in einer Szene, die sich wie die In-
version einer Sequenz aus o cangaceiro ausnimmt. Als Capitão Silvério den Far-
mer Raimundo mit einem Dolch töten möchte, wird er rücklings erschossen von 
der Frau, die den ›Farmer‹ liebt – ähnlich wie Capitão Galdino in Lima Barretos 
Film den guten cangaceiro Teodoro durch einen Schuss in den Rücken umbringt. 
Nachdem mit dem Tod des cangaceiro Silvério die durch Raub und Gesetzlosigkeit 
bedrohte Gesellschaftsordnung wieder hergestellt ist, verkündet Raimundo pro-
grammatisch: »Agora o sertão vai ter paz. A gente não lutou em vão!« – »Nun wird 
Frieden im Sertão herrschen. Wir haben nicht umsonst gekämpft!« 

Bei a morte comanda o cangaço handelt es sich um eine explizite Apologie 
der bestehenden sozialen Ordnung gegenüber der Bedrohung durch den cangaço, 
wobei das durch Großgrundbesitzer und Politiker gleichsam ›institutionalisierte‹ 
Unrecht, auf das der Film im Voice-over der Eingangssequenz in einem Halb-
satz Bezug nimmt, nicht weiter thematisiert wird. Dieser Linie folgen die meisten 
nordestern, von denen im Anschluss an Carlos Coimbras Film zahlreiche Pro-
duktionen entstanden. Eine Ausnahme bildet deus e o diabo na terra do sol, 
Glauber Rochas Film von 1964, auf den o dragão da maldade contra o santo 
guerreiro bereits in der Eingangssequenz verweist.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 145

IV. 2.1.4	 Traditionen der Gewalt im Sertão
Bei dem Mann, der zu Beginn von o dragão da maldade contra o santo guer-
reiro durch das Cadre läuft und Schüsse abfeuert, handelt es sich um Antônio 
das Mortes (Maurício do Valle), einen Protagonisten aus Rochas Film von 1964, 
der – wie dort in der vorletzten Sequenz – einen cangaceiro tötet. o dragão da 
maldade contra o santo guerreiro knüpft damit thematisch an Rochas Vor-
gängerfilm an.72 Erneut ist die Welt des Sertão der Handlungsort, an dem Antô-
nio das Mortes (zu Deutsch: ›Antônio der Tode‹) im Laufe des Films auf beatos, 
cangaceiros und einen coronel trifft. Glauber Rochas politisierter nordestern von 
1964 entwirft ein Gegenbild zu dem Sertão als einem idealisierten nationalen 
Raum und »visuellen Archetyp der Nation«73 wie er in o cangaceiro und a morte 
comanda o cangaço dargestellt ist. Entgegen der Apologie der Gesellschaftsord-
nung in Coimbras nordestern ist der Sertão sowohl in deus e o diabo na terra 
do sol als auch in dem Folgefilm ein Ort der Armut, Ausbeutung und sozialen 
Ungerechtigkeit, an dem die Revolte der Landlosen in der allegorischen Darstel-
lung eines gesellschaftlichen Umbruchs mündet. Hierbei wird die »Metaphysik 
der Gewalt« des klassischen Western, die in ähnlicher Weise auch in den meisten 
nordestern zu finden ist, ersetzt durch eine »Dialektik der Gewalt«74, welche die 
soziohistorischen Bedingungen der Gewaltentstehung offenlegt. Beide politisier-
ten nordestern von Glauber Rocha reflektieren die Geschichte des Sertão als eine 
Geschichte der Unterdrückung und Ausbeutung der Armen. 

Indem deus e o diabo na terra do sol die Gewalttätigkeit der cangaceiros wie 
auch den Messianismus der beatos als Folge sozialer Ausgrenzung darstellt, folgt 
der Film einer Tendenz des frühen Cinema Novo, den Sertão zum Schauplatz 
der Thematisierung von Armut und sozialer Ungerechtigkeit zu machen – wie 

72 | Zugleich verweist die Figur auf das Genre des nordestern an sich, in dem Maurício do 

Valle in der Rolle des cangaceiro-Killers im Anschluss an deus e o diabo na terra do sol zu 

einem zentralen Schauspieler avancier te. Bei den nordestern, in denen Maurício do Valle 

bis zum Erscheinungsjahr von o dragão da maldade contra o santo guerreiro mitgespielt hat, 

handelt es sich neben deus e o diabo na terra do sol um riacho de sangue/fluss aus blut 

(BRA 1966, R: Fernando de Barros), cangaceiros de l ampião/die cangaceiros des l ampião (BRA 

1967) und corisco, o diabo loiro/corisco, der blonde teufel (BRA 1969) von Carlos Coimbra 

sowie o cangaceiro sanguinário/der blutrünstige cangaceiro (BRA 1969) und o cangaceiro sem 

deus/der got tlose cangaceiro (BRA 1969) von Osvaldo de Oliveira. Entsprechen der ziel-

strebige Gang und das energische Abfeuern seines Gewehres der Rollengeschichte von 

Maurício do Valle und der Figur des cangaceiro-Killers, so durchkreuzt die theatralisch 

übersteigerte Agonie des darauf ins Bild taumelnden cangaceiro die Genremuster des nor-

destern umso stärker.

73 | LÓPEZ, Ana M.: »›O Cangaceiro‹«, S. 145: »arquetipo visual de la nación«.

74 | MACIEL, Luiz Carlos: »Dialética da violência«. In: Glauber Rocha: Deus e o Diabo na 

Terra do Sol. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1965, S. 200-219, hier S. 208: »metafí-

sica da violência«; »dialética da violência«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹146

in vidas secas von Nelson Pereira dos Santos, einer Verfilmung des gleichna-
migen Romans von Graciliano Ramos75, oder in os fuzis von Ruy Guerra. Die 
Armut der Bevölkerung erscheint in den Sertão-Filmen des Cinema Novo nicht 
nur als Folge der landschaftlich-klimatischen Bedingungen, sondern vor allem 
auch der repressiven Gesellschaftsordnung, wobei die historischen, sozialen und 
politischen Kontexte zum Teil explizit thematisiert werden. Der wenig fruchtbare 
Sertão – bestehend aus den semi-ariden Teilen der nordostbrasilianischen Bun-
desstaaten Ceará, Rio Grande do Norte, Paraíba, Pernambuco, Alagoas, Sergipe 
und Bahia – wurde immer wieder von secas erfasst, von Dürreperioden, die seit 
Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend auftraten. Während der Dürrezeiten, bei 
denen die Rinderherden dezimiert und die wenigen Anpflanzungen vernichtet 
wurden, kamen Zehntausende Menschen ums Leben. Die Dürren verursachten 
retiradas, Emigrationswellen, wobei vor allem die ärmsten Teile der Bevölkerung 
betroffen waren, die sich als so genannte retirantes mit ihren Habseligkeiten zu 
Fuß auf den Weg nach Süden, in Richtung der wohlhabenderen Gegenden Bra-
siliens, begeben mussten. Eindringlich dargestellt ist die Armut und Unterdrü-
ckung der Landlosen in Nelson Pereira dos Santos’ Spielfilm vidas secas.76

Wie vor allem in den Filmen von Glauber Rocha deutlich wird, sind die Le-
bensumstände im Sertão nicht nur durch die Kargheit des Landes bedingt, son-
dern resultieren auch aus den quasi feudalen Herrschaftsstrukturen des coronelis-
mo, einem Phänomen, das Darcy Ribeiro prägnant beschrieben hat: 

Zwischen der staatlichen Macht und der von der Dürre gepeitschten Masse befindet sich 

die mächtige Herrenschicht der coronéis, die das gesamte Leben im Sertão kontrollier t, 

indem sie nicht nur das Land und das Vieh monopolisier t, sondern auch die Befehlspositio-

nen und die Arbeitsmöglichkeiten77.

Noch zur Entstehungszeit von o dragão da maldade contra o santo guerrei-
ro existiert im Sertão eine Klassengesellschaft mit rigiden Strukturen. Gut drei 
Viertel der Bevölkerung, davon überwiegend ›Mestiz/innen‹, sind besitzlos und 

75 | Vgl. FROSCH, Friedrich: »Graciliano Ramos: ›Vidas Secas‹. Sprache der Herrschaft, 

Sprache der Ohnmacht«. In: Afrika, Asien, Brasilien, Portugal. Zeitschrift zur portugiesisch-

sprachigen Welt. ›Identitätsdiskurse. Intertextualität und Intermedialität in Brasilien und 

Portugal‹, Nr. 2, 1999, S. 60-75.

76 | Vgl. SCHULZE, Peter W.: »Ästhetiken des Hungers im Kino des Südens. Zur Darstellung 

von Armut im Film bei Satyajit Ray, Nelson Pereira dos Santos und Ousmane Sembène«. In: 

Franziska Eißner/Michael Scholz-Hänsel (Hg.): Armut in der Kunst der Moderne. Marburg: 

Jonas 2011, S. 107-115, insbesondere S. 111-113. 

77 | RIBEIRO, Darcy: O povo brasileiro, S. 348: »Entre o poder federal e a massa flagelada 

pela seca medeia, porém, a poderosa camada senhorial dos coronéis, que controla toda a 

vida do sertão, monopolizando não só as terras e o gado, mas as posições de mando e as 

oportunidades de trabalho«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 147

deshalb gezwungen, in den Dienst der anderen beiden Klassen zu treten: einer 
schmalen Mittelschicht, bestehend aus Pächtern, kleinen Grundbesitzern und 
Händlern, sowie einer übermächtigen Oberschicht weniger Großgrundbesitzer 
oder coronéis, den wirtschaftlichen und politischen Machthabern.78 Die autoritäre 
Gesellschaftsordnung des Sertão wurde nachhaltig geprägt durch eine »Tradition 
der Gewalt«79, die mit der Kolonialisierung Nordostbrasiliens begann und sich in 
den folgenden Jahrhunderten fortsetzte. Nachdem die Ureinwohner/innen des 
Landes dezimiert worden waren, setzte sich die Gewalt fort in Rivalitäten zwi-
schen verfeindeten Familien bzw. coronéis, deren Machtausübung den politischen, 
sozialen und ökonomischen Bereich einer meist großflächigen Gegend umfasste. 

Die coronéis beschäftigten so genannte jagunços, Söldner, die auch in Friedens-
zeiten bei ihnen angestellt waren, wobei die Macht der coronéis maßgeblich von 
der Anzahl ihrer jagunços abhing. Allmählich wuchs der Einfluss der jagunços, 
sie lösten sich von ihren Befehlshabern und begannen, auf eigene Rechnung zu 
arbeiten. Aus den jagunços entwickelten sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts cangaceiros, die mit ihren Raubüberfällen den Sertão unsicher mach-
ten. Im sozialen Gefüge des Sertão war der Eintritt in den cangaço für die unte-
ren Schichten die einzige Möglichkeit, ihre soziale Stellung zu verbessern. Die 
Hauptphase des eigentlichen cangaço, der sich nicht nur auf die Perioden der secas 
beschränkte und »unabhängiger cangaço« genannt wird, umfasst die ersten vier 
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts.80

Der legendärste cangaceiro ist Virgulino Ferreira da Silva, genannt Lampião, 
auf den sich auch viele nordestern beziehen, einschließlich der beiden Filme von 
Glauber Rocha.81 Nachdem Virgulino Ferreira da Silva der Bande des Sebastião 
Pereira beigetreten war, übernahm er gegen 1922 die Führung der Gruppe unter 
dem Spitznamen Lampião – zu Deutsch ›Laterne‹, denn er konnte den Gewehr-
abzug angeblich so schnell ziehen, dass der Feuerschein der Schüsse ihn wie eine 
Laterne leuchten ließ. Mitte der 1920er Jahre stand Lampião auf dem Höhepunkt 

78 | Hervorgegangen sind die coronéis aus den aristokratischen sesmeiros, die vom por-

tugiesischen König eine sesmaria, das Besitzrecht auf ein bestimmtes Stück Land, erhal-

ten hatten.

79 | DAUS, Ronald: Der epische Zyklus der Cangaceiros in der Volkspoesie Nordostbrasiliens. 

Berlin: Colloquium 1969, S. 30. 

80 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço, S.  27: »cangaço 

independente«.

81 | Von impliziten Bezügen auf Lampião abgesehen, wird die historische Figur in einer 

Reihe von Filmen bereits im Titel genannt u.a. in den Dokumentarfilmen l ampião, a fera do 

nordeste/l ampião, raubtier des nordostens (BRA 1930, R: Guilherme Gáudio) und l ampião, 

o rei do cangaço von Benjamin Abrahão sowie in den Spielfilmen l ampião, o rei do cangaço 

von Fouad Anderaos, três cabras de l ampião/drei kerle des l ampião (BRA 1962, R: Aurélio 

Teixeira), l ampião, o rei do cangaço und cangaceiros de l ampião von Carlos Coimbra sowie meu 

nome é l ampião/mein name ist l ampião (BRA 1969, R: Mozael Silveira).

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹148

seiner Macht, sein Wirkungskreis umfasste große Gebiete von sieben Staaten des 
Nordostens von Brasilien (Sergipe, Alagoas, Pernambuco, Paraíba do Norte, Rio 
Grande do Norte, Ceará und Bahia). 1938 wurde Lampião von einer Polizeitrup-
pe aufgespürt. Alle cangaceiros, d.h. Lampião, seine Frau Maria Bonita und neun 
weitere Gefährten, wurden erschossen und enthauptet. Die abgeschlagenen Köp-
fe wurden als Trophäen gezeigt, einbalsamiert und im Estácio-Lima-Museum in 
Salvador da Bahia ausgestellt, um als abschreckendes Beispiel für den cangaço zu 
dienen. Mit dem Tod Lampiãos ging der cangaço weitgehend zu Ende.82

Der cangaço »spiegelt die Armut des Volkes aus dem Sertão, unter der Oppres-
sion durch die coronéis«.83 Entgegen der verbreiteten Vorstellung war der cangaço 
jedoch keine soziale Bewegung, sondern lediglich »eine Antwort auf das Elend« 
im Sertão.84 Obwohl die cangaceiros grausam und gewalttätig waren und eher sel-
ten Teile ihrer Raubzüge den Unterprivilegierten zukommen ließen, entwickelte 
sich ein Mythos des cangaço, demzufolge die Banditen als Rächer der Armen und 
Entrechteten erscheinen, als sozialrevolutionäre Kämpfer gegen die unterdrücke-
rischen Machtstrukturen im Sertão. Selbst Lampião, der notorisch grausamste 
unter den cangaceiros, bekam den Ruf eines Sozialbanditen.85 Vor allem ab den 
1950er Jahren diente der cangaço einer »Affirmation der nationalen Identität«86. 
Bei der »Transformation der Figur des cangaceiro zu einem nationalen Symbol«87 
fungiert der cangaço häufig als Wahrzeichen des Nationalen, Traditionellen und 
Authentischen, nicht zuletzt auch vor dem Hintergrund der zunehmenden Mo-
dernisierung und Industrialisierung des Landes – vor allem im Süden Brasiliens, 
unter Einsatz ausländischen Kapitals. Während sich o dragão da maldade cont-

82 | Es folgte nur noch ein Racheakt durch den ebenfalls legendären cangaceiro Corisco, 

aufgrund seiner hellen Haare auch Diabo Louro (›Blonder Teufel‹) genannt. Corisco war 

Mitte der 1920er Jahre der Bande von Lampião beigetreten und seit 1937 auf eigene 

Faust tätig. Er rächte seinen ehemaligen Anführer, indem er einige Leute der Fazenda von 

Angicos ebenfalls enthauptete. Am 5. Mai 1940 wurde auch Corisco erschossen, womit 

das Phänomen des cangaço ein Ende nahm.

83 | PAIVA, Melquíades Pinto: Ecologia do cangaço. Rio de Janeiro: Interciência 2004, 

S. 11: »refletindo a pobreza do povo sertanejo, sob o jugo dos coronéis de barranco«.

84 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço, S.  13: »uma resposta à 

miséria«.

85 | Zur Figur des Sozialbanditen vgl. HOBSBAWM, Eric J.: Bandits. New York: The New 

Press 2000 [Orig. 1969], S. 20: »The point about social bandits is that they are peasant 

outlaws whom the lord and state regard as criminals, but who remain within peasant so-

ciety, and are considered by their people as heroes, as champions, avengers, fighters for 

justice, perhaps even leaders of liberation, and in any case as men to be admired, helped 

and supported.«

86 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço, S. 66: »afirmação da identi-

dade nacional«.

87 | Ebd., S. 67: »transformação da figura do cangaceiro em símbolo nacional«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 149

ra o santo guerreiro durch die ›kulturelle Kannibalisierung‹ von Mythen kenn-
zeichnet – etwa um Lampião oder Sankt Georg –, verfällt der Film keineswegs in 
eine Mythisierung brasilianischer Folklore bzw. des Sertão als Ort ›authentischer‹ 
nationaler Kultur, wie im nordestern üblich. Evident ist dies bereits im Shootout 
der Eingangssequenz durch die anti-naturalistische und anti-folkloristische Dar-
stellung der Figur des cangaceiro, sowie durch die Entdramatisierung des Sertão 
im Sinne einer leeren ›Bühne‹ und die Durchkreuzung der Genremuster sowohl 
des Westerns als auch des daran angelehnten nordestern.

Wie in o dragão da maldade contra o santo guerreiro finden sich bereits 
in deus e o diabo na terra do sol zahlreiche kritische Bezüge auf die Geschichte 
und die gegenwärtige Gesellschaftsordnung des Sertão, wobei beide Filme sich 
stark abheben von den gängigen Erzählformen des nordestern und dessen An-
lehnung an den Western des Hollywoodkinos. Die Darstellungsweise von Rochas 
zweitem nordestern hat sich gegenüber deus e o diabo na terra do sol jedoch 
grundlegend gewandelt. In dem Film von 1964, der die »Ästhetik des Hungers« 
exemplarisch zum Ausdruck bringt88, ist der Shootout mit der Handkamera auf-
genommen und überwiegend in kurzen, durch Jump Cuts verknüpften Nahauf-
nahmen gestaltet, die von einem volkstümlichen Lied mit diegetischer Funktion 
begleitet werden. o dragão da maldade contra o santo guerreiro hingegen 
gibt den Shootout in einer einzigen statischen Halbtotale wieder, wobei die dis-
sonante elektronische Musik schon anzukündigen scheint, dass die in deus e o 
diabo na terra do sol noch rein ländliche Kultur des Sertão der 1930er Jahre89 
sich durch Auswirkungen der Modernisierung in dem etwa dreißig Jahre später 
spielenden Folgefilm verändert hat. Die Untermalung des Shootouts mit experi-
menteller elektronischer Musik deutet bereits auf ein zentrales Thema des Films: 
das konfliktive Nebeneinander von traditionellen und modernen Gesellschafts-
formen im brasilianischen Sertão; so sind die cangaceiros und ihre Widersacher 
einer volkstümlichen ländlichen Kultur verpflichtet, während die Tonebene auf 
einen urbanen Kontext hindeutet. o dragão da maldade contra o santo guer-
reiro verweist wiederholt auf die periphere Moderne im Sertão mit ihren Gegen-
sätzen zwischen feudalen Machtstrukturen und der Armut der Landlosen einer-
seits und technischen wie ökonomischen Entwicklungen andererseits – etwa der 
Absicht des Polizeichefs und Politikers Matos (Hugo Carvana), den Sertão mit 
US-amerikanischem und südbrasilianischem Kapital zu industrialisieren. Auf 
die Widersprüche zwischen Modernisierungsbestrebungen und Traditionalis-
mus im Sertão nimmt der Film ironisch Bezug, indem entsprechende Gegen-
sätze in tropikalistischer Juxtaposition verbunden werden. So zum Beispiel, wenn 
Laura (Odete Lara), eine ehemalige Stadtbewohnerin und Geliebte des reaktionä-

88 | Vgl. Kap. II.3. 

89 | Obwohl deus e o diabo na terra do sol die Zeit der Handlung nicht explizit benennt, muss 

diese in den späten 1930 Jahren angesiedelt sein, da die historische Figur des Corisco, die 

am Filmende stirbt, realiter 1940 ermordet wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹150

ren, modernisierungsfeindlichen Großgrundbesitzers coronel Horácio, ihre Bal-
konblumen umhegt, die in Havoline Motoröl-Kanistern gepflanzt sind. 

Durch die gezielte Orchestrierung von Gegensätzen legt o dragão da mal-
dade contra o santo guerreiro Widersprüche der Gesellschaftsordnung of-
fen, die im nordestern meist zugunsten einer affirmativen Darstellung des Sertão 
und seiner folkloristisch verklärten Bewohner/innen ausgeblendet werden. Noch 
in der Exposition des Films folgen zwei Sequenzen mit kollektiven Zeremonien 
aufeinander, die in ihrer Abfolge starke Kontraste erzeugen und die gesellschaft-
lichen Machtgefüge im Sertão bzw. in Brasilien offenlegen. In einer Plansequenz 
tanzen beatos und cangaceiros ekstatisch zu synkopierten Trommelrhythmen und 
Gesängen, wobei manche von ihnen Fahnen tragen u.a. mit dem Bild von São 
Jorge. Nach dem kollektiven Tanz richtet sich der cangaceiro-Führer Coirana fron-
tal an die Kamera, um im Namen der armen Bevölkerung den Machthabern den 
Kampf anzusagen und sich selbst als Lampião zu taufen: 

Ich trete in Erscheinung. Habe weder Familie noch Namen. Ich blase den Wind, um die letz-

ten Tage des Hungers zu verscheuchen. Ich bringe mit mir das Volk dieses brasilianischen 

Sertão und trage erneut auf dem Kopf den Hut des cangaceiro. Ich möchte die Männer 

dieser Stadt erscheinen sehen, den Stolz und den Reichtum des Drachen des Bösen. […] 

Dreimal Vaterunser, Lampião wurde geboren, Herr.90

Auf Coiranas Rede folgt eine Sequenz mit einer Parade zum Unabhängigkeitstag 
Brasiliens. Der patriotische Aufmarsch wird von militärischen Trommelschlä-
gen und Blechbläsern begleitet. Auf einer von Zuschauer/innen gesäumten Stra-
ße marschieren junge uniformierte Frauen mit dem Banner ›Independência ou 
Morte‹ (›Unabhängigkeit oder Tod‹), das in Grün und Gelb, den Nationalfarben 
Brasiliens, gehalten ist. Zwischendrin paradieren trommelnde Mädchen mit Uni-
formen in Rot, Weiß und Blau. Schließlich folgen im Gleichschritt junge Männer 
in Anzügen, von denen jeder eine Brasilien-Fahne trägt. 

Die Parade bezieht sich auf den 7. September 1822, an dem Dom Pedro, der 
Sohn des portugiesischen Königs João VI, die Unabhängigkeit Brasiliens mit dem 
Slogan ›Independência ou Morte‹ verkündete. Wenige Tage später wurde er in 
Rio de Janeiro zum Kaiser Pedro I gekrönt. Ermöglichte die Inthronisation des 
portugiesischen Königssohns zum brasilianischen Kaiser eine Kontinuität in der 

90 | »Eu vim aparecido. Não tenho família nem nome. Eu vim tangendo o vento pra espan-

tar os últimos dias da fome. Eu trago comigo o povo desse sertão brasileiro e boto de novo 

na testa um chapéu de cangaceiro. Quero ver aparecer os homem [sic!] dessa cidade, o 

orgulho e a riqueza do Dragão da Maldade. […] Três vez padre-nosso, Lampião nasceu, 

Senhor.« Die Sprache Coiranas ist geprägt von Paarreimen, gleichmäßiger Rhythmisierung 

und Abweichungen von der grammatikalischen Norm. Sie ähnelt damit stilistisch der lite-

ratura de cordel, einer spezifisch nordostbrasilianischen Literaturgattung, wie noch näher 

auszuführen sein wird. Vgl. Kap. IV.2.1.5, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 151

kolonialen Machtausübung – worauf bereits das Manifesto Antropófago abhebt91 –, 
so verweist die Unabhängigkeitsparade im Film durch die Farbsymbolik auf die 
mangelnde Souveränität Brasiliens zur Zeit der Filmentstehung (die mit der Zeit 
der Filmhandlung weitgehend identisch ist). Neben den brasilianischen Natio-
nalsymbolen sind mit den Uniformen in Rot, Weiß und Blau auch deutlich die 
Nationalfarben von zwei Ländern ins Bild gesetzt, die auf die Entwicklung Brasi-
liens starken Einfluss ausgeübt haben: zum einen Frankreich, als ein über Jahr-
hunderte kulturell prägendes Land, und zum anderen die USA, die neben ihrer 
starken kulturellen Präsenz durch die Beherrschung des brasilianischen Film-
marktes seit Beginn der Ära des Classical Hollywood92 auch wirtschaftliche und 
politische Interessen in Brasilien geltend machten, einschließlich der massiven 
Unterstützung des brasilianischen Militärregimes. Der letztgenannte Bezug wird 
auch dadurch betont, dass der Polizeichef und Politiker Matos bei der Unabhän-
gigkeitsparade den cangaceiro-Killer Antônio das Mortes trifft, damit dieser in Jar-
dim das Piranhas die cangaceiros und beatos beseitigt, da sie Matos’ Plänen einer 
Industrialisierung des Sertão mit US-amerikanischem Kapital im Wege stehen. 

Wie schon das Insert zu Beginn des Films, deutet die Abfolge der beiden Se-
quenzen auf eine allegorische Dimension: Coiranas angekündigter Kampf als 
selbsternannter Lampião gegen »den Stolz und den Reichtum des Drachen des 
Bösen« erscheint auch als Aufbegehren gegen die – von den USA unterstützte – 
Militärregierung Brasiliens. Durch die aufeinanderfolgenden Sequenzen wird aber 
auch das soziale Gefälle in Brasilien deutlich. Im Gegensatz zu den wohlgestalteten 
Zelebrierenden der Unabhängigkeitsparade zeugt der Habitus der beatos und canga-
ceiros sichtbar von Armut (wobei die Landbevölkerung im Gefolge von Coirana von 
Einwohner/innen aus Milagres und Amargosa im Sertão von Bahia verkörpert wur-
de, denen die tatsächliche Armut in ihre Physiognomie eingeschrieben ist). In der 
Verbindung von Lampião und São Jorge im Kampf gegen den »Drachen des Bösen« 
sind bereits die Fronten des Konflikts etabliert, wobei der Film den Manichäismus 
des Westerns aufgreift, um ihn dann im Showdown durch genrefremde Diskurse 
und Darstellungsweisen zu durchkreuzen und zu resignifizieren.

91 | Im Manifesto Antropófago wird die Unabhängigkeitserklärung Brasiliens durch Dom 

Pedro als Farce dargestellt: »A nossa independencia [sic!] ainda não foi proclamada.« 

(»Unsere Unabhängigkeit wurde immer noch nicht proklamiert.«) ANDRADE, Oswald de: 

»Manifesto Antropófago«, S. 7 (51. Textblock). Vgl. hierzu Kap. III.8, S. 96ff.

92 | 1921 lag der Marktanteil des Hollywoodfilms in Brasilien bei 71 Prozent, 1925 bei 

80 und 1929 bereits bei 86 Prozent (wobei der um 1930 erreichte Marktanteil bis in die 

Gegenwart relativ konstant geblieben ist). Vgl. MACHADO, Rubens: »O Cinema Paulistano e 

os Ciclos Regionais Sul-Sudeste (1912-1933)«. In: Fernão Ramos (Hg.): História do Cinema 

Brasileiro, S. 97-127, hier S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹152

IV. 2.1.5	 Ein tropikalistischer Showdown
Die tropikalistische »Einverleibung« und Transformation der »abendländischen 
Kultur«, die Glauber Rocha als ästhetisch-politische Strategie im Sinne von Oswald 
de Andrade eingefordert hat93, ist im Showdown am Ende von o dragão da malda-
de contra o santo guerreiro beispielhaft umgesetzt. Während im Shootout der 
Eingangssequenz der Western bereits als Matrix dient, um die Genremuster des 
»amerikanischen Kinos par excellence« und des daran angelehnten nordestern zu 
durchkreuzen, ist die ›kulturelle Kannibalisierung‹ der Standardsituation am Ende 
des Films noch weiter radikalisiert und in ihrer Partikularität verstärkt. 

Der Showdown beginnt auf dem Dorfplatz von Jardim das Piranhas. Umgeben 
von seinen bewaffneten jagunços, ruft der coronel Horácio nach Antônio das Mortes, 
um ›die Rechnung zu begleichen‹. Daraufhin tritt der Lehrer der Gemeinde aus der 
Kirchentür, bewaffnet mit Schwert und Pistole des verstorbenen cangaceiro Coirana, 
und verkündet, dass er Rache üben werde für den »sertão injustiçado«, den »ent-
rechteten Sertão«. Dabei beruft er sich, wie zuvor Coirana, auf das Alte Testament: 
Auge um Auge, Zahn um Zahn. Antônio das Mortes, der einen Geisteswandel voll-
zogen hat und nun auf Seiten der Landlosen kämpft, tritt neben den Lehrer und 
fordert den Anführer der jagunços, Mata Vaca, zum Duell auf. Was zunächst dem 
Auftakt eines gängigen Showdowns im Western ähnelt, wird in der Folge auf ver-
schiedenen Ebenen durchkreuzt. Bereits der Name des Kontrahenten von Antônio 
das Mortes bezieht sich ironisch auf die Kultur der Viehzucht, denn Mata Vaca be-
deutet wörtlich ›Kuh-Töter‹, in parodistischer Verkehrung des ›Cowboys‹ und des 
›vaqueiro‹. Bevor es zum eigentlichen Shootout kommt, fordert Antônio das Mor-
tes seinen Widersacher Mata Vaca zum Duell mit der Machete auf. Mata Vaca wird 
von etwa dreißig jagunços gedeckt, die sich bei dem ersten Machetenschlag auf den 
Boden werfen und ihre Gewehre anlegen. Während der Zweikampf auf der Bild-
ebene als ›heroische‹ Konfrontation dargestellt ist und das zur Gitarre gesungene 
Lied Misericórdia, meu Deus (›Erbarmen, mein Gott‹) diese Atmosphäre musikalisch 
verstärkt, wird die Szene durch den Liedtext semantisch gebrochen. Der kommen-
tierende Text nimmt in Vergangenheitsform den Ausgang des Kampfes vorweg und 
unterläuft damit die für ein Duell charakteristische Spannungsdramaturgie: »Er-
barmen, mein Gott, Antônio das Mortes kam, Mata Vaca rannte davon voller Angst 
vor seiner Machete […]«.94 Dieser dramaturgische Bruch wird allerdings selbst einer 
narrativen Brechung unterzogen. Bei der Vorwegnahme des Duellausgangs handelt 
es sich um eine unzuverlässige Information, da Mata Vaca, als ihm die Machete aus 
der Hand geschlagen wird, nicht flüchtet, sondern seine Pistole zieht und schießt. 
Es folgt ein harter Schnitt und Antônio das Mortes geht vor der Kirche in Deckung. 
Begleitet von nicht abreißenden Schusskaskaden stürmen er und der Lehrer schie-

93 | Vgl. ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma«, S. 150f. 

94 | »misericórdia, meu Deus, Antônio das Mortes chegou, Mata Vaca correu com medo 

de seu facão […]«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 153

ßend nach vorne, gehen in Deckung, rollen sich ab und springen erneut nach vorne, 
worauf in verschiedenen Einstellungen knapp dreißig jagunços tot niedersinken.

Was sich mit André Bazin in Bezug auf den Western als »die übermenschlichen 
Ausmaße seiner Helden, die legendäre Größe ihrer Heldentaten«95 bezeichnen lässt, 
ist in der Schießerei bei Glauber Rocha dermaßen übersteigert, dass der Showdown 
qualitativ nahezu umschlägt und die Szene fast parodistisch wirkt. Im Anschluss 
an Silviano Santiagos Ausführungen zur lateinamerikanischen Literatur in (neo-)
kolonialen Konstellationen ließe sich Rochas Umgang mit den Genremustern des 
Westerns als ein postkoloniales filmisches »Schreiben über anderes Schreiben«96 
bezeichnen. In der Sequenz des Showdowns und dem folgenden Filmende bezieht 
sich diese Meta-Darstellung vor allem auf Genremuster des Westerns, der im Sinne 
der ›kulturellen Kannibalisierung‹ transformiert wird. Indem Rochas Film die Bau-
steine des Genres sichtbar macht, wirkt er einer Naturalisierung der generischen 
Muster entgegen. Autoreflexiv eingesetzte Versatzstücke des Westerns verweisen da-
bei auch auf unterschiedliche Entwicklungsformen des Genres. In der exzessiven 
Schießerei greift Rocha Stilelemente des western all’italiana auf, wobei die gängige 
Ästhetisierung von Gewalt im Italo-Western durch eine fast cartoonhafte Überzeich-
nung ironisch gebrochen ist (in noch ausgeprägterer Form als dies bis dato bereits in 
italienischen Produktionen der Fall war). Während auf dem Höhepunkt des Show-
downs die Standardsituation im Sinne der ›kulturellen Kannibalisierung‹ mit völlig 
genrefremden Elementen durchkreuzt wird (wie noch näher auszuführen ist), folgt 
darauf ein für den Western typisches Filmende. Auch hier handelt es sich um eine 
autoreflexive Brechung des Genres, da eine doppelte ›Schlusseinstellung‹ zwei film-
historische Entwicklungsphasen des Westerns kontrastierend gegeneinander setzt. 
Nachdem die Gegner besiegt sind, läuft Antônio das Mortes in einer vermeintlich 
letzten Einstellung zu den Geräuschen des Windes alleine in Richtung der offenen 
Landschaft im Bildinneren, worauf ein folkloristisches Lied einsetzt, das seine (spiri-
tuelle) Heimatlosigkeit kommentiert: »In zehn Kirchen schwörend, ohne Schutzhei-
ligen, Antônio das Mortes, cangaceiro-Mörder […]«.97 Die Einstellung, die an das Ende 
eines klassischen Westerns erinnert, mündet in die tatsächliche Schlussszene, in der 
Antônio das Mortes wie ein anachronistischer Held eines Spätwesterns alleine an 
einer von Lastwagen befahrenen Fernstraße entlang läuft, wobei im Bildmittelgrund 
ein Logo des Shell-Konzerns zu sehen ist. Neben der Offenlegung der Genre-Muster 
des Westerns manifestiert sich in der Abfolge der ›zwei Schlussszenen‹ erneut der 

95 | BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence«, S. 225: »l’échelle 

surhumaine de ses héros, l’ampleur légendaire de leurs prouesses«.

96 | SANTIAGO, Silviano: »O entre-lugar do discurso latino-americano«, S.  23. Auch 

Oswald de Andrades antropofagia kann als postkoloniale »escritura sobre outra escritura« 

bezeichnet werden. Vgl. Kap. II.1, S. 23ff. 

97 | »Jurando em dez igrejas, sem santo padroeiro, Antônio das Mortes, matador de can-

gaceiro […]«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹154

Konflikt von Tradition und Modernisierung im Sertão, den bereits der Shootout der 
Eingangssequenz durch kontrastive Darstellungsformen zum Ausdruck bringt.

Abb. 41-47: o dragão da maldade contra o santo guerreiro

Der Showdown wird durch zwei unterschiedliche Lieder begleitet, die den Hand-
lungsablauf, wie er auf der Bildebene dargestellt ist, mit weiteren Bedeutungs-
ebenen versehen. So charakterisiert das Lied Misericórdia, meu Deus die Figur 
Antônio das Mortes und bezieht sich unmittelbar auf die Filmhandlung, die al-

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 155

lerdings – wie beim bereits angeführten Machetenkampf – nicht nur diegetisch 
unterstützt, sondern auch durch ›Fehlinformationen‹ unterlaufen wird. Beson-
ders vielschichtige Bezüge entstehen durch ein weiteres Lied, das in der Sequenz 
vor Beginn des Showdowns einsetzt und den finalen Kampf gegen die Macht-
haber im Sertão einleitet. Nach dem Massaker an den beatos und cangaceiros, das 
die jagunços im Auftrag des coronel begehen, schleppt Antônio das Mortes den 
bewusstlosen Lehrer in den Sertão. Dort lehnt der tote cangaceiro Coirana wie ge-
kreuzigt an einem Baum, wobei ein zur Gitarre gesungenes Lied anhebt, welches 
bis zu Beginn des Showdowns durchgehend zu hören ist (und auch während des 
Shootouts noch zweimal einsetzt). Mehrere Figuren wappnen sich für den Kampf 
gegen den coronel und seine Handlanger: Der Lehrer erlangt das Bewusstsein 
zurück und nimmt Pistole und Schwert Coiranas an sich; mit einem Gewehr 
bewaffnet, begibt sich der Priester zu der Leiche Coiranas; daraufhin erscheinen 
die einzigen Überlebenden des Massakers, der Afro-Brasilianer Antão und die 
spirituelle Führerin Santa, die Antônio das Mortes zeremoniell seinen Hut und 
sein Gewehr überreicht. Gemeinsam brechen Antônio das Mortes und der Lehrer 
auf, um mit coronel Horácio abzurechnen. Es folgt eine lange Kamerafahrt, die ins 
Bild setzt, wie Horácio und Laura auf einer Sänfte getragen und von etwa dreißig 
jagunços in Marschformation begleitet werden. Anschließend kommt es vor der 
Kirche von Jardim das Piranhas zum Showdown. 

Das Lied gibt José Pachecos Text A chegada de Lampião no inferno (›Die An-
kunft von Lampião in der Hölle‹)98 wieder und verknüpft die Einstellungsfolge 
mit dem legendären cangaceiro Lampião. Bezüge zur Historisierung, Mythi-
sierung und Mystifizierung Lampiãos werden in dem Film mehrfach und in 
unterschiedlicher Form hergestellt u.a. durch den Rolltext des Filmbeginns, im 
Geschichtsunterricht auf dem Dorfplatz von Jardim das Piranhas und durch Coi-
rana, der sich selbst als Lampião tauft – in einer Sprache, die, wie José Pachecos 
vertonter Text, der literatura de cordel entspricht. Das Lied ›re-oralisiert‹ A chegada 
de Lampião no inferno, denn die epischen Gedichte der literatura de cordel fanden 
ursprünglich in mündlicher Form Verbreitung und wurden oftmals von Blinden 
vorgetragen und dabei kollektiv von einem größtenteils analphabetischen Publi-
kum rezipiert (eine Tradition, die noch immer erhalten ist).99 Gedruckt erscheint 
die literatura de cordel in kleinformatigen, billig hergestellten folhetos, Heftchen, 
die meist von dem jeweiligen Autor auf Märkten und Volksfesten an einer Schnur 
aufgehängt und so zum Verkauf angeboten werden. Durch das Aufhängen der 
Heftchen an einer Schnur – auf Portugiesisch: ›cordel‹ – bekam diese Literatur 

98 | Vgl. PACHECO, José: A chegada de Lampião no inferno. Rio de Janeiro: Academia 

Brasileira de Literatura de Cordel o.J.

99 | Vgl. zur literatura de cordel: DAUS, Ronald: Der epische Zyklus der Cangaceiros in der 

Volkspoesie Nordostbrasiliens sowie DÍAZ MADERUELO, Rafael: »Algunos caracteres de la 

literatura de Cordel en Brasil«. In: Revista Española de Antropología Americana, Nr. 19, 

1989, S. 193-205.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹156

ihren Namen.100 Um die Figur des cangaceiro rankt sich der wohl bedeutendste 
Zyklus dieser Literaturgattung. Häufig geschildert werden vor allem die Taten 
von Lampião, aber auch von Antônio Silvino und Corisco. Allein über Lampião 
soll es mehr als hundertfünfzig unterschiedliche cordel-Heftchen geben. Charak-
teristisch für die literatura de cordel ist der unmittelbare Kontakt zum Publikum, 
der oft in der direkten Ansprache der Leser/innen in den Texten fortbesteht (meist 
in den Einleitungsstrophen und zum Teil auch in den Schlussversen). Stilistisch 
kennzeichnend sind vor allem Paarreime, eine gleichmäßige Rhythmisierung 
und umgangssprachliche Abweichungen von der grammatikalischen Norm. Im 
Allgemeinen hat die literatura de cordel einen stark ausgeprägten regionalen Be-
zug sowie eine parabelartige Struktur mit moralisierender Ausrichtung. Thema-
tisch bezieht sie sich vielfach auf Legenden und historische Ereignisse, aber auch 
auf das Zeitgeschehen, das oft kritisch oder ironisch kommentiert wird. 

In der geschilderten Sequenzfolge wird die literatura de cordel zu einem in-
tegralen Bestandteil der filmischen Narration. Das Lied setzt bis nach dem Sieg 
über den coronel und seine jagunços immer wieder ein und fungiert als ironischer 
Kommentar der Handlung.101 Pachecos cordel-Text erzählt die Geschichte des can-
gaceiro Lampião, dem nach seinem Tod der Eintritt in die Hölle verwehrt wird, 
worauf er im Kampf gegen den Satan und seine Diener die Hölle zusammen-
schießt, ohne dabei selbst auch nur verletzt zu werden. Bei dem Angriff Lampiãos 
verbrennt das gesamte Geld des Teufels. Der Text endet mit dem Fazit des Erzäh-
lers, dass Lampião weder in der Hölle blieb, noch in den Himmel kam, und sich 
demnach wohl noch im Sertão aufhalte. 

Das cordel-Lied setzt den gemeinsamen Kampf des Lehrers und Antônio das 
Mortes’ gegen die jagunços des coronel analog mit dem Kampf Lampiãos gegen die 
Truppe des Teufels. Durch den Hinweis auf das viele Geld des Teufels entsteht ein 
sozialer Bezug, wie er auch zwischen dem coronel und der armen Bevölkerung be-
steht. Abgesehen von der mythischen Aufladung wird das Filmgeschehen durch die 
humorvollen Passagen des cordel-Textes mehrfach ironisch gebrochen. Besonders 
deutlich zeigt sich dies in der knapp dreiminütigen Einstellung vor dem Showdown, 
in der die jagunços in militärischer Formation mit dem coronel durch den Sertão zie-
hen, während es in dem Lied heißt, dass sich Satans Truppen für den Kampf gegen 

100 | Charakteristisch für die folhetos sind die oft kunstvollen Holzschnitte auf den 

Titelseiten, die zentrale Motive oder die Protagonisten der jeweiligen Geschichte darstel-

len. Die Auflagen der bekanntesten folhetos gehen in die Hunderttausende; sie werden 

seit Jahrzehnten gedruckt und verbreitet. Ursprünglich handelt es sich bei den Autoren um 

›Volksdichter‹, die – wie das Gros ihres Publikum – aus den unteren Schichten stammen.

101 | Wie schon in dem Film deus e o diabo na terra do sol, in den Lieder im Stil der literatura 

de cordel eingehen, stammen Musik und Gesang von Sérgio Ricardo, einem bedeutenden 

Komponisten und Interpreten von Bossa Nova und Samba. Anders als in Rochas Film von 

1964 dient die ›cordel-Musik‹ in o dragão da maldade contra o santo guerreiro im Sinne des 

Tropicalismo auch der ironischen Brechung der Handlung.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 157

Lampião mit Macheten und Pistolen, Gewehren und Granaten wappnen – und ein 
Diener des Teufels dazu stoße, der mit einem Küchendreifuß und einem hölzernen 
Stampfer bewaffnet sei. Hierdurch werden nicht nur der coronel und seine jagunços 
ins Lächerliche gezogen; auch die Legende des Lampião bekommt so eine ironische 
Note. Neben diesen Brechungen der Filmhandlung dient die cordel-Literatur und 
der darin transportierte Mythos des Lampião auch der Durchkreuzung des Show-
downs bzw. des Westerns an sich: Die in dem Genre dargestellte »säkularisierte 
Mythologie«102 der USA wird so überlagert durch eine spezifische Kulturform der 
Subalternen des »sertão injustiçado« und deren Mythen. 

Abb. 48-51: o dragão da maldade contra o santo guerreiro

Im Verlauf der Sequenz wird der Bruch mit den Genremustern des Westerns und 
des nordestern noch weiter radikalisiert. Nach dem exzessiven Schusswechsel er-
reicht der tropikalistische Showdown seinen Höhepunkt, als der berittene Antão 
dem coronel Horácio eine Lanze in die Brust stößt. Antão und die mit ihm auf 
dem Pferd sitzende Santa erscheinen im Rahmen der Standardsituation gänz-
lich als ›Fremdkörper‹. Bei der Überlagerung des Showdowns mit genrefremden 
Elementen handelt es sich nicht ausschließlich um eine Durchkreuzung der Dis-
kurse und Darstellungsweisen des Westerns sowie der brasilianischen Varianten, 
des western feijoada und des nordestern. Darüber hinaus zielt die Sequenz durch 

102 | GLUCKSMANN, André: »Les aventures de la tragédie«. In: Raymond Bellour (Hg.): 

Le Western. Approches, Mythologies, Auteurs – Acteurs, Filmographies. Paris: Gallimard 

1993, S. 71-88, hier S. 71: »mythologie sécularisée«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹158

die ›kulturelle Kannibalisierung‹ des Mythos vom Heiligen Sankt Georg auch auf 
eine grundlegende Transformation europäischer Kulturformen: Antão erscheint 
als Verkörperung des »Heiligen Kriegers« Sankt Georg, der den coronel als »Dra-
chen des Bösen« besiegt. Dieser Bezug entsteht schon durch die Rahmung des 
Films mit einem volkstümlichen Gemälde des Drachentöters. In der Einstellung 
zu Beginn und am Ende des Films ist das Gemälde des Heiligen Georg dreimal 
nebeneinander angeordnet, wobei der rechte Bildrand jeweils stärker angeschnit-
ten ist, so dass im letzten Bild nur noch der Umhang des Drachentöters und das 
Hinterteil des aufgebäumten Pferdes zu sehen sind. Neben der ironischen Re-
miniszenz an das Triptychon als christlich-europäische Bildgattung, die durch 
Repetition, Fragmentierung und grelle Farbgebung unterlaufen wird, suggeriert 
die Wiederholung desselben, unterschiedlich angeschnittenen Motivs auch Be-
wegung. Vor diesem Hintergrund erscheint Sankt Georg in der Figur des Antão 
als bewegtes Tableau vivant, das dem europäischen Heiligen in seiner statischen 
Darstellung als Gemälde einen sozial, ethnisch und kulturell transformierten São 
Jorge als filmisches Gegenbild einschreibt. Die sechsmal hintereinander montier-
te kurze Einstellung, in der Antão dem coronel Horácio einen Speer in die Brust 
stößt, entspricht dabei auch zahlenmäßig den zwei ›Triptychen‹, die den Film 
umrahmen. 

Antão verkörpert bei dem Showdown nicht nur São Jorge, sondern auch die 
mit dem katholischen Heiligen synkretisierten orixás Ogum und Oxóssi, afro-bra-
silianische Gottheiten des Eisens und Krieges respektive der Jagd. Verbunden mit 
Ogum und Oxóssi verwandelt sich Antão als São Jorge in einen »afrikanischen 
Archetypen«.103 In der Erscheinung Antãos mit dem Speer manifestiert sich auch 
ein Verweis auf die historische Figur des Ganga Zumba, den berühmten Führer 
des Quilombo dos Palmares in Brasilien Mitte des 17. Jahrhunderts.104 In dieser 
Siedlung lebten Tausende von geflüchteten Sklavinnen und Sklaven unabhän-
gig von der Sklavenhaltergesellschaft im Herrschaftsgebiet der Kolonialmächte 
Portugal und Holland. Palmares konnte erst 1694, nach mehr als hundertjäh-
rigem Bestehen, zerstört werden. Ähnlich wie Ganga Zumba verkörpert Antão 
eine Entwicklung vom Subalternen zum Widerstandskämpfer. Fügt er sich zu 
Beginn noch der Unterdrückung und hält den cangaceiro Coirana dazu an, von 
der Rebellion abzulassen und Gott und die Regierung zu respektieren, so durch-
läuft Antão darauf eine Transformation, die in der Ermordung des »Drachen des 
Bösen« kulminiert und sich nicht nur als Aufbegehren der Subalternen gegen die 
repressive Gesellschaftsordnung im Sertão verstehen lässt, sondern allegorisch 
auch als Widerstand gegen das Militärregime in Brasilien.

103 | GAT TI, José: »(In)visibilidade racial em ›O dragão da maldade contra o santo guerrei-

ro‹«. In: Cinemais, Nr. 13, 1998, S. 101-121, hier S. 116: »Quando sincretizado com Ogum 

ou Oxóssi, no entanto, a etnicidade do santo pode mutar num arquétipo africano.«

104 | Der Widerstand Ganga Zumbas gegen die Sklaverei wurde bereits 1963 von dem 

Cinema-Novo-Regisseur Carlos Diegues in dem Spielfilm ganga zumba dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 159

Der Western erreicht seinen »moral and emotional climax in a singular act of 
violence«105. Dies gilt auch für o dragão da maldade contra o santo guerreiro 
und die an den Western angelehnte Darstellung des Showdowns. Während der 
Western von einer »spezifisch amerikanischen Ästhetik und Mythologie der Ge-
walt«106 bestimmt ist, wird dem Genre bei Rocha in der partikularen Transforma-
tion des Showdowns eine spezifisch brasilianische, tropikalistisch geprägte Ästhe-
tik und Mythologie der Gewalt eingeschrieben. o dragão da maldade contra o 
santo guerreiro zieht den Western als Bezugssystem heran und dezentriert ihn 
zugleich. Die innere Gesetzmäßigkeit des klassischen Westerns – als »Ort einer 
endlosen Wiederholung: die der gleichen Riten, welche eine Ordnung weihen, 
die ständig bedroht und ständig wiederhergestellt wird«107 – ist bei Rocha inver-
tiert. Gerade die bestehende Ordnung, die des Sertão mit seiner »Geographie des 
Hungers«108, wird in dem Film durchkreuzt. Die Dichotomie zwischen Gut und 
Böse, den »großen epischen Manichäismus, der die Kräfte des Bösen den Rittern 
der gerechten Sache gegenüberstellt«109, bezieht Rocha auf den Kampf zwischen 
den Unterdrückten und den Mächtigen, wobei die Armen und Rechtlosen die 
Rolle der Guten, die Garanten der Ordnung aber die Rolle der Bösen einnehmen. 
Bezieht sich im klassischen Western der Mythos der regeneration through violence 
auf eine erneuernde Kraft der Gewalt zur Wiederherstellung der US-amerikani-
schen Grundordnung, so ist die Gewalt in Rochas Film nicht regenerativ, sondern 
vielmehr transformativ. Sie zielt nicht auf die Erneuerung, sondern auf die grund-
legende Veränderung der Nation und ihrer Gesellschaftsordnung. Während der 
western all’italiana die Mythen des klassischen Westerns ebenfalls unterwandert 
– vor allem durch die Darstellung sozial destruktiver Formen von Gewalt –, werden 
diese Mythen bei Rocha ersetzt durch gänzlich andere kulturelle und historische 
Bezüge. Durch genrefremde Diskurse und Darstellungsweisen werden Elemente 
des »amerikanischen Kinos par excellence« tropikalisiert und mit ästhetischen 
und kulturellen Differenzen versehen. In der tropikalistischen Rekonfiguration 
des Genres geht es nicht mehr um mögliche Umformungen im Rahmen des 
Genres, wie beim Spät- oder Italo-Western, sondern um völlig andere Repräsenta-
tionen, die den Standardsituationen des Westerns eingeschrieben werden. 

Die ›kulturelle Kannibalisierung‹ der Standardsituation bezieht sich nicht nur 
auf den Western, sondern auch auf den daran angelehnten nordestern, der den 

105 | SLOTKIN, Richard: »Violence«. In: Edward Buscombe (Hg.): The BFI Companion to 

Western. London: BFI 1993, S. 232-236, hier S. 232.

106 | GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«, S. 28.

107 | DORT, Bernard: »La nostalgie de l’épopée«. In: Raymond Bellour (Hg.): Le Western, 

S. 55-70, hier S. 59: »lieu d’une répétition infinie: celle des mêmes rites qui consacrent un 

ordre sans cesse menacé et sans cesse rétabli«.

108 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 79.

109 | BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence«, S.  223: »le 

grand manichéisme épique opposant les forces du Mal aux chevaliers de la juste cause«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹160

Sertão zu einem ›nationalen Raum‹ überhöht – so bereits in Lima Barretos o can-
gaceiro, der Matrix des Genres, und in Carlos Coimbras stilbildenden nordestern 
a morte comanda o cangaço. Rochas Film setzt der autoexotisierenden Folklore 
des nordestern eine radikale Partikularität entgegen, die sich allerdings keineswegs 
in nationalistischem Pochen auf dem Eigenen oder einer verklärenden brasilida-
de äußert. Durch die ›kulturelle Kannibalisierung‹ unterschiedlichster Diskurse 
und Darstellungsweisen, vom Western bis zum mittelalterlichen Mythos des Dra-
chentöters Sankt Georg und seiner Ikonografie, entsteht ein betont heterogener, 
vielschichtiger Film, der anstelle der genretypischen folkloristischen Verklärung 
des Sertão und der dort lebenden Menschen ästhetische Spannungsfelder schafft 
und soziale Konflikte in den Blick rückt – auch als subversiver Gegenentwurf zu 
der brasilidade, wie sie das Militärregime propagierte. 

IV. 2.2	 m acun a ím a  von Joaquim Pedro de Andrade

IV. 2.2.1	 Eine Parade für die Helden Brasiliens
macunaíma von Joaquim Pedro de Andrade stellt im Vorspann gleich einen drei-
fachen Bezug zum brasilianischen Patriotismus-Diskurs her. So ertönt zu den 
Nationalfarben ein Marsch, dessen Text die »Heldenmänner« Brasiliens glorifi-
ziert, während auf grün-gelber Fläche, die einen Regenwald evoziert, Filmtitel 
und Credits erscheinen, untermalt von Heitor Villa-Lobos’ patriotischem Marsch 
Desfile aos heróis do Brasil (›Parade für die Helden Brasiliens‹, 1936)110: 

Ruhm den Männern, die das Vaterland erhöhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Bra-

silien ist/seit Pedro Cabral, der diese Erde/an einem Apriltag als glorreich bezeichnete/

durch die Stimme der wilden Wasserfälle/der im Blau tönenden Winde und Meere/

Ruhm den Heldenmännern dieses Vaterlandes/das glückliche Land des Kreuz des Südens 

(2x) 

selbst wenn die Erde zum Vorschein kommt/leuchtend in Grün und Gold über dem Meer/

diese Erde Brasiliens erscheinend im Licht/es war die Indianersiedlung nobler Helden (2x)

Ruhm den Männern, die das Vaterland erhöhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Bra-

silien ist/seit Pedro Cabral, der diese Erde/an einem Apriltag als glorreich bezeichnete/

durch die Stimme der wilden Wasserfälle/der im Blau tönenden Winde und Meere 

110 | Heitor Villa-Lobos zählt zu den bedeutendsten Komponisten Brasiliens und war 

an der Semana de Arte Moderna bzw. an der Bewegung des Modernismo beteiligt. Seine 

Musik wies jedoch nie die parodistische Ausrichtung auf, wie sie besonders für einen Teil 

der Literatur von Oswald de Andrade und Mário de Andrade in den 1920er Jahren kenn-

zeichned ist.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 161

Ruhm den Heldenmännern dieses Vaterlandes/das glückliche Land des Kreuz des Südens 

(2x)111

In der Credit-Sequenz scheint macunaíma in das nationalistische Fanfarenge-
schmetter der faschistoiden Militärregierung Brasiliens einzustimmen. Der Vor-
spann ähnelt den Propagandapraktiken des Militärregimes mit seinem intensiven 
Gebrauch nationaler Symbole und dem Rekurs auf den Verde-Amarelismo. Diese 
Geistesströmung entstand aus der 1926 gegründeten modernistischen Bewegung 
Verde-Amarelo (›Grün-Gelb‹), benannt nach den Nationalfarben Brasiliens. Der 
Verde-Amarelismo steht für eine essentialistische und mythisierende brasilidade, 
wie sie im Manifest Nhengaçu Verde-Amarelo von 1929 beispielhaft zum Ausdruck 
kommt. Dort heißt es, die Erneuerung Brasiliens habe in Einklang mit der un-
veränderlichen brasilianischen ›Volksseele‹ stattzufinden – sie sei die Fortfüh-
rung einer vierhundertjährigen nationalen Tradition (deren Beschaffenheit diffus 
bleibt). Mit dem Beginn der Militärdiktatur wird die Ideologie des Verde-Amare-
lismo – also im Wesentlichen die nationalistische Glorifizierung Brasiliens – sys-
tematisch vorangetrieben, wie Marilena Chaui aufgezeigt hat.112 

Auch wenn der Beginn von macunaíma brasilianischen Patriotismus zu 
propagieren scheint, suggeriert der Text von Desfile aos heróis do Brasil in dem 
Film durch den zeitgeschichtlichen Kontext und die Nähe zur Propaganda des 
Militärregimes eine andere Lesart, die den ursprünglichen Sinngehalt des Liedes 
›kontaminiert‹. Bei Villa-Lobos fungiert die ›Entdeckung‹ Brasiliens als nationa-
ler Ursprungsmythos, wobei Pedro Álvares Cabral und die portugiesischen Ko-
lonisatoren ebenso als Helden glorifiziert werden wie die indigene Bevölkerung 
(bezeichnet als »die Indianersiedlung nobler Helden«). Auch die Landschaft dient 
der nationalistischen Überhöhung Brasiliens, zeigt sich diese doch »leuchtend in 
Grün und Gold«, also in den brasilianischen Nationalfarben, welche die Natur-
reichtümer des Landes symbolisieren. Bezieht sich der »Apriltag« in Desfile aos 
heróis do Brasil auf die ›Entdeckung‹ Brasiliens durch Pedro Álvares Cabral im 
Jahr 1500, so bekommt dieser durch den zeitgeschichtlichen Kontext des Films 
eine weitere Bedeutung, da der Militärputsch in Brasilien am 1. April 1964 statt-
fand.113 Dadurch ergibt sich ein zusätzlicher Bezug zur brasilianischen Junta, 

111 | »Glória aos homens que elevam a pátria/esta pátria querida que é o nosso Brasil/

desde Pedro Cabral que a esta terra/chamou gloriosa num dia de abril/pela voz das casca-

tas bravias/dos ventos e mares vibrando no azul/glória aos homens heróis desta pátria/a 

terra feliz do Cruzeiro do Sul/até mesmo quando a terra apareceu/fulgurando em verde e 

ouro sobre o mar/esta terra do Brasil surgindo à luz/era a taba de nobres heróis«.

112 | Vgl. CHAUI, Marilena: Brasil, besonders S. 40.

113 | Am 31. März 1964 marschier te der General Olímpio Mourão mit seinen Truppen in 

Rio de Janeiro auf, am folgenden Tag, dem 1. April 1964, fand der eigentliche Staatsstreich 

durch weitere Militärs statt. Während die Militärs für den Putsch die positiv konnotier te 

Bezeichnung ›Revolução de 31 de março‹ (›Revolution des 31. März‹) prägten, verwendet 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹162

die sich spätestens seit dem Erlass des Institutionellen Aktes Nr. 5 im Dezem-
ber 1968 zu einem Terrorregime entwickelte, mit zahlreichen Verhaftungen und 
Folter Schrecken im Land verbreitete und durch scharfe Zensur offene Kritik an 
dem Regime unterband. Dennoch finden sich in macunaíma versteckte spötti-
sche Verweise auf die Repressionen des Militärregimes. So etwa in der Sequenz, 
die einer grotesken anti-patriotischen Rede Macunaímas folgt, der daraufhin als 
Kommunist und Subversiver beschimpft wird. Macunaíma gelingt es davonzu-
rennen, wird dann aber von einem Polizisten in Zivil festgenommen. Der Film 
parodiert die von dem Militärregime realiter praktizierte Repression durch will-
kürliche Festnahme von Bürgern und zieht die Staatsautorität damit ins Lächer-
liche. Denn auf den Vorwurf, er habe suspektes Verhalten an den Tag gelegt, da 
er geflüchtet sei, erwidert Macunaíma, dass er nicht flüchte, sondern vielmehr 
die Verfolgung aufnehme. Auf der Flucht sei ein Aguti, dem er nachstelle, worauf 
Macunaíma vor der Börse in der Innenstadt von Rio de Janeiro wie ein Jagdhund 
dem angeblich flüchtenden Nagetier nachzuspüren beginnt. 

Durch die Verwendung der Musik von Villa-Lobos, der als ›genuin brasilia-
nischer‹ Komponist gilt, entstehen spezifische intramediale bzw. interfilmische 
Bezüge. So wurde dessen Werke bereits vor macunaíma in vielen brasilianischen 
Filmen eingesetzt, beispielsweise in o descobrimento do brasil/die entde-
ckung brasiliens (BRA 1937, R: Humberto Mauro), einem affirmativen Doku-
mentarfilm über die Landnahme Brasiliens, sowie in mehreren Schlüsselwerken 
des Cinema Novo u.a. in deus e o diabo na terra do sol und terra em transe 
von Glauber Rocha, in a grande cidade/die grosse stadt (BRA 1966, R: Car-
los Diegues) sowie in menino de engenho/der junge von der zuckersiede-
rei (BRA 1965, R: Walter Lima Júnior). In den Cinema-Novo-Filmen fungiert die 
Musik von Villa-Lobos nicht zuletzt als Ausdruck von Brasilianität. Sie erscheint 
als Symbol kultureller Eigenständigkeit und dient der Betonung des spezifisch 
brasilianischen National- und Regionalcharakters gegenüber den vorgeblichen 
Entfremdungserscheinungen, die mit dem ›Kulturimperialismus‹ in Verbindung 
gebracht werden. Auch wenn Glauber Rocha bereits in terra em transe einen 
ambivalenten Gebrauch von Villa-Lobos’ Musik macht, entsteht erst in macunaí-
ma ein qualitativ neuer Bezug: Der Einsatz der Musik von Villa-Lobos dient bei 
Joaquim Pedro de Andrade zur ironischen Brechung und Entmystifizierung af-
firmativer Diskurse über die brasilidade – sowohl rechtsgerichteter als auch links-
nationalistischer Provenienz, einschließlich Positionen des frühen Cinema Novo.

die Linke den Begrif f ›golpe de 1 de abril‹ (›Staatsstreich des 1. April‹). Seitens der Militärs 

rührt die Datierung auf den 31. März wohl nicht zuletzt aus der Absicht, eine ironische 

Verbindung ihrer ›Revolution‹ mit einem Aprilscherz zu vermeiden.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 163

Abb. 52-53: macunaíma

Evoziert macunaíma durch die Verbindung des Filmtitels mit den kumulierten 
nationalen Symbolen zunächst einen ›brasilianischen Helden‹ im patriotischen 
Sinne, so wird der triumphale Nationalismus in der anschließenden Sequenz ad 
absurdum geführt. Auf das Ende des Marsches folgt eine Rotblende (gleichsam als 
antizipatorischer Verweis auf den blutigen Tod Macunaímas am Filmende), und 
ein Off-Erzähler hebt bedächtig zu sprechen an: »Mitten im Urwald gab es eine so 
tiefe Stille, wenn man das Murmeln des Uraricoera hörte, dass […]«.114 Während 
das Voice-over aufgrund der gehobenen Ausdrucksweise und des getragenen Tons 
der Nobilitierung des Nationalen noch entspricht, findet das nationalistische Pathos 
ein jähes Ende, indem es durch einen langgezogenen bizarren Schrei unterbrochen 
wird. Eine halbnahe Einstellung zeigt den frontal zur Kamera gerichteten weißen 
Schauspieler Paulo José, der dürftig als ältliche ›Indianerin‹ verkleidet ist und einen 
weiteren Schrei ausstößt, begleitet von grotesken Zuckungen und Grimassen, bis 
unter dem Nachthemd ein kreischendes schwarzes ›Baby‹ herausfällt und mit dem 
Kopf auf dem Boden aufschlägt. Das Neugeborene ist mittleren Alters, hat einen 
Afroschopf und wird dargestellt von Grande Otelo, einem Star der Chanchada. Die 
›Indianerin‹ richtet sich auf, entfernt sich entnervt von ihrem ›Baby‹, macht eine 
lakonische Bemerkung – »Fertig, geboren.«115 – und setzt sich auf eine Hängematte 
vor der Feuerstelle. Im Bildvordergrund eilen ihre beiden anderen Söhne zu dem 
schreienden Kind. Jiguê (Milton Gonçalves), ein vitaler Schwarzer in buntem, afri-
kanisch wirkendem Gewand, bringt seiner Mutter das Neugeborene. Er wird be-
gleitet von seinem Bruder Maanape (Rodolfo Arena), einem alternden, leicht debil 
wirkenden Weißen mit langen Haaren, gekleidet in ein zerschlissenes Priesterge-
wand ohne Ärmel. Auf die Frage Jiguês, ob der Junge nicht schön sei, antwortet 
die – nun pfeiferauchende – ›Mutter‹: »Herrje! Was für ein verdammt hässliches 
Kind!«116 Maanape entgegnet ihr darauf mürrisch, dass sie auch keine Schönheit 

114 | »No fundo do mato-virgem houve um silêncio tão grande, escutando o murmurejo 

do Uraricoera, que […]«.

115 | »Pronto, nasceu.«

116 | »O xente! Que menino feio danado!“

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹164

sei. Auf die Frage, ob der Junge denn keinen Namen bekomme, antwortet die ›Mut-
ter‹: »Macunaíma«, schaut darauf direkt in die Kamera, wendet den Blick wieder ab, 
und fügt hinzu: »Name, der mit ›ma‹ anfängt, bringt Unglück [má sina].«117 Jiguê, 
der Macunaíma in den Armen hält, ruft voller Freude unisono mit seinem Bruder 
Maanape: »Macunaíma, Held unseres Volkes!«118 Auf das ausgelassene Lachen, in 
das auch Macunaíma einstimmt, folgen erneut gemessene Worte des Off-Erzäh-
lers: »So geschah es, an einem Ort namens Pai da Tocandeira, Brasilien, dass Ma-
cunaíma, Held unseres Volkes, geboren wurde.«119 – wobei sich der Handlungsort 
währenddessen auf eine halbtotal aufgenommene tropische Landschaft verlagert.

Der freudige Ausruf »Macunaíma, herói de nossa gente!«, mit dem Jiguê und 
Maanape ihren neugeborenen Bruder als »Held unseres Volkes« feiern, erscheint 
als ironischer Abgesang auf Villa-Lobos’ Beweihräucherung der »Heldenmän-
ner dieses Vaterlandes« in Desfile aos heróis do Brasil. Wird in der folgenden Zei-
le der patriotischen Hymne von Villa-Lobos Brasilien als »das glückliche Land 
des Kreuz des Südens« bezeichnet, so heißt der Geburtsort des brasilianischen 
Helden Macunaíma dagegen Pai da Tocandeira. Diese Ortsbezeichnung bedeutet 
›Vater der Ameise‹, wobei ›tocandeira‹ ein veralteter Begriff ist für eine große 
Ameisenart mit Stachel, deren äußerst schmerzvoller Stich bei Menschen Fieber 
und Erbrechen verursacht.120 Anstatt ein glückliches Land unter dem ›grandio-
sen‹ Sternbild zu sein, wie es auch die Propaganda des Militärregimes weismacht, 
ist das Brasilien des Pai da Tocandeira von Ungeziefer geplagt. Diese Bedeutungs-
ebene korrespondiert mit einer späteren Rede Macunaímas. Auf einem Platz in 
Rio de Janeiro verherrlicht ein Redner das Kreuz des Südens als das wundervolls-
te Wahrzeichen Brasiliens. Darauf hält Macunaíma eine Gegenrede. Anstelle der 
Glorifizierung nationaler Symbole zählt er die »Plagen Brasiliens« auf: zahlreiche 
Ungeziefer, Fußball und wilde Kühe, die keine Milch geben. Macunaíma been-
det seine groteske Rede mit dem Slogan »Wenig Gesundheit und viele Ameisen 
sind die Übel Brasiliens!«121 Bei der Rede Macunaímas handelt es sich um eine 
Parodie der weihevollen Worte seines Vorredners, die dem patriotischen Diskurs 

117 | »Nome que começa com ›ma‹, tem má sina.«

118 | »Macunaíma, herói de nossa gente!“

119 | »Foi assim, no lugar chamado Pai da Tocandeira, Brasil, que nasceu Macunaíma, 

herói de nossa gente.«

120 | Vgl. PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira 1989 [Orig. 1950], S. 303.

121 | »Pouca saúde e muita saúva, os males do Brasil são!« Der Ausspruch kommt be-

reits in Mário de Andrades Roman mehrfach vor und ist dort in Majuskeln geschrieben. 

Vgl. ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Kritische Edition 

Telê Porto Ancona Lopez. Rio de Janeiro: LTC/São Paulo: Secretaria da Cultura, Ciência 

e Tecnologia 1978 [Orig. 1928], S.  69, 77, 86, 121. In der deutschen Übertragung geht 

das auf ähnlichem Klang basierende Wortspiel zwischen ›saúde‹ (Gesundheit) und ›saúva‹ 

(›Ameise‹) verloren. Zur Prägnanz des Satzes trägt auch die stilisier te Syntax bei, die sich 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 165

entsprechen, wie er von der Militärregierung propagiert wurde.122 Der reaktionäre 
Konservatismus des Vorredners, der »fremde Ideologien« und die letzte demokra-
tische Regierung Brasiliens diffamiert und vom hohen Sockel einer Sportstatue 
das ›Volk‹ belehrt, wird in Macunaímas Gegenrede ad absurdum geführt. 

Ähnlich wie in der späteren Rede wird in der Sequenz der Geburt Macunaí-
mas die nationalistisch überhöhte brasilidade des Filmbeginns ironisch gebrochen 
und der Lächerlichkeit preisgegeben. Die skurrile Gestalt der Mutter mit ihren 
grotesken Schreien und dem bizarren Mienenspiel spottet der zuvor evozierten 
Grandiosität Brasiliens. Weckt das heroische Lied mit der Schilderung der prächti-
gen Natur des Landes die Erwartung glamouröser Bilder, so folgt stattdessen bloß 
eine mit Stroh ausgekleidete Holzhütte, die betont kunstlos mit Frontallicht aus-
geleuchtet ist, wodurch die ›Indianerin‹ einen langen Schlagschatten auf die simp-
le Kulisse wirft. Durch die Mise-en-scène wird die Repräsentation als solche aus-
gewiesen, nicht nur durch die offensichtliche Kulissenhaftigkeit des filmischen 
Raums, verstärkt durch die geringe Plastizität des Bildes aufgrund frontaler Licht-
setzung, sondern auch durch den direkten Blick der ›Indianerin‹ in die Kamera. 

Der Liedtext von Desfile aos heróis do Brasil transportiert einen fundierenden 
nationalen Mythos: die idealisierte Begegnung des portugiesischen ›Entdeckers‹ 
Pedro Álvares Cabral mit der »Indianersiedlung nobler Helden«. Der Ursprungs-
mythos Brasiliens wird dann durch die Szene der grotesken Geburt Macunaímas 
unterminiert. Kann Macunaíma in Mário de Andrades Roman als »Entthronung 
der symbolischen Figur des Vater-Helden«123 gelten, und zwar im Sinne eines Na-
tionalhelden, so ist diese Entthronung im Film noch verstärkt. Macunaíma ver-
körpert nicht mehr den Typus des patriotischen Helden, wie er in Villa-Lobos’ 
Lied besungen wird, sondern figuriert vielmehr als dessen groteske Inversion.

im Deutschen nur schlecht wiedergeben lässt (dem nachgestellten Verb in dem Halbsatz 

»os males do Brasil são« entspräche die deutsche Formulierung »die Übel Brasiliens sind«).

122 | Der Redner preist das Kreuz des Südens als das wundervollste Symbol Brasiliens; es 

sei »das Schicksal, Ziel und Weihung unseres Marsches mit dem Rosenkranz auf der Brust, in 

Verteidigung unserer Eigentümer und kleinen Ersparnisse, in Verteidigung der Sterblichkeit 

unserer Kinder und der Treue unserer Frauen, gegen die Gefahr des Eindringens exotischer 

und illegitimer Ideologien in unser Land, gegen den atheistischen Atheismus, gegen die 

Auflösung der Gebräuche und Sitten und die administrative Unwahrscheinlichkeit [sic!], 

die in der letzten Regierung das Elend Brasiliens waren!« (»o destino, objetivo e consagra-

ção desta nossa marcha com o rosário no pescoço, em defesa das nossas propriedades 

e pequenas economias, em defesa da mortalidade de nossos filhos e da fidelidade de 

nossas mulheres, contra o perigo da penetração em nossa terra de ideologias exóticas e 

espúrias, contra o ateísmo-ateu, contra o desregramento dos costumes e a improbabilida-

de administrativa, que no governo passado foram a desgraça do Brasil!«).

123 | HELENA, Lucia: »Macunaíma: Rapsódia e alegoria«. In: dies.: Uma literatura antro-

pofágica. Rio de Janeiro: Cátedra/Brasília: INL 1981, S. 143-155, hier S. 154: »destroni-

zação da figura simbólica do pai-herói«. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹166

Schon die Sturzgeburt, mit der Macunaíma kopfüber auf den Erdboden fällt, 
subvertiert den idealisierten Ursprungsmythos Brasiliens. Dabei ist der grotes-
ke Auftritt von Grande Otelo von besonderer Bedeutung. Durch seine Rollenge-
schichte ist er – für das brasilianische Publikum – auf den ersten Blick als überaus 
komische und anarchische Figur, als Antiheld par excellence erkennbar. Grande 
Otelo zählt zu den bedeutendsten Komikern des brasilianischen Films, der vor al-
lem in Chanchadas eine immense Popularität erlangte. Bereits in seinem zweiten 
Film, joão ninguém/hans niemand (BRA 1936, R: Mesquitinha), spielt Grande 
Otelo einen tollpatschigen ›moleque‹, einen Lausbuben. Als Star der Chanchada, 
insbesondere der Atlântida-Filmproduktionen, verkörpert Grande Otelo dann zu-
meist die komische Figur des ›malandro carioca‹, einen typischen Gauner aus Rio 
de Janeiro, der sich geschickt um die Arbeit drückt und auf Kosten anderer lebt.124

Die Besetzung der Rolle des neu geborenen Macunaíma mit Grande Otelo 
trägt dazu bei, das nationalistische Pathos des vorangehenden Liedes zu unter-
laufen. Dies gilt umso mehr, als dem nationalen Ursprungsmythos der ersten 
Einstellung eine groteske Genealogie entgegengesetzt wird. So verkörpert Paulo 
José im Laufe des Films die ›indianische Mutter‹ Macunaímas sowie den wei-
ßen Macunaíma (nach dessen ›Rassentransformation‹). Grande Otelo spielt den 
schwarzen ›erwachsen geborenen‹ Macunaíma und Macunaíma Júnior, das Baby 
des weiß gewordenen Macunaíma mit der Guerrillera Ci (Dina Sfat). Daraus folgt 
das groteske Verwandtschaftsverhältnis, dass der weiße Macunaíma – als ›india-
nische Mutter‹ – den schwarzen Macunaíma gebärt, der dann (durch eine Quel-
le) in den weißen Macunaíma verwandelt wird und darauf erneut (mit Ci) den 
schwarzen Macunaíma zeugt. Folglich ist Macunaíma im Grunde genommen 
sein eigener Vater und seine eigene (männliche) Mutter. Dadurch wird der in 
Villa-Lobos’ Lied anklingende Ursprungsmythos Brasiliens – die harmonische 
Verbindung von Portugiesen und ›Indianer/innen‹ – subvertiert.125 

Die ›Indianerin‹ ist als solche charakterisiert durch das Gebären in Hockstel-
lung, durch die ›oca‹ (eine traditionelle Hütte der indigenen Tupi), die Hänge-
matten und das Zerstoßen von Maniok. Diese Zeichen indigener Kultur stehen 
jedoch keineswegs für ethnologische Ursprünglichkeit, da sie ironisch verbunden 
sind mit ›Errungenschaften‹ der modernen Zivilisation; beispielsweise schützt 
sich die ›Mutter‹ vor dem Urin des über ihr in der Hängematte schlafenden Ma-

124 | Bezeichnenderweise spielte Grande Otelo bei der Atlântida auch parodistische 

Rollen, wie den tollpatschigen Cowboy Ciscocada in Carlos Mangas Parodie auf high noon/

zwölf uhr mit tags (USA 1952). Fred Zinnemanns Western lief in Brasilien unter dem Titel 

matar ou morrer/töten oder sterben, der in Mangas Parodie gereimt abgewandelt ist in matar 

ou correr/töten oder rennen (BRA 1954).

125 | Grande Otelo durchläuft bereits in einer früheren Filmrolle eine temporäre 

Veränderung seiner Hautfarbe: In Watson Macedos Chanchada e o mundo se diverte/und die 

welt vergnügt sich (BRA 1948) explodiert die Kamera, wodurch Grande Otelo mit Puder bedeckt 

wird (und der weiße Schauspieler Oscarito mit Ruß).

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 167

cunaíma mit einem modernen Regenschirm. Die fehlende Authentizität ist in der 
Figur der ›Indianerin‹ augenfällig angelegt, denn trotz langer dunkler Haare und 
hoher bzw. gepresster Stimme ist die ›Mutter‹ offensichtlich ein weißer Mann. 
Es handelt sich dabei nicht bloß um eine Parodie des heroischen Nationalismus, 
wie er zu Beginn des Films dargestellt wird, sondern überdies auch um eine tief 
greifende Auseinandersetzung mit dem Diskurs des Indianismo. So dienten ›die 
Indianer/innen‹ nach der Unabhängigkeit Brasiliens im Jahr 1822 als Differenzie-
rungsmerkmal gegenüber dem früheren Mutterland Portugal, durch das die bra-
silianische Nationalidentität hervorgehoben werden konnte. Im Indianismo wur-
de die Begegnung der portugiesischen Kolonisatoren mit den Ureinwohner/innen 
zum nationalen Ursprungsmythos Brasiliens verklärt. Das dabei entworfene Bild 
der ›Indianer/innen‹ war vollkommen losgelöst von der Realität der indigenen 
Bevölkerung. In der Sequenz der Geburt Macunaímas wird die eurozentrische 
Repräsentation der Urbevölkerung und deren Instrumentalisierung zur Fundie-
rung der nationalen Identität durch eine karnevaleske Rollenbesetzung entlarvt. 
Verbirgt sich hinter der Figur des ›Indianers‹, und insbesondere der ›Indianerin‹, 
ein weißer Autor, so wird dieser Tatsache mit der Fremddarstellung der ›indiani-
schen Mutter‹ durch einen weißen Schauspieler ironisch Rechnung getragen. Die 
zentralen Merkmale der ›Indianerin‹ – vor allem Schönheit und Jugend, Sanft-
mut und Ergebenheit – sind bei Joaquim Pedro de Andrade invertiert. Die ›india-
nische Mutter‹ weist vollkommen gegensätzliche Attribute zu der indianistischen 
Konstruktion von Weiblichkeit auf: Sie ist alt, hässlich, mürrisch – und männlich. 
Auch das dunkelhäutige ›Kind‹ widerspricht gänzlich dem – ebenfalls in Desfile 
aos heróis do Brasil dargestellten – nationalen Ursprungsmythos des Indianismo, 
bei dem die afrikanischstämmige Bevölkerungsgruppe schlichtweg ausgeblendet 
wurde.126 Stattdessen manifestiert sich in macunaíma eine Art »›umgekehrter 
Indianismo‹«127, wie es Haroldo de Campos in Bezug auf den Roman von Má-
rio de Andrade treffend formuliert hat, wobei der Film diese Inversion noch ver-
stärkt.128 In José de Alencars Roman Iracema, lenda do Ceará, dem Inbegriff des 
Indianismo, ist das Kind der ›Indianerin‹ Iracema und des portugiesischen Ko-

126 | Zum Thema der Ausgrenzung der schwarzen Bevölkerung im indianistischen 

Ursprungsmythos Brasiliens vgl. SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil. São Paulo: 

Publifolha 2001, S. 23.

127 | CAMPOS, Haroldo de: Morfologia do Macunaíma. São Paulo: Perspectiva 1973, 

S. 106: »Indianismo às avessas‹«.

128 | Die hier analysier te hochkomplexe Filmsequenz entspricht dem ersten Absatz des 

Romans von Mário de Andrade: »Tief im Urwald wurde Macunaíma geboren, Held unseres 

Volksstammes. Er war pechschwarz und Sohn der Nachtangst. Es gab einen Augenblick, 

da war die Stille so tief, dass man das Murmeln des Uraricoera hörte, und die Indiofrau der 

Tapanhumas ein hässliches Kind gebar. Dieses Kind nannten sie Macunaíma.« ANDRADE, 

Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 7: »No fundo do mato-virgem nas-

ceu Macunaíma, herói de nossa gente. Era preto retinto e filho do medo da noite. Houve 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹168

lonisators Martim die Verkörperung einer harmonischen ›Rassenmischung‹ und 
die »perfekte Synthese eines idealisierten ›Stammbaums‹ der brasilidade«129. Im 
Film hingegen wird dem fundierenden nationalen Mythos Brasiliens, wie er in 
Villa-Lobos’ Desfile aos heróis do Brasil explizit zum Ausdruck kommt, eine gro-
teske Genealogie entgegengestellt und damit die verklärte Vorstellung von einem 
harmonischen nationalen Ursprung parodistisch unterlaufen.130 

IV. 2.2.2	 Macun a ím a  im Medienwechsel
Die Romanvorlage des Films131, Mário de Andrades Macunaíma, o herói sem nen-
hum caráter, gleichsam »die anthropophagische Prosa par excellence«132, verwehrt 
sich bereits einer essentialistischen Konstruktion von Brasilianität. Bei dem pi-
karesken Protagonisten des Romans handelt es sich um keine fest umrissene 
Figur. Macunaíma befindet sich in einem Zustand ständiger Transformation, 
die Verwandlungen der ›Rasse‹, des Alters und des Geschlechts sowie Tode und 
Auferstehungen umfasst. Dementsprechend schreibt Mário de Andrade in einem 
Brief an den modernistischen Dichter Manuel Bandeira: »Macunaíma als Brasi-
lianer, der er ist, hat keinen Charakter«133. Damit steht der brasilianische »herói de 
nossa gente« in scharfem Kontrast zu der bis dahin gängigen essentialistischen 
Darstellung von brasilidade, wie sie beispielhaft in José de Alencars Roman Ira-
cema, lenda do Ceará angelegt ist. Ein solcher Vergleich liegt insofern nahe, als 
der Anfang von Mário de Andrades Roman Parallelen zu dem Handlungsbeginn 
in Iracema, lenda do Ceará aufweist, wie Manuel Cavalcanti Proença aufgezeigt 

um momento em que o silêncio foi tão grande escutando o murmurejo do Uraricoera, que 

a índia tapanhumas pariu uma criança feia. Essa criança é que chamaram Macunaíma.«

129 | HELENA, Lucia: Totens e tabus da modernidade brasileira, S. 165: »síntese perfeita 

de uma idealizada ›árvore genealógica‹ da brasilidade«.

130 | In dem späteren Film iracema, uma transa amazônica/iracema (BRA/GER/FRA 1974, R: 

Jorge Bodanzky/Orlando Senna) wird der nationale Ursprungsmythos, wie er in Iracema, 

lenda do Ceará exemplarisch angelegt ist, ebenfalls subvertier t. Vgl. hierzu SCHULZE, Peter 

W.: »›Iracema‹: fundierender nationaler Mythos und seine filmische Dekonstruktion«. In: 

Henry Thorau/Tobias Brandenberger (Hg.): Corpo a corpo. Körper, Geschlecht, Sexualität 

in der Lusophonie. Berlin: Tranvía 2011, S. 155-167.

131 | Zur Ver filmung von Macunaíma vgl. JOHNSON, John Randal: Macunaíma: From 

Modernism to Cinema Novo. Dissertation, University of Texas at Austin 1977 [Mikrofilm-

Kopie] sowie HOLLANDA, Heloísa Buarque de: Macunaíma: da literatura ao cinema. Rio de 

Janeiro: José Olympio 1978. 

132 | ROCHA, João Cezar de Castro: »Uma teoria de exportação?«, S.  654: »a prosa an-

tropofágica por excelência«.

133 | ANDRADE, Mário de: »Carta a Manuel Bandeira, sem data«. In: ders.: Macunaíma, 

o herói sem nenhum caráter, S. 250-253, hier S. 250: »Macunaíma como brasileiro que é 

não tem caráter«. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 169

hat.134 Alencars Roman wurde zu einem fundierenden nationalen Mythos, wobei 
die ›Indianerin‹ des Romans ihre kulturelle Identität gänzlich aufgibt, um sich 
dem von ihr vergötterten portugiesischen Geliebten bedingungslos zu unterwer-
fen. Entgegen einer solchen Assimilierung des indigenen Anderen, der auf ein 
bloßes Emblem zur nationalen Abgrenzung gegenüber dem ehemaligen portu-
giesischen Mutterland reduziert wird, entzieht sich die Figur des Macunaíma jeg-
licher Festschreibung, wie sie für die Fundierung eines nationalen Mythos cha-
rakteristisch ist. Statt des Prinzips der nationalen Einheit verkörpert Macunaíma 
Vielheit und Verwandlung, wobei dies nicht nur in der Ambivalenz der Figur 
angelegt ist, sondern sich auch in einer ausgeprägten sprachlichen Heterogenität 
manifestiert, der »fala impura«.

In Macunaíma, o herói sem nenhum caráter offenbart sich eine neuartige Schreib-
weise, eine gleichsam ›gesungene‹ »unreine Rede«135 – besonders in Hinblick auf 
die in Portugal üblichen Sprachnormen, aber auch in Bezug auf konservative 
Sprachauffassungen in Brasilien. Die »unreine Rede« des Romans, die auch in den 
Film einfließt, umfasst regionalsprachliche Ausdrücke und Sprechweisen aus ganz 
Brasilien, volkstümliche Redensarten und Sinnsprüche, Eigennamen aus dem 
Wortschatz des indigenen Tupi-Guarani, Afrikanismen und – vor allem parodie-
rend verwendete – Phrasen aus ›Kultursprachen‹ wie dem Französischen und dem 
Latein, wobei all diese Elemente organisch verbunden werden. In stark rhythmisier-
ter Schreibweise und mit großer Klangfülle verschmelzen indigene Mythen und 
Legenden mit Szenen modernen Großstadtlebens und afro-brasilianischen Kult-
praktiken. Gezielt werden unterschiedliche Stilformen und Darstellungsweisen 
eingesetzt, von der epischen Legende über die Chronik bis hin zum Pastiche. 

Mário de Andrade, der nicht nur Dichter und Romancier, sondern auch Mu-
sikologe und Volkskundler136 war, hat seine Geschichte über Macunaíma wieder-
holt als Rhapsodie bezeichnet, im griechischen Wortsinn des ›Zusammenfügens 
von Liedern‹. Die musikalischen und mündlichen Elemente sind von grundlegen-
der Bedeutung für Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Trägt der Rhapsode 
als fahrender Sänger im alten Griechenland vor allem epische Dichtungen vor, 
so gilt dies in gewisser Weise auch für den Erzähler von Macunaíma, o herói sem 
nenhum caráter, der in einem Epilog als solcher ›singend‹ hervortritt: »Ich habe 
mich auf dieses Blattwerk gekauert, mir die Zecken vom Leib gekratzt, auf mei-

134 | Vgl. PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma, S.  34-38. Neben der 

Geburt des Helden bzw. der Heldin im Urwald zu Beginn beider Romane bestehen auch 

sprachliche Übereinstimmungen (wobei die Diktion bei Mário de Andrade – im Gegensatz 

zu Alencar – bereits eine ironische Note aufweist).

135 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 148: »cantando 

na fala impura«.

136 | 1928 erscheint Mário de Andrades Buch Compêndio da história da música 

(›Kompendium der Geschichte der Musik‹). Zehn Jahre später gründen er und Claude Lévi-

Strauss die Sociedade de Etnografia e Folclore (›Gesellschaft für Volkskunde und Folklore‹).

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹170

ner Gitarre gezupft und mit kühnem Anschlag den Mund zur Welt hin geöffnet, 
singend in unreiner Rede die Worte und Werke Macunaímas, des Helden unseres 
Volkes.«137 In der dem Epilog vorangehenden Schilderung der »Worte und Werke 
Macunaímas« werden die Strukturen des Epos aufgegriffen und zugleich kon-
terkariert u.a. durch Ironie, Vielsprachigkeit und das Durchbrechen des Erzähl-
flusses durch stilistisch ausgesprochen heterogene Passagen.138 Nachdem sich 
Macunaíma in das Sternbild des Großen Bären verwandelt hat, endet die Fabel-
handlung und ein Epilog beginnt mit dem Satz »Beendet ist die Historie und ge-
storben die Viktoria.«139 In diesem Abgesang manifestiert sich eine autoreflexive 
Schreibweise, die den Akt des Erzählens thematisiert. In Anlehnung an Noemi 
Jaffe lässt sich die narrative Konstruktion des Epilogs als »Conto-canto triplo«140 
(»dreifacher Erzählungs-Gesang«) bezeichnen: Die Leser/innen bekommen eine 
Geschichte erzählt, die Macunaíma einem Papagei mitgeteilt habe, der diese Ge-
schichte dann wiederum dem Erzähler des Buches – in suggerierter Identität mit 
dem Autor Mário de Andrade – vermittelte. Dabei herrscht ein (selbst-)ironischer 
Ton vor: »All das erzählte er [der Papagei] dem Mann und dann öffnete er seine 
Schwingen in Richtung Lissabon. Und der Mann bin ich, meine Leute, und ich 
bin geblieben, um euch die Geschichte zu erzählen.«141 

Die verschachtelte Darstellung der Geschichte erscheint nicht zuletzt auch als 
Hinweis auf die Genese und die komplexe intertextuelle Struktur des Buchs von 
Mário de Andrade. Die Basis der Rhapsodie bildet ein indigener Legendenzyklus – 
niedergeschrieben von dem deutschen Ethnologen Theodor Koch-Grünberg in Vom 
Roroima zum Orinoco142, zweiter Band: Mythen und Legenden der Taulipang und Areku-

137 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 148: »Me acocorei em 

riba destas folhas, catei meus carrapatos, ponteei na violinha e em toque rasgado botei a boca 

no mundo cantando na fala impura as frases e os casos de Macunaíma, herói de nossa gente.«

138 | Ein prägnantes Beispiel hier für ist der ›Brief an die Icamiabas‹. Dieser parodier t in 

ar tifizieller Schreibweise die gestelzte portugiesische Hochsprache und den literarischen 

Akademismus. Überdies handelt es sich um ein Pastiche des berühmten Briefs von Pero 

Vaz de Caminha, in dem er den portugiesischen König Dom Manuel I über die ›Entdeckung‹ 

Brasiliens im Jahr 1500 informiert. Vgl. SANTIAGO, Silviano: »A ficção brasileira moderni-

sta« [Orig. 1978]. In: ders.: Vale quanto pesa. Ensaios sobre questões político-culturais. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra 1982, S. 25-40, hier S. 39.

139 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 147: »Acabou-se 

a história e morreu a vitória.«

140 | JAFFE, Noemi: Macunaíma. São Paulo: Publifolha 2001, S. 36.

141 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S.  148: »Tudo ele 

contou pro homem e depois abriu asa rumo de Lisboa. E o homem sou eu, minha gente, e 

eu fiquei pra vos contar a história.«

142 | Mário de Andrade kannte von Koch-Grünbergs sechsbändigem Werk, den 

›Ergebnissen einer Reise in Nordbrasilien und Venezuela in den Jahren 1911-1913‹, vier 

Bände (der 2. Auflage, die 1924 in Stuttgart erschienen war).

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 171

ná Indianer –, der kosmogonische Mythen, Heldenlegenden und humoristische Er-
zählungen umfasst. Macunaíma, der Stammesheld, ist bereits eine ambigue Figur, 
die einerseits als großer Ernährer auftritt, über Schaffenskräfte und Verwandlungs-
fähigkeiten verfügt, andererseits aber boshaft und verschlagen ist. Koch-Grünberg 
zufolge setzt sich der Name aus ›maku‹ für ›böse‹ bzw. ›schlecht‹ und dem Suffix 
›ima‹ für ›groß‹ zusammen, was soviel bedeutet wie ›der große Böse‹. Neben dem 
Stammeshelden Macunaíma fließen in Mário de Andrades gleichnamigen Protago-
nisten auch Charakteristika weiterer Figuren aus den Legenden der Taulipang und 
Arekuná ein, so etwa Kone’wó, ein mutiger und scharfsinniger Held, sowie der Lüg-
ner Kalawunseg.143 Außer den von Koch-Grünberg gesammelten Legenden werden 
in den Roman zahlreiche weitere Quellen einbezogen.144 Mário de Andrades Werk 
erhebt allerdings keinerlei Anspruch auf ethnologische Authentizität oder folkloris-
tische Reinheit, sondern verbindet vielmehr die verschiedensten Quellen zu einer 
»panfolkloristischen Archi-Legende«145, wie es Haroldo de Campos treffend formu-
liert hat. Trotz der Einbeziehung zahlreicher regionaler Kulturspezifika tendiert Ma-
cunaíma, o herói sem nenhum caráter zur ›Entörtlichung‹, indem die verschiedensten 
Schauplätze und lokalen Charakteristika miteinander verbunden werden.

Der Film macunaíma behält die Handlung und die narrative Struktur der 
Rhapsodie von Mário de Andrade in ihren Grundzügen bei. Allerdings wird die 
stark ausgeprägte mythopoetische Ebene des Buchs fast völlig aufgehoben und 
durch soziale, politische und zeitgeschichtliche Bezüge zum Brasilien der späten 
1960er Jahre ersetzt. Dabei fallen beinah alle magischen Dimensionen des Buchs 
weg: Macunaíma verfügt in dem Film weder über Zauberkräfte noch über die 
Fähigkeit zu Verwandlungen (die einzigen Verwandlungen – die temporäre zum 
Prinzen und sein endgültiges Weißwerden – vollziehen sich, wie in der literari-
schen Vorlage, ohne sein Zutun); die vielen Fabelwesen des Buchs werden durch 
wirklichkeitsnahe Personen ersetzt oder fallen gänzlich weg (mit Ausnahme des 
kannibalischen Waldungeheuers Currupira und der mörderischen Uiara, die ihm 
als schöne Frau im Wasser erscheint); die mehrfachen Tode und Auferstehungen 
des Protagonisten weichen einem einzigen, definitiven Tod. Macunaíma ist in 
keine kosmische Ordnung mehr eingebunden; sein Ableben ist endgültig und 
wird von keiner Transzendenz gemildert: Anstatt in den Himmel aufzusteigen, 
um sich dort in das Sternbild des Großen Bären zu verwandeln, endet der Film 

143 | Vgl. LOPEZ, Telê Porto Acona: Macunaíma – a margem e o texto. São Paulo: Hucitec/

Secretaria da Cultura, Esporte e Turismo 1974, S. 3.

144 | Dies sind u.a. A Língua dos Caxinauás von Capistrano de Abreu, O selvagem von 

Couto de Magalhães, Poranduba amazonense von João Barbosa Rodrigues und Os contos 

populares von Sílvio Romero. Zu den vielfältigen Verweisen in Macunaíma, o herói sem 

nenhum caráter vgl. PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma.

145 | CAMPOS, Haroldo de: »›Macunaíma‹: A imaginação estrutural« [Orig. 1973]. In: Mário de 

Andrade: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 364-373, hier S. 368: »arqui-legenda 

panfolclórica«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹172

mit einer Blutlache von Macunaíma, der als Held gescheitert ist. Heloísa Buarque 
de Hollanda zufolge besteht der zentrale Unterschied zwischen den beiden Wer-
ken im Wandel von der »Entdeckung der Wurzeln des ›brasilianischen Charak-
ters‹ – oder dem Fehlen dieses Charakters« bei Mário de Andrade zu der »Kritik 
eines verorteten und politisch definierten ›brasilianischen Charakters‹« bei Joa-
quim Pedro de Andrade.146 

Die Ambivalenz der Figur des Macunaíma im Buch weicht im Film einer 
überwiegend negativen Charakterisierung des Protagonisten, der Ton ist ag-
gressiver und pessimistischer, aber ebenfalls humorvoll. Während bei Mário de 
Andrade der Handlungsverlauf durch die Suche nach der Muiraquitã bestimmt 
ist, weist der Film signifikante Abweichungen hierzu auf: Macunaíma und sei-
ne Brüder begeben sich nicht auf die Suche nach dem Amulettstein Muiraquitã 
nach São Paulo, sondern kommen dort als mittellose Migranten an. Ci ist nicht 
mehr die ›Mutter des Urwalds‹, sondern eine Guerrillera, die sich und ihren Sohn 
Macunaíma Júnior versehentlich mit einer Zeitbombe in die Luft sprengt. An-
dere zeitgeschichtliche Bezüge sind u.a. Polizisten in Zivilbekleidung als Hin-
weis auf die Repressionen des Militärregimes sowie eine ironische Inversion der 
patriarchalischen Mann-Frau-Rollen zwischen Ci und Macunaíma. Neben der 
zeitgeschichtlichen Aktualisierung des Buches werden in dem Film zahlreiche 
intermediale und interfilmische Bezüge hergestellt u.a. zum Hollywood-Musical, 
zur Chanchada und zur Popkultur der 1960er Jahre, wodurch brasilienbezogene 
Diskursformationen kritisch reflektiert werden, wie noch näher auszuführen ist.

IV. 2.2.3	 Rassen-Diskurs »in unreiner Rede«
Im Gegensatz zu dem Buch von Mário de Andrade, in dem die Familie von Ma-
cunaíma zu Beginn noch indigener ›Abstammung‹ ist, verkörpern die Familien-
angehörigen in Joaquim Pedro de Andrades Film von Anfang an die ethnische 
Pluralität Brasiliens. Manifestiert sich in Mário de Andrades Roman eher eine my-
thopoetische Darstellung der Entstehung der drei Ethnien, aus deren Mischung 
das brasilianische ›Volk‹ hervorgegangen ist, so zielt der Film auf eine soziohis-
torisch geprägte, entmystifizierende Auseinandersetzung mit den Diskursforma-
tionen der ›mestiçagem‹ (›Rassenmischung‹), des ›branqueamento‹ (›Aufhellung 
der Hautfarbe‹) und der ›democracia racial‹ (›rassische Demokratie‹). 

Macunaíma durchläuft zwei Verwandlungen vom Schwarzen zum Weißen, 
zunächst eine temporäre und dann eine endgültige ›rassische‹ Transformation. 
Die erste Verwandlung Macunaímas vollzieht sich im Beisein von Sofará, die den 
kleinen schwarzen ›Jungen‹ mit in den Urwald nimmt. Sofará zieht zwischen 
ihren Beinen eine selbst gedrehte Zigarette hervor, die sie Macunaíma zu rau-
chen gibt. Nach dem ersten Zug verwandelt sich der von Grande Otelo dargestell-

146 | HOLLANDA, Heloísa Buarque de: Macunaíma: da literatura ao cinema, S.  76: »de-

scoberta das raízes do ›caráter brasileiro‹ – ou da falta desse caráter«; »crítica de um ›ca-

ráter brasileiro‹ localizado e politicamente definido«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 173

te Macunaíma in einen von Paulo José verkörperten weißen Prinzen mit langem 
blonden Haar und federbestecktem Hut, der mit einem knallbunten Mäntelchen 
aus Krepppapier, blumengemusterter Pelerine und weißer Strumpfhose bekleidet 
ist.147 Der Prinz nimmt weitere gierige Züge an der Zigarette, bei der es sich der 
Größe und Form nach offenbar um einen Joint handelt, und verschwindet mit 
der sexhungrigen Sofará zum Liebesspiel in den Büschen. Die Verwandlung des 
›Knaben‹ Macunaíma in eine Art psychedelischen Prinzen ist von absurder Komik 
und wirkt wie eine Parodie auf die Hippies mit ihrer von ›free love‹, kunterbunter 
Popkultur und dem Konsum psychedelischer Drogen bestimmten Lebensart. 

Die geschilderte Sequenz bezieht sich jedoch primär auf spezifisch brasiliani-
sche Diskursformationen. Nach der Verwandlung Macunaímas – dargestellt durch 
einen harten Schnitt, gefolgt von einem Knall und Harfenklängen – beginnt eine 
populäre ›marcha de carnaval‹, das brasilianische Karnevallied Cecy e Pery von 
Príncipe Pretinho. Der Name des Musikers bekommt im Kontext des Films eine 
besondere Bedeutung: Die Verwandlung Macunaímas vom schwarzen »menino 
feio danado«148 zum »príncipe lindo«, einem wunderschönen weißen Prinzen – als 
eine primär ›rassische‹ Transformation mit der Konnotation einer Aufwertung –, 
wird ironisch gebrochen durch die ›marcha de carnaval‹ des schwarzen Samba-
Musikers bzw. dessen Namen Príncipe Pretinho (›Prinz Schwärzchen‹). Zentral ist 
jedoch vor allem der Liedtext. Darin werden Peri und Ceci besungen, die Protago-
nisten aus José de Alencars O Guarani, der neben Iracema, lenda do Ceará als india-
nistischer Roman par excellence gelten kann und in Carlos Gomes’ gleichnamiger 
Vertonung zu einer der berühmtesten Opern Brasiliens avancierte. O Guarani ist 
überdies der meistverfilmte Roman des brasilianischen Kinos, von dem sechs af-
firmative Adaptionen existieren, angefangen mit der Version Vittorio Capellaros 
von 1916 bis hin zu Norma Bengells Film aus dem Jahr 1996. Zur Entstehungszeit 
von Joaquim Pedro de Andrades macunaíma existierten drei filmische Versionen 
von O Guarani, der damit – gemeinsam mit drei Adaptionen von Iracema, lenda do 
Ceará – bereits der meistverfilmte Roman in Brasilien war. Über die romantische 
Vereinigung der Portugiesin Ceci mit dem ›Indianer‹ Peri entwirft Alencar einen 
nationalen Ursprungsmythos, der die Assimilierung des indigenen Anderen im-
pliziert – wie sie in Peris Taufe als Auflösung der ›indianischen‹ kulturellen Identi-
tät emblematisch zum Ausdruck kommt.149 

147 | Bei Mário de Andrade verwandelt sich Macunaíma von selbst in einen »príncipe lin-

do«, einen »wunderschönen Prinzen«, dessen Aussehen und Ethnizität nicht weiter spezi-

fizier t wird: »Doch kaum legte sie den Jungen in die Tiriricas, Tajás und Trapoerabas des 

Moderbodens, wuchs er im Nu und wurde ein wunderschöner Prinz.« (»Mas assim que dei-

tou o curumim nas tiriricas, tajás e trapoerabas da serrapilheira, ele botou corpo num 

átimo e ficou um príncipe lindo.«) ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum 

caráter, S. 8.

148 | Ein »verdammt hässliches Kind«, wie die ›Mutter‹ ihr Neugeborenes bezeichnet.

149 | Vgl. zu O Guarani Kap. III.6, insbesondere S. 85-89. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹174

Die »foundational fiction«150 in O Guarani bzw. daran angelehnte affirmative 
Kulturproduktionen, insbesondere die Romanverfilmungen und Carlos Gomes’ 
Oper, werden in der Darstellung von Macunaímas Transformation ironisch unter-
laufen. Der Verweis auf den nationalen Ursprungsmythos über eine ›marcha de 
carnaval‹ verstärkt die karnevaleske Atmosphäre der Sequenz, wie sie bereits 
durch die Verwandlung des schwarzen Macunaíma in den weißen Prinzen und 
dessen bunte Kostümierung entsteht. Einer der wenigen Teile des Liedtextes, der 
nicht von Sofará und Macunaíma übertönt wird, lautet: »Peri war Ceci, Ceci war 
Peri«.151 Bezieht sich die Gleichsetzung von Peri und Ceci in dem Lied auf die in O 
Guarani geschilderte ›ewige Liebe‹ und Verschmelzung der beiden, so wirkt die-
ser Satz im Kontext des Films wie eine ironische Brechung der Rollenbesetzung 
– denn Sofará entspräche mit ihrem langen schwarzen Haar und dem dunklen 
Teint eigentlich dem ›Indianer‹ Peri und der hellhäutige Prinz der Europäerin 
Ceci. Neben der geschlechtlichen bzw. ethnischen Inversion der Alencar’schen 
Figuren werden auch deren Attribuierungen, vor allem Edelmut, Heroik und Er-
habenheit, konterkariert. So ist Sofarás Handeln offenbar gänzlich von Lüstern-
heit bestimmt, und der Prinz frönt eher selbstverliebt seiner eigenen – durchaus 
lächerlichen – Erscheinung, als dass er Augen für Sofará hätte. Statt der romanti-
schen Liebe bei Alencar existieren im Film nur fleischliche Gelüste zwischen den 
beiden Figuren. In einer weiteren Sequenz, in der Sofará und der Prinz zu dem-
selben Lied im Urwald verschwinden, ist das Liebesspiel der beiden ins Groteske 
übersteigert: Sofará beißt dem schreienden effeminierten Prinzen in den großen 
Zeh, bis Blut fließt. Durch diesen ironischen Verweis auf den Kannibalismus 
wird das indianistische Idealbild der würdigen und selbstlosen ›Edlen Wilden‹ – 
verkörpert durch Peri bzw. Iracema – gekoppelt an das Feindbild der Kannibalen 
bzw. der Kannibalinnen, mit dem vor allem diejenigen ›Indianer/innen‹ stigma-
tisiert wurden, die den Europäern ablehnend gegenüber standen.152 Die parodis-
tische Juxtaposition von Filmfiguren und Liedtext subvertiert den fundierenden 

150 | Vgl. SOMMER, Doris: »Irresistible romance: the foundational fictions of Latin 

America«.

151 | »Peri era Ceci, Ceci era Peri«.

152 | macunaíma spielt wiederholt ironisch auf den Kannibalismus an, wobei der Film die-

se Fremdzuweisung und die dichotome Abgrenzung vom europäischen Selbstbild durch-

kreuzt, vor allem in der Sequenz, in welcher der schwarze ›Junge‹ Macunaíma im Urwald 

auf den Currupira trif f t. Dieser isst gerade rohes Fleisch, das er sich von seiner eigenen 

Wade abschneidet und möchte darauf den »herói de nossa gente« auffressen. In macunaíma 

erscheint die folkloristische Figur des Currupira, eigentlich ein Beschützer der Tiere und 

Pflanzen, als Menschenfresser. Mit seinem europäischen Aussehen und dem Messer mit 

Stahlklinge entspricht der kannibalische Currupira bei Joaquim Pedro de Andrade gerade 

nicht dem verbreiteten Bild des ›menschenfressenden Indianers‹. Seine höhlenmenschen-

artige Erscheinung und sein ›barbarisches‹ Gebaren widersprechen wiederum dem Bild des 

›zivilisier ten Europäers‹ als dem Gegenpol zu den ›kulturlosen Indianer/innen‹.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 175

nationalen Mythos Brasiliens. Dies gilt umso mehr, als es sich bei dem weißen 
Prinzen eigentlich um einen schwarzen ›Jungen‹ handelt, womit (erneut) auf den 
afrikanischstämmigen Bevölkerungsteil Brasiliens verwiesen ist, der im nationa-
len Ursprungsmythos des Indianismo gänzlich ausgeblendet wurde.

Abb. 54-56: macunaíma

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹176

In der Sequenz der endgültigen Transformation Macunaímas vom schwarzen 
›Jungen‹ zum weißen Mann werden die ethnisch-sozialen Verhältnisse in Brasi-
lien reflektiert, insbesondere die ›democracia racial‹, die so genannte ›rassische 
Demokratie‹ des Landes. Nach dem Tod der Mutter verlassen die drei Brüder mit 
Jiguês Freundin Iriqui ihren Heimatort, »und brechen auf in diese Welt Got-
tes«153, wie es im Voice-over heißt. Auf einem Feld kommen sie zu einem kleinen 
Hügel, aus dem plötzlich eine Fontäne aufsteigt. Macunaíma stellt sich unter den 
Wasserstrahl, macht entzückt einen Luftsprung und wird – wie in der temporä-
ren Verwandlung zum Prinzen – durch einen harten Schnitt, gefolgt von einem 
Knall und Harfenklängen in einen jungen weißen Mann verwandelt. Das langsa-
me, sentimentale Liebeslied Sob uma cascata (›Unter einem Wasserfall‹) erklingt, 
während Macunaíma einen wilden Freudentanz vollführt und ausruft: »Ich bin 
weiß geworden! Ich bin schön geworden!«154 Als Maanape sich unter die Fontäne 
stellen möchte, hält ihn – der nun weiße – Macunaíma warnend zurück: Da er 
schon weiß sei, könnte er schwarz werden, worauf Maanape erschrocken vor dem 
Wasserstrahl zurückweicht. Der schwarze Bruder Jiguê hingegen rennt auf die 
Fontäne zu, doch als er diese erreicht, versiegt das Wasser. Auf Jiguês Klage über 
seine ausgebliebene Weißwerdung antwortet Macunaíma, er solle nicht traurig 
sein, denn: »Lieber näselnd als ohne Nase.«155 

Die Darstellung von Macunaímas Verwandlung in einen Weißen enthält 
einen parodistischen Verweis auf Lloyd Bacons Musical footlight parade/pa-
rade im rampenlicht (USA 1933), wobei die rassistische Konnotation einer Se-
quenz des Hollywood-Films156 ironisierend auf die spezifische Situation in Bra-
silien übertragen wird. Es handelt sich dabei um die Szene, in der Chester Kent 
(James Cagney), der Schöpfer von Musical-Vorspielen, auf einer Straße in Harlem 
die Inspiration für seine ›Waldnymphen‹-Nummer bekommt. In Nahaufnahme 
exklamiert er begeistert: »A mountain waterfall splashing on beautiful white bo-
dies!« Die folgende Einstellung setzt mit Kents Blick die Quelle seiner Inspiration 
ins Bild: Halbnackte schwarze Kinder spielen badend unter dem Wasserstrahl 
eines Hydranten. Den Höhepunkt des Films bildet dann eine monumentale Mu-
sical-Choreografie von Busby Berkeley, bei der zur Liebesszene eines weißen Paa-
res Massen geometrisierter Frauenkörper unter einem stilisierten Bergwasserfall 
zu sehen sind, begleitet von dem Liebeslied By a Waterfall von Sammy Fain und 
Irving Kahal.

153 | »e partiram por esse mundo de Deus«.

154 | »Fiquei branco! Fiquei lindo!“

155 | »Antes fanhoso que sem nariz.«

156 | Richard Dyer hat zu Recht darauf hingewiesen, dass im Musical des Classical 

Hollywood die »joyous self-expression« weißen Figuren vorbehalten sei. Vgl. DYER, Richard: 

»The Colour of Enter tainment«. In: Bill Marshall/Robynn Stilwell (Hg.): Musicals: Hollywood 

and Beyond. Exeter: Intellect 2000, S. 23-30.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 177

In macunaíma ist der ironische Bezug auf den Hollywoodfilm durch eine 
brasilianische Version des Musical-Songs By a Waterfall kenntlich gemacht. Die 
Verwandlung des schwarzen Körpers in einen ›beautiful white body‹, wie ihn der 
Protagonist aus footlight parade imaginiert, vollzieht sich in grotesker Weise 
direkt durch die Wasserfontäne. Die ›rassische‹ Transformation mündet hierbei 
nicht in einer romantisierten Liebesszene, sondern in der Dekuvrierung der eth-
nisch-sozialen Machtverhältnisse in Brasilien. Mit der Verwandlung Macunaímas 
in einen Weißen geht die unmittelbare Veränderung seines ›Rassenbewusstseins‹ 
und seines Verhaltens einher. In dem Freudenruf über sein neues Aussehen iden-
tifiziert Macunaíma ›weiß‹ mit ›schön‹. Die Dunkelhäutigkeit hingegen stellt er 
als einen Defekt dar, indem er seinen schwarz gebliebenen Bruder Jiguê mit dem 
grotesken Sinnspruch tröstet, dass es besser sei, nasal zu sprechen als keine Nase 
zu haben. Die Begehrlichkeit der weißen Hautfarbe erklärt sich durch die damit 
verbundenen sozialen Vorteile. Wie selbstverständlich wechselt Jiguês Freundin 
Iriqui über zu dem weiß gewordenen Macunaíma.157 In der anschließenden Se-
quenz rudert der schwarze Jiguê alleine ein Boot, auf dem sich die anderen – aus-
nahmslos Weiße – ausruhen, allen voran Macunaíma, der genussvoll mit Iriqui 
in seinem Schoß gebettet daliegt.

Die Weißwerdung Macunaímas ist eine satirische Auseinandersetzung mit 
der vermeintlichen ›democracia racial‹ in Brasilien und den Diskursformatio-
nen der ›mestiçagem‹ (›Rassenmischung‹) und des ›branqueamento‹ (›Weißma-
chung‹), d.h. der Ideologie einer ›rassischen‹ Aufhellung zur ›Verbesserung des 
brasilianischen Volkes‹. Ein zentraler Hintergrund ist dabei die Sklaverei, die in 
Brasilien über dreihundert Jahre Bestand hatte, wobei mehr als drei Millionen 
Afrikaner in das südamerikanische Land deportiert wurden. Mit der Abschaf-
fung der Sklaverei im Jahr 1888 ging eine »aggressive Politik der Förderung der 
europäischen Einwanderung«158 einher, mit dem Ziel, das Land ›weißer zu ma-
chen‹. Die Einwanderungspolitik zielte auf eine Europäisierung Brasiliens, wo-
bei mit dem »branqueamento da população«, der angestrebten ›Aufweißung‹ der 
Bevölkerung, nicht zuletzt auch »das Vergessen der Jahrhunderte der Sklaverei« 
beschleunigt werden sollte.159 Marilena Chaui resümiert die Ideologie des ›bran-
queamento‹, die bereits in Silvio Romeros Buch O caráter nacional e as origens do 
povo brasileiro (›Der nationale Charakter und die Ursprünge des brasilianischen 
Volkes‹, 1881) formuliert ist: »Um die Degeneration der neuen Mestizen-Rasse zu 
verhindern, wird es nötig sein, ihre Aufhellung voranzutreiben, die europäische 

157 | Von Bedeutung ist dabei auch die Rollengeschichte von Paulo José, der in dem da-

mals aktuellen Er folgsfilm todas as mulheres do mundo/alle frauen der welt (BRA 1967, R: 

Domingos de Oliveira) einen Frauenhelden und Verführer verkörpert.

158 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 43: »política agressiva de incentivo 

à imigração européia«.

159 | IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno, S.  21: »jogava na europeização, ou no 

branqueamento da população, para acelerar o esquecimento dos séculos de escravismo«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹178

Immigration zu fördern.«160 Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erhielt die Ideologie 
des ›branqueamento‹ erneuten Auftrieb. Während die ›Rassenmischung‹ häufig 
für die Rückständigkeit des Landes verantwortlich gemacht wurde, wertet Gilber-
to Freyre in der einflussreichen Publikation Casa grande & senzala (›Herrenhaus 
und Sklavenhütte‹, 1933) die bis dahin stigmatisierte ›mestiçagem‹ grundlegend 
auf. Neben der primären Fokussierung vermeintlicher ›rassischer Eigenschaften‹ 
bekommen in Casa grande & senzala auch die kulturellen Elemente der ›mesti-
çagem‹ große Bedeutung beigemessen. Bei Freyre wird die ›mestiçagem‹ nicht 
nur als Positivum begriffen, sondern sie fungiert überdies als »Konstituens einer 
modernen Nationalidentität, der brasilianidade [sic!]«161. So heißt es in einem be-
kannten Satz aus Casa grande & senzala: »Jeder Brasilianer, selbst der Weiße mit 
blondem Haar, trägt in der Seele, wenn nicht in der Seele und im Körper […] eine 
Spur, oder zumindest einen Tupfen, des Eingeborenen oder des Schwarzen.«162 
Mit der diskursiven Verschiebung, durch die der ›mestiço‹ bzw. die ›mestiça‹ 
(›Mischling‹) zum repräsentativen Typus Brasiliens wird und die ›mestiçagem‹ 
zum nationalen Symbol schlechthin, beginnt auch ein »Prozess der De-Afrikani-
sierung«163 verschiedener Kulturformen.164 Unter dem Einfluss eines »Diskurses 
nationalistischer Prägung wird eine Reihe von Symbolen mestiça165, genauso wie 
ein stark rassengemischtes kulturelles Zusammenleben zum Modell der rassi-
schen Gleichheit wird«.166

160 | CHAUI, Marilena: Brasil, S.  49: »Para evitar a degeneração da nova raça mestiça, 

será preciso estimular seu embranquecimento, promovendo a imigração européia.«

161 | LINK-HEER, Ursula: »Nation, Rasse, Métissage. Überlegungen zu einem okzidenta-

len Diskurs-Dispositiv und seiner Umwertung in Brasilien«. In: Bernd Lenz/Hans-Jürgen 

Lüsebrink (Hg.): Fremdheitserfahrung und Fremdheitsdarstellung in okzidentalen Kulturen. 

Passau: Richard Rothe 1999, S. 365-379, hier S. 371.

162 | FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. Introdução à história da sociedade 

patriarcal no Brasil, 2 Bde. Rio de Janeiro: José Olympio 1969 [Orig. 1933], hier Bd. 2, 

S. 395: »Todo brasileiro, mesmo o alvo, de cabelo louro, traz na alma, quando não na alma 

e no corpo […] a sombra, ou pelo menos a pinta, do indígena ou do negro.«

163 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 28: »processo de desafricanização«.

164 | So wird die Feijoada, ursprünglich ein Bohneneintopf der Sklavinnen und Sklaven, 

in den 1930er Jahren zum Nationalgericht; Capoeira, eine als Tanz getarnte Form der 

Selbstverteidigung der Sklaven, die Ende des 19. Jahrhunderts unter strafrechtlicher 

Verfolgung verboten war, entwickelt sich 1937 zum brasilianischen Nationalsport; und die 

dunkelhäutige Heilige Nossa Senhora da Conceição Aparecida wird zur Beschützerin der 

brasilianischen Bevölkerung.

165 | ›Mestiça‹ meint hier gemischt, mit dem Beiklang der ›Rassenmischung‹.

166 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S.  30: »nas mãos de um discurso de 

cunho nacionalista, uma série de símbolos vai virando mestiça, assim como uma alentada 

convivência cultural miscigenada torna-se modelo de igualdade racial«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 179

Vor dem Hintergrund von ›mestiçagem‹, ›branqueamento‹ und ›democracia 
racial‹ wird die Kritik an diesen Diskursformationen in Joaquim Pedro de An-
drades Film deutlich. Die Sequenz der endgültigen ›rassischen‹ Transformation 
von Macunaíma entlarvt die ›democracia racial‹ als Mythos angesichts der wir-
kungsmächtigen Ideologie des ›branqueamento‹, die sich in der sozialen Auf-
wertung des Helden auf Kosten seines schwarzen Bruders Jiguê niederschlägt. 
Der offenkundige Rassismus widerspricht der harmonischen Auffassung einer 
als ›democracia racial‹ idealisierten ›mestiçagem‹. Damit stimmt der Film mit 
der kritischen Sicht überein, wie sie erstmals in Florestan Fernandes’ 1965 er-
schienener Studie A integração do negro na sociedade de classes (›Die Integra-
tion des Schwarzen in die Klassengesellschaft‹) formuliert wurde, in der die 
›Rassenthematik‹ in Brasilien unter dem Gesichtspunkt der gesellschaftlichen 
Ungleichheit beleuchtet und die vermeintliche ›democracia racial‹ als Mythos 
entlarvt wird.167 

Der »racismo à brasileira« – der spezifisch brasilianische Rassismus, der 
durch ›mestiçagem‹ und ›branqueamento‹ entstand, »Diskriminierung nur im 
Privatleben zugesteht« und »Ungleichheit in den Lebensbedingungen hervor-
bringt, jedoch assimilatorisch im Bereich der Kultur ist«168 – wird auch in weite-
ren Sequenzen von macunaíma offen gelegt. Bei einer Ansprache Macunaímas, 
in der er die nationalistische Rede eines Afro-Brasilianers auf einem öffentli-
chen Platz korrigiert, ruft Macunaíma: »nichts von dem stimmt, was dieser 
Mulatte da von der größten mulataria169 gesagt hat!«170 Sein schwarzer Bruder 
Jiguê erwidert darauf, dass er, kaum weiß geworden, sich wohl schon in einen 
Rassisten verwandelt habe.171 Nachdem Jiguê infolge der Rede von Macunaíma 
– der die Verantwortung auf seine Brüder abgewälzt und sich entfernt hat – ver-
haftet worden ist, erinnert der weiße Maanape seinen schwarzen Bruder Jiguê 
an ein brasilianisches Sprichwort: »Branco quando corre é campeão, agora preto 
é ladrão« – wenn ein Weißer rennt, sei er ein Champion, ein rennender Schwar-
zer sei jedoch ein Dieb. Maanape fügt hinzu, dass Jiguê gerannt sei, verprügelt 
wurde und die Nacht im Gefängnis verbracht habe und kommentiert dies mit 
»Bem feito!« – »Recht geschehen!« Joaquim Pedro de Andrades kritische Aus-
einandersetzung mit dem Rassismus in Brasilien manifestiert sich somit nicht 

167 | Vgl. FERNANDES, Florestan: A integração do negro na sociedade de classes. São 

Paulo: Companhia Editora Nacional 1965.

168 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S.  36: »racismo à brasileira […] que 

admite a discriminação apenas na esfera íntima e difunde a universalidade das leis, que 

impõe a desigualdade nas condições de vida, mas é assimilacionista no plano da cultura«. 

Hervorhebung im Original.

169 | ›Mulataria‹ ist eine pejorative Bezeichnung für eine Gruppe von ›Mulatten‹ bzw. 

›Mulattinnen‹.

170 | »não é nada disso que falou esse mulato aí, da maior mulataria!“

171 | »Foi só virar branco e ficou racista, né?”

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹180

etwa im Sinne einer ›politisch korrekten‹ Anprangerung. Vielmehr werden 
rassistische Verhaltensweisen reproduziert und durch satirischen Humor als 
solche dekuvriert. 

IV. 2.2.4	 Hyper-Brasilianität
Der finale Kampf zwischen Macunaíma und Pietro Pietra steht ebenfalls im Zei-
chen von satirischem Humor und grotesker Überzeichnung. Bezeichnenderweise 
ereignet sich der Showdown in der Villa im Parque Lage am Fuße des Corcovado. 
Dort hatte Glauber Rocha in terra em transe bereits eine linkspolitische Rallye 
als groteskes Samba-Spektakel dargestellt und damit erstmals im Kino einen tro
pikalistischen Ton angeschlagen. An dem markanten Schauplatz im Parque Lage 
inszeniert Joaquim Pedro de Andrade ebenfalls eine Schlüsselszene seines Films, 
in der die Antagonisten Macunaíma und Pietro Pietra ihren Showdown bei einer 
»feijoada comemorativa« austragen. Anlass der ›Gedenk-Feijoada‹ ist die Hoch-
zeitsfeier einer Tochter des Industriemagnaten Pietra, wobei sich ihr Fest aus-
nimmt wie eine groteske Spiegelung der brasilianischen Gesellschaft unter der 
Militärdiktatur. Deutlich wird dies vor allem durch die exzessive Akkumulierung 
von Symbolen und Wahrzeichen Brasiliens. Im bunt geschmückten, mit Girlan-
den, Krepppapier und Luftballons verzierten Atrium, in dem die Feier stattfindet, 
stechen immer wieder die brasilianischen Nationalfarben hervor. So ist Macunaí-
ma mit einem gelb-grünen Frack bekleidet und die Braut trägt ein gelbes Hoch-
zeitskleid, das in einer Einstellung zusammen mit dem grünen Kostüm einer 
anderen Frau ebenfalls die brasilianischen Nationalfarben ergibt. Von symboli-
scher Bedeutung ist auch das Hochzeitsessen, das brasilianische Nationalgericht 
Feijoada, mit dem ein großes Schwimmbecken in der Mitte des Atriums gefüllt 
ist. Anstatt der üblichen Zutaten des Eintopfs, zubereitet aus schwarzen Bohnen, 
Speck, Wurst und Trockenfleisch, schwimmen menschliche Kadaver, Gedärme 
und Gerippe in dem brodelnden Festessen. Und auf einem Podest dreht die Frau 
von Pietro Pietra ein Glücksrad mit dem ›jogo do bicho‹, dem so genannten ›Spiel 
des Tieres‹, einer populären, typisch brasilianischen Lotterie, in der Zahlen mit 
Tiersymbolen kombiniert werden. Die Frau ruft das Los »cachorro número 5« aus, 
worauf ihre Tochter, eine fruchtbehangene Blondine mit einem Papagei auf dem 
Kopf, den mit »Hund Nummer 5« korrespondierenden Gewinner verliest. Dieser 
wird darauf von den anderen Gästen freudig in das Becken geworfen, wo er in 
der kochend heißen Feijoada schreiend stirbt, ein Vorgang, der sich bei weiteren 
Gewinnern wiederholt. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 181

Abb. 57-59: macunaíma

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹182

Offenbar handelt es sich bei der Hochzeitsfeier um eine Parodie auf das patrioti-
sche Gebaren der Militärregierung und ihrer Anhänger, insbesondere auch der 
staatlichen Propaganda mit ihrer fortwährenden Zelebrierung brasilianischer Na-
tionalsymbole. Ad absurdum geführt wird der übersteigerte Patriotismus des Mi-
litärregimes besonders dadurch, dass mehrere Brasilianer/innen in ihrem eige-
nen Nationalgericht verenden und sich so unter allgemeiner Begeisterung zum 
Bestandteil des Festessens der anderen Gäste verwandeln. Das groteske Spektakel 
ist jedoch nicht nur ein Zerrbild der patriotischen Zelebrierung von Brasiliani-
tät unter dem Militärregime. Ebenso werden Fremdbilder Brasiliens aufgegriffen 
und durch starke Überzeichnung als solche dekuvriert. Von besonderer Bedeu-
tung ist dabei die Darstellung der Schwester der Braut. Mit exuberanten exoti-
schen Früchten behangen, ähnelt sie Carmen Miranda, die in Hollywood vor al-
lem mit ihrem ›Tutti-Frutti-Hat‹ zu einer ›brasilianischen Ikone‹ avancierte und 
in ihrer grotesken Exotisierung auch von den tropikalistischen Künstler/innen ge-
schätzt wurde. Bereits in Tropicália, Caetano Velosos tropikalistischem Song par 
excellence, wird die berühmte Sängerin und Schauspielerin im Refrain ironisch 
zelebriert: »viva a banda da da/Carmen Miranda da da da da«.172

Abb. 60: Carmen Miranda in the gang’s all here

172 | Vgl. zu Caetano Velosos Song Tropicália: Kap. IV.1, S. 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 183

In macunaíma fungiert die Figur der Carmen Miranda als zentraler Subtext, der 
sich nicht bloß in einem intramedialen Bezug auf die Physis des Stars und ihre spe-
zifische Verkörperung von Brasilianität manifestiert, sondern auch auf eine ästhe-
tische Matrix des Filmes verweist. Carmen Miranda hatte im Brasilien der 1930er 
Jahre als Sängerin und Schauspielerin großen Erfolg und wurde in der folgen-
den Dekade in Hollywoodfilmen als stark exotisierte und sexualisierte ›Brazilian 
Bombshell‹ international bekannt. macunaíma knüpft thematisch und ästhetisch 
an filmische Repräsentationen an, die durch Carmen Miranda geprägt wurden und 
in Busby Berkeleys Musical the gang’s all here exemplarisch zum Ausdruck 
kommen. Mirandas Starpersona ist in diesem Film in der Figur der ›Lady with the 
Tutti-Frutti-Hat‹ am stärksten zugespitzt, wobei sie überdeutlich für Brasilien und 
seine Naturreichtümer steht (wie noch näher auszuführen sein wird). Sowohl von 
der starken Stilisierung der Kulissen als auch von der Künstlichkeit und Eindimen-
sionalität der Figuren ähnelt macunaíma den Musicalszenen aus Berkeleys Film, 
wenngleich die Darstellungsweise bei Joaquim Pedro de Andrade nicht im Modus 
des Musicals steht, also nicht genrespezifisch motiviert ist und dadurch besonders 
grotesk wirkt. macunaíma weist ferner eine ähnliche Farbgestaltung wie Berkeleys 
Musical auf; dies gilt neben dem Einsatz greller Farbtöne vor allem für den exzes-
siven Gebrauch der Nationalfarben Brasiliens. Das südamerikanische Land wird in 
beiden Filmen zu den USA in Bezug gesetzt – bei Busby Berkeley affirmativ im Zei-
chen der Good-Neighbor-Policy, bei Joaquim Pedro de Andrade ironisch-subversiv 
mit Blick auf die Alliance of Progress bzw. die Wirtschaftsbeziehungen zwischen 
den USA und der faschistoiden Militärregierung Brasiliens. 

the gang’s all here beginnt mit einer emblematischen Musical-Szene in 
einem Hafen. Begleitet von heiterer Samba-Musik werden von einem Frachter mit 
dem Namen ›Brazil‹ Säcke mit Zucker und Kaffee entladen. Es folgt eine große 
Ladung mit kunstvoll drapiertem Obst und Gemüse, welche durch einen unsicht-
baren Schnitt in den fruchtbehangenen Hut einer exotischen Schönheit übergeht, 
die, umringt von einer Band, vom Meer und Kokosnüssen zu singen beginnt. Das 
Lied mündet in einem Song mit marschartigem Rhythmus, ein Repräsentant der 
USA erscheint im Auto und empfängt die Frau mit der Frage: »Got any coffee on 
you?« Darauf übergibt er ihr einen Schlüssel, bezeichnet als »the key to broad-
way«, worauf die Szene durch eine Kamerafahrt in genretypischer Weise als Teil 
einer Musical-Bühnenaufführung erkennbar wird. Bei dem Ende der Sequenz 
handelt es sich um einen Verweis auf die Karriere von Carmen Miranda, die auf-
grund ihrer musikalischen Erfolge in Brasilien an den Broadway in New York 
eingeladen wurde. Miranda war 1939 in die USA gezogen, wo sie bis 1953 in 13 
Hollywood-Filmen mitspielte. Zum Zeitpunkt des Berkeley-Musicals hatte Miran-
da bereits in drei Musicals für 20th Century Fox große Erfolge erzielt, wobei sie in 
allen drei Filmen exotisch-exuberante Lateinamerikanerinnen verkörpert.173 

173 | Es handelt sich hierbei um die Filme down argentine way/galopp ins glück (USA 1940) 

und that night in rio/carioca – eine nacht in rio (USA 1941) von Irving Cummings sowie week-

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹184

Carmen Mirandas Persona stand in den USA von Beginn an im Zeichen der 
Good-Neighbor-Policy des Präsidenten Franklin D. Roosevelt, die auf eine ver-
stärkte wirtschaftliche und politische Einflussnahme der USA in Lateinamerika 
ausgerichtet war. Bereits seit der Monroe-Doktrin von 1823 behielten sich die USA 
das Recht vor, eine Einflussnahme Europas in Lateinamerika zu unterbinden, um 
dort ihre eigenen Interessen geltend machen zu können. Die panamerikanischen 
Herrschaftsansprüche wurden durch Roosevelt besonders betont, wobei es neben 
der Durchdringung der lateinamerikanischen Märkte mit US-amerikanischen 
Waren und Kapital auch darum ging, billige Rohstoffe aus den Ländern des Sub-
kontinents in die USA einzuführen. Bezeichnenderweise wurde Carmen Miran-
da kurz nach ihrer Ankunft in den USA dem Präsidenten Roosevelt im Weißen 
Haus vorgestellt und ihre folgenden Filmrollen entsprechen ganz der Good-Neig-
hbor-Policy. Die Anfangssequenz aus the gang’s all here hat in dieser Hinsicht 
fast programmatischen Charakter, zumal auf die Good-Neighbor-Policy explizit 
rekurriert wird. Der wirtschaftliche Vorteil, den die USA durch die Naturreich-
tümer Brasiliens erlangen, wird auch verbal deutlich herausgestellt: Mit Blick auf 
einen Kaffeebohnensack äußert der US-Amerikaner: »now I can retire«. Carmen 
Miranda wird zu einer Art Fruchtbarkeitsgöttin stilisiert, indem die entladenen 
Früchte ihre Fortsetzung im Hut der exotischen Schönheit finden. In der Musi-
cal-Sequenz ›The Lady with the Tutti-Frutti-Hat‹ ist die ›Naturhaftigkeit‹ von Car-
men Miranda noch stärker ausgeprägt.174 Bereits durch die Kamerafahrt von Ba-

end in havanna (USA 1941) von Walter Lang. Die von Miranda verkörperte Persona vereint 

verschiedene Stereotype Lateinamerikas in sich, ohne jegliche Unterscheidung zwischen 

Kultur formen aus Argentinien, Brasilien und Kuba. So verschmelzen in ihren musikalischen 

Nummern so unterschiedliche Tänze und Lieder wie Tango, Samba und Habanera. 

174 | Nachdem Miranda in den späten 1920er Jahren zu einer der bekanntesten 

Sängerinnen Brasiliens avancier te und ab 1933 mit ihren Gesangsnummern sehr er folgreich 

in brasilianischen Filmen aufgetreten war, erscheint sie in Wallace Downeys Chanchada 

banana da terra/erdbanane (BRA 1938) erstmals als ›baiana‹, als exotisch kostümierte Frau 

aus dem nordostbrasilianischen Bahia: Zu der Darbietung des Liedes O que é que a baiana 

tem? (›Was ist es, das eine Bahianerin hat?‹) trägt Miranda bereits einen Kopfschmuck, 

in den auch eine Banane eingeflochten ist. Der Film spielt auf der fiktiven Pazifik-Insel 

Bananolândia, wo es einen riesigen Überschuss an Bananen gibt. Insofern ist in banana da 

terra nicht nur eine Vorform des extravaganten ›Tutti-Frutti-Hat‹ angelegt, sondern auch die 

Darstellung einer – als Brasilien dechif frierbaren – ›Bananenrepublik‹, gleichsam als ironi-

sche Auto-Exotisierung, nicht zuletzt auch als Replik auf die ›orientalistische‹ Darstellung 

›primitiver Länder‹ im Hollywood-Kino. João Luiz Vieira zufolge erscheint die Parodie in der 

Chanchada als »einzige mögliche unterentwickelte Antwort eines Kinos, das im Versuch, 

das dominante Kino zu imitieren, darin endet, über sich selbst zu lachen«. VIEIRA, João 

Luiz: »A Chanchada e o Cinema Carioca (1930-1955)«. In: Fernão Ramos (Hg.): História do 

Cinema Brasileiro, S. 129-187, hier S. 168: »única resposta subdesenvolvida possível de 

um cinema que, ao procurar imitar o cinema dominante, acaba rindo de si próprio«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 185

nanen fressenden Affen zu einer Gruppe leicht bekleideter Frauen werden diese 
animalisiert bzw. gleichsam im Tierreich als ›Gute Wilde‹ verortet. Zugleich sind 
die Körper der Frauen stark sexualisiert, was auch in zahlreichen Phallus- und 
Vagina-Symbolen zum Ausdruck kommt: vom bananenbestückten kreisförmigen 
Xylophon, auf dem Carmen Miranda spielt, bis hin zu überdimensionierten Ba-
nanen, mit denen die Frauen hantieren. Suggeriert wird so die Verfügbarkeit der 
exotischen Frauen, aber auch der unberührten Landschaft mit ihren Naturreich-
tümern. Es handelt sich hierbei um ein traditionsreiches Imaginarium im kolo-
nialen Diskurs: die Verschränkung der Besitzergreifung von Frauen und weiblich 
semantisiertem Land. Am Ende der Sequenz erscheint Miranda selbst als exube-
rante Verkörperung von Rohstoffen, indem sie regelrecht in einem Ornament aus 
Früchten verschwindet, das für die Naturreichtümer Brasiliens steht. Dass es sich 
bei dem von Früchten und Frauenkörpern strotzenden vormodernen Paradies um 
Brasilien handelt, wird nicht nur durch den Kontext deutlich, sondern auch durch 
die Farbgestaltung, die primär in Grün und Gelb gehalten ist. Die Reduzierung 
der Figuren auf ihre Körperlichkeit, also auf das ›Naturhafte‹, dem die Kultur der 
USA entgegengestellt wird, zieht sich durch den gesamten Film. Bezeichnender-
weise nähert sich der US-Amerikaner in der Anfangssequenz mit einem Auto-
mobil, während Carmen Miranda in der ›Lady with the Tutti-Frutti-Hat‹-Sequenz 
im Ochsenkarren fährt.

In macunaíma ist der Verweis auf die ›Lady with the Tutti-Frutti-Hat‹ offenbar 
parodistischer Natur, denn die Schwester der Braut hat neben dem exuberanten 
Frucht-Behang, der zu Carmen Mirandas Markenzeichen wurde, noch einen Pa-
pagei auf dem Kopf, und statt eines figurbetonten, stark sexualisierten Kostüms 
trägt sie ein sackartiges Kleid. Sowohl die Exotisierung als auch die Sexualisie-
rung der Miranda-Figur werden damit ironisch konterkariert. Gleiches gilt für die 
Farbsymbolik, die ähnlich wie in the gang’s all here eingesetzt ist, jedoch wie-
derum in grotesker Zuspitzung. Trotz ihres dunklen Hauttyps hat die Schwester 
der Braut – im Gegensatz zu der brünetten Miranda – hellblond gefärbte Haare, 
die gelb wirken und mit dem grünen Papagei auf ihrem Kopf ebenfalls die brasi-
lianischen Nationalfarben ergeben. Die blond gefärbten Haare der dunkelhäuti-
gen Frau erscheinen auch als ironischer Verweis auf das ›branqueamento‹, also 
die ›rassische‹ Aufhellung in der Figur der Carmen Miranda, die als nationales 
Symbol in ihre Persona zwar afro-brasilianische Elemente einbezieht, vor allem 
im Rekurs auf die ›baiana‹175, jedoch selbst hellhäutig ist. Im Gegensatz zu der 
Rolle Mirandas als eine Art Fruchtbarkeitsgöttin, die brasilianische Naturreich-
tümer verspricht, erscheint die Tochter des Industriemagnaten Pietra als Verkün-
derin des Todes. Ironisch invertiert ist die Figur der ›Lady with the Tutti-Frutti-
Hat‹ also sowohl durch ihre Entsexualisierung und Hyperexotisierung als auch 

175 | Zu Carmen Mirandas Verkörperung der ›baiana‹ vgl. SÁ, Simone Pereira de: Baiana 

internacional. As mediações culturais de Carmen Miranda. Rio de Janeiro: MIS 2002, 

S. 97-120.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹186

in ihrer Funktion. Anstatt verfügbare Rohstoffe aus Brasilien zu verkörpern und 
Profit zu versprechen, steht die Figur in macunaíma für einen ›Gewinn‹, der zum 
grotesken Tod ›à la brasileira‹ durch Einkochen in eine gigantische Feijoada führt 
und somit die Brasilianer/innen selbst zum Rohstoff macht. So verschmilzt das 
ironisch gebrochene exotistische Fremdbild Brasiliens im intramedialen Bezug 
auf the gang’s all here mit dem parodistisch überzeichneten Patriotismus des 
Militärregimes, der durch den Tod brasilianischer Bürger in ihrem eigenen Natio-
nalgericht zum Ausdruck kommt. 

Die parodistische Stoßkraft der Sequenz zielt jedoch nicht nur auf die Dekon
struktion exotistischer Fremdbilder Brasiliens und patriotischer Selbstbilder der 
Junta, sondern bezieht sich auch auf Repräsentationen der brasilianischen Linken. 
Nach dem mörderischen ›jogo do bicho‹ kulminiert das Hochzeitsfest in einem 
Showdown zwischen Macunaíma und Pietro Pietra. Der Kampf zwischen dem ar-
men »herói de nossa gente« und dem mächtigen Industriemagnaten erscheint als 
Parodie auf die manichäischen, revolutionsteleologischen Darstellungen des Kamp-
fes zwischen dem brasilianischen ›Volk‹ und seinen Unterdrückern, wie sie in der 
anti-kolonialistischen Kunst, einschließlich der Frühphase des Cinema Novo, vor-
herrschten.176 Signifiziert ist die ›nationale Sache‹ gleichsam durch das Becken mit 
der brodelnden Feijoada, über dem Macunaíma, von Pietro Pietra auf eine Schau-
kel genötigt, in seinem gelb-grünen Anzug hin- und herschwingt. Im Gegensatz 
zu anti-kolonialistischen Kulturproduktionen, die den Opfern der Unterdrückung 
eine würdevolle oder heroische Haltung verleihen, weint Macunaíma angesichts 
der Bedrohung dem Schutz seiner Eltern nach, wobei seine Worte im Stil von Kin-
derreimen gestaltet sind.177 Während der finale Kampf zwischen dem ›Volk‹ und 
seinen Unterdrückern in einem Film wie Glauber Rochas deus e o diabo na terra 
do sol durch volkstümlichen Gesang im Stil der typisch brasilianischen cordel-Li-
teratur kommentiert wird, ist der Showdown in macunaíma untermalt von Johann 
Strauß’ Walzer An der schönen blauen Donau. Das Schaukeln über dem (›nationa-
len‹) Abgrund bekommt durch den Donau-Walzer mit seinem Dreiviertel-Takt den 
Charakter eines beschwingten Kreistanzes, wodurch sich die groteske Note des 
Showdowns noch verstärkt. Zugleich bildet der Walzer einen ironischen Gegenpol 
zu den exzessiv akkumulierten Nationalsymbolen Brasiliens, zumal An der schönen 
blauen Donau als inoffizielle Staatshymne Österreichs gilt. Die Untermalung durch 
einen Walzer macht deutlich, dass die Symbole und ›Wahrzeichen‹ Brasiliens nicht 
mehr als ›genuine‹ Elemente der brasilianischen Kultur fungieren – wie in links-
nationalen bis faschistoiden politischen und künstlerischen Strömungen üblich –, 
sondern stattdessen einer ironischen Dekonstruktion unterzogen werden. Auch der 
Kampf selbst entbehrt jeglichen Heroismus. Macunaíma gelingt es, zurück auf das 
Podest zu kommen, wo er Pietro Pietra blitzschnell seinen Amulettstein Muiraquitã 

176 | Vgl. Kap. II.3.

177 | »Ah, se eu possuisse meu pai e minha mãe de meu lado/não estava padecendo na 

mão desse malvado.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 187

entwendet und ihn auf die Schaukel zwingt. Als der »herói de nossa gente« mit der 
Muiraquitã auf der Stirn nach einem Bogen greift, evoziert dies Darstellungen des 
anti-kolonialistischen Kampfes als Befreiung des kolonialisierten Menschen »in der 
Gewalt und durch sie«178, wie es Fanon prominent formuliert hat. Doch der An-
klang an den anti-kolonialistischen Kampf wird gleich darauf zu dessen ironischem 
Abgesang, da die martialische Haltung Macunaímas erneut in einer grotesken Sze-
ne mündet. Nachdem Macunaíma seinem Widersacher einen Pfeil ins Gesäß ge-
schossen hat, stürzt der Industriemagnat Pietra in das Becken, ruft aus, dass Salz 
fehle und stirbt darauf unter allgemeinem Jubel und zirkusartiger Musik in der 
brodelnden Feijoada, während der »herói de nossa gente« selbstgefällig mit zum 
Triumph erhobenen Armen posiert. 

IV. 2.2.5	 Fortschritt als Niedergang
Nach dem Sieg über Pietro Pietra kehren Macunaíma und seine Brüder aus der 
Metropole an ihren Heimatort im Urwald zurück. Wie im vorangegangenen 
Showdown trägt der »herói de nossa gente« Kleidung, bei der die Nationalfarben 
hervorstechen. Dennoch tritt Macunaíma nicht mehr als ›rein brasilianischer‹ 
Held in Erscheinung. Er trägt nun Cowboystiefel mit Sporen und Bluejeans, eine 
grüne Lederjacke mit Fransen und ein gelbes Polohemd sowie Sonnenbrille und 
Stetson. Trotz Zurschaustellung der Nationalfarben ist der ›Held des brasiliani-
schen Volkes‹ im Stil eines Cowboys bekleidet, einschließlich Pistole und Half-
ter, das ihm im Schritt hängt. An der Seite einer jungen Frau namens Princesa 
(›Prinzessin‹), die ein halbdurchsichtiges Kleid trägt und wie ein Modell posiert, 
ruft Macunaíma seinen Slogan affirmativ wie eine Fanbotschaft zur Stadt hin-
ab, bevor er grinsend mit Princesa im Arm davonläuft: »Wenig Gesundheit und 
viele Ameisen sind die Übel Brasiliens!«179 Noch grotesker wirkt Macunaímas 
Habitus dadurch, dass er sich als Entwicklungshelfer geriert und zugleich wie 
ein hedonistischer Popstar verhält. Diese Haltung nimmt Macunaíma bereits zu 
Beginn der Sequenz ein, in der die Brüder die Stadt verlassen. Während Macu-
naíma sich triumphierend gebärdet, schleppen seine Brüder einen Wagen voller 
Elektrogeräte – vor allem Jiguê, der einzige Schwarze, der die meiste Last trägt 
und vor Anstrengung stöhnt, womit erneut auf den »racismo à brasileira« verwie-
sen wird. Ironisch gebrochen ist die Szene durch ein Voice-over, in dem es heißt, 
dass die Brüder zufrieden waren, »wobei der Held noch zufriedener war als die 
anderen, denn er hatte das Gefühl, das nur ein Held haben kann: eine immense 
Genugtuung«180. Auch in der folgenden Sequenz beschränkt sich Macunaímas 
›Modernisierungsbestreben‹ vor allem auf narzisstisches Gebaren. Während sei-
ne Brüder nun ein mit Elektrogeräten beladenes Boot rudern, winkt Macunaíma 

178 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 72. 

179 | »Pouca saúde e muita saúva, os males do Brasil são!“

180 | »Estavam satisfeitos porém o herói inda mais contente que os outros, porque tinha 

os sentimentos que só um herói pode ter: uma satisfação imensa.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹188

unbekümmert mit dem Hut und singt ein Lied über die Rückkehr an das Ufer des 
Flusses Uraricoera, das er kurz unterbricht, um sich an seine Begleiterin zu rich-
ten: »Notiere dir folgendes, Princesa: es ist nötig, eine Brücke zu bauen, um das 
Leben des Volkes aus [dem Bundesstaat] Goiás zu erleichtern.«181 Darauf spuckt 
Macunaíma abfällig ins Wasser und führt sein Lied fort. Nach dem Sieg über sei-
nen Widersacher Pietro Pietra gibt sich der »herói de nossa gente« selbstgefällig 
als Schrittmacher der Modernisierung, wobei er offensichtlich alleiniger Nutznie-
ßer des ›Fortschritts‹ ist, der ihn von jeglicher Arbeit entbindet, die seine Brüder 
nun verrichten müssen. Bei Macunaímas neuem Aufzug als ›Entwicklungshel-
fer‹ handelt es sich offenbar um eine Parodie auf die Modernisierung Brasiliens 
wie sie von der Militärregierung mit Hilfe der USA vorangetrieben wurde. Dies 
geht schon aus der Kleidung des »herói de nossa gente« hervor, in der sich brasi-
lianischer Patriotismus und Amerikanisierung ironisch verbinden.

Bereits zu Beginn von macunaíma dient die Kleidung einer Figur als Verweis 
auf die ›Entwicklungshilfe‹ der USA in Brasilien. So besteht Sofarás Kleid aus 
einem Mehlsack mit dem Emblem der Alliance for Progress und dem Aufdruck 
»bread flour« sowie »donated by the people of the United States of America«. Die 
Alliance of Progress entstand 1961 unter der Ägide von John F. Kennedy als Pro-
gramm zur wirtschaftlichen und sozialen Entwicklungshilfe in Lateinamerika (das 
1969 von Richard Nixon beendet wurde). Konzipiert war das Programm vor allem 
als Reaktion auf die Kubanische Revolution und die Bedrohung der US-amerikani-
schen Interessen in Lateinamerika durch den Sozialismus und ›drohende‹ sozia-
le Revolutionen.182 Die lateinamerikanischen Länder verpflichteten sich, günstige 
Bedingungen für Investitionen bzw. die ›Entwicklungshilfe‹ in der jeweiligen Re-
gion herzustellen, wobei die Alliance for Progress schnell zu einem »Vehikel der 
Durchdringung Lateinamerikas mit US-Kapital« wurde.183 Das erklärte Ziel dieser 
Allianz war vor allem die Förderung von Wirtschaftswachstum, Sozialverträglich-
keit und Landreformen. Wenn auch erklärtermaßen demokratische Entwicklungen 
gefördert werden sollten, unterstützte die Alliance for Progress de facto mehrere 
diktatorische Militärregierungen – so auch in Brasilien, wo Präsident Lyndon B. 
Johnson den rechtsgerichteten Militärcoup von 1964 massiv förderte.184 

181 | »Toma nota aí, Princesa: carece de construir aqui uma ponte pra facilitar a vida do 

povo goiano.«

182 | In einer treffenden zeitgeschichtlichen Analyse betont David Horowitz: »the Alliance 

for Progress was, in fact, formulated with the purpose of heading off the social revolution 

in Latin America«. HOROWITZ, David: »The Alliance for Progress«. In: Socialist Register, Bd. 

1, 1964, S. 127-145, hier S. 143. 

183 | LEHR, Volker G.: »Allianz für den Fortschritt«. In: Dieter Nohlen (Hg.): Lexikon Dritte 

Welt, S. 41-42, hier S. 42.

184 | »In Brazil, because of concerns about Quadros and Goulart, it [the Alliance for 

Progress] actually became a tool to undermine the political system.« TAFFET, Jeffrey 

F.: Foreign Aid as Foreign Policy. The Alliance for Progress in Latin America. New York/

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 189

Sowohl die Kleidung von Sofará als auch die von Macunaíma verweisen iro-
nisch auf die Rolle der USA bei der ›Entwicklung‹ Brasiliens unter der Militärdik-
tatur. Der eklatante Widerspruch der Modernisierung manifestiert sich im gro-
tesken Auftreten Macunaímas, der sich nicht nur als Entwicklungshelfer geriert, 
sondern zugleich seine Brüder als Arbeitskräfte ausbeutet und sich dabei wie ein 
Popstar aufführt. Trotz seines triumphalen Gebarens ist der scheinbare ›Moder-
nisierungsgewinner‹ Macunaíma an seinem Heimatort im Urwald dem Unter-
gang geweiht. Die vom »herói de nossa gente« verkörperte Modernisierung läuft 
in der Peripherie ins Leere. Dabei wird die Fortschrittsideologie der Militärregie-
rung und deren Förderung durch US-amerikanische ›Entwicklungshilfe‹ unter 
Bezug auf einen weiteren brasilianischen Fortschritts-Diskurs konterkariert. 

Nachdem Macunaíma wegen seiner Faulheit und der Weigerung, Essen zu su-
chen, von seinen Brüdern verlassen wurde, findet seine letzte Verwandlung statt. 
Die Hütte der Familie zerfällt immer mehr. Als neben Macunaíma in seiner Hän-
gematte eine Seitenwand des Hauses einstürzt, gibt der »herói de nossa gente« 
bloß träge sein Motto wieder: »Ai, que preguiça!« – »Ach, diese Faulheit!« Darauf 
beginnt der physische Verfall Macunaímas. Er liegt nun kränklich vor seiner ver-
fallenden Hütte, brummelt mit fehlenden Schneidezähnen wie ein debiler alter 
Mann vor sich hin und erzählt einem Papagei seine Geschichten. Macunaíma äh-
nelt dabei der bekannten brasilianischen Figur des Jéca Tatú aus Urupês von Mon-
teiro Lobato. Urupês ist der letzte Text in dem gleichnamigen Erzählband, dem 
1918 publizierten Hauptwerk Lobatos. Der Titel bedeutet ›Fungi‹, womit Jéca Tatú 
gleichsam als verkommener ›menschlicher Pilz‹ erscheint. Bereits der Plural des 
Titels verweist darauf, dass der ›urupê‹ Jéca Tatú nicht als Einzelfigur zu verste-
hen ist, sondern als Menschentyp. Dies ist in dem Text auch explizit formuliert: 
Jéca Tatú stehe für den ›piraquára‹, den brasilianischen Hinterwäldler und sei 
dessen »wunderbare fleischliche Verkörperung, in der sich alle Charakteristika 
der Spezies finden«185. Seine Eigenschaften sind extreme Faulheit und Trägheit, 
Primitivität und allgemeines Desinteresse. Jéca Tatús Handeln folge dem »Ge-
setz der geringsten Anstrengung«.186 Die karikaturistische Figur wird dabei dem 
edlen ›Indianer‹ des Alencar’schen Indianismo entgegengestellt: »Gestorben ist 
Perí [sic!], unvergleichliche Idealisierung eines natürlichen Menschen, wie ihn 
Rousseau erträumt hat«; stattdessen gehe es in der »grausamen Ethnologie der 

Abingdon: Routledge 2007, S.  121. Ferner spezifizier t Taffet (ebd. S.  115): »The Johnson 

administration was willing to offer increased economic aid despite the military’s destruc-

tion of democracy.«

185 | LOBATO, Monteiro: »Urupês«. In: ders.: Urupês. São Paulo: Brasiliense 1976 [Orig. 

1918], S. 145-155, hier S. 147: »maravilhoso epitome de carne onde se resumem todas as 

carateristicas da especie«.

186 | Ebd., S.  148: »Seu grande cuidado é espremer todas as conseqüências da lei do 

menor esforço«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹190

modernen Sertanistas187 [um] einen wirklichen Wilden, hässlich und roh, kno-
chig und desinteressiert«.188 Monteiro Lobatos Figur löste nach dem Erscheinen 
von Urupês eine Polemik in Brasilien aus, lief doch die sarkastische Darstellung 
der Rückständigkeit und des Elends auf dem brasilianischen Land dem allgemei-
nen Fortschrittsglauben entgegen. Lobato selbst plädierte für die Entwicklung des 
brasilianischen Hinterlandes, die vor allem durch die Mechanisierung der Land-
wirtschaft erfolgen sollte.

Entgegen Lobatos Plädoyer für der Technisierung des Landes zur Überwin-
dung der ›Rückständigkeit‹ entbehrt die Technik in macunaíma gerade einer 
solchen Funktion. Macunaíma und seine Brüder kommen mit zahlreichen elek-
trischen Geräten in den Urwald, die jedoch aufgrund des fehlenden Stroman-
schlusses nutzlos bleiben – etwa ein Mixer, für den nicht nur der Strom fehlt, 
sondern auch das Essen, das darin zerkleinert werden könnte. Eine bloße Techni-
sierung der Peripherie erscheint in dem Film gerade nicht als probates Mittel, um 
den ›piraquára‹, den brasilianischen Hinterwäldler, zu ›zivilisieren‹. Soll sich bei 
Lobato der ›piraquára‹ durch den zivilisatorischen Fortschritt von einem ›urupê‹ 
in ein würdiges Menschenwesen verwandeln, so ist Macunaímas Entwicklung im 
Film dazu gegenläufig: Er kommt wie ein Zivilisator mit elektrischen Geräten aus 
der Metropole in seinen heimatlichen Urwald zurück, wobei die intendierte Tech-
nisierung des Lebens ihn nicht vor Armut und Verfall bewahrt. Die Elektrogeräte 
dienen nicht etwa dem Fortschritt, sondern sind eher Insignien einer exkludie-
renden Konsumgesellschaft, die in Brasilien unter dem Militärregime gerade 
keinen Wohlstand für breitere Bevölkerungskreise bedeutete, sondern vielmehr 
eine Verstärkung des sozialen Gefälles zur Folge hatte. Trotz der technischen Er-
rungenschaften bleibt Macunaíma wie zu Beginn des Films nichts anderes übrig, 
als Sand zu essen.

Auch wenn das Verspeisen von Sand an Glauber Rochas »Ästhetik des Hun-
gers« erinnern mag, handelt es sich hierbei weder von der Darstellungsweise noch 
von dem weiteren Handlungsverlauf um eine Aktualisierung dieses Paradigmas 
des frühen Cinema Novo, sondern eher um dessen Inversion. So ist das Ende 
von macunaíma nicht etwa durch teleologische Revolutionshoffnungen geprägt, 
sondern durch das Scheitern des Helden. Macunaímas physischer Verfall ma-
nifestiert sich auch in seinem Habitus. Von dem Cowboy-Outfit ist ihm nur die 
Lederjacke geblieben, ansonsten ist der ›Held des brasilianischen Volkes‹ split-
ternackt. Nur mit der grünen Jacke bekleidet, verspeist Macunaíma Bananen in 
seiner Hängematte, wodurch erneut die Nationalfarben ins Bild gesetzt werden. 
Die offenbare Armut und Hinfälligkeit des »herói de nossa gente« widersprechen 

187 | ›Sertanistas‹ sind die Bewohner/innen des Sertão, eine der ärmsten und rückstän-

digsten Gegenden Brasiliens. 

188 | LOBATO, Monteiro: »Urupês«, S. 145: »Morreu Perí [sic!], incomparavel idealização 

dum homem natural como o sonhava Rousseau«; »cruel etnologia dos ser tanistas moder-

nos um selvagem real, feio e brutesco, anguloso e desinteressante«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 191

der Farbsymbolik, nach der Gelb und Grün für den Reichtum Brasiliens stehen. 
Das Überbleibsel seines Cowboy-Outfits und die Bananen erscheinen auch als 
ironische Verweise auf die ›Entwicklungshilfe‹ der USA bzw. auf die Persona der 
Carmen Miranda und die von ihr verkörperten ›Naturreichtümer‹ Brasiliens. In 
Macunaímas letztem Erscheinungsbild sind Mangel und Armut regelrecht aus-
gestellt, wobei diese, anders als im frühen Cinema Novo, groteske Züge aufweisen 
und die Darstellung gerade nicht in einer Apologie der Revolution kulminiert.

Abb. 61-62: macunaíma

In der letzten Sequenz des Films begibt sich Macunaíma an einen Fluss, an dem 
er eine schöne nackte Frau im Wasser erblickt. Eine getragene Melodie setzt ein, 
gefolgt von einem Voice-over, in dem es heißt, dass die Schöne eigentlich keine 
Frau sei, sondern die Menschenfresserin Uiara.189 Als Macunaíma ins Wasser 
springt, beginnt mit Fanfarengeschmetter Heitor Villa-Lobos’ Marsch Desfile aos 
heróis do Brasil. Während eine Großaufnahme aus der Aufsicht Macunaímas Ja-
cke zeigt, aus der Blut sprudelt, beginnt der Gesang mit den Worten »Ruhm den 
Männern, die das Vaterland erhöhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Brasi-
lien ist […]«190. Untermalt von dem Marsch quillt immer mehr Blut aus der Jacke, 
bis schließlich unter Fortführung der Musik im Abspann jene grün-gelbe Fläche 
folgt, die bereits zu Beginn von macunaíma zu sehen ist. Über den Marsch von 
Villa-Lobos verknüpft der Film in ironischer Kontrastierung zwei zentrale Ereig-
nisse der brasilianischen Geschichte mit dem Tod Macunaímas, da jener »April-
tag« der ›Entdeckung‹ des Landes im Jahr 1500 durch zeitgeschichtliche Bezüge 
und die exzessiv akkumulierten Nationalsymbole Brasiliens als Subtext auch auf 
den Militärputsch vom 1. April 1964 verweist (wie bereits in der Analyse der Ein-
gangssequenz herausgestellt wurde). In diesem Zusammenhang scheint sich Joa-
quim Pedro de Andrades Aussage, sein Film macunaíma sei »die Geschichte eines 

189 | »Essa moça lindíssima não era moça não, era a Uiara, comedora de gente.«

190 | »Glória aos homens que elevam a pátria/esta pátria querida que é o nosso Brasil 

[…]«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹192

Brasilianers, der von Brasilien gefressen wurde«191 vor allem auf das brasilianische 
Militärregime zu beziehen, dessen nationalistische Diskurse und Darstellungs-
weisen der Film subvertiert. Macunaíma, der »herói de nossa gente«, widerspricht 
gänzlich der Figur des patriotischen Helden, auf den durch die Musik und die Na-
tionalsymbole angespielt wird. Das nationalistische Pathos einer affirmativen bra-
silidade, wie sie das faschistoide Militärregime propagierte, wird durchkreuzt und 
entmythisiert. Dies gilt insbesondere auch für die Modernisierungsideologie der 
Junta, denn der Held stirbt durch ein fantastisches Wesen der brasilianischen Fol-
klore. Damit ist das Ende des Films eine ironische Inversion von Macunaímas Ein-
tritt in die Stadt als Welt der Moderne und des Fortschritts, versinnbildlicht Uiara 
doch einen Mythos vormoderner Prägung. Der Werdegang des »herói de nossa 
gente« unterläuft deutlich die Fortschrittsideologie des Militärregimes; hatte er 
sich in der Stadt gleichsam von einem retirante in einen Modernisierungsgewinner 
und ›Entwicklungshelfer‹ verwandelt, so folgen darauf sein physischer Verfall und 
sein blutiger Tod. Die Reise Macunaímas hat Ismail Xavier treffend beschrieben 
als »parable of a migration with no return, of the problematic contact between two 
worlds under similar rules, the modern being a bypass to the return to a mythical 
harmony that, in fact, never existed«192. Konträr zu der Fortschrittsideologie des 
Militärregimes wird in dem Film deutlich, dass jenseits des Zentrums Moderne 
und Modernisierung offenbar auseinander driften (um eine Formulierung von 
Mary Louise Pratt aufzugreifen193). Die Propagierung eines positivistischen Fort-
schrittsmodells, basierend auf einer »additiven, chronologisch strukturierten, li-
nearen Zeit«194, wird in macunaíma durchkreuzt. Damit unterläuft der Film nicht 
nur die Modernisierungsideologie des brasilianischen Militärregimes, sondern 
auch die »Hermeneutik der peripheren Antimoderne«195, die mit Begriffen wie 
›Unterdrückung‹ und ›Abhängigkeit‹ operiert und auch im anti-kolonialistischen 
Kino zum Ausdruck kommt. Mit patriotischem Fanfarenschlag zelebriert Joaquim 
Pedro de Andrades Film den blutigen Tod des brasilianischen Helden Macunaíma, 
in ironischem Bezug auf die nationalistische Überhöhung Brasiliens durch das 
Militärregime, die durch den Darstellungsmodus subvertiert wird. 

191 | ANDRADE, Joaquim Pedro de: »Joaquim Pedro fala de Macunaíma«. Arquivo Filmes 

do Serro [ohne Datum]. www.filmesdoserro.com.br/mat_ma_06.asp (15.05.2014): »a 

história de um brasileiro que foi comido pelo Brasil«.

192 | XAVIER, Ismail: Allegories of Underdevelopment, S. 148.

193 | PRAT T, Mary Louise: »Modernität und Peripherie. Zur Analyse globaler Verhältnisse«. 

In: Nana Badenberg/Florian Nelle/Ellen Spielmann (Hg.): Exzentrische Räume. Festschrift 

für Carlos Rincón. Stuttgart: Heinz 2000, S. 33-50, hier S. 44.

194 | KLINGER, Cornelia: »Modern/Moderne/Modernismus«. In: Karlheinz Barck/Martin 

Fontius/Dieter Schlenstedt/Burkhart Steinwachs/Friedrich Wolfzettel (Hg.): Ästhetische 

Grundbegrif fe, Bd. 4. Stuttgart/Weimar: Metzler 2002, S. 121-167, hier S. 146.

195 | WALTER, Monika: »Wie modern ist das Denken über Moderne in Lateinamerika?« In: 

Birgit Scharlau (Hg.): Lateinamerika denken, S. 26-48, hier S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 193

IV. 2.3	 c omo e r a gos t oso o meu f r a ncê s  
	 von Nelson Pereira dos Santos

IV. 2.3.1	 Postkoloniales Palimpsest 
como era gostoso o meu francês beginnt mit einer siebensekündigen Einstel-
lung, die den Ausschnitt eines Kupferstichs zeigt. Die Kamera zoomt vom Deck 
eines Segelschiffs zurück, bis fast die gesamte Karavelle auf offenem Meer zu 
sehen ist. Auf dem Deck befinden sich zwei Männer, die große fliegende Fische 
zu greifen versuchen, während sich ein dritter Mann am Mast des prallen Vor-
segels festklammert. Das Zoom korrespondiert rhythmisch mit dem Klang einer 
brechenden Welle. Dabei hört man Vogelgezwitscher, ein Waldhorn setzt mit 
heiterer Melodie ein, gefolgt von einem Off-Erzähler, der im Tonfall eines Nach-
richtensprechers auf Portugiesisch zu berichten beginnt: »Últimas notícias […]« 
(»Aktuelle Nachrichten«). Nach diesen Worten folgt auf der Bildebene ein Um-
schnitt auf farbig gefilmte ›Indianer/innen‹, die in einer Urlandschaft loslaufen. 

Bei der ersten Einstellung handelt es sich um einen – mit filmspezifischen 
Mitteln dargestellten – Kupferstich aus Girolamo Benzonis La Historia del Mondo 
Nuovo (›Die Geschichte der Neuen Welt‹), wie er im Vierten Buch in Theodor de 
Brys America – Sammlung von Reisen in das westliche Indien aus dem Jahr 1594 
abgebildet ist.196 Bei de Bry ist Benzonis dreißig Jahre zuvor erschienene Historia 
del Mondo Nuovo reich illustriert wiedergegeben, wobei der mit »Fliegende Fische 
im Meer« betitelte Kupferstich in dem Buch von Benzoni nicht enthalten ist. An-
statt der 18 Holzschnitte der Originalausgabe sind dem Text gut viermal so viele 
Kupferstiche von Dieterich de Bry als Illustrationen beigefügt.197

Der Beginn des Films mit eben jenem Kupferstich ist in vielerlei Hinsicht 
signifikant. Zunächst wird mit der Karavelle auf hoher See ein Motiv wieder-
gegeben, das häufig als eines der ersten Illustrationen in den Berichten über 
Entdeckungsreisen in der ›Neuen Welt‹ figuriert – so auch in de Brys Fassung 
von Benzonis Buch, in der jener Kupferstich als zweite Abbildung vorkommt. 
Mit dem Bild nach Benzoni wird überdies ein allgemeiner Bezug zur ›Entde-
ckung‹ und Eroberung der ›Neuen Welt‹ hergestellt. Denn in dem 1565 in Vene-
dig erschienenen Buch beschreibt Benzoni nicht nur seine eigenen Erlebnisse in 

196 | In der Forschungsliteratur über como era gostoso o meu francês wird nicht weiter 

auf die Bildquellen und die Ikonografie der dargestellten Kupferstiche eingegangen. Die 

Angaben zu den Bildern gehen auf die Bildrecherche des Verfassers zurück.

197 | Dementsprechend heißt es über das 4. Buch von America (und in ähnlichem Wortlaut 

auch über das 5. und 6. Buch, die den zweiten und dritten Teil von La Historia del Mondo 

Nuovo wiedergeben): »Alles mit schönen und kunstreichen Kupferstücken und deren an-

gehängten Erklärungen an den Tag gegeben durch Dieterich de Bry, Bürger in Francfur t 

[sic!] am Main,. [sic!] 1594«. BRY, Theodor de: America 1590-1634. Amerika oder die Neue 

Welt. Die ›Entdeckung‹ eines Kontinents in 364 Kupferstichen. Bearb. und Hg. Gereon 

Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹194

Amerika (aus den Jahren 1541 bis 1556), sondern schildert auch die ›Entdeckung‹ 
der ›Neuen Welt‹ durch Kolumbus sowie die Geschichten weiterer berühmter Er-
oberer des Kontinents. Besonders relevant für das Bedeutungsgefüge des Films 
sind dabei zwei Aspekte. Zum einen setzt sich Benzoni durchaus kritisch mit 
den Taten der Konquistadoren auseinander und schildert, ähnlich wie Bartolomé 
de Las Casas, die Misshandlung der indigenen Völker durch die Spanier. Deut-
lich wird hierdurch die Vielschichtigkeit des kolonialen Diskurses, der sich nicht 
ausschließlich auf die Stigmatisierung des Anderen zugunsten der Ermächti-
gung des Eigenen reduzieren lässt. Zum anderen ist Benzonis Umgang mit der 
einschlägigen spanischen Literatur über die Conquista, auf die er rekurriert, 
teilweise von groben Ungenauigkeiten geprägt, wie Ferdinand Anders heraus-
gestellt hat:

Genau so, wie die Schreibung der Orts- und Personennamen arge Sorglosigkeit und or tho-

graphische Inkonsequenz zeigt, wurde auch mit den Angaben aus verschiedenen Quellen 

ver fahren, vornehmlich mit den Berichten über verschiedene Entdeckungsreisen, über die 

Benzoni häufig in der Form von Zusammenfassungen referier t. Die ungenaue, kritiklose Vor-

gangsweise brachte eine Reihe offensichtlicher Lese- und Übertragungsfehler mit sich.198

Die Ungenauigkeit im Umgang mit den Quellen manifestiert sich auf einer an-
deren Ebene auch in den Illustrationen von Benzonis Text bei de Bry. Wie be-
reits erwähnt, ist die »Fliegende Fische im Meer« betitelte Abbildung199, die im 
Ausschnitt im Film wiedergegeben wird, nicht in der Originalausgabe enthalten, 
sondern einem anderen Bild nachempfunden. So findet sich in der zweiten Edi-
tion von Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil (1580) eine 
Illustration über Teufelserscheinungen bei den ›Indianer/innen‹, auf der auch 
fliegende Fische abgebildet sind: Zwischen einem durch die Luft sausenden Teu-
fel und einer Karavelle figurieren im Bildmittelgrund fliegende Fische.200 Deren 
Beschreibung kommt bei Léry im Dritten Kapitel zur Überfahrt ebenfalls vor.201 
De Bry wiederum hat in Anlehnung an den Holzschnitt bei Léry einen ähnlichen 
Kupferstich für das Dritte Buch von America angefertigt202, in dem Lérys Reise-
beschreibung bzw. ein Teil davon, mit Illustrationen versehen, abgedruckt ist. Im 

198 | ANDERS, Ferdinand: »Girolamo Benzoni. Leben und Werk«. In: Girolamo Benzoni: 

La Historia del Mondo Nuovo. Einl. Ferdinand Anders. Graz: Akademische Druck- und 

Verlagsanstalt 1969 [Orig. 1565], S. V-LI, hier S. XII.

199 | BRY, Theodor de: America, S. 155.

200 | Vgl. die Illustration in LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, 

S. 383.

201 | Léry erwähnt die Begegnung mit den »poissons volans [sic!]« bereits in der 

Inhaltsübersicht. Vgl. ebd., S. 101.

202 | Vgl. BRY, Theodor de: America, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 195

Vierten Buch, das den ersten Teil des Werks von Benzoni wiedergibt, kommt das 
Motiv der fliegenden Fische erneut in einer Abbildung vor.

Durch die Wiedergabe des Kupferstichs wirft Nelson Pereira dos Santos’ Film 
die Frage nach der Verlässlichkeit der Quellen auf. Denn bei dem Bild handelt 
es sich um eine Art Palimpsest, dem verschiedene medial und inhaltlich verän-
derte Rekurse eingeschrieben sind, die mehrfache Ent- und Rekontextualisierun-
gen beinhalten: Der filmisch überformte Kupferstich geht auf einen Holzschnitt 
zurück, der in den kompositorisch veränderten Kupferstich einer Reiseberichts-
ammlung Eingang gefunden hat und dort wiederum als Motiv eines weiteren 
Kupferstichs dient, der eine völlig andere Textvorlage illustriert, die – oft ungenau 
und teils fehlerhaft – auf verschiedene Berichte über Entdeckungsreisen rekur-
riert. 

Besonders bedeutsam an der Abbildung ist auch, dass sie der Sammlung von 
Reisen in das westliche Indien entstammt, deren Herausgabe der Verleger und 
Kupferstecher Theodor de Bry 1590 in Frankfurt am Main begonnen hatte. Alle 
anderen im Film folgenden Kupferstiche stammen ebenfalls aus derselben Publi-
kation – dem Dritten Buch – und wurden von Theodor de Brys Sohn Dieterich de 
Bry angefertigt. Die vielfach neu aufgelegte und in andere Sprachen übertragene 
Sammlung von Reisen in das westliche Indien gilt als »die bedeutendste historische 
Bildgeschichte, die je der europäischen Expansion gewidmet wurde«203. Sie war 
»für Jahrhunderte ein Standardwerk zur Ethnographie und Geschichte der Entde-
ckung des ›westlichen Indien‹«204 – heute Amerika genannt –, und hat wie keine 
andere Publikation jener Zeit »die ikonographische Vorstellung der Europäer vom 
Leben außerhalb Europas so nachhaltig und über Jahrhunderte beeinflussen kön-
nen«205. Die Kupferstiche der de Brys sind bis in die Gegenwart von maßgeblicher 
Bedeutung für das Bild der ›Neuen Welt‹, wie Franz Obermeier zu Recht betont: 
»Kein heutiges historisches Buch über Amerika, das altes Bildmaterial über die 
Neue Welt bringt, verzichtet auf den Abdruck einiger Stiche aus der Kupferstich-
werkstatt der Brys, die damit unser Bild von Amerika der Entdeckungsreisen bis 
in die Gegenwart prägen.«206 

como era gostoso o meu francês gibt in der ersten Einstellung also ein Kup-
ferstich wieder, der einer Publikation entstammt, die einen maßgeblichen Ein-
fluss auf die Vorstellung der Europäer von der ›Neuen Welt‹ gehabt hat und bis 

203 | SIEVERNICH, Gereon: »Von Indianern und Protestanten«. In: Theodor de Bry: 

America 1590-1634. Amerika oder die Neue Welt. Die ›Entdeckung‹ eines Kontinents in 

364 Kupferstichen. Bearb. und Hg. Gereon Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990, 

S. 7-11, hier S. 11. 

204 | Ebd., S. 7.

205 | SIEVERNICH, Gereon: »Anhang«. In: Theodor de Bry: America 1590-1634, S.  436-

464, hier S. 436.

206 | OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts. Unter Mitarbeit 

von Roswitha Kramer. Frankfur t a.M.: Vervuert 2000, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹196

heute das Bild vom Amerika des 16. und frühen 17. Jahrhunderts prägt. Die de 
Bry’sche Abbildung samt der ihr eingeschriebenen Diskursformationen wird bei 
Nelson Pereira dos Santos exemplarisch aufgegriffen und in ein komplexes au-
diovisuelles Gefüge eingebettet, das in der Darstellung des ›Kulturkontakts‹ der 
Kolonisatoren mit den ›Indianer/innen‹ mündet. 

Wie bereits beschrieben, erfolgt die Wiedergabe des Kupferstichs der Karavel-
le auf See mit spezifisch filmischen Mitteln. Der Stich wird durch ein Zoom in 
Bewegung versetzt und durch den Klang einer brechenden Welle mit dem passen-
den Ton unterlegt. Daraus ergibt sich allerdings kaum eine Erhöhung des Reali-
tätseindrucks, sondern vielmehr ein Verweis auf die Medialität des Dokuments 
aus dem 16. Jahrhundert und dessen Repräsentation im Medium Film. Der ›His-
torienfilm‹, dessen Realitätseffekt durch das farbfotografische Bewegungsbild 
vergleichsweise groß ist, wird damit gleichsam als Repräsentation markiert. Zu-
sätzliche auditive Ebenen versehen die Einstellung mit weiteren Metakommenta-
ren. So ist zu dem Geräusch der brechenden Welle Vogelgezwitscher zu hören, 
gefolgt von der heiteren Melodie eines Waldhorns. In Bezug auf den Kupferstich 
evoziert der Vogelgesang nicht nur die folgende Ankunft an Land. Er wirkt auch 
wie ein ironischer Kommentar zu der Exotik der fliegenden Fische. Die heiter-ge-
tragenen Klänge des Waldhorns bilden indessen einen Kontrapunkt zu der als 
abenteuerlich dargestellten Schifffahrt in die ›Neue Welt‹. Als weitere auditive 
Ebene kommt ein Voice-over hinzu. Im Tonfall eines Nachrichtensprechers ver-
kündet eine männliche Stimme auf Portugiesisch: »Aktuelle Nachrichten aus 
dem Antarktischen Frankreich gesendet von Admiral Villegagnon«207, wobei nach 
den ersten Worten auf der Bildebene ein Schnitt folgt.

Abb. 63-67: como era gostoso o meu 
francês

207 | »Últimas notícias da França Antártica enviada pelo almirante Villegagnon.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 197

An den Kupferstich schließen Farbfilmaufnahmen an. Vor einer Hütte aus Pal-
menblättern befinden sich nackte, federgeschmückte ›Indianer‹. Von einem Ka-
meraschwenk begleitet, eilen die Männer, mit Kopfverzierung und enduape-Fe-
dern über dem Gesäß, einer Gruppe ankommender Franzosen in neuzeitlichen 
Kostümen entgegen.208 Dabei setzt eine zweite, dunklere Stimme in getragenem 
Ton ein, die einen Brief des ›anmoderierten‹ Villegagnon wiedergibt (wie sich 
nach gut drei Minuten herausstellt, denn das Voice-over endet mit der Spezifizie-
rung »Brief von Villegagnon an Calvin, datiert vom 31. März 1557«):

Das Land ist unbewohnt und unkultivier t, es gibt keine Häuser, keine Dächer, keinerlei 

Feldlager, im Gegenteil, es gibt viele raue und wilde Menschen, ohne jegliche Höflichkeit, 

sehr anders als wir in ihren Sitten und ihrer Unterweisung, ohne Religion, keine Kennt-

208 | Louise Spence und Robert Stam begreifen die Positionierung der Kamera als 

Inversion der eurozentrischen ›Entdecker‹-Perspektive: »The film plays ironically on the tra-

ditional identification with European heroes by placing the camera, initially, on American 

shores, so that the Amerindian discovers the European rather than the reverse«. SPENCE, 

Louise/STAM, Robert: »Colonialism, Racism, and Representation: An Introduction«. In: 

Leo Braudy/Marshall Cohen: Film Theory and Criticism: Introductory Readings. New York: 

Oxford University Press 1999, S. 235-250, hier S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹198

nis von Ehrlichkeit, des Gerechten oder Ungerechten, wahre Tiere mit dem Aussehen von 

Menschen.209

Zu diesen stigmatisierenden Worten ist in mehreren Einstellungen zu sehen, wie 
die ›Indianer/innen‹ die ankommenden Franzosen freundlich empfangen. Der 
Widerspruch zwischen Bild- und Tonebene wird von Anfang an deutlich. Zu Be-
ginn wie auch am Ende der Sequenz ist eine Hütte aus Holz und Palmenblättern 
zu sehen, während im Voice-over konstatiert wird, dass es in dem Land keinerlei 
Wohnstätten gebe (was ethnografisch de facto falsch ist). Entgegen des angebli-
chen Fehlens »jeglicher Höflichkeit« werden die Ankömmlinge gastfreundschaft-
lich empfangen. 

Bei der deutlichen Divergenz von Bild- und Tonebene handelt es sich kei-
neswegs um eine simple Gegenüberstellung von ›falscher‹ und ›korrekter‹ Ge-
schichtsauffassung – im Sinne einer ungerechtfertigten Stigmatisierung der 
brasilianischen Ureinwohner/innen durch eine historische Quelle auf der Ton-
ebene und deren Revision durch das Filmbild, dem aufgrund des höheren Reali-
tätseffektes ein größerer Wahrheitsgehalt innezuwohnen scheint. Die Sequenz 
enthält mehrere Hinweise darauf, dass auch den Filmbildern nicht der Status 
einer wahrheitsgetreuen Wiedergabe der Historie zukommt. Deutlich wird dies 
in der überzeichneten Idealisierung des ›Kulturkontaktes‹ sowie in der betonten 
Exotisierung der ›Ureinwohner/innen‹. Die Eingeborenen sind primär als sexua-
lisierte ›Indianerinnen‹ dargestellt, die – wie auch die Europäer – ein übertrie-
benes Dauerlächeln aufgesetzt haben. Ebenso demonstrativ überzeichnet ist die 
Exotisierung einer Frau durch einen Papagei auf ihrer Schulter sowie die Sexua-
lisierung der Frauenkörper, ironisch kommentiert durch phallische Bananen, die 
von den Kolonisatoren verzehrt werden. Eine ironisierende Funktion hat auch 
die musikalische Untermalung, bei der die getragenen Waldhornklänge wieder-
holt durch Papageiengekrächze kontrastiert sind. Während das Auftreten eines 
Franzosen mit Federschmuck fast karnevalesken Charakter hat, vermag auch die 
Nacktheit der ›Indianerinnen‹ kaum Authentizität zu suggerieren. Durch die of-
fenbar rot angemalten Körper der »Indians from Ipanema«210, dargestellt von wei-
ßen Schauspieler/innen, erweist sich die »reconstruction of the primitive world« 
Luís Madureira zufolge als bloße Maskerade.211 Es wird also keine ethnologische 

209 | »O país é deserto e inculto, não há casas, nem tetos, nem quaisquer acomodações 

de campanha, ao contrário, há muita gente arisca e selvagem, sem nenhuma cortesia, 

muito diferente de nós em seu costume e instrução, sem religião, nem conhecimento da 

honestidade, do justo e do injusto, verdadeiros animais com figura de homem.«

210 | MADUREIRA, Luís: »Lapses in taste: ›cannibal-tropicalist‹ cinema and the Brazilian 

aesthetic of underdevelopment«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen (Hg.): 

Cannibalism and the Colonial World, S. 110-125, hier S. 123.

211 | Ebd., S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 199

oder historische Authentizität postuliert, sondern vielmehr die eurozentrische 
Repräsentation der ›Indianer/innen‹ ironisch reflektiert. 

Mit der parallelen Stigmatisierung und Idealisierung der ›Indianer/innen‹ 
verbindet der Film zwei Diskurse, die sich im Kontakt mit der ›Neuen Welt‹ als 
gegensätzliche Pole herausgebildet haben und die Hinrich Fink-Eitel treffend als 
»Komplementärmythos des Edlen und des Bösen Wilden«212 bezeichnet hat: Zum 
einen die Vorstellung von den idealisierten ›Edlen Wilden‹ und zum anderen von 
den ›Barbarinnen‹ und ›Barbaren‹, denen – vor allem durch Kannibalismus-Be-
zichtigung – der Status des Menschen weitgehend abgesprochen wird. Die Juxta-
position der beiden Diskurse erfolgt nicht nur auf der Bild- versus Tonebene in 
der Anfangssequenz des Films. Der Diskurs über die ›Edlen Wilden‹ erscheint 
auch als Kontrast bzw. als »Komplementärmythos« zu den drastischen Kanni-
balismus-Darstellungen von de Bry, die in der kurz darauf folgenden Credit-Se-
quenz zu sehen sind.

Im Anschluss an die Darstellung des ›Kulturkontakts‹ ist unter Fortführung 
der heiteren Musik die Sicht Villegagnons über die Zustände in France Antarcti-
que aus der Ich-Perspektive wiedergegeben. Die Filmbilder entsprechen zunächst 
den Aussagen im Voice-over, wobei Kostüme und Requisiten den Eindruck eines 
historischen Geschehens vermitteln. Die Erläuterungen Villegagnons betref-
fen die Rivalität zwischen Franzosen und Portugiesen auf dem brasilianischen 
Festland, vor allem die strikte, im Namen Gottes verhängte Lebensweise in der 
französischen Kolonie, die von ständiger Arbeit und sexueller Enthaltsamkeit be-
stimmt sei. Die insulare Kolonie befinde sich zwei Meilen vom Festland entfernt, 
um eine etwaige Flucht zu verhindern. Von fleischlicher Lust angetrieben, hät-
ten jedoch 26 Männer gegen ihn, Villegagnon, konspiriert. Seine Leute hätten 
die vier Hauptmeuterer gefasst. Am folgenden Tag sei einer der Konspiranten 
von den Ketten befreit worden, um seinen Standpunkt besser verteidigen zu kön-
nen; er habe sich jedoch losgerissen, sei ins Meer gesprungen und ertrunken. 
Die Schilderungen im Voice-over enden mit der oben angeführten Quellenanga-
be: »Brief von Villegagnon an Calvin, datiert vom 31. März 1557«213. Während der 
letzten Worte Villegagnons divergieren die Darstellungen auf der Bild- und der 
Tonebene. Bewaffnete Soldaten führen den Konspiranten an eine Steilküste; ein 
Priester liest einige (nicht zu hörende) Worte aus der Bibel und bekreuzigt den 
Gefangenen, worauf dieser mit Bleikugeln umhängt ins Meer gestoßen wird, was 
offenbar einer Exekution gleichkommt.

Der Kupferstich und die folgenden Farbfilmaufnahmen sind über die Ton-
spur verbunden, auf der im Voice-over verkündet wird: »Aktuelle Nachrichten aus 
dem Antarktischen Frankreich, gesendet von Admiral Villegagnon«. Durch diese 
Worte findet eine Kontextualisierung der Bilder statt, die so mit einem konkreten 

212 | FINK-EITEL, Hinrich: Die Philosophie und die Wilden. Über die Bedeutung des 

Fremden für die europäische Geistesgeschichte. Hamburg: Junius 1994, S. 101.

213 | »Carta de Villegangnon à Calvino, datada de 31 de março de 1557«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹200

historischen Bezugspunkt versehen werden. Die Festungsinsel France Antarcti-
que war eine französische Kolonie in der Bucht von Guanabara (beim heutigen 
Rio de Janeiro), die im November 1555 von Nicolas Durand de Villegagnon gegrün-
det und bereits im März 1560 vom dritten portugiesischen Generalgouverneur 
Brasiliens, Mem de Sá, erobert wurde. Bekannt ist die kurzlebige französische 
Kolonie um das Fort Coligny vor allem durch zwei Reiseberichte, die dort ihren 
Ursprung haben und zu den bekanntesten Publikationen über das Brasilien des 
16. Jahrhunderts zählen. Es handelt sich um André Thevets Les Singularités de la 
France Antarctique (1557) und Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du 
Brésil (1578). Die beiden illustrierten Schriften haben sowohl das Bild Brasiliens 
jener Zeit als auch das der Ureinwohner/innen des Landes bis heute nachhaltig 
geprägt.

Die Gegensätze auf der Bild- und Tonebene entsprechen – zumindest tenden-
ziell – den divergierenden, konfliktiven Positionen zwischen dem Calvinisten 
Jean de Léry einerseits und dem wieder zum Katholizismus konvertierten Ville-
gagnon sowie dem Franziskanerpater Thevet andererseits. Der im Film zitierte 
Brief Villegagnons an Calvin wird von Léry im Vorwort seiner Histoire d’un voyage 
faict en la terre du Brésil wiedergegeben. Unter der Überschrift »Teneur de la lettre 
de Villegagnon envoyée de l’Amérique à Calvin« referiert Léry den Brief Villegag-
nons ausführlich auf sieben Seiten.214 Wiedergegeben wird dabei auch die Passage 
über die Konspiration einiger Calvinisten und den Tod eines Verschwörers durch 
Ertrinken.215 Bei Nelson Pereira dos Santos ist der Tod des Konspiranten auf der 
Bildebene als Hinrichtung dargestellt. Dies ließe sich als eine Annäherung an die 
Perspektive Jean de Lérys verstehen, worauf schon Darlene Sadlier hingewiesen 
hat.216

Léry wurde auf Bitten des französischen Admirals Gaspard de Coligny, der 
den Reformierten nahestand, von Calvin nach Brasilien entsandt. Er kam 1557 
mit weiteren Calvinisten im Fort Coligny an und lebte ein knappes Jahr in der 
Bucht von Guanabara. Obwohl die französische Kolonie auch als calvinistische 
Zufluchtsstätte dienen sollte, entstanden schon bald harte Auseinandersetzungen 
zwischen den Calvinisten und dem mittlerweile zum Katholizismus konvertier-
ten Kommandanten Villegagnon. Léry betont bereits im Vorwort seiner Histoire 
d’un voyage faict en la terre du Brésil, dass er und die anderen Calvinisten nach Vil-

214 | Vgl. LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 67-73.

215 | Ebd., S. 71.

216 | »By juxtaposing Villegaignon’s [sic!] letter with a visible enactment of his tyranny, 

the film might be said to ›adapt‹ a celebrated eyewitness account by the French Huguenot 

Jean de Léry«. SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation: ›How Tasty Was My Little 

Frenchman‹«. In: James Naremore (Hg.): Film Adaptation. London: The Athlone Press 2000, 

S. 190-205, hier S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 201

legagnons Konvertierung äußerst schlecht behandelt worden seien.217 Im Kapitel 
VI beschreibt er eingehend die Situation im Fort Coligny und die missliche Lage 
der Calvinisten unter der Befehlsgewalt Villegagnons.218 Léry zufolge mussten 
die Calvinisten härteste Arbeit unter inhumanen Bedingungen verrichten und 
wurden wegen der Ausübung ihres Glaubens unterdrückt. Daraufhin flohen die 
Calvinisten – darunter auch Léry sowie einige Katholiken – auf das Festland, wo 
sie in Kontakt mit den indigenen Tupinambá lebten.

Schon aus den Lebensumständen Lérys geht hervor, dass seine Histoire d’un 
voyage faict en la terre du Brésil in hohem Maße interessengeleitet ist. Dies gilt 
umso mehr, als die Publikation eine Replik ist auf Les Singularités de la France 
Antarctique des Franziskanerpaters André Thevet, in der die Calvinisten in France 
Antarctique verunglimpft werden. Thevet unternahm 1555/56 eine Reise in die 
französische Kolonie, wo er aufgrund einer Erkrankung lediglich zehn Wochen 
blieb. Bereits nach knapp zwei Jahren erschien seine Publikation, in der auch die 
Ereignisse in der Kolonie beschrieben werden. Thevets Diffamierung der Calvi-
nisten in Fort Coligny fußt offenbar nicht auf eigenen Beobachtungen, da der 
Franziskanerpater sich zum Zeitpunkt ihrer Ankunft nicht mehr vor Ort befand, 
sondern schon längst wieder nach Frankreich zurückgekehrt war. Léry geht es er-
klärtermaßen darum, die »Lügen« Thevets zurückzuweisen und die ›Tatsachen‹ 
seiner Reise »ans Licht zu bringen«.219 Der Calvinist widerspricht Thevet nicht 
bloß in Bezug auf die Geschehnisse in der Kolonie France Antarctique, sondern 
bezeichnet auch mehrere seiner ethnografischen Beschreibungen der ›Indianer‹ 
als falsch. Mit den Gegensätzen auf der Bild- und Tonebene legt como era gos-
toso o meu francês die Widersprüche innerhalb des kolonialen Diskurses offen 
und dekuvriert so die machtgeleiteten Interessen der einzelnen Positionen. 

Auf der Tonebene entsteht überdies ein zeitgeschichtlicher Bezug. So werden 
im Voice-over Villegagnons Schilderungen über das Antarktische Frankreich als 
»aktuelle Nachrichten« bezeichnet bzw. ›anmoderiert‹. Sowohl die Rede von den 
»últimas notícias« als auch der Tonfall des Off-Erzählers im Stil eines Nachrich-
tensprechers verweisen auf die Gegenwart. Und bei der untermalenden Musik, 
einem Stück Mozarts für Waldhorn und Orchester, handelt es sich um die Musik 
der ›Atualidades Francesas‹, der Französischen Wochenschau, die in Brasilien 
noch in den 1960er Jahren im Kino lief.220 Damit wird der fortwährende kulturel-
le Einfluss Frankreichs von der Neuzeit bis in die Gegenwart der Filmentstehung 

217 | LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S.  75: »Villegagnon 

depuis sa revolte de la Religion nous fist un tres-mauvais traitement«.

218 | Vgl. ebd., S. 161-196.

219 | Ebd., S. 63: »ce livre des Singularitez est singulierement farci de mensonges«; »à fin, 

di-je, de repousser ces impostures de Thevet, j’ay esté [sic!] comme contraint de mettre en 

lumiere [sic!] tout le discours de nostre voyage«.

220 | Vgl. SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos. O sonho possível do cinema bra-

sileiro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira 1987, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹202

deutlich gemacht. Der Gegenwartsbezug impliziert zugleich, dass der Film über 
die koloniale Vergangenheit Brasiliens auch für die Deutung der Zeitgeschichte 
des Landes relevant ist. Zur Zeit der Filmentstehung betrieb das brasilianische 
Militärregime nämlich ein Programm zur Kolonisierung des Amazonas, durch 
das Indigene erneut mit kolonialistischen Aggressionen konfrontiert wurden (wie 
in Bezug auf das Filmende noch näher ausgeführt wird).

IV. 2.3.2	 Kannibalismus im Bild-Diskurs
Auf die Eingangssequenz folgt der Vorspann des Films. Während des knapp drei-
minütigen Vorspanns alternieren die Credits mit 25 Kupferstichen, bei denen es 
sich in der Mehrzahl um drastische Kannibalismus-Darstellungen handelt. Die 
Credits erscheinen dezent in kleiner weißer Schrift auf schwarzem Hintergrund, 
was die Drastik der abgebildeten ›Menschenfresserei‹ kontrastiv verstärkt. Die 
Bilder sind rhythmisch montiert zu der Musik von José Rodrix, einem von Trom-
melschlägen begleiteten Kriegsgesang. Zusätzlich dynamisiert werden die Kan-
nibalismus-Darstellungen durch Zoomaufnahmen, die Bewegung in die Kupfer-
stiche bringen und einzelne Bildteile akzentuieren. 

68-71: como era gostoso o meu francês

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 203

Der erste Kupferstich zeigt den Moment vor der Tötung eines Gefangenen: Ein 
Tupinambá holt zum Schlag mit der Keule aus; in der Bildmitte figurieren nackte 
Frauen, von denen sich eine in den Arm beißt, während eine andere an ihrem 
Finger lutscht und eine dritte in freudiger Erwartung die Arme in die Luft streckt. 
Es folgt ein Ausschnitt desselben Stichs, eine Großaufnahme vom Gesicht des 
Gefangenen, die seinen offenen Mund und die zur Seite gedrehten Augen ange-
sichts des drohenden Todes akzentuiert. Neben dem Todgeweihten sieht man die 
Brust einer Frau und die langen Haare einer anderen. Es folgt der Filmtitel como 
era gostoso o meu francês in kleinen weißen Lettern auf schwarzem Grund. 
Die anschließende Nahaufnahme zeigt einen Bildausschnitt mit zerhackten 
menschlichen Körperteilen, vor allem Arme und Beine, die auf einem Grill über 
dem Feuer braten. Ein Zoom öffnet das Bild bis in die Halbtotale: Frauen stehen 
um den Grill; eine hässliche Alte mit Hängebrüsten, die sich die Finger schleckt, 
und eine Frau am Bildrand, die in einen abgehackten Menschenarm beißt. Der 
nächste Kupferstich zeigt in der Bildmitte zwei Tupinambá mit Keulen, im Bild-
vordergrund liegt das erschlagene Opfer, über das sich eine entzückte Frau ge-
beugt hat, während am rechten Bildrand ein Europäer steht – gekennzeichnet 
durch lange Haare und Bart –, der angesichts des Geschehens seine Hände ringt. 
Bei dem Europäer handelt es sich um die historische Figur Hans Staden, der in 
Gefangenschaft der Tupinambá geriet, nach Monaten fliehen konnte und seine 
Erfahrungen aufschrieb (worauf noch genauer eingegangen wird). Auf das Bild 
einer Trinkzeremonie der Tupinambá-Männer folgt eine Szene, in der nackte 
Frauen im Kreis um den ebenfalls nackten Europäer tanzen. Der anschließende 
Bildausschnitt zeigt in Nahaufnahme den Europäer, der die Hände in anklagen-
der Geste gehoben hat, gefolgt von der Nahaufnahme einer nackten ›Indianerin‹, 
die vor grimmigen Kriegern steht und einen Arm freudig in die Luft streckt, wäh-
rend sie den Daumen ihrer anderen Hand genüsslich an den Mund führt. Bei den 
folgenden Bildern handelt es sich um Zeremonien, die der Tötung des Gefange-
nen vorausgehen: Kampfszenen verfeindeter ›Indianer‹ mit ihren europäischen 
Verbündeten und Bilder eines Schiffbruchs. Dazwischen sieht man Frauen und 
Kinder, die menschliche Gliedmaßen verspeisen sowie einen Grill mit Körpertei-
len, neben dem ein Kind steht und an einer abgehackten Hand knabbert. Die letz-
ten Bilder des Vorspanns sind erneut drastische Kannibalismus-Darstellungen. 
Ein an der Wirbelsäule aufgeschlitzter Rumpf wird mit einer Axt zerhackt, Frau-
en hantieren mit menschlichen Gliedmaßen. Auf dem Feuer befindet sich ein 
Topf, in den Menschenteile hineingegeben werden. Am Bildrand steht der Euro-
päer, der mit überkreuzten Armen betet. Auf eine Nahaufnahme der Feuerstelle 
folgt das letzte Bild des Vorspanns: Frauen und Kinder sitzen im Kreis um einen 
Menschenkopf und Gedärme und verspeisen phallisch anmutende Fleischstücke. 
Eine Frau streichelt dabei ihre Brust, während eine andere an ihrem Zeigefinger 
lutscht und sich dabei mit der anderen Hand zwischen die Beine fasst. Durch 
Heranzoomen wird der abgeschlagene Kopf in der Mitte des Bildes akzentuiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹204

Wie in der Eingangseinstellung handelt es sich bei den Bildern des Vorspanns 
um Kupferstiche aus Theodor de Brys America, und zwar aus dem Dritten Teil, 
in dem Hans Stadens Warhaftige [sic!] Historia221 und Jean de Lérys Histoire d’un 
voyage faict en la terre du Brésil direkt hintereinander, nur durch einen Zwischen-
titel getrennt, abgedruckt sind.222 Bei de Bry manifestiert sich eine deutliche Fo-
kussierung auf den Kannibalismus, der in der bildlichen Darstellung einen weit-
aus größeren Stellenwert erhält als in den Reiseberichten von Staden und Léry. 
Dies gilt insbesondere in Bezug auf Léry, der den Kannibalismus zwar ebenfalls 
abgelehnt hat, die brasilianischen Ureinwohner/innen jedoch nicht als Bestien 
stigmatisiert, wie dies bei vielen Autoren jener Zeit der Fall ist. Dementsprechend 
ist in den Illustrationen bei Léry die Anthropophagie auch nur angedeutet. Die 
Tötung eines Gefangenen ist lediglich in einem Bild dargestellt – und auch das 
erst in der zweiten Auflage –, wobei der zeremonielle Charakter der Tötung betont 
wird. Es finden sich in den Illustrationen bei Léry keine Darstellungen der Zerle-
gung von Menschenkörpern. Aber auch bei Staden, dessen Publikation drastische 
Illustrationen kannibalistischer Praktiken enthält, sind weitere Aspekte des Le-
bens der Tupinambá dargestellt, die bei de Bry in einseitiger Betonung des Kanni-
balismus weitgehend ausgespart werden. So erfolgt insgesamt eine Verstärkung 
der »ideologische[n] Komponente der Vorbilder« und es wird eine »eindeutigere 
Aussagenintention« erzielt als in den ursprünglichen Publikationen.223 

Bei de Bry existiert ein »zusammenhängendes ikonographisches Programm«224, 
das den Teil Stadens mit dem von Léry verbindet. Die Kohärenz in der Darstellung 
ergibt sich nicht nur aus der einheitlichen Ikonografie, sondern auch aus der se-
quentiellen Anordnung der Illustrationen, welche die beiden einzelnen Teile auch 
inhaltlich miteinander verbindet. Die Kannibalismus-Sequenz verläuft über die 
Textgrenzen der beiden Schilderungen von Staden und Léry hinaus. Überdies sind 
bei Léry Abbildungen aus dem vorangehenden Teil von Staden erneut abgedruckt.

In den Kupferstichen de Brys, die eine zentrale Position im Bild-Diskurs über 
den Kannibalismus einnehmen, werden unterschiedliche ikonografische Ele-
mente aus diversen Quellen verbunden oder gar vertauscht – so sind Bilder aus 

221 | Der Originaltitel der 1557 erschienenen Publikation von Hans Staden lautet: 

»Warhaftige//Historia und beschreibung eyner Landt-//schaff t der Wilden/Nacketen/

Grimmigen Menschenfresser//Leuthen/in der Newenwelt America gelegen/vor und nach//

Christi geburt im Land zu Hessen unbekant/biß uff dise ij.//nechstvergangene jar/Da sie 

Hans Stadens von Hom-//berg auß Hessen durch seine eygne er farung erkant/und yetzo 

durch den truck an tag gibt.« Im Folgenden wird der Buchtitel mit Historia abgekürzt. Eine 

ausführliche Thematisierung des Textes von Hans Staden folgt in Kap. IV.2.3.4.

222 | In como era gostoso o meu francês besteht eine Parallele zu der Verbindung der 

Reiseberichte von Staden und Léry bei de Bry, da die an Hans Staden angelehnte Figur zu 

Beginn des Films vermischt ist mit Jean de Léry, wie noch genauer herausgearbeitet wird.

223 | OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts, S. 112.

224 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 205

Stadens Historia bei Léry abgebildet. Im Léry-Teil bei de Bry weisen lediglich zwei 
Illustrationen Entsprechungen auf zu den Holzschnitten der Erstausgabe der 
Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil.225 Sowohl vom Bildaufbau als auch 
inhaltlich sind in die Kupferstiche de Brys Anleihen aus verschiedenen Quellen 
eingeflossen, insbesondere bei den Kannibalismus-Darstellungen. Neben den er-
wähnten Bezügen zu Staden sind dies vor allem Rekurse auf die Holzschnitte 
bei André Thevet. Es werden aber auch »Elemente eines zeittypischen Topos aus 
einer älteren ikonographischen Tradition« einbezogen, etwa die Darstellung von 
Hexen im Fall der gierigen alten Frauen mit Hängebrüsten.226 

Die im Vorspann wiedergegebenen Kupferstiche erzielen ihre starke Wirkung 
durch die kannibalistischen Praktiken der ›Indianer/innen‹, die in expliziter und 
durchaus schockierender Detailgenauigkeit dargestellt sind. Äußerst effektvoll ist 
die expressive Körpersprache der Figuren durch dramatisierte Bildanordnungen 
hervorgehoben. Auf dem zentralperspektivisch ausgerichteten ersten Kupferstich 
laufen die Fluchtlinien von den ›Indianer/innen‹ am Bildrand auf den mittig posi-
tionierten Todgeweihten zu sowie auf die hinter ihm stehenden nackten Frauen, 
die dem Verzehr seines Fleisches entgegenfiebern, wie ihre Gesten deutlich ma-
chen. Die dramaturgisch geschickt eingesetzte Blicklenkung von den Kannibalin-
nen auf ihr Opfer wird in der filmischen Darstellungsweise noch verstärkt. Durch 
Vergrößerung eines Bildausschnitts erscheint der Todgeweihte in Großaufnahme, 
der Schrecken des Geschehens ist damit auch an der Mimik des Opfers gut erkenn-
bar. Neben Nah- und Großaufnahmen akzentuieren auch Zooms immer wieder 
einzelne Bildpartien, meist um die drastische Darstellung der Zerteilung und Ver-
speisung menschlicher Körper zu betonen. Auch die dichotome Gegenüberstellung 
von Kannibalinnen und Europäer, die Sujet und Komposition der Stiche bestimmt, 
wird durch die filmischen Mittel hervorgehoben. Dies geschieht nicht nur durch 
Bildausschnitte, sondern auch durch die Montage: Auf den Europäer mit seiner 
tadelnden Geste angesichts des Kannibalismus folgt eine blutrünstige ›Indianerin‹, 
die freudig dem Verzehr von Menschenfleisch entgegenfiebert, wobei die zwei Sti-
che als Nahaufnahmen der Gesichter so zueinander in Bezug gesetzt sind, dass 
zwischen dem Europäer und der Kannibalin ein Blickkontakt entsteht, der den 
Antagonismus der beiden Figuren hervorhebt. Die Abwertung des ›indianischen‹ 
Anderen, der betont als Gegenbild zum Europäer gezeichnet ist, erfolgt vor der Folie 
des Eigenen. Deutlich wird dies besonders in der Präsenz des Europäers auf meh-
reren Kupferstichen. Neben der Funktion einer Authentifizierung des Gezeigten 
erscheint er als moralische Instanz, als Beobachter, der das Geschehen durch seine 
Gesten eindeutig verurteilt und dabei auch für den europäischen Betrachter steht. 

In der Gegenüberstellung von europäischem Mann und dem weiblichen ›in-
dianischen‹ Anderen wird auf den Kupferstichen immer wieder eine Verbindung 

225 | Vgl. GREVE, Anna: Die Konstruktion Amerikas. Bilderpolitik in den ›Grands Voyages‹ 

aus der Werkstatt de Bry. Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2004, S. 159.

226 | Vgl. OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹206

zwischen Kannibalismus und Sexualität hergestellt. Die Frauen verspeisen nicht 
nur phallische Körperteile und lecken sich die Finger vor Lust am Menschen-
fleisch, sondern sie gehen dabei auf einigen Bildern explizit der sexuellen Trieb-
befriedigung nach. Der Konnex zwischen Sexualität und Kannibalismus wird 
schon durch den doppeldeutigen Filmtitel ironisch reflektiert. In dem Satz ›Como 
era gostoso o meu francês‹ (›Mein Franzose war sehr lecker‹) bedeutet das portu-
giesische ›gostoso‹ nicht nur ›lecker‹ im Sinne von ›wohlschmeckend‹, sondern 
umgangssprachlich auch ›sexuell erregend‹, vergleichbar mit dem deutschen 
Wort ›geil‹. Bei dieser Engführung von Sexualität und Kannibalismus handelt 
es sich um einen ironischen Verweis auf den im kolonialen Diskurs weit ver-
breiteten Topos, wie er besonders im 16. Jahrhundert in Bezug auf Brasilien zu 
finden ist – so auch bei vielen der im Film angeführten Autoren, darunter Hans 
Staden227, ebenso wie in den Illustrationen der de Brys. Kannibalismus wurde 
fast ausschließlich mit nackten ›fremden‹ Frauen in Verbindung gebracht, de-
ren Hunger nach Menschenfleisch sexuell konnotiert ist: »both the dismembe-
ring and then the consumption of the (male) body, is primarily a feminine act 
[…] and is identified with the ›witches‹ castrating appetite to consume European 
Christianity«.228 Bei der »männermordende[n] Kannibalin«, die nicht zuletzt für 
die drohende »Einverleibung der eignen Kultur«229 durch die fremde ›Unkultur‹ 
steht, handelt es sich um ein Konstrukt und ein Zeugnis der »Angst des europäi-
schen Reisenden, seine christlich-abendländische Identität im Kulturkontakt zu 
verlieren«.230 Von dieser Angst und deren Sublimierung zeugen eindringlich die 
Kupferstiche, die in como era gostoso o meu francês abgebildet sind. Während 
es Staden gelingt, Zeichen seiner kulturellen Identität zu wahren und er seiner 
Verspeisung entgehen kann, fällt der Protagonist des Films dem »kastrierenden 
Appetit« einer Kannibalin anheim. Es handelt sich dabei um eine Umkehrung 
des üblichen Schemas der binären Gegenüberstellung von Identität und Alteri-
tät, bei der durch Abwertung des Anderen das Eigene affirmiert wird und aus 
der Konfrontation gestärkt hervorgeht. Bei Nelson Pereira dos Santos durchläuft 

227 | Wie Markus Klaus Schäffauer gezeigt hat, ist Hans Stadens Bericht über seine 

drohende Verspeisung aus diskursanalytischer Perspektive höchst fragwürdig. Bei der 

von Staden geschilderten Bedrohung, von den Tupinambá gegessen zu werden, kann 

es sich durchaus um eine aus mangelnder Sprachkenntnis des Tupi-Guarani verkannte 

Ankündigung vernascht zu werden gehandelt haben – als »in aller Öffentlichkeit aufer-

legte sexuelle Demütigung vor den Frauen«. SCHÄFFAUER, Markus Klaus: »Die Vision der 

Gegessenen: Hans Staden, Autor des Kannibalismus«. In: Alexandra Curvelo/Madalena 

Simões (Hg.): Portugal und das Heilige Römische Reich (16.-18. Jahrhundert). Portugal e 

o Sacro Império (séculos XVI-XVIII). Münster: Aschendorff 2011, S. 105-126, hier S. 123. 

228 | BRAUNER, Sigrid: »Cannibals, Witches, and Shrews in the ›Civilizing Process‹«, S. 15.

229 | SCHÜLTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten, S. 115.

230 | Ebd., S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 207

der Franzose einen »Prozess der Tupinisierung«.231 Der männliche europäische 
Körper wird schließlich verschlungen, die Angleichung des Franzosen an die Tu-
pinambá mündet damit in der Auflösung des Eigenen im Anderen. 

IV. 2.3.3	 Texte und Subtexte: Brasilien der frühen Neuzeit
Die Filmhandlung wird in unregelmäßigen Intervallen durch Inserts unterbro-
chen. Bei den Zwischentiteln handelt es sich durchweg um Zitate über Brasilien aus 
dem 16. Jahrhundert, publiziert von europäischen Autoren, die in unterschiedlicher 
Form an der Kolonialisierung des Landes beteiligt waren und mit ihren Schriften 
den kolonialen Diskurs über Brasilien maßgeblich geprägt haben. Die Zitate bezie-
hen sich vor allem auf die Sitten der Ureinwohner/innen des Landes, aber auch auf 
Praktiken der Kolonisatoren. Obgleich Anthropophagie ein zentrales Thema des 
Films ist und fast alle angeführten Autoren den vermeintlichen Kannibalismus der 
Ureinwohner/innen Brasiliens explizit und durchaus drastisch beschrieben bzw. 
verurteilt haben, verweist nur ein einziges Zitat – von Hans Staden – implizit auf 
dieses Thema. Anstatt den kolonialen Diskurs über Brasilien des 16. Jahrhunderts 
zu vereinheitlichen, stellt der Film bei den zitierten Autoren unterschiedliche As-
pekte und divergierende Positionen heraus, wobei diese offenbar maßgeblich dar-
aus resultieren, ob die Schriften von Franzosen oder Portugiesen, Katholiken oder 
Protestanten, Missionaren oder Siedlern verfasst wurden. Aus dem Zusammenspiel 
divergierender Diskursformationen entsteht ein vielschichtiges Bild von der kolo-
nialen Konstellation im Brasilien des 16. Jahrhunderts. Zugleich werden im Kontext 
des Films die Konvergenzen, Widersprüche und Zusammenhänge zwischen den 
einzelnen Diskursformationen deutlich. So unterliegt die Anordnung der Zitate in 
den insgesamt neun Inserts einer Dramaturgie. Sie führt von der scheinbar neut-
ralen Schilderung der Bündnisse und Feindschaften zwischen Kolonisatoren und 
Ureinwohner/innen bis hin zur sorglosen Beschreibung des Genozids, den die Por-
tugiesen an ihren früheren Verbündeten, den Tupiniquin, begangen haben. 

Der erste Zwischentitel von André Thevet folgt direkt auf die Credits und die 
Kannibalismus-Darstellungen der de Bry’schen Kupferstiche. Das Zitat verweist 
auf die historische Konstellation, in der auch die Filmhandlung angesiedelt ist: 
»In São Vicente leben die Portugiesen, Feinde der Franzosen: Die Wilden die-
ses Ortes sind Feinde derjenigen, die den Rio de Janeiro bewohnen.«232 Wie aus 
dem Zitat hervorgeht, bekriegen sich Portugal und Frankreich in der Gegend zwi-
schen São Vicente und Rio de Janeiro, wobei die rivalisierenden Kolonialmächte 
mit verfeindeten indigenen Stämmen verbündet sind: Die Tupinambá kämpfen 
auf Seiten der Franzosen, die Tupiniquin auf Seiten der Portugiesen. Auch wenn 

231 | LOBATO, Ana Lucia: »›Como era gostoso o meu francês‹: um marco na representação 

do índio no longa-metragem de ficção«. In: Imaginário, Nr. 7, 2001, S. 69-81, hier S. 74: 

»processo de tupinização«.

232 | »Em São Vicente, habitam os portuguêses, inimigos dos francêses: os selvagens 

dêsse [sic!] lugar são inimigos dos que habitam o Rio de Janeiro.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹208

das Zitat von André Thevet wie eine neutrale Schilderung erscheint, entwirft der 
Franziskaner in seinem 1557 publizierten Reisebericht Les Singularités de la France 
Antarctique ein dezidiert negatives Bild der Urbevölkerung Brasiliens, die auf-
grund von angeblicher Kriegslust und Kannibalismus stigmatisiert wird. Bereits 
der Titel des – auch ikonografisch – einflussreichen Reiseberichts weist mit ›sin-
gularité‹ auf das Kuriose und Monströse hin. Thevet spricht den brasilianischen 
Ureinwohner/innen dann auch weitgehend den Status von Menschen ab, wenn er 
sie in Hinblick auf ihre Kriegsführung mit »bêtes brutes«, mit »wilden Tieren«, 
vergleicht.233 Es handle sich um ein ›Volk‹, das »ohne Glaube und Gesetz lebt«; 
deren Kriegsführung folge »einer irrsinnigen Auffassung der Rache, ohne Grund 
und Verstand«.234 Das unterstellte Fehlen von Glaube, Gesetz und Verstand dient 
dabei vor allem als Rechtfertigung zur Kolonialisierung und Christianisierung 
der brasilianischen Ureinwohner/innen im Machtbereich Frankreichs. 

Während das erste Insert den historischen Kontext des Filmgeschehens durch 
ergänzende Informationen spezifiziert, fügt sich das zweite Zitat von Hans Staden 
komplett in den Handlungsablauf ein. Es gibt ein Gebet Stadens aus der Historia 
wieder, das sich auf seine geplante Verspeisung bezieht: »Herr, wenn es Dein Wille 
ist, dass ich einen tyrannischen Tod erleide, werde ich diesen erleiden durch diese 
Völker, die Dich nicht kennen.«235 In der Sequenz, die dem Insert vorangeht, wird 
der Protagonist des Films von den Tupinambá als Gefangener verschleppt und in 
deren Dorf gebracht, wo die Frauen sich über ihr ›Essen‹ freuen und eine ihm in 
die Seite beißt. Die Platzierung des Zitats an passender Stelle des Filmgeschehens 
betont die Analogie zwischen dem Protagonisten und Hans Staden. Zugleich tre-
ten durch die Betonung der Ähnlichkeit mit der Historia auch die Divergenzen 
umso klarer hervor, insbesondere Stadens Verschweigen der Frau an seiner Seite 
(worauf noch näher eingegangen wird). Im Gebet und im Gottesbezug des Zitats 
manifestiert sich eine zentrale Funktion der Historia: der Glaubensbeweis. Wäh-
rend Stadens Errettung in der Historia von der Überlegenheit des christlich-pro-
testantischen Glaubens zeugt, durchkreuzt der Film die Affirmation christlicher 
Religiosität und die Narration kolonialistisch geprägter Gefangenschaftserzählun-
gen, indem der Protagonist am Filmende der Verspeisung anheimfällt. 

Handelt es sich bei den ersten beiden Zwischentiteln, von den Subtexten abge-
sehen, um relativ wertneutrale Schilderungen, so zeugt José de Anchietas Zitat im 
dritten Insert von einer unverhohlenen Stigmatisierung der Tupinambá: »Sie sind 
wie Tiger, denn sie sind sehr hochmütig mit den Dingen, die ihnen die Franzosen 

233 | THEVET, André: »Les Singularités de la France Antarctique«, S. 156.

234 | Ebd., S. 165: »ce peuple, lequel avons dit par ci-devant vivre sans foi et sans loi; tout 

ainsi que toute leur guerre ne procède que d’une folle opinion de vengeance, sans cause 

ni raison.«

235 | »Senhor, se é da Tua vantagem que eu sofra morte tirânica, hei de sofrê-la dêstes 

[sic!] povos que não Te conhecen.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 209

geben; ihre Natur ist grausam, Freund des Krieges und Feind jedes Friedens.«236 
Zwischen dem Zitat Anchietas und der Filmhandlung besteht eine deutliche Di-
vergenz: die im Insert als primitiv und animalisch diffamierten Tupinambá voll-
ziehen in der folgenden Sequenz eine komplexe Zeremonie, die offenbar dazu 
dient, einen Mord zu sühnen und den Zusammenhalt der Gemeinschaft zu stär-
ken. In der filmischen Darstellung wird die Fremdheit ihrer kulturellen Praktiken 
keineswegs eingeebnet, etwa durch Leugnung des Kannibalismus. So verkündet 
Cunhambebe, dass der Protagonist als ›Portugiese‹ und Feind der Tupinambá in 
acht Monaten verspeist werden soll, um den Tod seines Bruders zu rächen. 

Die Alterität der Tupinambá manifestiert sich in der Kulturpraxis des Kanni-
balismus am deutlichsten und wird in dem Film auch als solche inszeniert, näm-
lich als Bedrohung der Identität der europäischen Kolonisatoren. Damit bildet die 
Sequenz einen deutlichen Gegenpol zu der Position von José de Anchieta, der als 
jesuitischer Missionar im Dienst der portugiesischen Krone mit der Angleichung 
des Anderen an das Eigene durch die Vermittlung des katholischen Glaubens be-
schäftigt war. Der Jesuit verfasste Theaterstücke mit religiösen und moralischen 
Inhalten auf Portugiesisch und in Tupi, die vor allem der Bekehrung von ›India-
ner/innen‹ dienten.237 Mit der Arte de grammatica da lingoa [sic!] mais usada na cos-
ta do Brasil (›Grammatik der meist gebrauchten Sprache an der Küste Brasiliens‹), 
die seit Mitte der 1550er Jahre zirkulierte und 1595 im Druck erschien, verfolgte 
Anchieta das Ziel, seinen Jesuitenbrüdern das Erlernen des Tupi zu erleichtern, 
um die Missionierung effektiver zu gestalten. 

Die Grausamkeit und Kriegslust, die Anchieta den Tupinambá unterstellt, ist 
deutlich interessengeleitet und erfolgt offenbar vor dem Hintergrund spezifischer 
Machtansprüche. Anchieta verbindet die Verwerflichkeit der Tupinambá mit deren 
Bündnis mit den Franzosen, gegen deren koloniale Bestrebungen in Brasilien er 
sich aktiv einsetzte. So gewann Anchieta bekehrte ›Indianer‹, um auf portugiesi-
scher Seite gegen die Franzosen zu kämpfen. Dem Jesuiten zugeschrieben wird 
auch das 1563 in Coimbra gedruckte epische Gedicht De Gestis Mendis de Saa, eine 
Lobpreisung der Taten von Mem de Sá, der die französische Kolonie France An-
tarctique für Portugal eroberte und ein Massaker an den ehemals verbündeten Tu-
piniquin verübte (wie in Bezug auf das letzte Insert noch näher ausgeführt wird). 

Anders als das Zitat von José de Anchieta, fügt sich das vierte Insert, ein Satz 
von Pero de Magalhães de Gândavo, zunächst in die Filmhandlung ein: »Gegen-
über dem europäischen Freund lamentieren sie [die ›Indianer‹] über das Pech ihrer 
Vorfahren, dass diese nicht ein so tapferes und bedeutendes Volk kennenlernen 

236 | »São como tigres, porque estão mui [sic!] soberbos com as coisas que lhes dão os 

francêses; sua natureza é cruel, amiga da guerra e inimiga de toda a pâz [sic!].«

237 | Vgl. PINHEIRO, Teresa: »Anchieta, José de«. In: Friedrich Wilhelm Bautz/Traugott 

Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXVII. Nordhausen: Bautz 

2007, Sp. 41-49.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹210

konnten, Besitzer so vieler guter Dinge.«238 Im Anschluss an das Zitat beginnt 
eine Sequenz, die Gândavos Schilderung weitgehend entspricht. Die Frauen emp-
fangen einen französischen Händler mit der Zeremonie des Weinens und äußern, 
dass ihre Toten traurig seien, da sie die mitgebrachten Geschenke nicht sehen 
könnten. Im weiteren Handlungsverlauf durchkreuzt der Film jedoch das Zitat 
von Gândavo. Die eurozentrische ›ethnografische‹ Perspektive auf die ›Indianer/
innen‹ wird gleichsam umgekehrt und ironisierend auf die beiden Franzosen be-
zogen. Dabei erscheint der Händler kaum als Vertreter eines »tapferen und bedeu-
tenden Volkes«: Er verleumdet seinen gefangenen Landsmann als Portugiesen, 
um ihn zu zwingen, für die Tupinambá wertvolles Brasilholz zu sammeln, das er 
dann für seine billigen, in Manufaktur erzeugten ›Geschenke‹ eintauschen kann.

Von der Inversion des ethnografischen Blickes abgesehen, evoziert der Rekurs 
auf Pero de Magalhães de Gândavo einen Subtext, der einen signifikanten Bezugs-
punkt für die Sequenz bildet. Gândavo ist der Verfasser der História da província 
Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil (›Geschichte der Provinz Santa 
Cruz, gemeinhin Brasilien genannt‹). Bei der 1576 in Lissabon erschienenen Pu-
blikation handelt es sich um das »Buch, das die brasilianische Historiografie und 
Geografie eingeleitet hat«.239 Gândavos Geschichtsschreibung stellt eine deutli-
che Apologie der Kolonisierung des Landes durch die Portugiesen dar. Das erste 
Kapitel ist der Landnahme durch Pedro Álvares Cabral gewidmet. Die ›Indianer‹ 
hätten die Portugiesen auf Knien empfangen, um den christlichen Glauben an-
zunehmen: »Wie sie deutlich zeigten, waren sie bereit, die christliche Lehre zu 
jedem Moment anzunehmen, an dem diese ihnen gelehrt würde, als Volk, das 
kein Hindernis durch Idole hat und sich zu keinerlei Gesetz bekennt, das dem 
unseren entgegenstehen könnte«.240 In einer bekannt gewordenen Formulierung, 
die Zeitgenossen wie Gabriel Soares de Sousa und Manuel da Nóbrega direkt auf-
griffen, konstatiert Gândavo, dass den ›Indianern‹ in ihrer Sprache die Laute F, L 
und R fehlten, »porque assim não tem Fé, nem Lei, nem Rei«241 – »denn dement-
sprechend haben sie weder Glauben noch Gesetze oder einen König«. Diese Aus-
sage impliziert eine uneingeschränkte Rechtfertigung zur Kolonialisierung der 

238 | »Diante do amigo europeu, lamentam a má sorte de seus antepassados que não 

puderam conhecer um povo tão valoroso e ilustre, possuidor de tantas coisas boas.«

239 | HUE, Sheila Moura: »Introdução«. In: Pero de Magalhães de Gândavo: História da 

província Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil. Vorw. Cleonice Berardinelli. 

Einl. Sheila Moura Hue. Lissabon: Assírio & Alvim 2004, S.  13-23, hier S.  13: »livro que 

inaugurou a historiografia e a geografia brasileiras«.

240 | GÂNDAVO, Pero de Magalhães de: História da província Santa Cruz a que vulgar-

mente chamamos Brasil, S.  42: »No que mostravam claramente estarem dispostos a re-

ceberem a doutrina cristã a qualquer momento que lhes fosse ensinada, como gente que 

não tem impedimento de ídoles, nem professa outra lei alguma que possa contradizer a 

nossa«.

241 | Ebd., S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 211

Ureinwohner/innen des Landes. Untermauert wird dieser Anspruch auch durch 
die – im kolonialen Diskurs verbreitete – Stigmatisierung der ›Indianer/innen‹ 
als »sehr unmenschlich und grausam«, »ohne andere Gedanken zu haben als zu 
essen, trinken und Menschen zu töten«242. 

Bei dem fünften Zwischentitel handelt es sich um ein Zitat von Gabriel Soa-
res de Sousa: »Die Franzosen haben jedes Jahr viele Tausend Zentner Brasilholz 
abtransportiert, das in viele Schiffe verladen und nach Frankreich gebracht wur-
de.«243 Das Insert folgt auf ein Gespräch des französischen Händlers mit dem Pro-
tagonisten, der für ihn Pfeffer und Brasilholz sammeln soll, um dafür in einigen 
Monaten die Entlohnung zu bekommen. Im Anschluss an das Zitat von Soares 
de Sousa sind der Franzose und Seboipepe im Urwald zu sehen, wo sie Brasil-
holz fällen und forttragen. Das Insert fügt sich in die Spielfilmhandlung ein und 
erweitert diese um eine extradiegetische Zusatzinformation über die koloniale 
Wirtschaft. Frankreich war zu jener Zeit eines der wichtigsten Länder im Handel 
mit Brasilholz – dem Rohstoff, durch den Brasilien seinen Namen erhielt. 

Was sich wie ein scheinbar neutrales Zitat in den Handlungsablauf einfügt, 
stammt erneut von einem Autor, der die Ureinwohner/innen Brasiliens stigmati-
siert und dabei vor allem auf den Kannibalismus abhebt. Gabriel Soares de Sousa 
war ein Siedler und Plantagenbesitzer aus dem brasilianischen Bahia, der den 
Tratado descritivo do Brasil em 1587 verfasst hat. Die ›Beschreibende Abhandlung 
über Brasilien im Jahr 1587‹ entstand als Beschwerde der Siedler gegen die Jesui-
ten, wobei Soares de Sousa auch Rechtsansprüche auf Minen geltend machen 
wollte. Neben ausführlichen Schilderungen des Landes finden sich in der Pub-
likation auch deutliche Verunglimpfungen der Tupinambá, von denen es heißt, 
dass sie »jeden Tag grausamen Krieg führen und sich gegenseitig aufessen«.244 
Sie hätten »überhaupt keine Kenntnisse der Wahrheit« und seien »barbarischer 
als alle Kreaturen, die Gott geschaffen hat«.245 Wie schon bei Gândavo wird auch 
bei Soares de Sousa aus dem Fehlen der Buchstaben F, L und R in der Sprache 
der Tupinambá das Fehlen von Glauben, Gesetzen und König bzw. Herrscher 
begründet. Die gängigen Kannibalismus-Bezichtigungen sind in ihrer Verdam-
mungswürdigkeit besonders drastisch ausgemalt: Der Gefangene bekomme eine 
Frau zugeteilt, die dann häufig schwanger werde. Sie »zieht das Kind auf bis zu 

242 | Ebd., S. 97: »mui [sic!] desumanos e cruéis«; »sem terem outros pensamentos senão 

comer, beber e matar gente«.

243 | »Costumavam os francêses resgatar cada ano muitos mil quintais de pau-brasil, 

aonde carregavam dele muitas naus que traziam para a França.«

244 | SOUSA, Gabriel Soares de: Tratado descritivo do Brasil em 1587. Hg. u. Anm. 

Francisco Adolfo de Varnhagen. São Paulo: Editôra da Universidade de São Paulo 1971 

[Orig. 1587], S. 300: »faziam-se cada dia cruel guerra, e comiam-se uns aos outros«.

245 | Ebd., S.  302: »nem têm [sic!] nenhum conhecimento da verdade«; »são mais bár-

baros que quantas criaturas Deus criou«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹212

dem Alter, in dem es gegessen werden kann«; das Kind werde gegrillt und »die 
Mutter ist die erste, die von diesem Fleisch isst«.246

Entgegen der sachlich wirkenden Beschreibung von Gabriel Soares de Sousa 
ist das folgende Insert mit einem Zitat von Jean de Léry deutlich interessengelei-
tet: »An die Unsterblichkeit der Seele glaubend, an den Donner und die bösen 
Geister, die sie quälen, bin ich sicher, dass diese Saat der Religion in ihnen keimt 
und nicht vergeht, ungeachtet der Abgründe, in denen sie leben.«247 Das Zitat fügt 
sich nur lose in den Handlungsablauf ein, der dem Insert vorangeht: Um sich 
seinem drohenden Tod zu entziehen, verspricht der Protagonist dem ›cacique‹ 
Cunhambebe, mit Hilfe von Tupã, dem Gott des Donners, Kanonenpulver herzu-
stellen, das für die Kriegsführung benötigt wird.

Komplementär zu dem Handlungsablauf geben Lérys Worte Aufschluss über 
die koloniale Konstellation, in der auch die Filmhandlung angesiedelt ist. Sein 
Glaube an ›das Gute‹ in den ›Indianer/innen‹, trotz derer als verwerflich ver-
urteilter Lebensweise, rührt nicht bloß aus einem größeren Verständnis für frem-
de Kulturen, wie es oft heißt. Vielmehr kommt darin eine deutliche Missionie-
rungsabsicht zum Ausdruck. So unterscheidet Léry in seiner Histoire zwischen 
einem guten und einem schlechten Kannibalismus, der mit der Freundschaft 
bzw. Feindschaft der jeweiligen ›Indianer/innen‹ zu den Franzosen einhergeht. 
Damit wird der Andere dem Eigenen entweder tendenziell angeglichen oder aber 
dem Anderen wird, bei ausbleibender Assimilation und nicht ›domestizierbarer‹ 
Fremdheit, der Status des Menschen weitgehend abgesprochen. Léry bezieht sich 
einerseits auf »unsere Toüoupinambaoults«, für die Anthropophagie ein kom-
plexes Ritual darstelle oder die – unter dem Einfluss der Franzosen – gar kein 
Menschenfleisch mehr äßen, keinen monströsen Körper hätten, sondern von der 
Statur den Europäern ähnelten und sich zum Teil dem christlichen Glauben ver-
schrieben hätten.248 Andererseits verweist Léry auf »diese kleinen Teufel von Oue-
tacas«, die sich ständig im Krieg befänden, komplett nackt seien, »wie die Hunde 
und Wölfe das Fleisch roh essen« – Menschenfleisch eingeschlossen –, die »zu 
den barbarischsten, grausamsten und fürchterlichsten Völkern« ganz Amerikas 
gehörten und sich weder mit den Franzosen noch mit anderen Europäern auf 
Kontakt und Handel einließen.249 

246 | Ebd., S. 325: »cria a criança até idade que se pode comer«; »a mãe é a primeira que 

come desta carne«.

247 | »Crendo na imortalidade da alma, no trovão e nos espíritos malignos que os ator-

mentam, tenho que [sic!] essa semente de religão brota e não se extingue nêles, não obst-

ante as trevas em que vivem.«

248 | LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 413 und S. 211: »nos 

Toüoupinambaoults«; »ils ne mangeroyent plus la chair humaine«. Hervorhebung im Original.

249 | Ebd., S. 152f.: »ces diablotins d’Ouetacas«; »comme les chiens et loups, mangeans 

la chair crue«; »mis au rang des nations les plus barbares, cruelles et redoutées qui se 

puissant trouver en toute L’Inde Occidentale«. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 213

Im siebten Zwischentitel wird erneut André Thevet zitiert: »Die Wilden glauben, 
dass die Seelen derjenigen, die ihre Feinde tugendhaft bekämpfen, in die Orte der 
Freude eingehen, aber dass, im Gegenteil, diejenigen, die ihr Land nicht gut verteidi-
gen, mit dem Teufel gehen.«250 Ähnlich wie in dem vorherigen Zitat von Thevet wird 
die Filmhandlung durch eine relativ neutral wirkende Beschreibung ergänzt. In der 
Sequenz vor dem Zwischentitel rüsten sich die Tupinambá für den Kampf gegen die 
verfeindeten Tupiniquin; alles sei bereit, nur die ›helfenden Träume‹ stünden noch 
aus. Nach dem Insert folgt eine Zeremonie, bei der Seboipepe im Trancezustand den 
siegreichen Kampf prophezeit. Wie bereits in Bezug auf den ersten Zwischentitel 
angeführt, entstammen die scheinbar neutralen Schilderungen Thevets einem Text, 
in dem eine Apologie der französischen Kolonialisierung Brasiliens zum Ausdruck 
kommt. Der von Thevet genannte Glaube der »Wilden«, je nach Tapferkeit in einen 
»Ort der Freude« einzugehen oder dem »Teufel« anheimzufallen, korrespondiert 
deutlich mit dem christlichen Verständnis von Himmel und Hölle und belegt so 
deren angebliche Disposition zur Annahme des katholischen Glaubens. 

»In diesem Land, mehr als in jedem anderen, können ein Gouverneur oder 
ein Bischof und andere öffentliche Personen nicht Gott unseren Herren zufrie-
den stellen und alle anderen zufrieden stellen, denn das Schlechte ist in diesem 
Land durch Gewohnheiten sehr stark verankert.«251 Eingeblendet ist das Zitat von 
Manuel da Nóbrega zwischen der Sequenz, in der die Tupinambá gegen die ver-
feindeten Tupiniquin kämpfen, und der darauf folgenden Zeremonie zur Feier 
des gewonnenen Krieges, bei der auch die Verspeisung des Protagonisten ange-
kündigt wird. Nóbregas Verdikt über »das Schlechte« in Brasilien erklärt sich 
schon aus seinem religiösen Amt, das er im Dienst der portugiesischen Kolo-
nialmacht bekleidete. Der portugiesische Jesuit wurde im Jahr 1549 mit weiteren 
Jesuitenmissionaren von dem portugiesischen König João III nach Brasilien ge-
sandt, wo er 1553 zum ersten Provinzial des Landes ernannt wurde. Nóbrega war 
einer der maßgeblichen Begründer der Indianermission in Brasilien. In einem 
Brief vom 8. Mai 1558 an den Provinzial von Portugal, Miguel de Torres, befür-
wortete Nóbrega »durchaus eine Unterjochung der Indios« (wobei er auch eine 
»vorsichtige[r] Kritik an der Kolonisierung« verlauten ließ).252 Er stimmte für die 
Aufnahme von ›Indianerkindern‹ in die Jesuitenkollegien, die so zwar vor der 

250 | »Os selvagens acreditam que as almas daqueles que vir tuosamente combateram 

seus inimigos se vão para os lugares de prazer, mas daqueles que, ao contrário, não de-

fenderam bem o país, irão com o diabo.«

251 | »Nesta terra, mais que em nenhuma outra, não poderá um Governador e um Bispo, 

e outras pessoas públicas contentar a Deus Nosso Senhor e contentar a todos, por estar o 

mal mui [sic!] introduzido na terra por costumes.«

252 | OBERMEIER, Franz: »Nóbrega, Manuel da«. In: Friedrich Wilhelm Bautz, for tge-

führt von Traugott Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXII. 

Nordhausen: Bautz 2003, Sp. 920-928, hier Sp. 922. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹214

Versklavung durch die Siedler geschützt waren, aber auch ihrer ursprünglichen 
Kultur entrissen wurden und sich den Jesuiten angleichen mussten.

Beim neunten Insert, mit dem der Film endet, handelt es sich um eine Ver-
lautbarung aus dem Jahr 1557 von Mem de Sá, dem damaligen Generalgouver-
neur von Brasilien: »Dort vom Meer aus habe ich gekämpft, in einer Weise, dass 
kein einziger Tupiniquin am Leben blieb. Auf der Länge des Strandes starr aus-
gestreckt, nahmen die Toten ungefähr eine légua [6.600 Meter] ein.«253 Dem 
Zwischentitel geht die zeremonielle Tötung des Franzosen voran, gefolgt von der 
statischen Halbtotale einer idyllischen Küstenlandschaft. Nach dem Ende der Ze-
remonie der Tupinambá setzt sich deren Gesang fort und ist sowohl bei der An-
sicht der Küstenlandschaft als auch während des Inserts zu hören. Die drei Ein-
stellungen werden somit durch die Tonspur zueinander in Beziehung gebracht. 
Der letzte Zwischentitel fungiert als Epilog, der Film endet also mit dem Zitat von 
Mem de Sá. Das Insert bekommt zusätzliches Gewicht, indem es fast doppelt so 
lange eingeblendet ist wie die vorherigen acht Zwischentitel.

Die idyllische Küstenlandschaft bildet nicht nur einen Kontrast zu dem fol-
genden Insert, in dem eine Küste beschrieben wird, die kilometerlang mit Lei-
chen der Tupiniquin bedeckt ist. Durch den von Mem de Sá begangenen und 
leichthin geschilderten Genozid am Ende des Films erscheint auch die rituelle 
Tötung und Verspeisung des Franzosen in einem anderen Licht. Was im kolo-
nialen Diskurs als barbarische Handlung dargestellt ist, wird hier als komplexes 
kulturspezifisches Ritual ins Bild gesetzt. Die Gegenüberstellung von rituellem 
Kannibalismus und dem Vernichtungskrieg gegen die Ureinwohner/innen des 
Landes macht die – gerade auch zur Zeit der Militärdiktatur zelebrierte – Ge-
schichte von der ›glorreichen‹ Entdeckung und Besiedlung Brasiliens fragwür-
dig. Dies gilt umso mehr, als das Massaker nicht an den Tupinambá, den Feinden 
der Portugiesen, verübt worden ist. Der Vernichtungskrieg wurde vielmehr gegen 
die Tupiniquin geführt, die zuvor Verbündete der Portugiesen im Kampf gegen 
die Tupinambá und Franzosen waren. Dadurch wird die Perfidität der kolonialis-
tischen Praktiken in Brasilien deutlich.

Die Einstellungsfolge suggeriert nicht nur, dass unberührt erscheinenden Land-
schaften in Brasilien eine blutige koloniale Geschichte eingeschrieben ist. Durch 
den Gegenwartsbezug, wie er zu Beginn des Films mit der ›Wochenschau‹ herge-
stellt wird, ergibt sich angesichts des Zitats von Mem de Sá auch eine Verbindung 
zur Situation der brasilianischen Indigenen zu Beginn der 1970er Jahre.254 Zur Zeit 
der Filmentstehung forcierte die brasilianische Militärregierung den Bau der Trans-
amazônica, der Transamazonischen Fernstraße. In der Region ansässige Indigene 
wurden durch diesen internen Kolonialismus von ihrem Land vertrieben, häufig 
unter Gewaltanwendung und mit Morddrohungen. Wie der Film andeutet, weist das 

253 | »Lá no mar pelejei, de maneira que nenhum tupiniquim ficou vivo. Estendidos ao 

longo da praia, rìgidamente [sic!], os mortos ocuparam cêrca [sic!] de uma légua.«

254 | Vgl. SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation«, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 215

vom Militärregime erzwungene Programm der ›Modernisierung‹ Brasiliens Kon-
tinuitäten und Analogien zu der Kolonisierung des Landes im 16. Jahrhundert auf. 

Der Erzählfluss wird immer wieder durch Inserts unterbrochen, die – vom 
letzten Zwischentitel abgesehen – jeweils knapp zehn Sekunden in weißer Schrift 
auf schwarzem Hintergrund zu sehen sind. Wenn Inserts als »[e]xtradiegetic ver-
bal commentary« die Funktion zukommen kann, »the ›self-sufficiency‹ of the 
discourse of images« in Frage zu stellen255, so gilt dies ganz besonders für deren 
Verwendung bei Nelson Pereira dos Santos. Die Zwischentexte fügen sich nicht 
einfach nahtlos in die Filmhandlung ein. Vielmehr handelt es sich bei den Zitaten 
von Autoren des 16. Jahrhunderts um Aussagen, die in Relation zueinander und 
zur Spielfilmhandlung komplementäre oder kontrastive Sinnbezüge herstellen 
oder – wenn sie bloß der Handlung zu entsprechen scheinen – über Subtexte zu-
sätzliche Bedeutungsebenen erhalten. Durch Zitate, die dem kolonialen Diskurs 
über Brasilien entstammen, findet eine Kontextualisierung und Historisierung 
der fiktionalisierten Geschichte statt, welche die Widersprüche innerhalb des ko-
lonialen Diskurses zutage treten lassen. 

Die Zwischentexte ermöglichen durch die Unterbrechung der Handlung 
ein Innehalten. So bekommt das Publikum verstärkt Gelegenheit zur Reflexion. 
Durch die Einbeziehung unterschiedlicher, mitunter widerstreitender Quellen 
fördert der Film die Hinterfragung von Repräsentationen, die im kolonialen Dis-
kurs naturalisiert wurden. Die Brüche im Handlungsablauf, die durch die Inserts 
entstehen, verweisen auch auf die mediale Differenz zu den Zeugnissen des 16. 
Jahrhunderts. Der ausgeprägte Realitätseffekt des fotografischen Bewegungsbil-
des dient in como era gostoso o meu francês gerade nicht zur Inszenierung 
eines illusionistischen Historienfilms, der Wirklichkeit unmittelbar widerzu-
spiegeln vorgibt. Durch intermediale Bezüge via Zwischentexte oder kontrastive 
Bild-Ton-Verbindungen legt der Film wiederholt seine Konstruiertheit offen und 
regt damit zur Reflexion über die koloniale Geschichte Brasiliens an (ohne dabei 
›die Bedeutung‹ vorzugeben, wie dies im anti-kolonialistischen Kino der Fall ist). 

IV. 2.3.4	 Hans Staden und die Alterität des Anderen
Ein zentraler Prätext der intermedialen Bezüge in como era gostoso o meu fran-
cês ist Hans Stadens 1557 in Marburg erschienenes Buch mit dem modernisierten 
Kurztitel Wahrhaftige Historia und Beschreibung einer Landschaft der wilden, nack-
ten, grimmigen Menschenfresserleute, in der Neuen Welt Amerika gelegen. Der Hesse 
Staden unternahm zwei Reisen nach Brasilien; die erste im Jahr 1548 und die 
zweite von 1550 bis 1555. Bei seiner zweiten Reise, die ihn als Teilnehmer einer 
spanischen Expedition nach Paraguay führen sollte, erlitt die Mannschaft Schiff-
bruch an der brasilianischen Küste. Um seinen Lebensunterhalt zu sichern, trat 
Staden in den Dienst der portugiesischen Kolonisatoren. Zu Beginn des Jahres 
1554 wurde er als Kommandant einer kleinen Festung auf der Insel Santo Amaro 

255 | GUYNN, William: Writing History in Film. New York/London: Routledge 2006, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹216

von den indigenen Tupinambá gefangen genommen. Seiner Schilderung zufolge 
lebte Staden für neuneinhalb Monate als Gefangener bei den »wilden, nackten, 
grimmigen Menschenfressern«, die mit den Franzosen verbündet und mit den 
Portugiesen verfeindet waren. Staden konnte der ihm drohenden Vertilgung ent-
gehen. Er wurde von Franzosen freigekauft und schiffte sich am 31. Oktober 1554 
nach Frankreich ein, von wo aus er in seine Heimat zurück gelangte. 

Stadens Buch wurde ein großer Erfolg. Noch im Erscheinungsjahr erschienen 
zwei Nachdrucke, gefolgt von zahlreichen weiteren Neuauflagen und Überset-
zungen. Bedeutsam für die Rezeption außerhalb des deutschen Sprachraums war 
die Aufnahme von Stadens Text in den Dritten Band der – bereits angeführten – 
epochemachenden Reiseberichtsammlung von Theodor de Bry, der 1592 in Latein 
und im folgenden Jahr auf Deutsch erschien. 

In Brasilien begann das Interesse für Stadens Buch gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts. 1892 erschien die erste Übersetzung (ausgehend von der französischen 
Übertragung), gefolgt von einer vielbeachteten Ausgabe von 1900 zur Vierhun-
dertjahrfeier der ›Entdeckung‹ Brasiliens. Zur weiteren Verbreitung beigetragen 
hat auch die Bearbeitung als Jugendbuch durch den populären brasilianischen 
Autor Monteiro Lobato. Dessen Buch erschien 1927 unter dem Titel Aventuras de 
Hans Staden (›Abenteuer von Hans Staden‹)256, von dem bis heute über dreißig 
Auflagen gedruckt wurden. 

Stadens Publikation ist das »erste ausschließlich Brasilien gewidmete Buch, 
das in Europa erschien« und enthält »das erste wichtige Bildkorpus zu dem 
Land«257, bestehend aus 54 Holzschnitten sowie einer Landkarte und dem Titel-
bild. Bei den Holzschnitten des Bandes handelt es sich um den »ersten umfang-
reichen Bilderzyklus über die Neue Welt« und damit um einen »Markstein in der 
visuellen Umsetzung Amerikas für die Zeitgenossen«.258 Einen zentralen Platz in 
dem Buch nimmt die detaillierte Beschreibung und Illustration des Kannibalis-
mus ein. Bereits auf dem Titelblatt ist ein Holzschnitt mit einer Kannibalismus-
Szene abgebildet: Neben einem Grill mit schmorenden menschlichen Körpertei-
len liegt ein ›Indianer‹ in einer Hängematte und nagt an einem Menschenbein.

Der Kannibalismus ist Gegenstand zahlreicher Illustrationen des Buches und 
durchzieht einen Großteil des Textes. Als Staden von den Tupinambá gefangen 
genommen worden sei, »bissen [sie] in ihre Arme und drohten mir, so wollten sie 

256 | Vgl. LOBATO, José Bento Monteiro: Aventuras de Hans Staden. O homem que naufra-

gou nas costas do Brasil em 1549 e esteve oito mezes prisioneiro dos indios tupinambás. 

São Paulo: Editora Nacional 1927.

257 | OBERMEIER, Franz: »Hans Staden und sein Brasilienbuch. Vorwort«. In: Hans 

Staden: ›Warhaftige [sic!] Historia‹. Zwei Reisen nach Brasilien (1548-1555). História de 

duas viagens ao Brasil. Kritische Ausgabe Franz Obermeier. Übers. Joachim Tiemann. Kiel: 

Westensee 2007, S. I-LXV, hier S. I.

258 | Ebd., S. XXVII.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 217

mich essen«259. Am Wohnort habe er vor die Frauen treten und ihnen zurufen 
müssen »›Ich, euer Essen, komme.‹« (248) Vor den Hütten hätten sich »fünfzehn 
Köpfe auf Pfählen« von verspeisten Feinden befunden (252). Ein Junge »hatte 
noch einen Beinknochen von dem Sklaven, an demselben war noch Fleisch, das 
aß er« (258). Die Tupinambá hätten selbst einen entstellten Gefangenen gegessen, 
der »hatte nur ein Auge und schien hässlich von der Krankheit« (261). Und die 
schwer Verwundeten auf einem Heimzug »schlugen sie fortan tot und schnitten 
sie ihrem Brauch gemäß in Stücke und brieten das Fleisch« (263). Staden sei auch 
Menschenfleisch angeboten worden: »Cunhambebe hatte einen großen Korb voll 
Menschenfleisch vor sich, aß von einem Bein, hielt es mir vor den Mund, fragte, 
ob ich auch essen wollte.« (264) Und ein Kapitel trägt die Überschrift »Wie sie den 
ersten von den zwei gebratenen Christen aßen […].« (265)

Abb. 72-74: Hans Staden Wahrhaftige Historia

259 | STADEN, Hans: »Wahrhaftige Historia und Beschreibung/Einer Landschaft der wil-

den, nackten, grimmigen Menschenfresserleute,/in der Neuen Welt Amerika gelegen, vor 

und nach Christi Geburt/im Land Hessen unbekannt bis auf diese zwei jüngstvergangenen 

Jahre,/da sie Hans Staden von Homberg in Hessen durch seine eigene Er fahrung/kennen-

gelernt und jetzt durch den Druck an den Tag gibt«. In: Hans Staden: ›Warhaftige [sic!] 

Historia‹, S. 229-288, hier S. 246 [Faksimile der Erstausgabe S. 1-178]. Um unnötig vie-

le Fußnoten zu vermeiden, sind im Folgenden die Seitenzahlen der Zitate im Fließtext in 

Klammern angeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹218

Im ersten Teil des Buches, mit den Schilderungen der persönlichen Erfahrung 
Stadens, wird in Bezug auf den Verzehr eines Menschen – »Wie das zugeht« (258) 
– hingewiesen auf den zweiten Teil, überschrieben mit »Wahrhaftiger kurzer Be-
richt: Bräuche und Sitten der Tupinambás,/deren Gefangener ich gewesen bin.« 
(271) Ein Kapitel über die Bräuche der Tupinambá trägt den Titel »Warum ein 
Feind den anderen isst.«, gefolgt von dem Satz »Sie tun es aus keinem Hunger, 
sondern aus großem Hass und Neid.« (281) Und ein mit elf Holzschnitten reich 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 219

illustriertes Kapitel liefert die detaillierte Beschreibung zu dem Thema »Mit was 
für Zeremonien sie ihre Feinde töten und essen. Womit sie sie totschlagen und 
wie sie mit ihnen umgehen« (282). Unter anderem wird erwähnt, dass der Ge-
fangene eine Frau bekommt: »Und wenn sie schwanger wird, das Kind ziehen sie 
auf, bis es groß wird. Wenn es ihnen danach in den Sinn kommt, schlagen sie es 
tot und essen es.« (282) Staden beendet das Kapitel mit der Beteuerung »Dies alles 
habe ich gesehen und bin dabeigewesen.« (283)

In Stadens Buch finden sich mehrere Authentizitätsbeteuerungen. So sind in 
den Text Versicherungen Stadens eingestreut, dass es sich bei seiner Schilderung 
um eine wahre Begebenheit handle, die er selbst erlebt habe. Darüber hinaus 
bürgt der Marburger Professor Dryander im Vorwort für die Vertrauenswürdig-
keit Stadens; er betont, keine Zweifel zu haben, dass Staden 

schreibe und vermelde seine Historia und Wegefahrt nicht nach anderer Leute Bericht, son-

dern aus seiner eigenen Er fahrung gründlich und gewiss, ohne irgendeine falsche Ursache 

und dass er darin keinen Ruhm oder weltlichen Ehrgeiz, sondern allein Gottes Ehre, Lob und 

Dankbarkeit für die erzeigte Wohltat seiner Erlösung sucht. (230)

Die Ausweisung der Textintention als Gotteslob, in Abgrenzung zur Ruhmbe-
gierde, suggeriert ebenfalls die Aufrichtigkeit des Autors. Auch die Unterteilung 
des Buches in narratio und descriptio, in die persönliche Schilderung seiner Reise 
und Gefangenschaft sowie die ›ethnografische‹ Beschreibung der Gebräuche und 
des Lebensraums der Tupinambá, erhöht die Glaubwürdigkeit, dass die sachlich 
anmutende Beschreibung auf tatsächlicher Erfahrung fußt. 

Abgesehen von Formen der Authentifizierung finden sich bei Staden auch 
Darstellungsweisen, welche die »Präsenz des Anderen«260 hervorheben. Diese 
manifestiert sich in den Tupi-Wörtern, die in den Text eingestreut sind, sowie in 
der Repräsentation der ›Indianer/innen‹ auf den Holzschnitten, insbesondere in 
den drastischen Kannibalismus-Darstellungen.261 Im Kannibalismus, den Staden 
zu einem zentralen Thema erhebt, zeigt sich die Alterität der fremden Kultur be-
sonders deutlich. Die Bedrohung der christlich-europäischen Identität durch das 
›indianische‹ Andere kommt in der drohenden Verspeisung am stärksten zum 
Ausdruck. Wie eine Vorstufe zur Auflösung seiner Identität wirken die Staden auf-
gezwungenen Veränderungen seines Äußeren: Er wird seiner Kleidung entledigt, 
wobei der ihm drohende »Verlust seines Bartes einer Effeminierung und Ent-Euro-

260 | KIENING, Christian: »Alterität und Mimesis. Repräsentation des Fremden in Hans 

Stadens ›Historia‹«. In: Martin Huber/Gerhard Lauer (Hg.): Nach der Sozialgeschichte. Kon

zepte für eine Literaturwissenschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschich

te und Medientheorie. Tübingen: Niemeyer 2000, S. 483-510, hier S. 492.

261 | Trotz Verknüpfung von Bild und Text funktionieren die Holzschnitte auch als eigen-

ständige Bilderzählungen.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹220

päisierung«262 gleichkommt. Doch Staden fällt der Bedrohung durch den Anderen 
nie gänzlich anheim. So erscheint er auf den Holzschnitten zwar nackt, doch ist sei-
ne Scham mit einem Feigenblatt bedeckt, und er behält seinen Bart und sein langes 
Haar als Zeichen seiner kulturellen Identität. Die Selbstdarstellung Stadens fun-
giert zugleich als »allusion to the Biblical trials of Job«263, denn schließlich ist die 
Prüfung und Affirmation seines Glaubens angesichts der »wilden, nackten, grim-
migen Menschenfresserleute« und ihrer Götter ein zentrales Thema des Textes.

Neben der Bedrohung durch den Anderen, die primär im Kannibalismus zum 
Ausdruck kommt, wird bei Staden auch die Verwerflichkeit und Unterlegenheit des 
Anderen deutlich gemacht. Vor allem mittels »der Kannibalen-Trope begründet 
der ethnografische Blick seine epistemologische Autorität«.264 Staden ist in seiner 
Schilderung somit nicht nur der Abwehr gegenüber dem Anderen fähig, sondern 
»er okkupiert auch durch sprachliche Mimesis die Zeichen der anderen und rückt 
sie in seinen eigenen Deutungshorizont ein.«265 Die Alterität wird entschärft, »das 
Andere einem ihm fremden Repräsentationssystem anverwandelt«.266 

Die Anverwandlung des Anderen an das Eigene gilt insbesondere auch für 
die visuelle Darstellung von Stadens Historia – sowie Lérys Histoire – bei de Bry. 
Die de Bry’schen Kupferstiche sind gekennzeichnet durch eine spezifische Aus-
richtung auf die europäischen Betrachter/innen, bei gleichzeitiger Exotisierung 
des ›indianischen‹ Anderen. Wie Elisabeth Luchesi herausgestellt hat, ähnelt 
der Bildraum »einer exotischen Bühne«, wobei die perspektivische Darstellung 
den Blick auf das Dorfinnere lenkt und den Betrachter/innen eine privilegierte 
Sicht auf das Geschehen gewährt.267 Durch die Angleichung des Fremden an die 
»europäischen Ausdrucks- und Vorstellungsformen« vollzieht sich eine »Verein-
nahmung der Fremden«, welche die bestehenden Differenzen abschwächt. In der 
Konzipierung des »Fremden als Verfremdung des Bekannten« wird das Andere, 
das »den europäischen Gesellschaften Unähnliche[n] zugunsten einer Wendung 
zum Exotischen ausgeklammert«. 

262 | SCHÜLTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten, S. 126.

263 | WHITEHEAD, Neil L.: »Hans Staden and the Cultural Politics of Cannibalism«. In: 

HAHR –Hispanic American Historical Review, Nr. 80: 1, 2000, S. 721-751, hier S. 749.

264 | JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia, S. 118: »Gracias al tropo caníbal la mirada etnográ-

fica establece su autoridad epistemológica«.

265 | HOLDENRIED, Michaela: »Einverleibte Fremde. Kannibalismus in Wort, Tat und Bild«. 

In: Kerstin Gernig (Hg.): Fremde Körper. Zur Konstruktion des Anderen in europäischen 

Diskursen. Berlin: Dahlem University Press 2001, S. 117-145, hier S. 139.

266 | KIENING, Christian: »Alterität und Mimesis«, S. 486.

267 | LUCHESI, Elisabeth: »Von den ›Wilden/Nacketen/Grimmigen Menschenfresser 

Leuthen/in der Newenwelt America gelegen‹. Hans Staden und die Popularität der 

›Kannibalen‹ im 16. Jahrhundert«. In: Karl-Heinz Kohl (Hg.): Mythen der Neuen Welt. Zur 

Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas. Berlin: Frölich & Kaufmann 1982, S. 71-74, hier 

S. 73. Die folgenden Zitate sind derselben Seite entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 221

Der Film folgt nicht der Angleichung des Anderen an das Eigene, sondern 
lässt stattdessen Alterität als solche durchscheinen. So sind die Dialoge auf Tupi 
mit portugiesischen Untertiteln wiedergegeben, was die Vereinnahmung des An-
deren durch die Schriftkultur der Kolonisatoren reduziert. In der Mündlichkeit 
manifestiert sich die ›Fremdheit‹ der indigenen Sprache – im Gegensatz zu der 
transparent erscheinenden Übersetzung in die europäische Schriftkultur, welche 
die Alterität des Anderen weitgehend einebnet und durch das Eigene verstehbar 
macht. Der Film gleicht die indigenen Anderen nicht dem Verstehenshorizont 
des europäischen Protagonisten an; stattdessen wird das koloniale Subjekt assimi-
liert, das sich als solches in der Verspeisung durch den Anderen auflöst.

Stadens Beschreibung seiner Gefangenschaft lässt sich unter dem Aspekt der 
»captivity narrative« fassen, bei der die Erzählung von der Befreiung des Gefan-
genen einhergeht mit dem »acknowledgement of the superiority of the captive’s 
origins, which is often the reader’s own origins«.268 Der Identifikation mit dem 
überlegen erscheinenden Gefangenen kommt dabei eine zentrale Rolle zu: »the 
reader of a captivity narrative is meant to identify with the captive and to thereby 
differentiate her/himself from the captor. Distinction between cultures is there-
by made necessary and is necessarily re-performed«.269 Während der Autor und 
Protagonist der Historia eine ständige Abgrenzung gegenüber dem Anderen auf-
rechterhält, erfolgt im Film bei der an Hans Staden angelehnten Figur eine zu-
nehmende Auflösung westlicher Attribute. Nelson Pereira dos Santos inszeniert 
keine Befreiung einer mit »epistemologischer Autorität« (Jáuregui) ausgestatteten 
Figur. Vielmehr mündet die Gefangenschaft in der Verspeisung des europäischen 
Protagonisten, mit dem das Publikum sich bis dato wohl weitgehend identifiziert 
hat. Damit durchkreuzt der Film das Identifikationsmuster der Erzählung Stadens 
samt des darin implizierten Überlegenheitsanspruchs der europäischen Figur.

Im Gegensatz zu der Publikation von Staden und anderen ›Augenzeugen‹ des 
Kannibalismus ist die Tötung und Verspeisung des Protagonisten bei Nelson Pe-
reira dos Santos mit keinem Stigma behaftet.270 Während in den europäischen 

268 | NOGUEIRA, Claudia Barbosa: Journeys of Redemption: Discoveries, Re-Discoveries 

and Cinematic Representations of the Americas. Dissertation, University of Maryland, 

College Park 2006, S. 98. 

269 | Ebd., S. 96. 

270 | Mit dem brasilianischen Spielfilm hans staden (BRA/POR 1999, R: Luiz Alberto 

Pereira) ist ein weiterer Film entstanden, der sich auf Stadens Historia bezieht. Der Zugang 

ist hier allerdings ein völlig anderer als in como era gostoso o meu francês. Bei hans staden 

handelt es sich um eine ›werkgetreue‹ eurozentrische Darstellung des Reiseberichts aus 

dem 16. Jahrhundert. Erzählt wird der Film aus der Perspektive Stadens, dessen Stimme im 

Voice-over nicht zuletzt der Authentifizierung des Geschehens dient. Wie in der Buchvorlage 

wird Hans Staden zur Identifikationsfigur, während die Tupinambá als animalische Wesen 

erscheinen. Vgl. NAGIB, Lúcia: A utopia no cinema brasileiro. Matrizes, nostalgia, disto-

pias. São Paulo: Cosac Naify 2006, S. 110-117.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹222

Darstellungen die Sitten der Tupinambá fast ausnahmslos als ›barbarisch‹ und 
unmenschlich dargestellt sind, erscheinen sie in dem Film als komplexe Kultur-
praxen, die Anthropophagie eingeschlossen. Entsprechend der heutigen ethno-
logischen Einsicht fanden bei den Stämmen der Tupi-Guarani – zu denen auch 
die Tupinambá und die Tupiniquin zählen – Krieg und die damit verbundene 
Anthropophagie nicht aus Hass statt, wie es bei den meisten europäischen Auto-
ren des 16. Jahrhundert heißt, sondern aus Gründen der Ehre.271 In Brasilien kam 
Kannibalismus sicherlich nicht so häufig vor, wie es in der Literatur des 16. Jahr-
hunderts glauben gemacht wird. Franz Obermeier zufolge handelte es sich beim 
Kannibalismus vielmehr um »eine in größeren Abständen erfolgende Zeremonie 
mit hoher sozialer und stammesgeschichtlicher Bedeutung, die den Zusammen-
halt einzelner Stämme gewährleisten sollte und wohl zumeist mit Initiationsriten 
verbunden war«.272 In diese Richtung zielt auch der Film in seiner Repräsentation 
von Kannibalismus; allerdings nicht im Sinne von ›ethnografischer Genauigkeit‹ 
oder ›historischer Korrektheit‹. Es wird keine unmittelbare Wiedergabe von Ge-
schichte vorgegeben, sondern die Repräsentation durch stilistische und mediale 
Brüche als solche ausgewiesen und problematisiert. Dies gilt etwa für die Se-
quenz des Kampfes der Portugiesen gegen die Tupinambá, bei dem der Protago-
nist gefangen genommen wird. Durch historisch anmutende Kostümierung und 
naturalistisch wirkende Bilder entsteht zunächst der Eindruck von Geschichtlich-
keit, den dissonante Klänge rückwärts laufender Musik jedoch durchkreuzen. 
Die Musik fungiert also nicht bloß als atmosphärische Untermalung der kriege-
rischen Auseinandersetzung. Sie dient vor allem auch der Entnaturalisierung des 
vermeintlich historischen Geschehens, da es sich offenbar um avantgardistische 
elektronische Musik handelt, womit der Film sowohl auf seine Entstehungszeit 
verweist als auch die eigene Konstruiertheit offenlegt.

IV. 2.3.5	 Koloniale Geschichte im Modus der Mittelbarkeit
como era gostoso o meu francês setzt zahlreiche, teils divergierende Positionen 
des kolonialen Diskurses über Brasilien im 16. Jahrhundert zueinander in Be-
ziehung. Die daraus resultierende grundlegende Hinterfragung der historischen 
Quellen entspricht der Perspektive einer kritischen Historiografie, die darauf ab-
zielt »to critique documents in order to reveal the intentions of the archivists, the 
broader context of the events documented, and the materials and points of view 
that have been excluded«.273 Der Film deckt Widersprüche in der Repräsentation 

271 | Vgl. FAUSTO, Carlos: »Cinco séculos de carne de vaca: antropofagia literal e an-

tropofagia literária«. In: João Cezar de Castro Rocha/Jorge Ruffinelli (Hg.): Anthropophagy 

Today?, S. 75-82, hier S. 77.

272 | OBERMEIER, Franz: »Bilder von Kannibalen, Kannibalismus im Bild. Brasilianische 

Indios in Bildern und Texten des 16. Jahrhunderts«. In: Jahrbuch für Geschichte 

Lateinamerikas, Nr. 38, 2001, S. 49-72, hier S. 71.

273 | GUYNN, William: Writing History in Film, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 223

der brasilianischen Indigenen auf und macht die Interessengebundenheit kolo-
nialistischer Positionen sichtbar. Vor allem durch die Juxtaposition und Vermi-
schung von Elementen historischer Publikationen erzielt der Film – im Sinne der 
›kulturellen Kannibalisierung‹ – eine Dezentrierung einzelner Geschichtsdar-
stellungen sowie die Offenlegung historischer Zusammenhänge und Kontinuitä-
ten. Zugleich verwehrt sich der Film der Absolutsetzung seiner eigenen Position, 
etwa durch die Authentifizierung eines einzelnen Geschehens. Prämisse hierfür 
ist die – bereits analysierte – Eingangssequenz: Durch die Verbindung der Zeit-
ebene des 16. Jahrhunderts mit der Entstehungszeit des Films wird auf die me-
dienspezifische Rekonstruktion aus Sicht der Gegenwart verwiesen und so einer 
Naturalisierung der Darstellung als unmittelbare ›Historie‹ entgegengewirkt. 

Besonders ausgeprägt ist die ›kulturelle Kannibalisierung‹ kolonialer Dis-
kursformationen in Bezug auf Hans Stadens Historia, einem zentralen Prätext 
des Films. Die in der Reisebeschreibung autobiografisch konturierte Persona des 
Hans Staden wird in dem Film aufgegriffen und verbunden mit Elementen der 
Figur des Jean de Léry. Zu Beginn des Films entspricht der Protagonist weitge-
hend Jean de Lérys Schilderungen in der Histoire über seinen Aufenthalt in der 
französischen Kolonie France Antarctique unter der tyrannischen Herrschaft von 
Villegagnon und der Flucht auf das Festland, wo er mit weiteren Protestanten in 
Nachbarschaft zu den dortigen Indigenen wohnte. Die Filmhandlung ist dann ab 
der Gefangennahme des Protagonisten in hohem Maße an Hans Stadens Schil-
derungen angelehnt. Dabei fließen auch Details seines ›Berichts‹ mit in den Film 
ein, beispielsweise taucht wie bei Staden der ›cacique‹ Cunhambebe auf. 

In dem an Stadens Schilderungen angelehnten Handlungsverlauf finden sich al-
lerdings auch signifikante Abweichungen. Zwar wird der Protagonist wie Staden zu-
sammen mit einer Gruppe von Portugiesen durch die Tupinambá gefangen genom-
men und fälschlich für deren Landsmann gehalten. Doch während es sich bei Staden 
um einen Deutschen – im Dienst der portugiesischen Kolonialmacht – handelt, ist 
die Filmfigur ein Franzose (der ebenfalls für einen Portugiesen gehalten wird). Diese 
Veränderung der Nationalität des Protagonisten ist durchaus signifikant. Als Franzo-
se ist der Protagonist Angehöriger einer zur Zeit der Filmhandlung aktiven Kolonial-
macht. Vor allem aber verkörpert er eine Nation, die in Brasilien jahrhundertelang 
maßgeblichen kulturellen Einfluss besaß. Reflektiert wird dies bereits am Anfang 
des Films durch den Bezug auf die französische Wochenschau, wie sie noch in den 
1960er Jahren in brasilianischen Kinos zu sehen war. In Hinblick auf den starken 
kulturellen Einfluss Frankreichs, der bis in die Gegenwart der Filmentstehung an-
dauerte, erscheint die rituelle Verspeisung des Protagonisten am Ende des Films 
auch als symbolische ›Einverleibung‹ der Grande Nation und ihrer Kulturformen.

Der Film thematisiert Aspekte der Gefangenschaft Stadens, die in der Historia 
offenbar beiseite gelassen werden. In der Schilderung seiner Erlebnisse verschweigt 
Staden, dass ihm eine Frau zugeteilt wurde – was er im Kapitel zum Kannibalismus 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹224

im zweiten Teil seines Buches explizit als Brauch erwähnt.274 Der Grund für dieses 
Verschweigen liegt wohl darin, dass Staden darauf bedacht war, seine Integrität als 
Protestant und Kritiker der fremden Kultur zu wahren, die durch eine Frau an seiner 
Seite zweifelhaft geworden wäre. Im Film hingegen kommt der ›unterschlagenen‹ 
Frau eine zentrale Stellung zu. Als rein fiktive Figur wird die hübsche junge Se-
boipepe eingeführt, deren Beziehung zu dem Gefangenen ausführlich dargestellt 
ist. Seboipepe hebt sich von den anderen Frauen stark ab, sowohl durch die Kadrie-
rung, die sie häufig ins Zentrum und in den Vordergrund des Bildes rückt, als auch 
durch ihre schlanke und hochgewachsene Figur, die dem westlichen Schönheits-
ideal (zur Zeit der Filmentstehung) entspricht. Durch diese Inszenierung Seboi-
pepes, ihr deutliches sexuelles Interesse an dem Franzosen und die Entwicklung 
gegenseitiger Zuneigung weckt der Film die Erwartung einer Liebesbeziehung, bei 
der die ›Indianerin‹ zugunsten des europäischen Geliebten gegen ihre Traditionen 
aufbegehrt. Zwischen den beiden scheint sich tatsächlich eine Liebesgeschichte zu 
entwickeln, die auf eine Errettung des Todgeweihten schließen lässt (oder zumin-
dest auf den tragisch scheiternden Versuch der Frau, ihren Geliebten zu retten). Der 
Film bricht jedoch mit der konventionellen Dramaturgie, wie sie in zahlreichen Ge-
fangenschaftsgeschichten angelegt ist. Bezeichnenderweise ist die einzige längere 
›romantische‹ Sequenz zwischen Seboipepe und dem Franzosen ein Liebesspiel, 
das zugleich die Einübung des Tötungsrituals darstellt. Bei dem Liebesspiel nennt 
Seboipepe ihren Franzosen neckisch »mein kleines Halsstück«, in Bezug auf das-
jenige Körperteil, das ihr nach seiner Tötung zur Verspeisung zugesprochen wurde. 
Der phallisch konnotierte Kosename »kleines Halsstück« stellt einen Konnex von 
Sexualität und Kannibalismus her, auf den bereits der doppeldeutige Filmtitel iro-
nisch verweist. Gegen Ende des Films sieht man Seboipepe dann in Großaufnahme 
mit ungerührter Miene kauen, wobei kein Zweifel besteht, dass sie gerade das Hals-
stück des Franzosen verspeist. Die lakonische, betont unsensationelle Darstellung 
von ›Kannibalismus‹ bei Nelson Pereira dos Santos steht in deutlichem Gegensatz 
zu den grauenvollen, gewaltbetonten und detailgenauen Darstellungen, wie sie im 
kolonialen Diskurs zur Abwertung des indigenen Anderen üblich sind – insbesonde-
re in visuellen Repräsentationen wie den wirkungsmächtigen Kupferstichen von de 
Bry, die zu Beginn von como era gostoso o meu francês mit filmspezifischen Mit-
teln dargestellt, rekontextualisiert und in ihrer Funktionsweise offengelegt werden.

Bei der Beziehung zwischen Seboipepe und dem Franzosen handelt es sich 
ferner um einen Verweis auf die Liebesgeschichte in José de Alencars Iracema, 
lenda do Ceará275 – und zwar als »counterpart to the romanticized image of the 
Indian created by Alencar«276. In dem indianistischen Roman verliebt sich die 
›Indianerin‹ Iracema in den portugiesischen Kolonisator Martim, für den sie 
ihren Stamm verlässt, wobei der Sohn, der aus der Beziehung der beiden hervor-

274 | Vgl. STADEN, Hans: »Wahrhaftige Historia«, S. 157.

275 | Vgl. zu Iracema, lenda do Ceará Kap. III.6, insbesondere S. 85ff.

276 | SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation«, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 225

geht, als der erste Brasilianer bezeichnet wird. Der Roman entwirft damit einen 
fundierenden nationalen Mythos, bei dem die ›Indianerin‹ bloß als Zeichen der 
Differenz gegenüber dem portugiesischen Mutterland figuriert, um eine brasilia-
nische Nationalidentität zu affirmieren. Die Beziehung zwischen dem Franzosen 
und Seboipepe hingegen erweist sich als Inversion der Alencar’schen Liebesge-
schichte. Während Iracema, die fügsame »Jungfrau mit den Honiglippen«277, sich 
gänzlich dem Kolonisator hingibt, widersetzt sich Seboipepe dem Franzosen. Be-
zeichnenderweise bedeutet Seboipepe »auf Tupi Blutsauger«278, was nicht nur auf 
die Verspeisung des Franzosen am Ende des Films hindeutet, sondern auch eine 
ironische Verkehrung von Iracemas Honiglippen darstellt. Seboipepe erscheint 
als Gegenbild zur romantischen Konstruktion der ›Indianerin‹ Iracema. So ist 
Seboipepe keine Jungfrau, sondern eine Witwe, deren Mann von den Portugie-
sen getötet wurde. Im Gegensatz zu Iracema lehnt sie es nicht nur ab, für den 
Europäer ihren Stamm zu verlassen, sondern verhindert sogar gewaltsam dessen 
Flucht.279 Mit einem Lächeln auf den Lippen schießt sie dem fliehenden Franzo-
sen einen Pfeil ins Bein und tritt ihm kriegerisch entgegen. Seboipepe stirbt auch 
nicht wie Iracema, die sich aus Sehnsucht zu Tode grämt, als ihr Mann sie für den 
Kampf gegen feindliche ›Indianer‹ verlässt. Es ist vielmehr der Europäer, der um-
kommt. Anstatt wie Iracema dem Kolonisator einen Nachkommen zu gebären, 
beteiligt sie sich an der Verspeisung des Franzosen.

Abb. 75-76: Como era gostoso o meu francês

277 | ALENCAR, José de: Iracema, lenda do Ceará, S. 48: »Iracema, a virgem dos lábios 

de mel«.

278 | SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos, S. 259: »sanguessuga em tupi«.

279 | Dies widerspricht auch einer Schilderung Gândavos, der zufolge die indigenen Frauen 

der europäischen Gefangenen sich zu diesen manchmal so hingezogen fühlten, dass sie die 

Männer vor dem Tod bewahrt hätten und mit ihnen geflohen seien. Vgl. GÂNDAVO, Pero 

de Magalhães de: História da província Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil, 

S. 114: »Também acontece algumas vezes afeiçoar-se tanto ao marido, que chega a fugir 

com ele para sua terra para o livrar da morte.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹226

Abb. 77: José Maria de Medeiros: Iracema

Abb. 78: Antônio Parreiras: Iracema

Die ›Indianer/innen‹ des Films, und insbesondere die Figur der Seboipepe, wei-
chen deutlich ab von der Repräsentation assimilierungswilliger ›Indianer/innen‹ 
bei Alencar, die sich ergeben kolonialisieren lassen und ihre Identität zugunsten 
der Kultur der europäischen Kolonisatoren aufgeben. Der Film invertiert gezielt 
den Iracema-Mythos, der auch im 20. Jahrhundert sehr präsent ist, vor allem in 
filmischen Darstellungen. Bis zur Entstehung von como era gostoso o meu 
francês im Jahr 1971 sind 15 Spielfilme über ›Indianer/innen‹ entstanden, von 
denen neun auf Werken von Alencar (vor allem auf Iracema, lenda do Ceará und O 
Guarani) basieren.280 como era gostoso o meu francês ist der erste Film, in dem 
nicht »a visão do colonizador«281, der »Blick des Kolonisators«, vorherrscht.282 In 

280 | Vgl. LOBATO, Ana Lucia: »›Como era gostoso o meu francês‹«, S. 71.

281 | Ebd., S. 72.

282 | Vgl. Sylvio Backs Essayfilm yndio do brasil/our indians (BRA 1995), der sich aus 

Sequenzen zahlreicher Filme über die brasilianischen ›Indianer/innen‹ zusammensetzt 

und damit einen Querschnitt ihrer filmischen Repräsentation liefer t. Durch Kommentare 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 227

Nelson Pereira dos Santos’ Film entsteht ein differenziertes Bild der Indigenen, 
das deutlich divergiert von den eindimensionalen Abwertungen des Anderen, wie 
sie im kolonialen Diskurs vorherrschen. Die Anthropophagie erscheint als kom-
plexes Ritual, das nach bestimmten Regeln durchgeführt wird, und nicht als ein 
wahlloses und blutrünstiges Verschlingen von Menschen.

Der Film vermeidet allerdings auch, einer vermeintlichen Repräsentation 
der indigenen Sichtweise zu verfallen. Wie bereits dargelegt, klingt wiederholt 
ein ironischer, fast karnevalesker Ton an. Evident ist dies schon im Filmtitel, der 
aus der Perspektive der ›Kannibalin‹ Seboipepe konstatiert, wie lecker ihr Fran-
zose gewesen sei. como era gostoso o meu francês zielt also weniger auf die 
›Richtigstellung‹ des Bildes der Indigenen im kolonialen Diskurs, als vielmehr 
auf eine ironische Affirmation von Kannibalismus und Promiskuität, um – ähn-
lich wie das Manifesto Antropófago – die komplementären Fremdzuschreibungen 
der ›Indianer/innen‹ als ›Menschenfresser/innen‹ und ›Gute Wilde‹ zu durch-
kreuzen und diesen naturalisierten Repräsentationen ästhetische und kulturelle 
Differenzen einzuschreiben. Die stilistische Heterogenität des Films umfasst so 
unterschiedliche Darstellungsmodi wie Realismuseffekte oder Illusionsdurchbre-
chungen, wobei diese sich wiederum auf spezifische Diskurse und Repräsenta-
tionsformen beziehen. In multiperspektivischer Darstellungsweise, etwa durch 
Juxtaposition divergierender Bild- und Tonebenen, legt der Film Widersprüche 
innerhalb des kolonialen Diskurses offen und entzieht den einzelnen Positionen 
damit ihre »epistemologische Autorität«.

como era gostoso o meu francês subvertiert nicht nur den kolonialen Dis-
kurs über das Brasilien des 16. Jahrhunderts, sondern widersetzt sich auch einer 
affirmativen Darstellung der brasilianischen Geschichte, wie sie vom Militärre-
gime zur Zeit der Filmentstehung mit Nachdruck gefördert wurde. Die zentralis-
tische Kulturpolitik der Junta, die sich auch in dem 1969 gegründeten staatlichen 
Filmunternehmen Embrafilme niederschlug, war bestimmt durch Zensur und 
Verfolgung einerseits, sowie durch umfangreiche Unterstützung nationalisti-
scher Kulturproduktionen andererseits. Über Embrafilme förderte die Militärre-
gierung zu Beginn der 1970er Jahre Historienfilme, die der Glorifizierung brasi-
lianischer Geschichte dienen sollten. Nelson Pereira dos Santos’ Film widersetzt 
sich nicht nur der nationalistischen Überhöhung brasilianischer Geschichte, son-
dern reflektiert auch die Kontinuitäten (neo-)kolonialer Machtgefüge, die mit der 
Kolonisierung des Amazonasgebietes bis in die Gegenwart der Filmentstehung 
andauerten. Das Filmende mit der massenhaften Ermordung von Indigenen, 
die der Generalgouverneur von Brasilien Mem de Sá Mitte des 16. Jahrhunderts 
durchführen ließ, bekommt eine besondere Brisanz angesichts der durch die 
Junta begonnenen Kolonisierung des Amazonasbeckens, bei der im Rahmen der 
›Umsiedlung‹ von Indigenen und Kleinbauern massiv Gewalt angewandt wurde. 

im Voice-over und gezielte Juxtaposition von Sequenzen werden die eurozentrischen 

Repräsentationen der Indigenen in Backs Film dekonstruier t.

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹228

Dies gilt umso mehr, als der Film bereits in der Eingangssequenz durch die Kopp-
lung von zwei Zeitebenen – via Verweis auf die Französische Wochenschau – eine 
Verbindung herstellt zwischen der Kolonialisierung Brasiliens im 16. Jahrhundert 
und der Gegenwart der Filmentstehung. Wie auch bei den anderen tropikalisti-
schen Filmen erkannte das Militärregime die subversiven Strategien ›kultureller 
Kannibalisierung‹ nicht, wobei como era gostoso o meu francês nicht nur von 
der Zensur verschont blieb, sondern sogar eine Förderung von Embrafilme erhielt 
und neben macunaíma zu einem der erfolgreichsten Filme des Cinema Novo 
wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

