IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

DerTropicalismo, die anthropophagische Entdeckung, war
eine Offenbarung: er rief Bewusstsein hervor, eine Haltung
gegenlber der kolonialen Kultur, die keine Ablehnung der
abendl&ndischen Kulturist[...]; wir akzeptieren die gesam-
te ricezione, die Einverleibung der grundlegenden Metho-
den einer kompletten und komplexen Kultur, aber auch die
Transformation durch nostri succhi und durch die Verwen-
dung und Ausarbeitung der korrekten Politik.!

Glauber Rocha

IV.1 BRASILIDADE JENSEITS VON NATIONALISMUS
UND (NEO-)KOLONIALER KULTUR

Glauber Rocha, der Wortfiihrer des Cinema Novo, hat mit TERRA EM TRANSE nicht
nur eines der Griindungswerke des Tropicalismo geschaffen, sondern in dem Essay
Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma (Tropicalismo, Anthropologie, Mythos,
Ideogrammys, 1969) auch eine prignante Reflexion iiber die Politik und Asthetik
dieser Kunststromung vorgelegt. Mit Bezug auf Oswald de Andrades antropofagia
verortet Rocha den Tropicalismo im Kontext der »kolonialen Kultur«, die nicht etwa
abgelehnt wird, sondern >einverleibt« werden soll. Damit formuliert Rocha eine
Gegenposition zu der nationalistisch geprigten anti-kolonialistischen Kunst, wie
sie im Brasilien der 1960er Jahre bestimmend war.? Auch auf sprachlicher Ebene
vollzieht der Filmemacher die »Einverleibung« der »abendlindischen Kultur«, in-

1 | ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideogramas, S. 150f.: »O tropical-
ismo, a descoberta antropofagica, foi uma revelagao: provocou consciéncia, uma atitude
diante da cultura colonial que ndo é uma rejei¢ao a cultura ocidental [...]; aceitamos a
ricezione integral, a ingestdo dos métodos fundamentais de uma cultura completa e com-
plexa mas também a transformagao mediante os nostri succhi e através da utilizagdo e
elaboragdo da politica correta.« Hervorhebung im Original.

2 | Vgl. Kap. 11.3.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u8

Strategien kultureller Kannibalisierung:

dem er in spielerisch-ironischer Weise italienische Begriffe in seine Reflexionen
einfliefen lidsst. Darin manifestiert sich bereits die dsthetisch-politische Praxis, wel-
che Rocha einfordert: Die »ricezione, also der >Empfang« anderer Kulturformen,
soll einer »Transformation durch nostri succhi«, durch >unsere Sifte<, unterzogen
werden. Der Filmemacher kniipft damit an die Konzept-Metapher der antropofagia
an, wobei >succhi« einen deutlichen Anklang an >-Magensifte< aufweist.

Indem Rocha auf die »Verwendung und Ausarbeitung der korrekten Politik«
hinweist, betont er die politischen Dimensionen der s>kulturellen Kannibalisie-
rungg, vor allem auch mit Blick auf die totalitiren Machtverhiltnisse in Brasilien.
Wihrend der Modernismo Ausdruck einer nationalen Aufbruchsstimmung war
und zu einer grundlegenden Erneuerung der brasilianischen Kultur fithren soll-
te, entstand der Tropicalismo zu einer Zeit der Krise und Desillusionierung der
Kulturschaffenden — ausgelost durch den Staatsstreich am 31. Mirz bzw. 1. April
1964, mit dem eine Militdrdiktatur etabliert wurde, die zunehmend repressivere
Ziige annahm. Im Gegensatz zu den modernistas, die auf die Etablierung einer
neuen brasilianischen Kultur zielten, ist der Tropicalismo eher von einer »Freude
zu zerstoren« bestimmt. Diese »alegria de destruir«® zielt einerseits auf (neo-)ko-
lonialistische Reprisentationen Brasiliens und andererseits auf die nationalistisch
uiberhohte brasilidade, wie sie vor allem von dem Militirregime propagiert wurde.

Nach dem Staatsstreich unterhohlte die Junta gezielt die demokratische
Grundordnung Brasiliens durch eine Reihe so genannter Institutioneller Akte.
Auch wenn zunichst »[tjrotz der Diktatur der Rechten eine gewisse kulturelle
Hegemonie der Linken im Land«* existierte, wurde seit Beginn der Prisident-
schaft des Hardliners Artur da Costa e Silva im Mirz 1967 offene Regimekritik
erschwert und bald vollkommen unterbunden. Den linksgerichteten Kulturpro-
duktionen setzte die Militirregierung zunehmend drakonischere Zensurmaf-
nahmen und eine umfassende Staatspropaganda entgegen. In dieser Phase ent-
stand der Tropicalismo, der sich von der zeitgenossischen linkspolitischen Kunst
durch neue isthetische Strategien abhebt.’

Zeitgleich mit dem Beginn der Prisidentschaft von Costa e Silva stellte Hélio Oi-
ticica erstmals sein Werk Tropicdlia aus, durch das die Kunststromung ihren Namen
erhielt. Tropicdlia gehorte zu der von Oiticica ko-kuratierten Gruppenausstellung
iiber die zeitgentssischen Neo-Avantgarde-Stromungen Brasiliens, die unter dem
Titel Nova Objetividade Brasileira (»Neue Brasilianische Objektivitit) im April 1967
im Museu de Arte Moderna (MAM) in Rio de Janeiro eréfinet wurde. Das Environ-
ment Tropicdlia bestand aus Sand und Kieselsteinen, die Wege markieren, umgeben
von Pflanzen, Papageien und Text-Objekten sowie zwei Penetrdveis: PN2 — Pureza

3 | FAVARETTO, Celso F.: Tropicélia: Alegoria, alegria, S. 89.

4 | SCHWARZ, Roberto: »Cultura e politica, 1964-69«. In: ders.: O pai de familia e outros
estudos. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1978, S. 61-92, hier S. 62: »Apesar da ditadura da
direita hd relativa hegemonia cultural da esquerda no pais.«

5 | Vgl. Kap. 1.4,

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

€ um Mito (Reinheit ist ein Mythos<) und PN3 — Imagético (Imagetisch). Bei den
Penetrdveis handelt es sich um mannshohe begehbare Kisten, angefertigt aus Holz-
brettern und monochromen Tiichern bzw. Plastikvorhdngen mit Pflanzenmustern.
In einem der dunklen Riume befand sich ein eingeschaltetes Fernsehgerit.

Abb. 31: Hélio Oiticica: Tropicalia

Tropicdlia ist ein vielschichtiges Werk, das tiber die spezifische Verbindung he-
terogener Elemente die Realititen Brasiliens und ihre Reprisentationen sowohl
zum Gegenstand der Reflexion als auch der sinnlichen Erfahrung macht. Aus
dem Zusammenspiel von konstruktiver Strenge und vielfiltigen sinnlichen Rei-
zen entsteht ein starkes Spannungsfeld. Das Environment aktiviert sowohl visuel-
le und auditive als auch olfaktorische und taktile Sinneswahrnehmungen — etwa
durch Farben und Muster, Papageiengekrichze, Geriiche der Pflanzen und Ober-
flichenstrukturen des aufgeschiitteten Bodens. Zugleich verweisen die einzelnen
Elemente auf kontrastive Bedeutungsfelder mit Brasilien-Bezug. So evozieren die
Pflanzen und Papageien Heterostereotype von den Tropen, etwa deren vermeint-
liche >Naturhaftigkeitc, zugleich aber auch nationale Klischees der brasilidade,
die hdufig mit Naturreichtum verbunden sind. Die barackenartigen Gebilde hin-
gegen verweisen auf die drmlichen Behausungen in den Favelas, den Elendsvier-

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

19


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Strategien kultureller Kannibalisierung:

teln der brasilianischen Grofstidte.® Auch der Boden des Environments deutet
auf die Favelas mit ihren prekiren Sandwegen (wie Oiticica, der selbst zeitweise
in der Favela Mangueira wohnte, explizit betont hat’). In Kontrast zu der Natur,
aber auch zu der Kultur und der Armut in den Tropen, die das Environment evo-
ziert, erscheint das Fernsehgerit als Symbol von Modernitit. Es steht damit auch
fur das Programm der einseitigen Modernisierung des Militirregimes, mit dem
die wirtschaftliche Entwicklung Brasiliens vorangetrieben wurde — einschlief3-
lich der Errichtung eines Fernsehnetzes® —, wihrend sozialstaatliche Reformen
ausblieben und sich die sozialen Ungleichheiten noch verschirften. Das Fern-
sehen diente dem Militirregime als ideologisches Instrument zur Verbreitung
von Patriotismus, Fortschrittsgliubigkeit und Konformismus. In der Platzierung
des laufenden Fernsehgerits in einer dunklen Baracke inmitten von Symbolen
tropischer >Naturschonheit« manifestiert sich ein zentrales Verfahren tropikalis-
tischer Kunst, das auch in dem Text-Objekt »Pureza é um Mito« (>Reinheit ist ein
Mythos<) zum Ausdruck kommt und Oswald de Andrades Konzept der antrop-
ofagia entspricht: Die Juxtaposition von Auto- und Heterostereotypen Brasiliens
zur Betonung der sozialen, politischen und 6konomischen Widerspriiche des
Landes. Tropicdlia strukturiert die diskrepanten Elemente keineswegs in biniren
Oppositionen, die leicht zu fassen wiren, sondern verbindet diese so, dass die
Widerspriiche der sozialen Realitit Brasiliens offengelegt, dabei aber die Schluss-
folgerungen den Museumsbesuchern iiberlassen werden. Oder, wie es Celso Fa-
varetto in seiner grundlegenden Studie zu Hélio Oiticicas (Euvre formuliert hat:
Tropicdlia »produziert keine totalisierende Vorstellung von Brasilien«, sondern
»inszeniert die Dualititen, die Differenzen darstellend: daher der Effekt der In-
determinierung, der »eine Fixierung der Signifikanten« verhindere.” Das offene
Bedeutungsfeld und die ausgeprigte partizipative Komponente, die fiir die Re-
zeption des Environments erforderlich ist, zeugen von einer Kunstauffassung, die

6 | Oiticica hatte bereits im Rahmen der Ausstellung Opinido 65 im MAM versucht, die
Kultur der Favelas in das Museum zu integrieren: Samba-Tanzer/innen aus der Favela
Mangueira sollten seine Parangolés - Stoffumhénge in verschiedenen Farben und Formen
- performativ zur Geltung bringen, doch die Gruppe wurde aus dem Museum verwiesen. Vgl.
BASUALDO, Carlos: »Tropicélia: Avant-garde, Popular Culture, and the Culture Industry in
Brazil«. In: ders.: (Hg.): Tropicdlia: A Revolution in Brazilian Culture. Sdo Paulo: Cosac Naify
2005, S. 11-28, hier S. 17.

7 | OITICICA, Hélio: »Esquema geral da Nova Objetividade«, S. 99.

8 | MitfinanziellerundtechnischerBeteiligung des US-amerikanischen Time-Life-Konzerns
entstand 1965 Roberto Marinhos Fernsehsender TV Globo, der Ende des Jahrzehnts zum
groften Sender in Brasilien avancierte und dem Militarregime ideologisch nahestand.

9 | FAVARETTO, Celso: A invencdo de Hélio Oiticica. S&o Paulo: edUSP/FAPESP 2000
[Orig. 1992], S. 140: »Tropicélia ndo produz uma idéia totalizadora de Brasil«; »A Tropicélia
encena as dualidades, presentificando as diferengas: dai o efeito de indeterminagao que
produz, impedindo a fixagao de significados.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

deutlich abweicht von der didaktischen Ausrichtung anti-kolonialistischer Kunst,
die dem Publikum >die Bedeutungs oft in paternalistischer Manier verabreicht.

Im Mai 1967, noch wihrend der Ausstellung von Hélio Oiticicas Tropicdlia,
kommt Glauber Rochas TERRA EM TRANSE in die Kinos." Ein weiteres Schliisselwerk
des Tropicalismo ist Rochas tropikalistischem Film gewidmet: Die Inszenierung
von Oswald de Andrades Theaterstiick O Rei da Vela unter der Regie von José Cel-
so Martinez Corréa mit seinem Ensemble Teatro Oficina." O Rei da Vela erschien
bereits 1937, war aber vor Martinez Corréas Inszenierung im September 1967 noch
nicht aufgefithrt worden. Oswald de Andrades Stiick parodiert die Zustinde im
krisengeschiittelten Brasilien der 1930er Jahre, wobei das Teatro Oficina den Stoff
auf die Gegenwart des Landes unter dem Militirregime bezieht. Die ironische
Selbstreflexion und der groteske Humor der Inszenierung sind bereits bei Oswald
de Andrade angelegt, etwa wenn der Mitbesitzer eines »Zinswucher-Biiros« seinem
Partner gegeniiber konstatiert: »Ich bin der erste Sozialist, der im Brasilianischen
Theater auftritt.«'? Auch der humoristische Eklektizismus der Auffiihrung klingt
in dem Stiick an, so in der Regieanweisung des ersten Aktes, der zufolge u.a. ein
»futuristischer Divan« neben einem »Schreibtisch Louis XV« stehen soll.”?

Im Manifesto do Oficina, dem >Manifest der [Theatergruppe] Werkstatt< {iber
die Auffithrung von O Rei da Vela, fordert Martinez Corréa die »Super-Theatrali-
tit, die Uberwindung Brecht’scher Rationalitit durch eine Theaterkunst der Zu-
sammenfithrung aller Kiinste und Nicht-Kiinste, Zirkus, Show, Revue etc.«! Dem
Manifesto do Oficina entsprechend, ist die Inszenierung von Oswald de Andrades
Theaterstiick bestimmt durch das Zusammenspiel verschiedener Kunstformen,
Medien und Gattungen. Durch vielfiltige intermediale Beziige — u.a. zu Zirkus
und Oper, zum brasilianischen Filmgenre Chanchada und zur trashigen Fern-
sehsendung des TV-Moderators Chacrinha — entsteht ein dezidiert audiovisuelles
Spektakel, in dem Kitsch, Populir- und Hochkultur miteinander verschmelzen.

10 | Vgl. Kap. 1.4, S. 50-53 zu Glauber Rochas erstem tropikalistischen Film.

11 | Gestalterisch beteiligt an der Inszenierung des Gesamtkunstwerks O Rei da Vela wa-
ren neben dem Regisseur auch der Biihnenbildner Hélio Eichbauer, die Choreografin Maria
Ester Stockler sowie die Musiker Rogério Duprat und Damiano Cozzela (spater erganzt
durch Caetano Veloso, der die Melodie zu dem Lied Cancdo do Jujuba schrieb). Zu den
Schauspielerinnen und Schauspielern, die an dem Stiick mitwirkten, vgl. STAAL, Helena
Camargo de: »Cronologia (1958-1974)«. In: Zé Celso Martinez Corréa: Primeiro Ato, S. 327-
335, hier S. 329f.

12 | ANDRADE, Oswald de: O Rei da Vela. Sao Paulo: Globo 2003 [Orig. 1937], S. 50: »Sou
0 primeiro socialista que aparece no Teatro Brasileiro.«

13 | vgl. ebd., S. 37.

14 | CORREA, José Celso Martinez: »O Rei da Vela: Manifesto do Oficina« [Orig. 1967]. In:
Oswald de Andrade: O Rei da Vela, S. 21-29, hier S. 25: »A superteatralidade, a superagdo
mesmo do racionalismo brechtiano através de uma arte teatral sintese de todas as artes e
nao artes, circo, show, teatro de revista etc.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

121


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Im Sinne der >kulturellen Kannibalisierung« sind die heterogenen Elemente kon-
trastiv zueinander in Beziehung gesetzt, wobei ostentativ >schlechter Geschmack«
demonstriert wird, um die soziopolitischen Zustinde in Brasilien als groteskes
Spektakel zu entlarven. Durch Hélio Eichbauers Biihnenbilder und Kostiime wer-
den Stereotype der brasilidade ironisierend aufgegriffen und als solche dekuvriert.
Dies gilt etwa fiir den zweiten Akt, in dem zu Beginn ein wohlsituiertes Pirchen
Speiseeis der Marke »Banana Real« (»Konigliche Banane«) lutscht. Zu dem gro-
tesken, sexualisierten Eisschlecken in Kontrast steht das Bithnenbild, eine Idyl-
lisierung der Baia de Guanabara, der Bucht von Rio de Janeiro. Dass es sich um
einen meta-primitivistischen Stil mit ironisch-reflexiver Note handelt, geht schon
aus der Farbgebung des Bildes hervor, das vor allem in Gelb und Griin, den Na-
tionalfarben Brasiliens, gehalten ist, woraus sich wiederum ein Bezug auf den
iibersteigerten Nationalismus unter der Militirregierung ergibt. Mit der kultur-
spezifischen Appropriation brasilienbezogener Diskurse und Darstellungsweisen
knuipft Martinez Corréa dezidiert an das Konzept der antropofagia an, wobei die
Inszenierung durch intermediale Beziige zu modernistischen Werken geprigt
ist. Abgesehen von der Adaption des Stiicks von Oswald de Andrade sind Hélio
Eichbauers Biithnenbilder deutlich an Tarsila do Amarals meta-primitivistische
Malerei angelehnt. In der Inszenierung finden sich auch explizite Beziige zum
Tropicalismo. Wie bereits erwihnt, war die Auffithrung des Stiicks TERRA EM
TRANSE von Glauber Rocha gewidmet. Auerdem beteiligten sich tropikalistische
Musiker an der Inszenierung: Rogério Duprat komponierte die Musik fiir das
Stiick (zusammen mit Damiano Cozzela); nach der Urauffithrung schrieb Caeta-
no Veloso das Lied Cangdo do Jujuba fiir O Rei da Vela.

Die wechselseitigen Beziige zwischen den tropikalistischen Werken sind auch
in der Musik stark ausgeprigt. So enthilt Caetano Velosos erstes, titelloses Solo-
album vom Januar 1968 den tropikalistischen Song par excellence: Tropicdlia, be-
nannt nach Hélio Oiticicas gleichnamigen Environment.”® Aufgegriffen wird der
Titel erneut in dem im Mai 1968 erschienenen Konzeptalbum Tropicdlia ou Panis
et Circencis (*Tropicalia oder [in >fehlerhaftem« Latein] Brot und Spiele«), das sich
wie ein Who-is-who tropikalistischer Musik und Poesie liest. Beteiligt an dem
Album sind neben Caetano Veloso und Gilberto Gil auch Gal Costa, Tom Zé und
Nara Ledo, die Rockgruppe Os Mutantes, der Arrangeur Rogério Duprat sowie die
Dichter Torquato Neto und José Carlos Capinan.

15 | Den Beginn des Tropicalismo in der Musik markieren zwei Songs, die erstmals im
Oktober 1967 auf dem Ill. Festival da Mdsica Popular Brasileira (:Festival der Populéren
Brasilianischen Musik<) fiir TV Record in Sdo Paulo 6ffentlich gespielt wurden: Alegria,
Alegria (Freude, Freude«) von Caetano Veloso und den Beat Boys sowie Domingo no Parque
(Sonntag im Park«) von Gilberto Gil und Os Mutantes. Alegria, Alegria weist bereits ein
zentrales Merkmal des Tropicalismo auf: Die »Verbindung zwischen dsthetischem Genuss
und sozialer Kritik«, wie es Celso Favaretto treffend formuliert hat. FAVARETTO, Celso F.:
Tropicélia: Alegoria, alegria, S. 8: »relagdo entre fruigdo estética e critica social«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Tropicdlia von Caetano Veloso konstituiert »die dsthetische Matrix der Bewe-
gung«'® im Bereich der Musik. Der Song ist strukturiert durch eine komplexe
Montage heterogener Elemente, darunter musikalische und literarische Zitate so-
wie Beziige auf die verschiedensten Ikonen Brasiliens. Der Liedtext beginnt mit
einer parodistischen Anspielung auf Pero Vaz de Caminhas Brief an den portu-
giesischen Kénig, in dem er seine >Entdeckung« des Landes verkiindet, das spiter
Brasilien heiflen sollte. Caetanos Tropicdlia endet mit einer ironischen Eloge »der
Band«, welche anonym bleibt, sowie der Singerin und Filmschauspielerin Car-
men Miranda, die in den 1940er Jahren in Hollywood-Musicals wie THE GANG’S
arr HERE (USA 1943, R: Busby Berkeley) als exotische fruchtbehangene >Brazilian
Bombshell« internationale Erfolge feierte: »viva a banda da da/Carmen Miranda
da da da da«." In einer typisch tropikalistischen Montage werden disparate Ele-
mente in Form von gereimten Versen zu einem mosaikartigen Bild Brasiliens
verbunden, ohne die dabei aufkommenden Widerspriiche aufzulésen. Zentrale
Referenz ist hierbei Brasilia, die monumentale Hauptstadt Brasiliens, die 1960
als Symbol des Fortschritts eingeweiht wurde und bereits vier Jahre darauf dem
Militirregime als Regierungssitz diente. Auf Brasilia wird ironisch verwiesen als
»das Monument aus Crépe-Papier/und Silber« — also gleichsam als Fassade und
schéner Schein, denn »das Monument hat keine Tiir/der Eingang ist eine alte
Strale/schmal und krumm/und auf Kniehshe ein Kind/lichelnd, hisslich und
tot/[das] die Hand ausstreckt«.”® Der Song entmystifiziert das architektonische
Wahrzeichen der Modernitit und des Fortschritts durch die Darstellung der so-
zialen Abgriinde Brasiliens, die das >Monument« verdeckt, insbesondere die ex-
treme Armut und Misere im Nordosten des Landes. Trotz dieser Sozialkritik ist
der Song heiter und frohlich. Auf die angefiihrte Strophe folgt der (variierende)
Refrain, in dem »der Wald« und »die Mulattin« gerithmt werden. Der Tonfall von
Tropicdlia ist also keineswegs der einer Anklage, sondern ein fréhlicher und lust-
voller, als ob es die sozialen Ungerechtigkeiten zu zelebrieren gelte. Dies erscheint
nicht zuletzt auch als ironisches Echo auf den staatlich verordneten Optimismus
des Militirregimes, das gebetsmiihlenartig den Fortschritt Brasiliens rithmte.

Auf dem Konzeptalbum Tropicdlia ou Panis et Circencis finden sich Songs, die
eine dhnliche Stoflrichtung aufweisen. So bezieht sich Tom Zé in Parque Industrial
(Industrieparky) satirisch auf die Fortschrittsgldubigkeit in Brasilien. »Der indust-
rielle Fortschritt/bringt unsere Erlosung«"”, heiflt es dort, wihrend der Refrain in
einer englischsprachigen Formulierung ebenso ironisch auf den tibersteigerten
Nationalismus des Militirregimes wie auch auf dessen Kooperation mit den USA

16 | Ebd., S. 41: »a matriz estética do movimento«.

17 | Vgl. zu Carmen Miranda Kap. 1V.2.2.4, S. 182-186.

18 | »o monumento é de papel crepon/e prata«; »o monumento ndo tem porta/a entrada é
uma rua antiga/estreita e torta/e no joelho uma crianga/sorridente feia e morta/estende
amao«.

19 | »0 avango industrial/vem trazer nossa redengao«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

123


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Strategien kultureller Kannibalisierung:

hinweist: »made, made, made/made in Brazil«. In Geléia Geral (Generelles Gelees,
im Sinne von >totales Chaos), geschrieben von Gilberto Gil und Torquato Neto, ist
das Verfahren der mehrdeutigen Beziige noch komplexer und pointierter. Deutlich
wird dies etwa in der dritten Strophe des Songs, wenn Gilberto Gil mit heller Stim-
me singt: »um carnaval de verdade, hospitaleira amizade, brutalidade jardim«. In
Form einer assoziativen Montage, die semantisch heterogene Satzteile tiber Paar-
reime verkniipft, wird »ein wahrer Karneval« mit »gastlicher Freundschaft« und
»Brutalitit Garten« [sic!] gekoppelt. Wihrend »hospitaleira amizade« auf die »cordia-
lidade« (-Herzlichkeit<) als viel beschworene Charaktereigenschaft der Brasilianer/
innen verweist?’, handelt es sich bei der frappierenden Wortfolge »brutalidade jar-
dim« bezeichnenderweise um ein Zitat aus Oswald de Andrades experimentellem
Roman Memdrias Sentimentais de Jodo Miramar (>Sentimentale Erinnerungen von
Jodo Miramars, 1924).2! Die Juxtaposition gegensitzlicher semantischer Felder im
Sinne von Oswald de Andrade erscheint nicht zuletzt als ironische Dekonstruktion
der verklirten brasilidade, wie sie vor allem von der Militirdiktatur propagiert wurde.

Abb. 32: Tropicélia ou Panis et Circencis

Geléia Geral vollzieht auf sprachlicher Ebene, was fiir die tropikalistische Mu-
sik insgesamt konstitutiv ist: die Mischung und Verschmelzung von heterogenen

20 | Kritische Reflektionen liber die rcordialidade«als Element der Brasilianitat finden sich
bereits in Sérgio Buarque de Hollandas einflussreichem Buch Raizes do Brasil (*Wurzeln
Brasiliens«, 1936). Vgl. HOLANDA, Sérgio Buarque de: Raizes do Brasil, S. 139-152.

21 | Vgl. ANDRADE, Oswald de: Memdrias Sentimentais de Jodo Miramar. Obras comple-
tas, Bd. 2. Einl. Haroldo de Campos. Sdo Paulo: Globo 1990 [Orig. 1924], S. 61. Das Zitat
findet sich im Textblock »52. Indiferengax.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

musikalischen Stilen, Traditionen und Instrumentierungen. So singt Gilberto
Gil in dem Refrain des Songs: »é, bumba-yé-yé-boi ano que vem, més que foi/é,
bumba-yé-yé-yé é a mesma danca, meu boi«. Im Refrain manifestiert sich eine
verbale Verschmelzung von zwei hochst unterschiedlichen musikalisch-kulturel-
len Beziigen. Bei Bumba-meu-boi (>Steh auf, mein Ochse<) handelt es sich um
einen in Brasilien populiren folkloristischen Tanz- und Musik-Zyklus, wihrend
»yé-yé-yé« eine brasilianische Variante des >yeah-yeah-yeah« aus der englischspra-
chigen Rockmusik ist. Der Verweis auf das jihrlich zelebrierte Bumba-meu-boi
wird in Geléia Geral sprachlich aufgebrochen durch das Einmontieren der laut-
malerischen Bezeichnung fiir Rockmusik, wobei die Verbindung von traditionel-
ler brasilianischer und moderner anglo-amerikanischer Musikkultur auch auf
musikalischer Ebene vollzogen wird. In den Songs des Konzeptalbums Tropicdlia
ou Panis et Circencis verschmelzen so unterschiedliche Elemente wie Rogério Du-
prats Arrangement fiir Orchester mit dem Sound der Psychedelic-Rock-Band Os
Mutantes und Klingen eines Berimbau (ein perkussiv verwendetes Saiteninstru-
ment angolanischen Ursprungs, das fiir die Capoeira von elementarer Bedeutung
ist). Der Purismus brasilianischer Musiktraditionen, wie ihn konservative Kreise
einfordern, wird konterkariert, indem Musikstile wie der Cancioneiro Nordestino,
basierend auf dem Liedgut aus dem Nordosten Brasiliens, mit anglo-amerikani-
schem Rock, klassischen Klingen eines Streichorchesters und elektronischem
Sound verschmelzen. Dementsprechend handelt es sich beim Tropicalismo — und
dies gilt nicht nur fiir die Musik, sondern auch fiir die anderen Kiinste — weniger
um einen klar definierbaren Stil als vielmehr um ein &sthetisches Verfahren, das
der >kulturellen Kannibalisierung« im Sinne von Oswald de Andrade entspricht.
Tropikalistische Werke setzen gezielt Elemente internationaler Kulturproduk-
tionen zu spezifisch brasilianischen Traditionen in Beziehung. Dadurch entste-
hen nicht nur formal-isthetische Reibungsflichen, sondern es gelangen so auch
die historischen, politischen und sozialen Widerspriiche und Ungleichzeitig-
keiten des modernen Brasilien in den Fokus. Ahnlich wie Oswald de Andrades
antropofagia durchkreuzt auch der Tropicalismo den Verde-Amarelismo, dessen
Ideologie ad absurdum gefithrt wird.”? Wie Marilena Chaui betont, wurde der
Verde-Amarelismo »in den Jahren der Diktatur (1964-198s5) oder des >Groflen
Brasilien< neu belebt und verstirkt«.?® Diese Geistesstrémung, deren Begriin-
der die faschistische Partei A¢3o Integralista Brasileira im Jahr 1928 etablierten
bzw. die faschistoide Diktatur des Estado Novo (1937-1945) unter Getulio Vargas
unterstiitzten, ist gekennzeichnet durch eine essentialistische, mythisierende
brasilidade und ein xenophobes Pochen auf rein nationale Traditionen. Dem re-
aktiondren Patriotismus des Verde-Amarelismo, wie er von dem brasilianischen
Militirregime propagiert wurde, stellt der Tropicalismo eine gezielte Einbezie-

22 | Zum Verhéltnis von antropofagia und Verde-Amarelismo vgl. Kap. I11.9.
23 | CHAUI, Marilena: Brasil, S. 40: »revitalizando e reforgando nos anos da ditadura
(1964-1985) ou do »Brasil Grande««.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

125


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Strategien kultureller Kannibalisierung:

hung >fremdkultureller< Elemente entgegen, um die nationalistisch verklarte bra-
silidade zu entmystifizieren. Damit positionierte sich die tropikalistische Kunst
dezidiert gegen die Junta, die sich spitestens seit Erlass des Institutionellen Aktes
Nr. 5 (Al-5) am 13. Dezember 1968 zu einem Terrorregime entwickelte. Mit dem
Al-5 verschirfte sich die seit 1964 bestehende Diktatur, indem eine rigide Zensur
eingefithrt und fast simtliche Grundrechte aufgehoben wurden. Das Regime be-
gann, gezielten Terror auszuiiben, vor allem durch zahlreiche Verhaftungen und
den Einsatz von Folter als »instrument for social control«?, so dass viele Intellek-
tuelle und Kulturschaffende sich gezwungen sahen, ins Exil zu gehen. Offene
linkspolitische Kritik war in der Kunst aufgrund der rigiden Zensur kaum mehr
moglich. Von den drakonischen Mafinahmen des Militirregimes waren auch die
tropikalistischen Kiinstler/innen und ihre Werke betroffen. Die Inszenierung von
O Rei da Vela wurde im Dezember 1968 in der Folge des Al-5 verboten und dann
nur mit Kiirzungen wieder zugelassen. Ebenfalls im Dezember wurden Caetano
Veloso und Gilberto Gil verhaftet und erst im Februar 1969 unter Hausarrest ent-
lassen, worauf die beiden Musiker nach London ins Exil gingen. 1970 verlieRen
auch Hélio Oiticica und Glauber Rocha Brasilien fiir mehrere Jahre.

Trotz der Kritik an der Militirregierung bzw. an der repressiven Gesellschafts-
ordnung Brasiliens konnten fast alle tropikalistischen Werke aufgrund ihrer dsthe-
tischen Strategien die Zensur passieren. Und dies, obwohl die Zensurreglung des
Al-5im Mirz 1969 durch ein Dekret erginzt wurde, das Kritik an Staat und Militir
gesetzlich verbot und die Medien unter die Kontrolle der Regierung stellte. Selbst
den tropikalistischen Filmen, in denen besonders tief greifende Kritik an der Junta
zum Ausdruck kommt, gelang es die Zensur zu umgehen. Nicht nur TERRA EM
TRANSE von 1967 blieb unzensiert, sondern auch o DRAGAO DA MALDADE CONTRA O
SANTO GUERREIRO, der im Mai 1969 in Cannes uraufgefithrt und mit dem Preis fur
die beste Regie ausgezeichnet wurde. Von wenigen Kiirzungen abgesehen, konnte
MacUuNAfMA die rigide Zensur der Militirregierung ebenfalls umgehen. Unter den
zensierten Szenen des Films ist nur eine explizit politisch (Sofaras Lumpenkleid
mit dem Symbol der Alliance for Progress, worauf noch eingegangen wird); die
anderen Kiirzungen betreffen lediglich Nacktheit und Sexualitit.” Auch como Era

24 | SKIDMORE, Thomas E.: The Politics of Military Rule in Brazil, 1964-85. New York/
Oxford: Oxford University Press 1988, S. 89.

25 | Im Juli 1969 begann der Zensurvorgang. Zunéachst wurden 16 Kiirzungen kompletter
Sequenzen vorgenommen. Auf Joaquim Pedro de Andrades Vorsprache bei dem Direktor
der Bundespolizei konnte er eine weitere Sichtung zur Priifung des Films erwirken, die al-
lerdings nichts an der vorherigen Entscheidung &nderte. Nachdem der Regisseur interna-
tionale Kritiken iiber MACUNAIMA eingereicht hatte, welche die Bedeutung dieses »brasiliani-
schen Films« betonen, erfolgte nach mehr als sechs Monaten eine Freigabe ab 18 Jahren
mit drei Zensurschnitten, durch die zehn Minuten des Films wegfielen. Die Kiirzungen galten
Nacktheit, einem Dialog mit sexuellen Anspielungen sowie Aufnahmen, auf denen Sofaras
Kleid mit dem Symbol der Alliance for Progress klar zu sehen ist. Die unzensierte Version

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

GosToso 0 MEU FRANCEs bekam lediglich aufgrund der Darstellung von Nacktheit
Probleme mit der Zensur.?® Und dies, obwohl der Film 1970 entstand, also wihrend
der Regierungszeit des Hardliners Emilio Garrastazu Médici, in der die hirtesten
Repressionen der gesamten Militirdiktatur stattfanden und ein »Schweigen der Op-
positionen«? herrschte. Der Grund fiir die Freigabe der tropikalistischen Filme liegt
wohl vor allem darin, dass den Zensoren aufgrund chiffrierter Darstellungsweise
und in Komodienform gefasster Kritik die subversiven Elemente nicht auffielen.

Wie Renato Ortiz herausgearbeitet hat, fungierte der brasilianische Staat — vor
allem seit dem Erlass des Al-5 im Dezember 1968 — als »Wichter des nationalen
Gedichtnisses«, das er »gegen die Decharakterisierung der Importe« auslindi-
scher Kultur und »die Verzerrungen des abweichlerischen autochthonen Den-
kens« schiitzte. »Brasilianische Kultur bedeutet in diesem Sinne >Sicherheit und
Verteidigung« der Giiter, welche zu dem historischen Nationalerbe gehoren.«?
Dabei war die Kulturpolitik des Militirregimes gekennzeichnet durch Zensur und
Verfolgung einerseits sowie durch umfangreiche Unterstiitzung >rein nationaler«
Kulturproduktionen andererseits. So entstand 1968 mit der Assessoria Especial
de RelagGes Publicas (>Spezieller Beraterstab fiir Public Relations<, AERP) ein gut
funktionierendes Organ fiir Staatspropaganda, das sich vor allem des Fernsehens
als Propagandamedium bediente. Zu den propagandistischen Mafinahmen des
Militirregimes zihlte auch ein Erlass von 1969 zur Verbreitung von Patriotismus,
der einen obligatorischen Lehrplan zur Educa¢io Moral e Civica (-Moralische und
Staatsbiirgerliche Erziehung) vorsah; seit Beginn des Jahres 1971 waren alle Stu-
dierenden verpflichtet, einen solchen Kurs zu besuchen.

vVON MACUNAIMA gelangte in Brasilien erst im Oktober 1979 in die Kinos. Vgl. ANDRADE,
Joaquim Pedro: »Um depoimento especial de Joaquim Pedro de Andrade«. Folheto organiz-
ado pelo Cineclube Macunaima na ocasidao da Retrospectiva Joaquim Pedro de Andrade
em 1976, no Rio de Janeiro. www.filmesdoserro.com.br/jpa_entr_2.asp (15.05.2014);
vgl. auch PINTO, Leonor Souza: »Dezesseis anos de luta contra a censura«. In: Booklet
zur DVD von macunaima. Videofilmes 2006, ohne Paginierung. Zu den urspriinglich vorge-
sehenen Zensurschnitten vgl. SIMOES, Inima Ferreira: Roteiro da intolerdncia: a censura
cinematografica no Brasil. Sdo Paulo: SENAC/Terceiro Nome 1999, S. 130-132.

26 | Die zunachst beanstandete Darstellung nackter »Indianer/innen« wurde schliefllich
als nicht pornografisch eingestuft und der Film ab 18 Jahren freigegeben. Vgl. SIMOES,
Inimd Ferreira: Roteiro da intolerdncia, S. 166-168.

27 | SANTOS, AnaMariados/NEVES, Guilherme Pereiradas/MACHADO, Humberto Fernandes/
GONCALVES, Williams da Silva: Histdria do Brasil. De »Terra Ignota« ao Brasil atual. Rio de
Janeiro: Log On 2002, S. 384: »0 governo Médici foi marcado pelo siléncio das oposigdes.«
28 | ORTIZ, Renato: Cultura brasileira e identidade nacional. Séo Paulo: Brasiliense 2003
[Orig. 1985], S. 100: »0 Estado aparece, assim, como guardido da meméria nacional [...]
preserva a memdria contra a descaracterizagdo das importagdes ou das distorgdes dos
pensamentos autdctones desviantes. Cultura brasileira significa neste sentido »seguranga
e defesa« dos bens que integram o patrimoénio histérico.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

127


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Der Tropicalismo war nicht zuletzt eine Antwort auf die Repressionen des
Militirregimes und dessen essentialistische Festlegung von Brasilianitit, die in
den Werken der tropicalistas durchkreuzt werden. Dem Brasilien-Bild des Mili-
tirregimes mit seiner Vereinheitlichung und nationalistischen Verklirung setzt
die tropikalistische Kunst heterogene und vielschichtige Darstellungen ent-
gegen, in denen die Widerspriiche des Landes offengelegt werden. Hierbei zielt
der Tropicalismo nicht nur auf eine Kritik an der brasilidade rechter Provenienz,
sondern auch auf eine Revision der anti-kolonialistischen Kunst, die sich einer
eingingigen >volkstiimlichen< Ausdrucksweise bediente und der eindimensio-
nalen Auffassung vom »>Volk« als Agens einer revolutioniren Transformation Bra-
siliens verhaftet blieb. Der Tropicalismo bricht mit dem revolutioniren Impetus
und dem paternalistischen Sendungsbewusstsein der nationalistischen Linken.
Im Gegensatz zu der Rigiditit anti-kolonialistischer Kunst ist der Tropicalismo
durch Ironie bestimmt, mit der dogmatische Haltungen subvertiert werden.
Tropikalistische Werke weisen hiufig einen hohen Grad an ironisierender Selbst-
reflexion auf: als Distanzierung sowohl von illusionistischen Darstellungswei-
sen als auch von einem pidagogischen Anti-Illusionismus, der vorgeblich >die
Realitit< offenlegt.

Die Auseinandersetzung mit den Realititen Brasiliens bzw. mit den diskursi-
ven Setzungen tiber das Land ist ein Kernpunkt des Tropicalismo. Hierbei dient die
antropofagia als Strategie, um einerseits nationalistische Diskurse der brasilidade
zu entmystifizieren und andererseits (neo-)kolonialistische Heterostereotype tiber
Brasilien zu durchkreuzen. Der Tropicalismo bricht mit jeglichem Absolutheits-
anspruch und unterminiert essentialistische Konstruktionen nationaler Identitit
—sowohl rechter als auch linker Provenienz — ebenso wie (neo-)koloniale Episteme,
aus denen Alterititskonstruktionen {iber Brasilien hervorgehen. Das Verstindnis
von nationaler Identitit griindet im Tropicalismo nicht mehr in der Abgrenzung
gegeniiber dem Anderen, sondern in dessen gezielter Assimilation. Mit Identitits-
und Alterititsvorstellungen korrespondierende binire Attribuierungen wie natio-
nal und fremdlindisch, archaisch und modern, barbarisch und zivilisiert werden
in tropikalistischen Werken verbunden bzw. in ein Spannungsverhiltnis gebracht,
das auf eine kritische Hinterfragung solcher Zuweisungen zielt.

IV.2 FILMISCHE STRATEGIEN
»KULTURELLER KANNIBALISIERUNG¢

Die >kulturelle Kannibalisierung« ist bereits bei Oswald de Andrade durch eine
besondere Affinitit zum Film gekennzeichnet. Sowohl auf inhaltlicher als auch
auf formal-dsthetischer Ebene sind im Manifesto Antropdfago >filmische« Elemente
angelegt. Der Film erscheint dabei weder als Medium des technischen Fortschritts
oder der maschinisierten Wahrnehmung, als das er von den Futuristen und daran
ankniipfenden Avantgarde-Strdmungen gefeiert wurde, noch als Medium, in dem

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

das Unterbewusste jenseits der »Herrschaft der Logik«?’ zum Ausdruck kommen
kann, wie es die Surrealisten begriifiten. Anders als in der klassischen Avantgarde
tiblich, rekurriert Oswald de Andrade weniger affirmativ auf den Film als viel-
mehr ironisch. Deutlich wird dies in einem expliziten Bezug auf das Kino, der in
>filmischer Schreibweise« gestaltet ist. In Form einer Montage beschlief3t der Satz
»Das amerikanische Kino wird es bekanntgeben.«*® abrupt einen kurzen Textblock
mit der Forderung nach dem unbekleideten Menschen. Es handelt sich hierbei
im Wesentlichen um die literarische Montageform einer »Konstruktion von Bedeu-
tungen aus [...] dem Zusammenprall von Elementen zu einem neuen Zusammen-
hang«®. Das so entstehende vielschichtige Bedeutungsgefiige griindet in der iro-
nisierenden Engfiihrung der Ablehnung des »bekleideten Menschen«® mit dem
Hollywoodkino als >Maf3stab< moderner massenmedialer Reprisentation, in dem
>primitive Volker< betont exotistisch dargestellt sind. Ebenfalls ironisch zum Aus-
druck kommt hier — wie auch in anderen Passagen des Manifesto Antropdfago und
in der tropikalistischen Kunst — die Frage nach der kulturellen Identitit Brasiliens
im Spannungsfeld von Selbst- und Fremddarstellung, Primitivitit und Modernitit.

Die spezifische Form »>filmischen Schreibens<hat bei Oswald de Andrade eine
postkoloniale Stoflrichtung und widersetzt sich den »kolonisatorischen Ratio-
nalismen«®, wie es Glauber Rocha fiir das Kino eingefordert hat. Ebenso wie das
Manifesto Antropdfago lassen sich die tropikalistischen Werke — und insbesondere
die Filme — begreifen als »narratives geared toward the search for a different lo-
gic«®, die nicht bloR auf inhaltliche Revisionen eurozentrischer bzw. (neo-)ko-
lonialistischer Geschichtsbilder und »grands récits«* zielen, sondern auch die
zugrunde liegenden Reprisentationsformen transformieren. Der antropofagia
entsprechend, gelingt es den tropikalistischen Filmen — durch ihre vielfiltigen,
hiufig simultan angelegten intermedialen und interfilmischen Beziige — in be-
sonderer Weise, die >Multitemporalitit« der brasilianischen Moderne und die da-
rin sedimentierten (neo-)kolonialistischen Strukturen zu reflektieren. Uber die

filmspezifische »Plurimedialitit«*® orchestrieren die tropicalistas divergierende

29 | BRETON, André: »Erstes Manifest des Surrealismus« [Orig. 1924]. In: ders.: Manifeste
des Surrealismus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009, S. 9-43, hier S. 15.

30 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antrop6fago«, S. 3. (7. Textblock): »O cinema ame-
ricano informard.«

31 | PAECH, Joachim: Literatur und Film, S. 129.

32 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antrop6fago«, S. 3. (7. Textblock): »A reac¢do cont-
ra 0 homem vestido.«

33 | ROCHA, Glauber: »Eztetyka do Sonho«, S. 250: »racionalismos colonizadores«.

34 | MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs, S. 22.

35 | LYOTARD, Jean-Francois: La condition postmoderne, S. 7.

36 | Beim Film handelt es sich um ein Medium, das sich »verschiedener Zeichensysteme
bedien(t], also (historisch betrachtet) mehrere konventionell als distinkt wahrgenommene
mediale Systeme miteinander kombinier[t]«. RAJEWSKY, Irina O.: Intermedialitat, S. 203.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

129


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Strategien kultureller Kannibalisierung:

auditive und visuelle Darstellungsebenen zu einem komplexen Zusammenspiel,
das sowohl (neo-)kolonialistische als auch nationalistische Reprisentationen
unterliuft, einschlieflich der Denkmuster, die diesen zugrunde liegen.

IV.2.1 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA 0 SANTO GUERREIRO
von Glauber Rocha

IV.2.1.1 Lampiao, Sao Jorge und der Drache des Bosen
0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO/ANTONIO DAS MORTESY beginnt
mit der Aufnahme eines dreifach nebeneinander angeordneten Gemildes von
Sankt Georg zu Pferde, der in Ritterriistung und mit >wehendem« roten Umhang
dem Drachen einen Speer in den Bauch st6f3t. In der tonlosen statischen Einstel-
lung erscheint iiber dem Bild des Drachentéters ein kommentierender Rolltext,
der eine Verbindung herstellt zwischen den cangaceiros und S3o Jorge, wie Sankt
Georg auf Portugiesisch genannt wird. Dem Rolltext zufolge verschwanden aus
dem Nordosten Brasiliens 1940 die cangaceiros, »mystische Banditen«. Der legen-
dirste unter ihnen, Lampido, habe »einen 25 Jahre langen Kampf gegen die Regie-
rung gefithrt«.’® Gegenwirtig tauchten von Zeit zu Zeit cangaceiro-Gruppen auf,
die versuchten, die Legende von Lampido wieder aufleben zu lassen. In Brasilien
sei Sdo Jorge der populirste katholische Heilige, der mit dem afro-brasilianischen
Gott Ox6ssi korrespondiere; beide wiirden »vom Volk« als der »Heilige Krieger«
bezeichnet. Der Film sei inspiriert von dem legendiren Kampf des »Drachen des
Bosen gegen den Heiligen Krieger«.

Der Vorspann liefert den Schliissel zu einer allegorischen Lesart von o DRAGZO
DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO: Der historische Kampf des Lampido
gegen die Regierung erscheint angesichts der Militirjunta in Brasilien zur Zeit
der Filmentstehung auch als Aufbegehren gegen die faschistoide Regierung. Ver-
stirkt wird diese Bedeutungsebene durch die Aussage, dass es »jetzt« — also zur
Zeit des Filmgeschehens, das etwa in der Gegenwart von 1969 angesiedelt ist —
wieder cangaceiros gebe, die sich auf die Legende des Lampido beziehen. Spiter
verweist der Film noch sehr viel deutlicher auf die totalitiren Machtstrukturen
des Militirregimes, die in der Gesellschaftsordnung am Schauplatz, dem Dorf
Jardim das Piranhas (>Garten der Piranhas«), allegorisch dargestellt sind: Aus der
Dorfkneipe, die wie der Regierungspalast in Brasilia Alvorada heift*’, kommen
bewaffnete Minner, die dann im Dienst des GrofRgrundbesitzers coronel Horacio
(Jofre Soares) die mittellosen Landbewohner/innen niederschieflen.

37 | Die wértliche Ubersetzung des Filmtitels lautet: »Der Drache des Bésen gegen den
Heiligen Krieger«.

38 | »manteve uma luta de 25 anos contra o governo«.

39 | Unter dem Namen der Bar sind iiberdies stilisierte Sdulen aufgemalt, die das archi-
tektonische Wahrzeichen Brasiliens, die Alvorada, darstellen.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Abb. 33: 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO

IV. 2.1.2 Dekonstruktion des »amerikanischen Kinos
par excellence«

Auf das Gemilde von S3o Jorge folgt nach einer Schwarzblende die zweite Ein-
stellung des Films: Eine statische Halbtotale 6ffnet die Sicht auf eine raue ocker-
farbene Landschaft; im Bildhintergrund erstreckt sich eine Hiigelkette, wihrend
im Vordergrund nur zwei karge Pflanzenbiischel zu sehen sind. Nach einigen
Sekunden der Stille setzen dissonante elektronische Klinge ein, die an verfrem-
detes Glockenlduten gemahnen und von einzelnen Schiissen rhythmisch durch-
brochen werden. Nach dem ersten, nachhallenden Schuss erscheint rechts eine
Gestalt im Cadre: Ein grofer, kriftiger Mann im Mantel, mit breitkrempigem
Hut und Stiefeln, der unbeirrbar und gemessenen Schrittes von rechts nach links
durch den Mittelgrund des Bildes lduft und dabei dreimal sein Gewehr abfeuert.
Nachdem der Mann links aus dem Cadre gelaufen ist, sind im Off weitere Schiisse
und Schmerzensschreie zu horen. Daraufhin schleppt sich ein verletzter Mann
von links ins Bild. Er hilt ein Gewehr in der Hand und trigt zwei iiberkreuzte
Patronengurte am Oberkorper. Markant an seiner Bekleidung sind das Halstuch
und ein breitkrempiger Hut, der vorne zuriickgebogen ist. Knapp eine Minute
lang taumelt der Mann in seiner Agonie umbher, hilt sich den Bauch, réchelt und
stofdt Todesschreie aus, begleitet von dissonanter, stark rhythmisierter elektroni-
scher Musik. Schlieflich lisst er sein Gewehr fallen und sinkt dann, untermalt
von einer Art Trommelsalve, vorniiber tot um.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

131


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Strategien kultureller Kannibalisierung:

In der Sequenz sind die Anklinge an den Western unverkennbar.* Die karge, un-
besiedelte Landschaft evoziert die Szenerie eines Westerns, ebenso der Habitus der
beiden Figuren — sind breitkrempiger Hut, Stiefel und Schusswaffen doch Insignien
von Westernhelden. Und mit dem Shootout ist eine Standardsituation des Genres in
Szene gesetzt. Doch die Wahrzeichen des Westerns erscheinen keineswegs in ihrer
Reinform. Die Konventionen des Genres werden aufgegriffen und zugleich unter-
laufen. Weckt der kaltbliitig schieRende Mann mit dem Aussehen eines Westerners
die Erwartung eines Shootouts, so findet dieser auch tatsichlich statt — allerdings
auflerhalb des Bildrahmens im Off. Das Duell wird so gleichsam zu einem Anti-
Showdown, der nicht nur durch das Ausbleiben einer Spannungsdramaturgie ge-
kennzeichnet ist, sondern das zentrale Geschehen dem Publikum visuell vorenthilt.
Die Kontrahenten sind lediglich einzeln vor bzw. nach dem eigentlichen Duell zu
sehen. Auf die zunichst noch weitgehend genrekonforme Darstellung eines (schein-
baren) Westernhelden folgen zwei vollkommen genrefremde Stilisierungen in der
weiteren Auflésung der Standardsituation. Hierbei werden extreme Reduzierung
und starke Ubersteigerung direkt gegeneinander gesetzt: Auf das gleichsam ins Off
hin >entleerte« statische Bild folgt eine theatralisch-iiberzeichnete Agonie, ein lang-
gezogener, fast opernhafter Tod — wiren die Bewegungen des Sterbenden anmutiger
und die Todesschreie weniger drastisch. Bei der Juxtaposition derart stilisierter, kon-
trarer Darstellungsweisen handelt es sich kaum noch um eine Variation der Genre-
muster, sondern vielmehr um deren Auflésung. Verstirkt wird die Dekonstruktion
des Westerns durch die dissonante elektronische Musik von Marlos Nobre, die wie
ein Abgesang auf die typischen folkloristischen Lieder des Westerns wirkt.

Die hochartifizielle, stilisierte Darstellung des Shootouts durchkreuzt nicht
nur eine zentrale Standardsituation des Westerns, sondern auch den filmischen
lusionismus, wie er im Classical Hollywood als »the world’s mainstream film
style«*! paradigmatisch zum Ausdruck kommt, insbesondere durch Techniken zur
Herstellung von Kontinuitit und >unsichtbares< Erzihlen.” In der sleerens, stati-
schen Einstellung verwandelt sich die Landschaft in eine Kulisse und der filmische
Raum wird zur Bithne, auf der die Akteure fast demonstrativ ihren Auftritt und
Abgang vollziehen. Die Verlagerung des Hauptgeschehens ins Off und die genre-
fremde Stilisierung des Shootouts fithren zu einer Offenlegung der Reprisenta-
tion als solcher. Derartige Illusionsdurchbrechungen wiederholen sich im Laufe

40 | 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO Wird sogar gelegentlich dem Western-
Genre zugerechnet, so etwa in dem Kanon der 100 Westernproduktionen, der beim British
Film Institute erschienen ist. Vgl. BUSCOMBE, Edward: 100 Westerns. London: BFI 2006,
S. 3f.

41 | BORDWELL, David: »The classical Hollywood style, 1917-60«. In: ders./Janet Staiger/
Kristin Thompson: The Classical Hollywood Cinema. Film Style and Mode of Production to
1960. London: Routledge 1988, S. 1-84, hier S. 4.

42 | Ebd., S. 3: »Hollywood film strives to conceal its artifice through techniques of conti-
nuity and»invisible«storytelling«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

des Films mehrfach. Bevor etwa der Anfithrer Coirana (Lorival Pariz) mit seinen
cangaceiros und beatos nach Jardim das Piranhas einriickt, blickt er frontal in die
Kamera und richtet seinen Hut, als sei die Kamera ein Spiegel. Dariiber hinaus ist
der gesamte Film gekennzeichnet durch eine ausgeprigte Theatralik, die herriihrt
aus zahlreichen frontalen statischen Finstellungen, vielen Liedern, Tinzen und
zeremoniellen Handlungen sowie teils in Reimen gesprochenen Dialogen.

34-36: 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO
GUERREIRO

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

133


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Bei der stark stilisierten theatralischen Darstellungsweise handelt es sich nur
zum Teil um Verfremdungseffekte, die im Brecht’schen Sinne Distanz zu dem
Geschehen herstellen. Viele Sequenzen hingegen sind gepragt durch ekstatische
Theatralik, die gerade nicht auf eine Illusionsdurchbrechung abzielt, sondern
Trance oder Exzess zum Ausdruck bringt. Besonders deutlich ist dies in einer
surrealistisch anmutenden Sequenz, in der sich — in Reminiszenz an die Amour-
Fou-Szene zu Beginn von Luis Bufiuels 1’AGE D'OR/DAS GOLDENE ZEITALTER (FRA
1930) — Laura und der Lehrer leidenschaftlich iiber der Leiche des ermordeten Ma-
tos wilzen und kiissen, wihrend der Priester versucht, die beiden zu separieren.
Die kontriren, teils miteinander verschmelzenden Formen von Theatralik sind
charakteristisch fiir die Asthetik von 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GU-
ERREIRO, der auf allen Ebenen der filmischen Darstellung heterogene Elemente
orchestriert und oft kontrastiv gegeneinander setzt, sowohl tiber die Montage von
Einstellungsfolgen als auch innerhalb einzelner Einstellungen. Hierbei handelt
es sich nicht blof um eine stilistisches Charakteristikum, sondern um ein as-
thetisch-politisches Prinzip des Tropicalismo, das der antropofagia im Sinne von
Oswald de Andrade entspricht. Durch die Juxtaposition heterogener Elemente
werden unterschiedliche Diskursformationen und entsprechende Darstellungs-
weisen gezielt zueinander in Bezug gesetzt, um damit sowohl (neo-)kolonialisti-
sche als auch nationalistische Machtgefiige zu durchkreuzen. Im Showdown am
Ende des Films ist die >kulturelle Kannibalisierung« in Form intermedialer und
interfilmischer Beziige besonders vielschichtig, wie noch auszufiihren sein wird.

In der Eingangssequenz von 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUER-
REIRO wird der Western, als das »amerikanische Kino par excellence«®, gezielt
unterminiert. Diese Art der Bezugnahme kommt nicht von ungefihr, handelt es
sich beim Western doch in mehrfacher Hinsicht um ein besonders signifikantes
Genre: nicht nur was die Entwicklung des Spielfilms anbelangt*, sondern auch
in Hinblick auf die zentrale Position des Westerns innerhalb des (klassischen)
Hollywoodkinos — als der weltweit exportstirksten Kinematografie — und seiner
Funktion als Triger des fundierenden nationalen Mythos der USA. Der Western
gilt als »the richest and most enduring genre of Hollywood’s repertoire«; er steht
am Anfang des »commercial narrative film in America«und diente als »the proto-

43 | Vgl. RIEUPEYROUT, Jean-Louis: Le western, ou le cinéma américain par excellence.
Paris: Cerf 1953 bzw. André Bazins bekanntes Vorwort zu dem Buch, das in seiner film-
theoretischen Aufsatzsammlung wieder abgedruckt wurde: BAZIN, André: »Le western, ou
le cinéma américain par excellence« [Orig. 1953]. In: ders.: Qu’est-ce que le cinéma? Paris:
Cerf 1990 [Orig. in vier Banden 1958-1963], S. 217-227.

44 | Der erste Western war fir die Entwicklung des Spielfilms von wegweisender Be-
deutung, wie Georg Seefilen in Hinblick auf THE GREAT TRAIN ROBBERY/DER GROSSE EISENBAHNRAUB
(USA 1903, R: Edwin S. Porter) betont hat: »Die Geschichte des Western beginnt mit der
Geschichte des Films, der eine Geschichte erzéhlt.« SEERLEN, Georg: Western. Geschichte
und Mythologie des Westernfilms. Marburg: Schiiren 1995, S. 23.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

type for the studio system in Hollywood«.* Abgesehen von der frithen Ausdiffe-
renzierung zu einem Genre und seiner Bedeutung fiir Hollywood macht auch der
internationale Erfolg den Western zu einem mafigeblichen Genre, wie Edward
Buscombe zu Recht betont hat: »Zwischen 1910 und 1960 war der Western welt-
weit das bedeutendste Genre des Kinos. Seine Popularitit trug entscheidend zur
Vormachtstellung Hollywoods bei.«*¢

Die internationale Vormachtstellung des Hollywood-Kinos, das im Western
seinen ultimativen Ausdruck findet, bezieht Glauber Rocha in seine Reflexionen
tiber das Cinema Novo als unhintergehbare Tatsache ein: »Es ldsst sich aber nicht
iiber Kino sprechen, ohne iiber amerikanisches Kino zu sprechen [...] als aggres-
sivste und verbreitetste Form [des Einflusses] der amerikanischen Kultur auf die
Welt.«* Trotz seiner kritischen Haltung gegeniiber dem >Kulturimperialismus«
hat Glauber Rocha das klassische Hollywoodkino nicht pauschal abgelehnt — wie
dies bei vielen anti-kolonialistischen Filmemachern der Fall ist —, sondern seine
Wertschitzung fiir Genres wie den Western und Regisseure wie William Wyler
oder John Ford (den er als »Hauptling aus Irland« bezeichnet) in zahlreichen Tex-
ten zum Ausdruck gebracht.*®

Bei dem Western, der zu den »most coveted American cultural imports«*
zihlt, handelt es sich signifikanterweise um das Nationalepos der USA. Die Land-
nahme des >going west« wird in vielen Westernproduktionen gerechtfertigt und
zu einem Ursprungsmythos der US-amerikanischen Nation tiberhéht. Exempla-
risch zum Ausdruck kommt dies in Victor Flemings THE VIRGINIAN/DER VIRGI-
NIER (USA 1929); dort proklamiert der von Gary Cooper gespielte Held program-
matisch: »make more United States out of raw prairie land«. Die Verschiebung
der westlichen Grenze ist ein zentrales Element der US-amerikanischen »foun-

45 | SCHATZ, Thomas: Hollywood Genres: Formulas, Filmmaking, and the Studio System.
New York: McGraw-Hill 1981, S. 45.

46 | BUSCOMBE, Edward: »Der Western«. In: Geoffrey Nowell-Smith (Hg.): Geschichte des
internationalen Films. Stuttgart/Weimar: Metzler 2006 [Orig. 1996], S. 260-268, hier
S. 260.

47 | ROCHA, Glauber: »0 Cinema Novo e a aventura da criagao« [Orig. 1968]. In: ders.:
Revolugao do Cinema Novo, S. 127-150, hier S. 127f.: »Ndo se pode porém falar de cinema
sem se falar em cinema americano [...] como forma mais agressiva e difundida da cultura
americana sobre 0o mundo.« Hervorhebung im Original.

48 | Vgl. Rochas gesammelten Aufsatze unter dem Titel »Hollywood«in ROCHA, Glauber: O
Século do Cinema. Vorw. Ismail Xavier. Sao Paulo: Cosac Naify 2006 [Orig. 1983], insbe-
sondere S. 37-128. Der Text iiber John Ford mit dem Titel O cacique da Irlanda findet sich
aufS. 118-123.

49 | BLOOM, Peter J.: »Beyond the Western Frontier. Reappropriations of the »Good
Badman« in France, the French Colonies, and Contemporary Algeria«. In: Janet Walker
(Hg.): Westerns. Films Through History. New York/London: Routledge 2001, S. 197-216,
hier S. 197.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

135


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

dational fiction«*®. Nachdem die Geschichte des >going west< bereits im 19. Jahr-
hundert in Liedern, Groschenromanen und Gemilden tradiert und mythisiert
worden ist, erlangte der frontier-Mythos vor allem durch Frederick Jackson Turner
grofle Bedeutung. Seinem einflussreichen Essay The Significance of the Frontier
in American History (1893) zufolge hat die Verschiebung der frontier nach Westen
maflgeblich zur Entwicklung des US-amerikanischen Nationalcharakters beige-
tragen und >die Werte der Demokratie< vorangetrieben.*

Im Western entwickelte sich die frontier — und die damit verbundene regenera-
tion through violence — zu einem zentralen Aspekt der »Syntax«*? des Genres, das
strukturiert ist durch diese komplementiren »Archetypen der Mythologie Ameri-
kas«: Wihrend frontier die »Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation im Gefol-
ge der Eroberung des Kontinents« meint, bezeichnet regeneration through violence
die »permanente[n] Erneuerung und Wiedergeburt Amerikas aus und durch die
Gewalt im Kampf von Gut gegen Bose«.>® An der frontier, der Demarkationslinie
zwischen Zivilisation und Wildnis, stoflen diametrale Gegensitze aufeinander:
einerseits die zivilisatorischen Werte von Gesetz und Gemeinschaft, andererseits
>Indianer< und Outlaws. Im Mythos der frontier manifestiert sich also eine mani-
chidische Gegeniiberstellung von Gut und Bése, die weitgehend mit der Zivilisa-
tion respektive der Wildnis und ihren jeweiligen Bewohnern korrespondiert und
in gewaltsamen Konflikten ausgetragen wird. Katalysator der Zivilisation ist eine
mythisch tiberhohte Gewalt, die schépferisch eine neue Ordnung konstituiert,
Wildnis in Zivilisation verwandelt, Gesetz und Ordnung herstellt, Fortschritt er-
moglicht und das Bése ins Gute transformiert.>* Vor allem im klassischen Wes-

50 | Zum Begriff der »foundational fiction«, also der (literarischen) Fiktion, die zur
Fundierung eines nationalen Ursprungsmythos beitragt, vgl. SOMMER, Doris: »Irresistible
romance: the foundational fictions of Latin America«. In: Homi K. Bhabha (Hg.): Nation
and Narration. London/New York: Routledge 1990, S. 71-98 bzw. SOMMER, Doris:
Foundational Fictions. The National Romances of Latin America. Berkeley/Los Angeles/
Oxford: University of California Press 1991.

51 | Vgl. TURNER, Frederick Jackson: The Significance of the Frontier in American History.
New York: Ungar 1963 [Orig. 1893].

52 | Zum Konzept der Syntax und Semantik von Genres vgl. ALTMAN, Rick: »A semantic/
syntactic approach to film genre« [1986]. In: ders.: Film/Genre. London: BFI 2004 [Orig.
1999], S. 216-226.

53 | GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«. In: dies. (Hg.)/Marcus Stiglegger
(Mitarb.): Filmgenres: Western. Stuttgart: Reclam 2003, S. 12-40, hier S. 15.

54 | Trotz vieler apologetischer Darstellungen der Kolonisierung des Landes folgt der
Western keineswegs einer ideologischen Linie. So findet sich in vielen Sp&twestern eine
kritische Auseinandersetzung mit dem fundierenden nationalen Mythos der USA, etwa
in LITTLE BIG MAN (USA 1970, R: Arthur Penn), in dem der Genozid an den »Indianer/innen«
drastisch als solcher dargestellt ist, nicht zuletzt auch in allegorischem Bezug auf den
Vietnamkrieg. So gilt fir den Western, was Rick Altman fiir Genres allgemein formuliert hat:

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

tern manifestieren sich US-amerikanische Wertvorstellungen wie das Ethos des
American Dream>, wobei das Genre als »isthetisch-soziale Kristallisierung des
amerikanischen Kinos« gelten kann, wie es Glauber Rocha formuliert hat.>

IV. 2.1.3 Der cangaco im nordestern
Der Shootout in 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO markiert den
Beginn eines tropikalistischen Films, der nicht nur den Western und die Asthetik
des klassischen Hollywoodkinos durchkreuzt, sondern auch den darauf aufbauen-
den filme de cangaceiro. Dieses Subgenre des Westerns wird in Anlehnung an das
US-amerikanische Vorbild auch nordestern genannt, da die Handlung im Nordos-
ten Brasiliens angesiedelt ist. Vor allem die vorne zuriickgebogene Hutkrempe mit
aufgenihten Symbolen weist den Sterbenden in dem Shootout als cangaceiro aus,
der im Rolltext der ersten Einstellung als »mystischer Bandit« bezeichnet wird.
Die Handlung des nordestern dreht sich um die historische Banditenfigur des
cangaceiro, der vom spiten 19. Jahrhundert bis in die 1930er Jahre die von Grof3-
grundbesitzern bestimmte Gesellschaftsordnung im Sertdo stérte. Ahnlich wie
der US-amerikanische Cowboy wurde der cangaceiro mythisch iiberhoht und sei-
ne Erscheinung durch populire Kulturformen tradiert. Auch wenn der cangaceiro
weder Griinder einer Gemeinschaft noch Eroberer eines neuen Landes war, ent-
wickelte sich die Figur mit ihrem folkloristischen Habitus in den 1950er Jahren
zu einem »wahren Symbol der Nationalitit«”. In dieser Zeit nahm auch in den
Kiinsten die Darstellung des cangago stark zu.>®

dass es sich nicht um eindimensionale filmische Muster handelt, sondern vielmehr um »a
permanently contested site«, »ever in process, constantly in subject to reconfiguration,
recombination and reformulation«. ALTMAN, Rick: Film/Genre, S. 195.

55 | Allerdings konnen selbst Western, die in dichotomer Abgrenzung nationalistische
Positionen beziehen, von Subtexten durchzogen sein, die gegenldufige Lesarten nahele-
gen. Vgl. BUSCOMBE, Edward: »Is the Western about American History?« In: Thomas Klein/
Ivo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers. Intercultural Perspectives on the
Western. Marburg: Schiiren 2012, S. 13-24.

56 | ROCHA, Glauber: »Rastros de Odio«. In: ders.: O Século do Cinema, S. 115-118, hier
S. 115: »cristalizagdo estético-social do cinema americano«.

57 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: Histdria do Cangaco. Sao Paulo: Global 1982,
S. 68: »verdadeiro simbolo da nacionalidade«.

58 | Die vielfaltigen Reprasentationen von cangaceiros umfassen Gemaélde, wie die von
Candido Portinari aus den 1940er und 50er Jahren; Romane, etwa José Lins do Régos
Cangaceiros (1953); Theaterstiicke wie Lampido (1955) von Rachel de Queiroz (die auch
die Dialoge fiir Lima Barretos Film o cANGACEIRO verfasste) oder O testamento do canga-
ceiro (1961) und A farsa do cangaceiro com truco e padre (1967), geschrieben von Chico
de Assis und aufgefiihrt von der Gruppe Teatro de Arena; populdre Keramikfiguren, etwa
von Mestre Vitalino; und Musik, beispielsweise forré-Lieder von Luiz Gonzaga, der als
Markenzeichen einen cangaceiro-Hut trug.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

137


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Im brasilianischen Kino wurde der cangago bereits thematisiert als dieser
noch existierte. Mitte der 1920er Jahre entstanden die ersten beiden Spielfilme
mit cangaceiros als Hauptfiguren: FILHO SEM MAE/SOHN OHNE MUTTER (BRA 1925,
R: Tancredo Seabra) und SANGUE DE IRMAO/BLUT DES BRUDERS (BRA 1926, R: Jota
Soares). Es etablierte sich jedoch keine stetige Produktion; der nichste Spielfilm
iiber den cangago folgte erst 24 Jahre spiter mit LAMPIAO, O REI DO CANGAGO/LAM-
PIAO, DER KONIG DES CANGAGO (BRA 1950, R: Fouad Anderaos)”.

Bei der Popularisierung der Figur des cangaceiro in den 1950er Jahren spielte
der Film eine zentrale Rolle, insbesondere Lima Barretos 0 CANGACEIRO/O CANGA-
CEIRO — DIE GESETZLOSEN (BRA 1953), der nicht nur den Preis fiir den besten Aben-
teuerfilm in Cannes gewann, sondern auch international zu einem kommerziel-
len Erfolg wurde. Einige Jahre nach Barretos Welterfolg entstanden zahlreiche
cangaceiro-Filme, womit sich der nordestern zu einem Genre herausbildete.®® Im
Anschluss an o cANGAcEIRO begann zunichst die Produktion brasilianischer
Western, so genannter western feijjoada®, deren Handlung meist im US-amerika-
nischen Westen angesiedelt ist.®? Der erste Film dieser Art war Antoninho Hossris
Erfolgsfilm DA TERRA NASCE 0 ODIO/AUS DER ERDE ERWACHST DER HASS (BRA 1954),
auf den bis Ende der 1960er Jahre iiber dreiflig weitere western feijoada folgten.
Mit A MORTE COMANDA O CANGAGO/DER TOD REGIERT DEN CANGAGO (BRA 1960)
von Carlos Coimbra, der bereits drei western feijjoada gedreht hatte®, begann eine
stetige Produktion an nordestern, von denen bis Ende der 196oer Jahre iiber zwan-
zig Filme entstanden. Coimbra erzielte mit dem ersten cangaceiro-Film in Farbe
einen groflen kommerziellen Erfolg, den er zwei Jahre spiter mit LAMPIAO, O REI

59 | Es existieren drei verschiedene Filme mit demselben Titel: Der 1936 entstandene
Dokumentarfilm LampeAO [sic!] von Benjamin Abrahao, der spéter unter dem Titel LAM-
PIAO, O REI DO CANGAGO bekannt wurde, der Spielfilm von Fouad Anderaos sowie ein weiterer
Spielfilm aus dem Jahr 1962 von Carlos Coimbra.

60 | Zur Entwicklung des nordestern und seinen Beziigen zum Western vgl. SCHULZE,
Peter W.: »Beyond Cowboys and Cangaceiros. Transculturations of the Western in
Brazilian Cinema«. In: Thomas Klein/lvo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers,
S. 163-193.

61 | In Anlehnung an den Begriff »Spaghetti-Western« wurde von der brasilianischen
Filmkritik in den 1960er Jahren die Feijoada - das Nationalgericht Brasiliens - zur
Bezeichnung brasilianischer Western verwandt.

62 | Vgl. zum western feijoada: PEREIRA, Rodrigo da Silva: Western Feijjoada. O Faroeste
no Cinema Brasileiro. Magisterarbeit, Faculdade de Arquitetura, Artes e Comunicacéo,
Universidade Estadual Paulista 2002.

63 | Bei den western feijoada von Carlos Coimbra handelt es sich um ARMAS DA VINGANGA/
WAFFEN DER RACHE (BRA 1955, Ko-Regie: Alberto Severi), biocuinHo (BRA 1957) und crepUscu-
LO DE ODIOS/MORGENGRAUEN DES HASSES, auch bekannt unter dem Titel NAS GARRAS DO DESTINO/IN
DEN KLAUEN DES SCHICKSALS (BRA 1959).

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

DO CANGAGO/LAMPIAO, DER KONIG DES CANGAGO (BRA 1962) wiederholen konnte.®
Auch wenn die regelmiflige Produktion von nordestern erst im Anschluss an a
MORTE COMANDA O CANGAGO einsetzte und Coimbras Film besonders stilprigend
war, kann o CANGACEIRO als »wahre Matrix des Genres«® gelten, wie Ismail Xa-
vier zu Recht herausgestellt hat.

Glauber Rocha erkennt im nordestern schon frith die Entwicklung eines bra-
silianischen Genres, dessen Ausgestaltung er exemplarisch anhand von Lima
Barretos Film kritisiert. o caNGacEiiro kennzeichne sich durch »eine Handlung
des amerikanischen Western im Herzen des cangaco«; die Kultur des Sertio fin-
de dabei keine Beriicksichtigung, sie sei reduziert auf bloRe Symbole, die »der
Handlung des Westerns dienen: grofle Hiite, aggressive Landschaft, Waffen und
Pferde (wobei man zum Beispiel weif}, dass cangaceiros sich nur selten zu Pferde
bewegten), folkloristische Musik und Tinze.«%® Rocha bemingelt besonders die
fehlende Beriicksichtigung der sozialen und historischen Kontexte des cangaco,
der auf reine AuRerlichkeiten reduziert wiirde: »Der cangaco, als ein Phinomen
der mystisch-anarchischen Rebellion, entstanden im System des nordéstlichen
GroRgrundbesitzes und verstirkt durch die Diirren, wurde nicht einbezogen.«%

Die Eingangssequenz von 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO
unterlduft gezielt die gingigen Darstellungsweisen des nordestern mit seiner star-
ken Anlehnung an den Western bei gleichzeitiger Folklorisierung und Exotisierung
des cangago, wie sie in Lima Barretos o cANGACEIRO und vor allem in Carlos Coim-
bras A MORTE COMANDA O CANGAGO paradigmatisch angelegt sind. Rochas Inszenie-
rung des Shootouts erscheint als regelrechter Abgesang auf den nordestern, dessen
Genremuster der tropikalistische Film selbstreflexiv aufgreift, um sie zunichst
formal-dsthetisch zu durchkreuzen, dann in spezifische soziale und kulturelle
Kontexte einzubetten und schlieflich im finalen Showdown einer umfassenden
skulturellen Kannibalisierung« zu unterziehen. Der resignifizierende Bezug der
Eingangssequenz auf den nordestern verweist implizit vor allem auf o cANGACEIRO

64 | Coimbra drehte noch zwei weitere nordestern - CANGACEIROS DE LAMPIAO/DIE CANGACEIROS
DES LAMPIAO (BRA 1967) und CcoRISCO, 0 DIABO LOIRO/CORISCO, DER BLONDE TEUFEL (BRA 1969) -
bevor er sich anderen Genres zuwendete.

65 | XAVIER, Ismail: Sertdo Mar. Glauber Rocha e a Estética da Fome. Sao Paulo:
Brasiliense 1983, S. 123: »verdadeira matriz do género«.

66 | ROCHA, Glauber: »0 Cinema Novo e a aventura da criagao«, S. 128: »O Cangaceiro
de Lima Barreto, cria uma intriga de western americano no seio do cangaco. Para isto
deturpa a raiz social do fendmeno sertanejo e usa apenas os simbolos para servir a intriga
de western: chapéus grandes, paisagem agressiva, armas e cavalos (quando se sabe, por
exemplo, que cangaceiros andavam raramente a cavalo), musica e dancgas folcldricas.«
Hervorhebung im Original.

67 | ROCHA, Glauber: Revisdo critica do cinema brasileiro, S. 91: »0 cangag¢o, como feno-
meno de rebeldia mistico-anarquica surgido do sistema latifundiario nordestino, agravado
pelas secas, ndo era situado.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

139


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Strategien kultureller Kannibalisierung:

und A MORTE COMANDA O CANGAGO, die aufgrund ihres Erfolges und des stilbilden-
den Einflusses zu den mafigeblichen Referenzfilmen des Genres zihlen.

Abb. 37: 0 CANGACEIRO

Der paradigmatische nordestern o CANGACEIRO beginnt (und endet) mit einer etwa
halbmintitige Einstellung, in der Silhouetten von Reitern mit Hiiten in der Dim-
merung vor einem dramatisch bewélkten Himmel entlang ziehen®, begleitet von
dem folkloristischen Lied Mulé Rendeira. Auf die Anfangseinstellung folgt ein
Uberfall, der sowohl dramaturgisch als auch ikonografisch der Standardsituation
eines Westerns entspricht. Manner mit breitkrempigen Hiiten galoppieren durch
eine karge Landschaft, gelangen in ein Dorf und feuern Schiisse ab, wihrend die
verdngstigten Menschen in ihre Hauser fliichten und Tiiren und Fenster schlie-
Ren. Ins Bild gesetzt sind u.a. eine flichende junge Frau, die mit dem Lasso ein-
gefangen wird, die Pliinderung eines Geschiftes, an Stricken baumelnde Gefing-
niswachter und Banditen, die Zigarren rauchen und dabei ihre Munitionsgiirtel
mit erbeuteten Patronen fiillen. o cancaceiro folgt den Genrekonventionen des
Westerns auch in der manichiischen Unterteilung der Figuren in Gut und Bése,
die sich besonders im Antagonismus zwischen dem grausamen cangaceiro-Fithrer
Capitdo Galdino (Milton Ribeiro) und dem gutherzigen cangaceiro Teodoro (Alber-
to Ruschel) niederschligt. Wahrend o caNGAcEIro die Genremuster des Westerns
aufgreift, flieRen mit dem Sertdo als Handlungsort und den cangaceiros als Figu-
ren auch spezifisch brasilianische Elemente in den Film ein. Hierbei handelt es
sich um ein Pendant zu den Wahrzeichen des Westerns, gleichsam um eine exoti-
sche Variante der Folklore des US-amerikanischen Westens, die durch brasiliani-

68 | Dervisuelle Stil des Films ahnelt hierbei auch mexikanischen Vorbildern - insbesonde-
re den Aufnahmen von Gabriel Figueroa in Emilio Ferndndez’ Filmen -, die in Lateinamerika
vor allem in den 1940er und 50er Jahren erfolgreich waren und sich in der comedia ran-
chera wiederum auf das Western-Genre beziehen. Vgl. hierzu SCHULZE, Peter W.: »Beyond
Cowboys and Cangaceiros«, S. 169-171.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

sche Musik, Tdnze und einen Papagei signifiziert ist, wihrend der Film ansonsten
weitgehend der Dramaturgie und Ikonografie des Westerns folgt und sich an der
Darstellungsweise des Classical Hollywood orientiert. Das Phinomen des canga-
¢o erhilt in Barretos Film keine genauere Zeichnung und ist weitgehend auf die
Tracht der cangaceiros beschrinkt. Ahnlich wie viele Western, zielt 0 CANGACEIRO
auf eine nationale Uberhshung und Mythologisierung der Landschaft. Dies wird
vor allem gegen Ende des Films deutlich, wenn der sterbende Teodoro seine Hand
mit Erde fiillt und seine Liebe zur »terra de meu sertdo«, zu der »Erde meines
Sertdo«, verkiindet. Damit {iiberh6ht o cancaceiro die unwirtliche Landschaft des
Sertdo zu einem idealisierten Lebensraum. Zugleich entwirft der Film auch einen
»visuellen Archetyp der Nation« und einen »neuen kinematografischen Raum«.%
Dieser kinematografische Raum ist nicht nur durch die Landschaft des Sertdo
und deren Inszenierung im Stil eines Westerns gekennzeichnet, sondern auch
durch die production values. Bei o caNGacEIro handelt es sich um den erfolgreichs-
ten Film der Companhia Vera Cruz, einer Filmproduktionsgesellschaft, die 1949
durch eine Investorengruppe in S3o Paulo nach dem Vorbild von Metro-Goldwyn-
Mayer mit groRem Kapitaleinsatz gegriindet wurde, um >Qualititskino« in Bra-
silien zu produzieren. Aufgrund der fiir brasilianische Verhiltnisse sehr hohen
Produktionskosten und eines professionellen Produktionsstabs, der itberwiegend
aus Europa engagiert wurde, erlangte o cANGACEIRO eine technische Perfektion,
die im brasilianischen Kino bis dato selten war. Besonders hervorzuheben ist die
meisterhafte Kamerafithrung des Briten Chick Fowle, der den Bildern besondere
Plastizitit verleiht und durch Chiaroscuro eine dramatische Stimmung erzeugt.”

Der Bezug auf die Genremuster des Westerns ist in A MORTE COMANDA O CAN-
GAGO ebenso ausgeprigt wie in 0 CANGACEIRO, wobei Carlos Coimbras stilbilden-
der Film die Exotisierung des cangago und die Uberhshung des Sertio zu einem
nationalen (filmischen) Raum eher noch verstirkt. Im Anschluss an Coimbras
Kassenerfolg entstanden viele dhnliche Produktionen, wodurch sich das Genre
konsolidierte. Auch in A MORTE COMANDA 0 CANGAGO entspricht die Darstellung
des Sertdo bereits in der Eingangssequenz den Genrekonventionen des Westerns
— sowohl durch geografische Ahnlichkeit als auch durch die Dominanz von Tota-
len, die von der Weite des Landes zeugen. Zerkliiftete Felsformationen und von
Bergen gesiumtes Weideland, in dem eine Rinderherde grast, verweisen auf cha-
rakteristische Landschaften des Westerns. Die dramatischen Felsformationen von
Pedra da Galinha Choca im Nordosten von Ceara sind von dem Kameramann Tony
Rabatoni in einer Weise ins Bild gesetzt, die an John Fords Darstellung der Can-

69 | LOPEZ, Ana M.: »0 Cangaceiro« estilos hibridos para un espacio nacional cinema-
tografico«. In: Cinemais, Nr. 25, 2000, S. 131-148, hier S. 145: »arquetipo visual de la
nacion«; »un nuevo espacio cinematografico«.

70 | Die Cinema-Novo-Bewegung, die sich zundchst stark am Neorealismus orientierte,
lehnte die Filme der Companhia Vera Cruz ab, insbesondere Glauber Rocha. Vgl. Kap. 1.3,
S. 39ff.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

141


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Strategien kultureller Kannibalisierung:

yons in Monument Valley erinnert. Obwohl ein Voice-over die Filmhandlung im
Kontext des brasilianischen cangago situiert, dhnelt der geschilderte Konflikt einer
Auseinandersetzung, wie sie — von Handlungsort und -zeit abgesehen — auch fir
den Western kennzeichnend ist: Im Jahr 1929 habe der brasilianische Nordosten
eine seiner bewegtesten Zeiten durchlaufen; das »Land gewaltsamer Kontraste«
sei Ursache eines »ungleichen Kampfes des Menschen gegen die Natur; iiberdies
habe das Unwesen von Grof3grundbesitzern, Banditen und michtigen politischen
Fithrern zu einem »Klima der Unsicherheit« gefiihrt; die Respektlosigkeit gegen-
iiber Leben und Recht des Menschen sei durch Truppen der Polizei bekimpft wor-
den”!

Nachdem Schauplatz und Konflikt etabliert sind, spitzt sich die Handlung
dramatisch zu. Emblematische Bilder der Credit-Sequenz — darunter ein Reiter
mit Gewehr, Hut und Dolch sowie ein Rinderschidel neben einem Kaktus — miin-
den in einem Unheil verkiindenden Titel: >Der Tod regiert den Cangago<. In der
folgenden Sequenz erpresst ein cangaceiro den Viehbauern Raimundo (Alberto
Ruschel), der jedoch die Zahlung des Schutzgeldes verweigert. Die Konsequenz
ist eine brutale Brandschatzung. Zunichst aber werden die Bauernfamilie und
die cangaceiros in einer manichdischen Gegeniiberstellung als gut und bose cha-
rakterisiert. Eine Parallelmontage kontrastiert die christliche Zeremonie auf dem
Hof mit dem >fechamento de corpo« (>Schlieflen des Kérpers<), einem Ritual, das
den cangaceiro-Fiihrer Capitdo Silvério (Milton Ribeiro) unverwundbar machen
soll. Uberdeutliche Gegensitze bestimmen die Parallelhandlung: Das Ritual des
>fechamento de corpo«< wird im diisteren Raum vor einem Altar mit Totenschidel
von einer schwarzen Frau durchgefiihrt; ihre Beschwérung kulminiert in einer
rituellen Blutentnahme, bei der Capitdo Silvério mit ausgestreckten Armen auf
dem Fuflboden liegt — gleichsam als diabolische Variante von Christus am Kreuz.
Den Aufbruch der Gruppe berittener cangaceiros segnet die dimonische schwarze
Frau mit dem Kreuzzeichen. Im Kontrast dazu fiihrt die Mutter Raimundos, eine
wiirdevolle weifle Frau, auf dem Hof eine katholische Prozession an. Vor blauem
Himmel mit weiflen Schifchenwolken sind blumengeschmiickte Heiligenfiguren
ins Bild gesetzt, begleitet von Glockenliduten und christlichem Gesang. Die Prozes-
sion wird durch den Uberfall abrupt unterbrochen. Die Betenden verschanzen sich
im Haus, das sie mit Gewehren verteidigen. Raimundo fordert den Anfithrer zum
Duell, wird jedoch aus dem Hinterhalt angeschossen. Als die cangaceiros das Haus
stiirmen, will Raimundo den verschanzten Viehziichtern zu Hilfe eilen, sinkt aber
bewusstlos ins Gras. Nachdem er wieder zu sich kommt, sieht er voller Entsetzen
das brennende Haus und einen Pfahl, auf den der abgeschlagene Kopf seiner Mut-
ter gespiefét ist. In einer makabren visuellen Analogie folgt die Aufnahme eines
Kalbes am Spief, das {iber dem Feuer gebraten wird, wihrend die cangaceiros ver-
gniigt musizieren und im Kreis den folkloristischen xaxado tanzen.

71 | »terra de contrastes violentos«; »luta desigual do homem contra a natureza«; »clima
de insegurancac.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 143

Abb. 38-40: A MORTE COMANDA O CANGAGO

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Strategien kultureller Kannibalisierung:

In Coimbras Film flielen zahlreiche Elemente des Westerns ein. Besonders deut-
lich ist dies in der Evokation einer Landschaft, wie sie fiir das »amerikanische
Kino par excellence« typisch ist. Auf dem Hof scheint man es mit einer Familie
von >Farmer/innen< zu tun zu haben, die ihrem Aussehen nach einem Holly-
wood-Western entstammen konnten. Der Uberfall zu Pferde und die SchieRerei
entsprechen deutlich einer Standardsituation des Westerns. Die cangaceiros hin-
gegen gehen als Lokalkolorit in den Film ein, wobei deren Exotisierung im Ritual
des >fechamento de corpo< sowie in der Tanzszene besonders evident ist. Ferner
ist Coimbras Film durch eine rassistische Polarisierung der Figuren gekenn-
zeichnet: Die Guten sind weifd und hiibsch, wihrend es sich bei den Bosen um
hissliche >Mestizen< und eine dimonische Schwarze handelt. Bedeutsam sind
hierbei auch die Rollengeschichten von Alberto Ruschel und Milton Ribeiro. Im
Sinne der Physiognomik korrespondieren die Gesichtsziige der beiden Schauspie-
ler mit der moralischen Haltung der von ihnen verkérperten Figuren. Der integ-
re >Farmer« Raimundo wird dargestellt von dem attraktiven Alberto Ruschel, der
schon in o cancackiro die Rolle des guten und gerechten cangaceiro spielt. Milton
Ribeiro mit seinen harten, eher hisslichen Gesichtsziigen, der in Lima Barretos
Film den niedertrichtigen Capitdo Galdino darstellt, erscheint in Coimbras Film
erneut in der Rolle des bésen cangaceiro.

A MORTE COMANDA O CANGAGO enthilt mehrere intramediale Beziige zu o caN-
GACEIRO, etwa in der Darstellung des Uberfalls auf die >Farm« in der Eingangs-
sequenz, wenn Raimundo nach einem Klumpen Gras und Erde fasst, bevor er in
Ohnmacht fillt. Wahrend der von Alberto Ruschel verkdrperte gute cangaceiro mit
letzter Kraft nach der >Erde seines Sertdo« greift und dann stirbt, triumphiert Rai-
mundo schlieflich iiber seinen Antagonisten, in einer Szene, die sich wie die In-
version einer Sequenz aus 0 CANGACEIRO ausnimmt. Als Capitdo Silvério den Far-
mer Raimundo mit einem Dolch téten mochte, wird er riicklings erschossen von
der Frau, die den >Farmer« liebt — dhnlich wie Capitdo Galdino in Lima Barretos
Film den guten cangaceiro Teodoro durch einen Schuss in den Riicken umbringt.
Nachdem mit dem Tod des cangaceiro Silvério die durch Raub und Gesetzlosigkeit
bedrohte Gesellschaftsordnung wieder hergestellt ist, verkiindet Raimundo pro-
grammatisch: »Agora o sertdo vai ter paz. A gente nao lutou em vaol« — »Nun wird
Frieden im Sertdo herrschen. Wir haben nicht umsonst gekimpftl«

Bei A MORTE COMANDA O CANGAGO handelt es sich um eine explizite Apologie
der bestehenden sozialen Ordnung gegeniiber der Bedrohung durch den cangaco,
wobei das durch Groflgrundbesitzer und Politiker gleichsam >institutionalisierte«
Unrecht, auf das der Film im Voice-over der Eingangssequenz in einem Halb-
satz Bezug nimmt, nicht weiter thematisiert wird. Dieser Linie folgen die meisten
nordestern, von denen im Anschluss an Carlos Coimbras Film zahlreiche Pro-
duktionen entstanden. Eine Ausnahme bildet DEUS E 0 DIABO NA TERRA DO SOL,
Glauber Rochas Film von 1964, auf den 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO
GUERREIRO Dereits in der Eingangssequenz verweist.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

IV. 2.1.4 Traditionen der Gewalt im Sertao

Bei dem Mann, der zu Beginn von 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUER-
REIRO durch das Cadre lduft und Schiisse abfeuert, handelt es sich um Anténio
das Mortes (Mauricio do Valle), einen Protagonisten aus Rochas Film von 1964,
der — wie dort in der vorletzten Sequenz — einen cangaceiro tétet. 0 DRAGAO DA
MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO kniipft damit thematisch an Rochas Vor-
gingerfilm an.’? Erneut ist die Welt des Sertdo der Handlungsort, an dem Anto-
nio das Mortes (zu Deutsch: >Antonio der Tode<) im Laufe des Films auf beatos,
cangaceiros und einen coronel trifft. Glauber Rochas politisierter nordestern von
1964 entwirft ein Gegenbild zu dem Sertdo als einem idealisierten nationalen
Raum und »visuellen Archetyp der Nation«”® wie er in 0 CANGACEIRO und A MORTE
COMANDA 0 CANGAGO dargestellt ist. Entgegen der Apologie der Gesellschaftsord-
nung in Coimbras nordestern ist der Sertdo sowohl in DEUS E 0 DIABO NA TERRA
po sot als auch in dem Folgefilm ein Ort der Armut, Ausbeutung und sozialen
Ungerechtigkeit, an dem die Revolte der Landlosen in der allegorischen Darstel-
lung eines gesellschaftlichen Umbruchs miindet. Hierbei wird die »Metaphysik
der Gewalt« des klassischen Western, die in dhnlicher Weise auch in den meisten
nordestern zu finden ist, ersetzt durch eine »Dialektik der Gewalt«”, welche die
soziohistorischen Bedingungen der Gewaltentstehung offenlegt. Beide politisier-
ten nordestern von Glauber Rocha reflektieren die Geschichte des Sertdo als eine
Geschichte der Unterdriickung und Ausbeutung der Armen.

Indem DEUS E 0 DIABO NA TERRA Do soL die Gewalttitigkeit der cangaceiros wie
auch den Messianismus der beatos als Folge sozialer Ausgrenzung darstellt, folgt
der Film einer Tendenz des frithen Cinema Novo, den Sertdo zum Schauplatz
der Thematisierung von Armut und sozialer Ungerechtigkeit zu machen — wie

72 | Zugleich verweist die Figur auf das Genre des nordestern an sich, in dem Mauricio do
Valle in der Rolle des cangaceiro-Killers im Anschluss an DEUS E 0 DIABO NA TERRA DO SOL ZU
einem zentralen Schauspieler avancierte. Bei den nordestern, in denen Mauricio do Valle
bis zum Erscheinungsjahr von 0 bRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO mitgespielt hat,
handelt es sich neben DEUS E 0 DIABO NA TERRA DO SOL UM RIACHO DE SANGUE/FLUSS AUS BLUT
(BRA 1966, R: Fernando de Barros), CANGACEIROS DE LAMPIAO/DIE CANGACEIROS DES LAMPIAO (BRA
1967) und CoRISCO, 0 DIABO LOIRO/CORISCO, DER BLONDE TEUFEL (BRA 1969) von Carlos Coimbra
SOWie 0 CANGACEIRO SANGUINARIO/DER BLUTRUNSTIGE CANGACEIRO (BRA 1969) und 0 CANGACEIRO SEM
DEUS/DER GOTTLOSE CANGACEIRO (BRA 1969) von Osvaldo de Oliveira. Entsprechen der ziel-
strebige Gang und das energische Abfeuern seines Gewehres der Rollengeschichte von
Mauricio do Valle und der Figur des cangaceiro-Killers, so durchkreuzt die theatralisch
libersteigerte Agonie des daraufins Bild taumelnden cangaceiro die Genremuster des nor-
destern umso stéarker.

73 | LOPEZ, Ana M.: »0 Cangaceiro«, S. 145: »arquetipo visual de la naciéne.

74 | MACIEL, Luiz Carlos: »Dialética da violéncia«. In: Glauber Rocha: Deus e o Diabo na
Terra do Sol. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira 1965, S. 200-219, hier S. 208: »metafi-
sica da violéncia«; »dialética da violéncia«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

145


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

in vipas secas von Nelson Pereira dos Santos, einer Verfilmung des gleichna-
migen Romans von Graciliano Ramos”, oder in os ruzis von Ruy Guerra. Die
Armut der Bevolkerung erscheint in den Sertdo-Filmen des Cinema Novo nicht
nur als Folge der landschaftlich-klimatischen Bedingungen, sondern vor allem
auch der repressiven Gesellschaftsordnung, wobei die historischen, sozialen und
politischen Kontexte zum Teil explizit thematisiert werden. Der wenig fruchtbare
Sertdo — bestehend aus den semi-ariden Teilen der nordostbrasilianischen Bun-
desstaaten Ceard, Rio Grande do Norte, Paraiba, Pernambuco, Alagoas, Sergipe
und Bahia — wurde immer wieder von secas erfasst, von Diirreperioden, die seit
Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend auftraten. Wihrend der Diirrezeiten, bei
denen die Rinderherden dezimiert und die wenigen Anpflanzungen vernichtet
wurden, kamen Zehntausende Menschen ums Leben. Die Diirren verursachten
retiradas, Emigrationswellen, wobei vor allem die drmsten Teile der Bevolkerung
betroffen waren, die sich als so genannte retirantes mit ihren Habseligkeiten zu
Fuf auf den Weg nach Siiden, in Richtung der wohlhabenderen Gegenden Bra-
siliens, begeben mussten. Eindringlich dargestellt ist die Armut und Unterdrii-
ckung der Landlosen in Nelson Pereira dos Santos’ Spielfilm vipas sEcas.”

Wie vor allem in den Filmen von Glauber Rocha deutlich wird, sind die Le-
bensumstinde im Sertdo nicht nur durch die Kargheit des Landes bedingt, son-
dern resultieren auch aus den quasi feudalen Herrschaftsstrukturen des coronelis-
mo, einem Phinomen, das Darcy Ribeiro prignant beschrieben hat:

Zwischen der staatlichen Macht und der von der Diirre gepeitschten Masse befindet sich
die méachtige Herrenschicht der coronéis, die das gesamte Leben im Sertao kontrolliert,
indem sie nicht nur das Land und das Vieh monopolisiert, sondern auch die Befehlspositio-
nen und die Arbeitsméglichkeiten’”.

Noch zur Entstehungszeit von 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREI-
RO existiert im Sertdo eine Klassengesellschaft mit rigiden Strukturen. Gut drei
Viertel der Bevolkerung, davon iiberwiegend >Mestiz/innens, sind besitzlos und

75 | Vgl. FROSCH, Friedrich: »Graciliano Ramos: »Vidas Secas«. Sprache der Herrschaft,
Sprache der Ohnmacht«. In: Afrika, Asien, Brasilien, Portugal. Zeitschrift zur portugiesisch-
sprachigen Welt. »ldentitatsdiskurse. Intertextualitdt und Intermedialitat in Brasilien und
Portugal,, Nr. 2, 1999, S. 60-75.

76 | Vgl. SCHULZE, Peter W.: »Asthetiken des Hungers im Kino des Siidens. Zur Darstellung
von Armut im Film bei Satyajit Ray, Nelson Pereira dos Santos und Ousmane Sembeénec. In:
Franziska EiBner/Michael Scholz-Hansel (Hg.): Armut in der Kunst der Moderne. Marburg:
Jonas 2011, S. 107-115, insbesondere S. 111-113.

77 | RIBEIRO, Darcy: O povo brasileiro, S. 348: »Entre o poder federal e a massa flagelada
pela seca medeia, porém, a poderosa camada senhorial dos coronéis, que controla toda a
vida do sertdo, monopolizando ndo s6 as terras e 0 gado, mas as posigdes de mando e as
oportunidades de trabalho«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

deshalb gezwungen, in den Dienst der anderen beiden Klassen zu treten: einer
schmalen Mittelschicht, bestehend aus Pichtern, kleinen Grundbesitzern und
Hindlern, sowie einer tibermichtigen Oberschicht weniger GrofRgrundbesitzer
oder coronéis, den wirtschaftlichen und politischen Machthabern.” Die autoritire
Gesellschaftsordnung des Sertdo wurde nachhaltig geprigt durch eine »Tradition
der Gewalt«’, die mit der Kolonialisierung Nordostbrasiliens begann und sich in
den folgenden Jahrhunderten fortsetzte. Nachdem die Ureinwohner/innen des
Landes dezimiert worden waren, setzte sich die Gewalt fort in Rivalititen zwi-
schen verfeindeten Familien bzw. coronéis, deren Machtaustibung den politischen,
sozialen und ckonomischen Bereich einer meist groRflichigen Gegend umfasste.

Die coronéis beschiftigten so genannte jaguncos, S6ldner, die auch in Friedens-
zeiten bei thnen angestellt waren, wobei die Macht der coronéis maRgeblich von
der Anzahl ihrer jagungos abhing. Allmihlich wuchs der Einfluss der jagungos,
sie losten sich von ihren Befehlshabern und begannen, auf eigene Rechnung zu
arbeiten. Aus den jaguncos entwickelten sich in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts cangaceiros, die mit ihren Raubtiberfillen den Sertdo unsicher mach-
ten. Im sozialen Geflge des Sertdo war der Eintritt in den cangago fiir die unte-
ren Schichten die einzige Mdglichkeit, ihre soziale Stellung zu verbessern. Die
Hauptphase des eigentlichen cangago, der sich nicht nur auf die Perioden der secas
beschrinkte und »unabhingiger cangago« genannt wird, umfasst die ersten vier
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts.?

Der legendirste cangaceiro ist Virgulino Ferreira da Silva, genannt Lampiio,
auf den sich auch viele nordestern beziehen, einschliellich der beiden Filme von
Glauber Rocha.?! Nachdem Virgulino Ferreira da Silva der Bande des Sebastio
Pereira beigetreten war, {ibernahm er gegen 1922 die Fithrung der Gruppe unter
dem Spitznamen Lampiio — zu Deutsch >Laterne<, denn er konnte den Gewehr-
abzug angeblich so schnell ziehen, dass der Feuerschein der Schiisse ihn wie eine
Laterne leuchten lief’. Mitte der 1920er Jahre stand Lampiio auf dem Hohepunkt

78 | Hervorgegangen sind die coronéis aus den aristokratischen sesmeiros, die vom por-
tugiesischen Konig eine sesmaria, das Besitzrecht auf ein bestimmtes Stiick Land, erhal-
ten hatten.

79 | DAUS,Ronald: Derepische Zyklus derCangaceirosinderVolkspoesie Nordostbrasiliens.
Berlin: Colloquium 1969, S. 30.

80 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: Histéria do Cangago, S. 27: »cangaco
independente«.

81 | Von impliziten Beziigen auf Lampido abgesehen, wird die historische Figur in einer
Reihe von Filmen bereits im Titel genannt u.a. in den Dokumentarfilmen LAMPIAO, A FERA DO
NORDESTE/LAMPIAO, RAUBTIER DES NORDOSTENS (BRA 1930, R: Guilherme Gaudio) und LampIA0,
0 REI DO CANGAGO von Benjamin Abrahdo sowie in den Spielfilmen LAMPIAO, O REI DO CANGAGO
von Fouad Anderaos, TRES CABRAS DE LAMPIAO/DREI KERLE DES LAMPIAO (BRA 1962, R: Aurélio
Teixeira), LAMPIAO, O REI DO CANGAGO Und CANGACEIROS DE LAMPIAO von Carlos Coimbra sowie MEU
NOME E LAMPIAO/MEIN NAME IST LAMPIAO (BRA 1969, R: Mozael Silveira).

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

147


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

seiner Macht, sein Wirkungskreis umfasste grofle Gebiete von sieben Staaten des
Nordostens von Brasilien (Sergipe, Alagoas, Pernambuco, Paraiba do Norte, Rio
Grande do Norte, Ceard und Bahia). 1938 wurde Lampido von einer Polizeitrup-
pe aufgesptirt. Alle cangaceiros, d.h. Lampido, seine Frau Maria Bonita und neun
weitere Gefihrten, wurden erschossen und enthauptet. Die abgeschlagenen Kop-
fe wurden als Trophien gezeigt, einbalsamiert und im Estacio-Lima-Museum in
Salvador da Bahia ausgestellt, um als abschreckendes Beispiel fiir den cangago zu
dienen. Mit dem Tod Lampidos ging der cangago weitgehend zu Ende.®?

Der cangago »spiegelt die Armut des Volkes aus dem Sertdo, unter der Oppres-
sion durch die coronéis«.?* Entgegen der verbreiteten Vorstellung war der cangago
jedoch keine soziale Bewegung, sondern lediglich »eine Antwort auf das Elend«
im Sert3o.#* Obwohl die cangaceiros grausam und gewalttitig waren und eher sel-
ten Teile ihrer Raubziige den Unterprivilegierten zukommen liefen, entwickelte
sich ein Mythos des cangago, demzufolge die Banditen als Racher der Armen und
Entrechteten erscheinen, als sozialrevolutionire Kimpfer gegen die unterdriicke-
rischen Machtstrukturen im Sertdo. Selbst Lampido, der notorisch grausamste
unter den cangaceiros, bekam den Ruf eines Sozialbanditen.®® Vor allem ab den
1950er Jahren diente der cangago einer »Affirmation der nationalen Identitit«*®.
Bei der »Transformation der Figur des cangaceiro zu einem nationalen Symbol«®’
fungiert der cangago hiufig als Wahrzeichen des Nationalen, Traditionellen und
Authentischen, nicht zuletzt auch vor dem Hintergrund der zunehmenden Mo-
dernisierung und Industrialisierung des Landes — vor allem im Siiden Brasiliens,
unter Einsatz auslindischen Kapitals. Wihrend sich 0 DRAGAO DA MALDADE CONT-

82 | Es folgte nur noch ein Racheakt durch den ebenfalls legendéren cangaceiro Corisco,
aufgrund seiner hellen Haare auch Diabo Louro (*Blonder Teufel) genannt. Corisco war
Mitte der 1920er Jahre der Bande von Lampido beigetreten und seit 1937 auf eigene
Faust tatig. Er rdchte seinen ehemaligen Anfiihrer, indem er einige Leute der Fazenda von
Angicos ebenfalls enthauptete. Am 5. Mai 1940 wurde auch Corisco erschossen, womit
das Phanomen des cangaco ein Ende nahm.

83 | PAIVA, Melquiades Pinto: Ecologia do cangaco. Rio de Janeiro: Interciéncia 2004,
S. 11: »refletindo a pobreza do povo sertanejo, sob 0 jugo dos coronéis de barranco«.

84 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: Histdria do Cangago, S. 13: »uma resposta a
miséria«.

85 | Zur Figur des Sozialbanditen vgl. HOBSBAWM, Eric J.: Bandits. New York: The New
Press 2000 [Orig. 1969], S. 20: »The point about social bandits is that they are peasant
outlaws whom the lord and state regard as criminals, but who remain within peasant so-
ciety, and are considered by their people as heroes, as champions, avengers, fighters for
justice, perhaps even leaders of liberation, and in any case as men to be admired, helped
and supported.«

86 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: Histdria do Cangaco, S. 66: »afirmagao da identi-
dade nacional«.

87 | Ebd., S. 67: »transformacao da figura do cangaceiro em simbolo nacional.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

RA O SANTO GUERREIRO durch die >kulturelle Kannibalisierung< von Mythen kenn-
zeichnet — etwa um Lampido oder Sankt Georg —, verfillt der Film keineswegs in
eine Mythisierung brasilianischer Folklore bzw. des Sertdo als Ort »authentischer<
nationaler Kultur, wie im nordestern iiblich. Evident ist dies bereits im Shootout
der Eingangssequenz durch die anti-naturalistische und anti-folkloristische Dar-
stellung der Figur des cangaceiro, sowie durch die Entdramatisierung des Sertdo
im Sinne einer leeren >Bithne< und die Durchkreuzung der Genremuster sowohl
des Westerns als auch des daran angelehnten nordestern.

Wie in 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO finden sich bereits
in DEUS E O DIABO NA TERRA DO soL zahlreiche kritische Beziige auf die Geschichte
und die gegenwirtige Gesellschaftsordnung des Sertdo, wobei beide Filme sich
stark abheben von den gingigen Erzihlformen des nordestern und dessen An-
lehnung an den Western des Hollywoodkinos. Die Darstellungsweise von Rochas
zweitem nordestern hat sich gegeniiber DEUS E 0 DIABO NA TERRA DO soL jedoch
grundlegend gewandelt. In dem Film von 1964, der die »Asthetik des Hungers«
exemplarisch zum Ausdruck bringt?®, ist der Shootout mit der Handkamera auf-
genommen und Uiberwiegend in kurzen, durch Jump Cuts verkniipften Nahauf-
nahmen gestaltet, die von einem volkstiimlichen Lied mit diegetischer Funktion
begleitet werden. 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO hingegen
gibt den Shootout in einer einzigen statischen Halbtotale wieder, wobei die dis-
sonante elektronische Musik schon anzukiindigen scheint, dass die in pEUS E 0
DIABO NA TERRA DO soL noch rein lindliche Kultur des Sertdo der 1930er Jahre®
sich durch Auswirkungen der Modernisierung in dem etwa dreifig Jahre spiter
spielenden Folgefilm verindert hat. Die Untermalung des Shootouts mit experi-
menteller elektronischer Musik deutet bereits auf ein zentrales Thema des Films:
das konfliktive Nebeneinander von traditionellen und modernen Gesellschafts-
formen im brasilianischen Sertdo; so sind die cangaceiros und ihre Widersacher
einer volkstiimlichen lindlichen Kultur verpflichtet, wihrend die Tonebene auf
einen urbanen Kontext hindeutet. 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUER-
REIRO verweist wiederholt auf die periphere Moderne im Sertdo mit ihren Gegen-
sitzen zwischen feudalen Machtstrukturen und der Armut der Landlosen einer-
seits und technischen wie 6konomischen Entwicklungen andererseits — etwa der
Absicht des Polizeichefs und Politikers Matos (Hugo Carvana), den Sertdo mit
US-amerikanischem und siidbrasilianischem Kapital zu industrialisieren. Auf
die Widerspriiche zwischen Modernisierungsbestrebungen und Traditionalis-
mus im Sertdo nimmt der Film ironisch Bezug, indem entsprechende Gegen-
sdtze in tropikalistischer Juxtaposition verbunden werden. So zum Beispiel, wenn
Laura (Odete Lara), eine ehemalige Stadtbewohnerin und Geliebte des reaktiona-

88 | Vgl. Kap. II.3.

89 | Obwohl DEUS E 0 DIABO NA TERRA DO SoL die Zeit der Handlung nicht explizit benennt, muss
diese in den spaten 1930 Jahren angesiedelt sein, da die historische Figur des Corisco, die
am Filmende stirbt, realiter 1940 ermordet wurde.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

149


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Strategien kultureller Kannibalisierung:

ren, modernisierungsfeindlichen Grof3grundbesitzers coronel Horacio, ihre Bal-
konblumen umhegt, die in Havoline Motordl-Kanistern gepflanzt sind.

Durch die gezielte Orchestrierung von Gegensitzen legt o0 DRAGAO DA MAL-
DADE CONTRA O SANTO GUERREIRO Widerspriiche der Gesellschaftsordnung of-
fen, die im nordestern meist zugunsten einer affirmativen Darstellung des Sertdo
und seiner folkloristisch verklirten Bewohner/innen ausgeblendet werden. Noch
in der Exposition des Films folgen zwei Sequenzen mit kollektiven Zeremonien
aufeinander, die in ihrer Abfolge starke Kontraste erzeugen und die gesellschaft-
lichen Machtgefiige im Sertdo bzw. in Brasilien offenlegen. In einer Plansequenz
tanzen beatos und cangaceiros ekstatisch zu synkopierten Trommelrhythmen und
Gesidngen, wobei manche von ihnen Fahnen tragen u.a. mit dem Bild von Sio
Jorge. Nach dem kollektiven Tanz richtet sich der cangaceiro-Fithrer Coirana fron-
tal an die Kamera, um im Namen der armen Bevolkerung den Machthabern den
Kampf anzusagen und sich selbst als Lampido zu taufen:

Ich trete in Erscheinung. Habe weder Familie noch Namen. Ich blase den Wind, um die letz-
ten Tage des Hungers zu verscheuchen. Ich bringe mit mir das Volk dieses brasilianischen
Sertdo und trage erneut auf dem Kopf den Hut des cangaceiro. Ich méchte die M&nner
dieser Stadt erscheinen sehen, den Stolz und den Reichtum des Drachen des Bosen. [...]
Dreimal Vaterunser, Lampido wurde geboren, Herr.%°

Auf Coiranas Rede folgt eine Sequenz mit einer Parade zum Unabhingigkeitstag
Brasiliens. Der patriotische Aufmarsch wird von militirischen Trommelschli-
gen und Blechblisern begleitet. Auf einer von Zuschauer/innen gesiumten Stra-
e marschieren junge uniformierte Frauen mit dem Banner >Independéncia ou
Morte« (»Unabhingigkeit oder Tod«), das in Griin und Gelb, den Nationalfarben
Brasiliens, gehalten ist. Zwischendrin paradieren trommelnde Midchen mit Uni-
formen in Rot, Weifd und Blau. Schlieflich folgen im Gleichschritt junge Minner
in Anziigen, von denen jeder eine Brasilien-Fahne trigt.

Die Parade bezieht sich auf den 7. September 1822, an dem Dom Pedro, der
Sohn des portugiesischen Kénigs Jodo VI, die Unabhingigkeit Brasiliens mit dem
Slogan »>Independéncia ou Morte« verkiindete. Wenige Tage spiter wurde er in
Rio de Janeiro zum Kaiser Pedro I gekront. Ermdoglichte die Inthronisation des
portugiesischen Kénigssohns zum brasilianischen Kaiser eine Kontinuitit in der

90 | »Eu vim aparecido. Ndo tenho familia nem nome. Eu vim tangendo o vento pra espan-
tar os (ltimos dias da fome. Eu trago comigo o povo desse sertdo brasileiro e boto de novo
na testa um chapéu de cangaceiro. Quero ver aparecer 0s homem [sic!] dessa cidade, o
orgulho e a riqueza do Dragdo da Maldade. [...] Trés vez padre-nosso, Lampido nasceu,
Senhor.« Die Sprache Coiranas ist geprégt von Paarreimen, gleichmégRiger Rhythmisierung
und Abweichungen von der grammatikalischen Norm. Sie &hnelt damit stilistisch der lite-
ratura de cordel, einer spezifisch nordostbrasilianischen Literaturgattung, wie noch néher
auszufiihren sein wird. Vgl. Kap. IV.2.1.5, S. 155f.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

kolonialen Machtausiibung — worauf bereits das Manifesto Antropéfago abhebt™ —,
so verweist die Unabhingigkeitsparade im Film durch die Farbsymbolik auf die
mangelnde Souverinitit Brasiliens zur Zeit der Filmentstehung (die mit der Zeit
der Filmhandlung weitgehend identisch ist). Neben den brasilianischen Natio-
nalsymbolen sind mit den Uniformen in Rot, Weif} und Blau auch deutlich die
Nationalfarben von zwei Lindern ins Bild gesetzt, die auf die Entwicklung Brasi-
liens starken Einfluss ausgetibt haben: zum einen Frankreich, als ein tiber Jahr-
hunderte kulturell prigendes Land, und zum anderen die USA, die neben ihrer
starken kulturellen Prisenz durch die Beherrschung des brasilianischen Film-
marktes seit Beginn der Ara des Classical Hollywood®? auch wirtschaftliche und
politische Interessen in Brasilien geltend machten, einschliellich der massiven
Unterstiitzung des brasilianischen Militirregimes. Der letztgenannte Bezug wird
auch dadurch betont, dass der Polizeichef und Politiker Matos bei der Unabhin-
gigkeitsparade den cangaceiro-Killer Anténio das Mortes trifft, damit dieser in Jar-
dim das Piranhas die cangaceiros und beatos beseitigt, da sie Matos’ Plinen einer
Industrialisierung des Sertdo mit US-amerikanischem Kapital im Wege stehen.

Wie schon das Insert zu Beginn des Films, deutet die Abfolge der beiden Se-
quenzen auf eine allegorische Dimension: Coiranas angekiindigter Kampf als
selbsternannter Lampido gegen »den Stolz und den Reichtum des Drachen des
Bosen« erscheint auch als Aufbegehren gegen die — von den USA unterstiitzte —
Militirregierung Brasiliens. Durch die aufeinanderfolgenden Sequenzen wird aber
auch das soziale Gefille in Brasilien deutlich. Im Gegensatz zu den wohlgestalteten
Zelebrierenden der Unabhingigkeitsparade zeugt der Habitus der beatos und canga-
ceiros sichtbar von Armut (wobei die Landbevilkerung im Gefolge von Coirana von
Einwohner/innen aus Milagres und Amargosa im Sertdo von Bahia verkorpert wur-
de, denen die tatsichliche Armut in ihre Physiognomie eingeschrieben ist). In der
Verbindung von Lampido und S3o Jorge im Kampf gegen den »Drachen des Bosen«
sind bereits die Fronten des Konflikts etabliert, wobei der Film den Manichiismus
des Westerns aufgreift, um ihn dann im Showdown durch genrefremde Diskurse
und Darstellungsweisen zu durchkreuzen und zu resignifizieren.

91 | Im Manifesto Antropdéfago wird die Unabhéngigkeitserklarung Brasiliens durch Dom
Pedro als Farce dargestellt: »A nossa independencia [sic!] ainda ndo foi proclamada.«
(»Unsere Unabhéngigkeit wurde immer noch nicht proklamiert.«) ANDRADE, Oswald de:
»Manifesto Antropéfago«, S. 7 (51. Textblock). Vgl. hierzu Kap. 1.8, S. 96ff.

92 | 1921 lag der Marktanteil des Hollywoodfilms in Brasilien bei 71 Prozent, 1925 bei
80 und 1929 bereits bei 86 Prozent (wobei der um 1930 erreichte Marktanteil bis in die
Gegenwart relativ konstant geblieben ist). Vgl. MACHADO, Rubens: »0 Cinema Paulistano e
os Ciclos Regionais Sul-Sudeste (1912-1933)«. In: Ferndo Ramos (Hg.): Histdria do Cinema
Brasileiro, S. 97-127, hier S. 107.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

151


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Strategien kultureller Kannibalisierung:

IV. 2.1.5 Ein tropikalistischer Showdown

Die tropikalistische »Einverleibung« und Transformation der »abendlindischen
Kultur«, die Glauber Rocha als dsthetisch-politische Strategie im Sinne von Oswald
de Andrade eingefordert hat®, ist im Showdown am Ende von 0 DRAGAO DA MALDA-
DE CONTRA O SANTO GUERREIRO beispielhaft umgesetzt. Wihrend im Shootout der
Eingangssequenz der Western bereits als Matrix dient, um die Genremuster des
»amerikanischen Kinos par excellence« und des daran angelehnten nordestern zu
durchkreuzen, ist die >kulturelle Kannibalisierung« der Standardsituation am Ende
des Films noch weiter radikalisiert und in ihrer Partikularitit verstirkt.

Der Showdown beginnt auf dem Dorfplatz von Jardim das Piranhas. Umgeben
von seinen bewaffneten jaguncos, ruft der coronel Horacio nach Anténio das Mortes,
um >die Rechnung zu begleichen<. Daraufhin tritt der Lehrer der Gemeinde aus der
Kirchenttir, bewaffnet mit Schwert und Pistole des verstorbenen cangaceiro Coirana,
und verkiindet, dass er Rache {iben werde fiir den »sertao injusticado«, den »ent-
rechteten Sertdo«. Dabei beruft er sich, wie zuvor Coirana, auf das Alte Testament:
Auge um Auge, Zahn um Zahn. Anténio das Mortes, der einen Geisteswandel voll-
zogen hat und nun auf Seiten der Landlosen kdmpft, tritt neben den Lehrer und
fordert den Anfiihrer der jagungos, Mata Vaca, zum Duell auf. Was zunichst dem
Auftakt eines gingigen Showdowns im Western dhnelt, wird in der Folge auf ver-
schiedenen Ebenen durchkreuzt. Bereits der Name des Kontrahenten von Anténio
das Mortes bezieht sich ironisch auf die Kultur der Viehzucht, denn Mata Vaca be-
deutet wortlich >Kuh-T6ters, in parodistischer Verkehrung des >Cowboys< und des
svaqueiro<. Bevor es zum eigentlichen Shootout kommt, fordert Anténio das Mor-
tes seinen Widersacher Mata Vaca zum Duell mit der Machete auf. Mata Vaca wird
von etwa dreiflig jagungos gedeckt, die sich bei dem ersten Machetenschlag auf den
Boden werfen und ihre Gewehre anlegen. Wihrend der Zweikampf auf der Bild-
ebene als >heroische« Konfrontation dargestellt ist und das zur Gitarre gesungene
Lied Misericérdia, meu Deus (>Erbarmen, mein Gott<) diese Atmosphire musikalisch
verstirkt, wird die Szene durch den Liedtext semantisch gebrochen. Der kommen-
tierende Text nimmt in Vergangenheitsform den Ausgang des Kampfes vorweg und
unterlduft damit die fiir ein Duell charakteristische Spannungsdramaturgie: »Er-
barmen, mein Gott, Anténio das Mortes kam, Mata Vaca rannte davon voller Angst
vor seiner Machete [...]«.>* Dieser dramaturgische Bruch wird allerdings selbst einer
narrativen Brechung unterzogen. Bei der Vorwegnahme des Duellausgangs handelt
es sich um eine unzuverlissige Information, da Mata Vaca, als ihm die Machete aus
der Hand geschlagen wird, nicht fliichtet, sondern seine Pistole zieht und schiefit.
Es folgt ein harter Schnitt und Anténio das Mortes geht vor der Kirche in Deckung.
Begleitet von nicht abreiffenden Schusskaskaden stiirmen er und der Lehrer schie-

93 | Vgl. ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideogramas, S. 150f.
94 | »misericérdia, meu Deus, Antdnio das Mortes chegou, Mata Vaca correu com medo
de seu facao [...]«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

end nach vorne, gehen in Deckung, rollen sich ab und springen erneut nach vorne,
worauf in verschiedenen Einstellungen knapp dreiflig jagungos tot niedersinken.
Was sich mit André Bazin in Bezug auf den Western als »die iibermenschlichen
Ausmafe seiner Helden, die legendire GroRe ihrer Heldentaten«® bezeichnen lisst,
ist in der Schieferei bei Glauber Rocha dermafien iibersteigert, dass der Showdown
qualitativ nahezu umschligt und die Szene fast parodistisch wirkt. Im Anschluss
an Silviano Santiagos Ausfithrungen zur lateinamerikanischen Literatur in (neo-)
kolonialen Konstellationen liele sich Rochas Umgang mit den Genremustern des
Westerns als ein postkoloniales filmisches »Schreiben iiber anderes Schreiben«®
bezeichnen. In der Sequenz des Showdowns und dem folgenden Filmende bezieht
sich diese Meta-Darstellung vor allem auf Genremuster des Westerns, der im Sinne
der >kulturellen Kannibalisierung« transformiert wird. Indem Rochas Film die Bau-
steine des Genres sichtbar macht, wirkt er einer Naturalisierung der generischen
Muster entgegen. Autoreflexiv eingesetzte Versatzstiicke des Westerns verweisen da-
bei auch auf unterschiedliche Entwicklungsformen des Genres. In der exzessiven
Schieferei greift Rocha Stilelemente des western allitaliana auf, wobei die gingige
Asthetisierung von Gewalt im Italo-Western durch eine fast cartoonhafte Uberzeich-
nung ironisch gebrochen ist (in noch ausgeprigterer Form als dies bis dato bereits in
italienischen Produktionen der Fall war). Wihrend auf dem Héhepunkt des Show-
downs die Standardsituation im Sinne der >kulturellen Kannibalisierung< mit véllig
genrefremden Elementen durchkreuzt wird (wie noch niher auszufiihren ist), folgt
darauf ein fiir den Western typisches Filmende. Auch hier handelt es sich um eine
autoreflexive Brechung des Genres, da eine doppelte >Schlusseinstellung« zwei film-
historische Entwicklungsphasen des Westerns kontrastierend gegeneinander setzt.
Nachdem die Gegner besiegt sind, lduft Antonio das Mortes in einer vermeintlich
letzten Einstellung zu den Gerduschen des Windes alleine in Richtung der offenen
Landschaft im Bildinneren, worauf ein folkloristisches Lied einsetzt, das seine (spiri-
tuelle) Heimatlosigkeit kommentiert: »In zehn Kirchen schworend, ohne Schutzhei-
ligen, Anténio das Mortes, cangaceiro-Mérder [...]«.”” Die Einstellung, die an das Ende
eines klassischen Westerns erinnert, miindet in die tatsichliche Schlussszene, in der
Anténio das Mortes wie ein anachronistischer Held eines Spitwesterns alleine an
einer von Lastwagen befahrenen Fernstrafe entlang lauft, wobei im Bildmittelgrund
ein Logo des Shell-Konzerns zu sehen ist. Neben der Offenlegung der Genre-Muster
des Westerns manifestiert sich in der Abfolge der >zwei Schlussszenen« erneut der

95 | BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence«, S. 225: »I'échelle
surhumaine de ses héros, I'ampleur Iégendaire de leurs prouesses«.

96 | SANTIAGO, Silviano: »0 entre-lugar do discurso latino-americano«, S. 23. Auch
Oswald de Andrades antropofagia kann als postkoloniale »escritura sobre outra escritura«
bezeichnet werden. Vgl. Kap. Il.1, S. 23ff.

97 | »Jurando em dez igrejas, sem santo padroeiro, Antdnio das Mortes, matador de can-
gaceiro [...]«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

153


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 Strategien kultureller Kannibalisierung«

Konflikt von Tradition und Modernisierung im Sertio, den bereits der Shootout der
Eingangssequenz durch kontrastive Darstellungsformen zum Ausdruck bringt.

Abb. 41-47: 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO

Der Showdown wird durch zwei unterschiedliche Lieder begleitet, die den Hand-
lungsablauf, wie er auf der Bildebene dargestellt ist, mit weiteren Bedeutungs-
ebenen versehen. So charakterisiert das Lied Misericérdia, meu Deus die Figur
Anténio das Mortes und bezieht sich unmittelbar auf die Filmhandlung, die al-

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

lerdings — wie beim bereits angefithrten Machetenkampf — nicht nur diegetisch
unterstiitzt, sondern auch durch >Fehlinformationen< unterlaufen wird. Beson-
ders vielschichtige Beziige entstehen durch ein weiteres Lied, das in der Sequenz
vor Beginn des Showdowns einsetzt und den finalen Kampf gegen die Macht-
haber im Sertio einleitet. Nach dem Massaker an den beatos und cangaceiros, das
die jaguncos im Auftrag des coronel begehen, schleppt Antonio das Mortes den
bewusstlosen Lehrer in den Sertdo. Dort lehnt der tote cangaceiro Coirana wie ge-
kreuzigt an einem Baum, wobei ein zur Gitarre gesungenes Lied anhebt, welches
bis zu Beginn des Showdowns durchgehend zu héren ist (und auch wihrend des
Shootouts noch zweimal einsetzt). Mehrere Figuren wappnen sich fiir den Kampf
gegen den coronel und seine Handlanger: Der Lehrer erlangt das Bewusstsein
zuriick und nimmt Pistole und Schwert Coiranas an sich; mit einem Gewehr
bewaffnet, begibt sich der Priester zu der Leiche Coiranas; daraufhin erscheinen
die einzigen Uberlebenden des Massakers, der Afro-Brasilianer Antdo und die
spirituelle Fithrerin Santa, die Antonio das Mortes zeremoniell seinen Hut und
sein Gewehr tiberreicht. Gemeinsam brechen Antonio das Mortes und der Lehrer
auf, um mit coronel Horacio abzurechnen. Es folgt eine lange Kamerafahrt, die ins
Bild setzt, wie Horacio und Laura auf einer Sinfte getragen und von etwa dreifig
Jagungos in Marschformation begleitet werden. Anschliefend kommt es vor der
Kirche von Jardim das Piranhas zum Showdown.

Das Lied gibt José Pachecos Text A chegada de Lampido no inferno (»Die An-
kunft von Lampido in der Holle)? wieder und verkniipft die Einstellungsfolge
mit dem legendiren cangaceiro Lampido. Beziige zur Historisierung, Mythi-
sierung und Mystifizierung Lampidos werden in dem Film mehrfach und in
unterschiedlicher Form hergestellt u.a. durch den Rolltext des Filmbeginns, im
Geschichtsunterricht auf dem Dorfplatz von Jardim das Piranhas und durch Coi-
rana, der sich selbst als Lampido tauft — in einer Sprache, die, wie José Pachecos
vertonter Text, der literatura de cordel entspricht. Das Lied >re-oralisiert< A chegada
de Lampido no inferno, denn die epischen Gedichte der literatura de cordel fanden
urspriinglich in miindlicher Form Verbreitung und wurden oftmals von Blinden
vorgetragen und dabei kollektiv von einem grofitenteils analphabetischen Publi-
kum rezipiert (eine Tradition, die noch immer erhalten ist).”” Gedruckt erscheint
die literatura de cordel in kleinformatigen, billig hergestellten folhetos, Heftchen,
die meist von dem jeweiligen Autor auf Mirkten und Volksfesten an einer Schnur
aufgehingt und so zum Verkauf angeboten werden. Durch das Aufhingen der
Heftchen an einer Schnur — auf Portugiesisch: >cordel« — bekam diese Literatur

98 | Vgl. PACHECO, José: A chegada de Lampiao no inferno. Rio de Janeiro: Academia
Brasileira de Literatura de Cordel 0.J.

99 | Vgl. zur literatura de cordel: DAUS, Ronald: Der epische Zyklus der Cangaceiros in der
Volkspoesie Nordostbrasiliens sowie DIAZ MADERUELO, Rafael: »Algunos caracteres de |a
literatura de Cordel en Brasil«. In: Revista Espafiola de Antropologia Americana, Nr. 19,
1989, S. 193-205.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

155


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

ihren Namen.'”® Um die Figur des cangaceiro rankt sich der wohl bedeutendste
Zyklus dieser Literaturgattung. Hiufig geschildert werden vor allem die Taten
von Lampido, aber auch von Anténio Silvino und Corisco. Allein iiber Lampido
soll es mehr als hundertfiinfzig unterschiedliche cordel-Heftchen geben. Charak-
teristisch fiir die literatura de cordel ist der unmittelbare Kontakt zum Publikum,
der oftin der direkten Ansprache der Leser/innen in den Texten fortbesteht (meist
in den Einleitungsstrophen und zum Teil auch in den Schlussversen). Stilistisch
kennzeichnend sind vor allem Paarreime, eine gleichmiflige Rhythmisierung
und umgangssprachliche Abweichungen von der grammatikalischen Norm. Im
Allgemeinen hat die literatura de cordel einen stark ausgeprigten regionalen Be-
zug sowie eine parabelartige Struktur mit moralisierender Ausrichtung. Thema-
tisch bezieht sie sich vielfach auf Legenden und historische Ereignisse, aber auch
auf das Zeitgeschehen, das oft kritisch oder ironisch kommentiert wird.

In der geschilderten Sequenzfolge wird die literatura de cordel zu einem in-
tegralen Bestandteil der filmischen Narration. Das Lied setzt bis nach dem Sieg
tiber den coronel und seine jagungos immer wieder ein und fungiert als ironischer
Kommentar der Handlung.'”! Pachecos cordel-Text erzihlt die Geschichte des can-
gaceiro Lampido, dem nach seinem Tod der Eintritt in die Hoélle verwehrt wird,
worauf er im Kampf gegen den Satan und seine Diener die Hoélle zusammen-
schiefit, ohne dabei selbst auch nur verletzt zu werden. Bei dem Angriff Lampidos
verbrennt das gesamte Geld des Teufels. Der Text endet mit dem Fazit des Erzih-
lers, dass Lampido weder in der Hélle blieb, noch in den Himmel kam, und sich
demnach wohl noch im Sertio aufhalte.

Das cordel-Lied setzt den gemeinsamen Kampf des Lehrers und Anténio das
Mortes’ gegen die jagungos des coronel analog mit dem Kampf Lampidos gegen die
Truppe des Teufels. Durch den Hinweis auf das viele Geld des Teufels entsteht ein
sozialer Bezug, wie er auch zwischen dem coronel und der armen Bevélkerung be-
steht. Abgesehen von der mythischen Aufladung wird das Filmgeschehen durch die
humorvollen Passagen des cordel-Textes mehrfach ironisch gebrochen. Besonders
deutlich zeigt sich dies in der knapp dreimintitigen Einstellung vor dem Showdown,
in der die jagungos in militirischer Formation mit dem coronel durch den Sertio zie-
hen, wihrend es in dem Lied heifdt, dass sich Satans Truppen fiir den Kampf gegen

100 | Charakteristisch fiir die folhetos sind die oft kunstvollen Holzschnitte auf den
Titelseiten, die zentrale Motive oder die Protagonisten der jeweiligen Geschichte darstel-
len. Die Auflagen der bekanntesten folhetos gehen in die Hunderttausende; sie werden
seit Jahrzehnten gedruckt und verbreitet. Urspringlich handelt es sich bei den Autoren um
Volksdichter, die - wie das Gros ihres Publikum - aus den unteren Schichten stammen.
101 | Wie schonin dem Film DEUS E 0 DIABO NATERRA DO SOL, in den Lieder im Stil der literatura
de cordel eingehen, stammen Musik und Gesang von Sérgio Ricardo, einem bedeutenden
Komponisten und Interpreten von Bossa Nova und Samba. Anders als in Rochas Film von
1964 dient die »cordel-Musik«in 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO im Sinne des
Tropicalismo auch der ironischen Brechung der Handlung.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Lampido mit Macheten und Pistolen, Gewehren und Granaten wappnen — und ein
Diener des Teufels dazu stof3e, der mit einem Kiichendreifufl und einem hélzernen
Stampfer bewaffnet sei. Hierdurch werden nicht nur der coronel und seine jaguncos
ins Licherliche gezogen; auch die Legende des Lampido bekommt so eine ironische
Note. Neben diesen Brechungen der Filmhandlung dient die cordel-Literatur und
der darin transportierte Mythos des Lampido auch der Durchkreuzung des Show-
downs bzw. des Westerns an sich: Die in dem Genre dargestellte »sikularisierte
Mythologie«®* der USA wird so iiberlagert durch eine spezifische Kulturform der
Subalternen des »sertdo injusticado« und deren Mythen.

Abb. 48-51: 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO

Im Verlauf der Sequenz wird der Bruch mit den Genremustern des Westerns und
des nordestern noch weiter radikalisiert. Nach dem exzessiven Schusswechsel er-
reicht der tropikalistische Showdown seinen Hohepunkt, als der berittene Antdo
dem coronel Horacio eine Lanze in die Brust st6f3t. Antdo und die mit ihm auf
dem Pferd sitzende Santa erscheinen im Rahmen der Standardsituation ginz-
lich als sFremdkérper«. Bei der Uberlagerung des Showdowns mit genrefremden
Elementen handelt es sich nicht ausschliefllich um eine Durchkreuzung der Dis-
kurse und Darstellungsweisen des Westerns sowie der brasilianischen Varianten,
des western feijoada und des nordestern. Dartiber hinaus zielt die Sequenz durch

102 | GLUCKSMANN, André: »Les aventures de la tragédie«. In: Raymond Bellour (Hg.):
Le Western. Approches, Mythologies, Auteurs - Acteurs, Filmographies. Paris: Gallimard
1993, S. 71-88, hier S. 71: »mythologie sécularisée«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

157


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

die >kulturelle Kannibalisierung« des Mythos vom Heiligen Sankt Georg auch auf
eine grundlegende Transformation europiischer Kulturformen: Antdo erscheint
als Verkorperung des »Heiligen Kriegers« Sankt Georg, der den coronel als »Dra-
chen des Bosen« besiegt. Dieser Bezug entsteht schon durch die Rahmung des
Films mit einem volkstiimlichen Gemilde des Drachentéters. In der Einstellung
zu Beginn und am Ende des Films ist das Gemailde des Heiligen Georg dreimal
nebeneinander angeordnet, wobei der rechte Bildrand jeweils stirker angeschnit-
ten ist, so dass im letzten Bild nur noch der Umhang des Drachentéters und das
Hinterteil des aufgebdumten Pferdes zu sehen sind. Neben der ironischen Re-
miniszenz an das Triptychon als christlich-europdische Bildgattung, die durch
Repetition, Fragmentierung und grelle Farbgebung unterlaufen wird, suggeriert
die Wiederholung desselben, unterschiedlich angeschnittenen Motivs auch Be-
wegung. Vor diesem Hintergrund erscheint Sankt Georg in der Figur des Ant3o
als bewegtes Tableau vivant, das dem europiischen Heiligen in seiner statischen
Darstellung als Gemailde einen sozial, ethnisch und kulturell transformierten Sao
Jorge als filmisches Gegenbild einschreibt. Die sechsmal hintereinander montier-
te kurze Einstellung, in der Ant3o dem coronel Horacio einen Speer in die Brust
stofit, entspricht dabei auch zahlenmifig den zwei >Triptychens, die den Film
umrahmen.

Antido verkorpert bei dem Showdown nicht nur Sio Jorge, sondern auch die
mit dem katholischen Heiligen synkretisierten orixds Ogum und Oxéssi, afro-bra-
silianische Gottheiten des Eisens und Krieges respektive der Jagd. Verbunden mit
Ogum und Oxdssi verwandelt sich Antdo als S3o Jorge in einen »afrikanischen
Archetypen«.'®® In der Erscheinung Ant3os mit dem Speer manifestiert sich auch
ein Verweis auf die historische Figur des Ganga Zumba, den berithmten Fiihrer
des Quilombo dos Palmares in Brasilien Mitte des 17. Jahrhunderts. In dieser
Siedlung lebten Tausende von gefliichteten Sklavinnen und Sklaven unabhin-
gig von der Sklavenhaltergesellschaft im Herrschaftsgebiet der Kolonialmichte
Portugal und Holland. Palmares konnte erst 1694, nach mehr als hundertjih-
rigem Bestehen, zerstoért werden. Ahnlich wie Ganga Zumba verkérpert Antio
eine Entwicklung vom Subalternen zum Widerstandskdmpfer. Fiigt er sich zu
Beginn noch der Unterdriickung und hilt den cangaceiro Coirana dazu an, von
der Rebellion abzulassen und Gott und die Regierung zu respektieren, so durch-
lduft Antdo darauf eine Transformation, die in der Ermordung des »Drachen des
Bésen« kulminiert und sich nicht nur als Aufbegehren der Subalternen gegen die
repressive Gesellschaftsordnung im Sertdo verstehen lisst, sondern allegorisch
auch als Widerstand gegen das Militirregime in Brasilien.

103 | GATTI, José: »(In)visibilidade racial em»0 dragédo da maldade contra o santo guerrei-
ro«. In: Cinemais, Nr. 13, 1998, S. 101-121, hier S. 116: »Quando sincretizado com Ogum
ou Ox6ssi, no entanto, a etnicidade do santo pode mutar num arquétipo africano.«

104 | Der Widerstand Ganga Zumbas gegen die Sklaverei wurde bereits 1963 von dem
Cinema-Novo-Regisseur Carlos Diegues in dem Spielfilm GaNGA zumBa dargestellt.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Der Western erreicht seinen »moral and emotional climax in a singular act of
violence«'®®
und die an den Western angelehnte Darstellung des Showdowns. Wihrend der
Western von einer »spezifisch amerikanischen Asthetik und Mythologie der Ge-
walt«!% bestimmt ist, wird dem Genre bei Rocha in der partikularen Transforma-
tion des Showdowns eine spezifisch brasilianische, tropikalistisch geprigte Asthe-
tik und Mythologie der Gewalt eingeschrieben. 0 DRAGAO DA MALDADE CONTRA O
SANTO GUERREIRO zieht den Western als Bezugssystem heran und dezentriert ihn
zugleich. Die innere GesetzmifRigkeit des klassischen Westerns — als »Ort einer
endlosen Wiederholung: die der gleichen Riten, welche eine Ordnung weihen,
die stindig bedroht und stindig wiederhergestellt wird«'”” — ist bei Rocha inver-
tiert. Gerade die bestehende Ordnung, die des Sertao mit seiner »Geographie des
Hungers«®, wird in dem Film durchkreuzt. Die Dichotomie zwischen Gut und
Bose, den »groflen epischen Manichiismus, der die Krifte des Bésen den Rittern
der gerechten Sache gegeniiberstellt«®®, bezieht Rocha auf den Kampf zwischen
den Unterdriickten und den Michtigen, wobei die Armen und Rechtlosen die
Rolle der Guten, die Garanten der Ordnung aber die Rolle der Bésen einnehmen.
Bezieht sich im klassischen Western der Mythos der regeneration through violence
auf eine erneuernde Kraft der Gewalt zur Wiederherstellung der US-amerikani-
schen Grundordnung, so ist die Gewalt in Rochas Film nicht regenerativ, sondern
vielmehr transformativ. Sie zielt nicht auf die Erneuerung, sondern auf die grund-
legende Veranderung der Nation und ihrer Gesellschaftsordnung. Wihrend der
western all’italiana die Mythen des klassischen Westerns ebenfalls unterwandert
—vor allem durch die Darstellung sozial destruktiver Formen von Gewalt —, werden
diese Mythen bei Rocha ersetzt durch ginzlich andere kulturelle und historische
Beziige. Durch genrefremde Diskurse und Darstellungsweisen werden Elemente
des »amerikanischen Kinos par excellence« tropikalisiert und mit 4sthetischen
und kulturellen Differenzen versehen. In der tropikalistischen Rekonfiguration
des Genres geht es nicht mehr um mégliche Umformungen im Rahmen des
Genres, wie beim Spit- oder Italo-Western, sondern um véllig andere Reprisenta-
tionen, die den Standardsituationen des Westerns eingeschrieben werden.

Die >kulturelle Kannibalisierung« der Standardsituation bezieht sich nicht nur
auf den Western, sondern auch auf den daran angelehnten nordestern, der den

. Dies gilt auch fiir o DRAGAO DA MALDADE CONTRA O SANTO GUERREIRO

105 | SLOTKIN, Richard: »Violence«. In: Edward Buscombe (Hg.): The BFI Companion to
Western. London: BFI 1993, S. 232-236, hier S. 232.

106 | GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«, S. 28.

107 | DORT, Bernard: »La nostalgie de I'’épopée«. In: Raymond Bellour (Hg.): Le Western,
S. 55-70, hier S. 59: »lieu d’une répétition infinie: celle des mémes rites qui consacrent un
ordre sans cesse menacé et sans cesse rétabli«.

108 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 79.

109 | BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence«, S. 223: »le
grand manichéisme épique opposant les forces du Mal aux chevaliers de la juste cause«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

159


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Sertdo zu einem >nationalen Raumx« tiberhoht — so bereits in Lima Barretos o caN-
GACEIRO, der Matrix des Genres, und in Carlos Coimbras stilbildenden nordestern
A MORTE COMANDA O CANGAGO. Rochas Film setzt der autoexotisierenden Folklore
des nordestern eine radikale Partikularitit entgegen, die sich allerdings keineswegs
in nationalistischem Pochen auf dem Eigenen oder einer verklirenden brasilida-
de duflert. Durch die >kulturelle Kannibalisierung« unterschiedlichster Diskurse
und Darstellungsweisen, vom Western bis zum mittelalterlichen Mythos des Dra-
chentéters Sankt Georg und seiner Ikonografie, entsteht ein betont heterogener,
vielschichtiger Film, der anstelle der genretypischen folkloristischen Verklirung
des Sertdo und der dort lebenden Menschen isthetische Spannungsfelder schafft
und soziale Konflikte in den Blick riickt — auch als subversiver Gegenentwurf zu
der brasilidade, wie sie das Militirregime propagierte.

IV. 2.2 wmAcunaimA von Joaquim Pedro de Andrade

IV. 2.2.1 Eine Parade fiir die Helden Brasiliens

MACUNATMA von Joaquim Pedro de Andrade stellt im Vorspann gleich einen drei-
fachen Bezug zum brasilianischen Patriotismus-Diskurs her. So ertént zu den
Nationalfarben ein Marsch, dessen Text die »Heldenminner« Brasiliens glorifi-
ziert, wihrend auf griin-gelber Fliche, die einen Regenwald evoziert, Filmtitel
und Credits erscheinen, untermalt von Heitor Villa-Lobos’ patriotischem Marsch
Desfile aos heréis do Brasil (>Parade fiir die Helden Brasilienss, 1936)"°:

Ruhm den Méannern, die das Vaterland erhéhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Bra-
silien ist/seit Pedro Cabral, der diese Erde/an einem Apriltag als glorreich bezeichnete/
durch die Stimme der wilden Wasserfélle/der im Blau tonenden Winde und Meere/

Ruhm den Heldenménnern dieses Vaterlandes/das glickliche Land des Kreuz des Siidens
(2x)

selbst wenn die Erde zum Vorschein kommt/leuchtend in Griin und Gold iiber dem Meer/
diese Erde Brasiliens erscheinend im Licht/es war die Indianersiedlung nobler Helden (2x)

Ruhm den Méannern, die das Vaterland erhéhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Bra-
silien ist/seit Pedro Cabral, der diese Erde/an einem Apriltag als glorreich bezeichnete/
durch die Stimme der wilden Wasserfalle/der im Blau ténenden Winde und Meere

110 | Heitor Villa-Lobos zahlt zu den bedeutendsten Komponisten Brasiliens und war
an der Semana de Arte Moderna bzw. an der Bewegung des Modernismo beteiligt. Seine
Musik wies jedoch nie die parodistische Ausrichtung auf, wie sie besonders fiir einen Teil
der Literatur von Oswald de Andrade und Méario de Andrade in den 1920er Jahren kenn-
zeichned ist.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Ruhm den Heldenménnern dieses Vaterlandes/das gliickliche Land des Kreuz des Siidens
(2X)111

In der Credit-Sequenz scheint MacuNaimA in das nationalistische Fanfarenge-
schmetter der faschistoiden Militirregierung Brasiliens einzustimmen. Der Vor-
spann dhnelt den Propagandapraktiken des Militirregimes mit seinem intensiven
Gebrauch nationaler Symbole und dem Rekurs auf den Verde-Amarelismo. Diese
Geistesstromung entstand aus der 1926 gegriindeten modernistischen Bewegung
Verde-Amarelo (>Griin-Gelb«), benannt nach den Nationalfarben Brasiliens. Der
Verde-Amarelismo steht fiir eine essentialistische und mythisierende brasilidade,
wie sie im Manifest Nhengacu Verde-Amarelo von 1929 beispielhaft zum Ausdruck
kommt. Dort heift es, die Erneuerung Brasiliens habe in Einklang mit der un-
verdnderlichen brasilianischen >Volksseele« stattzufinden - sie sei die Fortfiih-
rung einer vierthundertjihrigen nationalen Tradition (deren Beschaffenheit diffus
bleibt). Mit dem Beginn der Militdrdiktatur wird die Ideologie des Verde-Amare-
lismo — also im Wesentlichen die nationalistische Glorifizierung Brasiliens — sys-
tematisch vorangetrieben, wie Marilena Chaui aufgezeigt hat.?

Auch wenn der Beginn von MacuNaima brasilianischen Patriotismus zu
propagieren scheint, suggeriert der Text von Desfile aos herdis do Brasil in dem
Film durch den zeitgeschichtlichen Kontext und die Nihe zur Propaganda des
Militirregimes eine andere Lesart, die den urspriinglichen Sinngehalt des Liedes
>kontaminiert«. Bei Villa-Lobos fungiert die >Entdeckung« Brasiliens als nationa-
ler Ursprungsmythos, wobei Pedro Alvares Cabral und die portugiesischen Ko-
lonisatoren ebenso als Helden glorifiziert werden wie die indigene Bevolkerung
(bezeichnet als »die Indianersiedlung nobler Helden«). Auch die Landschaft dient
der nationalistischen Uberhshung Brasiliens, zeigt sich diese doch »leuchtend in
Griin und Gold, also in den brasilianischen Nationalfarben, welche die Natur-
reichtiimer des Landes symbolisieren. Bezieht sich der »Apriltag« in Desfile aos
herdis do Brasil auf die >Entdeckung« Brasiliens durch Pedro Alvares Cabral im
Jahr 1500, so bekommt dieser durch den zeitgeschichtlichen Kontext des Films
eine weitere Bedeutung, da der Militirputsch in Brasilien am 1. April 1964 statt-
fand."™® Dadurch ergibt sich ein zusitzlicher Bezug zur brasilianischen Junta,

111 | »Gldria aos homens que elevam a patria/esta pdtria querida que é 0 nosso Brasil/
desde Pedro Cabral que a esta terra/chamou gloriosa num dia de abril/pela voz das casca-
tas bravias/dos ventos e mares vibrando no azul/gléria aos homens herdis desta patria/a
terra feliz do Cruzeiro do Sul/até mesmo quando a terra apareceu/fulgurando em verde e
ouro sobre 0 mar/esta terra do Brasil surgindo a luz/era a taba de nobres herdis«.

112 | Vgl. CHAUI, Marilena: Brasil, besonders S. 40.

113 | Am 31. Marz 1964 marschierte der General Olimpio Mourdo mit seinen Truppen in
Rio de Janeiro auf, am folgenden Tag, dem 1. April 1964, fand der eigentliche Staatsstreich
durch weitere Militars statt. Wahrend die Militars fiir den Putsch die positiv konnotierte
Bezeichnung »Revolugdo de 31 de margo« (*Revolution des 31. Méarz) prégten, verwendet

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

161


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Strategien kultureller Kannibalisierung:

die sich spitestens seit dem Erlass des Institutionellen Aktes Nr. 5 im Dezem-
ber 1968 zu einem Terrorregime entwickelte, mit zahlreichen Verhaftungen und
Folter Schrecken im Land verbreitete und durch scharfe Zensur offene Kritik an
dem Regime unterband. Dennoch finden sich in Mmacunaima versteckte spotti-
sche Verweise auf die Repressionen des Militirregimes. So etwa in der Sequenz,
die einer grotesken anti-patriotischen Rede Macunaimas folgt, der daraufhin als
Kommunist und Subversiver beschimpft wird. Macunaima gelingt es davonzu-
rennen, wird dann aber von einem Polizisten in Zivil festgenommen. Der Film
parodiert die von dem Militirregime realiter praktizierte Repression durch will-
kiirliche Festnahme von Biirgern und zieht die Staatsautoritit damit ins Licher-
liche. Denn auf den Vorwurf, er habe suspektes Verhalten an den Tag gelegt, da
er gefliichtet sei, erwidert Macunaima, dass er nicht fliichte, sondern vielmehr
die Verfolgung aufnehme. Auf der Flucht sei ein Aguti, dem er nachstelle, worauf
Macunaima vor der Borse in der Innenstadt von Rio de Janeiro wie ein Jagdhund
dem angeblich fliichtenden Nagetier nachzuspiiren beginnt.

Durch die Verwendung der Musik von Villa-Lobos, der als >genuin brasilia-
nischer<« Komponist gilt, entstehen spezifische intramediale bzw. interfilmische
Beziige. So wurde dessen Werke bereits vor MACUNATMA in vielen brasilianischen
Filmen eingesetzt, beispielsweise in 0 DESCOBRIMENTO DO BRASIL/DIE ENTDE-
CKUNG BRASILIENS (BRA 1937, R: Humberto Mauro), einem affirmativen Doku-
mentarfilm iiber die Landnahme Brasiliens, sowie in mehreren Schliisselwerken
des Cinema Novo u.a. in DEUS E O DIABO NA TERRA DO SOL und TERRA EM TRANSE
von Glauber Rocha, in A GRANDE CIDADE/DIE GROSSE STADT (BRA 1966, R: Car-
los Diegues) sowie in MENINO DE ENGENHO/DER JUNGE VON DER ZUCKERSIEDE-
REI (BRA 1965, R: Walter Lima Janior). In den Cinema-Novo-Filmen fungiert die
Musik von Villa-Lobos nicht zuletzt als Ausdruck von Brasilianitit. Sie erscheint
als Symbol kultureller Eigenstindigkeit und dient der Betonung des spezifisch
brasilianischen National- und Regionalcharakters gegeniiber den vorgeblichen
Entfremdungserscheinungen, die mit dem >Kulturimperialismus«<in Verbindung
gebracht werden. Auch wenn Glauber Rocha bereits in TERRA EM TRANSE einen
ambivalenten Gebrauch von Villa-Lobos” Musik macht, entsteht erst in MAcuNAai-
Ma ein qualitativ neuer Bezug: Der Einsatz der Musik von Villa-Lobos dient bei
Joaquim Pedro de Andrade zur ironischen Brechung und Entmystifizierung af-
firmativer Diskurse iiber die brasilidade — sowohl rechtsgerichteter als auch links-
nationalistischer Provenienz, einschlieRlich Positionen des frithen Cinema Novo.

die Linke den Begriff »golpe de 1 de abril« (Staatsstreich des 1. April<). Seitens der Militars
riihrt die Datierung auf den 31. Mdrz wohl nicht zuletzt aus der Absicht, eine ironische
Verbindung ihrer»Revolution« mit einem Aprilscherz zu vermeiden.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Abb. 52-53: MACUNATMA

Evoziert MacuNaima durch die Verbindung des Filmtitels mit den kumulierten
nationalen Symbolen zunichst einen >brasilianischen Helden< im patriotischen
Sinne, so wird der triumphale Nationalismus in der anschliefenden Sequenz ad
absurdum gefiithrt. Auf das Ende des Marsches folgt eine Rotblende (gleichsam als
antizipatorischer Verweis auf den blutigen Tod Macunaimas am Filmende), und
ein Off-Erzihler hebt bedichtig zu sprechen an: »Mitten im Urwald gab es eine so
tiefe Stille, wenn man das Murmeln des Uraricoera hérte, dass [...J«.!* Wihrend
das Voice-over aufgrund der gehobenen Ausdrucksweise und des getragenen Tons
der Nobilitierung des Nationalen noch entspricht, findet das nationalistische Pathos
ein jihes Ende, indem es durch einen langgezogenen bizarren Schrei unterbrochen
wird. Eine halbnahe Einstellung zeigt den frontal zur Kamera gerichteten weiflen
Schauspieler Paulo José, der diirftig als ltliche >Indianerin< verkleidet ist und einen
weiteren Schrei ausstofit, begleitet von grotesken Zuckungen und Grimassen, bis
unter dem Nachthemd ein kreischendes schwarzes >Baby< herausfillt und mit dem
Kopf auf dem Boden aufschligt. Das Neugeborene ist mittleren Alters, hat einen
Afroschopf und wird dargestellt von Grande Otelo, einem Star der Chanchada. Die
»Indianerin« richtet sich auf, entfernt sich entnervt von ihrem >Baby<, macht eine
lakonische Bemerkung — »Fertig, geboren.«!® —und setzt sich auf eine Hingematte
vor der Feuerstelle. Im Bildvordergrund eilen ihre beiden anderen Sohne zu dem
schreienden Kind. Jigué (Milton Gongalves), ein vitaler Schwarzer in buntem, afri-
kanisch wirkendem Gewand, bringt seiner Mutter das Neugeborene. Er wird be-
gleitet von seinem Bruder Maanape (Rodolfo Arena), einem alternden, leicht debil
wirkenden Weiflen mit langen Haaren, gekleidet in ein zerschlissenes Priesterge-
wand ohne Armel. Auf die Frage Jigués, ob der Junge nicht schén sei, antwortet
die — nun pfeiferauchende — >Mutter< »Herrje! Was fiir ein verdammt hissliches
Kind!«"® Maanape entgegnet ihr darauf miirrisch, dass sie auch keine Schénheit

114 | »No fundo do mato-virgem houve um siléncio tdo grande, escutando o murmurejo
do Uraricoera, que [...]«.

115 | »Pronto, nasceu.«

116 | »0 xente! Que menino feio danado!”

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

163


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

sei. Auf die Frage, ob der Junge denn keinen Namen bekomme, antwortet die >Mut-
ter<: »Macunaima, schaut darauf direkt in die Kamera, wendet den Blick wieder ab,
und fiigt hinzu: »Name, der mit >ma< anfingt, bringt Ungliick [ma sina].«!V Jigué,
der Macunaima in den Armen hilt, ruft voller Freude unisono mit seinem Bruder
Maanape: »Macunaima, Held unseres Volkes!«"® Auf das ausgelassene Lachen, in
das auch Macunaima einstimmt, folgen erneut gemessene Worte des Off-Erzih-
lers: »So geschah es, an einem Ort namens Pai da Tocandeira, Brasilien, dass Ma-
cunaima, Held unseres Volkes, geboren wurde.«" — wobei sich der Handlungsort
wihrenddessen auf eine halbtotal aufgenommene tropische Landschaft verlagert.
Der freudige Ausruf »Macunaima, heréi de nossa gentel«, mit dem Jigué und
Maanape ihren neugeborenen Bruder als »Held unseres Volkes« feiern, erscheint
als ironischer Abgesang auf Villa-Lobos’ Beweihriucherung der »Heldenmin-
ner dieses Vaterlandes« in Desfile aos herdis do Brasil. Wird in der folgenden Zei-
le der patriotischen Hymne von Villa-Lobos Brasilien als »das gliickliche Land
des Kreuz des Siidens« bezeichnet, so heifdt der Geburtsort des brasilianischen
Helden Macunaima dagegen Pai da Tocandeira. Diese Ortsbezeichnung bedeutet
>Vater der Ameise<, wobei >tocandeira< ein veralteter Begriff ist fiir eine grofle
Ameisenart mit Stachel, deren duflerst schmerzvoller Stich bei Menschen Fieber
und Erbrechen verursacht.’?® Anstatt ein gliickliches Land unter dem >grandio-
senc Sternbild zu sein, wie es auch die Propaganda des Militirregimes weismacht,
ist das Brasilien des Pai da Tocandeira von Ungeziefer geplagt. Diese Bedeutungs-
ebene korrespondiert mit einer spiteren Rede Macunaimas. Auf einem Platz in
Rio de Janeiro verherrlicht ein Redner das Kreuz des Suidens als das wundervolls-
te Wahrzeichen Brasiliens. Darauf hilt Macunaima eine Gegenrede. Anstelle der
Glorifizierung nationaler Symbole zihlt er die »Plagen Brasiliens« auf: zahlreiche
Ungeziefer, Fufball und wilde Kiihe, die keine Milch geben. Macunaima been-
det seine groteske Rede mit dem Slogan »Wenig Gesundheit und viele Ameisen
sind die Ubel Brasiliens!«'?! Bei der Rede Macunaimas handelt es sich um eine
Parodie der weihevollen Worte seines Vorredners, die dem patriotischen Diskurs

117 | »Nome que comega com »mas, tem mé sina.«

118 | »Macunaima, heréi de nossa gente!“

119 | »Foi assim, no lugar chamado Pai da Tocandeira, Brasil, que nasceu Macunaima,
herdi de nossa gente.«

120 | Vgl. PROENGCA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaima. Rio de Janeiro: Civilizacao
Brasileira 1989 [Orig. 1950], S. 303.

121 | »Pouca salide e muita saliva, os males do Brasil sdo!« Der Ausspruch kommt be-
reits in Mario de Andrades Roman mehrfach vor und ist dort in Majuskeln geschrieben.
Vgl. ANDRADE, Mério de: Macunaima, o herdi sem nenhum cardter. Kritische Edition
Telé Porto Ancona Lopez. Rio de Janeiro: LTC/S&o Paulo: Secretaria da Cultura, Ciéncia
e Tecnologia 1978 [Orig. 1928], S. 69, 77, 86, 121. In der deutschen Ubertragung geht
das auf ahnlichem Klang basierende Wortspiel zwischen »saldde« (Gesundheit) und »salvac
(Ameise«) verloren. Zur Pragnanz des Satzes trégt auch die stilisierte Syntax bei, die sich

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

entsprechen, wie er von der Militirregierung propagiert wurde.'?? Der reaktionire
Konservatismus des Vorredners, der »fremde Ideologien« und die letzte demokra-
tische Regierung Brasiliens diffamiert und vom hohen Sockel einer Sportstatue
das >Volk« belehrt, wird in Macunaimas Gegenrede ad absurdum gefiihrt.
Ahnlich wie in der spiteren Rede wird in der Sequenz der Geburt Macunai-
mas die nationalistisch tiberhéhte brasilidade des Filmbeginns ironisch gebrochen
und der Licherlichkeit preisgegeben. Die skurrile Gestalt der Mutter mit ihren
grotesken Schreien und dem bizarren Mienenspiel spottet der zuvor evozierten
Grandiositit Brasiliens. Weckt das heroische Lied mit der Schilderung der prichiti-
gen Natur des Landes die Erwartung glamouréser Bilder, so folgt stattdessen blofd
eine mit Stroh ausgekleidete Holzhiitte, die betont kunstlos mit Frontallicht aus-
geleuchtet ist, wodurch die >Indianerin« einen langen Schlagschatten auf die simp-
le Kulisse wirft. Durch die Mise-en-scéne wird die Reprisentation als solche aus-
gewiesen, nicht nur durch die offensichtliche Kulissenhaftigkeit des filmischen
Raums, verstirkt durch die geringe Plastizitit des Bildes aufgrund frontaler Licht-
setzung, sondern auch durch den direkten Blick der >Indianerin<in die Kamera.
Der Liedtext von Desfile aos herdis do Brasil transportiert einen fundierenden
nationalen Mythos: die idealisierte Begegnung des portugiesischen >Entdeckers<
Pedro Alvares Cabral mit der »Indianersiedlung nobler Helden«. Der Ursprungs-
mythos Brasiliens wird dann durch die Szene der grotesken Geburt Macunaimas
unterminiert. Kann Macunaima in Mario de Andrades Roman als »Entthronung
der symbolischen Figur des Vater-Helden«!*
tionalhelden, so ist diese Entthronung im Film noch verstirkt. Macunaima ver-
kérpert nicht mehr den Typus des patriotischen Helden, wie er in Villa-Lobos’
Lied besungen wird, sondern figuriert vielmehr als dessen groteske Inversion.

gelten, und zwar im Sinne eines Na-

im Deutschen nur schlecht wiedergeben Idsst (dem nachgestellten Verb in dem Halbsatz
»0s males do Brasil sdo« entsprache die deutsche Formulierung »die Ubel Brasiliens sind«).
122 | DerRedner preist das Kreuz des Siidens als das wundervollste Symbol Brasiliens; es
seir»das Schicksal, Ziel und Weihung unseres Marsches mitdem RosenkranzaufderBrust, in
Verteidigung unserer Eigentiimer und kleinen Ersparnisse, in Verteidigung der Sterblichkeit
unserer Kinder und der Treue unserer Frauen, gegen die Gefahr des Eindringens exotischer
und illegitimer Ideologien in unser Land, gegen den atheistischen Atheismus, gegen die
Aufldsung der Gebrauche und Sitten und die administrative Unwahrscheinlichkeit [sic!],
die in der letzten Regierung das Elend Brasiliens waren!« (»o destino, objetivo e consagra-
¢do desta nossa marcha com o rosério no pescoco, em defesa das nossas propriedades
e pequenas economias, em defesa da mortalidade de nossos filhos e da fidelidade de
nossas mulheres, contra o perigo da penetracdo em nossa terra de ideologias exoticas e
espdlrias, contra o0 ateismo-ateu, contra o desregramento dos costumes e a improbabilida-
de administrativa, que no governo passado foram a desgracga do Brasil!«).

123 | HELENA, Lucia: »Macunaima: Rapsédia e alegoria«. In: dies.: Uma literatura antro-
pofédgica. Rio de Janeiro: Catedra/Brasilia: INL 1981, S. 143-155, hier S. 154: »destroni-
zagao da figura simbdlica do pai-herdi«. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Schon die Sturzgeburt, mit der Macunaima kopfiiber auf den Erdboden fillt,
subvertiert den idealisierten Ursprungsmythos Brasiliens. Dabei ist der grotes-
ke Auftritt von Grande Otelo von besonderer Bedeutung. Durch seine Rollenge-
schichte ist er — fiir das brasilianische Publikum — auf den ersten Blick als iiberaus
komische und anarchische Figur, als Antiheld par excellence erkennbar. Grande
Otelo zihlt zu den bedeutendsten Komikern des brasilianischen Films, der vor al-
lem in Chanchadas eine immense Popularitit erlangte. Bereits in seinem zweiten
Film, joAo NINGUEM/HANS NIEMAND (BRA 1936, R: Mesquitinha), spielt Grande
Otelo einen tollpatschigen >moleques, einen Lausbuben. Als Star der Chanchada,
insbesondere der Atlantida-Filmproduktionen, verkorpert Grande Otelo dann zu-
meist die komische Figur des >malandro cariocas, einen typischen Gauner aus Rio
de Janeiro, der sich geschickt um die Arbeit driickt und auf Kosten anderer lebt.!*

Die Besetzung der Rolle des neu geborenen Macunaima mit Grande Otelo
trigt dazu bei, das nationalistische Pathos des vorangehenden Liedes zu unter-
laufen. Dies gilt umso mehr, als dem nationalen Ursprungsmythos der ersten
Einstellung eine groteske Genealogie entgegengesetzt wird. So verkorpert Paulo
José im Laufe des Films die >indianische Mutter< Macunaimas sowie den wei-
fen Macunaima (nach dessen >Rassentransformation). Grande Otelo spielt den
schwarzen »erwachsen geborenen< Macunaima und Macunaima Junior, das Baby
des weifl gewordenen Macunaima mit der Guerrillera Ci (Dina Sfat). Daraus folgt
das groteske Verwandtschaftsverhiltnis, dass der weifle Macunaima - als »india-
nische Mutter< — den schwarzen Macunaima gebirt, der dann (durch eine Quel-
le) in den weiflen Macunaima verwandelt wird und darauf erneut (mit Ci) den
schwarzen Macunaima zeugt. Folglich ist Macunaima im Grunde genommen
sein eigener Vater und seine eigene (minnliche) Mutter. Dadurch wird der in
Villa-Lobos’ Lied anklingende Ursprungsmythos Brasiliens — die harmonische
Verbindung von Portugiesen und >Indianer/innen« — subvertiert.'®

Die >Indianerin« ist als solche charakterisiert durch das Gebiren in Hockstel-
lung, durch die »oca« (eine traditionelle Hiitte der indigenen Tupi), die Hinge-
matten und das Zerstoflen von Maniok. Diese Zeichen indigener Kultur stehen
jedoch keineswegs fiir ethnologische Urspriinglichkeit, da sie ironisch verbunden
sind mit >Errungenschaften< der modernen Zivilisation; beispielsweise schiitzt
sich die >Mutter« vor dem Urin des iiber ihr in der Hingematte schlafenden Ma-

124 | Bezeichnenderweise spielte Grande Otelo bei der Atlantida auch parodistische
Rollen, wie den tollpatschigen Cowboy Ciscocada in Carlos Mangas Parodie auf HIGH NOON/
ZWOLF UHR MITTAGS (USA 1952). Fred Zinnemanns Western lief in Brasilien unter dem Titel
MATAR OU MORRER/TOTEN ODER STERBEN, der in Mangas Parodie gereimt abgewandelt ist in MATAR
OU CORRER/TOTEN ODER RENNEN (BRA 1954).

125 | Grande Otelo durchlauft bereits in einer fritheren Filmrolle eine temporéare
Verdnderung seiner Hautfarbe: In Watson Macedos Chanchada E 0 MUNDO SE DIVERTE/UND DIE
WELT VERGNUGT SICH (BRA 1948) explodiert die Kamera, wodurch Grande Otelo mit Puder bedeckt
wird (und der weile Schauspieler Oscarito mit Ruf3).

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

cunaima mit einem modernen Regenschirm. Die fehlende Authentizitatist in der
Figur der >Indianerin«< augenfillig angelegt, denn trotz langer dunkler Haare und
hoher bzw. gepresster Stimme ist die >Mutter< offensichtlich ein weifler Mann.
Es handelt sich dabei nicht blof um eine Parodie des heroischen Nationalismus,
wie er zu Beginn des Films dargestellt wird, sondern tiberdies auch um eine tief
greifende Auseinandersetzung mit dem Diskurs des Indianismo. So dienten >die
Indianer/innen<nach der Unabhingigkeit Brasiliens im Jahr 1822 als Differenzie-
rungsmerkmal gegeniiber dem fritheren Mutterland Portugal, durch das die bra-
silianische Nationalidentitit hervorgehoben werden konnte. Im Indianismo wur-
de die Begegnung der portugiesischen Kolonisatoren mit den Ureinwohner/innen
zum nationalen Ursprungsmythos Brasiliens verklirt. Das dabei entworfene Bild
der >Indianer/innen< war vollkommen losgel6st von der Realitit der indigenen
Bevolkerung. In der Sequenz der Geburt Macunaimas wird die eurozentrische
Reprisentation der Urbevolkerung und deren Instrumentalisierung zur Fundie-
rung der nationalen Identitit durch eine karnevaleske Rollenbesetzung entlarvt.
Verbirgt sich hinter der Figur des >Indianers<, und insbesondere der >Indianerins,
ein weifler Autor, so wird dieser Tatsache mit der Fremddarstellung der »indiani-
schen Mutter< durch einen weiflen Schauspieler ironisch Rechnung getragen. Die
zentralen Merkmale der >Indianerin< — vor allem Schoénheit und Jugend, Sanft-
mut und Ergebenheit — sind bei Joaquim Pedro de Andrade invertiert. Die »india-
nische Mutter«< weist vollkommen gegensitzliche Attribute zu der indianistischen
Konstruktion von Weiblichkeit auf: Sie ist alt, hisslich, miirrisch — und minnlich.
Auch das dunkelhiutige >Kind« widerspricht ginzlich dem — ebenfalls in Desfile
aos heréis do Brasil dargestellten — nationalen Ursprungsmythos des Indianismo,
bei dem die afrikanischstimmige Bevolkerungsgruppe schlichtweg ausgeblendet
wurde.'?® Stattdessen manifestiert sich in MAcuNAiMaA eine Art »umgekehrter
Indianismo«'?, wie es Haroldo de Campos in Bezug auf den Roman von Ma-
rio de Andrade treffend formuliert hat, wobei der Film diese Inversion noch ver-
stirkt.® In José de Alencars Roman Iracema, lenda do Ceard, dem Inbegriff des
Indianismo, ist das Kind der »>Indianerin« Iracema und des portugiesischen Ko-

126 | Zum Thema der Ausgrenzung der schwarzen Bevdlkerung im indianistischen
Ursprungsmythos Brasiliens vgl. SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil. Sao Paulo:
Publifolha 2001, S. 23.

127 | CAMPOQS, Haroldo de: Morfologia do Macunaima. Sao Paulo: Perspectiva 1973,
S. 106: »Indianismo as avessas«.

128 | Die hier analysierte hochkomplexe Filmsequenz entspricht dem ersten Absatz des
Romans von Mario de Andrade: »Tief im Urwald wurde Macunaima geboren, Held unseres
Volksstammes. Er war pechschwarz und Sohn der Nachtangst. Es gab einen Augenblick,
da war die Stille so tief, dass man das Murmeln des Uraricoera horte, und die Indiofrau der
Tapanhumas ein hassliches Kind gebar. Dieses Kind nannten sie Macunaima.« ANDRADE,
Mario de: Macunaima, o heréi sem nenhum caréter, S. 7: »No fundo do mato-virgem nas-
ceu Macunaima, herdi de nossa gente. Era preto retinto e filho do medo da noite. Houve

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Strategien kultureller Kannibalisierung:

lonisators Martim die Verkorperung einer harmonischen >Rassenmischung< und
die »perfekte Synthese eines idealisierten >Stammbaums« der brasilidade«'?. Im
Film hingegen wird dem fundierenden nationalen Mythos Brasiliens, wie er in
Villa-Lobos’ Desfile aos herdis do Brasil explizit zum Ausdruck kommt, eine gro-
teske Genealogie entgegengestellt und damit die verklirte Vorstellung von einem
harmonischen nationalen Ursprung parodistisch unterlaufen.*

IV.2.2.2 Macunaima im Medienwechsel

Bl Mario de Andrades Macunaima, o heréi sem nen-

Die Romanvorlage des Films
hum cardter, gleichsam »die anthropophagische Prosa par excellence«'*?, verwehrt
sich bereits einer essentialistischen Konstruktion von Brasilianitit. Bei dem pi-
karesken Protagonisten des Romans handelt es sich um keine fest umrissene
Figur. Macunaima befindet sich in einem Zustand stindiger Transformation,
die Verwandlungen der >Rasse¢, des Alters und des Geschlechts sowie Tode und
Auferstehungen umfasst. Dementsprechend schreibt Mario de Andrade in einem
Brief an den modernistischen Dichter Manuel Bandeira: »Macunaima als Brasi-
lianer, der er ist, hat keinen Charakter«'3. Damit steht der brasilianische »her6i de
nossa gente« in scharfem Kontrast zu der bis dahin gingigen essentialistischen
Darstellung von brasilidade, wie sie beispielhaft in José de Alencars Roman Ira-
cema, lenda do Ceard angelegt ist. Ein solcher Vergleich liegt insofern nahe, als
der Anfang von Mario de Andrades Roman Parallelen zu dem Handlungsbeginn
in Iracema, lenda do Ceard aufweist, wie Manuel Cavalcanti Proenca aufgezeigt

um momento em que o siléncio foi tdo grande escutando o murmurejo do Uraricoera, que
a india tapanhumas pariu uma crianca feia. Essa crianga é que chamaram Macunaima.«
129 | HELENA, Lucia: Totens e tabus da modernidade brasileira, S. 165: »sintese perfeita
de uma idealizada »arvore genealdgica« da brasilidade«.

130 | In dem spéateren Film IRACEMA, UMA TRANSA AMAZONICA/IRACEMA (BRA/GER/FRA 1974, R:
Jorge Bodanzky/Orlando Senna) wird der nationale Ursprungsmythos, wie er in Iracema,
lenda do Ceard exemplarisch angelegtist, ebenfalls subvertiert. Vgl. hierzu SCHULZE, Peter
W.: wlracema«: fundierender nationaler Mythos und seine filmische Dekonstruktion«. In:
Henry Thorau/Tobias Brandenberger (Hg.): Corpo a corpo. Kdrper, Geschlecht, Sexualitat
in der Lusophonie. Berlin: Tranvia 2011, S. 155-167.

131 | Zur Verfilmung von Macunaima vgl. JOHNSON, John Randal: Macunaima: From
Modernism to Cinema Novo. Dissertation, University of Texas at Austin 1977 [Mikrofilm-
Kopie] sowie HOLLANDA, Heloisa Buarque de: Macunaima: da literatura ao cinema. Rio de
Janeiro: José Olympio 1978.

132 | ROCHA, Jodo Cezar de Castro: »Uma teoria de exportacdo?«, S. 654: »a prosa an-
tropofagica por exceléncia«.

133 | ANDRADE, Mario de: »Carta a Manuel Bandeira, sem data«. In: ders.: Macunaima,
0 heréi sem nenhum carater, S. 250-253, hier S. 250: »Macunaima como brasileiro que é
nao tem cardater«. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

hat.** Alencars Roman wurde zu einem fundierenden nationalen Mythos, wobei
die >Indianerin< des Romans ihre kulturelle Identitit ginzlich aufgibt, um sich
dem von ihr verggtterten portugiesischen Geliebten bedingungslos zu unterwer-
fen. Entgegen einer solchen Assimilierung des indigenen Anderen, der auf ein
bloRes Emblem zur nationalen Abgrenzung gegeniiber dem ehemaligen portu-
giesischen Mutterland reduziert wird, entzieht sich die Figur des Macunaima jeg-
licher Festschreibung, wie sie fiir die Fundierung eines nationalen Mythos cha-
rakteristisch ist. Statt des Prinzips der nationalen Einheit verkérpert Macunaima
Vielheit und Verwandlung, wobei dies nicht nur in der Ambivalenz der Figur
angelegt ist, sondern sich auch in einer ausgeprigten sprachlichen Heterogenitit
manifestiert, der »fala impura«.

In Macunaima, o her6i sem nenhum cardter offenbart sich eine neuartige Schreib-
weise, eine gleichsam >gesungene« »unreine Rede«'* — besonders in Hinblick auf
die in Portugal iiblichen Sprachnormen, aber auch in Bezug auf konservative
Sprachauffassungen in Brasilien. Die »unreine Rede« des Romans, die auch in den
Film einflief3t, umfasst regionalsprachliche Ausdriicke und Sprechweisen aus ganz
Brasilien, volkstiimliche Redensarten und Sinnspriiche, Eigennamen aus dem
Wortschatz des indigenen Tupi-Guarani, Afrikanismen und — vor allem parodie-
rend verwendete — Phrasen aus >Kultursprachen< wie dem Franzgsischen und dem
Latein, wobei all diese Elemente organisch verbunden werden. In stark rhythmisier-
ter Schreibweise und mit grofer Klangfiille verschmelzen indigene Mythen und
Legenden mit Szenen modernen Grofistadtlebens und afro-brasilianischen Kult-
praktiken. Gezielt werden unterschiedliche Stilformen und Darstellungsweisen
eingesetzt, von der epischen Legende tiber die Chronik bis hin zum Pastiche.

Mario de Andrade, der nicht nur Dichter und Romancier, sondern auch Mu-
sikologe und Volkskundler®® war, hat seine Geschichte iiber Macunaima wieder-
holt als Rhapsodie bezeichnet, im griechischen Wortsinn des >Zusammenfiigens
von Liedern«. Die musikalischen und miindlichen Elemente sind von grundlegen-
der Bedeutung fiir Macunaima, o heréi sem nenhum cardter. Tragt der Rhapsode
als fahrender Singer im alten Griechenland vor allem epische Dichtungen vor,
so gilt dies in gewisser Weise auch fiir den Erzihler von Macunaima, o heréi sem
nenhum cardter, der in einem Epilog als solcher >singend< hervortritt: »Ich habe
mich auf dieses Blattwerk gekauert, mir die Zecken vom Leib gekratzt, auf mei-

134 | Vgl. PROENCA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaima, S. 34-38. Neben der
Geburt des Helden bzw. der Heldin im Urwald zu Beginn beider Romane bestehen auch
sprachliche Ubereinstimmungen (wobei die Diktion bei Mario de Andrade - im Gegensatz
zu Alencar - bereits eine ironische Note aufweist).

135 | ANDRADE, Mério de: Macunaima, o heréi sem nenhum caréter, S. 148: »cantando
na fala impura«.

136 | 1928 erscheint Mario de Andrades Buch Compéndio da histéria da mdisica
(Kompendium der Geschichte der Musik«). Zehn Jahre spéter griinden er und Claude Lévi-
Strauss die Sociedade de Etnografia e Folclore (*Gesellschaft fiir Volkskunde und Folklore«).

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Strategien kultureller Kannibalisierung:

ner Gitarre gezupft und mit kithnem Anschlag den Mund zur Welt hin ge6ffnet,
singend in unreiner Rede die Worte und Werke Macunaimas, des Helden unseres
Volkes.«'¥” In der dem Epilog vorangehenden Schilderung der »Worte und Werke
Macunaimas« werden die Strukturen des Epos aufgegriffen und zugleich kon-
terkariert u.a. durch Ironie, Vielsprachigkeit und das Durchbrechen des Erzihl-
flusses durch stilistisch ausgesprochen heterogene Passagen.®® Nachdem sich
Macunaima in das Sternbild des GrofRen Biren verwandelt hat, endet die Fabel-
handlung und ein Epilog beginnt mit dem Satz »Beendet ist die Historie und ge-
storben die Viktoria.«'* In diesem Abgesang manifestiert sich eine autoreflexive
Schreibweise, die den Akt des Erzihlens thematisiert. In Anlehnung an Noemi
Jaffe lisst sich die narrative Konstruktion des Epilogs als »Conto-canto triplo«!*
(»dreifacher Erzihlungs-Gesang«) bezeichnen: Die Leser/innen bekommen eine
Geschichte erzihlt, die Macunaima einem Papagei mitgeteilt habe, der diese Ge-
schichte dann wiederum dem Erzihler des Buches — in suggerierter Identitit mit
dem Autor Mario de Andrade — vermittelte. Dabei herrscht ein (selbst-)ironischer
Ton vor: »All das erzihlte er [der Papagei] dem Mann und dann 6ffnete er seine
Schwingen in Richtung Lissabon. Und der Mann bin ich, meine Leute, und ich
bin geblieben, um euch die Geschichte zu erzihlen.«*

Die verschachtelte Darstellung der Geschichte erscheint nicht zuletzt auch als
Hinweis auf die Genese und die komplexe intertextuelle Struktur des Buchs von
Mario de Andrade. Die Basis der Rhapsodie bildet ein indigener Legendenzyklus —
niedergeschrieben von dem deutschen Ethnologen Theodor Koch-Griinberg in Vom
Roroima zum Orinoco™?, zweiter Band: Mythen und Legenden der Taulipang und Areku-

137 | ANDRADE, Mério de: Macunaima, o herdi sem nenhum caréter, S. 148: »Me acocorei em
riba destas folhas, catei meus carrapatos, ponteei naviolinha e em toque rasgado botei a boca
no mundo cantando na fala impura as frases e 0s casos de Macunaima, heréi de nossa gente.«
138 | Ein pragnantes Beispiel hierfiir ist der»Brief an die Icamiabas«. Dieser parodiert in
artifizieller Schreibweise die gestelzte portugiesische Hochsprache und den literarischen
Akademismus. Uberdies handelt es sich um ein Pastiche des beriihmten Briefs von Pero
Vaz de Caminha, in dem er den portugiesischen Konig Dom Manuel | iiber die »Entdeckung:
Brasiliens im Jahr 1500 informiert. Vgl. SANTIAGO, Silviano: »A ficgao brasileira moderni-
sta« [Orig. 1978]. In: ders.: Vale quanto pesa. Ensaios sobre questées politico-culturais.
Rio de Janeiro: Paz e Terra 1982, S. 25-40, hier S. 39.

139 | ANDRADE, Mario de: Macunaima, o heréi sem nenhum caréter, S. 147: »Acabou-se
a histéria e morreu a vitéria.«

140 | JAFFE, Noemi: Macunaima. Sdo Paulo: Publifolha 2001, S. 36.

141 | ANDRADE, Mério de: Macunaima, o heréi sem nenhum caréter, S. 148: »Tudo ele
contou pro homem e depois abriu asa rumo de Lisboa. E 0 homem sou eu, minha gente, e
eu fiquei pra vos contar a histéria.«

142 | Mario de Andrade kannte von Koch-Griinbergs sechsbandigem Werk, den
»Ergebnissen einer Reise in Nordbrasilien und Venezuela in den Jahren 1911-1913 vier
Bénde (der 2. Auflage, die 1924 in Stuttgart erschienen war).

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

nd Indianer —, der kosmogonische Mythen, Heldenlegenden und humoristische Er-
zihlungen umfasst. Macunaima, der Stammesheld, ist bereits eine ambigue Figur,
die einerseits als grofler Erndhrer auftritt, iiber Schaffenskrifte und Verwandlungs-
fihigkeiten verfiigt, andererseits aber boshaft und verschlagen ist. Koch-Griinberg
zufolge setzt sich der Name aus >makux« fiir >bse< bzw. >schlecht< und dem Suffix
»imac fiir >grofi« zusammen, was soviel bedeutet wie >der grofle Bose«. Neben dem
Stammeshelden Macunaima flielen in Mario de Andrades gleichnamigen Protago-
nisten auch Charakteristika weiterer Figuren aus den Legenden der Taulipang und
Arekuni ein, so etwa Kone'wo, ein mutiger und scharfsinniger Held, sowie der Liig-
ner Kalawunseg.'® Aufer den von Koch-Griinberg gesammelten Legenden werden
in den Roman zahlreiche weitere Quellen einbezogen.** Mario de Andrades Werk
erhebt allerdings keinerlei Anspruch auf ethnologische Authentizitit oder folkloris-
tische Reinheit, sondern verbindet vielmehr die verschiedensten Quellen zu einer
»panfolkloristischen Archi-Legende«'*, wie es Haroldo de Campos treffend formu-
liert hat. Trotz der Einbeziehung zahlreicher regionaler Kulturspezifika tendiert Ma-
cunaima, o herdi sem nenhum cardter zur >Entortlichungs, indem die verschiedensten
Schauplitze und lokalen Charakteristika miteinander verbunden werden.

Der Film macunaima behilt die Handlung und die narrative Struktur der
Rhapsodie von Mario de Andrade in ihren Grundziigen bei. Allerdings wird die
stark ausgeprigte mythopoetische Ebene des Buchs fast vollig aufgehoben und
durch soziale, politische und zeitgeschichtliche Beziige zum Brasilien der spiten
1960er Jahre ersetzt. Dabei fallen beinah alle magischen Dimensionen des Buchs
weg: Macunaima verfiigt in dem Film weder tiber Zauberkrifte noch iiber die
Fihigkeit zu Verwandlungen (die einzigen Verwandlungen — die temporire zum
Prinzen und sein endgiiltiges Weiflwerden — vollziehen sich, wie in der literari-
schen Vorlage, ohne sein Zutun); die vielen Fabelwesen des Buchs werden durch
wirklichkeitsnahe Personen ersetzt oder fallen ginzlich weg (mit Ausnahme des
kannibalischen Waldungeheuers Currupira und der mérderischen Uiara, die ihm
als schone Frau im Wasser erscheint); die mehrfachen Tode und Auferstehungen
des Protagonisten weichen einem einzigen, definitiven Tod. Macunaima ist in
keine kosmische Ordnung mehr eingebunden; sein Ableben ist endgiiltig und
wird von keiner Transzendenz gemildert: Anstatt in den Himmel aufzusteigen,
um sich dort in das Sternbild des GrofRen Biren zu verwandeln, endet der Film

143 | Vgl. LOPEZ, Telé Porto Acona: Macunaima - a margem e o texto. Sao Paulo: Hucitec/
Secretaria da Cultura, Esporte e Turismo 1974, S. 3.

144 | Dies sind u.a. A Lingua dos Caxinauds von Capistrano de Abreu, O selvagem von
Couto de Magalhaes, Poranduba amazonense von Joao Barbosa Rodrigues und Os contos
populares von Silvio Romero. Zu den vielféltigen Verweisen in Macunaima, o herdéi sem
nenhum caréter vgl. PROENCA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaima.

145 | CAMPOS, Haroldo de: »Macunaima« A imaginagao estrutural« [Orig. 1973]. In: Mério de
Andrade: Macunaima, o herdéi sem nenhum carater, S. 364-373, hier S. 368: »arqui-legenda
panfolcléricac.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

171


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Strategien kultureller Kannibalisierung:

mit einer Blutlache von Macunaima, der als Held gescheitert ist. Heloisa Buarque
de Hollanda zufolge besteht der zentrale Unterschied zwischen den beiden Wer-
ken im Wandel von der »Entdeckung der Wurzeln des >brasilianischen Charak-
ters< — oder dem Fehlen dieses Charakters« bei Mario de Andrade zu der »Kritik
eines verorteten und politisch definierten >brasilianischen Charakters« bei Joa-
quim Pedro de Andrade.™

Die Ambivalenz der Figur des Macunaima im Buch weicht im Film einer
uberwiegend negativen Charakterisierung des Protagonisten, der Ton ist ag-
gressiver und pessimistischer, aber ebenfalls humorvoll. Wihrend bei Mario de
Andrade der Handlungsverlauf durch die Suche nach der Muiraquitd bestimmt
ist, weist der Film signifikante Abweichungen hierzu auf: Macunaima und sei-
ne Briider begeben sich nicht auf die Suche nach dem Amulettstein Muiraquita
nach S3o Paulo, sondern kommen dort als mittellose Migranten an. Ci ist nicht
mehr die >Mutter des Urwalds<, sondern eine Guerrillera, die sich und ihren Sohn
Macunaima Janior versehentlich mit einer Zeitbombe in die Luft sprengt. An-
dere zeitgeschichtliche Beziige sind u.a. Polizisten in Zivilbekleidung als Hin-
weis auf die Repressionen des Militirregimes sowie eine ironische Inversion der
patriarchalischen Mann-Frau-Rollen zwischen Ci und Macunaima. Neben der
zeitgeschichtlichen Aktualisierung des Buches werden in dem Film zahlreiche
intermediale und interfilmische Beziige hergestellt u.a. zum Hollywood-Musical,
zur Chanchada und zur Popkultur der 1960er Jahre, wodurch brasilienbezogene
Diskursformationen kritisch reflektiert werden, wie noch niher auszufiihren ist.

IV. 2.2.3 Rassen-Diskurs »in unreiner Rede«
Im Gegensatz zu dem Buch von Mario de Andrade, in dem die Familie von Ma-
cunaima zu Beginn noch indigener >Abstammung« ist, verkérpern die Familien-
angehorigen in Joaquim Pedro de Andrades Film von Anfang an die ethnische
Pluralitit Brasiliens. Manifestiert sich in Mario de Andrades Roman eher eine my-
thopoetische Darstellung der Entstehung der drei Ethnien, aus deren Mischung
das brasilianische >Volk< hervorgegangen ist, so zielt der Film auf eine soziohis-
torisch geprigte, entmystifizierende Auseinandersetzung mit den Diskursforma-
tionen der >mesticagem« (»Rassenmischungy), des >branqueamento« (>Aufhellung
der Hautfarbe<) und der »democracia racial« (>rassische Demokratie«).
Macunaima durchlduft zwei Verwandlungen vom Schwarzen zum Weifien,
zunichst eine temporire und dann eine endgiiltige >rassische< Transformation.
Die erste Verwandlung Macunaimas vollzieht sich im Beisein von Sofar4, die den
kleinen schwarzen >Jungen< mit in den Urwald nimmt. Sofard zieht zwischen
ihren Beinen eine selbst gedrehte Zigarette hervor, die sie Macunaima zu rau-
chen gibt. Nach dem ersten Zug verwandelt sich der von Grande Otelo dargestell-

146 | HOLLANDA, Heloisa Buarque de: Macunaima: da literatura ao cinema, S. 76: »de-
scoberta das raizes do »carater brasileiro« - ou da falta desse carater«; »critica de um »ca-
rater brasileiro« localizado e politicamente definido«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

te Macunaima in einen von Paulo José verkérperten weifsen Prinzen mit langem
blonden Haar und federbestecktem Hut, der mit einem knallbunten Mintelchen
aus Krepppapier, blumengemusterter Pelerine und weifer Strumpfhose bekleidet
ist. Der Prinz nimmt weitere gierige Ziige an der Zigarette, bei der es sich der
Grofle und Form nach offenbar um einen Joint handelt, und verschwindet mit
der sexhungrigen Sofara zum Liebesspiel in den Biischen. Die Verwandlung des
>Knaben< Macunaima in eine Art psychedelischen Prinzen ist von absurder Komik
und wirkt wie eine Parodie auf die Hippies mit ihrer von >free love, kunterbunter
Popkultur und dem Konsum psychedelischer Drogen bestimmten Lebensart.

Die geschilderte Sequenz bezieht sich jedoch primir auf spezifisch brasiliani-
sche Diskursformationen. Nach der Verwandlung Macunaimas — dargestellt durch
einen harten Schnitt, gefolgt von einem Knall und Harfenklingen — beginnt eine
populdre >marcha de carnaval¢, das brasilianische Karnevallied Cecy e Pery von
Principe Pretinho. Der Name des Musikers bekommt im Kontext des Films eine
besondere Bedeutung: Die Verwandlung Macunaimas vom schwarzen »menino
feio danado«® zum »principe lindo«, einem wunderschénen weifien Prinzen — als
eine primir >rassische«< Transformation mit der Konnotation einer Aufwertung —,
wird ironisch gebrochen durch die smarcha de carnaval« des schwarzen Samba-
Musikers bzw. dessen Namen Principe Pretinho (Prinz Schwirzchens). Zentral ist
jedoch vor allem der Liedtext. Darin werden Peri und Ceci besungen, die Protago-
nisten aus José de Alencars O Guarani, der neben Iracema, lenda do Ceard als india-
nistischer Roman par excellence gelten kann und in Carlos Gomes’ gleichnamiger
Vertonung zu einer der berithmtesten Opern Brasiliens avancierte. O Guarani ist
iiberdies der meistverfilmte Roman des brasilianischen Kinos, von dem sechs af-
firmative Adaptionen existieren, angefangen mit der Version Vittorio Capellaros
von 1916 bis hin zu Norma Bengells Film aus dem Jahr 1996. Zur Entstehungszeit
von Joaquim Pedro de Andrades MAcuNAIMA existierten drei filmische Versionen
von O Guarani, der damit — gemeinsam mit drei Adaptionen von Iracema, lenda do
Ceard — bereits der meistverfilmte Roman in Brasilien war. Uber die romantische
Vereinigung der Portugiesin Ceci mit dem >Indianer«< Peri entwirft Alencar einen
nationalen Ursprungsmythos, der die Assimilierung des indigenen Anderen im-
pliziert— wie sie in Peris Taufe als Auflésung der »indianischen<kulturellen Identi-
tit emblematisch zum Ausdruck kommt."

147 | Bei Mario de Andrade verwandelt sich Macunaima von selbst in einen »principe lin-
do«, einen »wunderschdnen Prinzen«, dessen Aussehen und Ethnizitéat nicht weiter spezi-
fiziert wird: »Doch kaum legte sie den Jungen in die Tiriricas, Tajas und Trapoerabas des
Moderbodens, wuchs erim Nu und wurde ein wunderschéner Prinz.« (xMas assim que dei-
tou o curumim nas tiriricas, tajas e trapoerabas da serrapilheira, ele botou corpo num
atimo e ficou um principe lindo.«<) ANDRADE, Mario de: Macunaima, o herdi sem nenhum
caréter, S. 8.

148 | Ein »verdammt héssliches Kind«, wie die »Mutter« ihr Neugeborenes bezeichnet.

149 | Vgl. zu O Guarani Kap. III.6, insbesondere S. 85-89.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

173


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Die »foundational fiction«*® in O Guarani bzw. daran angelehnte affirmative

Kulturproduktionen, insbesondere die Romanverfilmungen und Carlos Gomes’
Oper, werden in der Darstellung von Macunaimas Transformation ironisch unter-
laufen. Der Verweis auf den nationalen Ursprungsmythos tiber eine >marcha de
carnaval« verstirkt die karnevaleske Atmosphire der Sequenz, wie sie bereits
durch die Verwandlung des schwarzen Macunaima in den weiffen Prinzen und
dessen bunte Kostiimierung entsteht. Einer der wenigen Teile des Liedtextes, der
nicht von Sofard und Macunaima iibertont wird, lautet: »Peri war Ceci, Ceci war
Peri«.™ Bezieht sich die Gleichsetzung von Peri und Ceciin dem Lied auf die in O
Guarani geschilderte >ewige Liebe< und Verschmelzung der beiden, so wirkt die-
ser Satz im Kontext des Films wie eine ironische Brechung der Rollenbesetzung
— denn Sofara entspriche mit ihrem langen schwarzen Haar und dem dunklen
Teint eigentlich dem >Indianer< Peri und der hellhdutige Prinz der Europderin
Ceci. Neben der geschlechtlichen bzw. ethnischen Inversion der Alencar’schen
Figuren werden auch deren Attribuierungen, vor allem Edelmut, Heroik und Er-
habenheit, konterkariert. So ist Sofaras Handeln offenbar ginzlich von Liistern-
heit bestimmt, und der Prinz front eher selbstverliebt seiner eigenen — durchaus
licherlichen — Erscheinung, als dass er Augen fiir Sofara hitte. Statt der romanti-
schen Liebe bei Alencar existieren im Film nur fleischliche Geliiste zwischen den
beiden Figuren. In einer weiteren Sequenz, in der Sofard und der Prinz zu dem-
selben Lied im Urwald verschwinden, ist das Liebesspiel der beiden ins Groteske
ubersteigert: Sofara beifdt dem schreienden effeminierten Prinzen in den groRen
Zeh, bis Blut fliefit. Durch diesen ironischen Verweis auf den Kannibalismus
wird das indianistische Idealbild der wiirdigen und selbstlosen >Edlen Wilden< —
verkorpert durch Peri bzw. Iracema — gekoppelt an das Feindbild der Kannibalen
bzw. der Kannibalinnen, mit dem vor allem diejenigen >Indianer/innen« stigma-
tisiert wurden, die den Europiern ablehnend gegeniiber standen.’? Die parodis-
tische Juxtaposition von Filmfiguren und Liedtext subvertiert den fundierenden

150 | Vgl. SOMMER, Doris: »lrresistible romance: the foundational fictions of Latin
America«.

151 | »Peri era Ceci, Ceci era Peri«.

152 | macuNAimA spielt wiederholt ironisch auf den Kannibalismus an, wobei der Film die-
se Fremdzuweisung und die dichotome Abgrenzung vom europdischen Selbstbild durch-
kreuzt, vor allem in der Sequenz, in welcher der schwarze »Junge« Macunaima im Urwald
auf den Currupira trifft. Dieser isst gerade rohes Fleisch, das er sich von seiner eigenen
Wade abschneidet und méchte darauf den »heréi de nossa gente« auffressen. In MACUNAIMA
erscheint die folkloristische Figur des Currupira, eigentlich ein Beschiitzer der Tiere und
Pflanzen, als Menschenfresser. Mit seinem europdischen Aussehen und dem Messer mit
Stahlklinge entspricht der kannibalische Currupira bei Joaquim Pedro de Andrade gerade
nicht dem verbreiteten Bild des »menschenfressenden Indianers«. Seine héhlenmenschen-
artige Erscheinung und sein»barbarisches« Gebaren widersprechen wiederum dem Bild des
rzivilisierten Europders«als dem Gegenpol zu den kulturlosen Indianer/innenc.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

nationalen Mythos Brasiliens. Dies gilt umso mehr, als es sich bei dem weifsen
Prinzen eigentlich um einen schwarzen >Jungen<handelt, womit (erneut) auf den
afrikanischstimmigen Bevolkerungsteil Brasiliens verwiesen ist, der im nationa-
len Ursprungsmythos des Indianismo ginzlich ausgeblendet wurde.

Abb. 54-56: MACUNATMA

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

175


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

In der Sequenz der endgiiltigen Transformation Macunaimas vom schwarzen
>sJungen< zum weiflen Mann werden die ethnisch-sozialen Verhiltnisse in Brasi-
lien reflektiert, insbesondere die >democracia racial¢, die so genannte >rassische
Demokratie< des Landes. Nach dem Tod der Mutter verlassen die drei Briider mit
Jigués Freundin Iriqui ihren Heimatort, »und brechen auf in diese Welt Got-

153 wie es im Voice-over heiflt. Auf einem Feld kommen sie zu einem kleinen

tes«
Hiigel, aus dem plétzlich eine Fontine aufsteigt. Macunaima stellt sich unter den
Wasserstrahl, macht entziickt einen Luftsprung und wird — wie in der tempori-
ren Verwandlung zum Prinzen — durch einen harten Schnitt, gefolgt von einem
Knall und Harfenklingen in einen jungen weiflen Mann verwandelt. Das langsa-
me, sentimentale Liebeslied Sob uma cascata (>Unter einem Wasserfall() erklingt,
wihrend Macunaima einen wilden Freudentanz vollfithrt und ausruft: »Ich bin
weifd geworden! Ich bin schén geworden!«®* Als Maanape sich unter die Fontine
stellen mochte, hilt ihn — der nun weifle — Macunaima warnend zuriick: Da er
schon weifs sei, konnte er schwarz werden, worauf Maanape erschrocken vor dem
Wasserstrahl zuriickweicht. Der schwarze Bruder Jigué hingegen rennt auf die
Fontine zu, doch als er diese erreicht, versiegt das Wasser. Auf Jigués Klage iiber
seine ausgebliebene Weiflwerdung antwortet Macunaima, er solle nicht traurig
sein, denn: »Lieber niselnd als ohne Nase.«'

Die Darstellung von Macunaimas Verwandlung in einen Weiflen enthilt
einen parodistischen Verweis auf Lloyd Bacons Musical FOOTLIGHT PARADE/PA-
RADE IM RAMPENLICHT (USA 1933), wobei die rassistische Konnotation einer Se-
quenz des Hollywood-Films'® ironisierend auf die spezifische Situation in Bra-
silien iibertragen wird. Es handelt sich dabei um die Szene, in der Chester Kent
(James Cagney), der Schépfer von Musical-Vorspielen, auf einer Strafle in Harlem
die Inspiration fiir seine >Waldnymphen«Nummer bekommt. In Nahaufnahme
exklamiert er begeistert: »A mountain waterfall splashing on beautiful white bo-
diesl« Die folgende Einstellung setzt mit Kents Blick die Quelle seiner Inspiration
ins Bild: Halbnackte schwarze Kinder spielen badend unter dem Wasserstrahl
eines Hydranten. Den Hohepunkt des Films bildet dann eine monumentale Mu-
sical-Choreografie von Busby Berkeley, bei der zur Liebesszene eines weiflen Paa-
res Massen geometrisierter Frauenkorper unter einem stilisierten Bergwasserfall
zu sehen sind, begleitet von dem Liebeslied By a Waterfall von Sammy Fain und
Irving Kahal.

153 | »e partiram por esse mundo de Deus«.

154 | »Fiquei branco! Fiquei lindo!“

155 | »Antes fanhoso que sem nariz.«

156 | Richard Dyer hat zu Recht darauf hingewiesen, dass im Musical des Classical
Hollywood die »joyous self-expression« weien Figuren vorbehalten sei. Vgl. DYER, Richard:
»The Colour of Entertainment«. In: Bill Marshall/Robynn Stilwell (Hg.): Musicals: Hollywood
and Beyond. Exeter: Intellect 2000, S. 23-30.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

In MAcuNaima ist der ironische Bezug auf den Hollywoodfilm durch eine
brasilianische Version des Musical-Songs By a Waterfall kenntlich gemacht. Die
Verwandlung des schwarzen Kérpers in einen >beautiful white body<, wie ihn der
Protagonist aus FOOTLIGHT PARADE imaginiert, vollzieht sich in grotesker Weise
direkt durch die Wasserfontine. Die >rassische< Transformation miindet hierbei
nicht in einer romantisierten Liebesszene, sondern in der Dekuvrierung der eth-
nisch-sozialen Machtverhiltnisse in Brasilien. Mit der Verwandlung Macunaimas
in einen Weiflen geht die unmittelbare Verinderung seines >Rassenbewusstseins<
und seines Verhaltens einher. In dem Freudenruf iiber sein neues Aussehen iden-
tifiziert Macunaima >weifs< mit »schoén«. Die Dunkelhiutigkeit hingegen stellt er
als einen Defekt dar, indem er seinen schwarz gebliebenen Bruder Jigué mit dem
grotesken Sinnspruch trostet, dass es besser sei, nasal zu sprechen als keine Nase
zu haben. Die Begehrlichkeit der weiflen Hautfarbe erklirt sich durch die damit
verbundenen sozialen Vorteile. Wie selbstverstindlich wechselt Jigués Freundin
Iriqui iiber zu dem weifl gewordenen Macunaima.’” In der anschlieRenden Se-
quenz rudert der schwarze Jigué alleine ein Boot, auf dem sich die anderen — aus-
nahmslos Weifle — ausruhen, allen voran Macunaima, der genussvoll mit Iriqui
in seinem Schof gebettet daliegt.

Die Weiflwerdung Macunaimas ist eine satirische Auseinandersetzung mit
der vermeintlichen >democracia racial« in Brasilien und den Diskursformatio-
nen der >mesticagem« (»Rassenmischung<) und des >branqueamento< (*Weifdma-
chungq), d.h. der Ideologie einer >rassischen< Aufhellung zur >Verbesserung des
brasilianischen Volkes«. Ein zentraler Hintergrund ist dabei die Sklaverei, die in
Brasilien iiber dreihundert Jahre Bestand hatte, wobei mehr als drei Millionen
Afrikaner in das stidamerikanische Land deportiert wurden. Mit der Abschaf-
fung der Sklaverei im Jahr 1888 ging eine »aggressive Politik der Férderung der
europiischen Einwanderung«!*® einher, mit dem Ziel, das Land >weiler zu ma-
chen«. Die Einwanderungspolitik zielte auf eine Europiisierung Brasiliens, wo-
bei mit dem »branqueamento da popula¢io«, der angestrebten >Aufweiflung< der
Bevolkerung, nicht zuletzt auch »das Vergessen der Jahrhunderte der Sklaverei«
beschleunigt werden sollte.”®® Marilena Chaui resiimiert die Ideologie des >bran-
queamentos, die bereits in Silvio Romeros Buch O cardter nacional e as origens do
povo brasileiro (Der nationale Charakter und die Urspriinge des brasilianischen
Volkes<, 1881) formuliert ist: »Um die Degeneration der neuen Mestizen-Rasse zu
verhindern, wird es nétig sein, ihre Aufhellung voranzutreiben, die europiische

157 | Von Bedeutung ist dabei auch die Rollengeschichte von Paulo José, der in dem da-
mals aktuellen Erfolgsfilm TODAS AS MULHERES DO MUNDO/ALLE FRAUEN DER WELT (BRA 1967, R:
Domingos de Oliveira) einen Frauenhelden und Verfiihrer verkorpert.

158 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 43: »politica agressiva de incentivo
aimigracao européia«.

159 | IANNI, Octévio: A idéia de Brasil moderno, S. 21: »jogava na europeizagdo, ou no
branqueamento da populagdo, para acelerar o esquecimento dos séculos de escravismo«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

177


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Immigration zu férdern.«'* Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erhielt die Ideologie
des >branqueamento« erneuten Auftrieb. Wihrend die >Rassenmischung< hdufig
fur die Riickstdndigkeit des Landes verantwortlich gemacht wurde, wertet Gilber-
to Freyre in der einflussreichen Publikation Casa grande  senzala (-Herrenhaus
und Sklavenhiittes, 1933) die bis dahin stigmatisierte >mesticagem« grundlegend
auf. Neben der primiren Fokussierung vermeintlicher >rassischer Eigenschaften<
bekommen in Casa grande & senzala auch die kulturellen Elemente der >mesti-
cagemc« grofle Bedeutung beigemessen. Bei Freyre wird die >mesticagem« nicht
nur als Positivum begriffen, sondern sie fungiert iiberdies als »Konstituens einer

161 So heifdt es in einem be-

modernen Nationalidentitit, der brasilianidade [sic!]«
kannten Satz aus Casa grande & senzala: »Jeder Brasilianer, selbst der Weifle mit
blondem Haar, trigt in der Seele, wenn nicht in der Seele und im Korper [...] eine
Spur, oder zumindest einen Tupfen, des Eingeborenen oder des Schwarzen.«!¢?
Mit der diskursiven Verschiebung, durch die der >mestico< bzw. die >mestiga«
("Mischling«) zum reprisentativen Typus Brasiliens wird und die >mesticagemc«
zum nationalen Symbol schlechthin, beginnt auch ein »Prozess der De-Afrikani-
sierung«'®® verschiedener Kulturformen.!** Unter dem Einfluss eines »Diskurses
nationalistischer Prigung wird eine Reihe von Symbolen mestica'®®, genauso wie
ein stark rassengemischtes kulturelles Zusammenleben zum Modell der rassi-

schen Gleichheit wird«.1%®

160 | CHAUI, Marilena: Brasil, S. 49: »Para evitar a degeneragao da nova raga mestica,
sera preciso estimular seu embranquecimento, promovendo a imigracao européia.«

161 | LINK-HEER, Ursula: »Nation, Rasse, Métissage. Uberlegungen zu einem okzidenta-
len Diskurs-Dispositiv und seiner Umwertung in Brasilien«. In: Bernd Lenz/Hans-Jirgen
Lisebrink (Hg.): Fremdheitserfahrung und Fremdheitsdarstellung in okzidentalen Kulturen.
Passau: Richard Rothe 1999, S. 365-379, hier S. 371.

162 | FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. Introducdo a histéria da sociedade
patriarcal no Brasil, 2 Bde. Rio de Janeiro: José Olympio 1969 [Orig. 1933], hier Bd. 2,
S. 395: »Todo brasileiro, mesmo o alvo, de cabelo louro, traz na alma, quando nao na alma
e no corpo [...] a sombra, ou pelo menos a pinta, do indigena ou do negro.«

163 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 28: »processo de desafricanizagao«.
164 | So wird die Feijoada, urspriinglich ein Bohneneintopf der Sklavinnen und Sklaven,
in den 1930er Jahren zum Nationalgericht; Capoeira, eine als Tanz getarnte Form der
Selbstverteidigung der Sklaven, die Ende des 19. Jahrhunderts unter strafrechtlicher
Verfolgung verboten war, entwickelt sich 1937 zum brasilianischen Nationalsport; und die
dunkelhdutige Heilige Nossa Senhora da Conceicdo Aparecida wird zur Beschitzerin der
brasilianischen Bevdlkerung.

165 | »Mestica« meint hier gemischt, mit dem Beiklang der>Rassenmischung..

166 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 30: »nas maos de um discurso de
cunho nacionalista, uma série de simbolos vai virando mestiga, assim como uma alentada
convivéncia cultural miscigenada torna-se modelo de igualdade racial«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Vor dem Hintergrund von smesticagems, >branqueamento«< und >democracia
racial« wird die Kritik an diesen Diskursformationen in Joaquim Pedro de An-
drades Film deutlich. Die Sequenz der endgiiltigen >rassischen< Transformation
von Macunaima entlarvt die ~democracia racial« als Mythos angesichts der wir-
kungsmichtigen Ideologie des sbranqueamentos, die sich in der sozialen Auf-
wertung des Helden auf Kosten seines schwarzen Bruders Jigué niederschligt.
Der offenkundige Rassismus widerspricht der harmonischen Auffassung einer
als »democracia racial« idealisierten >mesticagem«. Damit stimmt der Film mit
der kritischen Sicht tiberein, wie sie erstmals in Florestan Fernandes’ 1965 er-
schienener Studie A integrag¢do do negro na sociedade de classes (>Die Integra-
tion des Schwarzen in die Klassengesellschaft«) formuliert wurde, in der die
>Rassenthematik« in Brasilien unter dem Gesichtspunkt der gesellschaftlichen
Ungleichheit beleuchtet und die vermeintliche >democracia racial< als Mythos
entlarvt wird.'"’

Der »racismo d brasileira« — der spezifisch brasilianische Rassismus, der
durch >mesticagem« und >branqueamento« entstand, »Diskriminierung nur im
Privatleben zugesteht« und »Ungleichheit in den Lebensbedingungen hervor-
bringt, jedoch assimilatorisch im Bereich der Kultur ist«'®®
ren Sequenzen von MACUNATMa offen gelegt. Bei einer Ansprache Macunaimas,
in der er die nationalistische Rede eines Afro-Brasilianers auf einem &ffentli-

—wird auch in weite-

chen Platz korrigiert, ruft Macunaima: »nichts von dem stimmt, was dieser

169 gesagt hatl«'”? Sein schwarzer Bruder

Mulatte da von der grofiten mulataria
Jigué erwidert darauf, dass er, kaum weif} geworden, sich wohl schon in einen
Rassisten verwandelt habe.””? Nachdem Jigué infolge der Rede von Macunaima
—der die Verantwortung auf seine Briider abgewilzt und sich entfernt hat — ver-
haftet worden ist, erinnert der weifle Maanape seinen schwarzen Bruder Jigué
an ein brasilianisches Sprichwort: »Branco quando corre é campe3o, agora preto
é ladrio« — wenn ein Weifler rennt, sei er ein Champion, ein rennender Schwar-
zer sei jedoch ein Dieb. Maanape fiigt hinzu, dass Jigué gerannt sei, verpriigelt
wurde und die Nacht im Gefingnis verbracht habe und kommentiert dies mit
»Bem feitol« — »Recht geschehen!« Joaquim Pedro de Andrades kritische Aus-
einandersetzung mit dem Rassismus in Brasilien manifestiert sich somit nicht

167 | Vgl. FERNANDES, Florestan: A integracdo do negro na sociedade de classes. Sao
Paulo: Companhia Editora Nacional 1965.

168 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 36: »racismo a brasileira [...] que
admite a discriminagdo apenas na esfera intima e difunde a universalidade das leis, que
impde a desigualdade nas condigdes de vida, mas é assimilacionista no plano da cultura«.
Hervorhebung im Original.

169 | »Mulataria« ist eine pejorative Bezeichnung fiir eine Gruppe von »Mulatten« bzw.
»Mulattinnenc.

170 | »ndo é nada disso que falou esse mulato ai, da maior mulataria!“

171 | »Foi s6 virar branco e ficou racista, né?”

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

179


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Strategien kultureller Kannibalisierung:

etwa im Sinne einer >politisch korrekten< Anprangerung. Vielmehr werden
rassistische Verhaltensweisen reproduziert und durch satirischen Humor als
solche dekuvriert.

IV. 2.2.4 Hyper-Brasilianitat

Der finale Kampf zwischen Macunaima und Pietro Pietra steht ebenfalls im Zei-
chen von satirischem Humor und grotesker Uberzeichnung. Bezeichnenderweise
ereignet sich der Showdown in der Villa im Parque Lage am Fufle des Corcovado.
Dort hatte Glauber Rocha in TERRA EM TRANSE bereits eine linkspolitische Rallye
als groteskes Samba-Spektakel dargestellt und damit erstmals im Kino einen tro-
pikalistischen Ton angeschlagen. An dem markanten Schauplatz im Parque Lage
inszeniert Joaquim Pedro de Andrade ebenfalls eine Schliisselszene seines Films,
in der die Antagonisten Macunaima und Pietro Pietra ihren Showdown bei einer
»feijoada comemorativa« austragen. Anlass der >Gedenk-Feijoada« ist die Hoch-
zeitsfeier einer Tochter des Industriemagnaten Pietra, wobei sich ihr Fest aus-
nimmt wie eine groteske Spiegelung der brasilianischen Gesellschaft unter der
Militirdiktatur. Deutlich wird dies vor allem durch die exzessive Akkumulierung
von Symbolen und Wahrzeichen Brasiliens. Im bunt geschmiickten, mit Girlan-
den, Krepppapier und Luftballons verzierten Atrium, in dem die Feier stattfindet,
stechen immer wieder die brasilianischen Nationalfarben hervor. So ist Macunai-
ma mit einem gelb-griinen Frack bekleidet und die Braut trigt ein gelbes Hoch-
zeitskleid, das in einer Einstellung zusammen mit dem griinen Kostim einer
anderen Frau ebenfalls die brasilianischen Nationalfarben ergibt. Von symboli-
scher Bedeutung ist auch das Hochzeitsessen, das brasilianische Nationalgericht
Feijoada, mit dem ein grofes Schwimmbecken in der Mitte des Atriums gefiillt
ist. Anstatt der tiblichen Zutaten des Eintopfs, zubereitet aus schwarzen Bohnen,
Speck, Wurst und Trockenfleisch, schwimmen menschliche Kadaver, Gedirme
und Gerippe in dem brodelnden Festessen. Und auf einem Podest dreht die Frau
von Pietro Pietra ein Gliicksrad mit dem »jogo do bicho<, dem so genannten >Spiel
des Tieres<, einer populiren, typisch brasilianischen Lotterie, in der Zahlen mit
Tiersymbolen kombiniert werden. Die Frau ruft das Los »cachorro niimero 5« aus,
worauf ihre Tochter, eine fruchtbehangene Blondine mit einem Papagei auf dem
Kopf, den mit »Hund Nummer 5« korrespondierenden Gewinner verliest. Dieser
wird darauf von den anderen Gisten freudig in das Becken geworfen, wo er in
der kochend heiflen Feijoada schreiend stirbt, ein Vorgang, der sich bei weiteren
Gewinnern wiederholt.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 181

Abb. 57-59: MACUNATMA

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Offenbar handelt es sich bei der Hochzeitsfeier um eine Parodie auf das patrioti-
sche Gebaren der Militidrregierung und ihrer Anhdnger, insbesondere auch der
staatlichen Propaganda mitihrer fortwihrenden Zelebrierung brasilianischer Na-
tionalsymbole. Ad absurdum gefithrt wird der iibersteigerte Patriotismus des Mi-
litirregimes besonders dadurch, dass mehrere Brasilianer/innen in ihrem eige-
nen Nationalgericht verenden und sich so unter allgemeiner Begeisterung zum
Bestandteil des Festessens der anderen Giste verwandeln. Das groteske Spektakel
ist jedoch nicht nur ein Zerrbild der patriotischen Zelebrierung von Brasiliani-
tit unter dem Militirregime. Ebenso werden Fremdbilder Brasiliens aufgegriffen
und durch starke Uberzeichnung als solche dekuvriert. Von besonderer Bedeus-
tung ist dabei die Darstellung der Schwester der Braut. Mit exuberanten exoti-
schen Friichten behangen, dhnelt sie Carmen Miranda, die in Hollywood vor al-
lem mit ihrem >Tutti-Frutti-Hat< zu einer »brasilianischen Ikone< avancierte und
in ihrer grotesken Exotisierung auch von den tropikalistischen Kiinstler/innen ge-
schitzt wurde. Bereits in Tropicdlia, Caetano Velosos tropikalistischem Song par
excellence, wird die berithmte Singerin und Schauspielerin im Refrain ironisch
zelebriert: »viva a banda da da/Carmen Miranda da da da da«.!”?

Abb. 6o: Carmen Miranda in THE GANG’S ALL HERE

172 | Vgl. zu Caetano Velosos Song Tropicdlia: Kap. IV.1, S. 122ff.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

In macunaima fungiert die Figur der Carmen Miranda als zentraler Subtext, der
sich nicht blof in einem intramedialen Bezug auf die Physis des Stars und ihre spe-
zifische Verkorperung von Brasilianitit manifestiert, sondern auch auf eine dsthe-
tische Matrix des Filmes verweist. Carmen Miranda hatte im Brasilien der 1930er
Jahre als Singerin und Schauspielerin grofen Erfolg und wurde in der folgen-
den Dekade in Hollywoodfilmen als stark exotisierte und sexualisierte >Brazilian
Bombshell< international bekannt. Macunaima knuipft thematisch und isthetisch
an filmische Reprisentationen an, die durch Carmen Miranda geprigt wurden und
in Busby Berkeleys Musical THE GANG’s ALL HERE exemplarisch zum Ausdruck
kommen. Mirandas Starpersona ist in diesem Film in der Figur der >Lady with the
Tutti-Frutti-Hat< am stirksten zugespitzt, wobei sie iiberdeutlich fiir Brasilien und
seine Naturreichtlimer steht (wie noch niher auszufiihren sein wird). Sowohl von
der starken Stilisierung der Kulissen als auch von der Kiinstlichkeit und Eindimen-
sionalitit der Figuren dhnelt MacuNATMA den Musicalszenen aus Berkeleys Film,
wenngleich die Darstellungsweise bei Joaquim Pedro de Andrade nicht im Modus
des Musicals steht, also nicht genrespezifisch motiviert ist und dadurch besonders
grotesk wirkt. MACUNATMA weist ferner eine dhnliche Farbgestaltung wie Berkeleys
Musical auf; dies gilt neben dem Einsatz greller Farbtone vor allem fiir den exzes-
siven Gebrauch der Nationalfarben Brasiliens. Das stidamerikanische Land wird in
beiden Filmen zu den USA in Bezug gesetzt — bei Busby Berkeley affirmativim Zei-
chen der Good-Neighbor-Policy, bei Joaquim Pedro de Andrade ironisch-subversiv
mit Blick auf die Alliance of Progress bzw. die Wirtschaftsbeziehungen zwischen
den USA und der faschistoiden Militirregierung Brasiliens.

THE GANG’S ALL HERE beginnt mit einer emblematischen Musical-Szene in
einem Hafen. Begleitet von heiterer Samba-Musik werden von einem Frachter mit
dem Namen >Brazil< Sicke mit Zucker und Kaffee entladen. Es folgt eine grofRe
Ladung mit kunstvoll drapiertem Obst und Gemiise, welche durch einen unsicht-
baren Schnitt in den fruchtbehangenen Hut einer exotischen Schonheit iibergeht,
die, umringt von einer Band, vom Meer und Kokosniissen zu singen beginnt. Das
Lied miindet in einem Song mit marschartigem Rhythmus, ein Reprisentant der
USA erscheint im Auto und empfingt die Frau mit der Frage: »Got any coffee on
you?« Darauf iibergibt er ihr einen Schliissel, bezeichnet als »the key to broad-
way«, worauf die Szene durch eine Kamerafahrt in genretypischer Weise als Teil
einer Musical-Bithnenauffithrung erkennbar wird. Bei dem Ende der Sequenz
handelt es sich um einen Verweis auf die Karriere von Carmen Miranda, die auf-
grund ihrer musikalischen Erfolge in Brasilien an den Broadway in New York
eingeladen wurde. Miranda war 1939 in die USA gezogen, wo sie bis 1953 in 13
Hollywood-Filmen mitspielte. Zum Zeitpunkt des Berkeley-Musicals hatte Miran-
da bereits in drei Musicals fiir 2oth Century Fox grof3e Erfolge erzielt, wobei sie in
allen drei Filmen exotisch-exuberante Lateinamerikanerinnen verkérpert.'”?

173 | Es handelt sich hierbei um die Filme DOwN ARGENTINE WAY/GALOPP INS GLUCK (USA 1940)
und THAT NIGHT IN RIO/CARIOCA - EINE NACHT IN RI0 (USA 1941) von Irving Cummings sowie WEEK-

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Carmen Mirandas Persona stand in den USA von Beginn an im Zeichen der
Good-Neighbor-Policy des Prisidenten Franklin D. Roosevelt, die auf eine ver-
stirkte wirtschaftliche und politische Einflussnahme der USA in Lateinamerika
ausgerichtet war. Bereits seit der Monroe-Doktrin von 1823 behielten sich die USA
das Recht vor, eine Einflussnahme Europas in Lateinamerika zu unterbinden, um
dort ihre eigenen Interessen geltend machen zu kénnen. Die panamerikanischen
Herrschaftsanspriiche wurden durch Roosevelt besonders betont, wobei es neben
der Durchdringung der lateinamerikanischen Mirkte mit US-amerikanischen
Waren und Kapital auch darum ging, billige Rohstoffe aus den Lindern des Sub-
kontinents in die USA einzufithren. Bezeichnenderweise wurde Carmen Miran-
da kurz nach ihrer Ankunft in den USA dem Prisidenten Roosevelt im Weiflen
Haus vorgestellt und ihre folgenden Filmrollen entsprechen ganz der Good-Neig-
hbor-Policy. Die Anfangssequenz aus THE GANG’s ALL HERE hat in dieser Hinsicht
fast programmatischen Charakter, zumal auf die Good-Neighbor-Policy explizit
rekurriert wird. Der wirtschaftliche Vorteil, den die USA durch die Naturreich-
tlimer Brasiliens erlangen, wird auch verbal deutlich herausgestellt: Mit Blick auf
einen Kaffeebohnensack dufsert der US-Amerikaner: »now I can retire«. Carmen
Miranda wird zu einer Art Fruchtbarkeitsgottin stilisiert, indem die entladenen
Friichte ihre Fortsetzung im Hut der exotischen Schonheit finden. In der Musi-
cal-Sequenz >The Lady with the Tutti-Frutti-Hat« ist die >Naturhaftigkeit< von Car-
men Miranda noch stirker ausgeprigt.”* Bereits durch die Kamerafahrt von Ba-

END IN HAVANNA (USA 1941) von Walter Lang. Die von Miranda verkdrperte Persona vereint
verschiedene Stereotype Lateinamerikas in sich, ohne jegliche Unterscheidung zwischen
Kulturformen aus Argentinien, Brasilien und Kuba. So verschmelzen in ihren musikalischen
Nummern so unterschiedliche Tdnze und Lieder wie Tango, Samba und Habanera.

174 | Nachdem Miranda in den spéten 1920er Jahren zu einer der bekanntesten
Séngerinnen Brasiliensavancierte undab 1933 mitihren Gesangsnummern sehrerfolgreich
in brasilianischen Filmen aufgetreten war, erscheint sie in Wallace Downeys Chanchada
BANANA DA TERRA/ERDBANANE (BRA 1938) erstmals als »baianas, als exotisch kostiimierte Frau
aus dem nordostbrasilianischen Bahia: Zu der Darbietung des Liedes O que € que a baiana
tem? ("Was ist es, das eine Bahianerin hat?«) tragt Miranda bereits einen Kopfschmuck,
in den auch eine Banane eingeflochten ist. Der Film spielt auf der fiktiven Pazifik-Insel
Bananolandia, wo es einen riesigen Uberschuss an Bananen gibt. Insofern ist in BANANA DA
TERRA nicht nur eine Vorform des extravaganten »Tutti-Frutti-Hatcangelegt, sondern auch die
Darstellung einer - als Brasilien dechiffrierbaren - >Bananenrepublik, gleichsam als ironi-
sche Auto-Exotisierung, nicht zuletzt auch als Replik auf die »orientalistische« Darstellung
primitiver L&nder«im Hollywood-Kino. Jodo Luiz Vieira zufolge erscheint die Parodie in der
Chanchada als »einzige mdgliche unterentwickelte Antwort eines Kinos, das im Versuch,
das dominante Kino zu imitieren, darin endet, iber sich selbst zu lachen«. VIEIRA, Jodo
Luiz: »A Chanchada e o Cinema Carioca (1930-1955)«. In: Ferndo Ramos (Hg.): Histdria do
Cinema Brasileiro, S. 129-187, hier S. 168: »linica resposta subdesenvolvida possivel de
um cinema que, ao procurar imitar o cinema dominante, acaba rindo de si proprio«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

nanen fressenden Affen zu einer Gruppe leicht bekleideter Frauen werden diese
animalisiert bzw. gleichsam im Tierreich als >Gute Wilde« verortet. Zugleich sind
die Korper der Frauen stark sexualisiert, was auch in zahlreichen Phallus- und
Vagina-Symbolen zum Ausdruck kommt: vom bananenbestiickten kreisférmigen
Xylophon, auf dem Carmen Miranda spielt, bis hin zu tiberdimensionierten Ba-
nanen, mit denen die Frauen hantieren. Suggeriert wird so die Verfiigbarkeit der
exotischen Frauen, aber auch der unberiihrten Landschaft mit ihren Naturreich-
timern. Es handelt sich hierbei um ein traditionsreiches Imaginarium im kolo-
nialen Diskurs: die Verschrankung der Besitzergreifung von Frauen und weiblich
semantisiertem Land. Am Ende der Sequenz erscheint Miranda selbst als exube-
rante Verkdrperung von Rohstoffen, indem sie regelrecht in einem Ornament aus
Friichten verschwindet, das fiir die Naturreichtiimer Brasiliens steht. Dass es sich
bei dem von Friichten und Frauenkérpern strotzenden vormodernen Paradies um
Brasilien handelt, wird nicht nur durch den Kontext deutlich, sondern auch durch
die Farbgestaltung, die primir in Griin und Gelb gehalten ist. Die Reduzierung
der Figuren auf ihre Korperlichkeit, also auf das >Naturhafte<, dem die Kultur der
USA entgegengestellt wird, zieht sich durch den gesamten Film. Bezeichnender-
weise nihert sich der US-Amerikaner in der Anfangssequenz mit einem Auto-
mobil, wihrend Carmen Miranda in der >Lady with the Tutti-Frutti-Hat«-Sequenz
im Ochsenkarren fihrt.

In MAcuNaima ist der Verweis auf die >Lady with the Tutti-Frutti-Hat«< offenbar
parodistischer Natur, denn die Schwester der Braut hat neben dem exuberanten
Frucht-Behang, der zu Carmen Mirandas Markenzeichen wurde, noch einen Pa-
pagei auf dem Kopf, und statt eines figurbetonten, stark sexualisierten Kostiims
tragt sie ein sackartiges Kleid. Sowohl die Exotisierung als auch die Sexualisie-
rung der Miranda-Figur werden damit ironisch konterkariert. Gleiches gilt fiir die
Farbsymbolik, die dhnlich wie in THE GANG’s ALL HERE eingesetzt ist, jedoch wie-
derum in grotesker Zuspitzung. Trotz ihres dunklen Hauttyps hat die Schwester
der Braut — im Gegensatz zu der briinetten Miranda — hellblond gefiarbte Haare,
die gelb wirken und mit dem griinen Papagei auf ihrem Kopf ebenfalls die brasi-
lianischen Nationalfarben ergeben. Die blond gefarbten Haare der dunkelhduti-
gen Frau erscheinen auch als ironischer Verweis auf das >branqueamentos, also
die >rassische< Aufhellung in der Figur der Carmen Miranda, die als nationales
Symbol in ihre Persona zwar afro-brasilianische Elemente einbezieht, vor allem
im Rekurs auf die >baiana<”, jedoch selbst hellhiutig ist. Im Gegensatz zu der
Rolle Mirandas als eine Art Fruchtbarkeitsgottin, die brasilianische Naturreich-
tiimer verspricht, erscheint die Tochter des Industriemagnaten Pietra als Verkiin-
derin des Todes. Ironisch invertiert ist die Figur der >Lady with the Tutti-Frutti-
Hat« also sowohl durch ihre Entsexualisierung und Hyperexotisierung als auch

175 | Zu Carmen Mirandas Verkdrperung der »baiana« vgl. SA, Simone Pereira de: Baiana
internacional. As mediagdes culturais de Carmen Miranda. Rio de Janeiro: MIS 2002,
S.97-120.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Strategien kultureller Kannibalisierung:

in ihrer Funktion. Anstatt verfiigbare Rohstoffe aus Brasilien zu verkérpern und
Profit zu versprechen, steht die Figur in MAcuNAfMA fiir einen >Gewinng, der zum
grotesken Tod »a la brasileira< durch Einkochen in eine gigantische Feijoada fiithrt
und somit die Brasilianer/innen selbst zum Rohstoff macht. So verschmilzt das
ironisch gebrochene exotistische Fremdbild Brasiliens im intramedialen Bezug
auf THE GANG’s ALL HERE mit dem parodistisch iiberzeichneten Patriotismus des
Militirregimes, der durch den Tod brasilianischer Biirger in ihrem eigenen Natio-
nalgericht zum Ausdruck kommt.

Die parodistische StoRkraft der Sequenz zielt jedoch nicht nur auf die Dekon-
struktion exotistischer Fremdbilder Brasiliens und patriotischer Selbstbilder der
Junta, sondern bezieht sich auch auf Reprisentationen der brasilianischen Linken.
Nach dem mérderischen »jogo do bicho<« kulminiert das Hochzeitsfest in einem
Showdown zwischen Macunaima und Pietro Pietra. Der Kampf zwischen dem ar-
men »her6i de nossa gente« und dem michtigen Industriemagnaten erscheint als
Parodie auf die manichdischen, revolutionsteleologischen Darstellungen des Kamp-
fes zwischen dem brasilianischen >Volk« und seinen Unterdriickern, wie sie in der
anti-kolonialistischen Kunst, einschlieflich der Frithphase des Cinema Novo, vor-
herrschten.”® Signifiziert ist die >nationale Sache« gleichsam durch das Becken mit
der brodelnden Feijoada, iiber dem Macunaima, von Pietro Pietra auf eine Schau-
kel genétigt, in seinem gelb-griinen Anzug hin- und herschwingt. Im Gegensatz
zu anti-kolonialistischen Kulturproduktionen, die den Opfern der Unterdriickung
eine wiirdevolle oder heroische Haltung verleihen, weint Macunaima angesichts
der Bedrohung dem Schutz seiner Eltern nach, wobei seine Worte im Stil von Kin-
derreimen gestaltet sind.”” Wihrend der finale Kampf zwischen dem >Volk« und
seinen Unterdriickern in einem Film wie Glauber Rochas DEUS E 0 DIABO NA TERRA
po soL durch volkstiimlichen Gesang im Stil der typisch brasilianischen cordel-Li-
teratur kommentiert wird, ist der Showdown in MmacuNAfma untermalt von Johann
Straufy’ Walzer An der schénen blauen Donau. Das Schaukeln iiber dem (-nationa-
len<) Abgrund bekommt durch den Donau-Walzer mit seinem Dreiviertel-Takt den
Charakter eines beschwingten Kreistanzes, wodurch sich die groteske Note des
Showdowns noch verstirkt. Zugleich bildet der Walzer einen ironischen Gegenpol
zu den exzessiv akkumulierten Nationalsymbolen Brasiliens, zumal An der schonen
blauen Donau als inoffizielle Staatshymne Osterreichs gilt. Die Untermalung durch
einen Walzer macht deutlich, dass die Symbole und >Wahrzeichen« Brasiliens nicht
mehr als >genuine« Elemente der brasilianischen Kultur fungieren — wie in links-
nationalen bis faschistoiden politischen und kiinstlerischen Strémungen iiblich —,
sondern stattdessen einer ironischen Dekonstruktion unterzogen werden. Auch der
Kampf selbst entbehrt jeglichen Heroismus. Macunaima gelingt es, zuriick auf das
Podest zu kommen, wo er Pietro Pietra blitzschnell seinen Amulettstein Muiraquita

176 | Vgl. Kap. II.3.
177 | »Ah, se eu possuisse meu pai e minha mae de meu lado/nao estava padecendo na
méao desse malvado.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

entwendet und ihn auf die Schaukel zwingt. Als der »heréi de nossa gente« mit der
Muiraquitd auf der Stirn nach einem Bogen greift, evoziert dies Darstellungen des
anti-kolonialistischen Kampfes als Befreiung des kolonialisierten Menschen »in der
Gewalt und durch sie«”®, wie es Fanon prominent formuliert hat. Doch der An-
klang an den anti-kolonialistischen Kampf wird gleich darauf zu dessen ironischem
Abgesang, da die martialische Haltung Macunaimas erneut in einer grotesken Sze-
ne miindet. Nachdem Macunaima seinem Widersacher einen Pfeil ins GesifR ge-
schossen hat, stiirzt der Industriemagnat Pietra in das Becken, ruft aus, dass Salz
fehle und stirbt darauf unter allgemeinem Jubel und zirkusartiger Musik in der
brodelnden Feijoada, wihrend der »her6i de nossa gente« selbstgefillig mit zum
Triumph erhobenen Armen posiert.

IV. 2.2.5 Fortschritt als Niedergang

Nach dem Sieg tiber Pietro Pietra kehren Macunaima und seine Briider aus der
Metropole an ihren Heimatort im Urwald zuriick. Wie im vorangegangenen
Showdown trigt der »her6i de nossa gente« Kleidung, bei der die Nationalfarben
hervorstechen. Dennoch tritt Macunaima nicht mehr als >rein brasilianischer<
Held in Erscheinung. Er trigt nun Cowboystiefel mit Sporen und Bluejeans, eine
griine Lederjacke mit Fransen und ein gelbes Polohemd sowie Sonnenbrille und
Stetson. Trotz Zurschaustellung der Nationalfarben ist der >Held des brasiliani-
schen Volkes< im Stil eines Cowboys bekleidet, einschlieflich Pistole und Half-
ter, das ihm im Schritt hingt. An der Seite einer jungen Frau namens Princesa
(-Prinzessins), die ein halbdurchsichtiges Kleid trigt und wie ein Modell posiert,
ruft Macunaima seinen Slogan affirmativ wie eine Fanbotschaft zur Stadt hin-
ab, bevor er grinsend mit Princesa im Arm davonliuft: »Wenig Gesundheit und
viele Ameisen sind die Ubel Brasiliens!«”” Noch grotesker wirkt Macunaimas
Habitus dadurch, dass er sich als Entwicklungshelfer geriert und zugleich wie
ein hedonistischer Popstar verhilt. Diese Haltung nimmt Macunaima bereits zu
Beginn der Sequenz ein, in der die Briider die Stadt verlassen. Wihrend Macu-
naima sich triumphierend gebirdet, schleppen seine Briider einen Wagen voller
Elektrogerite — vor allem Jigué, der einzige Schwarze, der die meiste Last trigt
und vor Anstrengung sthnt, womit erneut auf den »racismo a brasileira« verwie-
sen wird. Ironisch gebrochen ist die Szene durch ein Voice-over, in dem es heifit,
dass die Briider zufrieden waren, »wobei der Held noch zufriedener war als die
anderen, denn er hatte das Gefiihl, das nur ein Held haben kann: eine immense
Genugtuung«®®. Auch in der folgenden Sequenz beschrinkt sich Macunaimas
>Modernisierungsbestreben« vor allem auf narzisstisches Gebaren. Wihrend sei-
ne Briider nun ein mit Elektrogeriten beladenes Boot rudern, winkt Macunaima

178 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 72.

179 | »Pouca salide e muita saliva, os males do Brasil sdo!“

180 | »Estavam satisfeitos porém o heréi inda mais contente que os outros, porque tinha
0s sentimentos que s6 um herdi pode ter: uma satisfagdo imensa.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Strategien kultureller Kannibalisierung:

unbekiimmert mit dem Hut und singt ein Lied {iber die Riickkehr an das Ufer des
Flusses Uraricoera, das er kurz unterbricht, um sich an seine Begleiterin zu rich-
ten: »Notiere dir folgendes, Princesa: es ist nétig, eine Briicke zu bauen, um das
Leben des Volkes aus [dem Bundesstaat] Goids zu erleichtern.«® Darauf spuckt
Macunaima abfillig ins Wasser und fiithrt sein Lied fort. Nach dem Sieg tiber sei-
nen Widersacher Pietro Pietra gibt sich der »herdi de nossa gente« selbstgefillig
als Schrittmacher der Modernisierung, wobei er offensichtlich alleiniger Nutznie-
Rer des >Fortschritts« ist, der ihn von jeglicher Arbeit entbindet, die seine Briider
nun verrichten miissen. Bei Macunaimas neuem Aufzug als >Entwicklungshel-
fer< handelt es sich offenbar um eine Parodie auf die Modernisierung Brasiliens
wie sie von der Militirregierung mit Hilfe der USA vorangetrieben wurde. Dies
geht schon aus der Kleidung des »her6i de nossa gente« hervor, in der sich brasi-
lianischer Patriotismus und Amerikanisierung ironisch verbinden.

Bereits zu Beginn von MmacuNaima dient die Kleidung einer Figur als Verweis
auf die >Entwicklungshilfe< der USA in Brasilien. So besteht Sofaras Kleid aus
einem Mehlsack mit dem Emblem der Alliance for Progress und dem Aufdruck
»bread flour« sowie »donated by the people of the United States of America«. Die
Alliance of Progress entstand 1961 unter der Agide von John F. Kennedy als Pro-
gramm zur wirtschaftlichen und sozialen Entwicklungshilfe in Lateinamerika (das
1969 von Richard Nixon beendet wurde). Konzipiert war das Programm vor allem
als Reaktion auf die Kubanische Revolution und die Bedrohung der US-amerikani-
schen Interessen in Lateinamerika durch den Sozialismus und >drohende« sozia-
le Revolutionen.” Die lateinamerikanischen Linder verpflichteten sich, giinstige
Bedingungen fiir Investitionen bzw. die >Entwicklungshilfe< in der jeweiligen Re-
gion herzustellen, wobei die Alliance for Progress schnell zu einem »Vehikel der
Durchdringung Lateinamerikas mit US-Kapital« wurde.' Das erklirte Ziel dieser
Allianz war vor allem die Forderung von Wirtschaftswachstum, Sozialvertriglich-
keit und Landreformen. Wenn auch erklirtermaflen demokratische Entwicklungen
gefordert werden sollten, unterstiitzte die Alliance for Progress de facto mehrere
diktatorische Militirregierungen — so auch in Brasilien, wo Prisident Lyndon B.

Johnson den rechtsgerichteten Militdrcoup von 1964 massiv férderte.®*

181 | »Toma nota ai, Princesa: carece de construir aqui uma ponte pra facilitar a vida do
povo goiano.«

182 | In einer treffenden zeitgeschichtlichen Analyse betont David Horowitz: »the Alliance
for Progress was, in fact, formulated with the purpose of heading off the social revolution
in Latin America«. HOROWITZ, David: »The Alliance for Progress«. In: Socialist Register, Bd.
1, 1964, S. 127-145, hier S. 143.

183 | LEHR, Volker G.: »Allianz fiir den Fortschritt«. In: Dieter Nohlen (Hg.): Lexikon Dritte
Welt, S. 41-42, hier S. 42.

184 | »In Brazil, because of concerns about Quadros and Goulart, it [the Alliance for
Progress] actually became a tool to undermine the political system.« TAFFET, Jeffrey
F.: Foreign Aid as Foreign Policy. The Alliance for Progress in Latin America. New York/

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Sowohl die Kleidung von Sofara als auch die von Macunaima verweisen iro-
nisch auf die Rolle der USA bei der >Entwicklung« Brasiliens unter der Militdrdik-
tatur. Der eklatante Widerspruch der Modernisierung manifestiert sich im gro-
tesken Auftreten Macunaimas, der sich nicht nur als Entwicklungshelfer geriert,
sondern zugleich seine Briider als Arbeitskrifte ausbeutet und sich dabei wie ein
Popstar auffithrt. Trotz seines triumphalen Gebarens ist der scheinbare >Moder-
nisierungsgewinner« Macunaima an seinem Heimatort im Urwald dem Unter-
gang geweiht. Die vom »herdi de nossa gente« verkorperte Modernisierung liuft
in der Peripherie ins Leere. Dabei wird die Fortschrittsideologie der Militirregie-
rung und deren Férderung durch US-amerikanische >Entwicklungshilfe< unter
Bezug auf einen weiteren brasilianischen Fortschritts-Diskurs konterkariert.

Nachdem Macunaima wegen seiner Faulheit und der Weigerung, Essen zu su-
chen, von seinen Briidern verlassen wurde, findet seine letzte Verwandlung statt.
Die Hiitte der Familie zerfillt immer mehr. Als neben Macunaima in seiner Hin-
gematte eine Seitenwand des Hauses einstiirzt, gibt der »herdi de nossa gente«
bloR trige sein Motto wieder: »Ai, que preguical« — »Ach, diese Faulheitl« Darauf
beginnt der physische Verfall Macunaimas. Er liegt nun kranklich vor seiner ver-
fallenden Hiitte, brummelt mit fehlenden Schneidezihnen wie ein debiler alter
Mann vor sich hin und erzihlt einem Papagei seine Geschichten. Macunaima dh-
nelt dabei der bekannten brasilianischen Figur des Jéca Tat(1 aus Urupés von Mon-
teiro Lobato. Urupés ist der letzte Text in dem gleichnamigen Erzihlband, dem
1918 publizierten Hauptwerk Lobatos. Der Titel bedeutet sFungi<, womit Jéca Tatii
gleichsam als verkommener >menschlicher Pilz< erscheint. Bereits der Plural des
Titels verweist darauf, dass der >urupé« Jéca Tatt nicht als Einzelfigur zu verste-
hen ist, sondern als Menschentyp. Dies ist in dem Text auch explizit formuliert:
Jéca Tatt stehe fiir den >piraquara¢, den brasilianischen Hinterwildler und sei
dessen »wunderbare fleischliche Verkérperung, in der sich alle Charakteristika
der Spezies finden«!®>. Seine Eigenschaften sind extreme Faulheit und Trigheit,
Primitivitit und allgemeines Desinteresse. Jéca Tats Handeln folge dem »Ge-
setz der geringsten Anstrengung«.'® Die karikaturistische Figur wird dabei dem
edlen >Indianer< des Alencar’schen Indianismo entgegengestellt: »Gestorben ist
Peri [sic!], unvergleichliche Idealisierung eines natiirlichen Menschen, wie ihn
Rousseau ertrdumt hatc; stattdessen gehe es in der »grausamen Ethnologie der

Abingdon: Routledge 2007, S. 121. Ferner spezifiziert Taffet (ebd. S. 115): »The Johnson
administration was willing to offer increased economic aid despite the military’s destruc-
tion of democracy.«

185 | LOBATO, Monteiro: »Urupés«. In: ders.: Urupés. Sao Paulo: Brasiliense 1976 [Orig.
1918], S. 145-155, hier S. 147: »maravilhoso epitome de carne onde se resumem todas as
carateristicas da especie«.

186 | Ebd., S. 148: »Seu grande cuidado é espremer todas as conseqiiéncias da lei do
menor esforgo«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Strategien kultureller Kannibalisierung:

modernen Sertanistas'™ [um] einen wirklichen Wilden, hisslich und roh, kno-

chig und desinteressiert«.!®® Monteiro Lobatos Figur 16ste nach dem Erscheinen
von Urupés eine Polemik in Brasilien aus, lief doch die sarkastische Darstellung
der Riickstindigkeit und des Elends auf dem brasilianischen Land dem allgemei-
nen Fortschrittsglauben entgegen. Lobato selbst pliddierte fiir die Entwicklung des
brasilianischen Hinterlandes, die vor allem durch die Mechanisierung der Land-
wirtschaft erfolgen sollte.

Entgegen Lobatos Plidoyer fiir der Technisierung des Landes zur Uberwin-
dung der >Ruickstindigkeit< entbehrt die Technik in MAcuNaAimA gerade einer
solchen Funktion. Macunaima und seine Briider kommen mit zahlreichen elek-
trischen Geriten in den Urwald, die jedoch aufgrund des fehlenden Stroman-
schlusses nutzlos bleiben — etwa ein Mixer, fiir den nicht nur der Strom fehlt,
sondern auch das Essen, das darin zerkleinert werden konnte. Eine bloffe Techni-
sierung der Peripherie erscheint in dem Film gerade nicht als probates Mittel, um
den >piraquéras, den brasilianischen Hinterwildler, zu >zivilisieren«. Soll sich bei
Lobato der »piraquara< durch den zivilisatorischen Fortschritt von einem >urupé«
in ein wiirdiges Menschenwesen verwandeln, so ist Macunaimas Entwicklung im
Film dazu gegenldufig: Er kommt wie ein Zivilisator mit elektrischen Gerdten aus
der Metropole in seinen heimatlichen Urwald zuriick, wobei die intendierte Tech-
nisierung des Lebens ihn nicht vor Armut und Verfall bewahrt. Die Elektrogerite
dienen nicht etwa dem Fortschritt, sondern sind eher Insignien einer exkludie-
renden Konsumgesellschaft, die in Brasilien unter dem Militirregime gerade
keinen Wohlstand fiir breitere Bevolkerungskreise bedeutete, sondern vielmehr
eine Verstirkung des sozialen Gefilles zur Folge hatte. Trotz der technischen Er-
rungenschaften bleibt Macunaima wie zu Beginn des Films nichts anderes tibrig,
als Sand zu essen.

Auch wenn das Verspeisen von Sand an Glauber Rochas »Asthetik des Hun-
gers« erinnern mag, handelt es sich hierbei weder von der Darstellungsweise noch
von dem weiteren Handlungsverlauf um eine Aktualisierung dieses Paradigmas
des frithen Cinema Novo, sondern eher um dessen Inversion. So ist das Ende
von MACUNAIMA nicht etwa durch teleologische Revolutionshoffnungen geprigt,
sondern durch das Scheitern des Helden. Macunaimas physischer Verfall ma-
nifestiert sich auch in seinem Habitus. Von dem Cowboy-Outfit ist ihm nur die
Lederjacke geblieben, ansonsten ist der >Held des brasilianischen Volkes« split-
ternackt. Nur mit der griinen Jacke bekleidet, verspeist Macunaima Bananen in
seiner Hingematte, wodurch erneut die Nationalfarben ins Bild gesetzt werden.
Die offenbare Armut und Hinfilligkeit des »her6i de nossa gente« widersprechen

187 | »Sertanistas«sind die Bewohner/innen des Sertao, eine der &rmsten und riickstan-
digsten Gegenden Brasiliens.

188 | LOBATO, Monteiro: »Urupés«, S. 145: »Morreu Peri [sic!], incomparavel idealizagao
dum homem natural como o sonhava Rousseau«; »cruel etnologia dos sertanistas moder-
nos um selvagem real, feio e brutesco, anguloso e desinteressante«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

der Farbsymbolik, nach der Gelb und Griin fiir den Reichtum Brasiliens stehen.
Das Uberbleibsel seines Cowboy-Outfits und die Bananen erscheinen auch als
ironische Verweise auf die >Entwicklungshilfe< der USA bzw. auf die Persona der
Carmen Miranda und die von ihr verkérperten >Naturreichtiimer< Brasiliens. In
Macunaimas letztem Erscheinungsbild sind Mangel und Armut regelrecht aus-
gestellt, wobei diese, anders als im frithen Cinema Novo, groteske Ziige aufweisen
und die Darstellung gerade nicht in einer Apologie der Revolution kulminiert.

Abb. 61-62: MACUNATMA

In der letzten Sequenz des Films begibt sich Macunaima an einen Fluss, an dem
er eine schone nackte Frau im Wasser erblickt. Eine getragene Melodie setzt ein,
gefolgt von einem Voice-over, in dem es heifdt, dass die Schone eigentlich keine
Frau sei, sondern die Menschenfresserin Uiara.®® Als Macunaima ins Wasser
springt, beginnt mit Fanfarengeschmetter Heitor Villa-Lobos’ Marsch Desfile aos
heréis do Brasil. Wihrend eine GroRRaufnahme aus der Aufsicht Macunaimas Ja-
cke zeigt, aus der Blut sprudelt, beginnt der Gesang mit den Worten »Ruhm den
Minnern, die das Vaterland erhéhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Brasi-
lien ist [...]«*°. Untermalt von dem Marsch quillt immer mehr Blut aus der Jacke,
bis schlieflich unter Fortfiihrung der Musik im Abspann jene griin-gelbe Fliche
folgt, die bereits zu Beginn von macunaima zu sehen ist. Uber den Marsch von
Villa-Lobos verkniipft der Film in ironischer Kontrastierung zwei zentrale Ereig-
nisse der brasilianischen Geschichte mit dem Tod Macunaimas, da jener »April-
tag« der >Entdeckung« des Landes im Jahr 1500 durch zeitgeschichtliche Beziige
und die exzessiv akkumulierten Nationalsymbole Brasiliens als Subtext auch auf
den Militirputsch vom 1. April 1964 verweist (wie bereits in der Analyse der Ein-
gangssequenz herausgestellt wurde). In diesem Zusammenhang scheint sich Joa-
quim Pedro de Andrades Aussage, sein Film macuNaima sei »die Geschichte eines

189 | »Essa moga lindissima ndo era moga néo, era a Uiara, comedora de gente.«
190 | »Gl6ria aos homens que elevam a péatria/esta patria querida que é o nosso Brasil

[o]e

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

191


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Brasilianers, der von Brasilien gefressen wurde«!! vor allem auf das brasilianische

Militarregime zu beziehen, dessen nationalistische Diskurse und Darstellungs-
weisen der Film subvertiert. Macunaima, der »herdi de nossa gente«, widerspricht
ginzlich der Figur des patriotischen Helden, auf den durch die Musik und die Na-
tionalsymbole angespielt wird. Das nationalistische Pathos einer affirmativen bra-
silidade, wie sie das faschistoide Militirregime propagierte, wird durchkreuzt und
entmythisiert. Dies gilt insbesondere auch fiir die Modernisierungsideologie der
Junta, denn der Held stirbt durch ein fantastisches Wesen der brasilianischen Fol-
klore. Damit ist das Ende des Films eine ironische Inversion von Macunaimas Ein-
tritt in die Stadt als Welt der Moderne und des Fortschritts, versinnbildlicht Uiara
doch einen Mythos vormoderner Prigung. Der Werdegang des »her6i de nossa
gente« unterlduft deutlich die Fortschrittsideologie des Militirregimes; hatte er
sich in der Stadt gleichsam von einem retirante in einen Modernisierungsgewinner
und >Entwicklungshelfer< verwandelt, so folgen darauf sein physischer Verfall und
sein blutiger Tod. Die Reise Macunaimas hat Ismail Xavier treffend beschrieben
als »parable of a migration with no return, of the problematic contact between two
worlds under similar rules, the modern being a bypass to the return to a mythical
harmony that, in fact, never existed«'*?. Kontrir zu der Fortschrittsideologie des
Militirregimes wird in dem Film deutlich, dass jenseits des Zentrums Moderne
und Modernisierung offenbar auseinander driften (um eine Formulierung von
Mary Louise Pratt aufzugreifen'). Die Propagierung eines positivistischen Fort-
schrittsmodells, basierend auf einer »additiven, chronologisch strukturierten, li-
nearen Zeit«'*, wird in MAcunaima durchkreuzt. Damit unterlduft der Film nicht
nur die Modernisierungsideologie des brasilianischen Militirregimes, sondern
auch die »Hermeneutik der peripheren Antimoderne«'*>, die mit Begriffen wie
>Unterdriickung< und >Abhingigkeit<« operiert und auch im anti-kolonialistischen
Kino zum Ausdruck kommt. Mit patriotischem Fanfarenschlag zelebriert Joaquim
Pedro de Andrades Film den blutigen Tod des brasilianischen Helden Macunaima,
in ironischem Bezug auf die nationalistische Uberhshung Brasiliens durch das
Militirregime, die durch den Darstellungsmodus subvertiert wird.

191 | ANDRADE, Joaquim Pedro de: »Joaquim Pedro fala de Macunaima«. Arquivo Filmes
do Serro [ohne Datum]. www.filmesdoserro.com.br/mat_ma_06.asp (15.05.2014): »a
historia de um brasileiro que foi comido pelo Brasil«.

192 | XAVIER, Ismail: Allegories of Underdevelopment, S. 148.

193 | PRATT, Mary Louise: »Modernitat und Peripherie. Zur Analyse globaler Verhdltnisse«.
In: Nana Badenberg/Florian Nelle/Ellen Spielmann (Hg.): Exzentrische RGume. Festschrift
fiir Carlos Rincdén. Stuttgart: Heinz 2000, S. 33-50, hier S. 44.

194 | KLINGER, Cornelia: »Modern/Moderne/Modernismus«. In: Karlheinz Barck/Martin
Fontius/Dieter Schlenstedt/Burkhart Steinwachs/Friedrich Wolfzettel (Hg.): Asthetische
Grundbegriffe, Bd. 4. Stuttgart/Weimar: Metzler 2002, S. 121-167, hier S. 146.

195 | WALTER, Monika: »Wie modern ist das Denken {iber Moderne in Lateinamerika?« In:
Birgit Scharlau (Hg.): Lateinamerika denken, S. 26-48, hier S. 44,

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

IV.2.3 cOMO ERA GOSTOSO 0 MEU FRANCES
von Nelson Pereira dos Santos

IV. 2.3.1 Postkoloniales Palimpsest

COMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCEs beginnt mit einer siebensekiindigen Einstel-
lung, die den Ausschnitt eines Kupferstichs zeigt. Die Kamera zoomt vom Deck
eines Segelschiffs zuriick, bis fast die gesamte Karavelle auf offenem Meer zu
sehen ist. Auf dem Deck befinden sich zwei Minner, die grofRe fliegende Fische
zu greifen versuchen, wihrend sich ein dritter Mann am Mast des prallen Vor-
segels festklammert. Das Zoom korrespondiert rhythmisch mit dem Klang einer
brechenden Welle. Dabei hért man Vogelgezwitscher, ein Waldhorn setzt mit
heiterer Melodie ein, gefolgt von einem Off-Erzihler, der im Tonfall eines Nach-
richtensprechers auf Portugiesisch zu berichten beginnt: »Ultimas noticias [...]«
(»Aktuelle Nachrichten«). Nach diesen Worten folgt auf der Bildebene ein Um-
schnitt auf farbig gefilmte >Indianer/innens, die in einer Urlandschaft loslaufen.

Bei der ersten Einstellung handelt es sich um einen — mit filmspezifischen
Mitteln dargestellten — Kupferstich aus Girolamo Benzonis La Historia del Mondo
Nuovo (»Die Geschichte der Neuen Welt<), wie er im Vierten Buch in Theodor de
Brys America — Sammlung von Reisen in das westliche Indien aus dem Jahr 1594
abgebildet ist.”®® Bei de Bry ist Benzonis dreiflig Jahre zuvor erschienene Historia
del Mondo Nuovo reich illustriert wiedergegeben, wobei der mit »Fliegende Fische
im Meer« betitelte Kupferstich in dem Buch von Benzoni nicht enthalten ist. An-
statt der 18 Holzschnitte der Originalausgabe sind dem Text gut viermal so viele
Kupferstiche von Dieterich de Bry als Illustrationen beigefiigt."’

Der Beginn des Films mit eben jenem Kupferstich ist in vielerlei Hinsicht
signifikant. Zunichst wird mit der Karavelle auf hoher See ein Motiv wieder-
gegeben, das hiufig als eines der ersten Illustrationen in den Berichten tiber
Entdeckungsreisen in der sNeuen Welt« figuriert — so auch in de Brys Fassung
von Benzonis Buch, in der jener Kupferstich als zweite Abbildung vorkommt.
Mit dem Bild nach Benzoni wird iiberdies ein allgemeiner Bezug zur >Entde-
ckung« und Eroberung der >Neuen Welt« hergestellt. Denn in dem 1565 in Vene-
dig erschienenen Buch beschreibt Benzoni nicht nur seine eigenen Erlebnisse in

196 | In der Forschungsliteratur iber como ERA GOSTOSO O MEU FRANCES wird nicht weiter
auf die Bildquellen und die lkonografie der dargestellten Kupferstiche eingegangen. Die
Angaben zu den Bildern gehen auf die Bildrecherche des Verfassers zurick.

197 | Dementsprechend heifites {iber das 4. Buch von America (und in @hnlichem Wortlaut
auch liber das 5. und 6. Buch, die den zweiten und dritten Teil von La Historia del Mondo
Nuovo wiedergeben): »Alles mit schonen und kunstreichen Kupferstiicken und deren an-
gehé&ngten Erkldrungen an den Tag gegeben durch Dieterich de Bry, Biirger in Francfurt
[sic!] am Main,. [sic!] 1594«. BRY, Theodor de: America 1590-1634. Amerika oder die Neue
Welt. Die »Entdeckung« eines Kontinents in 364 Kupferstichen. Bearb. und Hg. Gereon
Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990, S. 153.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

193


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Amerika (aus den Jahren 1541 bis 1556), sondern schildert auch die >Entdeckungc«
der >Neuen Welt« durch Kolumbus sowie die Geschichten weiterer bertihmter Er-
oberer des Kontinents. Besonders relevant fiir das Bedeutungsgefiige des Films
sind dabei zwei Aspekte. Zum einen setzt sich Benzoni durchaus kritisch mit
den Taten der Konquistadoren auseinander und schildert, dhnlich wie Bartolomé
de Las Casas, die Misshandlung der indigenen Vélker durch die Spanier. Deut-
lich wird hierdurch die Vielschichtigkeit des kolonialen Diskurses, der sich nicht
ausschlieRlich auf die Stigmatisierung des Anderen zugunsten der Erméchti-
gung des Eigenen reduzieren lisst. Zum anderen ist Benzonis Umgang mit der
einschligigen spanischen Literatur iiber die Conquista, auf die er rekurriert,
teilweise von groben Ungenauigkeiten geprigt, wie Ferdinand Anders heraus-
gestellt hat:

Genau so, wie die Schreibung der Orts- und Personennamen arge Sorglosigkeit und ortho-
graphische Inkonsequenz zeigt, wurde auch mit den Angaben aus verschiedenen Quellen
verfahren, vornehmlich mit den Berichten tber verschiedene Entdeckungsreisen, iber die
Benzoni haufigin der Form von Zusammenfassungen referiert. Die ungenaue, kritiklose Vor-
gangsweise brachte eine Reihe offensichtlicher Lese- und Ubertragungsfehler mit sich.'%

Die Ungenauigkeit im Umgang mit den Quellen manifestiert sich auf einer an-
deren Ebene auch in den Illustrationen von Benzonis Text bei de Bry. Wie be-
reits erwihnt, ist die »Fliegende Fische im Meer« betitelte Abbildung', die im
Ausschnitt im Film wiedergegeben wird, nicht in der Originalausgabe enthalten,
sondern einem anderen Bild nachempfunden. So findet sich in der zweiten Edi-
tion von Jean de Lérys Histoire d’'un voyage faict en la terre du Brésil (1580) eine
Hlustration iiber Teufelserscheinungen bei den >Indianer/innen¢, auf der auch
fliegende Fische abgebildet sind: Zwischen einem durch die Luft sausenden Teu-
fel und einer Karavelle figurieren im Bildmittelgrund fliegende Fische.?*® Deren
Beschreibung kommt bei Léry im Dritten Kapitel zur Uberfahrt ebenfalls vor.?"!
De Bry wiederum hat in Anlehnung an den Holzschnitt bei Léry einen dhnlichen
Kupferstich fiir das Dritte Buch von America angefertigt?®?, in dem Lérys Reise-
beschreibung bzw. ein Teil davon, mit Illustrationen versehen, abgedruckt ist. Im

198 | ANDERS, Ferdinand: »Girolamo Benzoni. Leben und Werk«. In: Girolamo Benzoni:
La Historia del Mondo Nuovo. Einl. Ferdinand Anders. Graz: Akademische Druck- und
Verlagsanstalt 1969 [Orig. 1565], S. V-LI, hier S. XII.

199 | BRY, Theodor de: America, S. 155.

200 | Vgl. die Illustration in LERY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil,
S. 383.

201 | Léry erwdhnt die Begegnung mit den »poissons volans [sic!]« bereits in der
Inhaltslbersicht. Vgl. ebd., S. 101.

202 | Vgl. BRY, Theodor de: America, S. 146.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Vierten Buch, das den ersten Teil des Werks von Benzoni wiedergibt, kommt das
Motiv der fliegenden Fische erneut in einer Abbildung vor.

Durch die Wiedergabe des Kupferstichs wirft Nelson Pereira dos Santos’ Film
die Frage nach der Verlisslichkeit der Quellen auf. Denn bei dem Bild handelt
es sich um eine Art Palimpsest, dem verschiedene medial und inhaltlich verin-
derte Rekurse eingeschrieben sind, die mehrfache Ent- und Rekontextualisierun-
gen beinhalten: Der filmisch tiberformte Kupferstich geht auf einen Holzschnitt
zuriick, der in den kompositorisch veridnderten Kupferstich einer Reiseberichts-
ammlung Eingang gefunden hat und dort wiederum als Motiv eines weiteren
Kupferstichs dient, der eine vollig andere Textvorlage illustriert, die — oft ungenau
und teils fehlerhaft — auf verschiedene Berichte iiber Entdeckungsreisen rekur-
riert.

Besonders bedeutsam an der Abbildung ist auch, dass sie der Sammlung von
Reisen in das westliche Indien entstammt, deren Herausgabe der Verleger und
Kupferstecher Theodor de Bry 1590 in Frankfurt am Main begonnen hatte. Alle
anderen im Film folgenden Kupferstiche stammen ebenfalls aus derselben Publi-
kation — dem Dritten Buch — und wurden von Theodor de Brys Sohn Dieterich de
Bry angefertigt. Die vielfach neu aufgelegte und in andere Sprachen iibertragene
Sammlung von Reisen in das westliche Indien gilt als »die bedeutendste historische
Bildgeschichte, die je der europiischen Expansion gewidmet wurde«?®. Sie war
»fiir Jahrhunderte ein Standardwerk zur Ethnographie und Geschichte der Entde-
ckung des >westlichen Indien«®* — heute Amerika genannt —, und hat wie keine
andere Publikation jener Zeit »die ikonographische Vorstellung der Europier vom
Leben auferhalb Europas so nachhaltig und iiber Jahrhunderte beeinflussen kon-
nen«*®. Die Kupferstiche der de Brys sind bis in die Gegenwart von mafgeblicher
Bedeutung fiir das Bild der >Neuen Welt¢, wie Franz Obermeier zu Recht betont:
»Kein heutiges historisches Buch tiber Amerika, das altes Bildmaterial tiber die
Neue Welt bringt, verzichtet auf den Abdruck einiger Stiche aus der Kupferstich-
werkstatt der Brys, die damit unser Bild von Amerika der Entdeckungsreisen bis
in die Gegenwart prigen.«?%

COMO ERA GOSTOSO 0 MEU FRANCEs gibt in der ersten Einstellung also ein Kup-
ferstich wieder, der einer Publikation entstammt, die einen mafigeblichen Ein-
fluss auf die Vorstellung der Europder von der >Neuen Welt« gehabt hat und bis

203 | SIEVERNICH, Gereon: »Von Indianern und Protestanten«. In: Theodor de Bry:
America 1590-1634. Amerika oder die Neue Welt. Die »Entdeckung« eines Kontinents in
364 Kupferstichen. Bearb. und Hg. Gereon Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990,
S. 7-11, hier S. 11.

204 | Ebd., S. 7.

205 | SIEVERNICH, Gereon: »Anhang«. In: Theodor de Bry: America 1590-1634, S. 436-
464, hier S. 436.

206 | OBERMEIER, Franz: Brasilien in lllustrationen des 16. Jahrhunderts. Unter Mitarbeit
von Roswitha Kramer. Frankfurt a.M.: Vervuert 2000, S. 115.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

195


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

heute das Bild vom Amerika des 16. und frithen 17. Jahrhunderts prégt. Die de
Bry’sche Abbildung samt der ihr eingeschriebenen Diskursformationen wird bei
Nelson Pereira dos Santos exemplarisch aufgegriffen und in ein komplexes au-
diovisuelles Gefiige eingebettet, das in der Darstellung des >Kulturkontakts< der
Kolonisatoren mit den >Indianer/innen< miindet.

Wie bereits beschrieben, erfolgt die Wiedergabe des Kupferstichs der Karavel-
le auf See mit spezifisch filmischen Mitteln. Der Stich wird durch ein Zoom in
Bewegung versetzt und durch den Klang einer brechenden Welle mit dem passen-
den Ton unterlegt. Daraus ergibt sich allerdings kaum eine Erhéhung des Reali-
titseindrucks, sondern vielmehr ein Verweis auf die Medialitit des Dokuments
aus dem 16. Jahrhundert und dessen Reprisentation im Medium Film. Der >His-
torienfilme, dessen Realititseffekt durch das farbfotografische Bewegungsbild
vergleichsweise grof ist, wird damit gleichsam als Reprisentation markiert. Zu-
satzliche auditive Ebenen versehen die Einstellung mit weiteren Metakommenta-
ren. So ist zu dem Gerdusch der brechenden Welle Vogelgezwitscher zu héren,
gefolgt von der heiteren Melodie eines Waldhorns. In Bezug auf den Kupferstich
evoziert der Vogelgesang nicht nur die folgende Ankunft an Land. Er wirkt auch
wie ein ironischer Kommentar zu der Exotik der fliegenden Fische. Die heiter-ge-
tragenen Klinge des Waldhorns bilden indessen einen Kontrapunkt zu der als
abenteuerlich dargestellten Schifffahrt in die >Neue Welt«. Als weitere auditive
Ebene kommt ein Voice-over hinzu. Im Tonfall eines Nachrichtensprechers ver-
kiindet eine mannliche Stimme auf Portugiesisch: »Aktuelle Nachrichten aus
dem Antarktischen Frankreich gesendet von Admiral Villegagnon«*”, wobei nach
den ersten Worten auf der Bildebene ein Schnitt folgt.

Abb. 63-67: COMO ERA GOSTOSO O MEU
FRANCES

207 | »Ultimas noticias da Franca Antértica enviada pelo almirante Villegagnon.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

An den Kupferstich schliefen Farbfilmaufnahmen an. Vor einer Hiitte aus Pal-
menblittern befinden sich nackte, federgeschmiickte >Indianer<. Von einem Ka-
meraschwenk begleitet, eilen die Minner, mit Kopfverzierung und enduape-Fe-
dern tiber dem Gesif3, einer Gruppe ankommender Franzosen in neuzeitlichen
Kostiimen entgegen.?”® Dabei setzt eine zweite, dunklere Stimme in getragenem
Ton ein, die einen Brief des >anmoderierten< Villegagnon wiedergibt (wie sich
nach gut drei Minuten herausstellt, denn das Voice-over endet mit der Spezifizie-
rung »Brief von Villegagnon an Calvin, datiert vom 31. Mirz 1557«):

Das Land ist unbewohnt und unkultiviert, es gibt keine Hauser, keine Décher, keinerlei
Feldlager, im Gegenteil, es gibt viele raue und wilde Menschen, ohne jegliche Hoflichkeit,
sehr anders als wir in ihren Sitten und ihrer Unterweisung, ohne Religion, keine Kennt-

208 | Louise Spence und Robert Stam begreifen die Positionierung der Kamera als
Inversion der eurozentrischen Entdecker«-Perspektive: »The film plays ironically on the tra-
ditional identification with European heroes by placing the camera, initially, on American
shores, so that the Amerindian discovers the European rather than the reverse«. SPENCE,
Louise/STAM, Robert: »Colonialism, Racism, and Representation: An Introduction«. In:
Leo Braudy/Marshall Cohen: Film Theory and Criticism: Introductory Readings. New York:
Oxford University Press 1999, S. 235-250, hier S. 246.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

197


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strategien kultureller Kannibalisierung:

nis von Ehrlichkeit, des Gerechten oder Ungerechten, wahre Tiere mit dem Aussehen von
Menschen.2%°

Zu diesen stigmatisierenden Worten ist in mehreren Einstellungen zu sehen, wie
die >Indianer/innen< die ankommenden Franzosen freundlich empfangen. Der
Widerspruch zwischen Bild- und Tonebene wird von Anfang an deutlich. Zu Be-
ginn wie auch am Ende der Sequenz ist eine Hiitte aus Holz und Palmenblittern
zu sehen, wihrend im Voice-over konstatiert wird, dass es in dem Land keinerlei
Wohnstitten gebe (was ethnografisch de facto falsch ist). Entgegen des angebli-
chen Fehlens »jeglicher Hoflichkeit« werden die Ankémmlinge gastfreundschaft-
lich empfangen.

Bei der deutlichen Divergenz von Bild- und Tonebene handelt es sich kei-
neswegs um eine simple Gegeniiberstellung von >falscher< und >korrekter« Ge-
schichtsauffassung — im Sinne einer ungerechtfertigten Stigmatisierung der
brasilianischen Ureinwohner/innen durch eine historische Quelle auf der Ton-
ebene und deren Revision durch das Filmbild, dem aufgrund des hoheren Reali-
titseffektes ein groRerer Wahrheitsgehalt innezuwohnen scheint. Die Sequenz
enthilt mehrere Hinweise darauf, dass auch den Filmbildern nicht der Status
einer wahrheitsgetreuen Wiedergabe der Historie zukommt. Deutlich wird dies
in der iiberzeichneten Idealisierung des >Kulturkontaktes< sowie in der betonten
Exotisierung der >Ureinwohner/innenc. Die Eingeborenen sind primir als sexua-
lisierte >Indianerinnenc< dargestellt, die — wie auch die Europder — ein tbertrie-
benes Dauerlicheln aufgesetzt haben. Ebenso demonstrativ iiberzeichnet ist die
Exotisierung einer Frau durch einen Papagei auf ihrer Schulter sowie die Sexua-
lisierung der Frauenkorper, ironisch kommentiert durch phallische Bananen, die
von den Kolonisatoren verzehrt werden. Eine ironisierende Funktion hat auch
die musikalische Untermalung, bei der die getragenen Waldhornklinge wieder-
holt durch Papageiengekrichze kontrastiert sind. Wihrend das Auftreten eines
Franzosen mit Federschmuck fast karnevalesken Charakter hat, vermag auch die
Nacktheit der >Indianerinnen< kaum Authentizitit zu suggerieren. Durch die of-
fenbar rot angemalten Korper der »Indians from Ipanema«*, dargestellt von wei-
Ren Schauspieler/innen, erweist sich die »reconstruction of the primitive world«
Luis Madureira zufolge als blofRe Maskerade.”! Es wird also keine ethnologische

209 | »0 pais é deserto e inculto, ndo hé casas, nem tetos, nem quaisquer acomodacgdes
de campanha, ao contrario, hd muita gente arisca e selvagem, sem nenhuma cortesia,
muito diferente de nds em seu costume e instrugdo, sem religido, nem conhecimento da
honestidade, do justo e do injusto, verdadeiros animais com figura de homem.«

210 | MADUREIRA, Luis: »Lapses in taste: »cannibal-tropicalistc cinema and the Brazilian
aesthetic of underdevelopment«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen (Hg.):
Cannibalism and the Colonial World, S. 110-125, hier S. 123.

211 | Ebd., S. 125.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

oder historische Authentizitit postuliert, sondern vielmehr die eurozentrische
Reprisentation der >Indianer/innenc ironisch reflektiert.

Mit der parallelen Stigmatisierung und Idealisierung der >Indianer/innenc
verbindet der Film zwei Diskurse, die sich im Kontakt mit der >Neuen Welt« als
gegensitzliche Pole herausgebildet haben und die Hinrich Fink-Eitel treffend als
»Komplementirmythos des Edlen und des Bésen Wilden«*'? bezeichnet hat: Zum
einen die Vorstellung von den idealisierten >Edlen Wilden< und zum anderen von
den >Barbarinnen< und >Barbarens, denen — vor allem durch Kannibalismus-Be-
zichtigung — der Status des Menschen weitgehend abgesprochen wird. Die Juxta-
position der beiden Diskurse erfolgt nicht nur auf der Bild- versus Tonebene in
der Anfangssequenz des Films. Der Diskurs iiber die >Edlen Wilden« erscheint
auch als Kontrast bzw. als »Komplementirmythos« zu den drastischen Kanni-
balismus-Darstellungen von de Bry, die in der kurz darauf folgenden Credit-Se-
quenz zu sehen sind.

Im Anschluss an die Darstellung des >Kulturkontakts« ist unter Fortfithrung
der heiteren Musik die Sicht Villegagnons tiber die Zustinde in France Antarcti-
que aus der Ich-Perspektive wiedergegeben. Die Filmbilder entsprechen zunichst
den Aussagen im Voice-over, wobei Kostiime und Requisiten den Eindruck eines
historischen Geschehens vermitteln. Die Erlduterungen Villegagnons betref-
fen die Rivalitit zwischen Franzosen und Portugiesen auf dem brasilianischen
Festland, vor allem die strikte, im Namen Gottes verhingte Lebensweise in der
franzosischen Kolonie, die von stindiger Arbeit und sexueller Enthaltsambkeit be-
stimmt sei. Die insulare Kolonie befinde sich zwei Meilen vom Festland entfernt,
um eine etwaige Flucht zu verhindern. Von fleischlicher Lust angetrieben, hit-
ten jedoch 26 Minner gegen ihn, Villegagnon, konspiriert. Seine Leute hitten
die vier Hauptmeuterer gefasst. Am folgenden Tag sei einer der Konspiranten
von den Ketten befreit worden, um seinen Standpunkt besser verteidigen zu kon-
nen; er habe sich jedoch losgerissen, sei ins Meer gesprungen und ertrunken.
Die Schilderungen im Voice-over enden mit der oben angefithrten Quellenanga-
be: »Brief von Villegagnon an Calvin, datiert vom 31. Mirz 1557«*®. Wihrend der
letzten Worte Villegagnons divergieren die Darstellungen auf der Bild- und der
Tonebene. Bewaffnete Soldaten fithren den Konspiranten an eine Steilkiiste; ein
Priester liest einige (nicht zu hérende) Worte aus der Bibel und bekreuzigt den
Gefangenen, worauf dieser mit Bleikugeln umhingt ins Meer gestoflen wird, was
offenbar einer Exekution gleichkommt.

Der Kupferstich und die folgenden Farbfilmaufnahmen sind iiber die Ton-
spur verbunden, auf der im Voice-over verkiindet wird: »Aktuelle Nachrichten aus
dem Antarktischen Frankreich, gesendet von Admiral Villegagnon«. Durch diese
Worte findet eine Kontextualisierung der Bilder statt, die so mit einem konkreten

212 | FINK-EITEL, Hinrich: Die Philosophie und die Wilden. Uber die Bedeutung des
Fremden fiir die europdische Geistesgeschichte. Hamburg: Junius 1994, S. 101.
213 | »Carta de Villegangnon a Calvino, datada de 31 de margo de 1557«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

199


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Strategien kultureller Kannibalisierung:

historischen Bezugspunkt versehen werden. Die Festungsinsel France Antarcti-
que war eine franzosische Kolonie in der Bucht von Guanabara (beim heutigen
Rio de Janeiro), die im November 1555 von Nicolas Durand de Villegagnon gegriin-
det und bereits im Mirz 1560 vom dritten portugiesischen Generalgouverneur
Brasiliens, Mem de S3, erobert wurde. Bekannt ist die kurzlebige franzésische
Kolonie um das Fort Coligny vor allem durch zwei Reiseberichte, die dort ihren
Ursprung haben und zu den bekanntesten Publikationen tiber das Brasilien des
16. Jahrhunderts zihlen. Es handelt sich um André Thevets Les Singularités de la
France Antarctique (1557) und Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du
Brésil (1578). Die beiden illustrierten Schriften haben sowohl das Bild Brasiliens
jener Zeit als auch das der Ureinwohner/innen des Landes bis heute nachhaltig
gepragt.

Die Gegensitze auf der Bild- und Tonebene entsprechen — zumindest tenden-
ziell — den divergierenden, konfliktiven Positionen zwischen dem Calvinisten
Jean de Léry einerseits und dem wieder zum Katholizismus konvertierten Ville-
gagnon sowie dem Franziskanerpater Thevet andererseits. Der im Film zitierte
Brief Villegagnons an Calvin wird von Léry im Vorwort seiner Histoire d’'un voyage
faict en la terre du Brésil wiedergegeben. Unter der Uberschrift »Teneur de la lettre
de Villegagnon envoyée de 'Amérique a Calvin« referiert Léry den Brief Villegag-
nons ausfiihrlich auf sieben Seiten.” Wiedergegeben wird dabei auch die Passage
iiber die Konspiration einiger Calvinisten und den Tod eines Verschwérers durch
Ertrinken.?® Bei Nelson Pereira dos Santos ist der Tod des Konspiranten auf der
Bildebene als Hinrichtung dargestellt. Dies lief3e sich als eine Anndherung an die
Perspektive Jean de Lérys verstehen, worauf schon Darlene Sadlier hingewiesen
hat.?¢

Léry wurde auf Bitten des franzdsischen Admirals Gaspard de Coligny, der
den Reformierten nahestand, von Calvin nach Brasilien entsandt. Er kam 1557
mit weiteren Calvinisten im Fort Coligny an und lebte ein knappes Jahr in der
Bucht von Guanabara. Obwohl die franzésische Kolonie auch als calvinistische
Zufluchtsstitte dienen sollte, entstanden schon bald harte Auseinandersetzungen
zwischen den Calvinisten und dem mittlerweile zum Katholizismus konvertier-
ten Kommandanten Villegagnon. Léry betont bereits im Vorwort seiner Histoire
d’un voyage faict en la terre du Brésil, dass er und die anderen Calvinisten nach Vil-

214 | Vgl. LERY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 67-73.

215 | Ebd., S. 71.

216 | »By juxtaposing Villegaignon’s [sic!] letter with a visible enactment of his tyranny,
the film might be said to »adapt« a celebrated eyewitness account by the French Huguenot
Jean de Léry«. SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation: »How Tasty Was My Little
Frenchman«. In: James Naremore (Hg.): Film Adaptation. London: The Athlone Press 2000,
S. 190-205, hier S. 193.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

legagnons Konvertierung duferst schlecht behandelt worden seien.?”” Im Kapitel
VI beschreibt er eingehend die Situation im Fort Coligny und die missliche Lage
der Calvinisten unter der Befehlsgewalt Villegagnons.?® Léry zufolge mussten
die Calvinisten hirteste Arbeit unter inhumanen Bedingungen verrichten und
wurden wegen der Ausiibung ihres Glaubens unterdriickt. Daraufhin flohen die
Calvinisten — darunter auch Léry sowie einige Katholiken — auf das Festland, wo
sie in Kontakt mit den indigenen Tupinamba lebten.

Schon aus den Lebensumstinden Lérys geht hervor, dass seine Histoire d'un
voyage faict en la terre du Brésil in hohem Mafle interessengeleitet ist. Dies gilt
umso mehr, als die Publikation eine Replik ist auf Les Singularités de la France
Antarctique des Franziskanerpaters André Thevet, in der die Calvinisten in France
Antarctique verunglimpft werden. Thevet unternahm 1555/56 eine Reise in die
franzésische Kolonie, wo er aufgrund einer Erkrankung lediglich zehn Wochen
blieb. Bereits nach knapp zwei Jahren erschien seine Publikation, in der auch die
Ereignisse in der Kolonie beschrieben werden. Thevets Diffamierung der Calvi-
nisten in Fort Coligny fufdt offenbar nicht auf eigenen Beobachtungen, da der
Franziskanerpater sich zum Zeitpunkt ihrer Ankunft nicht mehr vor Ort befand,
sondern schon lingst wieder nach Frankreich zuriickgekehrt war. Léry geht es er-
klartermaflen darum, die »Liigen« Thevets zuriickzuweisen und die >Tatsachenc<
seiner Reise »ans Licht zu bringen«.?”® Der Calvinist widerspricht Thevet nicht
blof in Bezug auf die Geschehnisse in der Kolonie France Antarctique, sondern
bezeichnet auch mehrere seiner ethnografischen Beschreibungen der >Indianer«
als falsch. Mit den Gegensitzen auf der Bild- und Tonebene legt como ERA GOS-
TOSO 0 MEU FRANCEs die Widerspriiche innerhalb des kolonialen Diskurses offen
und dekuvriert so die machtgeleiteten Interessen der einzelnen Positionen.

Auf der Tonebene entsteht tiberdies ein zeitgeschichtlicher Bezug. So werden
im Voice-over Villegagnons Schilderungen {iber das Antarktische Frankreich als
»aktuelle Nachrichten« bezeichnet bzw. ~anmoderiertc. Sowohl die Rede von den
»ultimas noticias« als auch der Tonfall des Off-Erzdhlers im Stil eines Nachrich-
tensprechers verweisen auf die Gegenwart. Und bei der untermalenden Musik,
einem Stiick Mozarts fiir Waldhorn und Orchester, handelt es sich um die Musik
der >Atualidades Francesas<, der Franzosischen Wochenschau, die in Brasilien
noch in den 1960er Jahren im Kino lief.??° Damit wird der fortwihrende kulturel-
le Einfluss Frankreichs von der Neuzeit bis in die Gegenwart der Filmentstehung

217 | LERY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 75: »Villegagnon
depuis sarevolte de la Religion nous fist un tres-mauvais traitement.

218 | Vgl. ebd., S. 161-196.

219 | Ebd., S. 63: »ce livre des Singularitez est singulierement farci de mensonges«; »a fin,
di-je, de repousser ces impostures de Thevet, j'ay esté [sic!] comme contraint de mettre en
lumiere [sic!] tout le discours de nostre voyage«.

220 | Vgl. SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos. O sonho possivel do cinema bra-
sileiro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira 1987, S. 259.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

201


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Strategien kultureller Kannibalisierung:

deutlich gemacht. Der Gegenwartsbezug impliziert zugleich, dass der Film tiber
die koloniale Vergangenheit Brasiliens auch fiir die Deutung der Zeitgeschichte
des Landes relevant ist. Zur Zeit der Filmentstehung betrieb das brasilianische
Militirregime nimlich ein Programm zur Kolonisierung des Amazonas, durch
das Indigene erneut mit kolonialistischen Aggressionen konfrontiert wurden (wie
in Bezug auf das Filmende noch niher ausgefithrt wird).

IV. 2.3.2 Kannibalismus im Bild-Diskurs

Auf die Eingangssequenz folgt der Vorspann des Films. Wihrend des knapp drei-
miniitigen Vorspanns alternieren die Credits mit 25 Kupferstichen, bei denen es
sich in der Mehrzahl um drastische Kannibalismus-Darstellungen handelt. Die
Credits erscheinen dezent in kleiner weifler Schrift auf schwarzem Hintergrund,
was die Drastik der abgebildeten >Menschenfresserei« kontrastiv verstirkt. Die
Bilder sind rhythmisch montiert zu der Musik von José Rodrix, einem von Trom-
melschligen begleiteten Kriegsgesang. Zusitzlich dynamisiert werden die Kan-
nibalismus-Darstellungen durch Zoomaufnahmen, die Bewegung in die Kupfer-
stiche bringen und einzelne Bildteile akzentuieren.

68-71: COMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCES

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Der erste Kupferstich zeigt den Moment vor der Tétung eines Gefangenen: Ein
Tupinamba holt zum Schlag mit der Keule aus; in der Bildmitte figurieren nackte
Frauen, von denen sich eine in den Arm beifdt, wihrend eine andere an ihrem
Finger lutscht und eine dritte in freudiger Erwartung die Arme in die Luft streckt.
Es folgt ein Ausschnitt desselben Stichs, eine GroRaufnahme vom Gesicht des
Gefangenen, die seinen offenen Mund und die zur Seite gedrehten Augen ange-
sichts des drohenden Todes akzentuiert. Neben dem Todgeweihten sieht man die
Brust einer Frau und die langen Haare einer anderen. Es folgt der Filmtitel como
ERA GOSTOSO O MEU FRANCES in kleinen weiflen Lettern auf schwarzem Grund.
Die anschlieffende Nahaufnahme zeigt einen Bildausschnitt mit zerhackten
menschlichen Korperteilen, vor allem Arme und Beine, die auf einem Grill tiber
dem Feuer braten. Ein Zoom &ffnet das Bild bis in die Halbtotale: Frauen stehen
um den Grill; eine hissliche Alte mit Hingebriisten, die sich die Finger schleckt,
und eine Frau am Bildrand, die in einen abgehackten Menschenarm beifit. Der
nichste Kupferstich zeigt in der Bildmitte zwei Tupinamba mit Keulen, im Bild-
vordergrund liegt das erschlagene Opfer, iiber das sich eine entziickte Frau ge-
beugt hat, wihrend am rechten Bildrand ein Europier steht — gekennzeichnet
durch lange Haare und Bart —, der angesichts des Geschehens seine Hinde ringt.
Bei dem Europier handelt es sich um die historische Figur Hans Staden, der in
Gefangenschaft der Tupinamba geriet, nach Monaten fliehen konnte und seine
Erfahrungen aufschrieb (worauf noch genauer eingegangen wird). Auf das Bild
einer Trinkzeremonie der Tupinamba-Minner folgt eine Szene, in der nackte
Frauen im Kreis um den ebenfalls nackten Europier tanzen. Der anschlielende
Bildausschnitt zeigt in Nahaufnahme den Europier, der die Hinde in anklagen-
der Geste gehoben hat, gefolgt von der Nahaufnahme einer nackten >Indianerins,
die vor grimmigen Kriegern steht und einen Arm freudig in die Luft streckt, wih-
rend sie den Daumen ihrer anderen Hand gentisslich an den Mund fiihrt. Bei den
folgenden Bildern handelt es sich um Zeremonien, die der Tétung des Gefange-
nen vorausgehen: Kampfszenen verfeindeter >Indianer< mit ihren européischen
Verbiindeten und Bilder eines Schiffbruchs. Dazwischen sieht man Frauen und
Kinder, die menschliche Gliedmaflen verspeisen sowie einen Grill mit Koérpertei-
len, neben dem ein Kind steht und an einer abgehackten Hand knabbert. Die letz-
ten Bilder des Vorspanns sind erneut drastische Kannibalismus-Darstellungen.
Ein an der Wirbelsiule aufgeschlitzter Rumpf wird mit einer Axt zerhackt, Frau-
en hantieren mit menschlichen Gliedmaflen. Auf dem Feuer befindet sich ein
Topf, in den Menschenteile hineingegeben werden. Am Bildrand steht der Euro-
péer, der mit iiberkreuzten Armen betet. Auf eine Nahaufnahme der Feuerstelle
folgt das letzte Bild des Vorspanns: Frauen und Kinder sitzen im Kreis um einen
Menschenkopf und Gedirme und verspeisen phallisch anmutende Fleischstticke.
Eine Frau streichelt dabei ihre Brust, wihrend eine andere an ihrem Zeigefinger
lutscht und sich dabei mit der anderen Hand zwischen die Beine fasst. Durch
Heranzoomen wird der abgeschlagene Kopfin der Mitte des Bildes akzentuiert.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

203


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Wie in der Eingangseinstellung handelt es sich bei den Bildern des Vorspanns
um Kupferstiche aus Theodor de Brys America, und zwar aus dem Dritten Teil,
in dem Hans Stadens Warhaftige [sic!] Historia**! und Jean de Lérys Histoire d'un
voyage faict en la terre du Brésil direkt hintereinander, nur durch einen Zwischen-
titel getrennt, abgedruckt sind.??? Bei de Bry manifestiert sich eine deutliche Fo-
kussierung auf den Kannibalismus, der in der bildlichen Darstellung einen weit-
aus groferen Stellenwert erhilt als in den Reiseberichten von Staden und Léry.
Dies gilt insbesondere in Bezug auf Léry, der den Kannibalismus zwar ebenfalls
abgelehnt hat, die brasilianischen Ureinwohner/innen jedoch nicht als Bestien
stigmatisiert, wie dies bei vielen Autoren jener Zeit der Fall ist. Dementsprechend
ist in den Illustrationen bei Léry die Anthropophagie auch nur angedeutet. Die
Tétung eines Gefangenen ist lediglich in einem Bild dargestellt — und auch das
erstin der zweiten Auflage —, wobei der zeremonielle Charakter der T6tung betont
wird. Es finden sich in den Illustrationen bei Léry keine Darstellungen der Zerle-
gung von Menschenkérpern. Aber auch bei Staden, dessen Publikation drastische
[lustrationen kannibalistischer Praktiken enthilt, sind weitere Aspekte des Le-
bens der Tupinambd dargestellt, die bei de Bry in einseitiger Betonung des Kanni-
balismus weitgehend ausgespart werden. So erfolgt insgesamt eine Verstirkung
der »ideologische[n] Komponente der Vorbilder« und es wird eine »eindeutigere
Aussagenintention« erzielt als in den urspriinglichen Publikationen.??

Bei de Bry existiert ein »zusammenhingendes ikonographisches Programme«**,
das den Teil Stadens mit dem von Léry verbindet. Die Kohirenz in der Darstellung
ergibt sich nicht nur aus der einheitlichen Ikonografie, sondern auch aus der se-
quentiellen Anordnung der Illustrationen, welche die beiden einzelnen Teile auch
inhaltlich miteinander verbindet. Die Kannibalismus-Sequenz verliuft tiber die
Textgrenzen der beiden Schilderungen von Staden und Léry hinaus. Uberdies sind
bei Léry Abbildungen aus dem vorangehenden Teil von Staden erneut abgedruckt.

In den Kupferstichen de Brys, die eine zentrale Position im Bild-Diskurs iiber
den Kannibalismus einnehmen, werden unterschiedliche ikonografische Ele-
mente aus diversen Quellen verbunden oder gar vertauscht — so sind Bilder aus

221 | Der Originaltitel der 1557 erschienenen Publikation von Hans Staden lautet:
»Warhaftige//Historia und beschreibung eyner Landt-//schafft der Wilden/Nacketen/
Grimmigen Menschenfresser//Leuthen/in der Newenwelt America gelegen/vor und nach//
Christi geburt im Land zu Hessen unbekant/bifl uff dise ij.//nechstvergangene jar/Da sie
Hans Stadens von Hom-//berg au Hessen durch seine eygne erfarung erkant/und yetzo
durch den truck an tag gibt.« Im Folgenden wird der Buchtitel mit Historia abgekiirzt. Eine
ausfihrliche Thematisierung des Textes von Hans Staden folgt in Kap. 1V.2.3.4.

222 | In cOMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCES besteht eine Parallele zu der Verbindung der
Reiseberichte von Staden und Léry bei de Bry, da die an Hans Staden angelehnte Figur zu
Beginn des Films vermischt ist mit Jean de Léry, wie noch genauer herausgearbeitet wird.
223 | OBERMEIER, Franz: Brasilien in lllustrationen des 16. Jahrhunderts, S. 112.

224 | Ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Stadens Historia bei Léry abgebildet. Im Léry-Teil bei de Bry weisen lediglich zwei
Mlustrationen Entsprechungen auf zu den Holzschnitten der Erstausgabe der
Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil.?> Sowohl vom Bildaufbau als auch
inhaltlich sind in die Kupferstiche de Brys Anleihen aus verschiedenen Quellen
eingeflossen, insbesondere bei den Kannibalismus-Darstellungen. Neben den er-
wihnten Beziigen zu Staden sind dies vor allem Rekurse auf die Holzschnitte
bei André Thevet. Es werden aber auch »Elemente eines zeittypischen Topos aus
einer ilteren ikonographischen Tradition« einbezogen, etwa die Darstellung von
Hexen im Fall der gierigen alten Frauen mit Hingebriisten.?*

Die im Vorspann wiedergegebenen Kupferstiche erzielen ihre starke Wirkung
durch die kannibalistischen Praktiken der >Indianer/innens, die in expliziter und
durchaus schockierender Detailgenauigkeit dargestellt sind. Aulerst effektvoll ist
die expressive Koérpersprache der Figuren durch dramatisierte Bildanordnungen
hervorgehoben. Auf dem zentralperspektivisch ausgerichteten ersten Kupferstich
laufen die Fluchtlinien von den >Indianer/innen< am Bildrand auf den mittig posi-
tionierten Todgeweihten zu sowie auf die hinter ihm stehenden nackten Frauen,
die dem Verzehr seines Fleisches entgegenfiebern, wie ihre Gesten deutlich ma-
chen. Die dramaturgisch geschickt eingesetzte Blicklenkung von den Kannibalin-
nen auf ihr Opfer wird in der filmischen Darstellungsweise noch verstirkt. Durch
Vergréflerung eines Bildausschnitts erscheint der Todgeweihte in Grofaufnahme,
der Schrecken des Geschehens ist damit auch an der Mimik des Opfers gut erkenn-
bar. Neben Nah- und Groflaufnahmen akzentuieren auch Zooms immer wieder
einzelne Bildpartien, meist um die drastische Darstellung der Zerteilung und Ver-
speisung menschlicher Kérper zu betonen. Auch die dichotome Gegeniiberstellung
von Kannibalinnen und Europier, die Sujet und Komposition der Stiche bestimmt,
wird durch die filmischen Mittel hervorgehoben. Dies geschieht nicht nur durch
Bildausschnitte, sondern auch durch die Montage: Auf den Europier mit seiner
tadelnden Geste angesichts des Kannibalismus folgt eine blutriinstige >Indianerins,
die freudig dem Verzehr von Menschenfleisch entgegenfiebert, wobei die zwei Sti-
che als Nahaufnahmen der Gesichter so zueinander in Bezug gesetzt sind, dass
zwischen dem Europier und der Kannibalin ein Blickkontakt entsteht, der den
Antagonismus der beiden Figuren hervorhebt. Die Abwertung des >indianischenc«
Anderen, der betont als Gegenbild zum Européer gezeichnet ist, erfolgt vor der Folie
des Eigenen. Deutlich wird dies besonders in der Prisenz des Europiers auf meh-
reren Kupferstichen. Neben der Funktion einer Authentifizierung des Gezeigten
erscheint er als moralische Instanz, als Beobachter, der das Geschehen durch seine
Gesten eindeutig verurteilt und dabei auch fiir den europiischen Betrachter steht.

In der Gegeniiberstellung von europiischem Mann und dem weiblichen >in-
dianischen< Anderen wird auf den Kupferstichen immer wieder eine Verbindung

225 | Vgl. GREVE, Anna: Die Konstruktion Amerikas. Bilderpolitik in den »Grands Voyages«
aus der Werkstatt de Bry. KoIn/Weimar/Wien: Bohlau 2004, S. 159.
226 | Vgl. OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts, S. 94.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

205


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Strategien kultureller Kannibalisierung:

zwischen Kannibalismus und Sexualitit hergestellt. Die Frauen verspeisen nicht
nur phallische Korperteile und lecken sich die Finger vor Lust am Menschen-
fleisch, sondern sie gehen dabei auf einigen Bildern explizit der sexuellen Trieb-
befriedigung nach. Der Konnex zwischen Sexualitit und Kannibalismus wird
schon durch den doppeldeutigen Filmtitel ironisch reflektiert. In dem Satz >Como
era gostoso o meu francés< ((Mein Franzose war sehr lecker<) bedeutet das portu-
giesische »>gostoso< nicht nur >lecker« im Sinne von >wohlschmeckends, sondern
umgangssprachlich auch >sexuell erregends, vergleichbar mit dem deutschen
Wort »>geil«. Bei dieser Engfithrung von Sexualitit und Kannibalismus handelt
es sich um einen ironischen Verweis auf den im kolonialen Diskurs weit ver-
breiteten Topos, wie er besonders im 16. Jahrhundert in Bezug auf Brasilien zu
finden ist — so auch bei vielen der im Film angefithrten Autoren, darunter Hans
Staden®”, ebenso wie in den Illustrationen der de Brys. Kannibalismus wurde
fast ausschlieRlich mit nackten >fremden< Frauen in Verbindung gebracht, de-
ren Hunger nach Menschenfleisch sexuell konnotiert ist: »both the dismembe-
ring and then the consumption of the (male) body, is primarily a feminine act
[...] and is identified with the >witches< castrating appetite to consume European
Christianity«.””® Bei der »minnermordende[n] Kannibalin«, die nicht zuletzt fiir
die drohende »Einverleibung der eignen Kultur«*?® durch die fremde >Unkultur<
steht, handelt es sich um ein Konstrukt und ein Zeugnis der »Angst des europii-
schen Reisenden, seine christlich-abendlindische Identitit im Kulturkontakt zu
verlieren«.”*® Von dieser Angst und deren Sublimierung zeugen eindringlich die
Kupferstiche, die in coMo ERA GOsSTOSO 0 MEU FRANCES abgebildet sind. Wahrend
es Staden gelingt, Zeichen seiner kulturellen Identitit zu wahren und er seiner
Verspeisung entgehen kann, fillt der Protagonist des Films dem »kastrierenden
Appetit« einer Kannibalin anheim. Es handelt sich dabei um eine Umkehrung
des tiblichen Schemas der binidren Gegentiiberstellung von Identitit und Alteri-
tit, bei der durch Abwertung des Anderen das Eigene affirmiert wird und aus
der Konfrontation gestirkt hervorgeht. Bei Nelson Pereira dos Santos durchliuft

227 | Wie Markus Klaus Schéffauer gezeigt hat, ist Hans Stadens Bericht iiber seine
drohende Verspeisung aus diskursanalytischer Perspektive hochst fragwiirdig. Bei der
von Staden geschilderten Bedrohung, von den Tupinamba gegessen zu werden, kann
es sich durchaus um eine aus mangelnder Sprachkenntnis des Tupi-Guarani verkannte
Ankiindigung vernascht zu werden gehandelt haben - als »in aller Offentlichkeit aufer-
legte sexuelle Demiitigung vor den Frauen«. SCHAFFAUER, Markus Klaus: »Die Vision der
Gegessenen: Hans Staden, Autor des Kannibalismuse«. In: Alexandra Curvelo/Madalena
Simdes (Hg.): Portugal und das Heilige R6mische Reich (16.-18. Jahrhundert). Portugal e
o Sacro Império (séculos XVI-XVIII). Miinster: Aschendorff 2011, S. 105-126, hier S. 123.
228 | BRAUNER, Sigrid: »Cannibals, Witches, and Shrews in the Civilizing Process«, S. 15.
229 | SCHULTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten, S. 115.

230 | Ebd., S. 116.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

der Franzose einen »Prozess der Tupinisierung«.?*! Der minnliche europiische
Kérper wird schliefilich verschlungen, die Angleichung des Franzosen an die Tu-
pinamba miindet damit in der Aufldsung des Eigenen im Anderen.

IV. 2.3.3 Texte und Subtexte: Brasilien der friihen Neuzeit

Die Filmhandlung wird in unregelmifligen Intervallen durch Inserts unterbro-
chen. Bei den Zwischentiteln handelt es sich durchweg um Zitate iiber Brasilien aus
dem 16. Jahrhundert, publiziert von europiischen Autoren, die in unterschiedlicher
Form an der Kolonialisierung des Landes beteiligt waren und mit ihren Schriften
den kolonialen Diskurs iiber Brasilien mafigeblich gepriagt haben. Die Zitate bezie-
hen sich vor allem auf die Sitten der Ureinwohner/innen des Landes, aber auch auf
Praktiken der Kolonisatoren. Obgleich Anthropophagie ein zentrales Thema des
Films ist und fast alle angefiihrten Autoren den vermeintlichen Kannibalismus der
Ureinwohner/innen Brasiliens explizit und durchaus drastisch beschrieben bzw.
verurteilt haben, verweist nur ein einziges Zitat — von Hans Staden — implizit auf
dieses Thema. Anstatt den kolonialen Diskurs tiber Brasilien des 16. Jahrhunderts
zu vereinheitlichen, stellt der Film bei den zitierten Autoren unterschiedliche As-
pekte und divergierende Positionen heraus, wobei diese offenbar mafigeblich dar-
aus resultieren, ob die Schriften von Franzosen oder Portugiesen, Katholiken oder
Protestanten, Missionaren oder Siedlern verfasst wurden. Aus dem Zusammenspiel
divergierender Diskursformationen entsteht ein vielschichtiges Bild von der kolo-
nialen Konstellation im Brasilien des 16. Jahrhunderts. Zugleich werden im Kontext
des Films die Konvergenzen, Widerspriiche und Zusammenhinge zwischen den
einzelnen Diskursformationen deutlich. So unterliegt die Anordnung der Zitate in
den insgesamt neun Inserts einer Dramaturgie. Sie fithrt von der scheinbar neut-
ralen Schilderung der Biindnisse und Feindschaften zwischen Kolonisatoren und
Ureinwohner/innen bis hin zur sorglosen Beschreibung des Genozids, den die Por-
tugiesen an ihren fritheren Verbiindeten, den Tupiniquin, begangen haben.

Der erste Zwischentitel von André Thevet folgt direkt auf die Credits und die
Kannibalismus-Darstellungen der de Bry’schen Kupferstiche. Das Zitat verweist
auf die historische Konstellation, in der auch die Filmhandlung angesiedelt ist:
»In Sdo Vicente leben die Portugiesen, Feinde der Franzosen: Die Wilden die-
ses Ortes sind Feinde derjenigen, die den Rio de Janeiro bewohnen.«*** Wie aus
dem Zitat hervorgeht, bekriegen sich Portugal und Frankreich in der Gegend zwi-
schen S3o Vicente und Rio de Janeiro, wobei die rivalisierenden Kolonialmichte
mit verfeindeten indigenen Stimmen verbiindet sind: Die Tupinamba kimpfen
auf Seiten der Franzosen, die Tupiniquin auf Seiten der Portugiesen. Auch wenn

231 | LOBATO, Ana Lucia: »Como era gostoso o meu francés« um marco na representagao
do indio no longa-metragem de ficgdo«. In: Imagindrio, Nr. 7, 2001, S. 69-81, hier S. 74:
»processo de tupinizagao«.

232 | »Em Séo Vicente, habitam os portuguéses, inimigos dos francéses: os selvagens
désse [sic!] lugar sdo inimigos dos que habitam o Rio de Janeiro.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

207


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Strategien kultureller Kannibalisierung:

das Zitat von André Thevet wie eine neutrale Schilderung erscheint, entwirft der
Franziskaner in seinem 1557 publizierten Reisebericht Les Singularités de la France
Antarctique ein dezidiert negatives Bild der Urbevolkerung Brasiliens, die auf-
grund von angeblicher Kriegslust und Kannibalismus stigmatisiert wird. Bereits
der Titel des — auch ikonografisch — einflussreichen Reiseberichts weist mit »sin-
gularité< auf das Kuriose und Monstrése hin. Thevet spricht den brasilianischen
Ureinwohner/innen dann auch weitgehend den Status von Menschen ab, wenn er
sie in Hinblick auf ihre Kriegsfithrung mit »bétes brutes«, mit »wilden Tierenc,
vergleicht.”* Es handle sich um ein >Volks, das »ohne Glaube und Gesetz lebt«;
deren Kriegsfithrung folge »einer irrsinnigen Auffassung der Rache, ohne Grund
und Verstand«.?** Das unterstellte Fehlen von Glaube, Gesetz und Verstand dient
dabei vor allem als Rechtfertigung zur Kolonialisierung und Christianisierung
der brasilianischen Ureinwohner/innen im Machtbereich Frankreichs.

Wihrend das erste Insert den historischen Kontext des Filmgeschehens durch
erginzende Informationen spezifiziert, fligt sich das zweite Zitat von Hans Staden
komplett in den Handlungsablauf ein. Es gibt ein Gebet Stadens aus der Historia
wieder, das sich auf seine geplante Verspeisung bezieht: »Herr, wenn es Dein Wille
ist, dass ich einen tyrannischen Tod erleide, werde ich diesen erleiden durch diese
Vélker, die Dich nicht kennen.«** In der Sequenz, die dem Insert vorangeht, wird
der Protagonist des Films von den Tupinamba als Gefangener verschleppt und in
deren Dorf gebracht, wo die Frauen sich tiber ihr >Essen< freuen und eine ihm in
die Seite beifit. Die Platzierung des Zitats an passender Stelle des Filmgeschehens
betont die Analogie zwischen dem Protagonisten und Hans Staden. Zugleich tre-
ten durch die Betonung der Ahnlichkeit mit der Historia auch die Divergenzen
umso klarer hervor, insbesondere Stadens Verschweigen der Frau an seiner Seite
(worauf noch niher eingegangen wird). Im Gebet und im Gottesbezug des Zitats
manifestiert sich eine zentrale Funktion der Historia: der Glaubensbeweis. Wih-
rend Stadens Errettung in der Historia von der Uberlegenheit des christlich-pro-
testantischen Glaubens zeugt, durchkreuzt der Film die Affirmation christlicher
Religiositdt und die Narration kolonialistisch geprigter Gefangenschaftserzihlun-
gen, indem der Protagonist am Filmende der Verspeisung anheimfillt.

Handelt es sich bei den ersten beiden Zwischentiteln, von den Subtexten abge-
sehen, um relativ wertneutrale Schilderungen, so zeugt José de Anchietas Zitatim
dritten Insert von einer unverhohlenen Stigmatisierung der Tupinamba: »Sie sind
wie Tiger, denn sie sind sehr hochmiitig mit den Dingen, die ihnen die Franzosen

233 | THEVET, André: »Les Singularités de la France Antarctiques, S. 156.

234 | Ebd., S. 165: »ce peuple, lequel avons dit par ci-devant vivre sans foi et sans loi; tout
ainsi que toute leur guerre ne procéde que d’une folle opinion de vengeance, sans cause
ni raison.«

235 | »Senhor, se é da Tua vantagem que eu sofra morte tiranica, hei de sofré-la déstes
[sic!] povos que ndo Te conhecen.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

geben; ihre Natur ist grausam, Freund des Krieges und Feind jedes Friedens.«?*
Zwischen dem Zitat Anchietas und der Filmhandlung besteht eine deutliche Di-
vergenz: die im Insert als primitiv und animalisch diffamierten Tupinamba voll-
ziehen in der folgenden Sequenz eine komplexe Zeremonie, die offenbar dazu
dient, einen Mord zu sithnen und den Zusammenbhalt der Gemeinschaft zu star-
ken. In der filmischen Darstellung wird die Fremdheit ihrer kulturellen Praktiken
keineswegs eingeebnet, etwa durch Leugnung des Kannibalismus. So verkiindet
Cunhambebe, dass der Protagonist als >Portugiese< und Feind der Tupinamba in
acht Monaten verspeist werden soll, um den Tod seines Bruders zu richen.

Die Alteritit der Tupinamba manifestiert sich in der Kulturpraxis des Kanni-
balismus am deutlichsten und wird in dem Film auch als solche inszeniert, nim-
lich als Bedrohung der Identitit der européischen Kolonisatoren. Damit bildet die
Sequenz einen deutlichen Gegenpol zu der Position von José de Anchieta, der als
jesuitischer Missionar im Dienst der portugiesischen Krone mit der Angleichung
des Anderen an das Eigene durch die Vermittlung des katholischen Glaubens be-
schiftigt war. Der Jesuit verfasste Theaterstiicke mit religiésen und moralischen
Inhalten auf Portugiesisch und in Tupi, die vor allem der Bekehrung von >India-
ner/innen«dienten.?” Mit der Arte de grammatica da lingoa [sic!] mais usada na cos-
ta do Brasil (-Grammatik der meist gebrauchten Sprache an der Kiiste Brasiliens),
die seit Mitte der 1550er Jahre zirkulierte und 1595 im Druck erschien, verfolgte
Anchieta das Ziel, seinen Jesuitenbriidern das Erlernen des Tupi zu erleichtern,
um die Missionierung effektiver zu gestalten.

Die Grausamkeit und Kriegslust, die Anchieta den Tupinamba unterstellt, ist
deutlich interessengeleitet und erfolgt offenbar vor dem Hintergrund spezifischer
Machtanspriiche. Anchieta verbindet die Verwerflichkeit der Tupinamba mit deren
Biindnis mit den Franzosen, gegen deren koloniale Bestrebungen in Brasilien er
sich aktiv einsetzte. So gewann Anchieta bekehrte >Indianer<, um auf portugiesi-
scher Seite gegen die Franzosen zu kimpfen. Dem Jesuiten zugeschrieben wird
auch das 1563 in Coimbra gedruckte epische Gedicht De Gestis Mendis de Saa, eine
Lobpreisung der Taten von Mem de S, der die franzésische Kolonie France An-
tarctique fiir Portugal eroberte und ein Massaker an den ehemals verbiindeten Tu-
piniquin vertibte (wie in Bezug auf das letzte Insert noch niher ausgefithrt wird).

Anders als das Zitat von José de Anchieta, fiigt sich das vierte Insert, ein Satz
von Pero de Magalhdes de Gindavo, zunichst in die Filmhandlung ein: »Gegen-
iiber dem europiischen Freund lamentieren sie [die >Indianerq tiber das Pech ihrer
Vorfahren, dass diese nicht ein so tapferes und bedeutendes Volk kennenlernen

236 | »Sao como tigres, porque estdo mui [sic!] soberbos com as coisas que lhes dao os
francéses; sua natureza é cruel, amiga da guerra e inimiga de toda a paz [sic!].«

237 | Vgl. PINHEIRO, Teresa: »Anchieta, José de«. In: Friedrich Wilhelm Bautz/Traugott
Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXVII. Nordhausen: Bautz
2007, Sp. 41-49.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

209


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Strategien kultureller Kannibalisierung:

konnten, Besitzer so vieler guter Dinge.«** Im Anschluss an das Zitat beginnt
eine Sequenz, die Gindavos Schilderung weitgehend entspricht. Die Frauen emp-
fangen einen franzésischen Hindler mit der Zeremonie des Weinens und duflern,
dass ihre Toten traurig seien, da sie die mitgebrachten Geschenke nicht sehen
konnten. Im weiteren Handlungsverlauf durchkreuzt der Film jedoch das Zitat
von Géindavo. Die eurozentrische »ethnografische« Perspektive auf die >Indianer/
innen« wird gleichsam umgekehrt und ironisierend auf die beiden Franzosen be-
zogen. Dabei erscheint der Hindler kaum als Vertreter eines »tapferen und bedeu-
tenden Volkes«: Er verleumdet seinen gefangenen Landsmann als Portugiesen,
um ihn zu zwingen, fiir die Tupinamba wertvolles Brasilholz zu sammeln, das er
dann fiir seine billigen, in Manufaktur erzeugten >Geschenke« eintauschen kann.

Von der Inversion des ethnografischen Blickes abgesehen, evoziert der Rekurs
auf Pero de Magalhies de Gindavo einen Subtext, der einen signifikanten Bezugs-
punkt fiir die Sequenz bildet. Gandavo ist der Verfasser der Histéria da provincia
Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil (>Geschichte der Provinz Santa
Cruz, gemeinhin Brasilien genannt<). Bei der 1576 in Lissabon erschienenen Pu-
blikation handelt es sich um das »Buch, das die brasilianische Historiografie und
Geografie eingeleitet hat«.”*® Gandavos Geschichtsschreibung stellt eine deutli-
che Apologie der Kolonisierung des Landes durch die Portugiesen dar. Das erste
Kapitel ist der Landnahme durch Pedro Alvares Cabral gewidmet. Die >Indianer<
hitten die Portugiesen auf Knien empfangen, um den christlichen Glauben an-
zunehmen: »Wie sie deutlich zeigten, waren sie bereit, die christliche Lehre zu
jedem Moment anzunehmen, an dem diese ihnen gelehrt wiirde, als Volk, das
kein Hindernis durch Idole hat und sich zu keinerlei Gesetz bekennt, das dem
unseren entgegenstehen kénnte«.?® In einer bekannt gewordenen Formulierung,
die Zeitgenossen wie Gabriel Soares de Sousa und Manuel da Nébrega direkt auf-
griffen, konstatiert Gindavo, dass den >Indianern« in ihrer Sprache die Laute F, L
und R fehlten, »porque assim n3o tem Fé, nem Lei, nem Rei«*"! — »denn dement-
sprechend haben sie weder Glauben noch Gesetze oder einen Kénig«. Diese Aus-
sage impliziert eine uneingeschrinkte Rechtfertigung zur Kolonialisierung der

238 | »Diante do amigo europeu, lamentam a ma sorte de seus antepassados que nao
puderam conhecer um povo tao valoroso e ilustre, possuidor de tantas coisas boas.«

239 | HUE, Sheila Moura: »Introdugdo«. In: Pero de Magalhdes de Gandavo: Histéria da
provincia Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil. Vorw. Cleonice Berardinelli.
Einl. Sheila Moura Hue. Lissabon: Assirio & Alvim 2004, S. 13-23, hier S. 13: »livro que
inaugurou a historiografia e a geografia brasileiras«.

240 | GANDAVO, Pero de Magalhdes de: Histéria da provincia Santa Cruz a que vulgar-
mente chamamos Brasil, S. 42: »No que mostravam claramente estarem dispostos a re-
ceberem a doutrina cristd a qualquer momento que lhes fosse ensinada, como gente que
ndo tem impedimento de idoles, nem professa outra lei alguma que possa contradizer a
nossac.

241 | Ebd., S. 98.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Ureinwohner/innen des Landes. Untermauert wird dieser Anspruch auch durch
die — im kolonialen Diskurs verbreitete — Stigmatisierung der >Indianer/innen<
als »sehr unmenschlich und grausame, »ohne andere Gedanken zu haben als zu
essen, trinken und Menschen zu téten«*?.

Bei dem fiinften Zwischentitel handelt es sich um ein Zitat von Gabriel Soa-
res de Sousa: »Die Franzosen haben jedes Jahr viele Tausend Zentner Brasilholz
abtransportiert, das in viele Schiffe verladen und nach Frankreich gebracht wur-
de.«** Das Insert folgt auf ein Gesprich des franzésischen Hindlers mit dem Pro-
tagonisten, der fiir ihn Pfeffer und Brasilholz sammeln soll, um dafiir in einigen
Monaten die Entlohnung zu bekommen. Im Anschluss an das Zitat von Soares
de Sousa sind der Franzose und Seboipepe im Urwald zu sehen, wo sie Brasil-
holz fillen und forttragen. Das Insert fiigt sich in die Spielfilmhandlung ein und
erweitert diese um eine extradiegetische Zusatzinformation tiber die koloniale
Wirtschaft. Frankreich war zu jener Zeit eines der wichtigsten Linder im Handel
mit Brasilholz — dem Rohstoff, durch den Brasilien seinen Namen erhielt.

Was sich wie ein scheinbar neutrales Zitat in den Handlungsablauf einfiigt,
stammt erneut von einem Autor, der die Ureinwohner/innen Brasiliens stigmati-
siert und dabei vor allem auf den Kannibalismus abhebt. Gabriel Soares de Sousa
war ein Siedler und Plantagenbesitzer aus dem brasilianischen Bahia, der den
Tratado descritivo do Brasil em 1587 verfasst hat. Die >Beschreibende Abhandlung
tiber Brasilien im Jahr 1587« entstand als Beschwerde der Siedler gegen die Jesui-
ten, wobei Soares de Sousa auch Rechtsanspriiche auf Minen geltend machen
wollte. Neben ausfiihrlichen Schilderungen des Landes finden sich in der Pub-
likation auch deutliche Verunglimpfungen der Tupinamba, von denen es heifdt,
dass sie »jeden Tag grausamen Krieg fithren und sich gegenseitig aufessen«.**
Sie hitten »tiberhaupt keine Kenntnisse der Wahrheit« und seien »barbarischer
als alle Kreaturen, die Gott geschaffen hat«.?* Wie schon bei Gindavo wird auch
bei Soares de Sousa aus dem Fehlen der Buchstaben F, L und R in der Sprache
der Tupinamba das Fehlen von Glauben, Gesetzen und Koénig bzw. Herrscher
begriindet. Die gingigen Kannibalismus-Bezichtigungen sind in ihrer Verdam-
mungswiirdigkeit besonders drastisch ausgemalt: Der Gefangene bekomme eine
Frau zugeteilt, die dann hiufig schwanger werde. Sie »zieht das Kind auf bis zu

242 | Ebd., S. 97: »mui [sic!] desumanos e cruéis«; »sem terem outros pensamentos senao
comer, beber e matar gentee.

243 | »Costumavam os francéses resgatar cada ano muitos mil quintais de pau-brasil,
aonde carregavam dele muitas naus que traziam para a Franga.«

244 | SOUSA, Gabriel Soares de: Tratado descritivo do Brasil em 1587. Hg. u. Anm.
Francisco Adolfo de Varnhagen. Sdo Paulo: Editora da Universidade de Sdo Paulo 1971
[Orig. 1587], S. 300: »faziam-se cada dia cruel guerra, e comiam-se uns aos outros«.

245 | Ebd., S. 302: »nem tém [sic!] nenhum conhecimento da verdade«; »sdo mais bar-
baros que quantas criaturas Deus criou«.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

211


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Strategien kultureller Kannibalisierung:

dem Alter, in dem es gegessen werden kannc; das Kind werde gegrillt und »die
Mutter ist die erste, die von diesem Fleisch isst«.2*

Entgegen der sachlich wirkenden Beschreibung von Gabriel Soares de Sousa
ist das folgende Insert mit einem Zitat von Jean de Léry deutlich interessengelei-
tet: »An die Unsterblichkeit der Seele glaubend, an den Donner und die bésen
Geister, die sie quilen, bin ich sicher, dass diese Saat der Religion in ihnen keimt
und nicht vergeht, ungeachtet der Abgriinde, in denen sie leben.«*” Das Zitat fiigt
sich nur lose in den Handlungsablauf ein, der dem Insert vorangeht: Um sich
seinem drohenden Tod zu entziehen, verspricht der Protagonist dem >cacique<
Cunhambebe, mit Hilfe von Tup3, dem Gott des Donners, Kanonenpulver herzu-
stellen, das fiir die Kriegsfithrung benétigt wird.

Komplementir zu dem Handlungsablauf geben Lérys Worte Aufschluss tiber
die koloniale Konstellation, in der auch die Filmhandlung angesiedelt ist. Sein
Glaube an »>das Gute«< in den >Indianer/innens, trotz derer als verwerflich ver-
urteilter Lebensweise, rithrt nicht blof aus einem gréfleren Verstindnis fiir frem-
de Kulturen, wie es oft heifit. Vielmehr kommt darin eine deutliche Missionie-
rungsabsicht zum Ausdruck. So unterscheidet Léry in seiner Histoire zwischen
einem guten und einem schlechten Kannibalismus, der mit der Freundschaft
bzw. Feindschaft der jeweiligen >Indianer/innen< zu den Franzosen einhergeht.
Damit wird der Andere dem Figenen entweder tendenziell angeglichen oder aber
dem Anderen wird, bei ausbleibender Assimilation und nicht >domestizierbarer<
Fremdheit, der Status des Menschen weitgehend abgesprochen. Léry bezieht sich
einerseits auf »unsere Toiloupinambaoults«, fiir die Anthropophagie ein kom-
plexes Ritual darstelle oder die — unter dem Einfluss der Franzosen — gar kein
Menschenfleisch mehr dfen, keinen monstrésen Kérper hitten, sondern von der
Statur den Européern dhnelten und sich zum Teil dem christlichen Glauben ver-
schrieben hitten.?*® Andererseits verweist Léry auf »diese kleinen Teufel von Oue-
tacas«, die sich stindig im Krieg befinden, komplett nackt seien, »wie die Hunde
und Wolfe das Fleisch roh essen« — Menschenfleisch eingeschlossen —, die »zu
den barbarischsten, grausamsten und fiirchterlichsten Vélkern« ganz Amerikas
gehorten und sich weder mit den Franzosen noch mit anderen Europidern auf
Kontakt und Handel einlieRen.?*

246 | Ebd., S. 325: »cria a crianca até idade que se pode comer«; »a mae € a primeira que
come desta carne«.

247 | »Crendo na imortalidade da alma, no trovdo e nos espiritos malignos que os ator-
mentam, tenho que [sic!] essa semente de religdo brota e ndo se extingue néles, ndo obst-
ante as trevas em que vivem.«

248 | LERY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 413 und S. 211: »nos
Tolioupinambaoults«; »ils ne mangeroyent plus la chair humaine«. Hervorhebung im Original.
249 | Ebd., S. 152f.: »ces diablotins d’Ouetacas«; »comme les chiens et loups, mangeans
la chair crue«; »mis au rang des nations les plus barbares, cruelles et redoutées qui se
puissant trouver en toute L'Inde Occidentale«. Hervorhebung im Original.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Im siebten Zwischentitel wird erneut André Thevet zitiert: »Die Wilden glauben,
dass die Seelen derjenigen, die ihre Feinde tugendhaft bekdmpfen, in die Orte der
Freude eingehen, aber dass, im Gegenteil, diejenigen, die ihr Land nicht gut verteidi-
gen, mit dem Teufel gehen.«?*® Ahnlich wie in dem vorherigen Zitat von Thevet wird
die Filmhandlung durch eine relativ neutral wirkende Beschreibung erginzt. In der
Sequenz vor dem Zwischentitel riisten sich die Tupinamba fiir den Kampf gegen die
verfeindeten Tupiniquin; alles sei bereit, nur die >helfenden Traume« stiinden noch
aus. Nach dem Insert folgt eine Zeremonie, bei der Seboipepe im Trancezustand den
siegreichen Kampf prophezeit. Wie bereits in Bezug auf den ersten Zwischentitel
angefiihrt, entstammen die scheinbar neutralen Schilderungen Thevets einem Text,
in dem eine Apologie der franzdsischen Kolonialisierung Brasiliens zum Ausdruck
kommt. Der von Thevet genannte Glaube der »Wilden, je nach Tapferkeit in einen
»Ort der Freude« einzugehen oder dem »Teufel« anheimzufallen, korrespondiert
deutlich mit dem christlichen Verstindnis von Himmel und Hélle und belegt so
deren angebliche Disposition zur Annahme des katholischen Glaubens.

»In diesem Land, mehr als in jedem anderen, kénnen ein Gouverneur oder
ein Bischof und andere 6ffentliche Personen nicht Gott unseren Herren zufrie-
den stellen und alle anderen zufrieden stellen, denn das Schlechte ist in diesem
Land durch Gewohnbheiten sehr stark verankert.«**! Eingeblendet ist das Zitat von
Manuel da Nébrega zwischen der Sequenz, in der die Tupinamba gegen die ver-
feindeten Tupiniquin kimpfen, und der darauf folgenden Zeremonie zur Feier
des gewonnenen Krieges, bei der auch die Verspeisung des Protagonisten ange-
kiindigt wird. Nobregas Verdikt tiber »das Schlechte« in Brasilien erklirt sich
schon aus seinem religiésen Amt, das er im Dienst der portugiesischen Kolo-
nialmacht bekleidete. Der portugiesische Jesuit wurde im Jahr 1549 mit weiteren
Jesuitenmissionaren von dem portugiesischen Konig Jodo III nach Brasilien ge-
sandt, wo er 1553 zum ersten Provinzial des Landes ernannt wurde. Nobrega war
einer der mafigeblichen Begriinder der Indianermission in Brasilien. In einem
Brief vom 8. Mai 1558 an den Provinzial von Portugal, Miguel de Torres, befiir-
wortete Nobrega »durchaus eine Unterjochung der Indios« (wobei er auch eine
»vorsichtige[r] Kritik an der Kolonisierung« verlauten lief3).s? Er stimmte fiir die
Aufnahme von >Indianerkindern< in die Jesuitenkollegien, die so zwar vor der

250 | »Os selvagens acreditam que as almas daqueles que virtuosamente combateram
seus inimigos se vao para os lugares de prazer, mas daqueles que, ao contrario, ndo de-
fenderam bem o pais, irdo com o diabo.«

251 | »Nesta terra, mais que em nenhuma outra, ndo podera um Governador e um Bispo,
e outras pessoas publicas contentar a Deus Nosso Senhor e contentar a todos, por estar o
mal mui [sic!] introduzido na terra por costumes.«

252 | OBERMEIER, Franz: »Nébrega, Manuel da«. In: Friedrich Wilhelm Bautz, fortge-
fihrt von Traugott Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXII.
Nordhausen: Bautz 2003, Sp. 920-928, hier Sp. 922.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

213


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Versklavung durch die Siedler geschiitzt waren, aber auch ihrer urspriinglichen
Kultur entrissen wurden und sich den Jesuiten angleichen mussten.

Beim neunten Insert, mit dem der Film endet, handelt es sich um eine Ver-
lautbarung aus dem Jahr 1557 von Mem de S3, dem damaligen Generalgouver-
neur von Brasilien: »Dort vom Meer aus habe ich gekimpft, in einer Weise, dass
kein einziger Tupiniquin am Leben blieb. Auf der Linge des Strandes starr aus-
gestreckt, nahmen die Toten ungefihr eine légua [6.600 Meter] ein.«** Dem
Zwischentitel geht die zeremonielle T6tung des Franzosen voran, gefolgt von der
statischen Halbtotale einer idyllischen Kiistenlandschaft. Nach dem Ende der Ze-
remonie der Tupinambd setzt sich deren Gesang fort und ist sowohl bei der An-
sicht der Kiistenlandschaft als auch wihrend des Inserts zu héren. Die drei Ein-
stellungen werden somit durch die Tonspur zueinander in Beziehung gebracht.
Der letzte Zwischentitel fungiert als Epilog, der Film endet also mit dem Zitat von
Mem de Sa. Das Insert bekommt zusitzliches Gewicht, indem es fast doppelt so
lange eingeblendet ist wie die vorherigen acht Zwischentitel.

Die idyllische Kiistenlandschaft bildet nicht nur einen Kontrast zu dem fol-
genden Insert, in dem eine Kuste beschrieben wird, die kilometerlang mit Lei-
chen der Tupiniquin bedeckt ist. Durch den von Mem de Si begangenen und
leichthin geschilderten Genozid am Ende des Films erscheint auch die rituelle
Tétung und Verspeisung des Franzosen in einem anderen Licht. Was im kolo-
nialen Diskurs als barbarische Handlung dargestellt ist, wird hier als komplexes
kulturspezifisches Ritual ins Bild gesetzt. Die Gegeniiberstellung von rituellem
Kannibalismus und dem Vernichtungskrieg gegen die Ureinwohner/innen des
Landes macht die — gerade auch zur Zeit der Militirdiktatur zelebrierte — Ge-
schichte von der sglorreichen< Entdeckung und Besiedlung Brasiliens fragwiir-
dig. Dies gilt umso mehr, als das Massaker nicht an den Tupinamba4, den Feinden
der Portugiesen, veriibt worden ist. Der Vernichtungskrieg wurde vielmehr gegen
die Tupiniquin gefiithrt, die zuvor Verbiindete der Portugiesen im Kampf gegen
die Tupinamba und Franzosen waren. Dadurch wird die Perfiditit der kolonialis-
tischen Praktiken in Brasilien deutlich.

Die Einstellungsfolge suggeriert nicht nur, dass unberiihrt erscheinenden Land-
schaften in Brasilien eine blutige koloniale Geschichte eingeschrieben ist. Durch
den Gegenwartsbezug, wie er zu Beginn des Films mit der >Wochenschauc herge-
stellt wird, ergibt sich angesichts des Zitats von Mem de S auch eine Verbindung
zur Situation der brasilianischen Indigenen zu Beginn der 19770er Jahre.>* Zur Zeit
der Filmentstehung forcierte die brasilianische Militirregierung den Bau der Trans-
amazoénica, der Transamazonischen Fernstrafle. In der Region ansissige Indigene
wurden durch diesen internen Kolonialismus von ihrem Land vertrieben, haufig
unter Gewaltanwendung und mit Morddrohungen. Wie der Film andeutet, weist das

253 | »L& no mar pelejei, de maneira que nenhum tupiniquim ficou vivo. Estendidos ao
longo da praia, rigidamente [sic!], os mortos ocuparam cérca [sic!] de uma légua.«
254 | Vgl. SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation«, S. 201.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

vom Militirregime erzwungene Programm der >Modernisierung« Brasiliens Kon-
tinuitdten und Analogien zu der Kolonisierung des Landes im 16. Jahrhundert auf.

Der Erzihlfluss wird immer wieder durch Inserts unterbrochen, die — vom
letzten Zwischentitel abgesehen — jeweils knapp zehn Sekunden in weifler Schrift
auf schwarzem Hintergrund zu sehen sind. Wenn Inserts als »[e]xtradiegetic ver-
bal commentary« die Funktion zukommen kann, »the >self-sufficiency< of the
discourse of images« in Frage zu stellen®>, so gilt dies ganz besonders fiir deren
Verwendung bei Nelson Pereira dos Santos. Die Zwischentexte fiigen sich nicht
einfach nahtlos in die Filmhandlung ein. Vielmehr handelt es sich bei den Zitaten
von Autoren des 16. Jahrhunderts um Aussagen, die in Relation zueinander und
zur Spielfilmhandlung komplementire oder kontrastive Sinnbeziige herstellen
oder — wenn sie blof} der Handlung zu entsprechen scheinen — iiber Subtexte zu-
sdtzliche Bedeutungsebenen erhalten. Durch Zitate, die dem kolonialen Diskurs
tiber Brasilien entstammen, findet eine Kontextualisierung und Historisierung
der fiktionalisierten Geschichte statt, welche die Widerspriiche innerhalb des ko-
lonialen Diskurses zutage treten lassen.

Die Zwischentexte erméglichen durch die Unterbrechung der Handlung
ein Innehalten. So bekommt das Publikum verstiarkt Gelegenheit zur Reflexion.
Durch die Einbeziehung unterschiedlicher, mitunter widerstreitender Quellen
fordert der Film die Hinterfragung von Reprisentationen, die im kolonialen Dis-
kurs naturalisiert wurden. Die Briiche im Handlungsablauf, die durch die Inserts
entstehen, verweisen auch auf die mediale Differenz zu den Zeugnissen des 16.
Jahrhunderts. Der ausgeprigte Realititseffekt des fotografischen Bewegungsbil-
des dient in coMo ERA GOSTOSO 0 MEU FRANCEs gerade nicht zur Inszenierung
eines illusionistischen Historienfilms, der Wirklichkeit unmittelbar widerzu-
spiegeln vorgibt. Durch intermediale Beziige via Zwischentexte oder kontrastive
Bild-Ton-Verbindungen legt der Film wiederholt seine Konstruiertheit offen und
regt damit zur Reflexion iiber die koloniale Geschichte Brasiliens an (ohne dabei
»die Bedeutung« vorzugeben, wie dies im anti-kolonialistischen Kino der Fall ist).

IV. 2.3.4 Hans Staden und die Alteritat des Anderen

Ein zentraler Pritext der intermedialen Bez{ige in COMO ERA GOSTOSO O MEU FRAN-
cts ist Hans Stadens 1557 in Marburg erschienenes Buch mit dem modernisierten
Kurztitel Wahrhaftige Historia und Beschreibung einer Landschaft der wilden, nack-
ten, grimmigen Menschenfresserleute, in der Neuen Welt Amerika gelegen. Der Hesse
Staden unternahm zwei Reisen nach Brasilien; die erste im Jahr 1548 und die
zweite von 1550 bis 1555. Bei seiner zweiten Reise, die ihn als Teilnehmer einer
spanischen Expedition nach Paraguay fiithren sollte, erlitt die Mannschaft Schift-
bruch an der brasilianischen Kiiste. Um seinen Lebensunterhalt zu sichern, trat
Staden in den Dienst der portugiesischen Kolonisatoren. Zu Beginn des Jahres
1554 wurde er als Kommandant einer kleinen Festung auf der Insel Santo Amaro

255 | GUYNN, William: Writing History in Film. New York/London: Routledge 2006, S. 75.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

215


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Strategien kultureller Kannibalisierung:

von den indigenen Tupinamba gefangen genommen. Seiner Schilderung zufolge
lebte Staden fiir neuneinhalb Monate als Gefangener bei den »wilden, nackten,
grimmigen Menschenfressern«, die mit den Franzosen verbiindet und mit den
Portugiesen verfeindet waren. Staden konnte der ihm drohenden Vertilgung ent-
gehen. Er wurde von Franzosen freigekauft und schiffte sich am 31. Oktober 1554
nach Frankreich ein, von wo aus er in seine Heimat zuriick gelangte.

Stadens Buch wurde ein grofRer Erfolg. Noch im Erscheinungsjahr erschienen
zwei Nachdrucke, gefolgt von zahlreichen weiteren Neuauflagen und Uberset-
zungen. Bedeutsam fiir die Rezeption aufRerhalb des deutschen Sprachraums war
die Aufnahme von Stadens Text in den Dritten Band der — bereits angefiithrten —
epochemachenden Reiseberichtsammlung von Theodor de Bry, der 1592 in Latein
und im folgenden Jahr auf Deutsch erschien.

In Brasilien begann das Interesse fiir Stadens Buch gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts. 1892 erschien die erste Ubersetzung (ausgehend von der franzésischen
Ubertragung), gefolgt von einer vielbeachteten Ausgabe von 1900 zur Vierhun-
dertjahrfeier der >Entdeckung« Brasiliens. Zur weiteren Verbreitung beigetragen
hat auch die Bearbeitung als Jugendbuch durch den populiren brasilianischen
Autor Monteiro Lobato. Dessen Buch erschien 1927 unter dem Titel Aventuras de
Hans Staden (>Abenteuer von Hans Staden<?®, von dem bis heute iiber dreifig
Auflagen gedruckt wurden.

Stadens Publikation ist das »erste ausschliefRlich Brasilien gewidmete Buch,
das in Europa erschien« und enthilt »das erste wichtige Bildkorpus zu dem
Land«*¥, bestehend aus 54 Holzschnitten sowie einer Landkarte und dem Titel-
bild. Bei den Holzschnitten des Bandes handelt es sich um den »ersten umfang-
reichen Bilderzyklus iiber die Neue Welt« und damit um einen »Markstein in der
visuellen Umsetzung Amerikas fiir die Zeitgenossen«.”® Einen zentralen Platz in
dem Buch nimmt die detaillierte Beschreibung und Illustration des Kannibalis-
mus ein. Bereits auf dem Titelblatt ist ein Holzschnitt mit einer Kannibalismus-
Szene abgebildet: Neben einem Grill mit schmorenden menschlichen Koérpertei-
len liegt ein >Indianer< in einer Hingematte und nagt an einem Menschenbein.

Der Kannibalismus ist Gegenstand zahlreicher Illustrationen des Buches und
durchzieht einen Grofiteil des Textes. Als Staden von den Tupinambi gefangen
genommen worden sei, »bissen [sie] in ihre Arme und drohten mir, so wollten sie

256 | Vgl. LOBATO, José Bento Monteiro: Aventuras de Hans Staden. O homem que naufra-
gou nas costas do Brasil em 1549 e esteve oito mezes prisioneiro dos indios tupinambas.
S&o Paulo: Editora Nacional 1927.

257 | OBERMEIER, Franz: »Hans Staden und sein Brasilienbuch. Vorwort«. In: Hans
Staden: »Warhaftige [sic!] Historia«. Zwei Reisen nach Brasilien (1548-1555). Histéria de
duas viagens ao Brasil. Kritische Ausgabe Franz Obermeier. Ubers. Joachim Tiemann. Kiel:
Westensee 2007, S. I-LXV, hier S. I.

258 | Ebd., S. XXVII.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

mich essen«®®. Am Wohnort habe er vor die Frauen treten und ihnen zurufen
miissen »Ich, euer Essen, komme.«« (248) Vor den Hiitten hitten sich »fiinfzehn
Kopfe auf Pfihlen« von verspeisten Feinden befunden (252). Ein Junge »hatte
noch einen Beinknochen von dem Sklaven, an demselben war noch Fleisch, das
af? er« (258). Die Tupinamba hitten selbst einen entstellten Gefangenen gegessen,
der »hatte nur ein Auge und schien hisslich von der Krankheit« (261). Und die
schwer Verwundeten auf einem Heimzug »schlugen sie fortan tot und schnitten
sie ihrem Brauch gemif in Stiicke und brieten das Fleisch« (263). Staden sei auch
Menschenfleisch angeboten worden: »Cunhambebe hatte einen grofen Korb voll
Menschenfleisch vor sich, afl von einem Bein, hielt es mir vor den Mund, fragte,
obich auch essen wollte.« (264) Und ein Kapitel trigt die Uberschrift »Wie sie den
ersten von den zwei gebratenen Christen aflen [...].« (265)

Abb. 72-74: Hans Staden Wahrhaftige Historia

259 | STADEN, Hans: »Wahrhaftige Historia und Beschreibung/Einer Landschaft der wil-
den, nackten, grimmigen Menschenfresserleute,/in der Neuen Welt Amerika gelegen, vor
und nach Christi Geburt/im Land Hessen unbekannt bis auf diese zwei jingstvergangenen
Jahre,/da sie Hans Staden von Homberg in Hessen durch seine eigene Erfahrung/kennen-
gelernt und jetzt durch den Druck an den Tag gibt«. In: Hans Staden: »Warhaftige [sic!]
Historia¢, S. 229-288, hier S. 246 [Faksimile der Erstausgabe S. 1-178]. Um unnétig vie-
le Funoten zu vermeiden, sind im Folgenden die Seitenzahlen der Zitate im Flieftext in
Klammern angefiihrt.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

217


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 Strategien kultureller Kannibalisierung:

Im ersten Teil des Buches, mit den Schilderungen der persénlichen Erfahrung
Stadens, wird in Bezug auf den Verzehr eines Menschen — »Wie das zugeht« (258)
—hingewiesen auf den zweiten Teil, iiberschrieben mit »Wahrhaftiger kurzer Be-
richt: Briuche und Sitten der Tupinambas,/deren Gefangener ich gewesen bin.«
(271) Ein Kapitel tiber die Brauche der Tupinamba trigt den Titel »Warum ein
Feind den anderen isst.«, gefolgt von dem Satz »Sie tun es aus keinem Hunger,
sondern aus grofRem Hass und Neid.« (281) Und ein mit elf Holzschnitten reich

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

illustriertes Kapitel liefert die detaillierte Beschreibung zu dem Thema »Mit was
fir Zeremonien sie ihre Feinde téten und essen. Womit sie sie totschlagen und
wie sie mit ihnen umgehen« (282). Unter anderem wird erwdhnt, dass der Ge-
fangene eine Frau bekommt: »Und wenn sie schwanger wird, das Kind ziehen sie
auf, bis es grofd wird. Wenn es ihnen danach in den Sinn kommt, schlagen sie es
tot und essen es.« (282) Staden beendet das Kapitel mit der Beteuerung »Dies alles
habe ich gesehen und bin dabeigewesen.« (283)

In Stadens Buch finden sich mehrere Authentizititsbeteuerungen. So sind in
den Text Versicherungen Stadens eingestreut, dass es sich bei seiner Schilderung
um eine wahre Begebenheit handle, die er selbst erlebt habe. Dartiber hinaus
biirgt der Marburger Professor Dryander im Vorwort fiir die Vertrauenswiirdig-
keit Stadens; er betont, keine Zweifel zu haben, dass Staden

schreibe und vermelde seine Historia und Wegefahrt nicht nach anderer Leute Bericht, son-
dern aus seiner eigenen Erfahrung griindlich und gewiss, ohne irgendeine falsche Ursache
und dass er darin keinen Ruhm oder weltlichen Ehrgeiz, sondern allein Gottes Ehre, Lob und
Dankbarkeit fiir die erzeigte Wohltat seiner Erlésung sucht. (230)

Die Ausweisung der Textintention als Gotteslob, in Abgrenzung zur Ruhmbe-
gierde, suggeriert ebenfalls die Aufrichtigkeit des Autors. Auch die Unterteilung
des Buches in narratio und descriptio, in die persénliche Schilderung seiner Reise
und Gefangenschaft sowie die »ethnografische« Beschreibung der Gebrauche und
des Lebensraums der Tupinambad, erhoht die Glaubwiirdigkeit, dass die sachlich
anmutende Beschreibung auf tatsichlicher Erfahrung fufit.

Abgesehen von Formen der Authentifizierung finden sich bei Staden auch
Darstellungsweisen, welche die »Prisenz des Anderen«®® hervorheben. Diese
manifestiert sich in den Tupi-Woértern, die in den Text eingestreut sind, sowie in
der Reprisentation der >Indianer/innen< auf den Holzschnitten, insbesondere in
den drastischen Kannibalismus-Darstellungen.?' Im Kannibalismus, den Staden
zu einem zentralen Thema erhebt, zeigt sich die Alteritit der fremden Kultur be-
sonders deutlich. Die Bedrohung der christlich-europiischen Identitit durch das
»indianische« Andere kommt in der drohenden Verspeisung am stirksten zum
Ausdruck. Wie eine Vorstufe zur Auflésung seiner Identitit wirken die Staden auf-
gezwungenen Verinderungen seines Auferen: Er wird seiner Kleidung entledigt,
wobei der ihm drohende »Verlust seines Bartes einer Effeminierung und Ent-Euro-

260 | KIENING, Christian: »Alteritdt und Mimesis. Reprdsentation des Fremden in Hans
Stadens Historia«. In: Martin Huber/Gerhard Lauer (Hg.): Nach der Sozialgeschichte. Kon-
zepte fiir eine Literaturwissenschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschich-
te und Medientheorie. Tibingen: Niemeyer 2000, S. 483-510, hier S. 492.

261 | Trotz Verkniipfung von Bild und Text funktionieren die Holzschnitte auch als eigen-
standige Bilderzahlungen.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

219


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Strategien kultureller Kannibalisierung:

piisierung«?®? gleichkommt. Doch Staden fillt der Bedrohung durch den Anderen
nie ginzlich anheim. So erscheint er auf den Holzschnitten zwar nackt, doch ist sei-
ne Scham mit einem Feigenblatt bedeckt, und er behilt seinen Bart und sein langes
Haar als Zeichen seiner kulturellen Identitit. Die Selbstdarstellung Stadens fun-
giert zugleich als »allusion to the Biblical trials of Job«**, denn schlieflich ist die
Prifung und Affirmation seines Glaubens angesichts der »wilden, nackten, grim-
migen Menschenfresserleute« und ihrer Gétter ein zentrales Thema des Textes.

Neben der Bedrohung durch den Anderen, die primir im Kannibalismus zum
Ausdruck kommt, wird bei Staden auch die Verwerflichkeit und Unterlegenheit des
Anderen deutlich gemacht. Vor allem mittels »der Kannibalen-Trope begriindet
der ethnografische Blick seine epistemologische Autoritit«.?** Staden ist in seiner
Schilderung somit nicht nur der Abwehr gegeniiber dem Anderen fihig, sondern
»er okkupiert auch durch sprachliche Mimesis die Zeichen der anderen und rtickt
sie in seinen eigenen Deutungshorizont ein.«*® Die Alteritit wird entschirft, »das
Andere einem ihm fremden Reprisentationssystem anverwandelt«.2%

Die Anverwandlung des Anderen an das Eigene gilt insbesondere auch fiir
die visuelle Darstellung von Stadens Historia — sowie Lérys Histoire — bei de Bry.
Die de Bry’schen Kupferstiche sind gekennzeichnet durch eine spezifische Aus-
richtung auf die europiischen Betrachter/innen, bei gleichzeitiger Exotisierung
des rindianischen< Anderen. Wie Elisabeth Luchesi herausgestellt hat, dhnelt
der Bildraum »einer exotischen Bithne«, wobei die perspektivische Darstellung
den Blick auf das Dorfinnere lenkt und den Betrachter/innen eine privilegierte
Sicht auf das Geschehen gewihrt.?” Durch die Angleichung des Fremden an die
»europdischen Ausdrucks- und Vorstellungsformen« vollzieht sich eine »Verein-
nahmung der Fremden«, welche die bestehenden Differenzen abschwicht. In der
Konzipierung des »Fremden als Verfremdung des Bekannten« wird das Andere,
das »den europiischen Gesellschaften Undhnliche[n] zugunsten einer Wendung
zum Exotischen ausgeklammert«.

262 | SCHULTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten, S. 126.

263 | WHITEHEAD, Neil L.: »Hans Staden and the Cultural Politics of Cannibalism«. In:
HAHR -Hispanic American Historical Review, Nr. 80: 1, 2000, S. 721-751, hier S. 749.
264 | JAUREGUI, Carlos A.: Canibalia, S. 118: »Gracias al tropo canibal la mirada etnogra-
fica establece su autoridad epistemoldgicac.

265 | HOLDENRIED, Michaela: »Einverleibte Fremde. Kannibalismus in Wort, Tat und Bild«.
In: Kerstin Gernig (Hg.): Fremde Kérper. Zur Konstruktion des Anderen in europdischen
Diskursen. Berlin: Dahlem University Press 2001, S. 117-145, hier S. 139.

266 | KIENING, Christian: »Alteritat und Mimesis«, S. 486.

267 | LUCHESI, Elisabeth: »Von den >Wilden/Nacketen/Grimmigen Menschenfresser
Leuthen/in der Newenwelt America gelegen«. Hans Staden und die Popularitdt der
»Kannibalen<im 16. Jahrhundert«. In: Karl-Heinz Kohl (Hg.): Mythen der Neuen Welt. Zur
Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas. Berlin: Frolich & Kaufmann 1982, S. 71-74, hier
S. 73. Die folgenden Zitate sind derselben Seite entnommen.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Der Film folgt nicht der Angleichung des Anderen an das Eigene, sondern
lasst stattdessen Alteritit als solche durchscheinen. So sind die Dialoge auf Tupi
mit portugiesischen Untertiteln wiedergegeben, was die Vereinnahmung des An-
deren durch die Schriftkultur der Kolonisatoren reduziert. In der Miindlichkeit
manifestiert sich die >Fremdheit« der indigenen Sprache — im Gegensatz zu der
transparent erscheinenden Ubersetzung in die europiische Schriftkultur, welche
die Alteritit des Anderen weitgehend einebnet und durch das Eigene verstehbar
macht. Der Film gleicht die indigenen Anderen nicht dem Verstehenshorizont
des europiischen Protagonisten an; stattdessen wird das koloniale Subjekt assimi-
liert, das sich als solches in der Verspeisung durch den Anderen auflost.

Stadens Beschreibung seiner Gefangenschaft lasst sich unter dem Aspekt der
»captivity narrative« fassen, bei der die Erzahlung von der Befreiung des Gefan-
genen einhergeht mit dem »acknowledgement of the superiority of the captive’s
origins, which is often the reader’s own origins«.?*®® Der Identifikation mit dem
tiberlegen erscheinenden Gefangenen kommt dabei eine zentrale Rolle zu: »the
reader of a captivity narrative is meant to identify with the captive and to thereby
differentiate her/himself from the captor. Distinction between cultures is there-
by made necessary and is necessarily re-performed«.®® Wihrend der Autor und
Protagonist der Historia eine stindige Abgrenzung gegeniiber dem Anderen auf-
rechterhilt, erfolgt im Film bei der an Hans Staden angelehnten Figur eine zu-
nehmende Auflésung westlicher Attribute. Nelson Pereira dos Santos inszeniert
keine Befreiung einer mit »epistemologischer Autoritit« (Jauregui) ausgestatteten
Figur. Vielmehr miindet die Gefangenschaft in der Verspeisung des europiischen
Protagonisten, mit dem das Publikum sich bis dato wohl weitgehend identifiziert
hat. Damit durchkreuzt der Film das Identifikationsmuster der Erzihlung Stadens
samt des darin implizierten Uberlegenheitsanspruchs der europiischen Figur.

Im Gegensatz zu der Publikation von Staden und anderen >Augenzeugenc des
Kannibalismus ist die Tétung und Verspeisung des Protagonisten bei Nelson Pe-
reira dos Santos mit keinem Stigma behaftet.”° Wihrend in den europiischen

268 | NOGUEIRA, Claudia Barbosa: Journeys of Redemption: Discoveries, Re-Discoveries
and Cinematic Representations of the Americas. Dissertation, University of Maryland,
College Park 2006, S. 98.

269 | Ebd., S. 96.

270 | Mit dem brasilianischen Spielfilm HANs sTADEN (BRA/POR 1999, R: Luiz Alberto
Pereira) ist ein weiterer Film entstanden, der sich auf Stadens Historia bezieht. Der Zugang
ist hier allerdings ein vollig anderer als in COMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCES. Bei HANS STADEN
handelt es sich um eine »werkgetreue« eurozentrische Darstellung des Reiseberichts aus
dem 16. Jahrhundert. Erz&hlt wird der Film aus der Perspektive Stadens, dessen Stimme im
Voice-overnichtzuletzt der Authentifizierung des Geschehens dient. Wie in der Buchvorlage
wird Hans Staden zur Identifikationsfigur, wahrend die Tupinamba als animalische Wesen
erscheinen. Vgl. NAGIB, Licia: A utopia no cinema brasileiro. Matrizes, nostalgia, disto-
pias. Sao Paulo: Cosac Naify 2006, S. 110-117.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

221


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Darstellungen die Sitten der Tupinamba fast ausnahmslos als >barbarisch< und
unmenschlich dargestellt sind, erscheinen sie in dem Film als komplexe Kultur-
praxen, die Anthropophagie eingeschlossen. Entsprechend der heutigen ethno-
logischen Einsicht fanden bei den Stimmen der Tupi-Guarani — zu denen auch
die Tupinambi und die Tupiniquin zdhlen — Krieg und die damit verbundene
Anthropophagie nicht aus Hass statt, wie es bei den meisten europiischen Auto-
ren des 16. Jahrhundert heiflt, sondern aus Griinden der Ehre.?”! In Brasilien kam
Kannibalismus sicherlich nicht so hiufig vor, wie es in der Literatur des 16. Jahr-
hunderts glauben gemacht wird. Franz Obermeier zufolge handelte es sich beim
Kannibalismus vielmehr um »eine in gréfleren Abstinden erfolgende Zeremonie
mit hoher sozialer und stammesgeschichtlicher Bedeutung, die den Zusammen-
halt einzelner Stimme gewihrleisten sollte und wohl zumeist mit Initiationsriten
verbunden war«.”? In diese Richtung zielt auch der Film in seiner Reprisentation
von Kannibalismus; allerdings nicht im Sinne von >ethnografischer Genauigkeit«
oder >historischer Korrektheit«. Es wird keine unmittelbare Wiedergabe von Ge-
schichte vorgegeben, sondern die Reprisentation durch stilistische und mediale
Briiche als solche ausgewiesen und problematisiert. Dies gilt etwa fiir die Se-
quenz des Kampfes der Portugiesen gegen die Tupinamba, bei dem der Protago-
nist gefangen genommen wird. Durch historisch anmutende Kostiimierung und
naturalistisch wirkende Bilder entsteht zunichst der Eindruck von Geschichtlich-
keit, den dissonante Klinge riickwirts laufender Musik jedoch durchkreuzen.
Die Musik fungiert also nicht blof als atmosphirische Untermalung der kriege-
rischen Auseinandersetzung. Sie dient vor allem auch der Entnaturalisierung des
vermeintlich historischen Geschehens, da es sich offenbar um avantgardistische
elektronische Musik handelt, womit der Film sowohl auf seine Entstehungszeit
verweist als auch die eigene Konstruiertheit offenlegt.

IV. 2.3.5 Koloniale Geschichte im Modus der Mittelbarkeit

COMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCES setzt zahlreiche, teils divergierende Positionen
des kolonialen Diskurses iiber Brasilien im 16. Jahrhundert zueinander in Be-
ziehung. Die daraus resultierende grundlegende Hinterfragung der historischen
Quellen entspricht der Perspektive einer kritischen Historiografie, die darauf ab-
zielt »to critique documents in order to reveal the intentions of the archivists, the
broader context of the events documented, and the materials and points of view
that have been excluded«.”? Der Film deckt Widerspriiche in der Reprisentation

271 | Vgl. FAUSTO, Carlos: »Cinco séculos de carne de vaca: antropofagia literal e an-
tropofagia literaria«. In: Jodo Cezar de Castro Rocha/Jorge Ruffinelli (Hg.): Anthropophagy
Today?, S. 75-82, hier S. 77.

272 | OBERMEIER, Franz: »Bilder von Kannibalen, Kannibalismus im Bild. Brasilianische
Indios in Bildern und Texten des 16. Jahrhunderts«. In: Jahrbuch fiir Geschichte
Lateinamerikas, Nr. 38, 2001, S. 49-72, hier S. 71.

273 | GUYNN, William: Writing History in Film, S. 148.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

der brasilianischen Indigenen auf und macht die Interessengebundenheit kolo-
nialistischer Positionen sichtbar. Vor allem durch die Juxtaposition und Vermi-
schung von Elementen historischer Publikationen erzielt der Film — im Sinne der
skulturellen Kannibalisierung« — eine Dezentrierung einzelner Geschichtsdar-
stellungen sowie die Offenlegung historischer Zusammenhinge und Kontinuiti-
ten. Zugleich verwehrt sich der Film der Absolutsetzung seiner eigenen Position,
etwa durch die Authentifizierung eines einzelnen Geschehens. Primisse hierfiir
ist die — bereits analysierte — Eingangssequenz: Durch die Verbindung der Zeit-
ebene des 16. Jahrhunderts mit der Entstehungszeit des Films wird auf die me-
dienspezifische Rekonstruktion aus Sicht der Gegenwart verwiesen und so einer
Naturalisierung der Darstellung als unmittelbare >Historie« entgegengewirkt.

Besonders ausgeprigt ist die >kulturelle Kannibalisierung« kolonialer Dis-
kursformationen in Bezug auf Hans Stadens Historia, einem zentralen Pritext
des Films. Die in der Reisebeschreibung autobiografisch konturierte Persona des
Hans Staden wird in dem Film aufgegriffen und verbunden mit Elementen der
Figur des Jean de Léry. Zu Beginn des Films entspricht der Protagonist weitge-
hend Jean de Lérys Schilderungen in der Histoire iiber seinen Aufenthalt in der
franzésischen Kolonie France Antarctique unter der tyrannischen Herrschaft von
Villegagnon und der Flucht auf das Festland, wo er mit weiteren Protestanten in
Nachbarschaft zu den dortigen Indigenen wohnte. Die Filmhandlung ist dann ab
der Gefangennahme des Protagonisten in hohem Mafle an Hans Stadens Schil-
derungen angelehnt. Dabei fliefen auch Details seines >Berichts< mit in den Film
ein, beispielsweise taucht wie bei Staden der >cacique« Cunhambebe auf.

In dem an Stadens Schilderungen angelehnten Handlungsverlauf finden sich al-
lerdings auch signifikante Abweichungen. Zwar wird der Protagonist wie Staden zu-
sammen mit einer Gruppe von Portugiesen durch die Tupinamba gefangen genom-
men und filschlich fiir deren Landsmann gehalten. Doch wihrend es sich bei Staden
um einen Deutschen — im Dienst der portugiesischen Kolonialmacht — handelt, ist
die Filmfigur ein Franzose (der ebenfalls fiir einen Portugiesen gehalten wird). Diese
Verinderung der Nationalitit des Protagonisten ist durchaus signifikant. Als Franzo-
se ist der Protagonist Angehdriger einer zur Zeit der Filmhandlung aktiven Kolonial-
macht. Vor allem aber verkorpert er eine Nation, die in Brasilien jahrhundertelang
mafigeblichen kulturellen Einfluss besa. Reflektiert wird dies bereits am Anfang
des Films durch den Bezug auf die franzésische Wochenschau, wie sie noch in den
1960er Jahren in brasilianischen Kinos zu sehen war. In Hinblick auf den starken
kulturellen Einfluss Frankreichs, der bis in die Gegenwart der Filmentstehung an-
dauerte, erscheint die rituelle Verspeisung des Protagonisten am Ende des Films
auch als symbolische >Einverleibung«< der Grande Nation und ihrer Kulturformen.

Der Film thematisiert Aspekte der Gefangenschaft Stadens, die in der Historia
offenbar beiseite gelassen werden. In der Schilderung seiner Erlebnisse verschweigt
Staden, dass ihm eine Frau zugeteilt wurde — was er im Kapitel zum Kannibalismus

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

223


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Strategien kultureller Kannibalisierung:

im zweiten Teil seines Buches explizit als Brauch erwihnt.””* Der Grund fiir dieses
Verschweigen liegt wohl darin, dass Staden darauf bedacht war, seine Integritit als
Protestant und Kritiker der fremden Kultur zu wahren, die durch eine Frau an seiner
Seite zweifelhaft geworden wire. Im Film hingegen kommt der >unterschlagenenc
Frau eine zentrale Stellung zu. Als rein fiktive Figur wird die hiibsche junge Se-
boipepe eingefiihrt, deren Beziehung zu dem Gefangenen ausfiihrlich dargestellt
ist. Seboipepe hebt sich von den anderen Frauen stark ab, sowohl durch die Kadrie-
rung, die sie hiufig ins Zentrum und in den Vordergrund des Bildes riickt, als auch
durch ihre schlanke und hochgewachsene Figur, die dem westlichen Schénheits-
ideal (zur Zeit der Filmentstehung) entspricht. Durch diese Inszenierung Seboi-
pepes, ihr deutliches sexuelles Interesse an dem Franzosen und die Entwicklung
gegenseitiger Zuneigung weckt der Film die Erwartung einer Liebesbeziehung, bei
der die >Indianerin< zugunsten des europdischen Geliebten gegen ihre Traditionen
aufbegehrt. Zwischen den beiden scheint sich tatsichlich eine Liebesgeschichte zu
entwickeln, die auf eine Errettung des Todgeweihten schlieflen lisst (oder zumin-
dest auf den tragisch scheiternden Versuch der Frau, ihren Geliebten zu retten). Der
Film bricht jedoch mit der konventionellen Dramaturgie, wie sie in zahlreichen Ge-
fangenschaftsgeschichten angelegt ist. Bezeichnenderweise ist die einzige lingere
sromantische« Sequenz zwischen Seboipepe und dem Franzosen ein Liebesspiel,
das zugleich die Eintibung des Totungsrituals darstellt. Bei dem Liebesspiel nennt
Seboipepe ihren Franzosen neckisch »mein kleines Halsstiicks, in Bezug auf das-
jenige Korperteil, das ihr nach seiner T6tung zur Verspeisung zugesprochen wurde.
Der phallisch konnotierte Kosename »kleines Halsstiick« stellt einen Konnex von
Sexualitdt und Kannibalismus her, auf den bereits der doppeldeutige Filmtitel iro-
nisch verweist. Gegen Ende des Films sieht man Seboipepe dann in GroRaufnahme
mit ungeriihrter Miene kauen, wobei kein Zweifel besteht, dass sie gerade das Hals-
stiick des Franzosen verspeist. Die lakonische, betont unsensationelle Darstellung
von >Kannibalismus«< bei Nelson Pereira dos Santos steht in deutlichem Gegensatz
zu den grauenvollen, gewaltbetonten und detailgenauen Darstellungen, wie sie im
kolonialen Diskurs zur Abwertung des indigenen Anderen iiblich sind — insbesonde-
re in visuellen Reprisentationen wie den wirkungsmichtigen Kupferstichen von de
Bry, die zu Beginn von coMo ERA GOSTOSO 0 MEU FRANCES mit filmspezifischen Mit-
teln dargestellt, rekontextualisiert und in ihrer Funktionsweise offengelegt werden.

Bei der Beziehung zwischen Seboipepe und dem Franzosen handelt es sich
ferner um einen Verweis auf die Liebesgeschichte in José de Alencars Iracema,
lenda do Ceard”” — und zwar als »counterpart to the romanticized image of the
Indian created by Alencar«”®. In dem indianistischen Roman verliebt sich die
>Indianerin< Iracema in den portugiesischen Kolonisator Martim, fiir den sie
ihren Stamm verladsst, wobei der Sohn, der aus der Beziehung der beiden hervor-

274 | Vgl. STADEN, Hans: »Wahrhaftige Historia«, S. 157.
275 | Vgl. zu Iracema, lenda do Ceard Kap. III.6, insbesondere S. 85ff.
276 | SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation«, S. 199.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

geht, als der erste Brasilianer bezeichnet wird. Der Roman entwirft damit einen
fundierenden nationalen Mythos, bei dem die >Indianerin« blof als Zeichen der
Differenz gegeniiber dem portugiesischen Mutterland figuriert, um eine brasilia-
nische Nationalidentitit zu affirmieren. Die Beziehung zwischen dem Franzosen
und Seboipepe hingegen erweist sich als Inversion der Alencar’schen Liebesge-
schichte. Wihrend Iracema, die fiigsame »Jungfrau mit den Honiglippen«?”’, sich
ginzlich dem Kolonisator hingibt, widersetzt sich Seboipepe dem Franzosen. Be-
zeichnenderweise bedeutet Seboipepe »auf Tupi Blutsauger«”®, was nicht nur auf
die Verspeisung des Franzosen am Ende des Films hindeutet, sondern auch eine
ironische Verkehrung von Iracemas Honiglippen darstellt. Seboipepe erscheint
als Gegenbild zur romantischen Konstruktion der >Indianerin< Iracema. So ist
Seboipepe keine Jungfrau, sondern eine Witwe, deren Mann von den Portugie-
sen get6tet wurde. Im Gegensatz zu Iracema lehnt sie es nicht nur ab, fiir den
Europier ihren Stamm zu verlassen, sondern verhindert sogar gewaltsam dessen
Flucht.”® Mit einem Licheln auf den Lippen schieft sie dem fliechenden Franzo-
sen einen Pfeil ins Bein und tritt ihm kriegerisch entgegen. Seboipepe stirbt auch
nicht wie Iracema, die sich aus Sehnsucht zu Tode grimt, als ihr Mann sie fiir den
Kampf gegen feindliche >Indianer« verlisst. Es ist vielmehr der Européer, der um-
kommt. Anstatt wie Iracema dem Kolonisator einen Nachkommen zu gebiren,
beteiligt sie sich an der Verspeisung des Franzosen.

Abb. 75-76: CoMo ERA GOSTOSO O MEU FRANCES

277 | ALENCAR, José de: Iracema, lenda do Ceard, S. 48: »lracema, a virgem dos labios
de mel«,

278 | SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos, S. 259: »sanguessuga em tupi«.

279 | Dieswidersprichtauch einer Schilderung Gandavos, derzufolge die indigenen Frauen
dereuropdischen Gefangenen sich zu diesen manchmal so hingezogen fiihlten, dass sie die
Manner vor dem Tod bewahrt hatten und mit ihnen geflohen seien. Vgl. GANDAVO, Pero
de Magalhdes de: Histéria da provincia Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil,
S. 114: »Também acontece algumas vezes afeigoar-se tanto ao marido, que chega a fugir
com ele para sua terra para o livrar da morte.«

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

225


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Abb. 77: José Maria de Medeiros: Iracema

Abb. 78: Anténio Parreiras: Iracema

Die >Indianer/innen« des Films, und insbesondere die Figur der Seboipepe, wei-
chen deutlich ab von der Reprisentation assimilierungswilliger >Indianer/innen«
bei Alencar, die sich ergeben kolonialisieren lassen und ihre Identitit zugunsten
der Kultur der europiischen Kolonisatoren aufgeben. Der Film invertiert gezielt
den Iracema-Mythos, der auch im 20. Jahrhundert sehr prisent ist, vor allem in
filmischen Darstellungen. Bis zur Entstehung von coMo ERA GOSTOSO O MEU
FRANCEs im Jahr 1971 sind 15 Spielfilme iiber >Indianer/innen«< entstanden, von
denen neun auf Werken von Alencar (vor allem auf Iracema, lenda do Ceard und O
Guarani) basieren.?®® coMmo ERA GOSTOSO 0 MEU FRANCES ist der erste Film, in dem
nicht »a visdo do colonizador«®®, der »Blick des Kolonisators«, vorherrscht.?®? In

280 | Vgl. LOBATO, Ana Lucia: »Como era gostoso o meu francés«, S. 71.

281 | Ebd,, S. 72.

282 | Vgl. Sylvio Backs Essayfilm YNDIO DO BRASIL/OUR INDIANS (BRA 1995), der sich aus
Sequenzen zahlreicher Filme {iber die brasilianischen »Indianer/innen< zusammensetzt
und damit einen Querschnitt ihrer filmischen Repréasentation liefert. Durch Kommentare

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Nelson Pereira dos Santos’ Film entsteht ein differenziertes Bild der Indigenen,
das deutlich divergiert von den eindimensionalen Abwertungen des Anderen, wie
sie im kolonialen Diskurs vorherrschen. Die Anthropophagie erscheint als kom-
plexes Ritual, das nach bestimmten Regeln durchgefiithrt wird, und nicht als ein
wahlloses und blutriinstiges Verschlingen von Menschen.

Der Film vermeidet allerdings auch, einer vermeintlichen Reprisentation
der indigenen Sichtweise zu verfallen. Wie bereits dargelegt, klingt wiederholt
ein ironischer, fast karnevalesker Ton an. Evident ist dies schon im Filmtitel, der
aus der Perspektive der »>Kannibalin< Seboipepe konstatiert, wie lecker ihr Fran-
Zose gewesen sei. COMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCEs zielt also weniger auf die
>Richtigstellung« des Bildes der Indigenen im kolonialen Diskurs, als vielmehr
auf eine ironische Affirmation von Kannibalismus und Promiskuitit, um — ihn-
lich wie das Manifesto Antropdfago — die komplementiren Fremdzuschreibungen
der »Indianer/innenc als >Menschenfresser/innen< und >Gute Wilde« zu durch-
kreuzen und diesen naturalisierten Reprisentationen isthetische und kulturelle
Differenzen einzuschreiben. Die stilistische Heterogenitit des Films umfasst so
unterschiedliche Darstellungsmodi wie Realismuseffekte oder Illusionsdurchbre-
chungen, wobei diese sich wiederum auf spezifische Diskurse und Reprisenta-
tionsformen beziehen. In multiperspektivischer Darstellungsweise, etwa durch
Juxtaposition divergierender Bild- und Tonebenen, legt der Film Widerspriiche
innerhalb des kolonialen Diskurses offen und entzieht den einzelnen Positionen
damit ihre »epistemologische Autoritit«.

COMO ERA GOSTOSO O MEU FRANCES subvertiert nicht nur den kolonialen Dis-
kurs iiber das Brasilien des 16. Jahrhunderts, sondern widersetzt sich auch einer
affirmativen Darstellung der brasilianischen Geschichte, wie sie vom Militarre-
gime zur Zeit der Filmentstehung mit Nachdruck geférdert wurde. Die zentralis-
tische Kulturpolitik der Junta, die sich auch in dem 1969 gegriindeten staatlichen
Filmunternehmen Embrafilme niederschlug, war bestimmt durch Zensur und
Verfolgung einerseits, sowie durch umfangreiche Unterstiitzung nationalisti-
scher Kulturproduktionen andererseits. Uber Embrafilme férderte die Militirre-
gierung zu Beginn der 19770er Jahre Historienfilme, die der Glorifizierung brasi-
lianischer Geschichte dienen sollten. Nelson Pereira dos Santos’ Film widersetzt
sich nicht nur der nationalistischen Uberhshung brasilianischer Geschichte, son-
dern reflektiert auch die Kontinuititen (neo-)kolonialer Machtgefiige, die mit der
Kolonisierung des Amazonasgebietes bis in die Gegenwart der Filmentstehung
andauerten. Das Filmende mit der massenhaften Ermordung von Indigenen,
die der Generalgouverneur von Brasilien Mem de Sa Mitte des 16. Jahrhunderts
durchfithren lief, bekommt eine besondere Brisanz angesichts der durch die
Junta begonnenen Kolonisierung des Amazonasbeckens, bei der im Rahmen der
>Umsiedlung< von Indigenen und Kleinbauern massiv Gewalt angewandt wurde.

im Voice-over und gezielte Juxtaposition von Sequenzen werden die eurozentrischen
Représentationen der Indigenen in Backs Film dekonstruiert.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.

227


https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Strategien kultureller Kannibalisierung:

Dies gilt umso mehr, als der Film bereits in der Eingangssequenz durch die Kopp-
lung von zwei Zeitebenen — via Verweis auf die Franzosische Wochenschau — eine
Verbindung herstellt zwischen der Kolonialisierung Brasiliens im 16. Jahrhundert
und der Gegenwart der Filmentstehung. Wie auch bei den anderen tropikalisti-
schen Filmen erkannte das Militirregime die subversiven Strategien >kultureller
Kannibalisierung« nicht, wobei como ERA GOSTOSO 0 MEU FRANCES nicht nur von
der Zensur verschont blieb, sondern sogar eine Férderung von Embrafilme erhielt
und neben MacuNAfMma zu einem der erfolgreichsten Filme des Cinema Novo
wurde.

hittps://dol.org/1014361/6783839424766-003 - am 13.02.2026, 15:12:08.



https://doi.org/10.14361/9783839424766-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

