3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen I: Einheit
und Modifikation (Husserliana Ill)

Die Phinomenologie hat es nach der Einleitung der Ideen zu einer
reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie mit
dem Bewusstsein, »mit allen Erlebnisarten, Akten, Aktkorrelaten«
zu tun (Hua 11I/1,5:5-7), und insofern ist das Bewusstsein auch
durchgehendes Thema des Ersten Buches (Allgemeine Einfiihrung
in die reine Phinomenologie: Ideen 1). Im Besonderen thematisiert
Husserl im zweiten Kapitel des zweiten Abschnittes den Unterschied
von Bewusstsein und natiirlicher Wirklichkeit, im dritten Kapitel
stellt er die Region des reinen Bewusstseins vor und im zweiten Ka-
pitel des dritten Abschnittes: Zur Methodik und Problematik der rei-
nen Phianomenologie arbeitet er »Allgemeine Strukturen des reinen
Bewusstseins« heraus. Jedes Mal kommt er auch auf die Reflexion zu
sprechen; kurz in der Einleitung, dann in den §§38 und 42-46 des
zweiten Kapitels der Fundamentalbetrachtung und im §77 des zwei-
ten Kapitels des methodischen dritten Abschnittes.

3.1. Die Einleitung: Reflexion als Einstellung

In der Einleitung wiederholt Husserl einen Gedanken aus den Logi-
schen Untersuchungen: Er unterscheidet die natiirliche Einstellung
und die »vollig gednderte« (5:20; vgl. »in einer ganz anderen
Einstellung«: 3:19f.) der Phanomenologie, und er will diese unter-
schiedlichen Einstellungen, bzw. die Eigenart der phinomenologi-
schen Einstellung reflektiv ins wissenschaftliche Bewusstsein heben
(3:16ff.). Dazu bedarf es natiirlich des Vollzugs dieser neuen Einstel-
lung (3:241f.): um den Unterschied beider Einstellungen zu verstehen,
muss ich Kenntnis beider haben, d. h. von der natiirlichen in die pha-
nomenologische Einstellung wechseln, selbst phanomenologisieren,
welcher Wechsel auch »Modifikation genannt wird« (3:23). Und er
wiederholt auch, dass dies keine leichte Aufgabe ist (5:21-24; vgl.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A= 57

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

58

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

5:8: »nicht geringe Miihe« und 5:24: »miihselige Studien«). Wenn
die phanomenologische Einstellung als reflektive gekennzeichnet
wird, ist diese Kennzeichnung eine Reflexion zweiter Stufe.

3.2. Die Einheit von cogitatio und reflexio im 2. Abschnitt der
Ideen |

Im zweiten Kapitel des zweiten Abschnittes (Die phinomenologische
Fundamentalbetrachtung), tiberschrieben: Bewusstsein und natiir-
liche Wirklichkeit (Hua I111/1, 66ff.), wendet sich Husserl erstmals
der genaueren Beschreibung des Bewusstseins zu. Er beginnt mit
der Analyse des cogito, des einzelnen Bewusstseinserlebnisses. Der
Eigengehalt der cogitatio soll in seiner Eigenheit herausgearbeitet
werden (70:33ff.). Jedes Bewusstsein ist Bewusstsein-von-(etwas),
ist intentionales Bewusstsein, d. h. erfassend auf einen je spezifischen
Gegenstand gerichtet. Husserl gebraucht hier also den Begriff Be-
wusstsein anders als er es in den Logischen Untersuchungen fest-
gelegt hatte. sBewusst« heifdt jetzt so viel wie intentional. Bewusst
sind Gegenstinde der Erlebnisse, nicht diese Erlebnisse selbst.

Aber dieses Erfassen ist regelmifig ein Herausfassen (73:23),
Herausfassen namlich eines Gegenstandes aus einem Feld von Ge-
genstinden. Bewusstseinserlebnisse, cogitationes, kommen nicht al-
lein, sondern flieBen in einem Strom, den sie zugleich selber flies-
send (84:30-32) konstituieren, wobei jedes aktuelle Bewusstsein
einen Horizont oder Hof inaktueller Erlebnisse mit sich fithrt. In
diesen Erlebnissen sind korrelativ je und je unterschiedliche Gegen-
stinde, Dinge oder Wesen aktuell und inaktuell als Erfahrungshin-
tergrund bewusst.! Sehe ich z. B. aus dem Fenster, habe ich ein Pano-
rama von Hiusern, Bdumen, voriibergehenden Menschen und
parkenden Autos vor Augen, aber mein Blick konzentriert sich auf
das gegeniiberliegende Haus. Auf dieses bin ich aufmerksam gerich-
tet; Biume, Menschen, Autos werden mitgeschaut (71:34), aber im
Modus implizit (72:11). Diese impliziten Gegenstande kann ich jeder-
zeit durch freie Wendung meines Blickes (72:8f.) zu explizit bewuss-

! Husserl nennt jetzt ohne weiteres Welt und Gegenstinde bewusst, z. B. 56:14 — 59:9 —
ein Sprachgebrauch, den er in LU noch abgelehnt hatte (z. B. Hua XIX/1,358). Anderer-
seits findet sich auch in den Ideen I noch der alte Sprachgebrauch; vgl. §45, 95:13ff.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die Einheit von cogitatio und reflexio

ten machen (72:12). Das zugehorige korrelative Bewusstsein, das sich
diesen Gegenstinden aufmerksam zuwendet, nennt Husserl entspre-
chend aktuell (72:28 — 73:6 — 74:32 — 75:18) oder explizit (72:30),
bzw. wenn es die Gegenstdnde nur inaktuell bewusst hat, inaktuell
(73:16), implizit (72:31) oder potentiell (72:31 f. — 74:32). Inaktualitit
(72:29) bedeutet Potentialitdt, und was jetzt potentiell oder implizit
wahrgenommen wird, kann jederzeit auch aktuell wahrgenommen
werden, allerdings nur so, dass das, was jetzt aktuell wahrgenommen
wird, dann in die Inaktualitdt wechselt, und umgekehrt (72:25-32;
vgl. 73:23-28).

Dabei bin ich auch den inaktuellen Gegenstinden intentional
zugewandt. Der Begriff Intentionalitat ist weiter als die Begriffe Auf-
merksamkeit und Erfassen (73:30ff.). Intentionales Objekt besagt
nicht zugleich erfasstes Objekt (75:30-32). Aber nur solche Erlebnis-
se, in denen ich auf die Gegenstinde aktuell gerichtet bin, nennt
Husserl cogitationes. Inaktuelle Erlebnisse sind Modifikationen der
urspriinglich-aktuellen. Gemeinsam aber ist beiden Erlebnisarten die
Intentionalitdt; beide sind Bewusstsein von etwas, und der Gegen-
stand beider Erlebnisse ist derselbe (73:35f.: »die modifizierte
cogitatio« ist »ebenfalls Bewusstsein, und von dem-
selben wie die entsprechende unmodifizierte«). Das Bewusstsein,
das sich von dem, was es aktuell bewusst hat, weg- und dem zuwen-
det, das eben noch inaktuell bewusst war, erfasst dieses selbe inaktu-
ell Bewusste jetzt als aktuelles: Wenn ich meinen Blick von dem vor
mir liegenden Papier auf die Diskettenbox richte, war mir eben diese
selbe Diskettenbox schon vorher bewusst, wenn auch nur implizit,
wihrend ich sie jetzt voll im Blick habe, dabei aber naturgemifl das
Papier in die Inaktualitdt verbanne. Aktualisierung bedeutet immer
zugleich Inaktualisierung, und umgekehrt ist jede Inaktualisierung
nur moglich, indem ich zugleich andere Gegenstinde aktualisiere.
Wenn also zu jedem Erlebnis ein Erlebnishof gehort, bzw. korrelativ
zu jedem erfassten Objekt ein Feld nicht erfasster, wohl aber poten-
tiell fassbarer Gegenstinde, besteht auch der Strom von Erlebnissen
als ganzer nie aus lauter Aktualitdten (73:5-8).

Von der Inaktualitit des Dinges miissen wir seine Inaddquatheit,
seine Unvollstandigkeit unterscheiden. Dinge sind stets nur einseitig
gegeben; die anderen Seiten sind im Modus >uneigentlich< nur smit-
gegeben« (91:12 ff.).

Eine weitere Art inaktueller Gegebenheit ist die mitbewusste
Gegebenheit meiner weiteren Umgebung (57:9), der Umwelt (96:2,7),

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 59

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

60

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

die fiir mich immer da ist, auch wenn ich sie weder aktuell wahrnehme
noch sie zu meinem unmittelbaren Erfahrungshintergrund gehort.
Aber ich konnte die Dinge der Umwelt wahrnehmen, sie sind prinzi-
piell wahrnehmbar, wenn ich namlich andere Wahrnehmungsreihen
in Gang setzte, z.B. dadurch, dass ich mich umdrehe oder den Ort
wechsle.
Wir unterscheiden also:
e das aktuelle wahrgenommene, aufmerksam beachtete und erfass-
te Ding
die inaktuellen Dinge, der Hof oder Erfahrungshintergrund
die anderen mitgemeinten Seiten des Dinges
die Dinge, die ich nicht wahrnehme, aber wahrnehmen kénnte
(durch Ortsbewegung) — und korrelativ
das aktuelle intentionale Bewusstsein von dem Haus
das inaktuelle, ebenfalls intentionale Bewusstsein von dem Gar-
ten, dem Zaun, usw,, also dem Erfahrungshintergrund
das mitmeinende Bewusstsein der anderen Seiten des Dinges
e das Bewusstsein der durch Ortsbewegung wahrzunehmenden
Dinge, die zu meiner stets mitbewussten (57:9) Umgebung geho-
ren. Die Differenz von Umwelt und Umweltdingen, wie sie Hei-
degger in Sein und Zeit herausarbeitet (1957, S. 63 ff.; 1. Teil,
1. Abschnitt, 3. Kap.), kiindigt sich hier an, wird aber von Husserl
noch keineswegs explizit getroffen.
Der Begriff Bewusstsein (cogitatio) wird also in den Ideen [ um die
Inaktualitdt erweitert; Husserl kennt aufSer den aktuellen auch inak-
tuelle intentionale cogitationes. So decken sich die Begriffe Bewusst-
sein und cogitatio nicht mehr. Den Begriff >cogitatio« behalt er den
aktuellen vor (73:8ff.). Husserl unterscheidet dann im §37 genauer
zwischen Intendieren und Erfassen, um dann im §38 die Reflexionen
auf Akte und den Unterschied transzendenter und immanenter
Wahrnehmungen zu thematisieren.

Aber dieser Paragraph 38 ist nur eine Beifiigung (»Wir fiigen
ferner bei:«; 77:27),% eine Beifligung namlich zur niheren Bestim-
mung der cogitatio. Husserl begreift die Reflexion von der cogitatio
her. »Im cogito lebend«, haben wir »die cogitatio selbst nicht bewusst
als intentionales Objekt« (77:27f.). Aber sie kann, sagt er, jederzeit

? Auch Pieper vermerkt die Diskrepanz, dass Husserl das Prinzip der Reflexion, das von
basaler Bedeutung ist und den entscheidenden Schritt in die philosophische Denkhal-
tung markiert, als bloBen Annex bringt (1993, S. 41).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die Einheit von cogitatio und reflexio

intentionales Objekt werden; »die prinzipielle Moglichkeit einer
»reflektiven« Blickwendung«’ (77:28-30) gehort zum We-
sen der cogitatio. Diese Moglichkeit vermehrt den Hof der Hinter-
grundanschauungen (71:30£.) und moglichen Modifikationen (72:7),
der jede aktuelle cogitatio umgibt.

Husserl versteht die Reflexion als eine solche Aktualisierung
einer Potentialitat (72:31f.). Indem das Bewusstsein reflexiv eine co-
gitatio als cogitatio thematisiert, entthematisiert es zugleich den Ge-
genstand der cogitatio, behilt ihn jedoch als inaktuellen, d. h. es kann
diesen Gegenstand jederzeit wieder aktualisieren, allerdings nicht
ohne dann die Reflexion wiederum preiszugeben. So ist die Reflexion
eine »neue« cogitatio (77:31; vgl. zu »neuc schon die Einleitung 5:19
und 59:14), ein Akt von »neuer Art und Dimension« (183:8f).*

Diese reflektive Blickwendung wird auch innere oder immanen-
te Wahrnehmung genannt (78:7 ff.)°. Die Wahrnehmung, in Sonder-
heit die sinnliche Anschauung, das Sehen steht im Zentrum der hus-

* Von dieser Blickwendung spricht Husserl hiufig; vgl. z.B. auch Hua IX, 257:31 und
»Umwendung¢ des Blickes (ebd. 257:34f.).

* Vgl. ferner Hua XIX/1,367:1 und XIX/2,768:2, wo Husserl die Reflexion neue cogita-
tio nennt, um sie von der sekundiren Blickrichtung Brentanos zu unterscheiden, das
»neue cogito« Hua IV, 101:1 und die »neue Blickrichtung« Hua XIII, 139:15 oder »neu-
artige Einstellung« Hua XIII, 148:15f,, aber auch Heidegger: Bd. 20, S.132. In Erste
Philosophie und CM bezeichnet Husserl als neuartig die transzendentale Erfahrung,
die eine neuartige unendliche Seinssphire, die transzendentale Subjektivitit freilegt
(Hua 1, 66:22,23 und Hua VIII, 166:20). — Die >neue« cogitatio ist weder eine Selbst-
objektivation (der Ausdruck findet sich z.B. Hua VIII, 77:5 — VI 155:35f. - 190:7 -
212:22 - 214:12,19; vgl. »Selbstobjektivierung« Hua IX, 294:23 - 343:7f. - VI, 209:38.
— 275:22 und 1,159:7) der urspriinglichen cogitatio noch hebt sie die Dualitat von Aus-
driicklichkeit und Unausdriicklichkeit der cogitatio auf, wie Schuhmann, 1971, S. 50f. u.
55 meint. Schuhmann iibersieht auch in seiner eigenwilligen Interpretation der ein-
schligigen Paragraphen der Ideen I, dass die Reflexion nur eine Aktualisierung unter
etlichen méglichen ist. Geht beispielsweise die cogitatio in eine andere nicht-reflexive
cogitatio iiber, ist dieses Ubergehen ebenfalls durch die zeitliche Struktur, den nicht-
punktuellen Charakter der cogitatio bedingt. So kann auch die Zeitlichkeit der cogitatio
nicht identisch sein mit der Méglichkeit der Reflexion (1971, S. 50). — Anders allerdings
ist die Sachlage, wenn man die Reflexion hier als nicht-setzende, beiherspielende ver-
steht. Denn zur Zeitlichkeit der cogitatio gehort ihr nicht-setzendes Selbstbewusstsein.
Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass Schuhmann nicht prizise genug
zwischen prareflexiver und expliziter Reflexion unterscheidet.

* Die innere Wahrnehmung wird allgemeiner auch innere Erfahrung genannt, z.B. in
der Philosophie der Arithmetik (Hua XII, 24:34 — 73:25f,, u.6., spiter in Phinomeno-
logische Psychologie (Hua IX, 283,17 f. — 294:2 — 296:9 — 309:19f. - 330:21,32 - 348:29,
u.6.) und auch in der Krisis, z.B. Hua VI, 218:20,21 - 222:27 - 223:2,5 - 233:23 -
237:22.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

61


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

serlschen Bewusstseinsanalysen. Mit dem Vorbild der sinnlichen, du-
Beren Wahrnehmung werden alle anderen Bewusstseinsakte vergli-
chen. So arbeitet Husserl auch die Besonderheiten der Reflexion im
Unterschied zur Wahrnehmung heraus.® Wie diese ist die Reflexion
ein intentionaler Akt, eine cogitatio (78:13). Doch wihrend das Ob-
jekt der sinnlich-empirischen Wahrnehmung auflerhalb des Bewusst-
seins, ihm transzendent ist, gehort das Objekt der Reflexion ihrer
eigenen immanenten Sphire an. Objekte der Wahrnehmung sind
weltliche Gegenstinde, Dinge, oder Wesen; Objekte der Reflexion
wiederum sind Erlebnisse »im weitesten Sinne«,” Bewusstseinsakte,
cogitationes, oder Gefiihls- bzw. Empfindungsdaten, die demselben
Erlebnis- oder Bewusstseinsstrom zugehoren wie die Reflexion auch
(78:16£).°

So heiflen diese Objekte immanent. Korrelativ wird die Reflexi-
on ebenfalls immanent, besser immanent gerichtet genannt (78:12).
Das hiufig gebrauchte Gegensatzpaar >innere — dufSere« Wahrneh-
mung sollte gemieden werden (78:9-11) — vielleicht wegen der in
den Logischen Untersuchungen aufgewiesenen Doppeldeutigkeit
(vgl. oben S. 25). Aber obwohl Husserl den Ausdruck >innere Wahr-
nehmung< immer wieder unpassend nennt (vgl. z. B. Hua XIII, 81:13,
Okt. 1910),° halt er an der Bestimmung der Reflexion als immanen-
ter Wahrnehmung (78,95,184) zeitlebens fest™.

¢ Vgl. Klaus Held, 1966, S.5. — Auch Pieper, 1993, S. 76f. betont, dass Husserl die
Reflexion als Wahrnehmung charakterisiert, allerdings in kritischer Absicht; zur Ana-
logisierung von Wahrnehmung und Reflexion vgl. ebd. S. 77 ff. Deutlicher noch betont
Prauss, 1977, S. 79-84 den Unterschied von innerer und duflerer Erfahrung. Die aufSere
Erfahrung ist Wahrnehmung, weil und insofern sie die Empfindungen deutet, die
innere Erfahrung deutet ihre Gegenstinde, die Erlebnisse keinesfalls, und sei eben des-
halb auch nicht Wahrnehmung.

7 Zum Text Hua I11/1,78 vgl. Hua 111/1,74:30 ff.: Erlebnis »im weitesten Sinne« ist
»alles und jedes im Erlebnisstrom Vorfindliche«, im Besonderen intentionale Akte,
Empfindungsdaten und sinnliche Gefiihle.

* Vgl. Thomas M. Seebohm 1962, S. 61 und Schuhmann 1971, S. 51.

¥ Das Unzureichende der Unterscheidung innere - dufere Wahrnehmung hatte Husserl
in LU deutlich gemacht (vgl. oben S. 25): auch innere Wahrnehmungen, z.B. die eines
Zahnschmerzes sind transzendent gerichtet, insofern sie die Wahrnehmung ohne wei-
teres als leibliche auffassen. Vgl. noch den §63 der Krisis: Fragwiirdigkeit der Begriffe
»duflere« und »innere Erfahrung. (Hua VI, 222ff.). — In seiner Freiburger Antrittsvor-
lesung hilt sich Husserl an diese Terminologie und nennt sowohl die entsprechende
Erfahrung als auch die Reflexion immanent (Hua XXV, 73:18 und 33).

" Vgl. z.B. Hua VII, 262, 263 — VIIL88,90,91 - 1V,101. — Auch Held 1966, Einfiihrung,
passim definiert die phinomenologische Reflexion als Wahrnehmung. Abzuwehren ist

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die Einheit von cogitatio und reflexio

Wiihrend die Wahrnehmung ihre Gegenstinde geradehin inten-
diert,"" kommt die Reflexion auf das Bewusstsein, auf die Erlebnis-
sphire selbst zuriick und macht das vormals unreflektierte Erlebnis
zum reflektierten (166:4 ff.). Die Reflexion, diese Blickwendung (72:8
— 77:30 — 166:26) oder dieser Ichblick (95:29 — 182:321.), ist jederzeit
moglich, bzw. umgekehrt gehort zum Wesen der cogitatio ihre Re-
flektierbarkeit: »Die Seinsart des Erlebnisses ist es, in
der Weise der Reflexion prinzipiell wahrnehmbar
zu sein« (95:36-38; vgl. 77:28 {f. — 87:9ff. — 97:5ff. — 98:27 — 30 -
166:13-15 — 182:35 ff. — 251:4 ff.)."”

Die cogitatio ist ebenso potentiell wahrnehmbar wie die implizi-
ten oder inaktuellen Gegenstinde. Die Potentialitit der cogitatio liegt
in der Reflektierbarkeit, die der impliziten Gegenstinde in der freien
Wendung des geistigen Blicks (72:8f.). Freie Blickwendung und Re-
flexion unterscheiden sich aber, auch wenn sie beide Modifikationen
der urspriinglichen cogitatio sind. Wie oben dargelegt, geht es bei der
freien Wendung des Blicks um die hintergriindigen Gegenstinde, bei
der Reflexion um das Erleben selbst. Spiter allerdings wird Husserl
die Zuwendung zu dem Bewusstseinshof intentionale Horizontana-
lyse nennen und sie als Leistung der Reflexion verstehen (CM,
§§19,20; Hua I, 81ff.). Denn an die impliziten Gegenstinde komme
ich entweder mit Wendung des physischen Blickes (72:9; von Haus
zu Baum) oder mittels des geistigen Blickes (72:9; vom Haus zum
erwarteten Bewohner oder erinnerten, gerade vorbeigegangenem
Spazierganger, der mir nachtriglich bekannt vorkommt), d.h. indi-

Seebohms und Schuhmanns Auffassung der Reflexion als Gattungsbegriff fiir imma-
nente Wahrnehmung, Erinnerung u.a. (Seebohm 1962, S. 60f.; Schuhmann 1971, S. 53,
Anm. 15): Erinnerungen an Erinnerungen z.B. sind gerade keine reflektierenden Akte;
und Reflexionen in der Erinnerung sind immanente Wahrnehmungen. — Andererseits
muss man zugeben, dass Husserl selbst in den Ideen I, Hua III/1, 166:16ff. diesen
Sprachgebrauch nahe legt (s. S. 76 £.).

' Die Vorstellung, dass die cogitatio sich >geradehin« oder »geradec auf die Weltgegen-
stinde bezieht, findet sich in den :Ideen I« nur selten (z.B. Hua I11/1,237, 349), aber
sonst hautig bei Husserl, z.B. Hua I, 72 - Hua VI, 107, 146, 147 (geradehin) - Hua IX,
150 u.6. (geradehin) - Hua VII, 263 (gerades Bewusstsein) - X, 150 (gerade Einstel-
lung).

" Vgl. schon die Fiinf Vorlesungen: Die Idee der Phinomenologie von 1907, Hua II,
31:11-15: »Jedes intellektive Erlebnis und jedes Erlebnis iiberhaupr,
indem es vollzogen wird, kann zum Gegenstand eines reinen Schauens
und Fassens gemacht werden, und in diesem Schauen ist es abso-
lute Gegebenheit.«

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

63


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

rekt, mittels des implizit gebenden protentionalen oder retentionalen
Bewusstseins heran.

Da die Reflexion —als Bewusstsein von Bewusstsein — ein Erleb-
nis voraussetzt, auf das sie sich bezieht, bezeichnet Husserl sie als
unselbstandig (78:32f.,37). Sie tritt niemals isoliert auf, sondern ist
nur abstraktiv (78:32) von dem vormals unreflektierten Erlebnis zu
trennen. Wenn ich mich also in einer Reflexion zweiter Stufe der
Reflexion erster Stufe zuwende, erfasse ich unvermeidlich das unter-
liegende Erlebnis als ihr Objekt mit. Cogitatio und Reflexion, Objekt
und Subjekt sind von derselben Seinsart und bilden »eine unver-
mittelte Einheit, die einer einzigen konkreten cogi-
tatio« (78:30f.)." Die Einheit beider ist »rein durch Erlebnisse«
hergestellt (78:20f.; vgl. 79:19-21, hier jedoch nicht von den beiden
Akten, sondern vom Erlebnisstrom) und heiflt unvermittelt oder un-
mittelbar (vgl. 95:7f.). Entsprechend wird auch die Reflexion als die
cogitatio intendierend und deren Erfassungsart, die Evidenz, unmit-
telbar genannt.™

Diese Einheit, das Unvermittelte dieser Einheit wird einerseits
verstandlicher, greift man auf den Aktbegriff der Logischen Unter-
suchungen und auf die Lehre vom inneren Bewusstsein der Zeitana-
lysen zuriick; andererseits tragt dieser Riickgriff auch zur Verwirrung
bei: In LU hatte Husserl jedes Erlebnis bewusst und ausdriicklich
nicht-wahrgenommen genannt (s. 0., S. 22 f.). Darnach wire das inne-
re Wahrnehmen - wie die cogitatio — selbst ein Bewusstsein, ein be-
wusstes Erlebnis. Die wahrgenommene cogitatio wire eben wahr-
genommen und bewusst. Erlebnisse heiflen ferner in LU auch
Bewusstseinsinhalte. Cogitatio und reflexio wiren demnach Bewusst-
seinsinhalte, die sich ineinander schachtelten. Vermengt man die bei-
den Bewusstseinsbegriffe (bewusst = erlebt und bewusst = wahr-
genommen), ergibt sich Folgendes: die cogitatio ist bewusst (erlebt)
und bewusst (intentional oder wahrgenommen) durch die reflexio,
die reflexio ist bewusst (erlebt). Als bewusste (wahrgenommene) ist

"* Zur Deutung von >konkret« vgl. Hua I11/1,70:26-28: »Die Bewusstseinserlebnisse
betrachten wir in der ganzen Fiille der Konkretion, mit der sie in ihrem
konkreten Zusammenhange — dem Erlebnisstrom —auftreten, ...«

" »Dieses Gegebensein (sc. die Selbstgegebenheit der Immanenz, G.H.), das jeden sinn-
vollen Zweifel ausschlieBt, ein schlechthin unmittelbares Schauen und Fassen der ge-
meinten Gegenstindlichkeit selbst und so wie sie ist, macht den prignanten Begriff der
Evidenz aus, und zwar verstanden als unmittelbare Evidenz.« (Idee der Phianomenolo-
gie, Hua II, 35:19-23).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die Einheit von cogitatio und reflexio

die reflexio wie die cogitatio auch sich bewusst. Nun ist aber die ver-
kniipfte und verkniipfende Einheit von cogitatio und reflexio wieder-
um Bewusstsein, und zwar stromendes oder Bewusstseinsstrom. So
sind cogitatio und reflexio Inhalte des Bewusstseinsstroms und als
solche bewusst. Diese Sachlage kommt den Analysen zum inneren
Zeitbewusstsein nahe. Nach Hua X ist namlich jedes Erlebnis als Ele-
ment des Bewusstseins bewusst, also selbstbewusst, weshalb die cogi-
tatio also Bewusstsein vom Gegenstand ist und als Bewusstseinsinhalt
sich selbst bewusst. Sie ist aber auch der Reflexion bewusst, die sich
ihrerseits bewusst ist. Das Bewusstsein als Strom ist sich also mittels
der cogitatio und durch die cogitatio seiner selbst bewusst, durch die
reflexio zudem auch wahrgenommen, also bewusst im Sinne von ge-
wusst.Vorbild dieser Einheitsvorstellung ist vielleicht die kollektive
Verbindung der Philosophie der Arithmetik: Die einzelnen kolligier-
ten Inhalte werden durch einzelne psychische Akte aufgefasst; ihre
Zusammenfassung geschieht durch einen psychischen Akt héherer
Ordnung, der sich auf die einzelnen darunter liegenden Akte richtet
und sie derart vereint, dass sie in ihm aufgehen (Hua XII, 74:20 ff. —
92:23ff).

Die Unmittelbarkeit der Einheit von cogitatio und reflexio ist
mehrfach determiniert: Sie verlaufen im selben Bewusstseinsstrom
und sind aufeinander bezogen, derart, dass die reflexio unselbstandig
ist und kein eigenes (weltliches) Objekt hat'; es liegen keine anderen
Erlebnisse zwischen ihnen und sie sind gleichzeitig. Anders etwa bei
Erinnerungen an Erinnerungen; hier bilden Erinnerung und erinner-
te cogitatio auch eine Einheit, die rein durch Erlebnisse hergestellt

% Schuhmann 1971, S. 47 referiert zunichst korrekt, behauptet dann aber (S. 53), dass
die Unmittelbarkeit durch die Identitit des Inhaltes bedingt sei. Die Inhalte aber sind
different. Die — ausdriickliche — Reflexion hat eben die cogitatio zu ihrem Gegenstand,
die cogitatio ein Ding. Schuhmann hat sich vielleicht von der Doppeldeutigkeit der Re-
flexion bzw. des Begriffs sErlebnis« irrefiihren lassen. Richtet sich namlich die Reflexion
nicht auf eine konkrete cogitatio im Ganzen, sondern nur auf ein Erlebnisdatum (Hua
111/1,78), das ebenfalls Erlebnis heien kann (Hua I11/1,74), sind wohl die Inhalte der
cogitatio und der immanenten Wahrnehmung identisch. Denn eine Schmerzempfin-
dung z. B. ist Bewusstsein des Schmerzes und die entsprechende Reflexion ebenso. Aber
dieser Sonderfall darf nicht verallgemeinert werden. - Neuerdings interpretiert Thomas
Damast: Zum Problem einer Theorie der Reflexion bei Husserl; in: Hubertus Busche -
George Heffernan — Dieter Lohmar, Hrsg., Bewusstsein und Zeitlichkeit. Ein Problem-
schnitt durch die Philosophie der Neuzeit. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1990
die Identitdt von cogitatio und reflexio als hyletische, »insofern sie ein und dieselbe
Konfiguration von Empfindungsdaten haben«, S. 205.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

65


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

66

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

wird, aber diese Einheit ist eine nur mittelbare, insofern andere Er-
lebnisse die zeitliche Distanz iiberbriicken. Bei gewhnlichen Wie-
dererinnerungen (Erinnerungen an Dinge oder Sachverhalte) ist die
Einheit der jetzigen Erinnerungen mit der damaligen Wahrnehmung
tiber die Selbigkeit der erinnerten Sachverhalte motiviert. Wiederum
anders sieht es bei zwei aufeinander folgenden cogitationes aus. Bei
dieser Abfolge liegen zwar keine anderen Erlebnisse zwischen ihnen
und insofern ist das Verhiltnis dieser cogitationes auch unmittelbare
Einheit zu nennen; es handelt sich um die Einheit des Bewusstseins-
stromes (vgl. 79:19-21). Aber diese Einheit ist eine konstituierte Ein-
heit der Sukzession, des Nacheinanders, die eine inhaltliche Bezie-
hung vermissen lasst. Im Gegensatz zu diesen Einheiten kann man
bei der sinnlichen Wahrnehmung iiberhaupt nicht von Einheit spre-
chen; Wahrnehmung und Wahrgenommenes, Ding und intendieren-
des Bewusstsein sind »aufler aller wesentlichen Einheit«
(79:18f£., vgl. 84:12f; vgl. Veauthier 1975, S. 62).

Diese Einheit von cogitatio und reflexio wird dann als »Ineinan-
der« zweier intentionaler Erlebnisse ausgelegt (78:36)": Die Refle-
xion beschlieft die unterliegende cogitatio als ihren intentionalen
Gegenstand reell in sich (79:1; vgl. Hua II, 35:14f. und 43:16-19).
Die cogitatio ist reelles Bestandstiick der ihr zugewandten Reflexion.
Husserl spricht auch von reeller Immanenz (Hua II, 60:33ff. und
62:3). Anders wiederum bei der Erinnerung. Die erinnerte cogitatio
und ihr Gegenstand sind in der Erinnerung keinesfalls reell imma-
nent vorhanden (79:4 ff. — 87:22ff.)."” Erinnerung und vergangene,

1® Zum Ausdruck >Ineinander« vgl. auch Hua VIII, 124:17-20 »durch ein Ineinander
der intentionalen und im iibrigen unselbstindigen Leistungen, mit einem verbor-
genen Ineinander intentionaler Gegenstindlichkeiten.

7 Vgl. Heidegger: Bd. 20, S. 132, der das reelle Beschlossensein als Immanenz und die
Immanenz als reelles Zusammensein von Reflektiertem und Reflexion versteht. See-
bohm und Schuhmann deuten »diese Art reellen Beschlossenseins« (Hua I11/1,79:1)
anders. Seebohm 1962, S. 61 verweist nur ungenau auf den Text der Ideen [ und versteht
das Beschlossensein als Beschlossenheit von cogitatio und reflexio in einem Bewusstsein
(»Beide sind in der Einheit eines Bewusstseins beschlossen«). Schuhmann 1971 referiert
wieder zunichst den Text korrekt (S. 47), kehrt aber in seiner Interpretation das Ver-
héltnis um und nennt die immanente Wahrnehmung in der cogitatio bzw. in der neuen
Form der cogitatio beschlossen (S. 51). Er wiederholt tendentiell diese Interpretation
S.55 und S.69. Auch spielt er mit dem Ausdruck ;Form: Husserl sagt (Hua
111/1,77:30£.), zum Wesen der cogitatio gehért die Maglichkeit der Blickwendung, »und
natiirlich in Form einer neuen cogitatio«. Schuhmann aber spricht (S. 51) von einer
neuen Form der cogitatio, so dass man nun neben der cogitatio und der reflexio noch
eine dritte cogitatio bzw. eine Form, die Einheit von cogitatio und reflexio, annehmen

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die Einheit von cogitatio und reflexio

aber erinnerte cogitatio bilden ein Auseinander, das allerdings in der
Einheit des Erlebnisstroms gehalten wird.

Wir bemerken Husserls Blickwechsel: Ging er zunichst von der
cogitatio aus, um die Reflexion als mit ihr eins zu beschreiben, greift
er jetzt direkt auf die Reflexion zu: Nicht mehr gehért die reflexio der
cogitatio an, sondern die reflexio enthilt die cogitatio. Als reelles
Bestandstiick gibt sich die cogitatio der Reflexion nicht als identische
mannigfaltiger Erscheinungsweisen (92:32£.). Sie schattet sich nicht
wie transzendente Gegenstinde ab (88:16 — 92:321.). Insofern kann
die Reflexion der cogitatio gegeniiber auch nicht unterschiedliche
Standpunkte einnehmen (88:27 ff.); die cogitatio ist absolut gegeben;
ihr Sein absolut gewiss (92:32 — 93:25 u.6.). Mag hier der Gegensatz
von sabsolut gegeben« in »durch Abschattung gegeben« oder »addquat
gegebenc liegen, korrigiert sich Husserl im §46 (Hua 11I/1, 96-99)
und in der Beilage 43 (Hua II1/2,97 f.): Der Gegensatz ist schirfer
der von >prasumptiv< und >notwendig« (vgl. Boehm 1968, S. 81). Am
Sein der cogitatio ist kein Zweifel méglich.™

Aber diese Unmaglichkeit des Zweifels bedeutet nicht, dass das

muss. — Mag der Wortlaut Husserls Hua 111/1,79:1ff.: noch zweideutig sein (das Be-
schlossensein ist ein Charakteristikum der Reflexion), geht aus dem nachfolgenden Ge-
brauch des Wortes sreellc (reelles Bestandstiick, reeller Bestand — Hua 111/1,79:7 u. 17,
vgl. 88:9) eindeutig hervor, dass Husserl die Beschlossenheit der cogitatio in der Refle-
xion meint. (Vgl. auch schon Hua I11/1,78: »Das Wahrnehmen birgt sein Objekt hier so
in sich, dass ...«). Man muss aber fragen, ob dieses reelle Beschlossensein fiir cogitatio-
nes und Erlebnisdaten gleichermaRen gilt. Schuhmann behauptet die Einheit von cogi-
tatio und Reflexion, weil die Inhalte identisch seien. Aber diese Inhaltsidentitit gilt nur
fiir die Erlebnisdaten (s. Anm. 15). Reflektiere ich auf eine cogitatio, habe ich eben diese,
also ein intentionales Bewusstsein im Blick, die cogitatio aber ein Ding. Wendet sich die
Reflexion indessen dem Empfindungsdatum Weif zu, erfasst sie denselben Inhalt, den
auch die cogitatio zum Gegenstand hat. Denn das Empfindungsdatum ist »darstellender
Inhalt fiir das erscheinende Weil3 des Papieres« (Hua I11/1,75:8). — Kern unterscheidet
denn auch zwischen dem Beschlossensein der hyletischen Daten und der Wahrnehmung
in der Wahrnehmung; die Wahrnehmung der Wahrnehmung ist, weil intentional, im-
mer mit dem Charakter der Transzendenz behaftet: s. seine Unterscheidung von sechs
Begriffen der Immanenz: Iso Kern: Husserl und Kant. Eine Untersuchung iiber Husserls
Verhiltnis zu Kant und zum Neukantianismus. Den Haag: Nijhoff 1964, (Phinomeno-
logica 16), S. 212f.

'® Husserl versteht »absolut« im Gegensatz zu »durch perspektivische Darstellung gege-
ben« auch in seinem Aufsatz von 1917 Phidnomenologie und Psychologie, Hua
XXV,86:7-18). — Zur sonstigen Auslegung von »absolutc bzw. »absolut gegeben< vgl.
Martin Heidegger, Gesamtausg. II Abt. Bd. 20, S. 143145 und Rudolf Boehm: Das Ab-
solute und die Realitit; in: ders.: Vom Gesichtspunkt der Phanomenologie. Husserl-Stu-
dien. Den Haag: Nijhoff 1968, S. 72-105.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

67


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

Erlebnis addquat gegeben, vollstindig fassbar ware. Auch Erlebnisse
sind im Fluss (84:30ff. — 93:35), flieBen, dauern, erstrecken sich in
der Zeit. Wenn wir ein Erlebnis reflexiv fassen, kénnen wir ihm zwar
vom Jetztpunkt aus >nachschwimmenc« (93:36)", d.h. mitgehen, das
Erlebnis im Fortstromen begleiten, aber die zuriickliegenden Stre-
cken sind fiir die einfache Reflexion verloren (93:36f.) und nur der
Erinnerung zugénglich (93:37 ff.).

Diese Unvollstindigkeit bei der Erfassung eines einzelnen Er-
lebnisses lasst sich auf den ganzen Bewusstseinsstrom iibertragen.
Das Bewusstsein im Ganzen, der Strom der cogitationes ist nicht
vollstindig abbildbar. Ich kann mit den flieBenden Erlebnissen nicht
dauerhaft smitschwimmenc (94:2 £.); Reflexion ist nicht durchgehend
moglich,” und auch mit einem Blick ldsst sich der Erlebnisstrom
nicht anschauen (185:23-25). Gleichwohl kann der Strom auch als
Einheit angesprochen werden (94:1; vgl. auch die »Bewusst-
seinseinheit« »die rein durch das Eigene der cogita-
tiones gefordert« ist 70:38£.), und wenn auch nur als kantische Idee
(§83, Hua I1I/1, 186:10, in der Art der »Grenzenlosigkeit im
Fortgang« (185:27). Diese Einheit ist eine geforderte; ohne sie
konnen die einzelnen Erlebnisse nicht sein (70:38 — 71:2). D.h. der
Strom geht den Erlebnissen vorher, und er wird nicht angeschaut,
nicht intuitiv oder deskriptiv erfasst, sondern ist erschlossen.

Interessant ist noch der §45, in dem Husserl Aussagen zu dem
noch nicht wahrgenommenen Erlebnis macht. Zu der behaupteten
Einheit, zu dem Ineinander von cogitatio und reflexio paSt namlich
die These von ihrer Gleichzeitigkeit. Die cogitatio wird von der Refle-
xion als originire Gegenwart unmittelbar erfasst (95:7; vgl. 251:3ff.).
Das Erlebnis ist und dauert, wihrend es wahrgenommen wird, wenn
es gleich nicht erst beginnt, sondern schon war, bevor der reflexive
Blick sich ihm zuwandte (95:12f,; vgl. 162 {.: »das ... Erlebnis gibt sich,
..., als »jetzt« seiend«). Zum Status des unwahrgenommenen Erleb-
nisses gehort, wie wir schon wissen, die Reflektierbarkeit — diese The-
se wird in diesem Paragraphen zweimal genannt (95:6ff. und
95:36 ff.). Diese Reflektierbarkeit wird mit anderen Worten als Wahr-

" Zum Bild des Schwimmens vgl. z.B. Hua VIII, 410:40: der Strom, »in dem ich
schwimme« und Hua X, 124:16; Heidegger nimmt dieses Bild auf: Gesamtausg. Bd. 58,
S.117f. und Bd. 56/57, S. 206.

* Vgl. die Auffassung Brentanos, die Husserl in den LU abwehrt, dass eine kontinuier-
liche Aktion innerer Wahrnehmung die cogitationes begleitet (s.0., S. 25£.).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

nehmungsbereitschaft (95:18) und Hintergriindigkeit (95:17; vgl.
schon im § 35 die Inaktualititsmodifikation) bezeichnet. Diese Bereit-
schaft erfiillt die cogitatio durch »die bloSe Weise ihres Daseins«
(95:27£.).2" Husserl deutet zwar diese Verhiltnisse nur kurz an
(95:30), will sie dann weiter fiihren (95:36), Bedingungen angeben
(95:25), aber er realisiert diese Absicht nicht. Die blofle Weise des
Daseins von Erlebnissen ist eben ihre Bewusstheit (vgl. 251:9f.: Erle-
ben ist originires »Bewusstsein vom Erlebnis«).

>Erlebnisse sind bewusst« (95:13) besagt eben nicht nur, sie sind
Bewusstsein von etwas (95:14f.); und es reicht auch nicht zu sagen,
sie sind bewusst, wenn sie Objekte eines reflektierenden Bewusst-
seins sind (95:16f.), sondern Bewusstsein heift, sie gehoren dem Er-
lebnis- oder Bewusstseinsstrom an und bilden so den bestindig >be-
wussten¢, aber unreflektierten und doch jederzeit reflektierbaren
Hintergrund aller anderen Erlebnisse (95:17). Und nur wegen dieser,
zwar »hintergriindigen«, Angehorigkeit der Erlebnisse zum Be-
wusstseinsstrom konnen sie bewusst im Sinne von reflektiert wer-
den, und nur deswegen konnen wir etwas von ihnen wissen
(95:29ff.).22 Der Begriff sBewusstsein« erhilt eine dreifache Bestim-
mung: Bewusstsein als Intentionalitit: Bewusstsein ist immer Be-
wusstsein-von-(etwas), Bewusstsein als innerliche Wahrgenommen-
heit oder als Objektsein einer Reflexion und schlieSlich - die
Bestimmung der Logischen Untersuchungen — Bewusstsein als Zu-
gehorigkeit zu einem Erlebnisstrom.

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation im 3. Abschnitt
der Ideen |

Der dritte Abschnitt, betitelt »Zur Methodik und Problematik der
reinen Phanomenologie«, (§§63 ff.; Hua III/1, 135 ff.) lasst erwarten,
dass Husserl hier die Reflexion »um ihrer universellen metho-

' Zu diesem »Dasein« der unreflektierten cogitatio vgl. das »es ist da« (96:7; vgl. 96:4)
des unbeachteten Dinges; vgl. auch »perzeptiv da« 71:26.

2 Merker zitiert diese Stelle und meint, »Husserl unterliuft mit seiner Annahme der
doppelten Horizontstruktur des Bewusstseins die strikte Alternative bewusst-unbe-
wusst« : Barbara Merker: Selbsttiuschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideggers Trans-
formation der Phinomenologie Husserls. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988, S. 76.
Ich meine nicht, dass Husserl sich iiber die Bedeutung des Mitbewusstseins derart be-
wusst war, dass Eer es uneingeschrénkt anerkannte.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

69


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

dologischen Funktion willen«, und weil mit der »Leistungsfahigkeit
der Reflexion« »die Méglichkeit einer Phanomenologie« steht und
fallt (Hua I11/1, 162:5ff.) und wir »durch reflektiv erfahrende
Akte allein« »etwas vom Erlebnisstrom« wissen (168:21f.), allseitig
und eingehend analysiert. Auch fordert die Phinomenologie, will sie
»erstec Philosophie« sein, »absolute reflektive Einsicht« »in Bezie-
hung auf sich selbst«. Zu ihrem Wesen gehort es, »vollkommenste
Klarheit iiber ihr eigenes Wesen zu realisieren und somit auch tiber
die Prinzipien ihrer Methode« (136:32 ff.). Aber diese Erwartung 16st
Husserl nicht ein.?

Zunichst (136:11ff.) unterscheidet er zwischen zwei Methoden
und somit auch zwischen zwei Reflexionstypen, namlich zwischen
derjenigen, die das zu bearbeitende Sachfeld iiberhaupt erst freilegt,
und der nachgeordneten, »sachbestimmenden« (136:12), mittels der
— nach Gewinnung des Sachfeldes — in diesem Sachfeld gearbeitet
wird. Der Freilegung des Sachfeldes dienen die »umstindlichen Re-
duktionen« (130:24) des Zweiten Abschnittes, bes. des Vierten Kapi-
tels, der Arbeit im Sachfeld der ganze dritte Abschnitt, in Sonderheit
die Kapitel zwei, drei und vier; das Erste Kapitel » Methodische Vor-
erwigungen« bezieht sich auf beide Methodentypen.

Da das Sachfeld, die reinen transzendentalen Erlebnisse oder
das Bewusstseinsapriori (135:18), dem alltdglichen, aber auch wis-
senschaftlichen Leben unvertraut ist (vgl. 136:19), bedarf es einer
»miithsamen® Blickabwendung von den immerfort bewussten, also

. natiirlichen Gegebenheiten« (136:15-17), um die »neuartigen
Sachen« (136:28) zu gewinnen. Aufgrund dieser Unvertrautheit
und der vollig gednderten Einstellung muss der Phanomenologe
stets gegen eine gewisse Skepsis anarbeiten (vgl. die Einleitung,
5:20-24).

Zu diesen skeptischen Bedenken zihlt als erstes (§64) das Pro-
blem, dass der Phanomenologe selbst der natiirlichen Welt angehort,
aber doch seine eigenen Erlebnisse als transzendentale gewinnen
will. Ein weiteres Problem betrifft die >Riickbeziehung der Phanome-

» Heidegger zitiert diese Sitze Husserls im Kriegsnotsemester 1919, Bd.56/57,
S. 99ff,, um sie mit Natorp zu kritisieren. Reflexion objektiviert und entlebt. Die posi-
tive Moglichkeit der phinomenologischen Reflexion als Modifikation des faktischen
Erfahrungszusammenhangs stellt er erst im WS 1919/1920 dar, Bd. 58, 114ff.

* Vgl. die »nicht geringe Mithe« und »mithselige Studien« Einleitung, 5:8 und 24 und
Kap. 5. Anm. 3.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

nologie auf sich selbst« (§65), der gemif3 »die Erlebnisse dieser For-
schung ... zugleich zum Gebiete des zu Erforschenden gehéren«
(137£.). Beide Schwierigkeiten schiebt Husserl beiseite: Wir nehmen
eben die Einstellung und »Norm phanomenologischer Reduktion«
auch fiir die reflektiven Leistungen in Anspruch, die sich auf unser
empirisches Dasein mitbeziehen (vgl. auch 168:27ff.), und die ange-
sprochene Riickbezogenheit (138:8) hat die Phanomenologie ohnehin
mit anderen riickbeziiglichen Disziplinen, etwa der Psychologie, ge-
meinsam (138:14ff.). Dabei unterliegen die phianomenologischen
Leistungen des Sehens, Erfassens, Analysierens (139:1) und des Aus-
drucks (139:7) selbst dem wissenschaftlichen Anspruch auf »Klarheit
und Einsicht« (139:6), den »die gewonnenen methodologischen Ein-
sichten« formulieren, und miissen demgemaf in »neuen Reflexio-
nen« hoherer Stufe selbst als vollkommen klar einsichtig gemacht
werden (139:13-24).

In den folgenden Paragraphen wendet sich Husserl eben diesen
Problemen der Klarheit und Klirung zu (§§66ff.), arbeitet die me-
thodologischen Vorziige der Vergegenwirtigung und Fiktion ge-
geniiber der Wahrnehmung heraus (§70) und erortert abschlieSend
die Moglichkeit einer deskriptiven Eidetik und bestimmt die Phéno-
menologie als eine solche (§§71ff.).

Im zweiten Kapitel dieses Abschnittes geht es Husserl dann um
»Allgemeine Strukturen des reinen Bewusstseins«, und zu allererst
um die Reflexion, allerdings nicht primar unter dem Stichwort des
methodischen Zugangs zu den Erlebnissen, sondern unter der Frage
nach der »Wesensartung der Erlebnissex, d.h. des Bewusst-
seins, bzw. nach den »groffen Themata« des Forschungsfeldes
Bewusstsein (161:14-16).

Er thematisiert also auch hier die Reflexion weder direkt noch
als methodischen Zugang zu den Erlebnissen, sondern als deren
»Grundeigentiimlichkeit«. Husser] duflert zwar selbst Bedenken ge-
gen dieses Vorgehen, innerhalb methodischer Fragen Sachthemen zu
erortern: »Die Probleme der Methode verlassen wir mit diesen neuen
Betrachtungen eigentlich nicht.« (161:21f.), rechtfertigt aber sein
Vorgehen mit dem allgemeinen Hinweis, dass tieferes Eindringen in
die phinomenologische Sphire auch das Methodenwissen bereichere
(161:22ff.). Und so fiihrt er die Reflexion als eine allgemeine »We-
senseigentiimlichkeit der reinen Erlebnissphire« (162:3) ein. Weitere
Eigentiimlichkeiten sind die Beziehung der Erlebnisse auf das Ich
(§80) und die Zeitlichkeit des Bewusstseins (§81). Dass die Reflexion

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

71


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

72

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

unter diesen Wesenseigentiimlichkeiten allerdings an erster Stelle
behandelt wird, verdankt sie ihrer »universellen methodologi-
schen Funktion« (162:5).

Husserl geht der Reflexion in drei Schritte nach. Im §77, Hua
I11/1, 162 ff. rekapituliert er, was er schon in den §§38 und 45, also im
1. Abschnitt, gesagt hat, im §78, S. 165 ff. geht er »naher in die Sa-
chen ein« (165:24; vgl. 162:18-21: »wir ... versuchen sogleich tiefer
in die Sachen ... zu dringen«). Schliefllich behandelt er im §79, Hua
I11/1, 169 ff. »skeptische Bedenken, die er allerdings hatte »zu aller-
erst griindlich erledigen« wollen (162:9-10).

Als Erstes wiederholt Husserl im §77 die These, dass jedes Er-
lebnis »nach idealer Moglichkeit« (162:27) zum Objekt fiir das Ich
werden kann: Alle Erlebnisse sind bzw. werden erlebt. Das Subjekt,
das sie erlebt oder das in ihnen lebt (70:17 £.), ist das Ich. Aber dieses
Erleben von Erlebnissen ist kein Blicken auf die Erlebnisse, ist keine
immanente Erfahrung, Anschauung oder Vorstellung. Doch kann das
Ich jederzeit ein erlebtes Erlebnis, aber auch deren Komponenten und
Intentionalititen zu erblickten machen. Dieses Blicken auf ..., diese
Reflexionen kénnen abermals reflektiert werden, weil sie selbst Er-
lebnisse sind, »und so in infinitum« (162:33).

Alsdann nimmt er seine Aussagen zum zeitlichen Verhaltnis
von Erleben und Reflexion wieder auf: Das erfasste Erlebnis ist
gleichzeitig mit dem erfassenden, »gibt sich« aber »auch als soeben
gewesen seiend« (163:1-2; vgl. schon Hua X, B 1V, 285:30f.: »so
erfassen wir die Wahrnehmung nicht nur als Jetzt, sondern auch als
evident Gewesenes«). Es fangt nicht eben erst an, sondern dauert
fort; es stromte bereits, als es noch nicht erblicktes war (164:16-19).
Sofern es eben gewesen ist, wird es »in der immanenten Reflexion
innerhalb der Retention « erfasst (163:8), und zwar als unreflek-
tiertes Erlebnis (163:2-3; vgl. 164:34-36 und 166:4 ff.).

Die Reflexion erfasst die cogitatio ganz und in ihrer konkreten
flieBenden Fiille. Zu der erfassten Fiille der cogitatio gehort als
eine Phase die Retention. Es bedarf insoweit keiner eigenstindigen
Reflexion »innerhalb« der Retention, um zu erfassen, dass die co-
gitatio schon vor ihrer reflektiven Erfassung war, weil jede Refle-
xion als Reflexion »innerhalb« der cogitatio zugleich Reflexion
»innerhalb« aller ihrer Phasen ist. Man muss jedoch konzedieren,
dass die Reflexion selbst nicht mit einem Schlag die cogitatio voll-
standig analysiert, sondern nach und nach, wihrend sie in Phasen
fortstromt.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

Im Beispiel: Reflektierend erfasse ich meine (jetzige) Wahrneh-
mung der Diskettenbox; zu dieser Diskettenboxwahrnehmung ge-
hort die retentionale Erfassung des Papiers und die protentionale Er-
fassung des Druckers. Wenn ich auf die Diskettenboxwahrnehmung
reflektiere, erfasse ich mit, dass diese Wahrnehmung der Disketten-
box zugleich retentionales Bewusstsein des Papiers, also vormals Pa-
pierwahrnehmung war.”> Wenn sich aber die Wahrnehmung der Dis-
kettenbox auch als eine soeben gewesene geben soll (163:1),
geschieht dies mittels der retentionalen Phase der folgenden cogita-
tio. Diese ist, im Beispiel, Wahrnehmung des Druckers, die ein reten-
tionales Bewusstsein der Diskettenbox als gerade wahrgenommen
einschlieflt. Die Reflexion erfasst nun zunichst die aktuelle cogitatio
als Diskettenboxwahrnehmung; sodann aber entdeckt sie - selbst
fortstromend und auf die Druckerwahrnehmung reflektierend -, dass
diese die Diskettenbox retiniert. Innerhalb der retentionalen Phase
der folgenden cogitatio, der Druckerwahrnehmung, reflektierend be-
hauptet also die Reflexion das Soebengewesensein der Diskettenbox-
wahrnehmung.*

Husserl spricht dann noch parallele Méglichkeiten der Reflexion
in der Wiedererinnerung, der Protention oder Vorerinnerung und
der reproduktiven Vorerinnerung an (163:11-31).

Diese in natiirlicher Einstellung gewonnenen Einsichten gelten
ebenso nach der Reduktion, jedoch mit der entsprechenden Einklam-
merung (163:32 ff., 164:33 ff.). Husserl gibt Beispiele fiir die Leistun-
gen der Reflexion; sie kann sich der aktuell-gegenwirtigen cogitatio
zuwenden, der vergangenen Dauer, der fritheren Reflexion, dem
Unterschied von erblickten und nicht-erblickten cogitationes, aber
auch den Modifikationen, die die cogitationes durch das Erfassen
und Explizieren erfahren (164:16-32). SchlieBlich kann der »gesam-
te Erlebnisstrom mit seinen im Modus des unreflektierten
Bewusstseins erlebten Erlebnissen« einem Wesensstudium un-
terzogen werden (164:36-38). Dieses Studium vollzieht sich in re-

# Ich weise noch daraufhin, dass die Reflexion als Modifikation der cogitatio von Hus-
serl auch »nachgewahrend« (Erste Philosophie, Hua VIII, 89:3; Ideen I sgewesen< 163:1;
»nachtrigliche 164:26) genannt wird. Sie hilt retentional die cogitatio fest und legt sie
aus. Die Reflexion ist — aus der cogitatio wachsend — selbst eine Retention.

* Zu dem hier nur angedeuteten zeitlichen Verhiltnis von Reflexion und cogitatio vgl.
ausfiihrlich das Kapitel 8.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

73


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

flektiven Akten, die ebenfalls dem Erlebnisstrom angehéren und
selbst wiederum in Reflexionen héherer Stufe reflektiert werden
kénnen und miissen, soll die Phianomenologie sich — ihrem An-
spruch gemif - selbst durchsichtig sein (165:10-23).

Erst am Ende des §77 kommt Husserl wieder auf die Reflexion
als methodische Leistung der Phanomenologie zuriick (165:10ff.) —
und will die Analyse vertiefen (165:24; s.0.). Dabei identifiziert er
Reflexion und Erinnerung (165:18-20)*. Am Anfang des §78 wie-
derholt er jedoch erst einmal mit anderen Worten, was er zu Beginn
des §77 bereits gesagt hatte:

Reflexion ist »ein Titel fiir Akte, in denen der Erlebnisstrom«
mit seinen Erlebnissen fassbar wird, »der Titel der Bewusstseins-
methode fiir die Erkenntnis von Bewusstsein iiberhaupt« (165:26 ff.).
Als diese Methode ist sie selber Erlebnis und somit Thema eines
Hauptkapitels der Phinomenologie. Ab hier deckt sich Husserls me-
thodisches Vorhaben mit seinem aktuellen Vorgehen, insofern die
Reflexion hier als eigenstandige Erlebnisart und somit als Unterkapi-
tel innerhalb des Hauptkapitels >Erlebnissec thematisiert wird. Es
miissen ihre Arten unterschieden und sie selbst systematisch ana-
lysiert werden (165:32-36).

Die Reflexion bestimmt Husserl jetzt als Bewusstseins- (166:1-
2) oder Erlebnismodifikation® (167:1). »Man muss sich ... zundchst
klarmachen, dass jederlei »Reflexion« den Charakter einer
Bewusstseinsmodifikation hat, und zwar einer solchen, die
prinzipiell jedes Bewusstsein erfahren kann.« (165:37-166:3).
Wer oder was modifiziert wen oder was wie wozu?*

Ich verstehe den Ausdruck »Charakter habenc« als »sein¢. Die Re-
flexion ist eine Modifikation des Bewusstseins (vgl. 168:11f.: »Nun
ist sicherlich die Reflexion selbst eine neuartige allgemeine Modifi-
kation«). Andererseits kann zwar jedes Erlebnis oder Bewusstsein

¥ Von dieser Identifikation distanziert sich Husserl zwar an dieser Stelle; vgl. aber Hua
X, Beil. IX, 118:35: ein neuer Akt, »den wir -...- eine Reflexion (immanente Wahrneh-
mung) oder Wiedererinnerung nennen.«

* Es gibt Erlebnismodifikationen, die »unter den Titel Reflexion« fallen 167:1-2. Im
vorigen §77 jedoch wird der Ausdruck »Erlebnismodifikation< anders gebraucht: In allen
Vergegenwirtigungen sind Erlebnismodifikationen beschlossen und durch Reflexion in
diesen Vergegenwirtigungen herauszuarbeiten, wie etwa das Wahrgenommen-gewe-
sen-sein (165:4-8).

# Vgl. Heideggers Fragen: Was wird wie wozu modifiziert (durch die Kenntnisnahme
faktischer Erfahrung), Bd. 58, S. 114ff. und S. 221f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

eine Modifikation erfahren, es kann reflektiert werden, aber sprach-
lich wire es ungewohnt zu sagen, jedes Bewusstsein kann eine Re-
flexion erfahren. Insofern stéft auch die These: »die Reflexion ist
eine Bewusstseinsmodifikation< auf Bedenken.

Verédndert wird jedenfalls das Erlebnis oder Bewusstsein; es ver-
indert seinen Modus und erfihrt eine Umwandlung von dem Modus
»unreflektiert« in den Modus »reflektiert«. Ist das reflektierte Erleb-
nis selbst eine Reflexion, ist die Modifikation von hoherer Stufe. Un-
abhingig aber von der Stufenhéhe ist die momentan hochste reflek-
tive Stufe selbst ein >absolut unreflektiertes Erlebnis< (vgl. 166:4—
11£).

Diese Anderung des Modus rechtfertigt den Ausdruck >Modifi-
kation¢ (»Von Modifikation ist hier insofern die Rede, ...« ,166:4-8),
und sie ist eine Leistung der Reflexion, die ihrerseits »aus Einstel-
lungsidnderungen hervorgeht« (166:5). Husserl unterscheidet also
zwischen der Reflexion und der Einstellung bzw. der Einstellungs-
inderung. Die Umwandlung oder Modifikation erfihrt die cogitatio
durch die Reflexion und die Einstellungsinderung. Die normale,
natiirliche Einstellung thematisiert Weltliches; um das Bewusstsein
in den Blick zu nehmen, bedarf es einer Einstellungsinderung. Diese
Einstellungsianderung lasst sich wiederum Bewusstseinsmodifikation
nennen, wenn ndmlich der Terminus >Einstellung« Bewusstsein
meint.”® Aber diese Anderung betrifft nun nicht mehr nur die einzel-
ne cogitatio, sondern das Bewusstsein im Ganzen. Nicht nur wird die
unreflektierte cogitatio zur reflektierten, sondern das Bewusstsein
als ganzes gibt sich eine andere, eben eine reflexive Einstellung, die
sich in reflexiven Akten manifestiert. Wir miissen zwischen Einstel-
lung und Reflexionsakt unterscheiden.”® So ist die Reflexion (ver-
standen als Akt) keine Bewusstseinsmodifikation, wohl aber die Ein-
stellungsinderung, auf Grund derer die Reflexion die cogitatio
umwandelt. Man beachte aber die Mehrdeutigkeit des Ausdrucks
»Modifikation«. Mit >Modifikation< wird sowohl das Modifizierte
und das Modifiziertsein als auch das Modifizieren und das, was mo-
difiziert, das modifizierende Bewusstsein bzw. der Modifizierer oder

* Auch Heidegger bezieht die Modifikation auf die Einstellung, die sich in eine andere
verwandelt: Gesamtausg. Bd. 58, 114ff.

" In LU, Hua XIX/2,752 unterscheidet Husser| anders: Die innere Wahrnehmung er-
wiichst aus der Reflexion. Die innere Wahrnehmung als Zugriff wird von der Reflexion
als Blickrichtungsinderung unterschieden. Von Einstellungsinderung ist auch Hua
XIX/1, 349:11 ff. die Rede.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

75


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

76

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

das modifizierende Ich bezeichnet, dariiber hinaus aber auch noch das
Ergebnis der Modifikation.” Die reflektierte cogitatio ist die modifi-
zierte unreflektierte cogitatio, die Reflexion modifiziert die cogitatio,
ist aber ein anderer, selbstandiger Akt. Die Reflexion heifit Modifika-
tion, weil sie das Bewusstsein verindert und anders als das natiirliche
Bewusstsein nicht geradehin, nicht weltorientiert ist, sondern
zuriickgewandt sich selbst, das Bewusstsein in den Blick nimmt. Dass
die Reflexion das Bewusstsein als kontinuierlich strémendes auch
dadurch verandert, dass es das fliefende Erlebnis aus dem Strom her-
ausfasst und dadurch Grenzen setzt, die willkiirlich sind, sei nur bei-
laufig erwihnt (vgl. Kap. 2, Anm. 15). Nimmt man aber den Aus-
druck >Bewusstseinsmodifikation« als Ergebnis, heifst die Reflexion
sBewusstseinsmodifikationc, weil sie das reflektierte Bewusstsein,
die modifizierte Einstellung ist.

Im nichsten Absatz betont Husserl noch einmal die »fundamen-
tale methodologische Bedeutung des Wesensstudiums der Reflexio-
nen fiir die Phanomenologie« (166:15f.). Diese Bedeutung zeige sich
darin, »dass unter den Begriff der Reflexion alle Modi immanenter
Wesenserfassung und andererseits immanenter Erfahrung® fallen«
(166:18-20). Die Bedeutung des Studiums der Reflexion bzw. die Be-

" Inden gewichtigen Ausdriicken »Inaktualititsmodifikation«, § 35, und »Neutralitits-
modifikation«, §109, einerseits und andererseits »Bewusstseins-« oder »Erlebnismodi-
fikation«, §78 hat das Substantiv im Genitiv verschiedene Bedeutung. Die Bewusst-
seinsmodifikation modifiziert eben das Bewusstsein bzw. das Erlebnis, Letzteres ist der
Gegenstand der Modifikation. Die Inaktualititsmodifikation modifiziert ein aktuelles
Erlebnis zum inaktuellen. Ebenso modifiziert die Neutralititsmodifikation das setzende
Bewusstsein in ein neutrales. Inaktualitit und Neutralitit sind also Ergebnisse der
Modifikation. Andererseits sind diese beiden letzten Modifikationen natiirlich auch
Bewusstseinsmodifikationen (247:26). — In der Einleitung (3ff.) identifiziert Husserl
Modifikation¢, wir kdnnen auch sagen >Bewusstseinsmodifikation, mit der phinome-
nologischen Einstellung (3:23ff.). Die Phinomene der Naturwissenschaft, z.B. Berge,
Taler, usw., werden von der Phinomenologie nur als bewusste beschrieben, als montes
cogitati, usw. Die Modifikation macht einen Berg zum Phinomen Berg, zum wahr-
genommenen Berg und beschreibt ihn nur als diesen wahrgenommenen. Der Genitiv
'Bewusstseins-c in Bewusstseinsmodifikation kann also ebenfalls als Ergebnis der Mo-
difikation verstanden werden. Natiirlich modifiziert sich auch der Begriff ;Phanomen<. -
In den Zeitanalysen geht es um zeitliche Modifikationen des Bewusstseins. Das Be-
wusstsein modifiziert z. B. das originire Jetzt in ein vergangenes (Hua X; 46,38 ff.). Ent-
sprechend ist die Vergangenheitsmodifikation (Hua X; 66:33f.) wiederum am Ergebnis
orientiert.

* Der Begriff »innere Erfahrung« (166:20 heifit sie immanente) wird in der Einleitung
4:5, 169:32f,, 170:10, 177:16 und sonst in der Philosophie der Arithmetik, Hua XVIII,
ofter gebraucht; vgl. Anm. 5.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

deutung der Reflexion selbst soll also in dem Umfang des Begriffs
liegen. Der Begriff >Reflexionc umfasst alle immanente Erfahrung,
eidetische sowohl als auch empirische, psychologische sowohl als
auch phianomenologische.

Ich halte diese Definition fiir problematisch.** Zum einen ergibt
sich eine Diskrepanz zum §38. Wihrend Husserl dort die Reflexion
mit der inneren Wahrnehmung identifiziert (vgl. aber auch Hua
I11/1, 168:33-35 und 184:27-29), stellt er in diesem Absatz imma-
nente Wahrnehmung, Erinnerung und Erwartung auf eine Stufe und
subsumiert sie als Arten unter die innere Erfahrung und diese wie-
derum unter die Reflexion. Zum anderen iiberzeugt der Gedanken-
gang nicht. Zu den Modi immanenter Wesenserfassung zéhlt sicher-
lich die immanente Wahrnehmung (166:20-23); Erinnerungen
(166:23 ff.) lassen sich als innere Erfahrungen verstehen; bei der Er-
wartung (166:31 ff.) ist das schon zweifelhaft. Ferner, sind diese inne-
ren Erfahrungen auch Reflexionen? Dass die immanente Wahrneh-
mung eine Reflexion ist (166:21; vgl. 256:5), stimmt mit dem §38
tiberein. Doch iiberrascht die Begriindung, »sofern sie eine Blickwen-
dung von einem anderweitig Bewussten auf das Bewusstsein von ihm
voraussetzt« (166:21-23). Die Reflexion wird doch durch das Erfas-
sen eines Bewusstseins, das demselben Erlebnisstrom angehért wie
sie selbst, definiert. Da bedarf es keiner, zudem fast synonymen Vo-
raussetzung, die iiberdies kiinstlich und abstrakt eine Unterschei-
dung zwischen Blickwendung und anschlieBender intentionaler Leis-
tung einfithrt. Zudem gilt diese Blickwendung fiir jede immanente
Erfahrung. Auch Erinnerungen an Erinnerungen z. B. gehen aus Ein-
stellungsanderungen hervor (164:4-5), die einen Blickwechsel impli-
zieren.” Einstellungsianderung und Blickwechsel aber sind noch kei-
ne Reflexion.

»Ebenso« (166:23) mochte er die Erinnerung als Reflexion auf-
gefasst wissen. Aber die (einfache) Erinnerung ist keine Reflexion,

" Anders Hermann Ulrich Asemissen, Strukturanalytische Probleme der Wahrneh-
mung in der Phinomenologie Husserls. Kéln: Kélner Universitits-Verlag (Kantstudien,
Erginzungshefte 73), 1957, S. 18, Seebohm 1962, S. 60f. und Schuhmann 1971, S. 53. -
Nicht problematisch wire die Definition, wenn die »Reflexion¢ hier dquivalent mit »Mo-
difikation des Bewusstseins< zu nehmen wire. Denn innere Wahrnehmung, Erinnerung
und Vorerinnerung sind allerdings allesamt Bewusstseinsmodifikationen. Aber die Re-
flexion ist zwar eine Bewusstseinsmodifikation, aber nicht definitionsgleich mit ihr.

¥ Zum Unterschied von Reflexion als Einstellung und als Vollzug reflektierender Akte
vgl. LU, Hua XIX/1, 15; vgl. auch Anm. 31.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A=

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

77


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

78

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

und vielleicht nicht einmal eine innere Erfahrung. Jedenfalls setzt sie
keine Blickwendung voraus. Erinnerungen richten sich iiberwiegend
auf transzendente Gegenstinde, wenn auch durch andere Erlebnisse
hindurch. Nur solche Erinnerungen, mittels deren man sich an ande-
re Erinnerungen erinnert, beziehen sich auf Bewusstsein von ander-
weitig Bewusstem. Anders als Reflexionen schliefen Erinnerungen
grundsitzlich die »reelle Inmanenz ihrer intentionalen Objekte aus«
(79:5ff. — 87:21ff.), und so kippt der Gedankengang. Statt die Erin-
nerung als Reflexion oder die Blickwendung als Voraussetzung fiir
Erinnerung auszuweisen, wiederholt Husserl nur, dass die Erinne-
rung jederzeit Reflexionen auf sich und »in« sich zulasse. — Diese
Reflektierbarkeit gilt natiirlich auch fiir die Erwartung (»Ebenso be-
steht fiir die Erwartung ...« (166:31ff.).

So miissen Erinnerung und Erwartung von der Reflexion, die
jederzeit auf sie moglich ist, unterschieden werden. Andererseits fillt
die innere Wahrnehmung mit ihr zusammen: die Reflexion ist kein
echter Oberbegriff fir die drei Aktarten (vgl. Anm. 34). Der Titel
»Reflexion« sollte vielmehr einem eigenstindigen, konkreten Be-
wusstseinsakt bzw. dem entsprechenden cogitativen Typ* vorbehal-
ten bleiben. Es scheint, als falle Husserl selbst bisweilen »von der
phanomenologischen Denkhaltung in die schlicht-objektive« zuriick

(Hua XIX/1, 14:22f.).

Wie immer aber es mit dem Begriff >Reflexion« steht, Reflexio-
nen modifizieren die unterliegenden Erlebnisse und miissen »im Zu-
sammenhang mit allen den Modifikationen, mit welchen sie in We-
sensbeziehung stehen, und die sie voraussetzen, systematisch«
erforscht werden (167:1-4). Z.B. setzt eine Reflexion in der Erinne-
rung eine Erinnerung voraus, die selbst wieder eine Modifikation des
fritheren Erlebnisses, etwa einer Wahrnehmung ist; sie kann nur im
Zusammenhang mit dieser Modifikation beschrieben und analysiert
werden. Da aber jedes Erlebnis »in sich selbst ein Fluss des Werdens«
ist (167:9), jede origindre Phase bestindig in Retentionen sich modi-
fiziert, sollten auch diese Modifikationen, die »jedes Erlebnis wih-
rend seines originiren Verlaufes erfahren muss« (167:5f; vgl.
167:28), in der Beschreibung und Analyse beriicksichtigt werden.
Und da dieses kontinuierliche Ubergehen in Retentionen sowohl die

* Vgl. Ernst Wolfgang Orth, »Husserls Begriff der cogitativen Typen und seine metho-
dologische Reichweite«. Phinomenologie heute 1, 1975, S. 138-169.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

urspriingliche Wahrnehmung als auch jede Erinnerung, aber auch
die Reflexion betrifft, ist die geforderte systematische Erforschung
(167:3-4) der Reflexion und der zugehorigen Modifikationen ein du-
erst komplexes Unterfangen.

Die reflektive Modifikation betrifft bzw. kann betreffen alle re-
flektierten und unreflektierten Erlebnisse, aber auch die Reflexionen
selbst, da diese wiederum selbst unreflektierte Erlebnisse sind (168:8—
11). Der Satz 168:5ff. ist auslegungsbediirftig, und zwar wegen des
doppelten Gebrauchs von »primidr« (168:5 und 7), wegen des Aus-
drucks »unreflektiert bewusst« (168:5f. und 10: unreflektiert-be-
wusst) und wegen des unklaren Bezugs von »sie« 168:8. Die in 168:5
genannten Modifikationen sind die vorerwihnten der Retention,
Phantasie, Erinnerung und Erwartung. Diese betreffen primar und
in jedem Falle alle unreflektiert bewussten aktuellen Erlebnisse
(168:5f.). Man erwartet die Fortsetzung, dass sekundir auch die re-
flektiert-bewussten Erlebnisse betroffen sind. Stattdessen gibt Hus-
serl eine Begriindung: »da sofort zu sehen ist, dass« (168:6{.). Diese
Begriindung ist um eine Ebene verschoben; sie liegt namlich nicht in
dem Sehen, sondern in dem Gesehenen: dass namlich »an diesen pri-
miren Modifikationen alle reflektiert bewussten eo ipso Anteil ge-
winnen miissen« (168:7 f.). Aber dieser Satz begriindet nicht, sondern
stellt parallel: auch die reflektiert bewussten Erlebnisse haben (sekun-
ddr) daran Anteil, d. h. konnen primar modifiziert werden, und zwar
dadurch, »dass sie als Reflexionen auf Erlebnisse, ..., selbst unre-
flektiert-bewusste Erlebnisse sind« (168:8-10). Mit dem »sie« sind
die reflektiert bewussten Erlebnisse gemeint. Aber diese sind nicht
Reflexionen, sondern Gegenstande von Reflexionen. Gemeint ist also:
Primir modifiziert werden die unreflektierten Erlebnisse, sekundar
auch die reflektierten. Denn die reflektierten Erlebnisse sind Korrela-
te ihrer Reflexionen; diese wiederum sind unreflektierte Erlebnisse
und konnen modifiziert werden. Husserl kann den Unterschied von
Reflexion und reflektierter cogitatio ignorieren, weil und sofern die
Reflexionen mit ihren Gegenstinden eine Einheit bilden; kraft dieser
Einheitlichkeit haben auch die reflektierten Erlebnisse an den prima-
ren Modifikationen teil.

Husser] konnte aber auch die Eigenschaft »reflektiert bewusst«
(168:7) auf »Modifikationen« beziehen. Dann unterschiede er zwi-
schen primir unreflektierten Modifikationen (Retentionen, Phanta-
sien, Erinnerungen, ...) und sekundir reflektierten. Aber diese In-
terpretation liefe die Gegeniiberstellung in einem schiefen Licht

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

- am 16.01.2026, 08:41:48. o

79


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

80

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

erscheinen. Denn die Modifikationen kénnen ebenso wie die ur-
spriinglichen Erlebnisse selbst reflektiert oder unreflektiert sein.

Im zweiten Teil des Absatzes (168:11 ff.) wird wieder die Refle-
xion als »neuartige Modifikation« (168:12) bezeichnet und diese Mo-
difikation erldutert. Die Reflexion ist das Sich-Richten des Ich auf
seine Erlebnisse »und in eins damit das Vollziehen von Akten des
cogito« (168:12-14). Die Reflexion ist also »in voller Konkretion«
ein Doppeltes: ein Sich-richten-auf und das Vollziehen von Erlebnis-
sen, d. h. das Cogitieren. »In« (168:15; vgl. 70:17, ebenfalls in Anfiih-
rungsstrichen) diesen cogitationes richtet sich das Ich auf seine Erleb-
nisse. Die Richtung und die cogitatio bzw. deren Vollzug miissen also
unterschieden werden. Wir erinnern uns an die Blickwendung als
Voraussetzung fiir die Reflexion (166:20-23), aber auch an die Ein-
stellungsanderung, die jeder Reflexion vorhergeht (166:4f.). Es emp-
fiehlt sich also dreifach zu unterscheiden: die Einstellungsinderung,
den Blickrichtungswechsel und den Aktvollzug der Reflexion (vgl.
die Anm. 31 und 35). Einstellungsinderung und Blickrichtungswech-
sel aber sind Sache des Ich.

Die Reflexion ist also mit Erfassungen (des cogito) verflochten,
mogen diese nun modifiziert sein oder nicht; und insofern miissen
die reflektiven Modifikationen mit den anderen zusammen ausgelegt
werden (168:17-20). Diese »reflektiv erfahrenden Akte« allein
sind es schliefSlich, durch die wir vom Erlebnisstrom und vom zu-
gehorigen Ich etwas wissen (168:21 ff.).

Der §78 schlie8t mit der Behauptung der Unbezweifelbarkeit
bzw. des absoluten Rechts der »immanent wahrnehmenden Refle-
xion« (168:33f.), der »immanenten Retention« (168:36 ff.)”” und des
relativen Rechts der »immanenten Wiedererinnerung« (169:2ff.).
Husserl verwechselt die Retention mit der Reflexion in der Retenti-
on. Die Retention namlich behalt intentional den Gegenstand der
cogitatio im Griff (abgesehen natiirlich von den Fillen der Refle-
xion).” Wenn dieser Gegenstand unbezweifelbar wire, ware es auch
der Gegenstand der impressiven Phase und somit der Gegenstand der
gesamten und jeder cogitatio. Das aber ist Husserls Meinung nicht —
alle transzendente Wahrnehmung ist triigerisch -, obwohl er gegen-

¥ Zum Ausdruck vgl. Hua IV, 14:4: »immanente Wahrnehmung oder immanente Re-
tention«.
* Vgl. aber oben Kapitel 2, S. 55.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die Reflexion als Bewusstseinsmodifikation

standsverhaftet hinzufiigt, dass die Retention so weit unbezweifelbar
ist, als sie Ton- und nicht Farbwahrnehmung ist (169:1f.). Wohl aber
erfasst die Reflexion >innerhalb« der Retention, dass es sich bei dieser
Wahrnehmung um ein Héren und nicht um ein Sehen handelt.

Mit dem §79 (Kritischer Exkurs) kommen wir zum dritten
Schritt (s. oben, S. 72):

Auch Husserls Widerlegung der skeptischen Einwinde, beson-
ders der Watts, gegen die Moglichkeiten und die Tragweite der Re-
flexion, der inneren Wahrnehmung, Erfahrung oder Selbstbeobach-
tung, ist interessant und aufschlussreich fiir seine Indifferenz in der
Frage nach der ausdriicklichen und unausdriicklichen Reflexion (vgl.
dazu Kap. 5, S. 106 ff.).

Zwar macht die Phanomenologie, anders als die Psychologie,
keine Daseins-, sondern nur Wesensfeststellungen (170:6ff. und
172:9), aber auch auf diese erstrecken sich die Bedenken (172:16—
20), die sich vornehmlich auf die Verinderung der cogitatio durch
die Reflexion beziehen. Wenn ndmlich die Reflexion das Erlebnis
verandert, kann man keine Aussagen iiber das unreflektierte Erlebnis
machen, und auch Aussagen iiber das Wesen von Erlebnissen
schlechthin wiren unmaoglich (172:21 f£.).

Husserls Widerlegung dieser Bedenken beginnt 174:5ff. und
besteht in einem formalen und insofern wenig durchschlagenden Ar-
gument: Er wirft namlich den Skeptikern eine innere Widerspriich-
lichkeit, Widersinn in ihrer Argumentation vor, indem sie vorausset-
zen, was sie leugnen: »Wer auch nur sagt: Ich bezweifle die
Erkenntnisbedeutung der Reflexion, behauptet einen Widersinn.
Denn iiber sein Zweifeln aussagend, reflektiert er, ...« (174:11-13).
Wer an der Rechtmifligkeit oder Tragweite der Reflexion zweifelt,
redet erstens reflektierend, zweitens iiber die Reflexion als Tatsache
und drittens stellt er diesen Zweifel noch als richtig heraus. Er setzt
also voraus, was er bezweifelt.

Der Widersinn liegt aber nur vor, wenn die Reflexion im Haupt-
satz (ich bezweifle) und im Objektsatz (dass die Reflexion Erkennt-
nisbedeutung hat) als identische genommen werden. Das ist aber
nicht der Fall. Denn der Satz: >ich bezweifle« wird gar nicht aufgrund
einer ausdriicklichen Reflexion gesprochen, sondern ist der Ausdruck
unmittelbaren, impliziten Selbstbewusstseins, wihrend im Objekt-
satz die Reflexion als selbstindige, dauerhafte Bewusstseinsleistung
gemeint ist mit eindeutigem Objekt, auf das ich mich aufmerksam
und achtend richte. Sie ist zudem selbst Objekt meiner Aussage und

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 81

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

82

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

Reflexion. Aussagend jedoch »ich zweiflec achte ich gerade nicht auf
das Zweifeln, sondern auf das, was ich bezweifle.

Auch in dem zweiten Punkt (»Ferner: ... (174:19) macht sich
Husserl einer Unklarheit schuldig: Wer sagt, dass man von unreflek-
tierten cogitationes nichts wissen kénne, meint nicht, dass es sie nicht
gibt, sondern dass ich nichts Inhaltliches tiber sie aussagen kann; die
Existenzbehauptung wird nicht tangiert. Denn wenn ich auf unre-
flektierte cogitationes ausdriicklich reflektiere, sind sie im Modus re-
flektiert, und ich kann iiber sie Aussagen machen. Solange die cogi-
tationes aber unreflektiert sind, nur implizit bewusst, kann ich zwar
ihre Existenz mit Recht behaupten, ev. erschliefien oder sogar unmit-
telbar aussprechen, nicht aber in aufmerksamer Zuwendung be-
schreiben.

Die Veranderung, welche die cogitationes durch die Zuwendung
erleiden — ihre unausdriickliche Bewusstheit verandert sie nicht —,
bedarf der Aufklarung. Solange die Reflexion sich auf reine Wahr-
nehmung, reines Anschauen beschrinkt, verandert sie die unterlie-
gende cogitatio nicht. Es hangt also an dem Begriff der Reflexion als
innerer Wahrnehmung. Versteht man (innere) Wahrnehmung als
Deutung (Prauss 1977, S. 80) und jede Erfassung als Sinn gebend
oder stiftend (Bernet 1985, Einl.), als Interpretation, verindert die
Reflexion die cogitatio, indem sie ihr Sinn und Absichten unterstellt
und einlegt, die in ihr nicht enthalten waren, da sie selbst damals
anderen Sinn im Auge hatte. Diese Auffassung der Wahrnehmung
ist heute weit verbreitet. Insofern muss die Reflexion ihre Neutra-
litat allererst (zuriick-) gewinnen. So bekdme die Neutralititsmodi-
fikation der Ideen I eine neue Plausibilitat. Es geht gar nicht nur um
die Neutralitit in Bezug auf die Seinssetzung, sondern auch um die
Neutralitit des Erfassens selbst, das als Erfassen immer schon Inter-
pretation ist, das zu Erfassende verandert und sich erst zuriickneh-
men muss, soll das zu Erfassende als reines und unverandert zur
Gegebenheit kommen.”

¥ Man denke an Heideggers Bemiihungen, die Phinomene unverstellt vor Augen zu
bekommen, um die Riicknahme der reflexiven Verdinglichung, der Verstellung und der
Vorurteile (Bd. 56/57 und 58), oder an Husserls Ausdruck der Enthiillung.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4. Das Verhiltnis der Auffassung der Reflexion

3.4. Das Verhiltnis der Auffassung der Reflexion in den beiden
Abschnitten

Wir sehen die Differenz: Im zweiten Abschnitt, der Fundamental-
betrachtung, ist das Erkenntnis leitende Interesse Husserls die Regi-
on des reinen Bewusstseins und die Unterscheidung von Ding und
Erlebnis. So wird die Einheit von cogitatio und reflexio betont, die
Gleichzeitigkeit beider und die Zweifellosigkeit der cogitatio. Die Be-
stimmung der Reflexion erfolgt von der cogitatio aus. Immerhin wird
die Reflexion bereits analog zur Inaktualitit als Modifikation der co-
gitatio angesehen.

Im dritten Abschnitt geht es direkt um die Reflexion als Methode
der Phanomenologie. Die Reflexion wird als systematische Zugangs-
art zu den Phianomenen der Phanomenologie, dem Bewusstsein, in
doppelter Weise charakterisiert: als Offnung des Arbeitsfeldes und
als Instrument der Arbeit selbst. Die Reflexion erscheint so als eigen-
stindige Aktform. Und Husserl formuliert die Aufgabe, die Reflexion
vollstindig und systematisch zu analysieren; jedoch fiihrt er diese
Aufgabe nicht durch. Stattdessen rekapituliert er die Aussagen des
zweiten Abschnittes, so dass er auch hier die Reflexion — entgegen
seiner Absicht — nicht als eigenstindiges Bewusstsein, als eigenstin-
dige Methode in den Blick bekommt, sondern als Modifikation der
cogitatio.

Deshalb bleiben auch trotz des differenten Ansatzes einige
Punkte identisch, so z.B. die Auffassung, dass jedes Erlebnis poten-
tiell reflektierbar ist, dass das reflektierte und das reflektierende Er-
lebnis gleichzeitig sind, das reflektierte Erlebnis aber bereits zuvor
anfing und jetzt fortdauert, und dass Erinnerung und Reflexion
schwer voneinander zu unterscheiden sind. Auch als methodisches
Instrument versteht Husserl die Reflexion als Modifikation.

Aber Husserls Positionen beziiglich der Reflexion in den beiden
Abschnitten, die Behauptung der Einheit von cogitatio und reflexio
einerseits und die Definition der Reflexion als Bewusstseinsmodifi-
kation im dritten Abschnitt, die Abhingigkeit der Reflexion von der
cogitatio einerseits und die anvisierte methodische Selbstandigkeit
andererseits stimmen nicht recht zueinander. Im zweiten Abschnitt
hélt Husserl daran fest, dass die Reflexion ein Akt ist, und zwar ein
neuartiger, der zwar nicht eigenstindig ist, sondern angewiesen auf
die bzw. abhiingig und untrennbar von der cogitatio, die er erfasst, so
zwar, dass er mit ihr eine Einheit bildet. Trotz dieser Einheit jedoch

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 83

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

84

3. Bewusstsein und Reflexion in Ideen |

handelt es sich um zwei verschiedene Akte, die zusammenwachsen,
konkret eins sind. Der Ausdruck >Bewusstseinsmodifikation< hin-
gegen suggeriert als Bestimmung der Reflexion das Vorliegen nur
eines Aktes, in den sich die cogitatio wandelt. Zu dieser Auffassung
passt wiederum die Bestimmung der Reflexion im zweiten Abschnitt
als Potentialitit der cogitatio, die jederzeit realisiert werden kann.
Wird sie realisiert, d. h. reflektiere ich die cogitatio, verschwindet die
cogitatio und an ihre Stelle tritt die Reflexion, analog zu der Inaktua-
lisierung und Aktualisierung von Akten, denen gemaf z. B. die aktu-
elle Wahrnehmung einer Dingseite die nichtaktuelle einer anderen
Dingseite impliziert und die Aktualisierung dieser jetzt inaktuellen
die Inaktualisierung der jetzt aktuellen (vgl. S. 59f.). Insofern wire
statt vom Verschwinden der cogitatio vorsichtiger von der Verdunke-
lung oder Inaktualisierung zu reden.

Der Ausdruck >Bewusstseinsmodifikation< weist aber dariiber
hinaus noch auf einen ganz anderen Begriff von Reflexion hin, ndm-
lich auf die Reflexion als Einstellung oder Habitualitit, wie er in LU
bereits anklang und in Erste Philosophie virulent wird. Reflexion als
Bewusstseinsmodifikation ist eine Modifikation nicht nur der cogita-
tio, sondern des Bewusstseins als ganzem, das als modifiziertes nicht
mehr weltliche Gegenstinde, sondern das Bewusstsein selbst thema-
tisiert. Der Ubergang von dem Begriff der Reflexion als Potentialitit
der cogitatio zum Begriff der Bewusstseinsmodifikation wird aber
nahe gelegt durch eben den Begriff der Potentialitét, der eine Modi-
fikation der urspriinglichen cogitatio, d. h. des Bewusstseins anzeigt.
Im §35 sprach Husserl erstmals von der Inaktualititsmodifikation,
vom Modus der [naktualitdt und Aktualitdt und nannte die inaktuel-
le cogitatio auch potentielle (72:31f.).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

- am 16.01.2026, 08:41:48. o


https://doi.org/10.5771/9783495996652-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

