
6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit 

der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

In seiner Bilanz zum Goethejahr 1949 stellt Joachim Leithäuser nicht ohne Ironie fest:

»Der 100. Todes- und der 200. Geburtstag [Goethes] liegen so dicht beieinander, daß

die Hauptredner von damals: Albert Schweitzer, […] Thomas Mann […] und Ortega y

Gasset […] auch die Hauptredner von heute waren. Immerhin war die Zeitspanne zwi-

schen den beiden Ereignissen großgenug, um aus zahlreichen Goethestätten Ruinen

werden zu lassen.«1

Damit ist die Paradoxie der ersten großen Nachkriegsklassikerfeier auf den Punkt ge-

bracht: Sie steht allein durch die zeitliche Nähe im Kontinuitätsverhältnis zum Vor-

kriegsjubiläum, ist aber zugleich durch das Bewusstsein eines tiefen, durch die drei-

zehn Jahre Naziherrschaft und den Erfahrungen des ZweitenWeltkriegs bedingten Ein-

schnitts geprägt. Die Frage der Kontinuität – oder der Diskontinuität – in der Goethe-

rezeption, die in der Forschung zur Leitfrage wurde,2 wird sich auch in diesem Kapitel

stellen. Vorab scheint es mir wichtig, sie unter einem formalen Aspekt zu betrachten:

Wie die Beobachtung von Leithäuser suggeriert, sind es Redner, die 1949 im Zentrum

des Gedenkjahrs stehen und dieses hauptsächlich prägen.Wie auch 1932 ist die Haupt-

gattung des Jubiläums – ob im Osten oder im Westen – die Gedenkrede. Damit ist auf

die Dominanz des kulturpolitischen Diskurses im Umgang mit dem Klassiker hinge-

wiesen: Goethe wird 1949 auf den ersten Blick nach wie vor die Funktion einer gemein-

schaftsstiftenden und/oder handlungsweisenden Autorität zuerkannt – auch wenn die-

1 JoachimG. Leithäuser: DasGoethejahr ist überstanden. Rückblick undBilanz, in: DerMonat,Nr. 15,

1949, 286-296, hier 287. Ortega y Gasset, der 1949 tatsächlich eines der aktivsten Goetheredner in

der Bundesrepublik und auswärts ist, hatte 1932 keinen öffentlichen Vortrag gehalten. Sein Essay

Um einen Goethe von Innen bittend ist aber im Nachkriegsjubiläum durch Neuauflagen und diverse

Bezugnahmen sehr präsent, sodass er Leithäuser rückblickend als eines der wichtigsten Doku-

mente der Hundertjahrfeier erscheint.

2 Vgl. zuletzt Ernst Osterkamp:Humanismus undGoethe-Feier 1932/1949: Kontinuität undDiskonti-

nuität, in:Matthias Löwe, Gregor Streim (Hg.): »Humanismus« in der Krise. Debatten undDiskurse

zwischen Weimarer Republik und geteiltem Deutschland, Berlin 2017, 23-38.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Klassikerfeiern

se Autoritätsfunktion je nach politischen und kulturellen Kontexten inhaltlich unter-

schiedlich bestimmt wird.

Dass das nicht selbstverständlich ist, wird klar, wenn man zum Vergleich die spä-

teren Goethejubiläen heranzieht. 1982 und mehr noch 1999 wird zwar mit ähnlichem

Aufwand Goethes gedacht, doch werden die Versuche den Klassiker als Autorität zu

etablieren merklich seltener.3 Deutlich wird dies bereits bei der Sichtung des Materials:

Anstelle von Gedenkreden hat man es nunmehrheitlich mit wissenschaftlichen Sympo-

sien und Publikationen sowie mit Vermittlungsangeboten in Form von Ausstellungen,

TV-Filmen oder Merchandising-Produkten zu tun.4 1949 findet lediglich eine wissen-

schaftliche Goethe-Tagung in Frankfurt am Main statt;5 nach 1982 erscheinen an die

zehn Sammelbände mit Beiträgen, die anlässlich von Goethe-Kongressen in aller Welt

gehalten wurden; nach 1999 sind es weit über dreißig.6 Die Aktualisierung Goethes fin-

det Ende des 20. Jahrhunderts nicht mehr primär im kulturpolitischen, sondern vor

allem im Spezial- und Bildungsdiskurs sowie vermehrt im Breitendiskurs statt (ähn-

liche Tendenzen lassen sich für die Hugo- und Beethovenjubiläen ausmachen). Doch

finden sich erste Anzeichen für diese Entwicklungen schon im Goethejahr 1949.

Scheinen die zwei Goethejubiläen von 1932 und 1949 rückblickend im Kontinuitäts-

verhältnis zueinanderzustehen, dominiert bei den Zeitgenossen die Vorstellung eines

Einschnitts, egal, ob dieser Einschnitt als Traditionsbruch gedacht ist (erinnert sei an

die Ermahnung Richard Alewyns: »Zwischen uns und Weimar liegt Buchenwald. Dar-

um kommen wir nun einmal nicht herum.«7) oder als mehr oder weniger lange Paren-

these (diese kann lediglich die 13 Jahre der Nazi-Diktatur, aber im Sinne der ›Sonder-

3 Für das Goethejahr 1999 bildet die bereits zitierteWeimarer Festrede von KatharinaMommsen ei-

ne bemerkenswerte Ausnahme. Die Literaturwissenschaftlerin beklagt darin bezeichnenderweise

den Bedeutungsverlust des kulturpolitischen Klassikerdiskurses, konkret die Tatsache, dass »die

Verehrung, die früher den Meistern der Kunst entgegengebracht wurde«, schwinde und dass »die

Literaturwissenschaft sich scheut, politische Fragen aufzugreifen.« Katharina Mommsen: Goethe

und unsere Zeit. Festrede im Goethejahr 1999 zur Eröffnung der Hauptversammlung der Goethe-

Gesellschaft im Nationaltheater zu Weimar am 27. Mai 1999, Frankfurt a.M. 1999, 8 u. 12.

4 Dahnke, dessen Aufsatz zu den Goethefeiern imGoethejahr 1982 erscheint, weist auf eine Erneue-

rung und Diversifizierung der Ansätze hin, wobei seine Beobachtungen in erster Linie für die Goe-

therezeption in der DDR gelten. Im Vordergrund stünden nun »die künstlerische Praxis« sowie die

»literaturwissenschaftliche Forschung«. Vgl. Hans-Dietrich Dahnke: Humanität und Geschichts-

perspektive. Zu den Goethe-Ehrungen 1932, 1949, 1982, in: Weimarer Beiträge, Bd. 28, Nr. 10, 1982,

66-89, hier 84f. Zu den Film- und TV-Produktionen in den Erinnerungsjahren vgl. Jana Piper: Goe-

the und Schiller in der filmischen Erinnerungskultur, Würzburg 2019. Zum Goethejahr 1999 vgl.

den (kultur-)kritischen Rückblick von Matthias Luserke: Über das Goethe-Jahr 1999. Versuch ei-

nes Rückblicks, in: Ders. (Hg.): Goethe nach 1999. Positionen und Perspektiven, Göttingen 2000,

133-143.

5 Goethe und dieWissenschaft. Vorträge gehalten anläßlich des InternationalenGelehrtenkongres-

ses zu Frankfurt amMain im August 1949, Frankfurt a.M. 1951. An der Universität Leipzig findet im

Rahmen des Goethejahrs zudem ein »alldeutscher Studentenkongreß« statt. Vgl. dazu den Be-

richt: Sergei Iwanowitsch Tjulpanow: Goethe und das Lager der Demokratie, in: NeueWelt. Halb-

monatsschrift, Bd. 4, Nr. 15, 1949, 3-13.

6 So das Ergebnis von Recherchen im Gemeinsamen Verbundkatalog (GVK).

7 Richard Alewyn: Goethe als Alibi, in: Hamburger akademische Rundschau, Bd. 3, Nr. 8-10, 1949,

685-687. Zu Kontext und Interpretation dieses bedeutenden, aber 1949 kaum ernsthaft diskutier-

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 303

wegsthese‹ ebenfalls die gesamte Romantik als Epoche des Irrationalismus umfassen).

Der Rückgriff auf den Klassiker ist 1949 immer auch eine Antwort auf die durch die

Nazi-Herrschaft und den Weltkrieg herbeigeführten Veränderungen der Verhältnisse

seit 1932 – und zwar selbst dann, wenn diese Antwort aus heutiger Perspektive falsch

erscheint.8 Nach den teils heftigen Diskussionen um den Wiederaufbau der wichtigs-

ten Goethestätten in Weimar und Frankfurt in den unmittelbaren Nachkriegsjahren,

bei denen sich die Frage nach der Inszenierung von Kontinuität bzw. Diskontinuität

in der Kulturgeschichte schon einmal ganz konkret gestellt hatte,9 ist das Jubiläum

von 1949 Anlass zur Evaluierung der alten Klassikermodelle. Inwiefern können das Na-

tionalklassikerparadigma, aber auch das Universalklassikermodell und das im Kontext

der Volksfront etablierte antifaschistische Klassikermodell, die den Klassikergebrauch

in den 1930er Jahren vorstrukturierten, an den neuen historischen, politischen, kultu-

rellen sowie medialen Kontext der Nachkriegszeit angepasst werden? Es ist die Frage

der Kontinuität im Diskurs, die sich dann stellt: Inwiefern werden die in der Zwischen-

kriegszeit etablierten bzw. aktualisierten semantischen Rahmen (nationaler, universa-

ler oder antifaschistischer Frame) übernommen? Und welche Funktion erfüllt dieser

Rückgriff auf die alten Klassikermodelle in der Nachkriegszeit?

Im vorliegenden Kapitel liegt der Schwerpunkt also auf dem kulturpolitischen Dis-

kurs, wobei, wie auch für das Goethejahr 1932, der Umgang mit dem Klassiker in drei

Öffentlichkeitssphären verglichen wird: ›Deutsche Nation‹, ›Frankreich‹ und ›Welt‹. Be-

dingt durch den Kalten Krieg und die Teilung der Welt – die auch eine Teilung der je-

weiligen Öffentlichkeitenmit sich führt – kommt es zu einer Duplikation dieser Öffent-

lichkeitssphären und damit zu konkurrierenden Formen des Zugriffs auf den Klassiker.

Deshalb rückt erneut die Frage der gegenseitigen Profilierung der unterschiedlichen

Klassikerkonzepte in den Mittelpunkt. Zugleich bewirkt die kulturelle und politische

Vervielfältigung der Zugriffe auf Goethe bei den Zeitgenossen ein immer stärkeres Be-

wusstsein für die Relativität ebendieser Zugriffe. Diese wird, wie im zweiten Teil des

Kapitels gezeigt wird, in der bundesrepublikanischen Öffentlichkeit vor allem im Brei-

tendiskurs thematisiert. Der Klassikerstatus wird darin auf humorvolle Weise reflek-

tiert, sodass er zuweilen als Ort eines Klassiker-Metadiskurses erscheint. Damit be-

ten Textes vgl. das Kapitel »Weimar und Buchenwald. Die Kölner Goethe-Rede des Remigranten

im Jahr 1949«, in: Klaus Garber: Zum Bilde Richard Alewyns, München 2005, 81-97.

8 Die Forschung zumGoethejahr 1949, besonders zuden Feiern inder Bundesrepublik, kennzeichnet

ein stark normativer Duktus. So zuletzt bei Osterkamp, der das »komplette intellektuellen Versa-

gen« der deutschen Goetheredner diagnostiziert, die, »vor der geistigen Herausforderung, die es

bedeutete, im Jahre 1949 als Deutscher, der die Nazi-Diktatur erlebt hatte, über GoethesWerk […]

zu sprechen«, gescheitert seien (Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 34). Das

ist von der Sache her richtig, doch ist es, wie ich meine, dienlicher, die Aktualisierungen Goethes

in der Nachkriegszeit unter funktionaler Perspektive zu beleuchten und zu fragen, auf welchen

gesellschaftlichen Bedarf sie jeweils reagieren.

9 Zur Neuerrichtung des Hauses am Frauenplan vgl. BettinaMeier: Goethe in Trümmern: zur Rezep-

tion eines Klassikers in der Nachkriegszeit, Wiesbaden 1989, 196ff.; Paul Kahl: Die Erfindung des

Dichterhauses. Das Goethe-Nationalmuseum in Weimar: eine Kulturgeschichte, Göttingen 2015,

205ff. ZumWiederaufbau des Frankfurter Goethehauses vgl.Meier: Goethe in Trümmern, 16ff., so-

wie Michael S. Falser: Zwischen Identität und Authentizität. Zur politischen Geschichte der Denk-

malpflege in Deutschland, Dresden 2008, 82ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Klassikerfeiern

stätigt sich die für die 1930er Jahren festgestellte Bedeutungszunahme der populären

Aneignungsformen. In der Nachkriegszeit kommt es mehr und mehr zu einer Verselb-

ständigung des Breitendiskurses.

Die Ansprache im Goethejahr 1949 vonThomas Mann, die eine originelle Neuinterpre-

tation des Nationalklassikermodells bietet und in seiner inhaltlichen Gestaltung auf die

Bedeutungszunahme des Breitendiskurses reagiert, ist einer der wenigen Texte, der so-

wohl in den westlichen als auch in den östlichen Öffentlichkeitssphären rezipiert wird

und deshalb den Prozess der gegenseitigen Profilierung greifbar werden lässt. Er dient

nachfolgend als Schlüsseldokument.

Schlüsseldokument: Thomas Mann, Ansprache im Goethejahr 1949

»Ich habe Ihnen nichts Neues zu sagen«:*1 So leitet ThomasMann eine der zwei großen

Ansprachen ein, die er im Goethejahr ein Dutzend Mal hält. Tatsächlich finden sich in

denEssaysvon1949vieleElementeder früherenTexteüberGoethewieder.Dementspre-

chend gering ist das Interesse der Forschung für die Beiträge zum Nachkriegsjubilä-

um:Wenn es denn umdas Goethejahr 1949 geht, stehen die heftigen Debatten imMit-

telpunkt, die Mann mit seinem ersten Deutschlandbesuch nach dem Krieg auslöste.*2

Das von ihm entwickelte Klassikerkonzept wird hingegen selten besprochen – schließ-

lich lädt der Schriftsteller selbst dazu ein, es als nebensächlich zu betrachten: »Tout est

dit – es ist alles gesagt, von Deutschen und Nicht-Deutschen, und das Schlimme ist: ich

selbst habe das Meine gesagt und meinen Sack geleert, in einem halben Dutzend Auf-

sätzen habe ich das getan und in einem ganzen Roman.«*3 Doch macht man es sich zu

leicht,wennmanThomasMannzu sehrbeimWortnimmt.Mitderungewöhnlichen cap-

tatio benevolentiae lenkt er die Aufmerksamkeit weg von der Frage nach der (schriftstel-

lerischen)Originalität seinesGoethebildshin zumProblemdergesellschaftspolitischen

Brauchbarkeit seines Klassikerkonzepts. DassMann 1949 »nichtsNeues zu sagen« habe,

bedeutet nicht, dass Goethe in seinen Augen funktionslos geworden sei. Dass eher das

Gegenteil der Fall ist, belegen die zahlreichen Texte, die er aus Anlass desNachkriegsju-

biläums verfasst, vorträgt und für deren Verbreitung er sich einsetzt.

Mannhat seitden1920er JahreneineVielzahl vonTextenüberGoetheveröffentlicht,

die inTeilenoder in voller LängewährenddesGoethejahres 1949 zirkulieren.Nebenden

Essays Goethe und Tolstoi von 1922 und Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters

von 1932, die beide ganz oder in Auszügen neu gedruckt bzw. übersetzt werden, sind

vor allem der Roman Lotte in Weimar von 1939 sowie die Einleitung zur Anthologie The

Permanent Goethe zu nennen.*4 Die weiteste Verbreitung erreichen allerdings die Bei-

träge, die Mann eigens für das Jubiläum verfasst. Der Vortrag Goethe und die Demokratie

ist einer internationalen Öffentlichkeit zugedacht: Mann hält ihn 1949 u.a. in Chicago,

Washington, New York, Oxford, London, Uppsala, Lund, Kopenhagen, Zürich, Bern und

München.*5 Dabei handelt es sich in den meisten Fällen um akademische Feierlichkei-

ten zu Ehren Goethes oder Manns, der 1949 die Ehrendoktorwürden der Universitäten

OxfordundLunderhält. Inder schriftlichenFassungerscheintderEssay inmehrerenEin-

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 305

zelausgaben.Wie schon im Jahr 1932 lassen die Zeitschriftenpublikationen in derNeuen

Rundschau und derWandlung den Text in andere Diskursarenen treten.*6

Als Schlüsseldokument dient in diesemKapitel dieAnsprache imGoethejahr 1949, die

einenochgrößereBandbreite anÖffentlichkeitssphärenerreicht.*7DerTextbesteht aus

zwei Teilen, wobei erst der zweite formal und inhaltlich den Erwartungen an eine Ge-

denkrede – oder, um es mit Mann zu sagen, an einen der »obligaten Goethe-Vorträge«

(AG,670) – entspricht; denerstenkannmanalsRechtfertigungdesSchriftstellers vorder

deutschenÖffentlichkeit zusammenfassen.

Zunächst zum zweiten, dem ›Goetheteil‹: Er geht teilweise wörtlich auf den Essay

Die drei Gewaltigen zurück, den man aus diesem Grund als Variante des Schlüsseldoku-

ments betrachten kann. Der Text entsteht auf Anfrage derNewYork Times und erscheint

am26. Juni 1949unterdemTitelGoethe: FaustandMephistopheles.*8 ImAugustwirderun-

ter der Überschrift Goethe, das deutscheWunder in der dem Anspruch nach internationa-

lenZeitschriftDerMonat veröffentlicht.Mann trägtdenEssayebenfalls imRundfunkvor,

einmal imRahmender BBC-ReiheGoethe.ARadioCommemoration,*9 einmal imSchwedi-

schen Radio.*10 Schließlich verwendet er denselben Text noch für einen kurzen Artikel,

derunterdemTitelGoethe,derGegenwärtige inder schweizerischen IllustriertenSieunder

erscheint.*11 Damit erfährt die Goethe-Interpretation, die Mann in seine Ansprache ein-

fließen lässt, bereits vorab eineweite internationale und intermediale Verbreitung.

In der Vortragsfassung ist die Ansprache primär an die deutsche Öffentlichkeit ge-

richtet, wobei ›deutsch‹ explizit beide Teile des Landes meint. Mann hält die Rede nur

zweimal: Am 25. Juli in der Paulskirche in Frankfurt und am 1. August imDeutschenNa-

tionaltheater inWeimar.*12 InbeidenFällenwirdsiedurchLautsprecher-undRadioüber-

tragungen als mediales und ›nationales‹ Ereignis inszeniert.*13 Verbreitet wird der Text

durchNachdrucke undTeilnachdrucke in Zeitungen, Zeitschriften und Illustrierten, und

zwar sowohl in der am 23. Mai gegründeten Bundesrepublik (BRD) als auch in der So-

wjetischenBesatzungszone(SBZ).*14AufdieseWeisekommtderEssay inBerührungmit

unterschiedlichen Formen des Klassikerdiskurses in Ost undWest.

Die Ansprache im Goethejahr bleibt allerdings nicht den zwei deutschen Öffentlich-

keitssphären vorbehalten. In übersetzter Fassung erscheint sie in diversen Zeitschriften

in England, Frankreich, Dänemark sowie Polen und der Türkei.*15 Besprochen wird im

Folgenden die Veröffentlichung in Documents, an der sich die Probleme einer interkul-

turellen Aneignung Goethes in der Nachkriegszeit thematisieren lassen. An eine (west-

liche) internationale Öffentlichkeit gerichtet sind die betont zweisprachige Festschrift

DasGoethe-Jahr sowiedieprogrammatischeZeitschriftCommoncause, indenenebenfalls

Auszüge aus der Ansprache erscheinen: Sie zeugen von den Bemühungen, Goethe 1949

als Frontfigur für eine einheitlicheWeltorganisation zu etablieren.

 

___________________________________

 
*1 ThomasMann: Goethe und die Demokratie [1949], in: Essays VI 1945-1950, hg. v. Her-

bert Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 606-

636, hier 606.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Klassikerfeiern

*2 Herbert Lehnert: »Goethe, das deutsche Wunder«. Thomas Manns Verhältnis zu

Deutschland im Spiegel seiner Goethe-Aufsätze, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 12,

1999, 133-148; Günther Rüther: Thomas Manns Deutschlandbilder im Goethejahr 1949,

in: Historisch-politischeMitteilungen, Bd. 16, 2009, 57-80; SvenHanuschek: »Ich ließ al-

les bei gesunder Vernunft über mich ergehen«. »Ethnologische« Literaturwissenschaft

anhand von Thomas Manns Deutschlandreise im Jahr 1949, in: Michael Ansel, Hans-

Edwin Friedrich, Gerhard Lauer (Hg.): Die Erfindung des Schriftstellers Thomas Mann,

Berlin 2009, 371-383.
*3Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 606.
*4 Thomas Mann: Phantasie über Goethe als Einleitung zu einer amerikanischen Aus-

wahl aus seinenWerken [1948], in: Essays VI 1945-1950, hg. v. Herbert Lehnert, Frankfurt

a.M. 2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 300-347.
*5 Gert Heine, Paul Schommer: Thomas-Mann-Chronik, Frankfurt a.M. 2004, 456f.
*6 Zu den Medialisierungen des Essays Goethe und die Demokratie vgl. Georg Potempa:

Thomas-Mann-Bibliographie, Bd. 1: DasWerk,Morsum/Sylt 1992, 599f.
*7 Thomas Mann: Ansprache im Goethejahr 1949, in: Essays VI 1945-1950, hg. v. Herbert

Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 670-688.

Im Folgendenwerden Textstellen aus diesemEssaymit der Sigle AGgefolgt von der Sei-

tenzahl zitiert.
*8 Thomas Mann: Die drei Gewaltigen [1949], in: Essays VI: 191945-1950, hg. v. Herbert

Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 650-660.
*9 Vgl. das Begleitheft, in dem auch der Vortrag von Thomas Mann abgedruckt ist: The

British Broadcasting Corporation (Hg.): Johann Wolfgang von Goethe 1749-1949. A Ra-

dio Commemoration, London 1949.
*10 Ernst Loewy (Hg.): Thomas Mann. Ton- und Filmaufnahmen: ein Verzeichnis, Frank-

furt a.M. 1974, 76.
*11 ZudenMedialisierungendes EssaysDie drei Gewaltigen vgl. Potempa: Thomas-Mann-

Bibliographie, Bd. 1, 602 u. 607.
*12 Der Weimarer Ansprache stellt Mann eine abweichende Einleitung voran: Thomas

Mann: [Ansprache inWeimar], EssaysVI 1945-1950,hg. v.Herbert Lehnert, Frankfurt a.M.

2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 694-697. Im Folgenden werden

Textstellen aus diesemTextmit der Sigle AGWgefolgt von der Seitenzahl zitiert.
*13 Vgl. Heine, Schommer: Thomas-Mann-Chronik, 458.
*14 Potempa verzeichnet fünf vollständige Nachdrucke sowie dreizehn unvollständige

Auszüge in Zeitschriften und Zeitungen. Vgl. Potempa: Thomas-Mann-Bibliographie,

Bd. 1, 604ff.
*15 Georg Potempa: Thomas-Mann-Bibliographie, Bd. 2: Übersetzungen, Interviews,

Morsum/Sylt 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 307

Tabelle 5: Medialisierungen von Thomas Manns Ansprache im Goethejahr 1949 und seinen Vari-

anten (Auswahl)

Art derMedialisierung adressierte bzw. erreichte Öffentlich-

keitssphäre

Interaktionmit…

 

Rede in der Paulskirche in

Frankfurt am 25. Juli und im

DeutschenNationaltheater in

Weimar am 1. August

 

›Deutsche Kulturnation‹

(Öffentlichkeitssphäre 1)

 

… kulturpolitischem

Diskurs

 

Verbreitung in den ostzonalen

Massenmedien (Rundfunk, Ta-

gespresse)

 

Sowjetische Besatzungszone

(Öffentlichkeitssphäre 1a)

 

… kulturpolitischem

Diskurs

 

Verbreitung in denwestdeut-

schenMassenmedien

(Rundfunk, Tagespresse)

 

Bundesrepublik Deutschland

(Öffentlichkeitssphäre 1b)

 

… kulturpolitischem

Diskurs

 

Veröffentlichung in der Zeit-

schrift Documents. Revue du dia-

logue franco-allemand

 

›Frankreich‹

(Öffentlichkeitssphäre 2)

 

… kulturpolitischem

Diskurs

 

Veröffentlichungen in der

zweisprachigen Festschrift Das

Goethe-Jahr. The Goethe-Year

und in der Zeitschrift Common

Cause; Vortrag im Rahmen der

BBC-Reihe zu Goethe

 

›Menschheit‹

(Öffentlichkeitssphäre 3)

 

… kulturpolitischem

Diskurs

 

Veröffentlichung in der Illus-

trierten Sie und er; Verbreitung

in denMassenmedien

 

Massen

(Öffentlichkeitssphäre 4)

 

… Breitendiskurs

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Klassikerfeiern

6.1 Goethe im kulturpolitischen Diskurs zwischen Ost und West

6.1.1 Öffentlichkeitssphäre 1: ›Deutsche Nation‹ – zur Reevaluierung

des Nationalklassikermodells in der Nachkriegszeit

6.1.1.1 Thomas Manns Ansprache im Goethejahr:

der Nationalklassiker als Spiegel deutscher Identität

In der Ansprache im Goethejahr 1949 benennt Mann eindeutig seinen Adressatenkreis:

»Mein Besuch gilt Deutschland selbst, Deutschland als Ganzem, und keinem Besat-

zungsgebiet.« (AG, 678) In der Weimarer Fassung der Rede heißt es sogar noch pathe-

tischer: »Meine erste Wiederkehr nach Deutschland, mein Wiedersehen mit ihm, das

mich so tief bewegt, gilt dem alten Vaterland als Ganzem.« (AGW, 694) Über die Rea-

lität der Zeit hinwegsehend10 – »ich finde das Land zerrissen und aufgeteilt in Zonen

der Siegermächte« (AG, 677) – projiziert Mann eine nationale Einheit und greift da-

für auf jenes geflügelte Faust-Wort zurück, das 1932 fester Bestandteil des nationalen

Goethe-Frames war und der Legitimierung einer national-chauvinistischen Vereinnah-

mung des Dichters diente: »Lassen Sie ihn [den Gast aus Kalifornien] den Augenblick

unbekümmert vorwegnehmen, den Goethes Faust seinen letzt-höchsten nennt: den Au-

genblick, wo der Mensch, wo auch der Deutsche ›auf freien Grund mit freiem Volke

steht‹!« (AG, 678).

Mit der Ansprache im Goethejahr versucht Mann die Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche

Nation‹, also die historische Bedarfskonstellation für den Nationalklassiker, zu rekon-

struieren. Das bedeutet nicht nur die Wiederherstellung von räumlicher Kontinuität,

wie die einleitenden Worte klarstellen, sondern auch von zeitlicher Kontinuität. Es gilt

Mann, den Bruch des Zweiten Weltkriegs zu überbrücken und »das Einst mit dem Jetzt

[zu] verbinden« (AG, 670). Dazu gehört auch die Reintegration von zwei »Erlebniswel-

ten« (AG, 670), der inner-deutschen und der exil-deutschen. Die erste Hälfte der Rede

liest sich wie eine Rechtfertigung des Emigranten vor dem Hintergrund der Debatten

umdie ›innere Emigration‹ in den Jahren nach 1945, die durch die Vergabe des Frankfur-

ter Goethepreises in den Westzonen erneut virulent geworden war.11 Mann antwortet

auf den »Vorwurf der Preisgabe [s]eines Vaterlandes« (AG, 674) mit der Versicherung,

er habe auch im Exil »die deutsche Not geteilt« (AG, 675), womit eine Erfahrungsge-

meinschaft zwischen ihm und seinen Zuhörern geschaffen werden soll.

Die Rekonstruktion der vielfach gespaltenen Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nati-

on‹ erfolgt über Goethe, der als Faktor der zeitlichen und räumlichen Kontinuität fun-

giert. Dadurch wird nochmals sichtbar, dass sich Bedarfskonstellation und Klassiker-

modell gegenseitig bedingen: Mann reaktiviert das Nationalklassikermodell, indem er

einen Bedarf nach Einheit und Reintegration postuliert. Hatte er in dem für die in-

ternationale Öffentlichkeit bestimmten Essay Goethe und die Demokratie den Aspekt der

10 Rüther spricht in diesem Zusammenhang von Manns »Wirklichkeitsblindheit«. Vgl. Rüther: Tho-

mas Manns Deutschlandbilder im Goethejahr 1949, 71.

11 Zu den Hintergründen der Wahl Thomas Manns zum Goethepreis-Träger sowie den Reaktionen

auf die Entscheidung vgl. das Kapitel »Thomas Mann – Träger des Goethepreises der Stadt Frank-

furt a.M.«, in: Meier: Goethe in Trümmern, 116-171.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 309

Repräsentativität des Nationalklassikers hervorgehoben – Goethe wird dort der »letz-

te Repräsentant und Gebieter Europas«12 genannt – steht in der Ansprache im Goethe-

jahr der Aspekt der Identität im Mittelpunkt. In der deutschen Rede verweigert Mann

Goethe den Status als »Repräsentanten des ›guten‹« Deutschlands, das man »propa-

gandistisch herausstellen« könne (AG, 683), und schlägt vor, richtiger »einen Ausbruch

großen Deutschtums, eine Erscheinung deutscher Gewaltigkeit in ihm zu sehen« (AG,

683). Goethe wird also zum Spiegel einer deutschen Identität modelliert.

Nun hat die Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹, die Mann in seiner Anspra-

che adressiert, 1949 längst keine mediale Grundlage mehr. War in der SBZ seit 1945 ein

zentralisiertes und gelenktesMediensystem eingerichtet worden, das imDienst dermi-

litärischen und später politischen Staatsführung stand,13 so hatte sich in den alliierten

Besatzungszonen bis 1949 allmählich eine föderaleMedienstruktur entwickelt, die, nach

Aufhebung des Lizenzzwangs, aus einem offenen Zeitungs- und Zeitschriftenmarkt

einerseits und einer öffentlich-rechtlichen Rundfunkordnung andererseits bestand.14

Die deutsche Teilung geht mit einer Teilung der medialen Öffentlichkeit einher. Das

Goethejahr bildet hier keine Ausnahme, wie auch die getrennten Medialisierungen von

Manns Essay in Ost undWest bestätigen: In der SBZwird die Ansprache im SED-eigenen

Thüringer Volksverlag veröffentlicht und in mehreren parteikontrollierten bzw. partei-

nahen Zeitungen und Zeitschriften abgedruckt, wie der NeuenWelt (das der SMAD, der

sowjetischen Militäradministration untergestellt ist) oder der Kulturbund-Zeitschrift

Sonntag; in der BRD erscheint sie im Einzeldruck im Suhrkamp-Verlag und wird von

liberalen Zeitungen wie der Frankfurter Rundschau oder der Welt verbreitet.15 Dasselbe

gilt für die Wiedergabe im Radio: Die Ansprache wird am 25. Juli vom Hessischen Rund-

funk und am 1. August vomMitteldeutschen Rundfunk übertragen und jeweils von den

anderen Sendern der Zone übernommen.16 Die Rede wird durch ihre Medialisierun-

gen in zwei hermetische Kommunikationssysteme eingespeist, in denen divergierende

Auffassungen von ›deutscher Nation‹ gelten.

Die Öffentlichkeitssphäre, die Mann in seiner Ansprache projiziert, ist daher eine

rein symbolische. Genauer handelt es sich um einen symbolischen Raum ohne realen

Medienraum. Bemerkenswert ist dabei die Kontinuität mit dem Goethejahr 1932. Der

symbolische Raum der Goethefeiern 1949 definiert sich primär über die deutsche Spra-

che, der eine horizontale und vertikale Vernetzungsfunktion zugeschrieben wird. Als

»wahre und unverlierbare Heimat« (AG, 672), ist sie das verbindende Element zwischen

dem Emigranten und den in Deutschland Verbliebenen, aber auch zwischen Ost- und

Westzone, bleibt sie doch, so Mann, »frei, von Besatzungen unberührt« (AG, 678). »Die

Furcht, daß man nicht mehr dieselbe Sprache spreche« (AG, 675), die der Redner kurz

12 Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 617.

13 Vgl. Gunter Holzweissig: Massenmedien in der DDR, in: JürgenWilke (Hg.): Mediengeschichte der

Bundesrepublik Deutschland, Köln [u.a.] 1999, 573-601; Anke Fiedler: Medienlenkung in der DDR,

Köln 2014.

14 Vgl. die Beiträge von Koszyk, Schütz und Kutsch in JürgenWilke (Hg.): Mediengeschichte der Bun-

desrepublik Deutschland, Köln [u.a.] 1999.

15 Zu den Medialisierungen der Ansprache im Goethejahr vgl. Potempa: Thomas Mann-Bibliographie,

Bd. 1, 804ff.

16 Vgl. Loewy (Hg.): Thomas Mann. Ton- und Filmaufnahmen, 78f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Klassikerfeiern

erwägt, wird durch die historische – also vertikale – Rückbindung an die Sprache Goe-

thes überwunden: Mann erklärt, dass beim Lesen der Iphigenie, »jedem für Kunst Emp-

fänglichen, der deutsch versteht« (AG, 682), die Tränen kämen. Wie auch 1932 ergibt

sich über die Erinnerungsorte zusätzlich eine symbolische Topografie der Nation, die

diesmal nur aus den zwei Polen Weimar und Frankfurt besteht: Durch seine Anwesen-

heit in den zwei Städten möchte Mann die »beiden geweihten Goethestätten« (AGW,

694) verbunden wissen – womit zugleich der Sakralisierungsreflex, der so typisch für

das Zwischenkriegsjubiläum ist, reaktiviert wird. Dass auch die Erinnerungsorte An-

ker deutscher Identität sind, wird am Lob Weimars deutlich: Im Deutschen National-

theater betont der Redner, dass Weimar die Stadt sei, nach der er sich im Exil »sehnte,

und die in [s]einer Vorstellungswelt, wie in der jedes überhaupt vom Geist berührten

Deutschen, eine so bedeutsame Rolle spielt« (AGW, 695). Eine identitätsstiftende Funk-

tion schreibt Mann schließlich sich selbst als Schriftsteller zu: »Wer sollte die Einheit

Deutschlands gewährleisten und darstellen,wenn nicht ein unabhängiger Schriftsteller,

dessen wahre Heimat, wie ich sagte, die freie, von Besatzungen unberührte deutsche

Sprache ist?« (AG, 678). In Weimar sieht er ein »Symbol« darin,

»daß Ost- und Westdeutschland, abseits und oberhalb von allen Unterschieden ih-

rer staatlichen Regimente, aller ideologischen, politischen und ökonomischen Gegen-

sätze, auf kulturellem Grund sich gefunden und ihre Goethe-Preise in diesem beson-

ders festlichen Jahr ein und derselben Schriftstellerpersönlichkeit zuerteilt haben.«

(AGW, 695)

Insofern ist Mann selbst der Beweis der von ihm beschworenen kulturellen Kontinuität.

Denn dass es ein Schriftsteller ist, der auch in der Nachkriegszeit als identitätsstiften-

der Faktor wirke, ist eine zusätzliche Legitimation für das auf Goethe zurückzuführen-

de Nationalklassikermodell.

In Abwesenheit einer einheitlichen medialen Öffentlichkeitssphäre projiziert Mann

eine ideale Öffentlichkeit, die, wie auch 1932, auf der Idee der Kulturnation gründet.

Das Deutschland, das in der Ansprache entworfen wird, definiert sich (immer noch)

über seine Sprache, seine Erinnerungsorte und seine Schriftsteller. Symptomatisch ist

die Insistenz, mit der Mann die »Empfänglichkeit für Kunst« und den »Geist« in den

oben angeführten Zitaten zur Voraussetzung für die Zugehörigkeit zur Kulturnation

macht. Die projizierte Öffentlichkeitssphäre wird damit auch exkludierend definiert,

allerdings nicht gegenüber anderen Nationen, wie noch in den Essays von 1932, son-

dern gegenüber dem Anderen der Kultur, das mit dem Nationalsozialismus, mit den

»ruchlosen Verderbern Deutschlands und Europas« (AG, 673) gleichgesetzt wird.

Die Trennung zwischen Tätern und Opfern, die der Autor hier vornimmt,17 mutet

im Vergleich zu früheren Aussagen zur kollektiven Verantwortung der Deutschen – u.a.

in der Radiobotschaft Die Lager bzw. Die deutschen KZ – versöhnend an.18 Das ist aber

17 Zu seinen Radioansprachen Deutsche Hörer erklärt Mann: »Jeder Schimpf, jedes heiße Wort des

Zornes und des Abscheus darin [galt] nur denmachthabendenVerführernDeutschlands und ihren

Untaten.« (AG, 673f. Hervorhebung SP)

18 Vgl. Rüther: ThomasManns Deutschlandbilder im Goethejahr 1949, 70. Vgl. auch den öffentlichen

Brief von Paul Olberg, der seine Enttäuschung darüber ausspricht, dass Manns Ansprache »wie

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 311

keine grundsätzliche Kehrtwende: Die Frage nach dem »Seelenbild«19 der Deutschen,

die er seit 1945 in mehreren Texten, u.a. im Essay Deutschland und die Deutschen (1945)

und im Roman Doktor Faustus (1947) behandelt hatte, wird in der Ansprache in Verbin-

dung mit dem Nationalklassiker gebracht.20 Goethe wird nicht vorbehaltlos zur posi-

tiven Identifikationsfigur modelliert, sondern zum Reflex einer gespaltenen deutschen

Identität. Anders formuliert: Mann rekurriert auf das (alte) Nationalklassikermodell

und – das zeigt die Selbstverständlichkeit, mit der er das Faust-Zitat vom ›freien Volk‹

anführt – streitet dabei auch nicht die Kontinuität mit dem Zwischenkriegsjubiläum

ab; Mann rekurriert also auf das (alte) Nationalklassikermodell, funktioniert es aber

gewissermaßen um. Der Nationalklassiker ist nun das, was die Deutschen nicht sein

können.

Das Klassikerkonzept, das Mann in seiner Ansprache entwirft, setzt er dem posi-

tiven – man könnte sagen floskelhaften – Porträt des Dichters aus der Perspektive der

Welt entgegen, der Goethe »als Dichter undWeisen, als Lebensfreund und Friedenshel-

den, als Gesegneten der Natur und des Geistes, als Liebling der Menschheit« (AG, 680f.)

erscheine. Wie schon im Essay Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters sowie im

Roman Lotte in Weimar beschreibt er den Klassiker im Widerspruch dazu als komplexe,

zwiegespaltene Dichterfigur, die sich nur in oxymorischen oder im Gegenteil pleonas-

tischen Formulierungen fassen lässt:

»Etwas Göttliches war es mit ihm [Goethe], mit dem ironisch-liebevoll, kühl-majes-

tätisch, grundgütig Allumfasssenden seines Wesens – und etwas Dämonisches doch

auch an dunkler Getriebenheit, naturelbischer Vieldeutigkeit, vitalem Magnetismus,

in Geist aufflammender Lebensgewalt.« (AG, 681)

Bis in dieWortwahl hinein ähnelt dieses Porträt dem vor dem Krieg entworfenen. Doch

diente die Charakterisierung des göttlich-dämonischen Goethe 1932 noch als Kontrast-

folie, als Zeichen der Gefahren, die der bürgerliche Individualismus in sich berge, und

eine Entschuldigung für Ihre [Manns] früheren scharfen (und doch so gerechten) kritischenUrteile

und Verurteilungen« klinge. Paul Olberg: Offener Brief an Thomas Mann in: Volksrecht (Zürich),

9.9.1949. Zitiert nach: Klaus Schröter (Hg.): Thomas Mann im Urteil seiner Zeit: Dokumente 1891-

1955, Frankfurt a.M. 2000, 394-398, hier 395.

19 Thomas Mann: Deutschland und die Deutschen, in: Essays, Bd. 5: Deutschland und die Deutschen

1938-1945, hg. v. Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a.M. 1996, 260-281, hier 263.

20 Mann hatte Goethe schon in früheren Texten als Schlüsselfigur deutscher Identität dargestellt. Zu

nennen ist der EssayDeutschland und dieDeutschen, in demer die Figuren Luthers undGoethes kon-

trastiert; die Reihe deutscher »Monumental-Gestalten« wird im Goethejahr in denDrei Gewaltigen

um die Figur Bismarcks erweitert (Vgl. Mann: Die drei Gewaltigen [1949], 650). Was die Ansprache

von diesenÜberlegungen unterscheidet, ist zumeinen der gezielte Rückgriff auf dasNationalklas-

sikermodell, zum anderen die Tatsache, dass sie – anders als die genannten Essays – direkt an die

Deutschen adressiert ist. Geht es in Deutschland und die Deutschen darum, deutsche Identität der

Weltöffentlichkeit begreifbar zu machen, möchte die Ansprache einen Prozess der Reflexion und

Bewusstwerdung deutscher Identität innerhalb der deutschen Öffentlichkeit einleiten. Zu Manns

lebenslänglicher Beschäftigung mit der Frage der deutschen Identität vgl. das Kapitel »Thomas

Manns Summe des Deutschtums« in: Dieter Borchmeyer: Was ist deutsch? Die Suche einer Nation

nach sich selbst, Berlin 2017, 844-905.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Klassikerfeiern

die es, so Mann, zu überwinden gelte, so wird es nun der Öffentlichkeitssphäre ›Deut-

sche Nation‹ als Spiegel entgegengehalten.21 Der Klassiker verkörpert die Widersprü-

che, die die deutsche Identität als Ganzes ausmachten. Entgegen der »populären und

schon abgeschmackten Unterscheidung […] zwischen einem ›bösen‹ und einem ›guten‹

Deutschland« (AG, 683), gelte der Grundsatz: »Großes Deutschtum hat von Gutheit so-

viel, wie Größe überhaupt davon haben mag, aber das ›böse‹ Deutschland ist immer

auch in ihm« (AG, 683). Diese fundamentale Ambivalenz sieht Mann in der Person und

dem Werk Goethes verwirklicht, allem voran im Faust-Drama, in dem sich »der geöff-

nete Blick [des Dichters] für die Widersprüche, für das Böse im Guten, die Verderbnis

der Idee durch ihre Verwirklichung« (AG, 684) offenbare. In der Figur Goethes ließe sich

»ein Ausbruch großen Deutschtums, eine Erscheinung deutscher Gewaltigkeit […] se-

hen – allerdings die sublimste, humanisierteste, gebändigste Abwandlung davon« (AG,

683). Diesem kräftigen Lob folgt der Aufruf: »Es ist ein Wunder!« (AG, 683), der am

Ende seiner Rede amplifizierend wiederholt wird: »Noch einmal, es ist ein Wunder!«

(AG, 688). Die maximale Synthese, die Goethe in der Ansprache verkörpert, bekommt

dadurch etwas Unwirkliches. Mann betont auch die Einmaligkeit dieser »Vereinigung

des Urbanen und des Dämonischen«, die »in so gewinnender Größe kein zweites Mal

vorgekommen [sei] in der Geschichte der Gesittung« (AG, 688).

Dass Mann das Unwiederbringliche an der Erscheinung Goethes herausstellt, ist

nicht allein der Gattung Laudatio geschuldet. Der Nationalklassiker erscheint dadurch

als Ausnahmefall deutscher Identität: Er ist das, was eigentlich unmöglich ist. Goe-

the ist in der Ansprache so etwas wie das inverse Spiegelbild des Deutschen. Seine Vor-

bildfunktion ist, vereinfacht gesagt, eine negative: Sie dient der Bewusstwerdung einer

widersprüchlichen deutschen Identität. Damit büßt der Klassiker zugleich seine Au-

toritätsfunktion ein: Er ist nicht mehr (oder in viel geringerem Maße) derjenige, der

in prophetischen Botschaften zur Gegenwart ›spricht‹ oder Handlungsweisen vorgibt.

Zweimal stellt Mann in seinem Vortrag die Frage der Applizierbarkeit des goetheschen

Vorbilds auf die gegenwärtige Wirklichkeit – ohne sie jedoch direkt und eindeutig zu

beantworten. Der Goetheteil wird eingeleitet mit der Frage: »Was […] lehrt und rät uns

sein [Goethes] Werk, was hat es je gelehrt und verkündigt?« (AG, 680), gefolgt von der

kryptischen Antwort: »Nichts und alles.« (Ebd.) Auch am Ende bleibt dem Hörer eine

letztgültigemessage vorenthalten: Die Frage »Was hat Goethe uns bedürftigenMenschen

geraten?« (AG, 687) wird mit einem erneuten Hinweis auf die fundamentale Wider-

sprüchlichkeit der Klassikerfigur und seiner »Sätze« (Ebd.) beantwortet, was die Gül-

tigkeit der eigentlichen Botschaft von vornherein relativiert. In seiner Aktualisierung

Goethes reaktiviert Mann zwar eindeutig das Nationalklassikermodell, er verweigert

21 Yahya Elsaghe weist darauf hin, dass Mann den Begriff des ›Dämonischen‹ im Hinblick auf Goe-

the erst in den Nachkriegsessays verstärkt bemüht. Für ihn hat dieses Substantiv, das Mann

zwar von Goethe übernimmt, aber mit einer vergleichsweise unscharfen Bedeutung versieht, ei-

ne »euphemistische Funktion«: Es ermögliche, »die im Namen des deutschen Volks verbrochenen

Scheußlichkeiten […] an etwas ›Dunkles‹, Nicht-›Urbane[s]‹, ›Unmenschliches‹ anzuschließen, das

er [Mann] unter der Signatur des Dämonischen in Goethes Persönlichkeitsstruktur […] ausmach-

te.« Ziel sei es, »Goethe als Nationalschriftsteller zu retten« und »für die überwiegende Mehrheit

der Deutschen als Integrationsangebot zu wahren.« Yahya Elsaghe: Einleitung, in: Thomas Mann:

Goethe, hg. von Yahya Elsaghe und Hanspeter Affolter, Frankfurt a.M. 2019, 32ff., 41 u. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 313

ihm jedoch die handlungsweisende Rolle, die ihm in der Zwischenkriegszeit zufiel. Der

Nationalklassiker kann 1949 nicht mehr Prophet seiner Nation sein, er ist nur noch Me-

dium der Reflexion über die eigene Identität.

Mann versuchtmit seinemDeutschland-Besuch 1949 ein transzonalesMedienereig-

nis zu provozieren. Die sorgfältige Planung der Auftritte in Frankfurt am 25. Juli und in

Weimar am 1. August 1949, bei denen der Schriftsteller bis auf abweichende Einleitungs-

worte in Weimar dieselbe Rede hält, sollte eine simultane mediale Aufmerksamkeit in

Ost- und Westdeutschland erzeugen. Mit der Reaktivierung und der Reinterpretation

des Nationalklassikermodells sollte in beiden Teilen des Landes eine Reflexion über das,

was deutsche Identität ausmache, angestoßen werden. Das gelingt nur bedingt: Zwar

berichten die Medien jenseits der jeweiligen Zonengrenzen ausführlich über die Pla-

nung und den Ablauf der Besuche in Frankfurt und Weimar,22 sie tun es aber zumeist

mit polemischer Absicht.Manns Deutschlandbesuch bewirkt das Gegenteil dessen, was

intendiert war: Statt einer einheitlichen deutschen Öffentlichkeit kristallisieren sich

zwei distinkte Öffentlichkeitssphären heraus, in denen Goethe ganz unterschiedliche

Funktionen zugewiesen werden. Dementsprechend wird auch das Reflexionsangebot,

das Mann mit dem Rückgriff auf den Nationalklassiker macht, divergierend angenom-

men.

6.1.1.2 Der antifaschistische Nationalklassiker:

Goethe in der SBZ (Öffentlichkeitssphäre 1a)

Auch in der Ostzone wird das Nationalklassikermodell reaktiviert. Das Goethejubilä-

um dient dort der Behauptung nationaler Einheit, gemäß der in den Jahren der Staats-

gründung verfolgten Wiedervereinigungsstrategie der SED.23 Da die 1948 von Thürin-

ger Behörden ausgehenden Bemühungen um eine Koordinierung der Goethefeiern in

Frankfurt und Weimar fehlschlugen,24 wird die Einheit ins Symbolische verlagert. So

beschwört der SED-Vorsitzende Otto Grotewohl, der seine Rede anlässlich der Goe-

thefeier der Jugend am 22. März in Weimar hält, die Verbindung beider Goethestät-

ten:25

»Für uns […] gibt es nicht einen Weimarer und nicht einen Frankfurter Goethe. Für uns

gibt es nur einen Goethe, und der gehört dem ganzen deutschen Volke. Und so wenig

es für uns einenWeimarer und einen Frankfurter Goethe gibt, so wenig gibt es für uns

22 Vgl. die Presseauschnittssammlungen in der HAAB: Goethefeiern in Deutschland 1949; Goethe-

jahr – Bücher und Vorträge.

23 Diese Wiedervereinigungsstrategie wurde zum Teil gegen die Absicht der sowjetischen Militär-

administration verfolgt. Zum Verhältnis von nationaler Frage und Kulturpolitik im Programm der

SED vgl. Gunther Mai: Staatsgründungsprozeß und nationale Frage als konstitutive Elemente der

Kulturpolitik der SED, in: Lothar Ehrlich, Gunther Mai (Hg.): Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht,

Köln [u.a.] 2000, 33-60.

24 Meier: Goethe in Trümmern, 94ff.

25 ZumAblauf der Goethefeiern der Jugend, eines derHöhepunkte desGoethejahrs in der SBZ, sowie

zur Rede Grotewohls vgl. Ebd., 210-215.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Klassikerfeiern

ein Weimarer und ein Frankfurter Deutschland. Für uns gibt es nur ein Deutschland,

denn es gibt nur ein deutsches Volk.«26

Grotewohl nutzt die Symbolorte der Kulturnation, um eine deutsche Einheit zu proji-

zieren. Damit ist eine Gemeinsamkeit mit Mann angesprochen: Ungeachtet der zona-

len undmedialen Teilung wird in der SBZ eine Öffentlichkeitssphäre ›Deutsche Nation‹

rekonstruiert, in der Goethe als »klassischer Nationalautor«27 zelebriert werden kann.

Manns Einheitsappell wird dementsprechend als Bestätigung des eigenen Programms

aufgegriffen und in der Presse als »Bekenntnis zur deutschen Einheit« kommentiert.28

Die Reaktivierung des Nationalklassikerparadigmas erfolgt in der SBZ allerdings

durch die Überlagerung mit dem antifaschistischen Klassikermodell, wobei der Begriff

›antifaschistisch‹ sich seit 1935 und mehr noch seit 1945 weg von einer integrativen und

hin zu einer programmatischen Formel entwickelt hatte. ›Antifaschistisch‹ ist nun na-

hezu synonym mit ›sozialistisch‹; das Einpassen Goethes in das antifaschistisch-sozia-

listische Klassikermodell orientiert sich dabei maßgeblich an Luckács’ Aufwertung der

Klassik in den Schriften des Moskauer Exils.29 Auch in diesem Punkt wird in der SBZ

von einer Entsprechung mit Manns Klassikerkonzept ausgegangen. Die positive Deu-

tung von Fausts Kolonisationsplänen, die schon im Essay von 1932 enthalten ist, wird

mit der luckáschen perfektibilistischen Interpretation in Verbindung gebracht. »Dem

Dichter, dessen ganzes Alterswerk voll ist von sozialer Utopie […], war es von Herzen

ernst mit Fausts letztem Abenteuer und seinem höchsten Augenblick« (AG, 686): Die-

se Passage sowie die entsprechende aus Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters

werden in der Neuen Welt30 und in der Essay-Sammlung Zu neuen Ufern31 abgedruckt,

die beide vom Verlag Tägliche Rundschau herausgegeben werden und daher der Propa-

gandaverwaltung der Sowjetischen Militäradministration (SMAD) untergestellt sind.

Die Ansprache imGoethejahr wird vollständig oder in Teilen vonmindestens fünfzehn

ostzonalen Zeitungen, Zeitschriften und Verlagen abgedruckt.32 Allein durch die auf-

26 Otto Grotewohl: Amboß oder Hammer. Rede an die deutsche Jugend auf der Goethefeier der Frei-

en Deutschen Jugend am 22. März 1949 in der Weimar-Halle, Berlin 1949, 79.

27 Alexander Abusch: Der klassische Nationalautor, in: Deutsches Bekenntnis zu Goethe. Festgabe

zur Goethe-Feier der Deutschen Nation, Leipzig 1949, 11-13.

28 Anonym: Vorbild und Vollender unseres Volks. Das Goethebild Thomas Manns, in: National-

Zeitung, 2.8.1949. Vgl. auch die Kommentare zur Rede in Frankfurt in der ostzonalen Presse: An-

onym: Thomas Manns Frankfurter Mahnwort zur Einheit, in: Tägliche Rundschau, 27.7.1949; An-

onym: Im Dienste der Einheit. Thomas Mann über die deutsche Lebensfrage, in: Nationalzeitung,

30.7.1949.

29 Lothar Ehrlich, Gunther Mai, Ingeborg Cleve: Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, in: Lothar Ehr-

lich, Gunther Mai (Hg.): Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, Köln [u.a.] 2000, 7-31, bes. 11.

30 Thomas Mann: Ueber Goethe, in: Neue Welt, Bd. 4, Nr. 16, 1949, 22-25.

31 Thomas Mann über Goethe, in: Zu neuen Ufern. Essays über Goethe, Berlin 1949, 105-108.

32 Potempa: ThomasMann-Bibliographie, Bd. 1, 605f. Vgl. auch die umfangreiche Sammlung an Pres-

seausschnitten (Goethejahr 1949 – Bücher undVorträge) in derHAABWeimar. Das Sächsische Tage-

blatt, dasOrgan der liberal-demokratischen Partei Deutschlands, ist das einzige Printmedium, das

in Manns Ansprache einenWiderspruch zur offiziellen Propaganda wahrnimmt. Die Zeitung wählt

als Überschrift den Satz aus den einleitenden Worten in Weimar, den Mann eindeutig als War-

nung an das neue politische Regime versteht: »Freiheit, Recht undWürde des Individuums dürfen

nicht untergehen.« Aus der Weimarer Rede Thomas Mann, in: Sächsiches Tageblatt, 4.8.1949.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 315

wendige Verbreitung des Textes in den Printmedien wird die hohe Übereinstimmung

zwischen Manns und dem eigenen Klassikerkonzept signalisiert, von der medialen Be-

richterstattung ganz zu schweigen.33 Der Schriftsteller, so lassen sich die Kommentare

in der Presse zusammenfassen, befürworte und bestätige den Umgang mit dem ›klas-

sischen Erbe‹ in der SBZ. Die Vereinnahmung Goethes sowie auch Manns in der SBZ

sind schon mehrfach ausführlich besprochen worden.34 Im Folgenden soll deshalb ge-

zielt nach den Unterschieden im Rückgriff auf das Nationalklassikerparadigma gefragt

werden. Als repräsentatives Beispiel für die Funktionalisierung Goethes in der SBZwird

die Festrede des Kulturbundpräsidenten Johannes R. Becher bei der Goethefeier der

Deutschen Nation herangezogen.35 In seinem Vortrag mit der Überschrift Der Befrei-

er entwickelt Becher ein Klassikerkonzept im Rahmen der für die Klassikrezeption in

der SBZ/DDR maßgeblichen Erbetheorie. Der Text ist auch deshalb von Interesse, weil

er als Antwort auf das von Mann präsentierte Konzept gelesen werden kann: Becher

ist in den Nachkriegsjahrzehnten darum bemüht, die Mann zugeschriebene Stellung

des modernen Nationalschriftstellers und damit die Nachfolge Goethes für sich in An-

spruch zu nehmen.36 In ihrer Stilisierung Goethes zum Nationalklassiker geben beide

Schriftsteller Auskunft darüber, wie sie ihre eigene gesellschaftliche Funktion begrei-

fen.

Goethe dient in der SBZ der Projektion einer gesamtdeutschen Identität, was die

Reaktivierung des Nationalklassikermodells rechtfertigt. Der Dichter soll als Waffe im

»Kampf um die Einheit Deutschlands«37 eingesetzt werden. Becher nutzt seine Rede,

um für diesen Kampf zu mobilisieren: »Goethes Geist schwebt über ganz Deutsch-

land. Und in ganz Deutschland soll er durch Euch, junge Leute, endlich verwirklicht

werden.«38 Die vereinheitlichende Funktion, die dem Nationalklassiker zugeschrieben

wird, ist also nicht nur symbolisch, sondern vor allem strategisch gedacht. In Konti-

nuität mit der antifaschistischen Bündnispolitik des Exils (›Volksfront‹) wird das ›klas-

sische Erbe‹ in den Nachkriegsjahren von der Parteiführung gebraucht, diesmal um

die ›fortschrittlichen‹ bürgerlichen Kräfte für das ›neue Deutschland‹ zu gewinnen.39

33 Vgl. Thomas Goll: Die Deutschen und Thomas Mann: die Rezeption des Dichters in Abhängigkeit

von der politischen Kultur Deutschlands 1898-1955, Baden-Baden 2000, 332ff.

34 Vgl. u.a. Meier: Goethe in Trümmern; Ingeborg Cleve: Der Goethe-Pakt. Das Goethejubiläum und

die Formierung der Kulturöffentlichkeit im Staatsgründungsprozeß der DDR 1949, in: Archiv für

Sozialgeschichte, Bd. 39, 1999, 423-443; Hanuschek: »Ethnologische« Literaturwissenschaft; Rüt-

her: ThomasManns Deutschlandbilder im Goethejahr 1949; Anna Artwińska: Poetry in the Service

of Politics. The Case of Adam Mickiewicz in Communist Poland and Johann Wolfgang von Goethe

in East Germany, Frankfurt a.M. 2015, übers. v. Kalina Iwanek.

35 Johannes R. Becher: Der Befreier. Rede, gehalten am 28. August 1949 im Nationaltheater Weimar

zur 200. Wiederkehr des Geburtstages von Johann Wolfgang von Goethe, Berlin 1949.

36 Cleve: Der Goethe-Pakt, 339. Zum Selbstverständnis Bechers als Nationalschriftsteller vgl. Jens-F.

Dwars: Johannes R. Becher – der »klassische Nationalautor« der DDR?, in: Lothar Ehrlich, Gunther

Mai (Hg.): Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht, Köln [u.a.] 2000, 175-184.

37 Goetheausschuß des Landes Thüringen (Hg.): Das Goethejahr 1949. Unsere Leistungen und Ver-

anstaltungen in Weimar, Weimar 1950, 3. Zitiert nach: Meier: Goethe in Trümmern, 202.

38 Becher: Der Befreier, 53. Hervorhebung im Original.

39 Mai: Staatsgründungsprozeß und nationale Frage, 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Klassikerfeiern

Konkret ist damit ein Appell an eine als bildungsbürgerlich verstandene Kulturvorstel-

lung intendiert, um eine soziale Elite – »Vertreter akademischer Professionen, Lehrer,

Ärzte, Verwaltungsfachleute, aber auch Ingenieure«40 – zonenübergreifend vom sozia-

listischen Projekt zu überzeugen, wie Ingeborg Cleve erklärt:

»Tendenziell konservativ ausgerichtet, politisch desorientiert und gespalten, ökono-

misch verunsichert, zum Teil moralisch erschüttert und sozial deklassiert, sollte der

Rekurs auf die Weimarer Klassik ihnen eine ziemlich vage, aber aus Kaiserzeit und

Weimarer Republik mehr oder weniger vertraute Basis der Selbstverständigung, der

sozialen Verortung und der nationalen Besinnung anbieten, die während der NS-Zeit

zwar umgedeutet worden, aber nicht verloren gegangen war.«41

Die Reaktivierung des Nationalklassikermodells erklärt sich nicht nur aus der Wieder-

vereinigungsstrategie der SED; sie ermöglicht es auch, eine historische und kulturelle

Kontinuität zu fingieren. Die bündnispolitische Taktik, die seit 1945 vereinzelt erprobt

worden war, wird 1949 systematisch angewendet, was Cleve in ihrer ausführlichen Ana-

lyse des Goethejahrs in der SBZ gezeigt hat. Einzelinitiativen wie die des mehrheitlich

bürgerlichen Weimarer Goethe-Ausschusses werden zur Vorbereitung des Jubiläums

zunächst unterstützt, um nach und nach von einem zentralen – d.h. von Partei und

Militäradministration kontrollierten – Ausschuss für das Goethejahr absorbiert zu wer-

den.42 Hier wird der Unterschied zum antifaschistischen Klassikermodell, wie es 1935

begründet worden war, sichtbar: Wurde Hugo damals hauptsächlich von den linksbür-

gerlichen Intellektuellen gebraucht, um das eigene Verständnis von ihrer gesellschaft-

lichen Funktion gegenüber der kommunistischen Auffassung einzubringen, wird der

Prozess 1949 umgekehrt. Mit Goethe sollen nun die sozialistischen Vorstellungen im

Kreis der bürgerlichen Intellektuellen durchgesetzt werden.

Die bündnispolitische Taktik spiegelt sich auf diskursiver Ebene, wovon die Rede

Bechers ein Beispiel gibt. Dass der Autor in Goethe die »wahrhafte Freiheit der Persön-

lichkeit«43 verwirklicht sieht und diesen Aspekt über mehrere Seiten ausführt, kann

als Zugeständnis an genuin bürgerliche Werte aufgefasst werden. Indem er das »Vor-

bild«44 derer lobt, die sich zum »ganzen Menschen«45 ausbildeten, knüpft er an die

Vorstellungswelt des Bildungsbürgertums an. Doch dass es sich dabei um eine argu-

mentative Strategie handelt, wird spätestens dann klar, wenn das so gelobte Prinzip

der persönlichen Freiheit in die kommunistische Gesellschaftsordnung integriert und

damit faktisch annihiliert wird. Denn Goethe, so Becher, habe selbst die Erkenntnis

gehabt,

»daß alleMenschen dieMenschheit ausmachen, alle Kräfte zusammengenommen die

Welt, und daß in zunehmendem Maße die Erkenntnis der Natur und die Lösung der

Welträtsel ein Akt menschlicher Gemeinschaft sein müsse, die in einer Neuordnung

40 Cleve: Der Goethe-Pakt, 431.

41 Ebd., 432.

42 Ebd., 428ff.

43 Becher: Der Befreier, 32.

44 Ebd.

45 Ebd., 34.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 317

der menschlichen Verhältnisse anzustreben, das vornehmste Anliegen jeder wahren

menschlichen Individualität sei.«46

Die bürgerlichen Ideale der »Freiheit der Persönlichkeit« und des »wahrhaften Men-

schentums«47 werden – ausgehend vom Satz »Nur sämtliche Menschen leben das

Menschliche«48 – entindividualisiert und auf das Ganze der Gesellschaft übertra-

gen. Der sonst verschmähte bürgerliche Individualismus wird somit integriert. Die

oben beschriebene Volksfrontstrategie – Mobilisierung und Absorption bürgerlicher

Kräfte – wird von Becher diskursiv-rhetorisch umgesetzt. Der Rückgriff auf das

Nationalklassikermodell dient nicht, wie bei Mann, der Affirmation von kultureller,

sondern der Herstellung von gesellschaftlicher Einheit: Mit Goethe wird eine kulturelle

Identität beschworen, gemeint ist aber ein gesellschaftlicher Konsens. Anhand des so

modellierten antifaschistischen Nationalklassikers lässt sich in der SBZ die Solidarität

der bürgerlichen Elite mit dem sozialistischen Projekt, dessen Grundstein die Arbei-

terbewegung ist, demonstrieren. Dieser gesellschaftliche Konsens wird im Goethejahr

auch durch die Einbeziehung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten bei

den zahlreichen Festakten inszeniert:49 Zu den Feierlichkeiten werden Vertreter aller

sozialen Klassen geladen, die die Verwirklichung ›nationaler‹ Einheit darlegen sollen.

Die Idee von nationaler Einheit, die dem Gebrauch des Nationalklassikermodells in

der SBZ zugrunde liegt, steht nicht im fundamentalen Widerspruch zu der Manns. Bei

den ostzonalen Goethefeiern geht es im Kern um die gesellschaftliche Umsetzung des

Ideals der Kulturnation. Der Herstellung von gesellschaftlicher Einheit auf der Grund-

lage von Kultur ist auch Mann nicht grundsätzlich abgeneigt. Im nachträglich in der

US-amerikanischen Presse veröffentlichten Reisebericht erwähnt ermehrfach lobend die

sowjetische Kulturpolitik, die »die Macht des Geistes wohl zu schätzen« wisse und im

Bereich der »Volkserziehung« überzeugende Ergebnisse erreicht habe.50

Der Antagonismus zwischenManns und Bechers Klassikerkonzeptenwird vor allem

an ihren gegensätzlichen Auffassungen von deutscher Identität fassbar.Mann nutzt das

Nationalklassikermodell für eine Reflexion über die deutsche Identität. In der SBZ dient

es dagegen ihrer Fixierung. Die Botschaft lautet: Goethe ist die deutsche Identität, er

ist so etwas wie die DNA des Deutschen. Prägnant benennt Becher diese Kongruenz:

»So tief ist unsere Substanz, so unabdingbar ist das Beste, daswirDeutscheunser Eigen

nennen, verwandtmit demWesen Goethes, daß, in diesem Einssein und Aufeinander-

46 Ebd., 36f.

47 Ebd., 35.

48 Brief Goethes an Friedrich Schiller vom5.5.1798, in: Friedrich Schiller und JohannWolfgangGoethe:

Der Briefwechsel, Bd. 1: Text, hg. von Norbert Oellers, Stuttgart 2009, 649-651.

49 Zum genauen Ablauf der einzelnen Feierlichkeiten vgl. das Kapitel »Die Veranstaltungen des Goe-

thejahres«, in: Meier: Goethe in Trümmern, 207-226. Zusammenfassend auch Cleve: Der Goethe-

Pakt, sowie das Kapitel »Communist celebrations: around the Goethe jubilee«, in: Artwińska: Poe-

try in the Service of Politics, 75-84.

50 ThomasMann: Reisebericht [1949], in: Essays VI 1945-1950, hg. vonHerbert Lehnert, Frankfurt a.M.

2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 704-717, hier 710 u. 712.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Klassikerfeiern

Angewiesensein, es undenkbar ist, daß ein einheitliches, friedliches Deutschland er-

stehen kann, in dem nicht Goethe in allen deutschen Herzen beheimatet wäre.«51

Der Klassiker dient der Bestimmung deutschen Wesens, oder, um es mit Mann zu sa-

gen, des »Deutschtums« (AG, 683). Bechers Vorstellung von Identität ist aber nicht nur

im höchsten Maße essenzialistisch, sie ist vor allem rein prospektiv. Er ist, genau wie

das »einheitliche, friedliche Deutschland«, mit dem eine grundsätzliche Solidarität be-

steht, eine ›Erstehung‹: Besser ließe sich nicht sagen, dass der antifaschistische Natio-

nalklassiker eine (Re-)Konstruktion ist. Er ist ein Programm, das es umzusetzen gilt:

»Das Reich, das Goethe heißt, ist kein Traumreich, kein Märchenreich, es ist ein irdi-

sches Reich, ein wirkliches Reich. Es will ein wirkliches, menschliches deutsches Reich

sein.«52 Identität hat bei Becher nichts mit Geschichte zu tun, sondern allein mit Zu-

kunft.

Damit ist der entscheidende Widerspruch zu Mann angesprochen: Wo dieser auf

derWiederherstellung zeitlicher und räumlicher Kontinuität besteht,weist Becher – im

Einklangmit der Erbetheorie – jegliche Verbindungmit früheren Formen der Klassiker-

rezeption zurück. So fordert er eingangs, »das herkömmliche und unfruchtbar gewor-

dene Gespräch« über Goethe »zu unterbrechen und es nach einer grundsätzlich ver-

änderten Richtung hin neu zu beginnen«53. »Von einem Neuen sei die Rede«54, lautet

die Losung, die dann Schritt für Schritt umgesetzt wird. Goethe wird »befreit«55, in-

dem alle Bestandteile des früheren Nationalklassikerkonzepts aufgerufen und im Sinne

des antifaschistischen bzw. sozialistischen Klassikermodells neu besetzt werden, etwa

die oben genannte Vorstellung von der »Freiheit der Persönlichkeit«, die dem bildungs-

bürgerlichen Zugriff auf Goethe zugrunde liegt: »Dem jämmerlichen Betrug mit der

Freiheit der Persönlichkeit, wie ihn das Bürgertum verübt, stellen wir das Bild von der

freien Persönlichkeit entgegen,wie es Goethe gezeichnet hat.«56 An der Stelle von »Goe-

the« könnte auch stehen: »der Sozialismus«, also »das Bild der freien Persönlichkeit,

wie der Sozialismus es gezeichnet hat.« Denn ähnlich wie bei Petersen 1932 ist ›Goethe‹

nur die Form, in die ein ideologischer Inhalt gegossen wird: Becher spricht sozialistisch

mit goetheschen Begriffen. Goethe-Worte wie das vom »freien Volk auf freiem Grunde«

oder von der »Forderung des Tages«57 werden von ihm umgedeutet und in die eigene

Sprache integriert:

»Der freie Mensch, das freie Volk auf freiem Grunde ist die Forderung unserer Epo-

che geworden, aus der Forderung der Epoche Goethes hervorgehend. Dem Licht im

51 Becher: Der Befreier, 49.

52 Ebd., 53.

53 Ebd., 5.

54 Ebd.

55 »Das Reich, das Goethe heißt, wiederzuentdecken ist gleichbedeutend damit, daßwir Goethe, den

Befreier, befreienmüssen aus den Händen derer, die sein Erbe so schändlich verschwendet und so

schamlos mißbraucht haben.« Ebd., 50.

56 Ebd.

57 »Was aber ist deine Pflicht? Die Forderung des Tages« Johann Wolfgang Goethe: Wilhelm Meis-

ters Wanderjahre [1829], hg. v. Hans-Georg Dewitz, Frankfurt a.M. 1989 (Sämtliche Werke, Briefe,

Tagebücher und Gespräche, I, 10), 557.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 319

Westen, das zur Zeit Goethes aufging [d.i. die Französische Revolution], ist in unserem

Zeitalter der Glanz gefolgt, den die russische Revolution über uns ausstrahlte.«58

Zur Verweigerung der historischen Kontinuität kommt die Ablehnung der räumlichen

Kontinuität. Bechers Verständnis von nationaler Identität ist nicht integrativ: Es

schließt all jene aus, an denen »die Schuld von über 50 Millionen Menschen, hinge-

mordet in zwei Weltkriegen«, hafte, »die heute sich nicht laut genug tun können mit

der Forderung nach einer freien Persönlichkeit«, kurz: den »Kapitalismus«59. Becher

folgt dem antifaschistischen Gründungsmythos der SBZ/DDR, der auch die Abgren-

zung zu den Westzonen rechtfertigt. Dem Westen – in dem Kapitalismus, Faschismus

und Bürgertum gleichgesetzt werden – wird der Zugriff auf den Nationalklassiker

verwehrt, wie die folgende Forderung nach »Befreiung« deutlich zu verstehen gibt: »So

müssen wir Goethe befreien von all denen, die Goethe nach wie vor für ihre veralteten

Anschauungen in Beschlag nehmen und ihn so auslegen, als wäre er nichts weiter als

der Repräsentant irgendeiner guten alten Zeit.«60 Das ist eine weitere Umdeutung

des antifaschistischen Klassikermodells, denn der Klassiker dient hier nicht mehr der

Integration des (progressiven) Bürgertums, sondern der Exklusion seiner vermeintlich

faschistischen Komponente. Damit wird nochmals die strategische Dimension der

Mobilisierung einer sozialen Elite sichtbar. Vor allem aber wird deutlich, dass Becher

Manns Reflexionsangebot eine eindeutige Absage erteilt: Den Nationalklassiker als

Spiegel einer deutschen Identität zu betrachten, widerspricht dem Selbstverständnis

der zukünftigen Deutschen Demokratischen Republik als progressiven und antifa-

schistischen Nation.

Goethe und dieWeimarer Klassik, das ist bekannt,werden in der SBZ/DDR im Licht

einer umfassenden gesellschaftspolitischenTheorie interpretiert und in den Dienst der

sozialistischen Ideologie gestellt.61 An Bechers Rede wird sichtbar, wie durch die Über-

lagerung von Nationalklassiker- und antifaschistischem Klassikermodell eine Identifi-

kation mit dieser Ideologie quasi ›erzwungen‹ wird. Denn Ideologie und Identität sind

bei Becher ein und dasselbe. Indem es sich mit seinem antifaschistischen National-

klassiker identifiziert, identifiziert sich das deutsche Volk mit dem sozialistischen Pro-

gramm. Die (Neu-)Bestimmung von deutscher Identität rechtfertigt sowohl bei Mann

als auch bei Becher den Rückgriff auf das Nationalklassikermodell. Manns reflexivem

Konzept stellt Becher allerdings sein programmatisches antifaschistisches National-

klassikerkonzept entgegen. Damit gehen zwei konträre Auffassungen von der gesell-

schaftlichen Funktion des Nationalklassikers und somit auch des modernen National-

schriftstellers einher. Für Mann ist er eine gesellschaftskritische Instanz, für Becher

dagegen eine mobilisierende Kraft, die der Gesellschaft die Richtung weist.

58 Becher: Der Befreier, 50.

59 Ebd.

60 Ebd., 51.

61 »Zu keiner Zeit wurde in der deutschen Geschichte so zielstrebig und umfassend versucht, auf der

Basis einer allgemein verbindlichen Theorie, dieWeimarer Klassik für ideologische und kulturelle

Zwecke zu verwerten wie in dieser Erziehungsdiktatur.« Ehrlich, Mai, Cleve: Weimarer Klassik in

der Ära Ulbricht, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Klassikerfeiern

Das antifaschistische Nationalklassikerkonzept wird in der SBZ als alternativlos

präsentiert. Es gibt kein Modell, das in seiner Auslegung Spielraum gewährt, sondern

Modell und Konzept sind im Grunde identisch. Mit der scharfen Polemik gegen die

›bürgerlichen‹ Formen des Umgangs mit Goethe, die allesamt als falsch bzw. verfäl-

schend bezeichnet werden, wird versucht, den Mechanismus der Polyfunktionalität

auszuschalten. Die Botschaft lautet, dass es nur einen möglichen Zugriff auf den Klas-

siker gibt. Um das Konzept durchzusetzen wird auf die Strategie der Reintegration der

Diskurse zurückgegriffen: Das antifaschistische Nationalklassikerkonzept wird in den

Jahren der Staatsgründung aufwendig in alle gesellschaftliche Praxisbereiche propa-

giert, sei es Wissenschaft, Kunst oder Alltagskultur. Das trifft übrigens auch auf Manns

Ansprache zu. In der Neuen Welt erscheint der Text neben Aufsätzen von parteinahen

Literaturwissenschaftlern wie Alexander Dymschitz und Wilhelm Girnus sowie von als

neutral geltenden Philologen wie HansMayer oder Ernst Bloch.62 In der hochoffiziellen

Festgabe zum Goethejahr, in der er an erster Stelle abgedruckt ist, interagiert er mit den

Beiträgen von Schriftstellern wie Herbert Eulenberg, Ilse Langner, Anna Seghers oder

Arnold Zweig.63 Und in Magazinen wie der Frauenzeitschrift Für dich oder der Illustrier-

ten Rundschau finden sich neben den Berichten über Manns Goetherede auch einmal

Kreuzworträtsel, die versprechen: »Auch aus Rätseln spricht Goethes Geist!«64 Durch

diese Medialisierungen soll die Übereinstimmung zwischen Manns Klassikerkonzept

und dem der SBZ signalisiert werden. Doch blickt man genauer auf die einzelnen Bei-

träge, dann wird deutlich, dass – zumindest in den Jahren der Staatsgründung – im

Zugriff auf den Klassiker noch Freiräume gewährt sind. Manns Ansprache ist davon ein

Beispiel, bietet sie doch eigentlich ein divergierendes Klassikerkonzept an.

6.1.1.3 Der unbrauchbare Nationalklassiker – Manns Ansprache

in den bundesrepublikanischen Gedenkfeiern (Öffentlichkeitssphäre 1b)

Die Ansprache im Goethejahr wird in der in Stuttgart verlegten Zeitschrift Das neue Wort

mit der Vorbemerkung veröffentlicht: »In der Flut der ›Offenen Briefe‹ und Polemiken

gegen den Dichter [Thomas Mann] ist seine bedeutsame Rede fast untergegangen.«65

Die Intention ist polemisch: Das von Willi Bohn und Robert Leibbrand herausgege-

bene Periodikum steht der KPD nahe und dient im Goethejahr der Propagierung des

antifaschistischen Nationalklassikerkonzepts in den Westzonen. Die Veröffentlichung

im Neuen Wort hat zum Ziel, Manns Essay vor der bundesrepublikanischen Öffent-

lichkeit als Bestätigung der ostzonalen Kulturpolitik zu reklamieren. Allerdings trifft

62 Siehe die zwei Goethenummern der NeuenWelt von August 1949 (Jg. 4, Nr. 15 u. 16). Die politische

Neutralität der philologischen Arbeiten von Wissenschaftlern wie Hans Mayer, Ernst Bloch oder

Gerhard Scholz wurde mehrfach herausgearbeitet. Vgl. zusammenfassend Artwińska: Poetry in

the Service of Politics, 149ff.

63 Deutscher Goethe-Ausschuß (Hg.): Festgabe zur Goethe-Feier der Deutschen Nation in Weimar

anlässlich der 200. Wiederkehr des Geburtstages von Johann Wolfgang Goethe am 28. August

1949, Leipzig 1949.

64 Vgl. Kreuzworträtsel, in: Berliner Illustrierte, Jg. 4, Nr. 16.

65 ThomasMann: Ansprache imGoethe-Jahr, in: Das neueWort. Zeitschrift für politische, soziale und

kulturelle Neugestaltung, Bd. 4, Nr. 6, 1949, 1-10, hier 1.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 321

die Bemerkung zu, dass der Inhalt der Ansprache und vor allem das darin entwickel-

te Klassikerkonzept in der westzonalen Rezeption eine untergeordnete Rolle spielen.

Das sieht man an ihrer – im Vergleich zur SBZ – viel geringeren Verbreitung: Abgese-

hen vom Einzeldruck bei Suhrkamp (ehemals S. Fischer), dem historischen Verleger

Manns, wird der Text nur in vier Tageszeitungen veröffentlicht.66 Die enorme mediale

Aufmerksamkeit vor, während und nach dem Auftritt des Schriftstellers in Frankfurt

gilt in erster Linie seiner Person, sodass in der Presse zuweilen von einem »Thomas

Mann-Jahr« die Rede ist, in das sich das Goethejahr zu verwandeln drohe.67 SeineWahl

zum Goethepreis-Träger der Stadt Frankfurt lassen zunächst die heftige Diskussion

über das Verhältnis des Emigranten und amerikanischen Staatsbürgers zu Deutsch-

land neu aufleben.68 Als später die Entscheidung Manns bekannt wird, bei seinem ers-

ten Deutschlandbesuch nach dem Krieg nicht nur nach Frankfurt, sondern auch nach

Weimar zu reisen, rückt die Frage nach der politischen und moralischen Integrität des

Schriftstellers in den Vordergrund: Mann wird vorgeworfen, durch seinen Besuch in

der SBZ einem diktatorischen Regime Rückenwind zu geben.69

Es sind dann auch diese Aspekte, die in der Forschung dominieren: Im Zusammen-

hang mit dem Goethejahr wird zuerst die Frage diskutiert, ob und inwiefern Mann mit

seiner Entscheidung, beide Zonen zu besuchen, einen Fehler machte.70 In welchem

Verhältnis vor allem der zweite Teil der Ansprache und das darin entworfene Klassi-

kerkonzept zur Goetheaktualisierung in der frühen Bundesrepublik stehen, wird fast

gänzlich ausgeblendet.71 Deshalb sind die folgenden Ausführungen auf genau diesen

Aspekt fokussiert. Was sagt die partielle Rezeption der Goetherede über den Umgang

mit dem Klassiker in der BRD aus?

66 Die Ansprache erscheint am 26.7.1949 in der Frankfurter neuen Presse, der Frankfurter Rundschau, der

Neuen Zeitung (München) und derWelt. Vgl. Potempa: Thomas Mann-Bibliographie, Bd. 1, 604.

67 »Das Goethejahr scheint im besten Wege, sich in ein Thomas Mann-Jahr zu verwandeln.« Witiko:

DasGoethejahr, in:NeuesAbendland, 1.6.1949; »Nach seiner Rede [des Frankfurter Bürgermeisters

Walter Kolb] hätte man beinahe glaubenmüssen, wir feierten ein Thomas-Mann-Jahr.« D.D.: Teils

Goethe – teils Thomas Mann. Feier in Frankfurt – später in Weimar, in: Der Tag, 26.7.1949.

68 Vgl. das Kapitel »Reaktionen auf dieWahl ThomasManns«, in:Meier: Goethe in Trümmern, 155-171,

sowie das Kapitel »Das Goethejahr 1949«, in: Goll: Die Deutschen und Thomas Mann, 323-332.

69 Im Zentrum der Debatte steht der Aufruf der antikommunistischen Kampfgruppe gegen Un-

menschlichkeit, Mann möge neben Weimar auch das von den sowjetischen Besatzungsmäch-

ten weitergenutzte Buchenwaldlager besuchen. Vgl. den offenen Brief von Eugen Kogon: Thomas

Mann vor Weimar und Buchenwald, in: Frankfurter Neue Presse, 30.7.1949. Enthalten in: Schröter

(Hg.): Thomas Mann im Urteil seiner Zeit, 378ff.

70 Hanuscheks Vergleich zwischen mehreren Darstellungen der Reise durch Zeitzeugen und Mann-

Biografen bestätigt den Eindruck derDominanz von politisch-moralischen Standpunkten. Vgl. Ha-

nuschek: »Ethnologische« Literaturwissenschaft.

71 In denStudien zumGoethejahr 1949wirdMannsAnsprachegar nicht (Osterkamp) oder nur amRan-

de (Nägele, Kleinschmidt) erwähnt. Der Aufsatz von Niels Hansen, der einen Vergleich zwischen

den Goethebildern Thomas Manns und Frank Böhms ankündigt, löst sein Versprechen in dieser

Hinsicht nicht ein und bleibt, was die Analyse der Ansprache betrifft, auf die Frage der »Versöh-

nung« mit Deutschland und den Deutschen fokussiert. Vgl. Niels Hansen: Im Bannkreis Goethes.

Zu den Reden Thomas Manns und Franz Böhms 1949 in Frankfurt, in: Thomas-Mann-Jahrbuch,

Bd. 22, 2009, 129-155.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Klassikerfeiern

WurdeManns Reaktivierung des Nationalklassikermodells in der SBZ aus politisch-

taktischen Gründen dankend angenommen, wird sie in der BRD kaum registriert. Die

Projektion einer nationalen Öffentlichkeitssphäre wird, wenn sie überhaupt wahrge-

nommen wird, als politische und soziale Wirklichkeitsblindheit abgetan. So bemerkt

Manes Kadow ironisch, dass man sich, »mit einem guten Reisepass bewaffnet, leicht

über unsere Zonenbegrenzung zu erheben vermag«72. Er gesteht: »›Ich kenne keine Zo-

nen,‹ ist ein stolzes Wort«73, weist dann aber auf die desolate wirtschaftliche und poli-

tische Lage des Landes hin: »Wir haben der deutschen Vierteilung ja nichts entgegen-

zustemmen als vielleicht ein in den Trümmern von Köln entstandenes Karnevalslied-

chen, das den Einwohnern von Trizonesien empfiehlt, nicht ganz zu verzweifeln.«74 Da-

mit wirdManns Klassikerkonzept – und demNationalklassikermodell überhaupt – von

vornherein die Grundlage entzogen. Für einen Nationalklassiker gibt es in der BRD kei-

nen Bedarf, weil die entsprechende nationale Öffentlichkeitssphäre nicht (mehr) exis-

tiert, weder vom geografischen noch vom medialen und symbolischen Standpunkt her

betrachtet.

Die Aufgabe des Nationalklassikermodells ist die entscheidende Entwicklung in der

bundesrepublikanischen Goetherezeption nach 1945. Aus diesem Grund ist es ungenau,

die Goethefeiern von 1949 als Signum einer ungebrochenen Kontinuität zu betrachten,

wie dies zumeist der Fall ist.75 So verstörend ein Großteil der Reden mit ihren Be-

schwörungen eines ewigen und unantastbaren Klassikers sein mögen, sie entfernen

sich in ihrer Mehrheit eindeutig von den Sprach- und Deutungsmustern (dem nationa-

len Goethe-Frame), die noch in der Zwischenkriegszeit galten. Der Klassiker wird zwar

nach wie vor intensiv gebraucht, wovon die unzähligen Publikationen und Veranstal-

tungen zum Goethejahr zeugen,76 allerdings nicht mehr unter denselben Modalitäten

(die des Nationalklassikerparadigmas). Goethe dient vielen Rednern der Projektion einer

kulturellen Kontinuität über die Zäsur des Zweiten Weltkriegs hinweg, aber die Affir-

mation eines zeitlosen Klassikers erfüllt nicht mehr denselben Zweck (der nationalen

Identitätsstiftung) wie noch vor 1945 bzw. 1933.

Es kommt auch zu keiner alternativen Besetzung des seit dem 19. Jahrhundert qua-

si monopolhaft geltenden Paradigmas. Zwar besteht in der Nachkriegszeit der Impuls,

Goethe der Welt als Botschafter eines ›guten‹ Deutschlands zu präsentieren, ihn also

als repräsentativen Nationalklassiker zu gebrauchen. Für diese Form der Funktionali-

sierung steht z.B. das von der Frankfurter Zentrale für Fremdenverkehr edierte Pla-

72 Manes Kadow: Mokante Abschieds-Tränen für den Goethe-Preisträger. Nachdenklichkeiten um

Thomas Manns Frankfurter Besuch, in: Frankfurter Neue Presse, 30.7.1949.

73 Ebd.

74 Ebd.

75 Vgl. Rainer Nägele: Die Goethefeiern von 1932 und 1949, in: Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.):

Deutsche Feiern, Wiesbaden 1977, 97-122; Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner

Kritiker. Dokumente zurWirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil IV 1918-1982, München

1984, xliii; Erich Kleinschmidt: Der vereinnahmte Goethe. Irrwege im Umgang mit einem Klassi-

ker 1932-1949, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft, Bd. 28, 1984, 461-482; Osterkamp:

Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949.

76 Einen Eindruck davon verschaffen die Presseauschnittssammlungen in der HAAB, die ebenfalls

zahlreiche Artikel aus der bundesrepublikanischen Presse enthalten.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 323

kat mit dem Motto »Goethes’ Germany Invites You«, das sich auf den Mythos des ›guten‹

Deutschlands bezieht, um ausländische Besucher ins Land zu locken.77 Es fehlt in den

Jubiläumsreden auch nicht anHinweisen auf Goethes Europäertum und seinen Kosmo-

politismus, die ihm einen Platz in der Reihe der großen Abendländer – Vergil, Dante,

Shakespeare – sicherten: Goethe ist dann nicht mehr nur der Deutsche, sondern der

europäische Deutsche.78 Doch, wie im Abschnitt zu den internationalen Goethefeiern

gezeigt wird, spielt die Repräsentationsfunktion vor allem in der Kommunikation mit

der internationalen Öffentlichkeit eine Rolle. Innerhalb der Öffentlichkeitssphäre ›BRD‹

überwiegt die Ansicht, dass Goethe, wie Ortega y Gasset treffend formuliert, ein »deut-

sches, kerndeutsches Problem«79 sei. Um dieses Problem anzugehen, erscheint 1949 das

alte Nationalklassikermodell unbrauchbar.

Diese Entwicklung kann man als Reaktion auf den Klassikergebrauch in der jüngs-

ten Vergangenheit deuten. Die Vorstellung, das Nationalklassikerparadigma sei durch

die Nazi-Diktatur ›abgenutzt‹ bzw. diskreditiert worden, teilen einige Autoren, denen

die ethnisch begründete Nationalisierung von Klassikern im Dienst der völkischen Pro-

paganda ein Schreckensbild geworden ist. So bezieht sich Leithäuser möglicherweise

auf gigantomanische Gedenkveranstaltungen mit ihren eindrucksvollen Inszenierun-

gen nationaler Einheit wie die zum Schillerjahr 1934,80 wenn er in seinem Rückblick

über das Goethejahr 1949 mit Erleichterung feststellt:

»Was auch 1949 geschehen mochte: Vor dem Schlimmsten, so sollte man meinen, hat

uns ein gnädiges Schicksal bewahrt. Fahnen, Paraden, straffe Organisationen blieben

uns erspart. Kein Völkischer Beobachter schrieb: ›Allerwärts flatterten Nationalfahnen.

In Weimar versammelte sich die Blüte der deutschen Intelligenz. Festversammlun-

gen fanden imDeutschenNationaltheater statt. Am Jubiläumstag selber versammelte

sich die Stadtbevölkerung zu einer großen Kundgebung. Die Jugend veranstaltete Fa-

ckelzüge.‹ Nein, kein Völkischer Beobachter schrieb es. Dafür stand es in der ostzonalen

Halbmonatsschrift Neue Zeit – und leider war es nicht gelogen.«81

Durch den nationalsozialistischen Klassikerdiskurs erscheint der nationalpolitische

Klassikergebrauch überhaupt disqualifiziert. Dies wiederum rechtfertigt in Leithäusers

Artikel die Ablehnung des antifaschistischen Nationalklassikerkonzepts, das 1949 in der

SBZ etabliert wird. Der Autor begründet mit seinem Vergleich zwischen NS-Ritualen

77 Vgl. Meier: Goethe in Trümmern, 113.

78 So etwa besonders emphatisch bei Curtius: »Wenn aber Goethe die letzte Selbstkonzentration

der abendländischen Geisteswelt in einem großen Individuum ist, ist er mehr und anderes als ein

deutscher Dichter. Er ist solidarisch mit dem Geisteserbe Europas. Er steht in der Reihe Homer,

Sophokles, Platon, Aristoteles, Virgil, Dante, Shakespeare.« Ernst Robert Curtius: Goethe – Grund-

züge seiner Welt [1949], in: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kritiker. Doku-

mente zurWirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil III 1870-1918, München 1984, 308-313,

hier 312.

79 José Ortega y Gasset: Über einen zweihundertjährigen Goethe, übers. v. Rudolf Grossmann, Hans

Schneider, in: Hamburger akademische Rundschau, Bd. 3, Nr. 8-10, 1949, 572-588, hier 572.

80 Vgl. Georg Ruppelt: Schiller im nationalsozialistischen Deutschland: der Versuch einer Gleich-

schaltung, Stuttgart 1979, 33ff.

81 Leithäuser: Das Goethejahr ist überstanden, 286.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Klassikerfeiern

und ostzonalen Gedenkfeiern eine Gleichwertigkeit zwischen nationalpolitischen und

totalitären Klassikerdiskursen. Die Nationalisierung von Klassikern, die 1932 noch das

Signum bürgerlicher Goetheaneignung war, wird zum Merkmal totalitärer Systeme

erklärt.

Mit demHinweis auf die Goethefeiern in der SBZ ist ein weiterer Grund für die Ab-

wendung vom Nationalklassikerparadigma genannt: Dieses erscheint nicht nur abge-

nutzt, es ist 1949 anderweitig besetzt. Es ist die Statuierung Goethes zum antifaschisti-

schenNationalklassiker, die seine gleichzeitige Reaktivierung als (etwa demokratischer,

liberaler) Nationalklassiker in den Westzonen verhindert. Die Opposition zu solchen

vergangenen bzw. konkurrierenden Formen des Zugriffs auf Klassiker wird 1949 nur

selten thematisiert, hätte dies doch eine Reflexion über die Historizität der Goethe-

rezeption impliziert, die konträr zur Affirmation von Goethes überzeitlicher Geltung

(oder, wie Curtius es formuliert, seinem »Ewigkeitsgehalt«82) steht. Sie dürfte dennoch

Teil der Erklärung sein,warumManns Aktualisierung des Paradigmaswenig anschluss-

fähig erscheint.

Die Absage an das in der Ansprache konstruierte Klassikerkonzept und an das Na-

tionalklassikermodell überhaupt hat aber noch einen tiefgreifenderen Grund. Ob 1885

beim Schillerjubiläum, 1932 bei den Goethefeiern oder 1949 in den ostzonalen Gedenk-

veranstaltungen: Die Zelebrierung des Nationalklassikers diente jeweils der Festlegung

dessen, was die nationale Gemeinschaft im Kern ausmacht. Bei allen Differenzen in

der Auslegung des Modells ist die Bestimmung einer kollektiven Identität die konstan-

te Funktion, die Nationalklassikern zugewiesen wird. In den sukzessiven Gedenkfeiern

wird diese jeweils neu definiert, und in weiten Kreisen erfahrbar gemacht. Doch ist

genau dies – die Neubestimmung einer ›deutschen‹ Identität – in der unmittelbaren

Nachkriegszeit tabu, ist doch das nationale Selbstbewusstsein durch das Kollabieren

des totalen Nationalstaats in eine Krise geraten. Der Nationalklassiker kann oder soll

in diesemKontext nicht mehr der kollektiven Identitätssicherung dienen.Nutz hat her-

ausgearbeitet, dass der Klassiker in der frühen Bundesrepublik stattdessen emphatisch

als Beispiel einer »gelungenen personalen Identität«83 gefeiert wird. Die Fokussierung

auf das herausragende Individuum Goethe, das sich trotz oder sogar gegen kollekti-

ve (gesellschaftliche, soziale, politische) Zwänge konstruierte, wertet er als Ausweich-

manöver: »Vor den Schwierigkeiten des Aufbaus einer politischen Kultur, einer neuen

kollektiven Identität, wich der Diskurs über die ›Erneuerung‹ aus in die Stabilisierung

oder Rehabilitation personaler Identität.«84 Indem man mit Goethe den Vorrang des

Einzelnen gegenüber dem Kollektiv beschwört, vermeidet man es, sich als Teil eines

Kollektivs zu begreifen. In fine dient die Aufgabe des Nationalklassikermodells zuguns-

82 Ernst Robert Curtius: Goethe oder Jaspers [1949], in: Karl RobertMandelkow (Hg.): Goethe imUrteil

seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil III 1870-1918,

München 1984, 304-307, hier 307.

83 Maximilian Nutz: Restauration und Zukunft des Humanen. Zur westdeutschen Goethe-Rezeption

von 1945 bis 1949, in: Karl Richter, Jörg Schönert (Hg.): Klassik undModerne. DieWeimarer Klassik

als historisches Ereignis und Herausforderung im kulturgeschichtlichen Prozeß, Stuttgart 1983,

457-481, hier 460. Hervorhebung im Original.

84 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 325

ten eines personalen Klassikerkonzepts also der Bewahrung »vor einer tatsächlichen

Selbstreflexion«85 als Nation.

Vor diesem Hintergrund ist es nicht erstaunlich, dass Mann mit seiner Ansprache

auf wenig Resonanz stößt. Denn er will mit seinem darin entwickelten Klassikerkon-

zept ja keineswegs vor Selbstreflexion bewahren, sondern imGegenteil dazu animieren.

Die Reaktivierung Goethes als Nationalklassiker zielt auf die Retablierung einer ›deut-

schen‹ Identität, die sich sowohl durch räumliche als auch durch zeitliche Kontinuität

auszeichnet. Dies ermöglicht es ihm, das ›Böse‹ bzw. das ›Dämonische‹ zusammen mit

dem ›Guten‹ zu Bestandteilen des ›Deutschen‹ zu postulieren, die in der Gestalt Goethes

zur höchst möglichen Synthese gelangen.

Manns ambivalentes Klassikerkonzept wird, wenn es überhaupt in den Mittelpunkt

rückt, in der bundesrepublikanischen Öffentlichkeit kontrovers diskutiert. Geradezu

symptomatisch ist die Debatte, die durch einen Artikel von Georg Hermanowski in der

Zeit ausgelöst wird.86 Durch willkürlich zusammengeführte Zitate aus der Phantasie

über Goethe (1948), hatte dieser mit viel Sarkasmus versucht zu zeigen, dass »echte Lie-

be, wahrer Respekt und aufrichtige Verehrung«87 für den Dichter bei Mann gänzlich

fehlten. Der Schriftsteller würde im Gegenteil ein rein negatives Porträt des Klassikers

zeichnen. Daraufhin hatte sich in der Welt eine Debatte mit Hans Egon Hass entwi-

ckelt, der das negative Bild zu korrigieren suchte, indem er Belege für Manns positive

Sicht auf Goethe anführte.88 Kennzeichnend ist nicht nur der scharfe Ton, sondern

vor allem die Tatsache, dass letztlich keiner der beiden Autoren in der Lage ist, sich

auf das ambivalente Klassikerkonzept einzulassen. Der Schriftsteller wird entweder als

Goethe-Schänder verunglimpft, der mit der humanistischen Tradition brechen wolle

(Hermanowski), oder er wird für ein idealisiertes Klassik-Verständnis in Anspruch ge-

nommen (Hass). Das hat nicht mit einem Mangel an Klarsicht zu tun – Hermanowski

erkennt, dass er Manns Goethebild vorsätzlich manipuliere89 –, sondern vor allem mit

einer Abwehr des von Mann herangetragenen Identifikations- und Reflexionsangebots.

Der Schriftsteller redet also an der bundesrepublikanischen Öffentlichkeit vorbei:

Seine Affirmation einer deutschen Identität, sei es eine problematisierte, durch den

Rückgriff auf das alte Nationalklassikermodell erscheint im Kontext des Goethejahrs

dissonant. Und auch wenn er mit seinem Klassikerkonzept eine mögliche Antwort auf

85 Ebd., 474.

86 Georg Hermanowski: Das Goethebild bei Thomas Mann, in: Die Zeit, 7.7.1949.

87 Ebd.

88 Hans-Egon Hass: Das Goethebild bei Thomas Mann. Seltsame Zitierungskünste zeitgenössischer

Kritik, in: Die Welt am Sonntag, 17.7.1949. Vgl. auch die Reaktion Hermanowskis und die Antwort

Hass’: Streit um Goethe und Thomas Mann. Ein Rechtfertigungsversuch und die Antwort, in: Die

Welt, 24.7.1949.

89 Hermanowski antwortet auf Hass’ Manipulationsvorwurf, dass es ihm »begreiflicherweise nicht

daran [lag], die positiven Äußerungen dieses Schriftstellers [Manns] zu sammeln: Ich fragte mich:

Hat die positive Äußerung eines Menschen über Goethe noch einenWert, wenn er ihn […] einmal

einen ›allseitigen Dilettanten‹, dann einen ›souveränen Treulosen‹ oder einen, der ›vom Brutalen‹

nur einen Schritt oder noch weniger ›entfernt‹ ist, nennt? Ich antworte auf diese Frage: nein!« Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Klassikerfeiern

die u.a. von Alewyn aufgeworfene Frage leistet, wie Goethe und Hitler zusammenzu-

denken seien,90 wird diese nur selten wahrgenommen.91

6.1.2 Öffentlichkeitssphäre 2: ›Frankreich‹ – Goethe, kein französischer 

Klassiker mehr?

Manns deutsche Ansprache erscheint 1949 in zwei französischen Zeitschriften: einmal

in voller Länge im französischen Teil des Zeitschriftenpaars Documents/Dokumente, das

seit 1945 eine Pionierarbeit im Bereich der transnationalen Verständigung leistete;92

einmal in gekürzter Fassung in der Goethenummer der Lettres françaises,93 die 1942 als

Organ der kommunistischen Widerstandsbewegung Front national gegründet worden

war und seit Kriegsende finanziell vom PCF getragenwurde.DasHeft der Lettres françai-

ses wird im Folgenden nicht detailliert besprochen: Die Zeitschrift übernimmt das an-

tifaschistische Klassikermodell, das der Aktualisierung Goethes in der SBZ zugrunde

liegt, und stellt es mithilfe von Zitaten von Victor Hugo und MauriceThorez in den Ho-

rizont des französischen Kommunismus.94 Manns Essay wird als Teil dieses Konzepts

90 Philipp Gut notiert im Hinblick auf die Exilromane und den Essay Deutschland und die Deutschen:

»Alewyn hätte indes schon in seiner Zeit einen Autor finden können, der in erstaunlicher Wei-

se seinem Anspruch genügt: Thomas Mann.« Philipp Gut: Goethe und/oder Hitler? Das »Binom

Weimar-Buchenwald« imWerk ThomasManns, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 22, 2009, 117-127,

hier 119.

91 Zu den Ausnahmen gehört der Frankfurter Bürgermeister Walter Kolb, der in seiner Laudatio bei

der Verleihung des Goethepreises Manns Goethebild würdigt, das sich durch »Gebrochenheit und

Widersprüchlichkeit« kennzeichne. Walter Kolb: Rede zur Verleihung des Goethe-Preises an Tho-

mas Mann [1949], in: Schröter (Hg.): Thomas Mann im Urteil seiner Zeit, 388-394.

92 Zum deutsch-französischen Zeitschriftenpaar Documents/Dokumente vgl. Martin Strickmann: Art.

Documents Dokumente, in: Nicole Colin, Corine Defrance, Ulrich Pfeil, Joachim Umlauf (Hg.): Le-

xikon der deutsch-französischen Kulturbeziehungen nach 1945, Tübingen 2013, 214f., sowie das

Kapitel »Jesuitenpater Jean du Rivau: Verbrüderung der Katholiken«, in: Ders.: L’Allemagne nou-

velle contre l’Allemagne éternelle: die französischen Intellektuellen und die deutsch-französische

Verständigung 1944-1950. Diskurse, Initiativen, Biografien, Frankfurt a.M. 2004, 122-151.

93 Die zwei Teile der Ansprache erscheinen in den Lettres françaises separat: Thomas Mann: Pourquoi

je suis venu à Weimar, in: Les lettres françaises, Bd. 9, Nr. 273, 18.8.1949; Thomas Mann: Divin et

diabolique titan de la culture olympienne. Goethe, explosion du génie allemand, in: Les lettres

françaises, Bd. 9, Nr. 275, 1.9.1949.

94 Die kommunistische Funktionalisierung des Klassikers kann auf ein Leitmotiv der französischen

Goetherezeption zurückgreifen: Goethes Haltung zur Französischen Revolution. Dabei geht es je-

doch nicht mehr um eine Strategie der kulturellen, sondern der politischen Aneignung. Ein para-

digmatisches Beispiel dafür gibt der Aufsatz von Lucien Goldmann Goethe et la Révolution françai-

se, der in der Sondernummer der Etudes germaniques erscheint. Goldmann greift auf die in Kapi-

tel 4 beschriebenen Mechanismen der idealistischen Abstrahierung, indem er die wahre Haltung

Goethes zur Revolution in seinen dichterischen Werken und nicht in seinen Gelegenheitsschrif-

ten (»écrits de circonstance«) auszumachen sucht. Egmont, Tasso, Faust und Pandora deutet er als

symbolische Übertragungen von Goethes Revolutionssympathie, die er wegen seiner Position am

Weimarer Hof nicht habe öffentlich machen können. Nur geht es Goldmann – der auch Lukács-

Übersetzer ist – in diesem Fall weniger um eine Annäherung an die französischen Werte als um

eine »étude vraiment dialectique« von Goethes Werk, also eine Umdeutung in marxistischer Per-

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 327

und als Beleg für seine Gültigkeit auch außerhalb des Ostblocks präsentiert. Erwäh-

nenswert ist, dass die Publikation des Textes mitten in der aufsehenerregenden »Af-

faire Kravchenko« fällt, in der die Lettres françaises verwickelt waren und bei der es im

Kern um das Bestehen (bzw. die Verleugnung) von Straf- und Arbeitslagern in der So-

wjetunion ging.95 Indem sie einen Auszug aus der Ansprache veröffentlichen, knüpfen

die Herausgeber der Lettres françaises an die Debatte Kogon-Mann in der BRD an, wo-

bei Manns Relativierung der Willkürherrschaft in der SBZ96 von der kommunistischen

Zeitschrift in Anspruch genommen wird, um die eigene pro-sowjetische Position zu

stärken. Das in der Ansprache entworfene Klassikerkonzept wird also einmal mehr in

eine andere Problemkonstellation eingebracht – auch wenn sie in diesem Fall nur noch

sehr lose etwas mit Goethe zu tun hat.97

Aufschlussreicher ist die Publikation in der Zeitschrift Documents: Manns Ansprache

wird darin als Prisma gebraucht, durch das sich die deutsche Gesellschaft beobachten

und verstehen lässt. Das entspricht der Funktion, die Goethe insgesamt im französi-

schen Goethejahr zugeschrieben wird: In der Gedenkpublizistik geht es nicht mehr um

eine ›Französisierung‹ des Klassikers, sondern eher um die Klärung des Verhältnisses

zum Nachbarland.

6.1.2.1 Tendenzen der französischen Goetherezeption 1949

- Que représente Goethe pour vous?

- Rien.

- A-t-il eu une influence sur vous?

- Aucune.

- Vous intéresse-t-il davantage pour son œuvre littéraire ou pour son »art de vivre«?

- Ni pour l’une, ni pour l’autre.

- Quelle place vous semble-t-il garder aujourd’hui?

- Je n’en sais rien, et ça m’est égal.

—Paul Claudel: Antwort auf die Umfrage: Aimez-vous Goethe? (1949)

spektive. Vgl. Lucien Goldmann: Goethe et la Révolution française, in: Etudes germaniques, Bd. 4,

Nr. 2-3, 1949, 187-202, hier 188 u. 202.

95 Wiktor Krawtschenko war ein Überläufer des sowjetischen Regimes, der in einem 1946 in den USA

veröffentlichten Buch (I Choose Freedom) von den Hungersnöten und vor allem vom System des

Gulags berichtete. In den Lettres françaiseswurde er dafür als Lügner und Spion bezeichnet. Krawt-

schenko klagte die Zeitschrift wegen Verleumdung an, woraufhin von Januar bis März 1949 ein

aufsehenerregender Prozess stattfand. Die Affäre hallte noch Monate später in der französischen

Öffentlichkeit nach. Für eine Zusammenfassung und Analyse vom rechtshistorischen Standpunkt

aus vgl. Liora Israël: Un procès du Goulag au temps du Goulag? L’affaire Kravchenko (1949), in: Cri-

tique internationale, Nr. 36, 2007, 85-101.

96 So vor allem im nachträglich veröffentlichten Reisebericht, in demMann von seinen Versuchen be-

richtet, sich während seines Besuchs in der SBZ über das Lager Buchenwald zu informieren: »Ich

hörte, die Belegschaft bestehe zu einem Drittel aus schlechthin asozialen Elementen und verwil-

derten Landfahrern, zum zweiten Drittel aus Uebeltätern der Nazi-Zeit und nur zum dritten aus

Personen, sie sich manifester Quertreibereien gegen den neuen Staat schuldig gemacht und not-

wendig hätten isoliert werden müssen.« Mann: Reisebericht [1949], 715.

97 Auf das kommunistische Klassikermodell in Frankreich sowie dieWochenschrift Les lettres françai-

ses wird in Kapitel 7 ausführlicher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Klassikerfeiern

Claudels Antwort auf die Umfrage der Nouvelles littéraires ist nicht repräsentativ für die

gesamte französische Goetherezeption im Nachkriegsjubiläum. Der Schriftsteller ist

ein notorischer Goethehasser, der sein Spruch vom »grand âne solennel Goethe« gern

wiederholt.98 Kennzeichnend ist aber, dass seine provokative Bekundung von Gleich-

gültigkeit an prominenter Stelle publiziert und weiter kolportiert wird.99 1932 wäre das

kaum möglich gewesen: Der Text, den Claudel damals für das Sonderheft der Nrf ver-

fasst hatte, wurde erst ein Jahr später veröffentlicht, passte er doch nicht in das Konzept

einerHommage àGoethe, wie der Titel des Hefts lautete.100 1949 kann solcher Unmut laut

werden. In der Umfrage, die anlässlich des Jubiläums in der Goethenummer der Nou-

velles littéraires erscheint, drücken gleich mehrere Autoren ihr Malaise aus: Jean Cocteau

(»Goethe fatiguema fatigue«), GrahamGreene (»Goethe reste lettre close (a closed book)

pour moi«), Marcel Aymé (»je dirai que le génie de Goethe ne m’a pas souvent ravi en ex-

tase«) oder auch Paul Léautaud (»complètement fermé à cette littérature«) distanzieren

sich mehr oder weniger direkt von Goethes Person und Werk.101 Diese Bekundungen

von Gleichgültigkeit kommen natürlich immer noch einer Funktionalisierung Goethes

gleich, insofern sich die Schriftsteller durch ihre Ablehnung eines alten Klassikers im

literarisch-künstlerischen Feld der Nachkriegszeit positionieren.

Doch ist das Desinteresse für den deutschen Klassiker in der breiten franzö-

sischen Öffentlichkeit augenfällig, vor allem, wenn man den 200. Geburtstag mit

dem 100. Todestag vergleicht. Es gibt 1949 in Frankreich kaum offizielle Goethefeiern

und dementsprechend auch keine bedeutende Gedenkrede. Die einzige ›offizielle‹

Veranstaltung ist eine Ausstellung zum Thema Goethe et la France, die zuerst in den

Pariser Archives nationales und später an der Johannes-Gutenberg-Universität in

Mainz gezeigt wird.102 Was die Publikationen im Zusammenhang mit dem Jubiläum

betrifft, so erscheinen einige Neuauflagen und wenige Neuübersetzungen von Goethes

Werken. Aus der deutschsprachigen Goethepublizistik werden lediglich die Studien

von Georg Lukács sowie Manns Phantasie über Goethe rezipiert.103 Beachtlich ist die

98 Das Zitat stammt aus einem Kriegsgedicht von 1918, Sainte-Geneviève, in dem Claudel vom

Deutschland der »hordes de Satan, précédées par la puanteur et l’asphyxie,/ celle des gaz que l’on

met en bouteilles, et celle-là qu’on replie dans les livres, Luther, et le grand âne solennel Goethe,

avec Kant et sa philosophie« spricht (Sainte-Geneviève [1918], in: Paul Claudel: Œuvre poétique,

hg. v. Jacques Petit, Paris 1967, 642). Den Spruch vom »Esel Goethe« wiederholt Claudel in der Fol-

gemehrfach. Pascal Dethurens führt denGoethehass auf dasNational-Protestantische bei Goethe

zurück, das als Gegenbild zu Claudels eigenem katholisch geprägten Europäertum fungiere. Vgl.

Pascal Dethurens: Claudel et l’avènement de lamodernité. Création littéraire et culture européen-

ne dans l’œuvre théâtrale de Claudel, Paris 1996, 360f.

99 Sowird Claudels Antwort in der vonder französischenBesatzungsmacht geförderten Tageszeitung

Der Kurier veröffentlicht: Lieben Sie Goethe? in: Der Kurier, 4.11.1949.

100 Vgl. den Brief Claudels an Jean Paulhan, demHerausgeber derNrf, vom 16.12.1932 sowie den Kom-

mentar in: Lettres de Paul Claudel à Jean Paulhan (1925-1954), hg. von Catherine Mayaux, Bern

[u.a.] 2004, 79.

101 Aimez-vous Goethe? in: Les nouvelles littéraires, 20.10.1949.

102 Michel François (Hg.): Goethe et la France 1749-1949. Exposition organisée pour la commémoration

du bicentenaire de la naissance de Goethe, Paris 1949.

103 György Lukács: Goethe et son époque, übers. v. Lucien Goldmann, Paris 1949; Thomas Mann: Étu-

des: Goethe, Nietzsche, Joseph et ses frères, übers. v. Philippe Jaccottet, Lausanne 1949.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 329

Zahl der neuerscheinenden Monografien von französischen Germanisten wie Robert

d’Harcourt, Joseph-François Angelloz oder Jean Boyer.104 Doch bleibt das Echo des

Goethejahrs in den Zeitschriften größtenteils aus: Zu vermerken ist das Sonderheft der

neu begründeten Etudes germaniquesmit Beiträgen von französischen und angelsächsi-

schen Germanisten sowie das Doppelheft Goethe et Chateaubriand der Revue de littérature

comparée. Das Jubiläum scheint somit die Angelegenheit weniger Spezialisten zu sein.

Die Hommage à Goethe der Literaturzeitung Les Nouvelles littéraires, aus der schon die

Goetheumfrage zitiert wurde, ist die einzige Veröffentlichung, die an ein breiteres

literaturaffines Publikum adressiert ist.105

Die geringere Anzahl an Veranstaltungen und Publikationen im Goethejahr könn-

te auf eine nahezu komplette Bedeutungslosigkeit des Dichters in der französischen

Öffentlichkeit schließen lassen. Offenbar bedarf es 1949 in Frankreich keiner fremdkul-

turellen Klassiker mehr, um das eigene nationalkulturelle Selbstverständnis zu schär-

fen. Umso bedeutender sind die Publikationen, die sich mit Goethe auseinandersetzen.

Denn darin zeigt sich im Vergleich zu den Goethefeiern von 1932 ein entscheidender

Wandel: Wenn in der Nachkriegszeit von Goethe die Rede ist, dann wird er zum Re-

präsentanten Deutschlands modelliert. Es geht 1949 nicht mehr – oder insgesamt viel

seltener – um die Integration des deutschen Klassikers in das französische Pantheon.

Am Fall Goethe wird nunmehr das Verhältnis zu Deutschland geklärt. Plakativ formu-

liert: Wie die Franzosen Goethe sehen, so sehen sie auch Deutschland. Der Klassiker

wird dem je gültigen Deutschlandbild entsprechend modelliert. Er erscheint entweder

als der ›falsche‹ oder als der ›neue Deutsche‹.

6.1.2.2 Goethe, der ›falsche Deutsche‹

Den Funktionalisierungen Goethes liegt 1949 zum Teil immer noch der Mythos der

»deux Allemagnes« zugrunde.106 Genauer wird dieserMythos trotz oder sogarmit Goe-

the dekonstruiert. Im Nachkriegsfrankreich dominiert die Vorstellung, dass es nur ein

Deutschland gebe: das preußisch-militärische und revanchistische, das im Nationalso-

zialismus sein wahres Gesicht gezeigt habe. Im Grunde war im Zuge des ZweitenWelt-

kriegs ein völkerpsychologisches Erklärungsmuster durch ein anderes ersetzt worden:

Die ›Sonderwegsthese‹, nach der der Nationalsozialismus eine logische Konsequenz der

104 Robert d’Harcourt: La religion de Goethe, Strasbourg 1949; Joseph François Angelloz: Goethe, Paris

1949; Jean Boyer: Pour connaître la pensée de Goethe, Paris 1949. Zu erwähnen sind ebenfalls die

umfangreiche Monografie des Publizisten Marcel Brion: Goethe: Génie et destinée, Paris 1949, so-

wie die Goethe-Essays der verstorbenen Kritiker Marcel Drouin und Charles Du Bos, die beide zum

Jubiläum erscheinen: Charles Du Bos: Goethe, Paris 1949; Marcel Drouin: La Sagesse de Goethe.

Préface d’André Gide, Paris 1949.

105 In den Massenmedien Presse und Rundfunk erscheinen vereinzelt Beiträge zu Goethe, aber auch

hier bleibt die Ausbeute überschaubar. Vgl. die Pressesammlungen in der BNF: Deuxième cen-

tenaire de la naissance de Goethe sowie in der HAAB: Goethefeiern 1949 – Ausland. Im Radiopro-

gramm sind ca. 10 thematische Sendungen dem Jubiläum gewidmet.

106 Der Gedanke findet sich in den Überschriften von Zeitungsartikeln wieder: Jacques Dorian: L’Al-

lemagne de Goethe et l’autre, in: Journal de Charleroi, 6.9.1949; Yves Florenne: L’Allemagne de

Goethe et l’autre, in: Le Monde, 3.11.1949.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Klassikerfeiern

deutschen Geschichte gewesen sei, hatte den Mythos der »deux Allemagnes« zurückge-

drängt.107 Um das Phänomen Goethe in dieses rein negative und nicht mehr dualisti-

sche Deutschlandbild einzupassen, wird es zur Mystifikation erklärt: Goethe erscheint

nicht mehr als ›undeutscher‹, sondern als ›falscher Deutscher‹. Der Klassiker – und die

mit ihm assoziierte Vorstellung eines ›guten Deutschlands‹ – wird ironischerweise zu

einer deutschen Erfindung erklärt, die dazu diene, Frankreich und die Welt zu täu-

schen. Ironisch daran ist, dass der Mythos der »deux Allemagnes« ja vor allem im fran-

zösischenDeutschlanddiskurs seit den 1870er Jahren immerwieder aktualisiert worden

war, um die Faszination für deutsche Kunst und Kultur zu rechtfertigen. Im Kontext

der Reintegration Deutschlands in die internationale Völkergemeinschaft wird er nun

als Legende bezeichnet:

»Autour de Goethe et de quelques grands noms s’est […] créée une légende qui a fait

à l’Europe un tort énorme: la légende d’une Allemagne généreuse, respectueuse des

valeurs humaines; ni Bismarck et 1870 ni Guillaume II et 1914 n’ont pu en démontrer à

tous la formidable absurdité. Mais on aurait été en droit de penser que la tragédie de

1940 et des années qui suivirent avait dessillé les yeux des plus aveugles. Sans doute

n’en est-il rien, puisque toute une partie dumonde démocratique paraît résolue à jouer

la carte allemande; […] puisqu’à Strasbourg, où une noble idée a réuni des hommes de

toutes lesNations de l’EuropeOccidentale, onprétendqu’il est nécessaire d’accepter au

plus tôt, dans l’Assemblée, les représentants de l’Allemagne: de l’AllemagnedeGoethe,

Européen par excellence, sans aucun doute.«108

Solche Töne sind typisch für die anti-deutsche Stimmung in der (breiten) französischen

Öffentlichkeit der unmittelbaren Nachkriegszeit; die Bemühungen um eine europäi-

sche Integration lassen sie Ende der 1940er Jahre wieder laut werden. Die Darstellung

hat etwas von einer Verschwörungstheorie: Goethe sei zu ›gut‹, um deutsch zu sein. Er

könne demzufolge nur Teil einer verdeckten revanchistischen Strategie sein: »Abrités

derrière le grand nom de Goethe, ils [d.i. les nazis] tentent de prolonger l’équivoque

d’une Allemagne capable du meilleur.«109

Die Vorstellung von Goethe als Täuschung findet sich in den verschiedensten Va-

rianten in der französischen Gedenkpublizistik wieder. In den Nouvelles littéraires be-

zeichnet der Schriftsteller Henry de Montherlant den deutschen Klassiker als »le pre-

mier succès de la propaganda [sic !] dans ce qu’elle a de spécifiquement allemand«110.

Auch der von Alewyn bemühte Begriff des Alibis wird in diesem Zusammenhang ge-

107 Die Sonderwegs- oder Kontinuitätsthese wurde sogar von einflussreichen Germanisten wie Ed-

mond Vermeil vertreten. Vgl. Strickmann: L’Allemagne nouvelle contre l’Allemagne éternelle,

408ff.

108 Dorian: L’Allemagne de Goethe et l’autre. Dorian spielt auf die erste Sitzung des Europarats am

10. August 1949 in Straßburg an, bei der die Frage der Aufnahme Deutschlands in die europäische

Gemeinschaft diskutiert wurde.

109 Ebd.

110 Claude Cézan: Montherlant, Hébertot et François Périer nous parlent du théâtre de Goethe, in: Les

Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 331

braucht, etwa vom Germanisten Alfred Grosser.111 Dieser betont – ähnlich wie die oben

zitierten Schriftsteller in der Umfrage – seine Gleichgültigkeit gegenüber dem Klassi-

ker: »La littérature queGoethe écrase nem’est pas une nourriture.«112 In all den zitierten

Fällen wird mit der Ablehnung Goethes die Zurückweisung (Nazi-)Deutschlands oder

zumindest seines kulturellen Einflusses signalisiert. Statt ihr Goethebild grundsätzlich

zu revidieren, bekunden diese Autoren vor allem ihre Indifferenz für den deutschen

Klassiker und für Deutschland. Goethe als ein Symbol des ›guten Deutschlands‹ wird

auf diese Weise nicht für ungültig, aber für unbrauchbar erklärt.

In manchen Fällen führt die Dekonstruktion des Mythos der »deux Allemagnes«

aber auch zu einer Entmystifizierung des französischen Goethebilds. In einem Artikel,

der die auf den ersten Blick laudative Überschrift La paix de Goethe trägt, unterläuft Léo

Larguier die Idee von Goethe als Friedenssymbol. Bezeichnenderweise tut er es, indem

er das Leitmotiv der Begegnung mit Napoleon aufgreift, das sonst der Modellierung

Goethes zum grand homme, also zum Träger französischer Werte diente. Larguier lie-

fert eine neue Erklärung für das berühmte kaiserliche Urteil: »Vous êtes un homme,

monsieur Goët!«113 Schon die Verballhornung des Namens weist auf den sarkastischen

Unterton. Larguier entwertet das Urteil, indem er es an die Alltagssprache rückkop-

pelt. Dem korsischen Sprachgebrauch folgend, habe der Kaiser lediglich sagen wollen:

»Vous êtes un type épatant, monsieur de Goethe!«114 ›Homme‹ ist hier keine normati-

ve Kategorie mehr, sondern eine einfache Charaktereigenschaft. Eine der Grundsäulen

der französischen Goetheaneignung wird somit banalisiert. Den »type« Goethe zeichnet

Larguier als egoistischen Menschen, dem der eigene (Haus-)Frieden (»paix« im Sinne

von ›avoir la paix‹) wichtiger als humanistische Ideale gewesen sei. Der Autor evoziert

dazu den skrupellosen Liebhaber undDienstherren, der seinen Adlatus Eckermann aus-

genutzt habe. Indem er die festen Bestandteile des französischen Goethebilds infrage

stellt, dekonstruiert Larguier die Idee des ›undeutschen Deutschen‹. Der Klassiker wird

wieder zum ›deutschen Deutschen‹, der nicht im Widerspruch zur Sonderwegsthese

und insgesamt zum negativen Deutschlandbild steht, das zu diesem Zeitpunkt in der

französischen Öffentlichkeit dominiert.

 

 

 

111 Goethe sei »un merveilleux alibi, il aide à nier le nazisme«, erklärt Grosser in einem Interview. Zi-

tiert in: JeanineDelpech: …et ce qu’en pense les jeunes, in: LesNouvelles littéraires, 20.10.1949. Der

Begriff taucht ebenfalls in einem der wenigen Beiträge eines Deutschen zum französischen Ge-

denkjahr auf, dem des exilierten Schriftstellers Ernst Erich Noth, für den Goethe in der deutschen

Gedenkpublizistik als »alibi facile« diene, »vers lequel on s’est précipité pour s’en servir comme

d’un paravent, tandis que d’autres s’en parent pour rehausser leur propre prestige«. Noth stellt die-

semMissbrauch allerdings sein eigenes ›wahres‹ Klassikerkonzept entgegen. E[rnst] E[rich] Noth:

Goethe vu par un Allemand, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

112 Zitiert in: Jeanine Delpech: …et ce qu’en pensent les jeunes.

113 Léo Larguier: La paix de Goethe, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

114 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Klassikerfeiern

6.1.2.3 Goethe, der ›neue Deutsche‹

Entgegen dem deutschlandfeindlichen Trend in der französischen Öffentlichkeit setzen

sich vereinzelt »Mittlerfiguren« in den Nachkriegsjahren für eine deutsch-französische

Verständigung ein.115 Diese Persönlichkeiten haben unterschiedliche Hintergründe: Sie

können demMilieu der Résistance entstammen (wie die Germanisten Edmond Vermeil

und Robert d’Harcourt), aber ebenso derMehrheit derer angehören, die, ohne nach dem

Krieg als Kollaborateure zu gelten, sich mit der deutschen Besatzungsmacht arrangiert

hatten (wie der Germanist Joseph-François Angelloz, der Botschafter André François-

Poncet oder der Militärseelsorger Jean du Rivau, von dem im nächsten Abschnitt die

Rede ist). Gemeinsam ist ihnen die Überzeugung, dass die Versöhnung mit Deutsch-

land die Bedingung für die Sicherung des europäischen Friedens sei. Die Mittler ge-

hen in den seltensten Fällen von einem verklärten Deutschlandbild aus. Im Gegenteil:

Ihre Haltung gegenüber dem Nachbarland ist von Pragmatismus gekennzeichnet. Ver-

meil ist dafür ein Beispiel: Er ist zwar ein Befürworter der Sonderwegsthese und pflegt

ein äußerst pessimistisches Deutschlandverständnis, setzt sich aber dennoch – um der

Sicherheit und des Friedens willen – für die deutsch-französische Verständigung ein,

etwa als einer der Präsidenten des 1948 gegründeten Comité français d’échanges avec

l’Allemagne nouvelle (CFEAN).116 Die Bedingung dafür ist jene Vorstellung einer »Al-

lemagne nouvelle«, eines neuen Deutschlands, das das Bild vom ›alten‹ nationalsozia-

listischen Deutschland ablösen soll. Dabei handelt es sich um eine bewusst eingesetzte

Projektion.

Das Goethejahr ist für die Mittlerfiguren ein Anlass, um die Vorstellung vom ›neuen

Deutschland‹ zu befestigen und sie einer breiteren Öffentlichkeit zu vermitteln. Bis

dahin war der Austausch zwischen Deutschen und Franzosen auf individuelle Kontakte

oder bestimmte gesellschaftliche Gruppen, vorrangig Schriftsteller und Intellektuelle,

beschränkt gewesen. Auch wenn die Anzahl an Veranstaltungen und Publikationen zum

Goethejahr, wie gesagt, überschaubar bleibt, erreichen sie über Presse und Rundfunk

weitere Rezipientenkreise.

In der französischen Gedenkpublizistik finden sich jene Leitmotive und Themen

wieder, die schon die Goetherezeption in der Zwischenkriegszeit bestimmten: Goethes

Haltung zur Französischen Revolution, seine Bewunderung für Napoleon und seineNä-

he zur französischenKunst und Literatur. Sie lassen denKlassiker, ähnlichwie in der in-

ternationalen Öffentlichkeitssphäre, als Humanisten, Universalisten, Demokraten, Eu-

ropäer und Weltbürger erscheinen, um nur die am häufigsten verwendeten Begriffe zu

115 Martin Strickmann: Französische Intellektuelle als deutsch-französische Mittlerfiguren, in: Pa-

tricia Oster, Hans-Jürgen Lüsebrink (Hg.): Am Wendepunkt. Deutschland und Frankreich um

1945 – zur Dynamik eines »transnationalen« kulturellen Feldes, Bielefeld 2008, 17-47.

116 Vgl. Strickmann: L’Allemagne nouvelle contre l’Allemagne éternelle, 406, sowie, zum CFEAN, 227-

242. 1949 veröffentlicht Vermeil nur einen Text zu Goethe, in dem er das Leitmotiv der Haltung

zur Französischen Revolution behandelt. Es geht ihm darin zum einen um eine Annäherung an

die französische Vorstellungswelt (was etwa der Gebrauch des Ausdrucks »notre Révolution« mar-

kiert), zum anderen um eine Abgrenzung von der kommunistischen Funktionalisierung: »C’est par

là qu’il [Goethe] est et reste actuel, proche de ceux qui, à l’heure présente, reculent devant la réac-

tion bourgeoise comme devant l’absolue revendication prolétarienne.« Edmond Vermeil: Goethe

et la Révolution française, in: Education nationale, 10.11.1949.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 333

nennen. Doch geht es dabei insgesamt seltener um eine Inanspruchnahme aus franzö-

sischer Perspektive (Goethe als französischer Klassiker); vielmehr werden gemeinsame

Werte affirmiert und eine Dialogebene geschaffen. Ein Beispiel ist die Ausstellung Goe-

the et la France, die sich ausdrücklich als Versöhnungsgeste präsentiert. Im Umgang mit

fremdenNationalklassikern soll gegenseitigeWertschätzung geübtwerden – so zumin-

dest liest sich der Entwurf von Kulturdiplomatie im Vorwort des Katalogs:

»Puisse la commémoration de Goethe en France contribuer à ce que nous appelions il

y a vingt ans le rapprochement franco-allemand! L’évocation de grands souvenirs com-

muns est toujours salutaire. En 1952, à l’occasion du cent-cinquantenaire du temps où

le siècle dernier avait deux ans, puisse dans quelque ville germanique, une belle expo-

sition ›Victor Hugo et l’Allemagne‹ répondre à notre célébration française du ›Goethe-

jahr‹ dans le cadre privilégié de l’hôtel de Rohan!«117

Bezeichnend ist die hier wiederholte Überzeugung, dass die gegenseitige Anerkennung

der jeweiligen Nationalklassiker zur deutsch-französischen Verständigung beitragen

könne. Aus französischer Perspektive wird mit der Hinwendung zum deutschen Klas-

siker die Bereitschaft signalisiert, von (Nazi-)Deutschland abzusehen und ein positives

Deutschlandbild zu rekonstruieren. Wichtig ist, dass dieser Schritt bewusst so darge-

stellt wird: Es handelt sich um eine pragmatische Entscheidung, die sich durch den

Bedarf nach Frieden rechtfertigt.

In zahlreichen Publikationen zum Goethejahr wird nicht nur an die Verbrechen der

Nazis erinnert, sondern auch an die Manipulationen des Goethebilds seit 1932. Das ›alte

Deutschland‹ ist immer Ausgangspunkt und Hintergrund der Aktualisierung des Klas-

sikers. Ausdrücklich betont das François-Poncet in seinem Vorwort zum Ausstellung-

skatalog, in dem er die nationalisierenden Weimarer Goethefeiern von 1932, den Erfolg

der Ludendorff-These imNationalsozialismus118 sowie die Goetherede vonHans Caros-

sa 1938 erwähnt: »Si je vous rapporte ces souvenirs personnels, ce n’est pas pour évoquer

une funeste époque, ni pour rouvrir des blessures, mais seulement pour vous montrer

d’où nous sommes venus et où nous ne devons plus jamais retourner.«119 Vor diesem

Hintergrund wird mit Goethe eine bewusste Zäsur gesetzt. Als Leitspruch fungiert da-

für das Zitat »Über Gräber, vorwärts!«120, das François-Poncet ans Ende seines Textes

117 Charles Braibant: Avant-propos, in:Michel François (Hg.): Goethe et la France 1749-1949, Paris 1949,

5-11, hier 9.

118 Mathilde Ludendorff popularisierte zu Beginn der NS-Diktatur die These, nach der Goethe – dem

sie auch jüdische Wurzeln attestiert – einen Giftmord an Schiller begangen habe. Zum Ver-

giftungsmythos und der Ludendorff-Bewegung vgl. Ruppelt: Schiller im nationalsozialistischen

Deutschland, 20ff.

119 André-François Poncet: Préface, in: François (Hg.): Goethe et la France 1749-1949, 13-27, hier 16.

120 Im Original: »Und so, über Gräber, vorwärts!« Brief Goethes an Zelter vom 23.2.1831, in: Johann

Wolfgang Goethe: Briefe, Tagebücher und Gespräche von 1823 bis zu Goethes Tode, hg. v. Horst

Fleig, Frankfurt a.M. 1993 (Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, II, 11). Bezeich-

nenderweise nutzt sogar der Goethehasser Claudel diesen Spruch als Autoritätsargument, wenn

er sich – ebenfalls aus pragmatischen Gründen – für eine deutsch-französische Annäherung aus-

spricht: »Die Hindernisse liegen eher in der Vergangenheit, denn in der Gegenwart. Unsere Devise

muss die von Goethe sein: Vorwärts, über die Toten hinweg!… Unsere beiden sich ergänzenden

Länder müssen zur Einsicht kommen, dass sie auf allen Gebieten aufeinander angewiesen sind.«

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Klassikerfeiern

stellt: »Retournons àGoethe! que tel soit notremot d’ordre.Mais, fidèles au plus authen-

tique esprit goethéen, nous y ajouterons cet appel: Avec Goethe, par delà les tombeaux,

en avant!«121 Angelloz appliziert den Spruch auf die Gegenwart: »Son [Goethe] ardeur

lui inspira la parole souvent citée: ›en avant par-dessus les tombeaux‹; ne conviendrait-

il pas pour crier à son peuple: ›en avant par delà les ruines‹?«122 André Maurois, der

die Funktion der Kunst in der Überwindung der Vergangenheit sieht,123 greift in den

Nouvelles littéraires auf ein ähnlich voluntaristisches Zitat zurück, mit dem er das Bild

Fausts als Tatenmenschen evoziert: »Au commencement était l’action.«124 Es ließen

sich weitere Beispiele anführen, in denen Goethe für eine zukunfts- und handlungs-

orientierte Haltung steht. Festzuhalten ist, dass der Klassiker bei den Befürwortern

einer deutsch-französischen Verständigung einen bewusst eingeführten Einschnitt le-

gitimiert. Die Bedingung für die Wiederaufnahme des Dialogs ist der Bruch mit der

NS-Vergangenheit; Goethe rechtfertigt einen solchen Bruch.

Im Unterschied zu den 1930er Jahren geht es bei diesem Klassikerkonzept nicht

mehr um die Beschwörung eines Ideals, das der Wirklichkeit entgegengehalten würde.

Es soll nun schlichtweg das negative Deutschlandbild ersetzen: Goethe steht – pragma-

tisch – für das ›neue Deutschland‹, also das Deutschland, mit dem aus der Perspekti-

ve der Franzosen eine Zusammenarbeit möglich wäre. Er ist eine Projektion: Goethe

ist das, was der Deutsche sein sollte. Damit wird zuerst einmal der französischen Öf-

fentlichkeit ein positiveres und vor allem beruhigenderes Deutschlandbild vermittelt.

Zugleich wird aber auch eine Botschaft an die Deutschen gesendet, die, vereinfacht for-

muliert, dazu aufgefordert werden, sich diesem Bild anzupassen. Einer solchen Dop-

peltadressierung bedient sich François-Poncet in seinem Vorwort zum Ausstellungska-

talog, das eine Garantie für die Franzosen und ein Appell an die Deutschen enthält: »En

reprenant le chemin de Goethe, l’Allemagne manifestera sa ferme volonté d’occuper, de

nouveau, sa place au sein de la famille des peuples de la terre.«125

In der Mainzer Fassung der Eröffnungsrede ist die versöhnliche Geste allerdings an

eine weitere Bedingung geknüpft: »Que l’Allemagne d’aujourd’hui et celle de demain se

tourne vers Goethe. Ainsi ce pays pourra-t-il faire renaître la confiance du monde en sa

bonne volonté, en son regret des fautes passées et en son retour sur le droit chemin.«126 Die Be-

griffe der ›Reue‹ und des ›rechten Wegs‹ verleihen François-Poncets Worten einen ein-

Paul Claudel: Sind Sie für eine deutsch-französische Annäherung? Antworten auf eine Umfrage

in Frankreich, in: Dokumente, Nr. 3, 1949, zitiert nach: Strickmann: L’Allemagne nouvelle contre

l’Allemagne éternelle, 375.

121 François-Poncet: Préface, 27.

122 Joseph-François Angelloz: Actualité de Goethe, in: Etudes germaniques, Bd. 4, Nr. 2-3, 1949, 97-103.

123 »Le rôle de l’art n’est-il pas de nous sauver de la réflexion sur le passé, toujours stérile?« André

Maurois: Un destin exemplaire, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

124 Ebd. Im Original lautet das Zitat: »Im Anfang war die That!« Faust I, Studierzimmer, V. 1237, zitiert

nach: JohannWolfgang Goethe: Faust. Digitale Edition, hg. v. Anne Bohnenkamp, Silke Henke, Fo-

tis Jannidis, Frankfurt a.M., Weimar, Würzburg 2018, online unter www.faustedition.net/(Hervor-

hebung im Original).

125 François-Poncet: Préface, 16.

126 François-Poncet, zitiert nach: Anonym:M. François-Poncet inaugure l’exposition Goethe et la Fran-

ce, in: Journal d’Alsace et de Lorraine, 19.11.1949. Hervorhebungen SP.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 335

deutigen religiösen Einschlag. Damit knüpft der Botschafter an eine weitere Form des

französischen Deutschland-Diskurses an, für die u.a. die Zeitschrift Documents steht.

6.1.2.4 Goethe, Thomas Mann und die Frage der deutschen Schuld

Das Zeitschriftenpaar Documents/Dokumente wurde 1945 durch den militärischen Seel-

sorger und Jesuitenpater Jean du Rivau gegründet, zunächst als gegenseitige Infor-

mationsquelle. Franzosen und Deutsche sollten durch die Veröffentlichung von »Do-

kumenten« (zu Beginn vor allem Texte von christlichen Würdeträgern, später immer

mehr journalistische Beiträge zu sozialen, politischen, religiösen oder kulturellen Fra-

gen) von den Zuständen jenseits der Grenze erfahren können.127 Ähnlich wie die oben

präsentierten Mittlerfiguren setzt sich du Rivau für eine deutsch-französische Verstän-

digung ein und beschwört dazu mehrfach die notwendige Überwindung der Vergan-

genheit. »Il s’agit de construire et non d’épiloguer. Il s’agit de marcher et non de s’as-

seoir,« fordert er etwa beim ersten deutsch-französischen Schriftstellertreffen in Lahr

1947.128 Im Kreis der mehrheitlich katholischen Intellektuellen, die an den Zeitschrif-

ten Documents/Dokumentemitwirken und sich an den von du Rivau initiierten deutsch-

französischen Vereinigungen und Treffen beteiligen, bekommt dieses Programm aber

eine zusätzliche religiöse Note verliehen: Die Versöhnung setzt ein Schuldbekenntnis

voraus, das – gemäß dem christlichen Glauben – Vergebung zufolge hat.

Bevor näher auf die Erscheinung von Manns Ansprache in den Documents einge-

gangen wird, seien einige Worte zur Kontextualisierung vorausgeschickt. Der Text

erscheint nicht in einer Goethenummer, sondern als Teil einer »anthologie de la

littérature allemande contemporaine«129, die einen Überblick über die Tendenzen der

deutschsprachigen Literaturproduktion von Franz Kafka bis Ernst Jünger verschaffen

will.130 Die Literatur wird dabei als Prisma verwendet, durch das die französischen

Leser auf Deutschland blicken könnten, um zu einer besseren Kenntnis des Nachbar-

lands zu gelangen.131 Zu Jüngers Strahlungen heißt es etwa: »les extraits […] montrent

un homme, et à travers lui un peuple, en pleine évolution.«132 Die Diagnose über die

so ausgemachten Entwicklungen in der deutschen Literatur und Gesellschaft gibt sich

beruhigend: »Ce dépassement du nihilisme, cet humanisme, cet engagement – vague

peut-être – dans l’action, nous semblent très caractéristiques de la littérature alle-

mande d’aujourd’hui.«133 Der Begriff ›Nihilismus‹ weist auf eine Faschismustheorie

127 Strickmann: L’Allemagne nouvelle contre l’Allemagne éternelle, 129f.

128 Zitiert nach: Ebd., 137. Strickmann spricht im Hinblick auf du Rivaus Rede von einem regelrechten

»Verdrängungsprogramm«.

129 L[uc]-A[ntoine] B[oumard]: De Kafka à Ernst Jünger, in: Documents. Revue du dialogue franco-

allemand, Nr. 7/8, 1949, 673-676, hier 673.

130 Die Texte stammen von Franz Kafka (dessen Werke als richtungsweisend für die zeitgenössische

Literatur präsentiert werden), Thomas Mann, Walter Kolbenhoff, Bertolt Brecht, Jürgen von Hol-

länder, Hans-Joachim Lange, Wolfgang Lohmeyer, Ernst Schumacher, Wolfgang Weyrauch, Carl

Zuckmayer und Ernst Jünger.

131 Im Jahr zuvor war unter dem Titel La crise de la littérature allemande auch Alfred Anderschs Essay

Deutsche Literatur in der Entscheidung erschienen.

132 B[oumard]: De Kafka à Ernst Jünger, 675.

133 Ebd., 674.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Klassikerfeiern

hin, die den Nationalsozialismus als Folge einer Entchristlichung der Gesellschaft

deutet.134 Das passt in die Programmatik der Zeitschrift, die mit der Idee einer »Über-

windung des Nihilismus« auf die Notwendigkeit einer (christlichen) Neubeseelung der

Deutschen hinweist. Vereinfacht formuliert geht es darum, die Tendenz zum Nihi-

lismus zu erkennen, um sich dezidiert davon abwenden zu können und einer neuen

Form des (christlichen) »Humanismus« zuzuwenden. Mit der Idee des »Handelns«

(»engagement dans l’action«) wird an den zukunftsgewandten Deutschland-Diskurs in

der französischen Publizistik angeknüpft.

Diese Lesart wird auf Manns Goethe-Essay übertragen. Dass er in die christliche

Perspektive der Zeitschrift gerückt wird, zeigt schon der französische Titel, Commémo-

raison de Goethe:135 Der veraltete Begriff ›commémoraison‹ bezeichnet ein kirchliches Ge-

dächtnisfest, in der Regel eine Heiligenverehrung. Der Text bekommt dadurch vorab ei-

nen religiösen Einschlag. Dadurch wird der Blick auf die Passagen gelenkt, die eine sol-

che Deutung zulassen. So entscheidet sich der französische Übersetzer für den Begriff

›salut‹ (›Heil‹), um das Deutsche ›Rettung‹136 oder auch einfach ›Weg‹ wiederzugeben:

»Tout memanque pour prêcher pénitence, tout me manque pour être un prophète, qui,

sachant qu’il possède la vérité et connaissant l’avenir, exhorterait son peuple et montre-

rait la voie du salut.«137 Auch wenn Mann in dieser Passage die Rolle des »Bußpredigers«

(AG, 678) von sich weist, so macht die Übersetzung klar, worum es im Text – aus der

Perspektive der Herausgeber – geht (zumal das relativ allgemeine »Leben« zum ›peuple‹

präzisiert wird): um das Heil des deutschen Volks. Was im Essay tatsächlich angelegt

ist, bekommt in der französischen Übersetzung eine zusätzliche christliche Dimensi-

on. Die Auseinandersetzung mit der eigenen Identität, also mit der eigenen Schuld,

wird als notwendiger Schritt vorausgesetzt, damit das deutsche Volk wieder auf den

›rechten Weg‹ gelange.

Auch das Stichwort ›Nihilismus‹ findet sich in der Commémoraison wieder und be-

stätigt somit die Diagnose über die deutsche Literatur und Gesellschaft, die in der

Zeitschrift Documents angeboten wird. Mann identifiziert es in seinem Essay mit der

Figur Mephistos im Faust-Drama.138 Die Tendenz zum Nihilismus, die demzufolge Teil

der dualistischen Goethe-Natur ist, wandle sich in der Dichtung zum »Schauen«, zum

134 So etwa bei Hermann Rauschning: Die Revolution des Nihilismus [1938], Zürich 1964 sowie Ders.:

Die Zeit des Deliriums, Zürich 1947.

135 Thomas Mann: Commémoraison de Goethe, übers. v. E. d’Oc., in: Documents. Revue du dialogue

franco-allemand, Nr. 7/8, 1949, 680-694.

136 »cet instinct [la nostalgie de la perfection] dont on ne sait au juste s’il concerne l’œuvre objective

ou bien la personne de l’artiste, son salut, sa justification, son achèvement propre.« (Ebd., 680,

Hervorhebung SP). Im Original: »diesem Trieb, von dem nicht ganz klar ist, ob er eigentlich dem

objektivenWerk oder der Person, der eigenenRettungundRechtfertigung, der Selbstvollendunggilt.«

(AG, 680, Hervorhebung SP).

137 Ebd., 686. Hervorhebung SP. Im Original: »Zum Bußprediger fehlt mir alles und alles zum Pro-

pheten, der sich im Besitze der Wahrheit weiß, die Zukunft kennt, dem Leben predigend den Weg

vorschreibt.« (AG, 678, Hervorhebung SP).

138 »le divin et le diabolique, le désir infini de Faust et le nihilisme railleur de Méphistophélès.« Ebd.,

691.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 337

»geöffneten Blick für die Widersprüche, für das Böse im Guten« (AG, 684). Nach die-

ser Passage, die mit der Erwähnung der »tragischen Ironie« (»Das gute Werk […], es

ist des Teufels« AG, 685) des Faust-Dramas endet, wird in der französischen Fassung

ein Zwischentitel eingefügt: »Goethe et l’action.«139 Dass Mann den Klassiker trotz sei-

ner Faust-Deutung nicht für einen »konservativen Defaitismus« (AG, 685) in Anspruch

nimmt, sondern imGegenteil für eine zukunftsorientierteHaltung,wird dadurch nach-

drücklich herausgestellt.Mit ›action‹ wird der deutsche Begriff ›Tat‹ übersetzt; er ist hier

dem Faust-Vers »Im Anfang war die That« entnommen, der im französischen Goethe-

Diskurs eine wichtige Rolle spielt und von Mann anzitiert wird.140 Durch den Zwi-

schentitel wird im letzten Teil des Textes weniger auf das »Wunder Goethe« fokussiert

als auf jene Elemente, die der von Boumard in der Einleitung festgelegten Programma-

tik entsprechen: Überwindung des Nihilismus, Zuwendung zumHumanismus und vor

allem Handlungsbereitschaft. Der Klassiker wird als positive Identifikationsfigur und

handlungsweisende Autorität bestätigt. Hervorheben kann man in diesem Zusammen-

hang das letzte Faust-Zitat in der Ansprache (»Mein Busen, der vonWissensdrang geheilt

ist…«, AG, 688), den Mann folgendermaßen kommentiert: »Est-ce bien là un pacte avec

le diable? Est-ce là une profession de foi nihiliste? N’est-ce pas plutôt la suprême sou-

mission à la vie, le suprême désir de représenter l’humanité en acceptant des sacrifices,

mais aussi en en demandant aux autres. C’est le plus haut degré de l’humanisme.«141

DieCommémoraison passt in dasDeutschland-Konzept, das die ZeitschriftDocuments

ihren französischen Lesern vermitteln möchte: das eines ›Volks‹, das sich von den Feh-

lern der Vergangenheit abwendet und erneut den ›rechten Weg‹ in die Zukunft findet.

Manns Vorgehensweise wird allerdings nicht unkritisch betrachtet, wie aus dem Kom-

mentar von Michel Roy hervorgeht, der dem Essay nachgestellt ist. Darin werden aus-

führlich die Debatten präsentiert, die der Schriftstellermit seinemDeutschland-Besuch

1949 auslöste. Das, was er seinen Landsleuten zu sagen hat, wird durchaus lobend er-

wähnt. Doch wird zugleich Verständnis für die ablehnenden Reaktionen in der BRD

gezeigt:

»Voilà donc une fois de plus, après Goethe, Hölderlin, Nietzsche, un Allemand [Tho-

mas Mann] qui dit à ses compatriotes des vérités si dures que l’on peut se demander

si ce sont encore des vérités et si un certain ressentiment n’anime pas l’orateur. Pour

l’observateur de Sirius, le discours semble objectif, certains passages montrent que

l’auteur est profondément sensible à toutes les valeurs que l’Allemagne a révélées au

monde. Mais pour les Allemands de 1947 ou de 1949, ces paroles ont du mal à passer.

En définitive, diront-ils, peuvent-elles avoir été prononcées par un homme qui aime

l’Allemagne? […] Peut-être ne peut-on se faire entendre des Allemands qu’à condition

de les aimer et ce, de façon si concrète qu’ils ne puissent pas s’y tromper. A ce point

139 Ebd.

140 »Mais y a-t-il là raillerie et refus de l’action – cette action que Faust, dans sa traduction de la Bible,

mettait déjà au ›commencement‹ – cette action, correspondant germanique du logos?« Ebd., 692.

141 Ebd., 694. Im Original: »Ist das ein Teufelspakt? Bekenntnis zum Nichts? Es ist höchste Lebens-

bereitschaft, der höchste, opferwillige und freilich auch zum Hinnehmen von Opfern willige An-

spruch auf Menschheitsrepräsentanz, höchster Humanismus.« (AG, 688)

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Klassikerfeiern

on conçoit combien le dialogue devient difficile aussi bien entre Thomas Mann et les

Allemands qu’entre les Allemands et nous.«142

Der Kommentar bestätigt zunächst Goethe in der Funktion, die ihm auch Mann in

seiner Ansprache zuweist: Er ist derjenige, der den Deutschen den Spiegel vorhält und

ihnen unbequemeWahrheiten vermittelt. Der Klassiker (undmit ihmMann selbst) ani-

miert also zur Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit und der eigenen

Schuld. Was aus Roys Perspektive fehlt, ist eine im christlichen Sinn verstandene »Lie-

be« – jene Liebe, die sich in der Vergebung ausdrückt. Interessant ist, dass an diesem

Punkt eine Parallele zwischen dem Verhältnis Manns zu seinen Landsleuten und dem

der Franzosen zu ihren Nachbarn hergestellt wird. Der Spiegel wird umgekehrt: Nun

sind es die französischen Leser, die zur Introspektion eingeladen werden. Die Wie-

derherstellung des »Dialogs« mit Deutschland erfordert nicht nur die Bereitschaft zum

Vergessen, sondern auch – in einem christlichen Sinn – zur Vergebung.Das ist die Bot-

schaft, die durch die Veröffentlichung vonManns Ansprache in der ZeitschriftDocuments

vermittelt wird.

Wenn der Fall Frankreichs auch extrem sein mag, so kann insgesamt festgehalten

werden, dass die einzelnen nationalkulturellen Zugriffe auf den Klassiker außerhalb

Deutschlands im Vergleich zum Vorkriegsjubiläum weniger werden. Es gibt nach 1945

keinen ›französischen‹, ›italienischen‹, ›englischen‹ Goethe mehr – die Tendenz lässt

sich übrigens für die anderen Klassiker beobachten, die in diesem Buch untersucht

werden. Das bedeutet nicht, dass die internationale Goetherezeption 1949 zurückginge.

Ganz im Gegenteil: Die Anzahl der Ehrungen, vornehmlich im angelsächsischen Raum,

ist beachtlich und übertrifft rein quantitativ diejenigen des Goethejahrs 1932.

6.1.3 Öffentlichkeitssphäre 3: ›Welt‹ – letzte Reaktivierung

des Universalklassikermodells?

6.1.3.1 Rekonstruktion einer Weltöffentlichkeit

Eine Übersicht über die internationalen Goethefeiern zu geben erscheint beinahe mü-

ßig, so zahlreich und vielfältig sind die Veranstaltungen und Publikationen, die an eine

Weltöffentlichkeit adressiert sind.Genanntwurden schon die Feierlichkeiten, bei denen

Mann seinen Vortrag Goethe und die Demokratie hält. Einen Überblick über die übrigen

Festakte in England und der restlichen Welt bringt die betont »internationale, zwei-

sprachige« Festschrift Das Goethe-Jahr/The Goethe-Year in einem Bericht über die Goe-

thefeiern von 22 Seiten.143 Hervorzuheben ist die aufwendige Sendereihe der BBC, mit

über 50 Konzertabenden, Radio-Vorträgen, Hörspielen, Features sowie einer sechsteili-

142 Michel Roy: Le cas Thomas Mann, in: Documents. Revue du dialogue franco-allemand, Nr. 7/8,

1949, 695-702, hier 700.

143 Oskar Friedrich: A world celebrates Goethe. Reports of Goethe celebrations frommany parts of the

world, in:Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. XII: DerWeltbund, London

1949, 312-334. Zu den US-amerikanischen Goethefeiern vgl. Erich Funke: The Goethe Year (1949) in

U.S.A., in: The German Quarterly, Bd. 24, Nr. 1, 1951, 23-31.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 339

gen Faust-Adaption von Louis MacNeice.144 Als das bedeutendste Ereignis des Goethe-

jahrs wird oft die Goethe Bicentennial Convocation genannt, eine zweiwöchige Konferenz,

die vom 2. bis 14. Juli in Aspen, Colorado stattfindet und Intellektuelle aus aller Welt

versammelt, darunter Giuseppe Antonio Borgese, Robert M. Hutchins, Ernst Robert

Curtius, José Ortega y Gasset, Ernst Simon, Albert Schweitzer und Thornton Wilder.145

AuchManns Ansprache imGoethejahr – oder zumindest Auszüge davon – ist häufiger

und vielfältiger im angelsächsischen Raummedialisiert als in der von ihm adressierten

deutschen Öffentlichkeit. Der zweite Teil der Rede geht größtenteils auf einen Essay zu-

rück, den der Schriftsteller im April des Jahres auf Anfrage der New York Times verfasst

hatte.146 Diesen Text – unter demTitelGoethe, das deutscheWunder/Goethe, theGermanMi-

racle trägt er im Stockholmer Radio und im Rahmen der Sendereihe der BBC vor.147 Der

BBC-Vortrag wird, wie auch die anderen broadcast talks zu Goethe, in einer von der BBC

herausgegebenen Festschrift sowie in der BBC-ZeitschriftThe Listener veröffentlicht.148

Der zweite Teil der Ansprache erscheint ebenfalls in deutscher und in englischer Fassung

inThe Goethe-Year.149 Die einleitenden Worte, die Mann seiner Rede in Weimar voraus-

schickt, werden schließlich im Journal of One World: Common Cause, publiziert, das in

derselben Nummer ausführlich über die Aspener Konferenz berichtet.150

Mit den hier angeführten Medien des Goethe-Gedenkens wird über die je natio-

nale Öffentlichkeit hinaus ein internationaler Rezipientenkreis adressiert. Genauer

wird – wie auch 1927 – versucht, um den Klassiker eine Weltöffentlichkeit zu (re-)kon-

struieren. Am deutlichsten ist das am Beispiel der FestschriftThe Goethe-Year zu sehen,

die sich ausdrücklich als das »Organ der Goethe-Bewegung in aller Welt«151 anbietet.

144 Das komplette Programm ist abgedruckt in: The British Broadcasting Corporation (Hg.): Johann

Wolfgang von Goethe 1749-1949. A Radio Commemoration, London 1949, 26-31. MacNeices ge-

kürzter Radio-Faustwurde bei Faber & Faber verlegt und 2008 neu veröffentlicht: Louis MacNeice:

Goethe’s Faust. Part 1 & 2 [1949], London 2008.

145 Vgl. Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 34ff. Die Beiträge der Konferenz sind

enthalten in: Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern age. The international convo-

cation at Aspen, Colorado 1949, Chicago 1950. Vgl. den ausführlichen Bericht über das Ereignis:

E[lisabeth] M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind. A report on the Goethe Bicenten-

nial Convocation in Aspen, Colorado, in: Common cause. A journal of one world, Bd. 3, Nr. 3, 1949,

113-132.

146 Der Essay ist unter demTitelDie dreiGewaltigen in dieGesammeltenWerken eingegangen. Vgl. den

Kommentar in: Thomas Mann: Essays VI 1945-1960. Kommentar, hg. v. Herbert Lehnert, Frankfurt

a.M. 2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.2), 742f.

147 Loewy (Hg.): Thomas Mann. Ton- und Filmaufnahmen, 76.

148 ThomasMann: Goethe, theGermanMiracle, in: TheBritish Broadcasting Corporation (Hg.): Johann

Wolfgang von Goethe 1749-1949. A Radio Commemoration, London 1949, 14-19; Thomas Mann:

Goethe, the German Miracle, in: The Listener, Bd. 43, Nr. 1098, 1950, 251f.

149 Thomas Mann: Goethe, übers. v. Leonora Unger, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The

Goethe-Year, Bd. IV: Der Weisheit letzter Schluss-The final sum of all wisdom, London 1949, 4-14.

150 ThomasMann: Goethe and the unity of Germany, in: Common cause. A journal of one world, Bd. 3,

Nr. 3, 1949, 133-134.

151 Wilhelm Unger: Das Goethe-Jahr 1949. Vorwort des Herausgebers/The Goethe-Year 1949. Editor’s

foreword, in: Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. I: Höchstes Glück der Erdenkinder sei nur die

Persönlichkeit, London 1949, 2-10, hier 10. Siegfried Lenz schreibt dazu in derWelt: »Jeder Subskri-

bent des ›Goethe-Jahres‹ soll ein Mitglied der Weltbewegung werden, die sich unter dem Zeichen

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Klassikerfeiern

Aber auch die Feierlichkeiten in Aspen beanspruchen eine universale Geltung: »This

convocation and festival is not ours who are here. In Goethe’s spirit, it is nothing less

than the world’s«152, wird einleitend erklärt. Organisator der Aspener Konferenz ist der

Kreis umBorgese undHutchins, die sich seit 1945 im Committee to Frame aWorld Con-

stitution für eine »maximalistische« Form der Weltregierung einsetzten.153 Nachdem

die Bewegung 1948 das Preliminary Draft of a World Constitution veröffentlicht hatte, wird

1949 mit dem internationalen Treffen in Aspen versucht, die erwünschte supranatio-

nale Zusammenarbeit im Kleinen umzusetzen. In ihrem Bericht beschreibt Elisabeth

Mann Borgese, wie es bei dem Ereignis gelang, eine aus unterschiedlichen Kulturen

und Religionen »zusammengewürfelte Gesellschaft zusammenzuschweißen«154. Vor

allem aber geht es darum, die Bewegung mit einer Frontfigur auszustatten: Goethe

wird im Eröffnungsvortrag Borgeses zu den »One-Worlders« gezählt, der den Plan

einer Weltrepublik unterstützt hätte.155 Zu erwähnen ist in diesem Zusammenhang

ebenfalls die auf edlem Velinpapier gedruckte Festschrift der UNESCO, die den Klassi-

ker zur Symbolfigur für das völkerverständigende und friedenserhaltende Projekt der

Vereinten Nationen erhebt.156

Bei den unterschiedlichen Ehrungen wird Wert darauf gelegt, dass die ›Welt‹ durch

die Anwesenheit von internationalen Teilnehmern repräsentiert ist. Im Vergleich zu

den Zwischenkriegsjubiläen fällt die stärkere Integration des amerikanischen sowie des

asiatischen und afrikanischen Kontinents auf und das damit signalisierte Bestreben,

den kulturellen Eurozentrismus zu überwinden.157 In einigen Beiträgen zeichnet sich

bereits eine ›post-koloniale‹ Perspektive ab, etwa im Essay des franko-senegalesischen

Goethes in diesem Jubiläumsjahr bildet.« Siegfried Lenz: England im Zeichen Goethes. Theater-

aufführungen, BBC-Sendungen und Ausstellungen, in: Die Welt, 4.8.1949.

152 Goethe Bicentennial Foundation: The International Goethe Convocation, in: Arnold Bergstraesser

(Hg.): Goethe and themodern age. The international convocation atAspen, Colorado 1949, Chicago

1950, IX-XII, hier XI.

153 Vgl. das Kapitel »Robert M. Hutchins.: Framing a World Constitution«, in: Joseph Preston Baratta:

The Politics of World Federation, Bd. 2: From world federalism to global governance, Westport,

Connecticut 2004, 315-330, hier 315.

154 »It welded that motley society.« M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind, 114.

155 »Indeed, he [Goethe]whose keywordsWeltliteratur,Weltbund,Weltfrömmigkeit […] are inscribed

on the halls of his educational castles, should bewith thus among uswho areOne-Worlders. […] He

could not but be interested in our planning for aWorld Republic.« Antonio Giuseppe Borgese: The

Message of Goethe, in: Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern age. The international

convocation at Aspen, Colorado 1949, Chicago 1950, 3-22, hier 20.

156 Unesco (Hg.): Goethe. Hommage de l’UNESCO pour le deuxième centenaire de sa mort, Paris

1949. Die Festschrift enthält Texte von Ernst Beutler, Karl J. Burkhardt, Benedetto Croce, Jaroslaw

Iwaszkiewicz, ThomasMann (es handelt sich um einen 1941 verfassten Essay zuWerther), Gabriela

Mistral, Filmer Stuart Northrop, Sarvepalli Radhakrishnan, Alfonso Reyes, Jules Romains, Léopold

Sédar Senghor, Stephen Spender und Taha Hussein.

157 Das trifft allerdings nicht auf alle Beiträge zu: Ähnlich wie 1927 und 1932 steht ›Europa‹ bei man-

chen Rednern immer noch für die ›Welt‹, wie folgender Kommentar von Mann Borgese zum As-

pener Beitrag von Ortega y Gasset attestiert: »Ortega restricted his observation to Goethe and the

European community. But what he said about Europe, its crisis, its future, is, pars stans pro toto,

equaly for the world community.« M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind, 118.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 341

Schriftstellers Léopold Sédar Senghors Le message de Goethe aux Nègres-nouveaux oder im

Vortrag des indischen Philosophen T.M.P. Mahadevan zuWestern and eastern thought.158

Aus der Weltöffentlichkeit ausgeschlossen bleibt die UdSSR: Die ›Welt‹ bedeutet

1949, dem Jahr der Unterzeichnung des Nordatlantikpaktes, die westliche Welt. Aus-

nahme ist ein Aufsatz der russischen Emigrantin Alexandra Wexler über die literari-

sche Goetherezeption in Russland, in dem die Hoffnung ausgedrückt wird, dass sich

»Goethe und Russland über alle Schranken hinweg, ungeachtet der Zeit und ihrer Ge-

sinnung«159 finden würden. Auch Hutchins schließt in seinem Beitrag nicht aus, dass

eines Tages Russland (nicht die UdSSR) Teil derWeltgemeinschaft werden könne, deren

Grundstein in Aspen gelegt wurde.160 Damit ist die Funktion genannt, die dem Klas-

siker im internationalen Kontext zukommt: Mit Goethe, der vor der Weltöffentlichkeit

demonstrativ als Universalklassiker reaktiviert wird, soll die geografische und zeitliche

Universalität westlicher Werte signalisiert werden. Der Begriff ›universal‹ wird nicht

mehr, wie noch 1935, der UdSSR und ihren kommunistischen Partnern überlassen; er

wird mit Goethe gewissermaßen zurückgefordert. Dabei wird die Situation im Ver-

gleich zur Öffentlichkeitssphäre SBZ umgekehrt: Dort wird mit dem Nationalklassiker

versucht, die Idee der ›antifaschistischen‹ Nation als die einzig gültige durchzusetzen;

vor der Weltöffentlichkeit wird mit dem Universalklassiker das Ideal einer liberal-de-

mokratischen Welt als allein und überall geltend – eben universal – präsentiert.

6.1.3.2 Goethe als repräsentativer Deutscher

Eine der Funktionen, die Goethe vor der internationalen Öffentlichkeit zufällt, ist es

(West-)Deutschland »im Zeichen des Kalten Krieges wieder aufzunehmen in den Kreis

der zivilisiertenNationen«161. Der Dichter wird dazu als repräsentativer Nationalklassi-

ker bestätigt. Das geschieht im Dialog zwischen deutschen und internationalen Akteu-

ren: Der Oberbürgermeister der Stadt Frankfurt,Walter Kolb, äußert in seinem Beitrag

fürTheGoethe-Year den Wunsch, dass die Goethefeiern »zum Verständnis für uns Deut-

sche beitragen« mögen und bittet »die Welt, daran zu denken, dass wahres deutsches

Wesen nicht jenes der nazistischen Jahre ist, sondern im Goethe’schen Sinne durch Ir-

158 Léopold Sédar Senghor: Le message de Goethe aux Nègres-nouveaux, in: Unesco (Hg.): Goethe.

Hommage de l’UNESCO pour le deuxième centenaire de sa mort, Paris 1949, 153-161; T.M.P. Ma-

hadevan: Western and eastern thought, in: Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern

age. The international convocation at Aspen, Colorado 1949, Chicago 1950, 285-303. Vgl. auch die

Beiträge in der Festschrift The Goethe-Year, die Goethe aus indischer Perspektive beleuchten, etwa:

Shravaka: Goethe, in:WilhelmUnger (Hg.): DasGoethe-Jahr. TheGoethe-Year, Bd. X:Weltliteratur-

World Literature, London 1949, 184f.; Sisir Kumar Maitra: Why Goethe appeals to the Indian Mind,

in: Ebd., 222-227.

159 Alexandra Wexler: Goethe in Russland, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-

Year, Bd. X: Weltliteratur-World Literature, London 1949, 228-233.

160 »we should make it plain that we are prepared to join a just world government, federal in form,

which Russia may join on equal terms.« Robert M. Hutchins: Goethe and the unity of mankind, in:

Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern age. The international convocation at Aspen,

Colorado 1949, Chicago 1950, 385-402, hier 401.

161 Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Klassikerfeiern

ren und Wirren zu Klarheit und Reinheit strebt«162. Der Klassiker wird der Welt als

Repräsentant eines europäischen und demokratischen Deutschlands offeriert, wovon

auch Manns Rede Goethe und die Demokratie zeugt, in der er schlussfolgert, »daß die

europäische Demokratie ihn [Goethe] zu den ihren zählen darf«163.

Das Angebot wird in der internationalen Öffentlichkeit – anders als in einzelnen

nationalen Öffentlichkeiten wie der französischen – angenommen. In seinem Aspener

Eröffnungsvortrag bestätigt Borgese, »that the permanent ambassador of the German

community to the community of man is Goethe, not Hitler«164. Als Botschafter der

Deutschen dient der Klassiker dem Bewusstwerden einer westlichen Identität – oder

zumindest einer Wertegemeinschaft zwischen Deutschland und der westlichen Welt.

Am Beispiel Goethes lässt sich herausfinden, »what it is, that can unite Germans and

Anglo-Saxons in our yet-to-be-born Western Union«165, so der englische Politikwis-

senschaftler George Catlin. Dieser beruft sich in seinem von einem anti-marxistischen

Grundtenor geprägten Essay auf die »goethesche Philosophie«, um eine Vereinigung

der westlichen Welt in einer europäischen, atlantischen oder Weltunion herbeizuwün-

schen.166

Vor diesem Hintergrund ist die Veröffentlichung in der Zeitschrift Common Cause

der einleitenden Worte zu verstehen, die Mann seiner Ansprache in Weimar vorausge-

schickt hatte. Sie werden präsentiert »as a most heartening expression of the concor-

dance of spirits between Aspen and Weimar«167. Angespielt wird hier vor allem auf die

Passage, in der Mann erinnerte, »that liberty, justice, and the dignity of the individ-

ual must not perish«168. Entgegen den gängigen Interpretationen in der SBZ wird die

Goetherede vor der internationalen Öffentlichkeit als ›westliche‹ Botschaft bzw. ein-

dringliche Warnung an das kommunistische Lager präsentiert – was bis zu einem ge-

wissen Punkt der Intention des Autors entspricht.169Weniger überzeugend ist der Ver-

such, Manns Klassikerkonzept als Ganzes und vor allem die darin postulierte Einheit

Deutschlands im Sinne des internationalen, universalistischen Goethe-Diskurses zu

deuten. In der Einleitungwird betont, dass diese nur Bestand haben könne, »if the unity

to come of Goethe’s dismembered nation is understood in the frame of the human uni-

162 Walter Kolb: GoetheundDeutschland, in:WilhelmUnger (Hg.): DasGoethe-Jahr. TheGoethe-Year,

Bd. I: Höchstes Glück der Erdenkinder sei nur die Persönlichkeit, London 1949, 2-10.

163 Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 634.

164 Borgese: The Message of Goethe, 19.

165 George Catlin: Goethe and the fight for human values, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr.

The Goethe-Year, Bd. IV: Der Weisheit letzter Schluss, London 1949, 70-84, hier 73. Catlins Essay

geht auf eine Rede an der Heidelberger Universität zurück.

166 »The task of our ages is surely that of unification into one organic body, if not voluntary then under

the hammer of war [!] – European Union, Atlantic Union, World Union. And this living body will

wear the clothes of Goethe’s philosophy much better than the clothes of his critics.« Ebd., 80.

167 Mann: Goethe and the unity of Germany, 133.

168 Ebd., 134.

169 Mann beteuert in der US-amerikanischen Presse: »Ich sprach als Amerikaner, als ich in meiner

Ansprache erklärte, daß in jeder sozialen Revolution die teuer bezahlten Errungenschaften der

Menschheit, Freiheit, Recht und die Würde des Einzelwesens heilig bewahrt und in die Zukunft

überführt werden müßten.« Mann: Reisebericht [1949], 709.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 343

versality which he bore in mind«170. Goethe – genauer: Manns Klassikerkonzept – wird

hier ähnlich gebraucht wie im Diskurs der französischen Mittler: Er erfüllt zugleich ei-

ne normative (›so hat Deutschland zu sein‹) und eine beruhigende Funktion (›so ist das

Deutschland, das in die Völkergemeinschaft reintegriert wird‹). Im Vordergrund steht

nicht mehr die Forderung nach einer Abkehr vom Nationalsozialismus (wie im Dis-

kurs der französischen Mittler), sondern vor allem nach einer Abwehr des sowjetischen

Gesellschaftssystems. Das zeugt von einer reduktiven, wenn nicht sogar widersinnigen

Lektüre der Ansprache. Darin ein Ideal westlicher ›universaler‹ Werte gegen die relativen

kommunistischen Werte zu projizieren, führt dazu, die zentrale Frage der Wiederher-

stellung von Kontinuität, also der Auseinandersetzung mit der eigenen Identität und

Vergangenheit, auszuklammern. Aber solche Nuancen treten vor dem erklärten Ziel,

Deutschland im Zeichen ›seines‹ größten Repräsentanten in die Weltgemeinschaft zu

reintegrieren, erst einmal in den Hintergrund.171

6.1.3.3 Goethe als elitärer Universalklassiker?

Vor der neu konturiertenWeltöffentlichkeit wird auf das in der Zwischenkriegszeit eta-

blierte Universalklassikermodell zurückgegriffen. Die Begriffe ›Universalität‹, ›Mensch-

heit‹, ›Frieden‹ sowie ihre Varianten ›Welt‹, ›Humanität‹ und ›Zivilisation‹ framen das

Sprechen über Goethe, und zwar im ähnlich affirmativen Duktus wie 1927. Allein der

Terminus ›Brüderlichkeit‹ ist nirgends zu finden. Das hat natürlich damit zu tun, dass

Goethe selbst den Begriff sparsam verwendete172 – aber das ist schließlich auch bei Be-

griffen wie ›Humanität‹ nicht anders.173Wichtiger ist die Tatsache, dass er in der Nach-

kriegszeit kommunistisch konnotiert ist. Jedenfalls ist die Kontinuität zum universa-

listischen Diskurs der 1920er und 30er Jahre offensichtlich. Der Londoner Germanist

Leonard A. Willoughby wiederholt in seinem Eröffnungsvortrag zur BBC-Senderreihe

die Geste der Überwindung des nationalen Paradigmas, die zuvor die Grundlage des

universalistischen Beethovendiskurses bildete: »He [Goethe] is not only a great German

but a great European – more than that, a citizen of the world.«174 Obwohl etwa Borge-

se davor warnt, dem alten Reflex der Verherrlichung zu folgen und Goethe als »Orakel«

170 Ebd.

171 Etwas differenzierter erweisen sich die Texte aus The Goethe-Year, die sich zwar nicht direkt mit

MannsKlassikerkonzept auseinandersetzen, aber, ausgehend vomRomanDr.Faustus, das Problem

der deutschen Identität aufgreifen. DasWerk und die darin erfolgende Faust-Bearbeitung werden

sowohl in der Analyse von Roy Pascal als auch im Bericht von E.M. Butler über Konferenzen zur

Faustlegende, die er 1948 in Bonn hielt, als möglichen Zugang zumWesen der Deutschen präsen-

tiert. Für Butler zeugt das Interesse für den Roman bei seinen studentischen Zuhörern von einer

positiven Entwicklung: »Diese deutsche Jugend wendet sich instinktiv dem Licht der Hoffnung zu,

die eine grosse Tragödie im Herzen erschütterter Schauspieler und Zuschauer verkündet.« E.M.

Butler: Die Faust-Legende. Thomas Mann und die deutsche Jugend, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das

Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. X: Weltliteratur, London 1949, 170-174, hier 173f. Vgl. auch: Roy

Pascal: Thomas Manns »Dr. Faustus«, in: Ebd., 174-179.

172 Vgl. Elisabeth Manger: Art. Brüderlichkeit [1989], in: Goethe-Wörterbuch, online unter https://ww

w.woerterbuchnetz.de/GWB

173 Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 24.

174 Leonard A. Willoughby: The Living Goethe, in: The Listener, 1.9.1949, 350ff. Enthalten in: HAAB:

Goethefeiern im Ausland 1949.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB


344 Klassikerfeiern

anzusehen,175 findet sich in zahlreichen Beiträgen der religiös-pathetische Ton wieder,

der die universalistische Beethovenehrung prägte. In einer »irdischen Botschaft« ruft

die chilenische Schriftstellerin Gabriela Mistral den Dichter wie einen christlichen Gott

an: »Padre Goethe que estás sobre los cielos/ […] bajando en ventisquero derretido/ o albatros libre

que llega devuelto.«176 Ebenso feierlich schließt der indische Philosoph Sarvapelli Radha-

krishnan seine Überlegungen zu Goethe mit einem Verweis auf den Gloria-Hymnus:

»Faisons nôtre la conception du monde de Goethe, et travaillons en silence et avec l’es-

poir que régneront un jour la ›paix sur la terre et la bonne volonté parmi les hommes‹,

parmi tous les hommes.«177 Die Hoffnung auf eine gemeinschaftsstiftende Klassiker-

religion bzw. einer neuen Katholizität scheint also selbst nach den Erfahrungen des

Zweiten Weltkriegs nicht ganz ausgestorben.

Dabei werden die Bedenken, die 1935 zur Verabschiedung des Universalklassiker-

modells geführt hatten, erst einmal beseitigt. Ein Zeichen dafür ist, dass Hugo, der

damals in der Zeitschrift LeMois für die Funktion als Friedenskünder als untauglich er-

klärt worden war,178 in seiner Funktion als Vorläufer für die Vereinigung der Mensch-

heit rehabilitiert wird: Borgese erwähnt ihn in Aspen als »another builder of World Re-

public«179. Goethe erscheint als Prophet der »One-Worlders«, wenn er in der Abschluss-

erklärung feierlich zum »pathfinder and leader toward the unity of mankind«180 erho-

ben wird. Seine Kompetenz in diesem Bereich verdankt der Klassiker – wie schon vor

1933 – der Prägung des Begriffs ›Weltliteratur‹, der in der Öffentlichkeitssphäre ›Welt‹

vielfach diskutiert wird.181 Doch geht es, anders als 1932, nicht mehr primär darum,

mit diesem goetheschen Konzept gegen nationalistische Tendenzen zu argumentie-

ren. Diesmal wird es als eine utopische Vision verstanden, die in der Gegenwart rea-

lisiert werden könne. So sieht Hutchins darin das Grundprinzip der von ihm ersehn-

ten »Zivilisation des Dialogs« ausgedrückt, nämlich das der freien Kommunikation: »It

[d.i. Goethe’s conception of World Literature] was the circulation through the world

of anything, produced anywhere, that might ennoble mankind.«182 Mit dem Zusatz

»was die Menschheit veredeln könne« markiert Hutchins den Unterschied zwischen

dem goetheschen Konzept und einer rein technischen Auffassung von Kommunikati-

on als freier Zirkulation vonWissen und Gütern, die sich von Goethes Begeisterung für

Projekte wie demPanama-Kanal ableiten lässt (und die z.B. auch Kants Konzeption vom

175 »It would be […] [an] error to understand Goethe’s simultaneity with us as if we could consult him,

an oracle, and take from him definitive advice on the struggles of our day.« Borgese: The Message

of Goethe, 19.

176 Gabriela Mistral: Recado terrestre, in: Unesco (Hg.): Goethe. Hommage de l’UNESCO pour le deu-

xième centenaire de sa mort, Paris 1949, 87-93, hier 88. Hervorhebung im Original.

177 Sarvepalli Radhakrishnan: Goethe, in: UNESCO (Hg.): Goethe.Hommagede l’UNESCOpour le deu-

xième centenaire de sa mort, Paris 1949, 113-123, hier 122f. Hervorhebung im Original.

178 Vgl. Kapitel 5.1.

179 Zitiert nach: M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind, 124.

180 Arnold Bergstraesser: Goethe in Aspen and the world community, in: Common cause. A journal of

one world, Bd. 3, Nr. 2, 1949, 30.

181 Dem Konzept der Weltliteratur ist der zehnte Teil der Festschrift The Goethe-Year gewidmet. Vgl.

Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. X: Weltliteratur-World Literature,

London 1949.

182 Hutchins: Goethe and the unity of mankind, 389.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 345

»ewigen Frieden« zugrunde liegt): Diese habe die Menschheit nicht vor Barbarei schüt-

zen können.183 Der Rückgriff auf Goethe und seine Idee der Weltliteratur ermöglicht

es hingegen, die Priorität der intellektuellen Kommunikation zu setzen:

»In the Goethean sense, communication and transportation would be used not to send

bombs, spies, propaganda of tribal self-adulation, and messengers of misguided self-

interest from one country to another, but to exchange students, professors, ideas, and

books, and to develop a supranatural community founded on the humanity of the

whole human race.«184

Ähnlich legt Jaspers den Gedanken derWeltliteratur in einem Beitrag für die Zeitschrift

Der Monat aus, die sich als Forum für den internationalen Austausch von Intellektuel-

len verstand. Die Verantwortung für die »Einheit der Menschheit«, die Goethe »ergrif-

fen« habe, sieht er bei den »Dichtern, Kritikern, Schriftstellern, Forschern und Philo-

sophen«185. Das ist natürlich keine falsche Interpretation des Konzepts: Goethe sah die

»Epoche der Weltliteratur« sicher auch als die Aufgabe derjenigen, die überhaupt die

Fähigkeit besaßen, sich über die bestehenden nationalen (Sprach-)Grenzen zu erhe-

ben. Bei Hutchins sowie bei Jaspers wird dieser Form der intellektuellen Kommunika-

tion allerdings die zusätzliche Bedeutung verliehen, für die »Einheit der Menschheit«

einzustehen.

Tatsächlich kennzeichnet den universalistischen Goethediskurs der Nachkriegszeit

ein gewisser Elitarismus: Goethes Konzept der Weltliteratur, aber auch der in denWan-

derjahren projektierte Weltbund – dies ein weiterer »Schlüsselbegriff«186 goetheschen

Denkens, der entgegen von heutigen differenzierteren Lektüren187 als positive Uto-

pie gelesen wird – legitimieren den (vorläufigen) Ausschluss der breiten Masse aus den

unterschiedlichen Entwürfen zu einer Weltgemeinschaft. Der »Weltbund« bzw. in der

englischen Übersetzung die »world union« hat alles von einer Parallelgesellschaft. Bei

Hutchins hat die intellektuelle Elite, die er, vielleicht in Anlehnung an Goethes Begriff

des »brauchbaren Menschen« (Wanderjahre), im Ausdruck »men of good will« zusam-

menfasst, eine Vorbild- und damit Vorreiterrolle: »The association of men of good will

183 »Our rapidly expanding knowledge has […] provided us withmeans of communication that enable

us to insult one another across national boundaries with a speed and volume unknown in a less

enlightened day. It would be hard to say whether the Panama Canal and the Suez Canal had been

a benefit or a disaster for mankind.« Ebd., 394f.

184 Ebd., 399f.

185 Karl Jaspers: Goethes Menschlichkeit, in: Der Monat, Nr. 11, 1949, 3-12, hier 11f. In derselben Aus-

gabe des Monats erscheint auch der Text, auf dem der zweite Teil von Manns Ansprache gründet:

Thomas Mann: Goethe, das deutsche Wunder, in: Der Monat, Nr. 11, 1949, 13-17.

186 Borgese: The Message of Goethe, 19. DemWeltbund ist ein weiterer Teil der internationalen Fest-

schrift gewidmet: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr, Bd. XI: Der »Weltbund«-World Union,

London 1949. Insgesamt sind die Bezugnahmen auf die Idee desWeltbunds in den Beiträgen zum

Goethejahr allgemein gehalten. Reizend erscheint vor allemdie goethescheWortschöpfung, nicht

die in denWanderjahren ausgeführte Vorstellung der Auswanderung und Kolonisation.

187 Irmgard Egger etwa bezeichnet den von der Figur Lenardo projektierten Weltbund der Auswan-

derer als eine »umfassende gesellschaftspolitische Vision mit erschreckend totalitären Zügen«.

Irmgard Egger: »unermeßliche Räume«: Weltbürgertum versus Auswandererutopie in Wilhelm

Meisters Wanderjahre, in: Goethe-Jahrbuch, Bd. 126, 2009, 138-148, hier 134.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Klassikerfeiern

would gradually make its example felt throughout the world.«188 Das nach dem Vor-

bild des Weltbunds konzipierte Bündnis ist eine Etappe zur ersehnten Weltrepublik.

Es könne ermöglichen zu realisieren, was sich nicht mit den Mitteln der Politik umset-

zen lässt, etwa auch diejenigen »men of good will« zu gewinnen, die sich hinter dem

Eisernen Vorhang befinden.189 Weil Hutchins in seinem Beitrag die Bildung der brei-

ten Massen zur prioritären Aufgabe der Intellektuellen erklärt, erscheint sein Gebrauch

der goetheschen Konzepte als eine Art Vorstufe der Weltrepublik nicht unbedingt rea-

listisch, aber zumindest kohärent.

Anders ist das bei den Autoren, die sichmit der Vorstellung eines universalen Bünd-

nisses der intellektuellen Eliten abfinden. Ein Eingreifen in das gesellschaftlich-poli-

tische Geschehen wird von vornherein ausgeschlossen. In seinem Vorwort zur Fest-

schrift The Goethe-Year beschwört Unger zwar einen »Ring [der Goetheverehrer], der

sich über die ganze Erde zieht«, markiert aber sogleich die Differenz zum politischen

Handeln, konkret zum »politischen Willen zur Vereinigung und zur Völkerverständi-

gung«190. Das Goethejahr soll, so Unger weiter, bei »den Besten unter uns« eine »durch

eine Folge von Erschütterungen und Enttäuschungen stumpf gewordene Begeisterung

[…] von neuem anfachen«191. Der in Goethe zelebrierte Universalismus wird dann ge-

radezu zum Mittel der Abgrenzung gegenüber den Massen bzw. den unteren sozialen

Schichten. So im Beitrag von Ernst Beutler für die UNESCO-Festschrift, der mit einem

berühmten goetheschen Zitat beginnt:

»La haine de l’étranger qui dérive d’un sentiment national excessif est chose curieuse.

Elle s’exprime avec le plus de véhémence dans les milieux les plus bas de la société.

Mais il existe, au contraire, une classe sociale où elle disparaît complètement, où l’in-

dividu s’élève dans une certaine mesure au-dessus de l’idée de nation.«192

Bezeichnend ist, dass die im Original abstrakt gehaltene Vorstellung von Kulturstufen,

die eine zeitliche Entwicklung zulässt, in der französischen Übersetzung des Textes zu

einer rigiden sozialen Kategorisierung dient. Der Fremdenhass erscheint als eine sozia-

le Fatalität, dem auch nicht durch Kultur und Bildung entgegnet werden kann. Beutler

fügt in der Folge eine Trennung zwischen dem Bereich der gesellschaftlichen, sozialen

und politischen Wirklichkeit auf der einen Seite und dem der Kunst und Literatur auf

188 Hutchins: Goethe and the unity of mankind, 399.

189 »It is not too much to hope that the connections formed here [d.i. in Aspen] in the past weeks by

people from all over the world may be continued and strengthened and that through meetings,

correspondence, and publication, communication among men of good will may be established

andmay spread on other individuals and other groups everywhere, perhaps even to those behind

the Iron Curtain.« Ebd., 401.

190 Unger: Vorwort des Herausgebers, 9f.

191 Ebd.

192 Ernst Beutler: Goethe, in: Unesco (Hg.): Goethe. Hommage de l’UNESCO pour le deuxième cen-

tenaire de sa mort, Paris 1949, 11-32, hier 13. Im Original lautet die Passage: »Überhaupt ist es mit

dem Nationalhaß ein eigenes Ding. Auf den untersten Stufen der Kultur werden Sie ihn immer

am stärksten und heftigsten finden. Es gibt aber eine Stufe, wo er ganz verschwindet und woman

gewissermaßen über den Nationen steht.« Johann Peter Eckermann: Gespräche mit Goethe in den

letzten Jahren seines Lebens [1836], hg. v. Christoph Michel, Frankfurt a.M. 1999 (Sämtliche Werke.

Briefe, Tagebücher und Gespräche, II, 12), 711 (14. März 1830).

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 347

der anderen, etwa wenn er an die Thoranc-Anekdote aus Dichtung und Wahrheit erin-

nert: Das »Klirren der Schwerte« aus dem Siebenjährigen Krieg steht hier dem »Par-

füm von Frieden und Idylle« gegenüber, das die Betrachtung der Malereien im Frank-

furter Elternhaus ausströme.193 Kunst, Literatur – kurz, alles was dem Geist (»esprit«)

zuzurechnen ist – werden auf diese Weise zum einzigen, separierten Raum, in dem

der Friede realisierbar sei. Folgerichtig interpretiert Beutler Goethes Proklamation der

Weltliteratur auch als ein Appell an die Intellektuellen.194 Am Ende seines Textes erin-

nert der Leiter des Deutschen Hochstifts an die Goethefeiern von 1932: »C’était un hom-

mage rendu à l’esprit mais aux alentours s’agitaient les démons, les esprits du mal.«195

Beutler spricht die Intellektuellen damit von jeglicher Verantwortung frei – also auch

von der Verantwortung für die Verbrechen der Nazis; zugleich räumt er aber ihre ge-

sellschaftliche Ohnmacht ein. Von den unterschiedlichen Auffassungen internationaler

Zusammenarbeit, die 1932 am Beispiel Goethes diskutiert wurden, scheint sich 1949

also am ehesten der von Hesse befürwortete Panhumanismus Rolland’scher Prägung

durchgesetzt zu haben, der die Unabhängigkeit des Geistes postulierte.196

Die Weltgemeinschaft, die 1949 um Goethe geschaffen wird, versammelt vornehm-

lich Intellektuelle. Die Vorstellung, dass sich das humanistisch-universalistische Pro-

gramm (zunächst) nur bei einer Elite umsetzen lässt, erscheint durch den Rückgriff auf

den Klassiker und den von ihm geprägten Begriffen ›Weltliteratur‹ und ›Weltbund‹ le-

gitimiert. Natürlich hatten auch die Frankfurter Gespräche über Goethe 1932 nicht die ge-

sellschaftliche Resonanz von den internationalen Beethovenfeiern von 1927. Doch wur-

de der Literatur 1932 noch eine Funktion als Propädeutik zugesprochen: Am Beispiel

Goethes wurden Konzepte von internationaler Zusammenarbeit diskutiert und evalu-

iert. Das ist 1949 nur noch selten der Fall:197 Die primäre Aufgabe der Intellektuellen,

die sich mit ihren Reden und Aufsätzen an den ›universalen‹ Goethefeiern beteiligen,

ist die Schaffung eines internationalen Gesprächsraums, die als Realisierung von Goe-

thes Idee der Weltliteratur angesehen wird. Wichtig ist also, dass überhaupt diskutiert

wird; worüber, erscheint sekundär. Die Themen, die bei der Konferenz in Aspen, aber

auch in den Beiträgen zu den unterschiedlichen Festschriften behandelt werden, sind

wahlweise sehr allgemein oder im Gegenteil sehr spezialisiert.

Dass eine Vereinigung der ›Welt‹ nicht durch die Beschwörung von Idealen, son-

dern durch die konkrete Zusammenarbeit etwa von Wissenschaftlern realisiert werden

könne, war schon die Leitidee von Prunières bei der Gründung der Internationalen Ge-

193 Beutler: Goethe, 13.

194 »La formule mystérieuse de Goethe: ›Voici le temps de…‹ est devenue aujourd’hui l’appel qu’il faut

adresser à tous les intellectuels du monde.« Ebd., 18.

195 Ebd., 29.

196 Vgl. Kapitel 4.2.3.2.

197 Als Ausnahme wäre noch einmal der Aufsatz von Hutchins zu erwähnen, der sich auf Goethes

Vorstellung eines Zeitalters der Einseitigkeiten in denWanderjahren bezieht, um seine Vision einer

föderalistischen Weltgemeinschaft zu stützen: »As the individual makes his best contribution to

the community by the fullest development of his highest powers, so each country makes the best

contribution to the world by the fullest development of its highest powers.« Hutchins: Goethe and

the unity of mankind, 389f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Klassikerfeiern

sellschaft für Musikwissenschaft 1927 gewesen.198 In der Wiederaufnahme dieses Ge-

dankens könnte man den Übergang von einem (politisierten) Universalklassiker- zu ei-

nem (entpolitisierten) Globalklassikermodell sehen. Kennzeichnend für die internatio-

nalen Goethefeiern von 1949 erscheint die Diskrepanz zwischen dem universalistischen

Diskurs einerseits, der dem Klassiker eine zentrale Funktion in der (politisch-gesell-

schaftlichen) Umsetzung von humanistischen und pazifistischen Idealen zuschreibt,

und seiner Nicht-Realisierung andererseits, die letztendlich die gesellschaftspolitische

Nützlichkeit Goethes konsequent einschränkt.

In der internationalen Öffentlichkeit wird Manns Ansprache als Bestätigung der

universalistischen – westlichen – Botschaft präsentiert – was nur bedingt seinem In-

halt entspricht. Wenn man die Öffentlichkeitssphäre ›Welt‹ nicht primär als Ort der

Aushandlung universaler Werte bzw. von Konzepten internationaler Zusammenarbeit

sieht, kann man den Essay als Teil des Intellektuellengesprächs betrachten, das darin

stattfindet. Der Klassiker gibt Anlass zur Reflexion, über das, was den Deutschen bzw.

den Menschen überhaupt ausmacht. In zahlreichen Beiträgen wird eben diese philoso-

phische Frage diskutiert: das Verhältnis zwischen Faust und Mephistopheles etwa wird

von mehreren Autoren als – wahlweise positive oder negative – Allegorie des menschli-

chen Daseins gedeutet;199 öfter noch wird Goethe selbst als polares Wesen geschildert,

dem es gelungen sei, die Widersprüche seiner Natur harmonisch zu vereinen.200 Vor

diesem Hintergrund rückt die philosophisch-reflexive Dimension von Manns Essay

stärker in den Fokus. Doch entspricht auch dies nur in Teilen der Intention des Autors,

der 1949 wie schon 1932 den Klassiker dazu nutzt, um das Eingreifen der Intellektuellen

in die gesellschaftspolitische Wirklichkeit zu fordern.201

6.1.4 Zwischenfazit: Goethe im kulturpolitischen Diskurs 1949

Die Frage, die sich am Beginn dieses Kapitels stellte, war die der Brauch- bzw. Adap-

tierbarkeit der Modelle, die der Klassikerrezeption in der Zwischenkriegszeit zugrunde

lagen. Das Nationalklassikerparadigma sowie das Universalklassiker- und später das

antifaschistische Klassikermodell lieferten in den 1920er und 30er Jahren jeweils einen

198 Vgl. Kapitel 3.1.2.3.

199 Siehe etwa: Alan Pryce-Jones: Goethe und die Welt von Heute, übers. v. Lutz Weltzmann, in: Wil-

helmUnger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. IV: DerWeisheit letzter Schluss-The final

sum of all wisdom, London 1949, 15-21; RobertM. Hutchins, Reinhold Niebuhr, George N. Schuster:

What happens in Faust? (NBC Radio Discussion), in: Ebd., 50-53; Jaspers: Goethes Menschlichkeit.

200 Siehe etwa: Julius Bab: Das Leben Goethes. Eine Botschaft, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-

Jahr. The Goethe-Year, Bd. I: Höchstes Glück der Erdenkinder sei nur die Persönlichkeit, London

1949, 31-33; Benno von Wiese: Das Dämonische in Goethes Weltbild und Dichtung, in: Wilhelm

Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. VIII: Stirb und werde-Die and become, London

1949, 146-152; Willoughby: The Living Goethe.

201 In Goethe und die Demokratie polemisiert Mann gegen die »aristokratische Einsamkeit der Kunst

und ihre leidende Abgeschiedenheit vom Leben«. In den Mittelpunkt rückt nun die Idee von Goe-

thes »Pragmatismus«, die esMann erlaubt, denKlassiker zumDemokraten zu stilisieren: »Goethes

Lob des ›praktischen Verstandes‹ kommt einer Ermahnung gleich an Geist und Denken, nicht in

denWolken zu schweben, sondern sich mit dem Leben zu vermählen und sich ihm verantwortlich

zu fühlen.« Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 610f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 349

Rahmen, der zwar gewisse Freiräume in seinen Auslegungen gewährte, doch zugleich

alle individuellen Formen des Zugriffs innerhalb eines symbolischen Raums unter einer

Leitidee subsumierte: Beethoven als Träger universaler Werte, Goethe als Inkarnation

der deutschen Kulturnation, Hugo als Wortführer im antifaschistischen Widerstand.

Eine solche Stabilität ist in der Nachkriegszeit nur noch in der SBZ gegeben: Dort

wird das Nationalklassikermodell gebraucht, um einerseits einen einheitlichen media-

len und symbolischen Raum zu konstruieren, andererseits durch die Überlagerung mit

dem antifaschistischen Klassikermodell die Prinzipien des sozialistischen Staats kul-

turell zu verankern. Ähnlich wie im Goethejahr 1932 wird in der Öffentlichkeitssphäre

SBZ alles, was sich auf Goethe bezieht, als Bestätigung des eigenen Konzepts in An-

spruch genommen, so auch Manns in vielen Aspekten divergierende Interpretation.

Dieser nutzt das Nationalklassikermodell, um eine kritische Perspektive auf die Frage

der deutschen Identität zu eröffnen, die allerdings in der ostzonalen Rezeption abge-

sehen von wenigen Ausnahmen ausgeblendet wird. Entgegen der gängigen Annahme

besteht die größte diskursive Kontinuität in der Goetherezeption also in der SBZ.

In der BRD gibt es keine vergleichbare Reaktivierung des Nationalklassikerpara-

digmas. Das erklärt die mangelnde Anschlussfähigkeit von Manns Klassikerkonzept im

westlichen Teil Deutschlands. Eine wirkliche Alternative zum Nationalklassikermodell

kristallisiert sich aus den zahlreichen Inanspruchnahmen Goethes in der BRD nicht

heraus. Es bleibt mehrheitlich bei einem holistischen und zeitenthobenen Klassikver-

ständnis, das nur abstrakt auf die gesellschaftlich-politische Situation reagiert. So dis-

kutabel – und letztlich auch hohl – die Formen der Klassikeraneignung in der frühen

BRD aus heutiger Perspektive erscheinen: Sie markieren das Ende eines Paradigmas,

das die Goethe- und Klassikerrezeption bis dahin maßgeblich bestimmt hatte. In der

Folge wird kein anderer Klassiker mehr auf so affirmative und umfassende Weise wie

in früheren Zeiten und wie in der SBZ/DDR zur Inkarnation deutscher Identität er-

klärt. Es bliebe zu überprüfen, ob dies ebenfalls für andere nationalkulturelle Kontexte

zutrifft.

An Bedeutung gewinnt dagegen der Gebrauch als repräsentativer Nationalklassiker,

der in den Folgejahren verstärkt in der auswärtigen Kulturpolitik eingesetzt wird: Er-

innert sei an die Gründung des Goethe-Instituts, die 1951 erfolgt. Die Tendenz bestätigt

sich in den internationalen Veranstaltungen zum Jubiläum, sei es in Frankreich oder

der ›Welt‹. Klassiker werden von nun an bevorzugt als Botschafter ihrer Nation angese-

hen, wobei sie von innen zu Trägern eines nationalen (Selbst-)Bildes gestaltet werden,

von außen als Projektionsfläche für ein normatives (Wunsch-)Bild dienen. Diese ›di-

plomatische‹ Funktion wird ihnen teilweise bis heute zugeschrieben.

Was das Universalklassikermodell betrifft, das 1949 reaktiviert wird, so kann festge-

stellt werden, dass die Idee und ihre Verwirklichung auseinanderklaffen. Zwar besteht

bei manchen Intellektuellen der Anspruch, in die internationale gesellschaftspolitische

Wirklichkeit einzugreifen, sie also durch den Einsatz von handlungsweisenden Klas-

sikern mitzugestalten. Doch legitimiert der Rückgriff auf Goethe als Universalklassi-

ker letztendlich einen Rückzug aus dem Bereich des Politischen. Das bedeutet nicht,

dass die Idee aufgegeben werde: Um den Begriff der ›Weltliteratur‹ werden schließlich

bis heute internationale – wissenschaftliche, studentische, schriftstellerische, editori-

sche – Kooperationen geschaffen. Doch ist dieser Gebrauch insofern pragmatischer, als

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Klassikerfeiern

er klar eingeschränkt ist. Es sind keine kulturpolitischen Ambitionen mehr damit ver-

bunden. Vereinfacht formuliert: Wissenschaftler aus aller Welt, die sich auf einer Kon-

ferenz mit Erfolg zum Thema ›Weltliteratur‹ austauschen, werden daraus nicht schlie-

ßen, dass sichmit demselben Gedanken die aktuellen Konflikte umRessourcennutzung

lösen ließen. Anstatt von einemmit politischen Idealen gekoppelten Universalklassiker

könnte man ab 1949 von Goethe als einem in vielen Teilen der Welt wirkenden Global-

klassiker sprechen.

Die Eindeutigkeit, mit der Goethe 1932 trotz konkurrierender Formen des Zugriffs

als Nationalklassiker erschien, ist 1949 nicht mehr gegeben. In der Nachkriegszeit kann

auch nicht von Konkurrenz zwischen mehreren Modellen die Rede sein: Dem antifa-

schistischen Klassikerkonzept wird schließlich keine ernsthafte politische oder kultu-

relle Alternative entgegengesetzt. Ein weiterer Erklärungsansatz für den Rückgang der

alten Deutungs- und Gebrauchsmodelle liegt in der Vervielfältigung der Zugriffe in den

unterschiedlichen Diskursformen und das immer stärkere Bewusstsein um ihre Unver-

bindlichkeit. 1949 lässt sich dies schon amUmgangmit demKlassiker imBreitendiskurs

belegen.

6.2 Der Breitendiskurs als Ort der Reflexion des Klassikerstatus
(Öffentlichkeitssphäre 4)

Mehr noch als in der Zwischenkriegszeit werden Manns Goethe-Essays 1949 über die

Massenmedien verbreitet. Die Radioübertragungen und die Vervielfältigungen durch

die Tagespresse ermöglichen es, die jeweils adressierte Totalität (›Deutsche Nation‹

bzw., im Fall des Vortrags Goethe und die Demokratie, die ›Welt‹) zu erreichen. Über diese

Medien sind aber auch immer die Massen angesprochen, also die Summe an Individu-

en, aus denen sich die ›Nation‹ oder die ›Welt‹ zusammensetzen.

Dass Manns Essay 1949 in den Breitendiskurs ›eingespeist‹ wird und ganz direkt

damit interagiert, kann man sich am Beispiel der Illustrierten Sie und er vor Augen füh-

ren.202 Goethe, der Gegenwärtige lautet die Überschrift zu einem kurzen Text von einer

Spalte, der sich im Wesentlichen aus Teilen der Ansprache im Goethejahr zusammen-

setzt und den der Schriftsteller auf Anfrage der schweizerischen Zeitschrift verfasst.

Der Rest des Hefts ist typisch für den Goethe-Breitendiskurs der Zeit. Auf dem Cover

202 Thomas Mann: Goethe, der Gegenwärtige, in: Sie und er, Bd. 25, Nr. 34, 1949. In den gesammel-

ten Werken: Thomas Mann: Goethe der Gegenwärtige [1949], in: Essays VI: 1945-1950, hg. v. Her-

bert Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 689-691. Ne-

ben dem Beispiel der Sie und er ist auf die Veröffentlichung eines Auszugs aus Lotte inWeimar und

des ersten Teils der Ansprache im Goethejahr in der ostzonalen Frauenzeitschrift Für Dich (Thomas

Mann: Lotte in Weimar/Ich stelle mich der Freundschaft und dem Haß, in: Für Dich, Bd. 4, Nr. 33,

1949) sowie auf die Erscheinung eines zweiteiligen Artikels, bestehend aus Auszügen der Phan-

tasie über Goethe, in der englischen Illustrierten Picture Post hinzuweisen (Thomas Mann: The life

and work of Goethe, in: Picture Post, 27.8.1949; Ders.: Goethe at the height of his power, in: Pic-

ture Post, 3.9.1949). In beiden Fällen handelt es sich um isolierte Publikationen über Goethe, die

deshalb nicht detailliert besprochen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 351

Abbildung 10: Titelblatt der Illustrierten Sie und er zum Goethejahr

Quelle: Sie und er Nr. 34, 24.8.1949.

ist das berühmte Tischbein-Porträt Goethes zu sehen (Abbildung 10). Es ist so zuge-

schnitten, dass der Dichter sich den Filmstars und anderen Prominenten angleicht, die

üblicherweise an dieser Stelle abgebildet sind: eine Nahaufnahme, bei der die lässig

aufgestützte Hand und der verträumte Blick in die Ferne auffallen. Manns Text auf der

zweiten Seite folgt eine dreiseitige Reportage mit dem Titel Italienfahrt auf Goethes Spu-

ren. Zitate aus der Italienischen Reise bilden hierbei die Legenden zu Farbfotos aus dem

wiederentdeckten Tourismus-Paradies Italien. Es folgt eine Seite Goethe-Anekdoten,

illustriert mit witzigen Comic-Figuren, ein Artikel zur französischen Goetherezepti-

on in Form eines Gesprächs mit dem Essayisten Marcel Brion, schließlich ein Beitrag

zu Goethe und die jungen Mädchen mit Frauenporträts und Auszügen aus dem Gedicht

An Belinden bebildert. Das Beispiel belegt nochmals die fragmentarische Struktur des

Klassiker-Breitendiskurses: In Kontinuität zur Zwischenkriegszeit setzt sich das popu-

läre Goethebild aus einer Vielzahl von Anekdoten, Bildern und Zitaten zusammen. Der

Goethetext vonThomasMann – der in der Nachkriegszeit längst selbst zumMedienstar

avanciert war – wird dabei wie eines dieser Fragmente behandelt. Er bietet einen weite-

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Klassikerfeiern

ren Zugang zu Goethe und dadurch eine Möglichkeit der Partizipation an der Figur des

Klassikers. Was im Vergleich zum Breitendiskurs der Zwischenkriegszeit auffällt, ist

der unmittelbare Gegenwartsbezugs: Der Klassiker wird dem Format der Illustrierten

angepasst, die historische Distanz dabei nahezu verwischt.

Wie in Kapitel 4 geht es nachfolgend um die Interaktionen zwischen den neuen

Formen des Klassiker-Breitendiskurses und der Rede Manns. Dazu werden zunächst

die allgemeinen Tendenzen in diesem Bereich der Rezeption zusammengefasst, wobei

der Schwerpunkt auf dembundesrepublikanischenRundfunkprogramm liegt.DieWahl

des Radios lässt sich dadurch begründen, dass es sich in den Nachkriegsjahren, die im

Zeichen der Papierknappheit stehen, um das wichtigste deutsche Massen- und damit

Unterhaltungsmedium handelt.203 Tatsächlich entwickeln sich im Rundfunk neue und

selbständigere Formen des Umgangs mit Klassikern.

6.2.1 Goethe im Radio – Tendenzen des massenmedialen Breitendiskurses 1949

6.2.1.1 Goethe zwischen Ernst und Witz

Natürlich ist ein Großteil der Sendungen zu Goethe im neu organisierten öffentlich-

rechtlichen Rundfunk 1949 vom Vermittlungsgedanken geprägt. Schließlich verfolgen

die Funkmacher das Ideal eines »Kulturrundfunks mit Bildungsauftrag«204 nach Vor-

bild der BBC. Für das Goethejahr bedeutet das: Das Radio soll ermöglichen, das im

Spezialdiskurs erarbeitete Wissen und vor allem die im kulturpolitischen Diskurs aus-

gehandelten Werte im Sinne der reeducation an breite Hörerschichten zu vermitteln. In

einer Bilanz zum Goethejahr wird dem Medium auch eine erbauende Funktion zuer-

kannt:

»Ohne ihn [den Rundfunk] hätte den bedeutendsten Veranstaltungen so gut wie je-

de Resonanz gefehlt, und das Wertvollste, was über Goetheschen Geist; eine uns ver-

pflichtende Tradition und die Abirrung von der Goetheschen Humanitas […] gesagt

worden ist, wäre ohne den Funk nie zu den Gemeinden der Besinnlichen und Ehrlichen

gedrungen, an die es gerichtet war.«205

Schlaus spricht von der Übertragung von Gedenkreden, doch liegt die Annahme, dass

das Radiopublikum nach geistigen und moralischen Werten trachte, ebenfalls der Aus-

gestaltung eines Teils der rundfunkeigenen Produktionen zugrunde. Das Medium wird

genutzt, um einen unmittelbaren Kontakt mit der Figur des Klassikers zu fingieren.

Ein Beispiel ist die Hörfolge Goethe erzählt sein Leben mit insgesamt 35 Sendungen, die

aus mehr oder weniger autobiografischen Passagen aus dem Werk zusammengestellt

sind.206 Der Dichter erscheint darin nicht mehr, wie noch 1932, als der große Unsicht-

203 Nach Axel Schildt beginnt 1948 das »Radiojahrzehnt«. Axel Schildt: Moderne Zeiten: Freizeit, Mas-

senmedien und »Zeitgeist« in der Bundesrepublik der 50er Jahre, Hamburg 1995, 206.

204 Konrad Dussel: Der Streit um das große U. Die Programmgestaltung des öffentlich-rechtlichen

Rundfunks und der Einfluß der Publikumsinteressen, in: Archiv für Sozialgeschichte, Bd. 35, 1995,

255-289, hier 264.

205 Peter Schlaus: Nachlese zum Goethejahr, in: Rufer und Hörer, Nr. 5, 1950, 296-299, hier 297.

206 Goethe erzählt sein Leben: Beethoven,Hörfolge vonHans-EgonGerlach, ausgestrahlt vom2.1.1949

bis 28.8.1949 im NWDR. Die Hörfolge wurde später als Buch veröffentlicht: Hans Egon Gerlach,

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 353

bare: Im Gegenteil, er wird von Schauspielern inkarniert, die die Illusion erzeugen,

Goethe würde sich direkt an seine Zuhörer wenden. Faktizität, Authentizität und Nä-

he sind die leitenden Prinzipien, um den Hörern den Klassiker als moralisches Vorbild

nahezubringen. Dass die Sendungen jeweils sonntags um 10 Uhr ausgestrahlt werden,

also gleich nach dem Kirchgang, stützt die Annahme, dass sie eine erbauende Funktion

zu erfüllen haben.

Die entscheidende Neuerung des Breitendiskurses der Nachkriegszeit liegt aber

woanders: Im Radio wird nun mit und über den Dichter gelacht. Und dieses Lachen

wird als Reaktion auf die Menge an Goethediskursen präsentiert. »Können wir es un-

seren Kabarettisten verdenken, daß sie allmählich der Goethe-Hafer stickt?«, lautet die

Einführung zu einem Stück von Bert Markus, das im Spätkabarett des NWDR gesendet

wird: Iphigenie und die Fliegenplage. Untertitel: Goethe, wie ihn keiner kennt.207 Das Kaba-

rettensemble »Das Kom<m>ödchen« steuert für die Sendung »Das Kuckucksei« einen

Verspäteten Beitrag zum Goethe-Jahr – frei nach Faust I –, in der Gott mit amerikanischem

Akzent seinen Freund »Mephy« begrüßt.208 In einem Hörspiel des RIAS, stellt sich der

Autor,Werner Brink, das Weimar des Jahres 1823 mit Mikrofon und Funkreportern vor.

Sie waren dabei. Goethe beinahe amMikrophon imaginiert den Medienrummel um den 74.

Geburtstag des Dichters und die Reaktionen auf das Gerücht seiner Liebe zu Ulrike von

Levetzow.209

Diese wenigen Beispiele genügen, um einen Eindruck des deutlich unbeschwerte-

ren Umgangs mit der Person und dem Werk des großen Klassikers zu geben. Bezeich-

nend ist, dass Goethe selbst dabei unangetastet bleibt. Es ist der Kontrast zwischen

bedeutsamem Inhalt und ungezwungener Form, zwischen Tradition und Modernität,

sowie zwischen der historischen Gestalt und ihrem Gebrauch in der Gegenwart, die

den Rundfunkhörer vergnügen soll. Der Kabarett-Goethe lässt die Fehler und Schwä-

chen der Zeitgenossen zum Vorschein treten, ohne dass sein Status jemals ernsthaft

infrage gestellt würde. Doch fehlt im Vergleich zu den erbauenden Goethe-Hörspielen

von 1932, die ebenfalls ›unpassende‹ Rezeptionsverhalten zum Thema hatten (erinnert

sei an den angetrunkenen Studenten, der im Haus am Frauenplan hereinplatzt), die

belehrende Dimension. Vielmehr wird der Breitendiskurs bewusst als Gegenpol zu den

anderen Formen des Klassikerdiskurses eingesetzt.

Das wird an einem Kurzhörspiel des NWDR greifbar, das nahezu alle Mittel und

Codes der leichten Rundfunkunterhaltung bedient. Unter dem Titel J.W. Goethe antwor-

tet nicht210 werden innerhalb von siebzehn Minuten sämtliche Formen der modernen

Otto Herrmann: Goethe erzählt sein Leben. Ein Lebensbericht aus Selbstzeugnissen Goethes und

Aufzeichnungen seiner Zeitgenossen [1949], Frankfurt a.M. 1982.

207 Anonym: Was sie senden, in: Hör zu!, 10.7.1949.

208 Verspäteter Beitrag zum Goethejahr von [Urheber nicht ermittelt], ausgestrahlt am 21.9.1949 im

NWDR.

209 Sie waren dabei. Goethe beinahe am Mikrophon, nachgestellte Szenen zum 74. Geburtstag von

Johann Wolfgang Goethe von Werner Brink, ausgestrahlt am 25. August 1949 im RIAS.

210 J. W. Goethe antwortet nicht, Kurzhörspiel von [Urheber nicht ermittelt], ausgestrahlt am

28.2.1949 imNWDR. Die im Folgenden angeführten Zitate basieren aufmeinerMitschrift der Auf-

nahme.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Klassikerfeiern

Goetherezeption nach und nach imModus der Karikatur behandelt, was an die Konzep-

tion von Kabarettabenden erinnert. Im ersten Teil werden Auszüge aus fiktiven Goe-

thevorträgen nebeneinander montiert, womit der sogenannte ›Goethe-Rummel‹ – also

die Tatsache, dass alles und jeder den Dichter für sich in Anspruch nimmt – angespro-

chen ist. Der zweite Teil behandelt den Bildungsdiskurs: Die Parodie einer Schulstunde

zum Thema Goethe, in der ein autoritärer Lehrer die Schüler mit seinen Fragen terro-

risiert und Nonsens über den Dichter verbreitet, mokiert die Sinnlosigkeit des Goethe-

Unterrichts. Die dritte Sektion hat die politischen Inanspruchnahmen des Klassikers

im Kontext des Kalten Kriegs zumThema: Es alternieren Goethebeiträge aus dem ame-

rikanischen und dem sowjetischen Rundfunk, bei denen der stilistische und inhaltliche

Kontrast übertrieben wird. Es folgt der fiktive Mitschnitt aus einer Versammlung im

Studio »Filmwiederaufbau«, in der beschlossen wird, einen »Knüller zum Goethe-Jahr«

zu bringen, nämlich einen Faust-Film, von dem allerdings »dieHandlung nicht vorzeitig

in der Öffentlichkeit bekannt werden darf«. Damit sind die Themen Unterhaltung und

Amerikanisierung der Kultur angerissen. Die innerdeutsche Politik kommt schließlich

mit einer Rede des bayerischen Kultusministers zur Sprache, der daran erinnert, dass

»Goethe im Faust eine jeder natürlichen Empfindung zuwiderlaufende banale Hand-

lung um eine Kindsmörderin geschrieben« und daher die Sittlichkeit verletzt habe.

Zwischen diesen Teilen erklingt jeweils leichte Musik, vom Männerchor bis zur Jazz-

band, was das Programm eindeutig dem Bereich der Unterhaltung zuordnen lässt. Im

Kontrast zu diesem lauten, teilweise hektischen Geschehen, in der sich die Stimmen

oft überlagern, steht eine Art Refrain:

[männliche Stimme] Haben Sie das gehört, Goethe? Haben Sie das gehört? Was sagen

Sie dazu?… Goethe!?

[Frauenstimme, im Hintergrund Pfeifton] J. W. Goethe antwortet nicht. J. W. Goethe ant-

wortet nicht. J. W. Goethe antwortet nicht.

Durch diese – durchaus humoristische – Anrufung des Dichters wird eine Metaebe-

ne eingeführt: Der Klassiker, der, wie es der Pfeifton suggeriert, irgendwo im Äther

schwebt, ist der Einzige, der über den allgemeinen »Goethe-Rummel« richten könnte.

Doch dieser »antwortet nicht«.

Die Stille zu deuten ist deshalb einer anderen Autorität vorbehalten: Der letzte Teil

des Hörspiels findet zurück zu einem ernsthafteren Ton. Die Sektion ist eingeleitet

durch ein sich einstimmendes Orchester, das den Übergang von der sogenannten U-

zur E-Musik und damit vom Bereich der leichten zur anspruchsvollen Unterhaltung

markiert. Im Anschluss daran werden Teile aus dem 1932 veröffentlichten Essay von

Ortega y Gasset Um einen Goethe von Innen bittend vorgelesen. Erinnert wird die Stelle, in

der der Philosoph dazu auffordert, »die Klassiker vor ein Tribunal von Schiffsbrüchigen

[zu] stellen und sie gewisse Urfragen des echten Lebens beantworten [zu] lassen«211.

Der gegenwärtige Goethe, so Ortega y Gasset, solle nicht als Statue, nicht als Genius

oder Titan behandelt werden, sondern als Mensch, der sich der Notwendigkeit des Da-

211 José Ortega y Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend [1932], übers. v. HeleneWeyl, in: Gesam-

melte Werke, Bd. 3, Stuttgart 1978, 267-297, hier 270.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 355

seins stelle.212 Die Kontrastierung zwischen dieser Aufforderung und den konkreten

Realisierungen des Goethekults, wie sie im Hörspiel parodistisch dargestellt werden,

suggeriert, dass die Menschen der Nachkriegszeit einen falschen Weg eingeschlagen

hätten. Zwar haben sich die Zeitgenossen Goethe angeeignet, sie gehen unbeschwert

und unbedacht mit ihm um. Doch beantwortet das Hörspiel die Frage, ob damit ein

Klassiker ›von innen‹ berührt sei, ausdrücklich mit nein: »Sicher waren es nicht die-

se Töne, die Ortega y Gasset meinte. Aber er zeigte ja auch nur einen Weg. Vielleicht

wüsste Goethe selbst einen anderen. Aber… [Frauenstimme, Pfeifton] J.W. Goethe antwor-

tet nicht.« Damit wird selbst die vom Philosophen vorgeführte Form des Umgangs mit

demKlassiker als relativ dargestellt.Die Possewird hier zumLehrstück:Mit denMitteln

der leichten Unterhaltung wird der Hörer in den Bereich der Reflexion überführt. Es

ist die Frage der Relativität aller Formen des Zugriffs auf den Klassiker – die der Lehr-

pläne wie die der Filmindustrie, die der Politik wie die der intellektuellen Elite – die im

Hintergrund steht: Keine der evozierten Diskursformen kann sich der ›Unterstützung‹

des abwesenden Dichters rühmen.

In der Einführung einer solchen Metaebene kann man die eigentliche Innovation

des Breitendiskurses sehen: Indem er die Klassikerpraxis auf komische Weise unter-

läuft, führt er zu ihrer Perspektivierung. Er bildet nicht nur ein Gegenpol zu den unter-

schiedlichen Formen des Klassikerdiskurses, er wird zumOrt seiner Reflexion. Insofern

könnte man sagen, dass er sich zum Medium des Metadiskurses wandelt. Das Refle-

xionspotenzial des Breitendiskurses wird auch in ernsthafteren Kontexten gebraucht.

In der Jugendzeitschrift Pinguin, deren erklärtes Ziel die »Erziehung zur Demokratie«

war, erscheint ein einziger Text zum Goethejubiläum. Der Klassiker wird darin nicht,

wie es vielleicht nahegelegen hätte, als Humanist oder gar Demokrat zelebriert. Viel-

mehr nimmt Erich Kästner seine Zeitgenossen, die er als Teilnehmer an einem riesigen

»Goethe-Derby« darstellt, aufs Korn:

»Die Bleistifte sind messerscharf gespitzt. Die Federhalter haben frisch getankt. Die

neuen Farbbänder zittern vor Ungeduld. Die Schreibmaschinen: scharren nervös mit

den Hufen. Die deutsche Kultur und die umliegenden Dörfer halten den Atem an. Es

kann sich nur noch um Sekunden handeln. Da! Endlich ertönt der Startschuß! Die Fe-

dern sausen übers Papier. Die Finger jagen über die Tasten. Die Rotationsmaschinen

gehen in die erste Kurve. Die Mikrophone beginnen zu glühen. Ein noch gut erhalte-

ner Festredner bricht zusammen. Das Rennen des Jahres hat begonnen: das Goethe-

Derby über die klassische 200-Jahr-Strecke! […] ›Goethe und der Durchstich der Lan-

dengen‹, ›Faust II, Law und die Emission von Banknoten‹, ›Klopstock, Goethe und der

Schlittschuhsport‹, ›Weimar und der historische Materialismus‹, ›Erwirb ihn, um ihn

zu besitzen‹, ›Das Genie und die zyklische Pubertät‹, ›Goethe und die Bekämpfung der

Kleidermotten‹, ›Die abgerundetste Persönlichkeit aller Zeiten‹, ›Sesenheim, ein Na-

tionalheiligtum‹, ›Goethe und die Leipziger Messe‹, ›Goethe als Christ‹, ›Goethe als

Atheist‹, ›Goethe als Junggeselle‹, ›War Johann Wolfgang Goethe ein schwererzieh-

bares Kind?‹, ›Goethe und der Sozialismus‹, ›Goethe und der Monopolkapitalismus‹,

›Goethe auf Carossas Spuren‹, ›Ist Oberst Textor, USA, ein Nachkomme von Goethes

212 Ebd., 273.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Klassikerfeiern

Großvater Textor?‹, ›Goethe und die doppelte Buchführung‹, ›Goethes Abneigung ge-

gen Hunde auf der Bühne‹, ›Von Lotte in Wetzlar zu Lotte inWeimar‹, ›Goethe und die

Feuerwehr‹, ›Goethe und der Zwischenkiefer‹, ›Wo stünde Goethe heute?‹, ›Voilà, c’est

un homme!‹, ›Spinozas Einfluss auf Goethes Pantheismus‹, ›Genie und Kurzbeinigkeit‹,

›VomMütterchen die Frohnatur‹, ›Goethe alsWeltbürger Nr. 1‹, ›Faust als …‹, ›Cotta und

Göschen über …‹, ›Newtons Farbenlehre und …‹, ›Tiefurt zur Zeit …‹, ›Die Freimaurerei

und ihr Einfluß auf …‹, ›Goethe in …‹, ›Goethe mitnachnächstnebstsamtbeiseit …‹«213

In der Anhäufung von fiktiven Vortragstiteln und journalistischen Schlagzeilen prallen

unterschiedliche Diskursformen und gegensätzliche inhaltliche Zugänge aufeinander.

Der Eindruck von Absurdität entsteht durch Inkongruenz: Vermischt werden Geschich-

te und Gegenwart, Hoch- und Populärkultur, Genialität und Trivialität, Dichtung und

Ideologie. Die allmähliche Erlahmung in der Aufzählung potenzieller Goethethemen

kommt einer Auflösung gleich. In ihrer schieren Menge annullieren sich die Diskur-

se gegenseitig. Es bleibt eine Hohlform, ein beliebig einsetzbares »Goethe mitnächst-

nebstsamtbeiseit …« Man kann darin den kulturkritischen Blick eines Bildungsbürgers

auf den sogenannten ›Goethe-Rummel‹ sehen. Man kann den Text aber auch als Einla-

dung zur distanzierten Betrachtung der vielfältigen Inanspruchnahmen Goethes – sei-

ner Polyfunktionalität – deuten.

6.2.2.2 »Was bedeutet Goethe wirklich für die Deutschen?«

Die Allensbacher Umfrage

Eine andere Form der Reflexion über den Umgang mit dem Klassiker bietet die durch

das Institut für Demoskopie in Allensbach veranlasste »Massen-Umfrage« zu Goethe

1949.214 Ziel dieses »Experiments«, wie es im Schreiben an die Mitarbeiter der Organi-

sation heißt, ist es zu ermitteln, »ob und in welchem Umfang das grosse Werk Goethes

in der deutschen Öffentlichkeit lebendig ist oder nicht«, genauer, »ob einzelne Linien,

Gewichte und Spuren dieses grossenWerkes vielleicht unbewußter Bestandteil der Bil-

dung, der Gefühlslebens, ja, der menschlichen Substanz überhaupt geworden sind«215.

Man könnte es – etwas weniger pompös – auch so ausdrücken: Es geht darum, die An-

nahme, der Klassiker habe eine stabilisierende und sinnstiftende Funktion innerhalb

der Gesellschaft inne, die dem kulturpolitischen Diskurs zugrunde liegt, empirisch zu

überprüfen. Dazu werden 2000 Menschen, die den Autoren zufolge ein repräsentati-

ves Bild der westdeutschen Gesellschaft ergeben, u.a. zu ihren Lesegewohnheiten, ihrer

Haltung zum Goethejubiläum, zu Goethe überhaupt sowie zu ihren Kenntnissen zu Le-

ben und Werk des Dichters befragt.

Die Ergebnisse der Erhebung sind heute nur noch in Form einer »Funkbearbei-

tung« zugänglich, in der die Antworten der Befragten sowie die statistischen Anga-

213 Erich Kästner: Das Goethe-Derby [1949], in:Wir sind so frei. Chanson, Kabarett, Kleine Prosa, hg. v.

Hermann Kurzke, München 2004, 312-313.

214 Hans Georg Brenner, Erich Peter Neumann, Elisabeth Noelle: Goethe 1949. Funkbearbeitung ei-

ner Massen-Umfrage in drei Teilen, unveröffentlichtes Typoskript des Instituts für Demoskopie

Allensbach, 2. Aufl. 1952. Im Folgenden: Sendetyposkript Goethe 1949.

215 Schreiben des Instituts für Demoskopie an alle Mitarbeiter der Sender, undatiert. Enthalten in:

Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 357

ben spielerisch inszeniert sind.216 Eine wichtige Rolle kommt den drei Sprechern zu,

die die Daten präsentieren und kommentieren. Sie stehen jeweils für einen eigenen

Typus, was ihre Haltung zu Goethe und seinen Rezipienten betrifft: Der »literarische

Anwalt der Masse«217, wie er abschätzig von einem seiner Widersacher genannt wird,

untersucht den »latenten Goethe«218, also die Präsenz des Klassikers im Bewusstsein

von bildungsfernen Bevölkerungsschichten; der zweite Sprecher befasst sich mit den

»Goethe-Touristen«219, womit eine mittlere Bildungsschicht gemeint ist, die über all-

gemeine Kenntnisse über den Dichter verfüge; der dritte Sprecher, der als »Repräsen-

tant einer hochmütigen, aber nicht eitlen Elitengruppe«220 eingeführt wird, interes-

siert sich für die »echte Goethe-Gemeinde«221, bei der eine authentische Wirkung von

Dichtung nachzuweisen sei. Es wäre falsch, diese Sendung zum Breitendiskurs zu zäh-

len;222 doch verleihen die eindeutig als Karikaturen konzipierten Sprecherrollen dem

Stück einen unterhaltsamen, teilweise komischen Tonfall. Damit ist an das Schema der

oben erwähnten Hörspiele angeknüpft, die den Umgang mit Goethe reflektieren: Die

Funkbearbeitung der Umfrage präsentiert nicht nur die Bandbreite der tatsächlichen

Goetherezeption in der bundesdeutschen Bevölkerung, sondern auchmögliche Einstel-

lungen dazu. Die Klassikerpraxis erscheint also doppelt perspektiviert.

Von Interesse ist die Radiosendung zudem,weil sie dieMeinungen zu Goethe in der

breiten Öffentlichkeit durch vielfältige Zitate hörbar macht (auch wenn diese Ergebnis-

se für die Bedürfnisse des Hörspiels gefiltert und dem Bedarf der ›Handlung‹ angepasst

sind) und dadurch ein Abbild einer tatsächlichen Klassikerpraxis in der Nachkriegszeit

schafft. Ohne detailliert auf alle Aspekte des Dokuments einzugehen, seien einige mar-

kante Tendenzen hervorgehoben. Angefangen mit der bereits für das Goethejahr 1932

festgestellten Fragmentierung des Klassikerbildes, die sich an den Antworten empirisch

belegen lässt: Was von Goethe in den Massen zirkuliert, sind allen voran jene Anekdo-

ten und Zitate, die im massenmedialen Klassikerdiskurs dominieren (»Kennst du das

Land, wo die Zitronen blühen«223, »Friederike von [sic!] Sesenheim«224, Goethes »viele

Liebschaften«225, seine »Napoleon-Verehrung«226 usw.). Die Befragten beziehen sich

in ihren Antworten immer wieder auf die Medien des Breitendiskurses – Illustrierte,

216 Hans Georg Brenner, Erich Peter Neumann, Elisabeth Noelle: Was bedeutet Goethe wirklich für

die Deutschen im Jahr 1949?, 12.-18.7.1949, NWDR.

217 Sendetyposkript Goethe 1949, S. 36.

218 Ebd., S. 9.

219 Ebd., 10.

220 Ebd., II.

221 Ebd., III, 1.

222 Gesendet wurde das Hörspiel im Nachtprogramm, das Monika Boll zu den »Foren der intellektu-

ellen Selbstverständigung« im Rundfunk der Nachkriegszeit zählt. Vgl. Monika Boll: Das Kultur-

radio nach 1945, in: Markus Behmer, Bettina Hasselbring (Hg.): Radiotage, Fernsehjahre. Studien

zur Rundfunkgeschichte nach 1945, Münster 2006, 151-161.

223 Sendetyposkript Goethe 1949, 19.

224 Ebd., II,9.

225 Ebd., II, 15.

226 Ebd., II, 20.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Klassikerfeiern

Radio, aber auch Silbenrätsel227 –, die diese Fragmente transportieren. Die Umfrage

bestätigt somit die Bedeutung der Massenmedien für die breite Goetherezeption.

Zugleich erscheinen die Massen als Echokammer von divergierenden kulturpoliti-

schen Klassikerkonzepten. So finden sich in den Antworten eines »Optikers aus dem

Rheinland« wiederholt Hinweise auf die Ludendorff-These von Goethes angeblichen

Giftmord an Schiller:228 Dass Goethe ein Verräter des Vaterlands gewesen sei, wie es in

der NS-Diktatur hieß,229 ist in der Nachkriegszeit offenbar immer noch eine verbrei-

tete Annahme.230 Die Resonanz des Universalklassikermodells lässt sich dagegen an

Antworten belegen, die Goethes Weltbürgertum herausstellen.231 Die Vielfältigkeit und

Widersprüchlichkeit der Zugriffe auf den Klassiker ist also auch auf Rezipientenebene

zu erkennen.232 Im Hörspiel wird dies wiederholt durch ein akustisches Stimmenge-

wirr vermittelt, bei dem die unterschiedlichsten Ansichten über Goethe aufeinander-

prallen.

Das Dokument zeugt aber auch von einer Entwicklung im Verhältnis zumKlassiker.

Im Vergleich zur populären Goetherezeption der 1930er Jahre, die dasWechselspiel zwi-

schen Partizipation und Auratisierung kennzeichnete,233 überwiegt in den Antworten

zur Umfrage eindeutig die Partizipation: Goethe erscheint nur noch selten als numino-

se Dichterpersönlichkeit und dagegen häufiger als einfacher Mensch.234 Zum Klassi-

ker wird so auffallend oft ein fast schon persönliches Verhältnis aufgebaut, als handle es

sich um einen ebenbürtigenMenschen. »Ich hasse Joethe«235, erklärt beispielsweise ge-

radeheraus der bereits erwähnte »Optiker aus dem Rheinland«, was ja – wenn auch im

Negativen – Ausdruck einer affektgeladenen Beziehung ist. In diesem konkreten Fall

227 Vgl. z.B. Ebd., II, 9f.

228 Ebd., 49.

229 Daniel Wilson hat gezeigt, dass der Reichsminister für Volksaufklärung und Propaganda, Joseph

Goebbels, die Ludendorff-Bewegung schon 1937 unterband, womit eine »Wende des NS-Regimes

zu Goethe« eingeleitet wurde. Vgl.W. DanielWilson: Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-

Gesellschaft im Dritten Reich, München 2018, 111ff. Dass in der Bearbeitung der Umfrage wieder-

holt auf den Einfluss des Vergiftungsmythos hingewiesen und dagegen der spätere ›braune Goe-

the‹ ausgeblendet wird, kann man als Beleg für das selektive Verfahren der Autoren sehen, die

damit die Vorstellung eines vom NS-Regime ›verschonten‹ Klassikers vermitteln. In der Sendung

findet sich ein einziger Hinweis auf eine positive Funktionalisierung Goethes in der NS-Diktatur in

der elliptischen Antwort eines »jugendlichen Liebhabers« zum Schulunterricht: »Und dann wurde

alles braun ausgerichtet. Goethe als Kämpfer und so…« Vgl. Sendetyposkript Goethe 1949, II, 16.

230 Vgl. dazu die Antworten auf die Frage »Glauben Sie, daß Goethe ein typischer Deutscher war?«, in:

Ebd., II, 19f.

231 Z.B. »Alte Frauenstimme: Goethe war [im Vergleich zu Schiller] der größere Geist, der Weltbürger

Nummer eins« Ebd., 39; »Der Bonvivant: Er [Goethe] war ein Weltbürger – genau das, was aus den

Deutschen werden sollte.« Ebd., II, 21.

232 Es ist festzustellen, dass der Zugriff auf Goethe in der SBZ weder in den zitierten Antworten noch

in den Kommentaren der Sprecher irgendeine Rolle spielt. Dies könnte ein Beleg für die Gleich-

gültigkeit sein, mit der auf das antifaschistische Klassikerkonzept reagiert wird.

233 Vgl. Kapitel 4.4.1.2.

234 ZumFolgenden vgl. Sophie Picard: Goethe und das Radio: eineWin-win-Situation (1932 und 1949),

in: Paula Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional, intermedial, transkulturell,

Berlin 2019, 121-138.

235 Zitiert nach der Aufnahme von 1949, nicht im Sendetyposkript von 1952 enthalten.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 359

scheint es, als hätten die Diskussionen um Goethe in der NS-Diktatur ein Tabu ge-

brochen: Den großen Mann darf man nun ohne Weiteres beleidigen. Die Tendenz zur

Humanisierung des Klassikers findet sich aber auch inweniger emotional aufgeladenen

Aussagen wieder. Die Frage »Hätten Sie sich gern einmal mit Goethe unterhalten?«236

beantworten 49 % der Befragtenmit »ja«.237Worauf die erwünschten Gesprächsthemen

aufgezählt werden:

»Durcheinander (das sich langsam erwärmt): Über seine Werke… Faust… Gedichte… sein

Leben…Wahlverwandtschaften… sein Liebesleben… die Farbenlehre…

Arbeiterstimme (stark): Damit er mir eine bessere Stellung verschafft.

[…]

Der erste Sprecher: Stellt euch vor, Ihr kämt einer nach dem andern zu ihm [Goethe]

hinein, und jeder von Euch trüge ihm seine Wünsche vor.

(Die folgenden Stimmen entsprechend, jeder stellt sich vor)

Rentenempfänger aus Niedersachsen: Über Sinn und Zweck des Lebens;

Großkaufmann aus Nordrhein-Westfalen: Über einen persönlichen Gott;

Arbeitslose Verkäuferin aus Bayern: Über schöne Phantasien bei Mensch und Natur;

Mutter eines Straßenbahnschaffners aus Nordrhein-Westfallen: Über die Atombombe;

Bankhausmeister aus Niedersachsen: Müssen die Völker Krieg führen?;

Druckerei-Hilfsarbeiterin aus Hessen: Ob die Menschen zu seiner Zeit auch so schlecht

waren;

Gärtner aus Rheinland-Pfalz: Mich hätte interessiert, ob er glücklich war;

Hausfrau aus Niedersachsen: Über die Psyche der Frauen;

Arbeitsloser Brennhaus-Arbeiter aus Bayern: Über die Geschichte der Weltkugel;

Arbeitslose Witwe aus Niedersachsen: Über die Sozialverhältnisse der Arbeiterklasse;

Pensionierter Lehrer aus Bayern: Über die schweren Fragen unserer Zeit;

Ofensetzersfrau aus Nordrhein-Westfalen: Über sein tolles Liebesleben. Er muss ganz

schlimm gewesen sein mit Frauen;

Optiker und Uhrmacher aus dem Rheinland: Um ihm zu sagen, wie verlogen und brutal-

skrupellos er ist! Er hat Schuld an Schillers Tod und hat ihn ruiniert;

Hausfrau aus Bayern: Was er heute als Minister tun würde;

Schuhmacher aus Hessen: Über seine Idee der Urpflanze;

Kaufmannsfrau, Mutter von zwei heranwachsenden Töchtern: Über Fragen der Moral;

Heimarbeiter aus Niedersachsen: Ob er wohl Lust hätte, heute zu leben.«238

Die Interessen sind freilich vielfältig: Die Bandbreite reicht von persönlichen Anlie-

gen (eine bessere Stellung verschaffen) über die typischenThemen der Boulevardpresse

(Liebesleben) bis hin zu ästhetischen, sozialen und philosophischen Fragestellungen.

Insgesamt überwiegt der Eindruck, dass der Klassiker für die Mehrheit der Befragten

nachwie vor eine Form vonAutorität verkörpert, die Orientierung inmehr oderweniger

grundsätzlichen, wenn nicht gar existenziellen Angelegenheiten zu bringen vermöchte.

Kennzeichnend ist allerdings, dass ein Großteil der genanntenThemen sich auf direkte

236 Sendetyposkript Goethe 1949, 45.

237 Ebd., 46.

238 Ebd., 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Klassikerfeiern

Weise auf den Erfahrungshorizont der Interviewten bezieht: Es geht um den vergan-

genen und den sich anbahnenden Krieg, um die soziale Ungerechtigkeit, die Rolle der

Religion, die Psychologie – Phänomene, die eigentlich so gut wie gar nichts mit Goe-

thes Erfahrungswelt zu tun haben. Für die befragten Personen wird der Klassiker zu

einer Art persönlichem Berater, einem Vertrauten, mit dem man sich über die großen

Lebensfragen unterhalten könnte. Das entspricht der Interpretation des ersten Spre-

chers: »Für alle diese Menschen ist Goethe zweihundert Jahre nach seiner Geburt kein

unnahbarer Dichterfürst, sondern ein Mensch wie du und ich. Sein Ruhm allein genügt

vielleicht, um ihm ein schüchternes Vertrauen entgegenzubringen.«239 Der elitäre drit-

te Sprecher kommentiert diese naiv gerührte Einschätzung seines Kollegen dagegen

zynisch: »Als wäre Goethe einer von ihresgleichen, nicht wahr?«240

Gestaltete sich das Verhältnis zum Klassiker im Breitendiskurs der Zwischen-

kriegszeit überwiegend im Modus der Auratisierung, kann man für die Nachkriegszeit

von einer Tendenz zur Intimisierung sprechen. Auch wenn die Autorität Goethes 1949

nicht grundlegend infrage gestellt wird, erscheint sie nicht mehr so stabil, wie noch 15

Jahre zuvor: Der Klassiker ist in weiten Rezipientenkreisen keine gottähnliche Figur,

deren Wort übermäßiges Gewicht hätte. Darin kann man einen zusätzlichen Grund

für den allmählichen Rückgang des kulturpolitischen Klassikerdiskurses sehen, für

den es selbst in der breiten Öffentlichkeit keine wirkliche Empfangsbereitschaft mehr

gibt. Was die Allensbacher Umfrage schließlich zeigt, ist die Bedeutungszunahme der

populären Rezeptionsformen: Wurde der Breitendiskurs in der Zwischenkriegszeit

als minderwertige Begleiterscheinung der ›legitimen‹ Klassikerdiskurse – kulturpo-

litischer, Spezial- und Bildungsdiskurs – angesehen, so erzeugt er nun verstärkt das

Interesse der Kulturschaffenden und Intellektuellen.

6.2.2 Thomas Mann in Interaktion mit dem massenmedialen

Breitendiskurs 1949

Thomas Mann, das bezeugen bereits die Goethe-Essays von 1932, nimmt den Breiten-

diskurs über den Dichter nicht nur wahr, sondern er reagiert darauf. Obwohl seine

Ansprache im Goethejahr auf dem ersten Blick wenig bis gar nichts mit dem Inhalt der

Illustrierten oder der Radioprogramme gemein hat, liegt es nahe, dass er sich ihn auch

1949 zunutze macht. Bezeichnend ist der Unterschied mit den anderen Beiträgen zum

Nachkriegsjubiläum. Die fragmentarische Struktur des Breitendiskurses, die Mann in

seinen Essays der Zwischenkriegszeit aufgenommen hatte, um das starre National-

klassikerkonzept aufzubrechen, findet man auf sehr ähnlicheWeise im internationalen

Vortrag Goethe und die Demokratie eingesetzt. Bevor er am Ende des Textes den »demo-

kratischen Zug«241 bei Goethe als das Merkmal erklärt, dass den Klassiker für die Welt

in der Nachkriegszeit brauchbar mache, zeichnet er erneut ein äußerst facettenreiches

Porträt des Dichters. Diesmal wird die Vielfältigkeit mehrfach explizit thematisiert:

239 Ebd., 51.

240 Ebd., II, 4.

241 Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 634.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 361

»Lassen Sie uns bedenken, daß Goethe weder ein philosophischer Systematiker noch

ein starrer Anhänger vonDogmenundMeinungenwar, sondern daßdieQuellen seiner

dichterischen Fruchtbarkeit die Polarität, der unerschöpflicheReichtumanWidersprü-

chen war, den seine Natur umfaßte.«242

Etwas weiter heißt es wieder:

»Seine [Goethes] Lebensverbundenheit, demokratisch im Gegensatz zum poetischen

Aristokratismus des Todes, hat viele Fazetten undBrechungen, die jedenZweifel recht-

fertigen, ob die europäische Demokratie ihn zu den Ihren zählen darf.«243

Diese Kommentare sind natürlich eine Art, den Widerspruch vorwegzunehmen: Mann

ist sich bewusst, dass er den Klassiker dem von ihm diagnostizierten Bedarf der west-

lichen Welt nach demokratischen Vorbildern entsprechend modelliert und dass dies

bei Weiten nicht die einzige und einleuchtendste Form des Zugriffs auf Goethe ist. Sie

sind aber ebenfalls ein Mittel, um an die Relativität des von ihm entwickelten Kon-

zepts zu erinnern: Es gibt immer auch andere mögliche Zugriffsformen. Ähnlich wie

in den Essays von 1932 wird diese Relativität zusätzlich dadurch greifbar gemacht, dass

sich das Goethebild aus einer Vielzahl von Anekdoten, Bildern und Zitaten zusammen-

setzt – und zwar vor allem solchen, die der Modellierung zum Demokraten eigentlich

widersprechen. So etwa, wenn Mann seinen Zuhörern das Bild Goethes als verbitterten

Gegner jeglicher Reform des Ständesystems vor Augen führt: »Manmuß ihn sehen, wie

er, April 1816, nach Titel und Rang erster Minister des neuen Großherzogtums Sachsen-

Weimar, bei der Verfassungsfeier zunächst dem Throne stand, aufrecht, den Stern des

›Weißen Falken‹ auf der Brust. Das Ganze war ihm im höchsten Grade zuwider.«244

Diese an Karikatur grenzende Darstellung hat zugleich etwas – um eine Redewendung

Manns zu verwenden – Humoristisches. Tatsächlich kennzeichnet den Vortrag ein be-

schwingter Ton, der daran hindert, dass man die Ausführungen allzu ernst nehme. In

Kontinuität zu seinen Goethe-Essays der Zwischenkriegszeit findet sich in Goethe und

die Demokratie ein Angebot, wie der Klassiker in der Gegenwart zu gebrauchen sei – und

gleichzeitig die Mittel zur Reflexion dieses Gebrauchs.

Das ist in der Ansprache im Goethejahr und den Varianten des Textes anders: Zwar

gründet dasNationalklassikerkonzept, dasMann darin entwickelt ebenfalls auf der Idee

derWidersprüchlichkeit – dochwird dieseWidersprüchlichkeit in gewisser Hinsicht fi-

xiert, wenn nicht sogar essenzialisiert: Sie ist das, was Goethe zum Spiegel deutscher

Identität macht. Die vielfältigen »Fazetten« der Biografie und des Werks des Dichters

dienen nicht mehr der Relativierung des Klassikerkonzepts, sondern sie machen es im

Kern aus. Bezeichnend ist, dass Mann in diesem Text fast gänzlich auf Anekdoten ver-

zichtet; zwar finden sich jene berühmten Zitate darin, die auch in den Massenmedien

als ›geflügelte Worte‹ zirkulieren (z.B. die doppelte Anspielung auf Faust II und dem

Brief an Zelter: »Und seiner Wahrheit letzter Schluß lautet: ›Es gilt im Grunde doch nur

vorwärts!‹«, AG, 687), doch werden sie im Gegensatz zu den anderen Goethe-Essays so

242 Ebd., 613.

243 Ebd., 618.

244 Ebd., 620.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Klassikerfeiern

in die Argumentation eingebettet, dass ihre Auslegung unzweifelhaft erscheint. Offen-

bar geht es Mann diesmal um die Kohärenz des Gesamtbildes. Insgesamt kennzeich-

net die Ansprache ein viel ernsthafterer Tonfall als der Vortrag Goethe und die Demokratie

(aber auch Lotte inWeimar oder die Phantasie über Goethe). Man kann dies angesichts der

oben geschilderten Tendenzen im Breitendiskurs als Versuch deuten, der Auflösung

von Klassikerkonzepten entgegenzuwirken. Denn die Gefahr, die von der beinahe sys-

tematischen Verballhornung aller Formen des Klassikergebrauchs ausgehen, ist, dass

überhaupt kein Klassikergebrauch mehr möglich sei. Nun hat Goethe in Manns Au-

gen im Deutschland der Nachkriegszeit aber immer noch eine wichtige Funktion zu

erfüllen – zu wichtig, als dass er riskieren würde, sie als relativ erscheinen zu lassen.

Vor diesem Hintergrund klingt die Bemerkung, mit der Manns Beitrag in der Il-

lustrierten Sie und er endet, wie eine Antwort auf die Schlussfolgerungen, die sich aus

Texten wie Kästners Goethe-Derby ergeben:

»Dies Allsein [Goethe] versteht sich zu keiner Lehre. Mit tausend Zungen redend, hat

es dennoch die erhabene Schweigsamkeit des Symbols, der Kunst, des Bildes, in das

man vieles hinein-, aus demman vieles herauslesen kann, und das doch nicht verwirrt,

sondern, wie es selbst ein großes Schauen ist, durch reine Anschauung befriedigt.«245

Mann betont nochmals, dass sich der Klassiker auf keine eindeutige »Lehre« fixieren

lässt. Doch besteht er, entgegen der Annahme, der Diskurs um Goethe sei nur noch

ein großes Durcheinander, auf der Bedeutsam- und Brauchbarkeit des Klassikers. Der

Geschwätzigkeit des Breitendiskurses stellt er die »Schweigsamkeit des Symbols« ge-

genüber.

Es gibt weitaus weniger Dokumente, die die Rezeption von Manns Ansprache im

Radio dokumentieren, als noch im Jahr 1932, was in erster Linie damit zu tun hat, dass

sich solche Medienereignisse inzwischen ›normalisiert‹ haben. Umso bedeutender ist

der Kommentar des Westberliner Tags, der auf der Funkübertragung der Frankfurter

Rede basiert:

»Weil ThomasMann ihn ›zu einemÜbermenschen erhob‹ und allen Ernstes von seiner

›Epiphanie‹ sprach, weil er ihn als ›allumfassend und göttlich-kühl‹ und als ›olympisch-

gebildeten Titan‹ bezeichnete, blieb das Herz des Hörers trotz aller Formvollendung

leise beschämt und fern. Denn gerade dieser Goethe ist es nicht, der heute zur deut-

schen Not spricht. Thomas Manns Worte wurden in glänzender, virtuoser Sicherheit

formuliert. Zu sicher, zu glänzend, zu virtuos. Wirklich nahe an Goethe brachte er uns

nicht. Nur in der Darstellung des zweiten Teils des Faust, als der soziale Tatenmensch

auftrat, wurde selbst im Rundfunk die Atmosphäre etwas wärmer. Aber der Hauch des

245 Mann: Goethe der Gegenwärtige [1949], 691. In der Ansprache im Goethejahr ähnlich, dort aller-

dings auf die Kunst überhaupt bezogen: »Alle Kunst ist symbolisch, ist es kraft des Doppelsinns

dieses Triebes, und wenn sie auch die Beredsamkeit zu einem ihrer Mittel macht, ihr eignet doch

das schweigende Sein des Symbols, des Zeichens, des Bildes, in das man vieles hinein-, aus dem

man vieles herauslesen kann, und das doch nicht verwirrt, sondern durch Anschauung befriedigt.«

(AG, 680).

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 363

Nahen, des Menschlichen, der immer und gerade heute von Goethe ausgeht, der, den

wir suchen, der uns hilft, er wurde uns nicht deutlich.«246

Diese distanzierte Kritik ist aufschlussreich, weil sie explizit den Bedarf nennt, der

dem Zugriff auf Goethe 1949 zugrunde liegt: Der Klassiker soll ›menschlich‹ dargestellt

werden, er soll ein persönliches Identifikationsverhältnis zulassen. Im Breitendiskurs

ist eine solche Partizipation durch die fragmentarische Form gegeben, vor allem durch

die Wiedergabe von Anekdoten aus Goethes Alltag. Auch wenn der Autor des Kommen-

tars die Ansprache einseitig wiedergibt und seine Intention klar polemisch ist, so bringt

er indirekt Manns Strategie auf den Punkt. Es geht im deutschen Vortrag von 1949 nicht

darum, die Mittel des Breitendiskurses zu nutzen, um die Anschlussfähigkeit in weiten

Rezeptionskreisen zu gewähren. Vielmehr markiert der Schriftsteller durch den Ver-

zicht auf die Anekdotenform und die Verfahren der Intimisierung die Differenz zum

massenmedialen Diskurs. Nur auf dieseWeise, so kannman diese Distanzierungsgeste

verstehen, ließe sich der Klassiker weiterhin gebrauchen.

246 D.D.: Teils Goethe – teils Thomas Mann. Feier in Frankfurt – später in Weimar, in: Der Tag,

26.7.1949. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009 - am 13.02.2026, 17:53:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

