6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit
der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

In seiner Bilanz zum Goethejahr 1949 stellt Joachim Leithduser nicht ohne Ironie fest:

»Der100. Todes- und der 200. Geburtstag [Goethes] liegen so dicht beieinander, daf
die Hauptredner von damals: Albert Schweitzer, [..] Thomas Mann [..] und Ortega y
Gasset [..] auch die Hauptredner von heute waren. Immerhin war die Zeitspanne zwi-
schen den beiden Ereignissen grofigenug, um aus zahlreichen Goethestitten Ruinen
werden zu lassen.«'

Damit ist die Paradoxie der ersten grofien Nachkriegsklassikerfeier auf den Punkt ge-
bracht: Sie steht allein durch die zeitliche Nihe im Kontinuitatsverhiltnis zum Vor-
kriegsjubilium, ist aber zugleich durch das Bewusstsein eines tiefen, durch die drei-
zehn Jahre Naziherrschaft und den Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs bedingten Ein-
schnitts gepragt. Die Frage der Kontinuitit — oder der Diskontinuitit — in der Goethe-
rezeption, die in der Forschung zur Leitfrage wurde,” wird sich auch in diesem Kapitel
stellen. Vorab scheint es mir wichtig, sie unter einem formalen Aspekt zu betrachten:
Wie die Beobachtung von Leithduser suggeriert, sind es Redner, die 1949 im Zentrum
des Gedenkjahrs stehen und dieses hauptsachlich prigen. Wie auch 1932 ist die Haupt-
gattung des Jubiliums - ob im Osten oder im Westen — die Gedenkrede. Damit ist auf
die Dominanz des kulturpolitischen Diskurses im Umgang mit dem Klassiker hinge-
wiesen: Goethe wird 1949 auf den ersten Blick nach wie vor die Funktion einer gemein-
schaftsstiftenden und/oder handlungsweisenden Autoritit zuerkannt — auch wenn die-

1 Joachim G. Leithduser: Das Goethejahrist iberstanden. Riickblick und Bilanz, in: Der Monat, Nr. 15,
1949, 286-296, hier 287. Ortega y Gasset, der 1949 tatsachlich eines der aktivsten Goetheredner in
der Bundesrepublik und auswarts ist, hatte 1932 keinen 6ffentlichen Vortrag gehalten. Sein Essay
Um einen Goethe von Innen bittend ist aber im Nachkriegsjubilaum durch Neuauflagen und diverse
Bezugnahmen sehr prisent, sodass er Leithduser riickblickend als eines der wichtigsten Doku-
mente der Hundertjahrfeier erscheint.

2 Vgl. zuletzt Ernst Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier1932/1949: Kontinuitit und Diskonti-
nuitdt, in: Matthias Léwe, Gregor Streim (Hg.): »Humanismus«in der Krise. Debatten und Diskurse
zwischen Weimarer Republik und geteiltem Deutschland, Berlin 2017, 23-38.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Klassikerfeiern

se Autorititsfunktion je nach politischen und kulturellen Kontexten inhaltlich unter-
schiedlich bestimmt wird.

Dass das nicht selbstverstindlich ist, wird klar, wenn man zum Vergleich die spi-
teren Goethejubilien heranzieht. 1982 und mehr noch 1999 wird zwar mit dhnlichem
Aufwand Goethes gedacht, doch werden die Versuche den Klassiker als Autoritit zu
etablieren merklich seltener.? Deutlich wird dies bereits bei der Sichtung des Materials:
Anstelle von Gedenkreden hat man es nun mehrheitlich mit wissenschaftlichen Sympo-
sien und Publikationen sowie mit Vermittlungsangeboten in Form von Ausstellungen,
TV-Filmen oder Merchandising-Produkten zu tun.* 1949 findet lediglich eine wissen-
schaftliche Goethe-Tagung in Frankfurt am Main statt;” nach 1982 erscheinen an die
zehn Sammelbinde mit Beitridgen, die anlisslich von Goethe-Kongressen in aller Welt
gehalten wurden; nach 1999 sind es weit iiber dreilig.® Die Aktualisierung Goethes fin-
det Ende des 20. Jahrhunderts nicht mehr primir im kulturpolitischen, sondern vor
allem im Spezial- und Bildungsdiskurs sowie vermehrt im Breitendiskurs statt (ihn-
liche Tendenzen lassen sich fiir die Hugo- und Beethovenjubilien ausmachen). Doch
finden sich erste Anzeichen fiir diese Entwicklungen schon im Goethejahr 1949.

Scheinen die zwei Goethejubilien von 1932 und 1949 riickblickend im Kontinuitats-
verhiltnis zueinanderzustehen, dominiert bei den Zeitgenossen die Vorstellung eines
Einschnitts, egal, ob dieser Einschnitt als Traditionsbruch gedacht ist (erinnert sei an
die Ermahnung Richard Alewyns: »Zwischen uns und Weimar liegt Buchenwald. Dar-
um kommen wir nun einmal nicht herum.«”) oder als mehr oder weniger lange Paren-
these (diese kann lediglich die 13 Jahre der Nazi-Diktatur, aber im Sinne der >Sonder-

3 Fur das Goethejahr1999 bildet die bereits zitierte Weimarer Festrede von Katharina Mommsen ei-
ne bemerkenswerte Ausnahme. Die Literaturwissenschaftlerin beklagt darin bezeichnenderweise
den Bedeutungsverlust des kulturpolitischen Klassikerdiskurses, konkret die Tatsache, dass »die
Verehrung, die frither den Meistern der Kunst entgegengebracht wurde, schwinde und dass »die
Literaturwissenschaft sich scheut, politische Fragen aufzugreifen.« Katharina Mommsen: Goethe
und unsere Zeit. Festrede im Goethejahr 1999 zur Er6ffnung der Hauptversammlung der Goethe-
Gesellschaft im Nationaltheater zu Weimar am 27. Mai 1999, Frankfurt a.M. 1999, 8 u.12.

4 Dahnke, dessen Aufsatz zu den Goethefeiern im Goethejahr1982 erscheint, weist auf eine Erneue-
rung und Diversifizierung der Ansatze hin, wobei seine Beobachtungen in erster Linie fir die Goe-
therezeption in der DDR gelten. Im Vordergrund stiinden nun »die kiinstlerische Praxis« sowie die
»literaturwissenschaftliche Forschung«. Vgl. Hans-Dietrich Dahnke: Humanitdt und Geschichts-
perspektive. Zu den Goethe-Ehrungen 1932,1949,1982, in: Weimarer Beitrage, Bd. 28, Nr. 10,1982,
66-89, hier 84f. Zu den Film- und TV-Produktionen in den Erinnerungsjahren vgl. Jana Piper: Goe-
the und Schiller in der filmischen Erinnerungskultur, Wiirzburg 2019. Zum Coethejahr 1999 vgl.
den (kultur-)kritischen Riickblick von Matthias Luserke: Uber das Goethe-Jahr 1999. Versuch ei-
nes Riickblicks, in: Ders. (Hg.): Goethe nach 1999. Positionen und Perspektiven, Gottingen 2000,
133-143.

5 Goethe und die Wissenschaft. Vortriage gehalten anlaRllich des Internationalen Gelehrtenkongres-
ses zu Frankfurt am Main im August 1949, Frankfurt a.M. 1951. An der Universitat Leipzig findet im
Rahmen des Coethejahrs zudem ein »alldeutscher Studentenkongrefi« statt. Vgl. dazu den Be-
richt: Sergei lwanowitsch Tjulpanow: Coethe und das Lager der Demokratie, in: Neue Welt. Halb-
monatsschrift, Bd. 4, Nr. 15,1949, 3-13.

6 So das Ergebnis von Recherchen im Gemeinsamen Verbundkatalog (GVK).

7 Richard Alewyn: Goethe als Alibi, in: Hamburger akademische Rundschau, Bd. 3, Nr. 8-10, 1949,
685-687. Zu Kontext und Interpretation dieses bedeutenden, aber 1949 kaum ernsthaft diskutier-

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

wegsthese« ebenfalls die gesamte Romantik als Epoche des Irrationalismus umfassen).
Der Riickgriff auf den Klassiker ist 1949 immer auch eine Antwort auf die durch die
Nazi-Herrschaft und den Weltkrieg herbeigefiihrten Veranderungen der Verhiltnisse
seit 1932 — und zwar selbst dann, wenn diese Antwort aus heutiger Perspektive falsch
erscheint.® Nach den teils heftigen Diskussionen um den Wiederaufbau der wichtigs-
ten Goethestitten in Weimar und Frankfurt in den unmittelbaren Nachkriegsjahren,
bei denen sich die Frage nach der Inszenierung von Kontinuitit bzw. Diskontinuitit
in der Kulturgeschichte schon einmal ganz konkret gestellt hatte,® ist das Jubilium
von 1949 Anlass zur Evaluierung der alten Klassikermodelle. Inwiefern kénnen das Na-
tionalklassikerparadigma, aber auch das Universalklassikermodell und das im Kontext
der Volksfront etablierte antifaschistische Klassikermodell, die den Klassikergebrauch
in den 1930er Jahren vorstrukturierten, an den neuen historischen, politischen, kultu-
rellen sowie medialen Kontext der Nachkriegszeit angepasst werden? Es ist die Frage
der Kontinuitit im Diskurs, die sich dann stellt: Inwiefern werden die in der Zwischen-
kriegszeit etablierten bzw. aktualisierten semantischen Rahmen (nationaler, universa-
ler oder antifaschistischer Frame) iibernommen? Und welche Funktion erfiillt dieser
Riickgriff auf die alten Klassikermodelle in der Nachkriegszeit?

Im vorliegenden Kapitel liegt der Schwerpunkt also auf dem kulturpolitischen Dis-
kurs, wobei, wie auch fir das Goethejahr 1932, der Umgang mit dem Klassiker in drei
Offentlichkeitssphiren verglichen wird: »Deutsche Nations, >Frankreich« und >Welt«. Be-
dingt durch den Kalten Krieg und die Teilung der Welt — die auch eine Teilung der je-
weiligen Offentlichkeiten mit sich fithrt - kommt es zu einer Duplikation dieser Offent-
lichkeitssphiren und damit zu konkurrierenden Formen des Zugriffs auf den Klassiker.
Deshalb riickt erneut die Frage der gegenseitigen Profilierung der unterschiedlichen
Klassikerkonzepte in den Mittelpunkt. Zugleich bewirkt die kulturelle und politische
Vervielfiltigung der Zugriffe auf Goethe bei den Zeitgenossen ein immer stirkeres Be-
wusstsein fiir die Relativitit ebendieser Zugriffe. Diese wird, wie im zweiten Teil des
Kapitels gezeigt wird, in der bundesrepublikanischen Offentlichkeit vor allem im Brei-
tendiskurs thematisiert. Der Klassikerstatus wird darin auf humorvolle Weise reflek-
tiert, sodass er zuweilen als Ort eines Klassiker-Metadiskurses erscheint. Damit be-

ten Textes vgl. das Kapitel »Weimar und Buchenwald. Die KéIner Goethe-Rede des Remigranten
im Jahr1949«, in: Klaus Garber: Zum Bilde Richard Alewyns, Miinchen 2005, 81-97.

8 Die Forschung zum Goethejahr1949, besonders zu den Feiern in der Bundesrepublik, kennzeichnet
ein stark normativer Duktus. So zuletzt bei Osterkamp, der das »komplette intellektuellen Versa-
gen« der deutschen Goetheredner diagnostiziert, die, »vor der geistigen Herausforderung, die es
bedeutete, im Jahre 1949 als Deutscher, der die Nazi-Diktatur erlebt hatte, iiber Goethes Werk [...]
zu sprechen, gescheitert seien (Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 34). Das
ist von der Sache her richtig, doch ist es, wie ich meine, dienlicher, die Aktualisierungen Goethes
in der Nachkriegszeit unter funktionaler Perspektive zu beleuchten und zu fragen, auf welchen
gesellschaftlichen Bedarf sie jeweils reagieren.

9 Zur Neuerrichtung des Hauses am Frauenplan vgl. Bettina Meier: Coethe in Triimmern: zur Rezep-
tion eines Klassikers in der Nachkriegszeit, Wiesbaden 1989, 196ff.; Paul Kahl: Die Erfindung des
Dichterhauses. Das Goethe-Nationalmuseum in Weimar: eine Kulturgeschichte, Géttingen 2015,
205ff. Zum Wiederaufbau des Frankfurter Goethehauses vgl. Meier: Goethe in Triimmern, 16ff., so-
wie Michael S. Falser: Zwischen Identitit und Authentizitdt. Zur politischen Geschichte der Denk-
malpflege in Deutschland, Dresden 2008, 82ff.

13.02.2026, 17:53:07. y e

303


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Klassikerfeiern

statigt sich die fiir die 1930er Jahren festgestellte Bedeutungszunahme der populiren
Aneignungsformen. In der Nachkriegszeit kommt es mehr und mehr zu einer Verselb-
stindigung des Breitendiskurses.

Die Ansprache im Goethejahr 1949 von Thomas Mann, die eine originelle Neuinterpre-
tation des Nationalklassikermodells bietet und in seiner inhaltlichen Gestaltung auf die
Bedeutungszunahme des Breitendiskurses reagiert, ist einer der wenigen Texte, der so-
wohl in den westlichen als auch in den 8stlichen Offentlichkeitssphiren rezipiert wird
und deshalb den Prozess der gegenseitigen Profilierung greifbar werden lisst. Er dient
nachfolgend als Schliisseldokument.

Schliisseldokument: Thomas Mann, Ansprache im Goethejahr 1949

»lch habe lhnen nichts Neues zu sagen«:;‘.1 So leitet Thomas Mann eine der zwei groflen
Ansprachen ein, die er im Goethejahr ein Dutzend Mal hélt. Tatsdchlich finden sich in
den Essaysvon 1949 viele Elemente der fritheren Texte iiber Goethe wieder. Dementspre-
chend gering ist das Interesse der Forschung fiir die Beitrige zum Nachkriegsjubila-
um: Wenn es denn um das Goethejahr 1949 geht, stehen die heftigen Debatten im Mit-
telpunkt, die Mann mit seinem ersten Deutschlandbesuch nach dem Krieg ausléste. 2
Das von ihm entwickelte Klassikerkonzept wird hingegen selten besprochen —schliefs-
lich ladt der Schriftsteller selbst dazu ein, es als nebensachlich zu betrachten: »Tout est
dit—es ist alles gesagt, von Deutschen und Nicht-Deutschen, und das Schlimme ist: ich
selbst habe das Meine gesagt und meinen Sack geleert, in einem halben Dutzend Auf-
satzen habe ich das getan und in einem ganzen Roman.« 3 Doch macht man es sich zu
leicht, wenn man Thomas Mann zu sehr beim Wort nimmt. Mit der ungewohnlichen cap-
tatio benevolentiae lenkt er die Aufmerksambkeit weg von der Frage nach der (schriftstel-
lerischen) Originalitat seines Goethebilds hinzum Problem der gesellschaftspolitischen
Brauchbarkeit seines Klassikerkonzepts. Dass Mann 1949 »nichts Neues zu sagen« habe,
bedeutet nicht, dass Goethe in seinen Augen funktionslos geworden sei. Dass eher das
Gegenteil der Fall ist, belegen die zahlreichen Texte, die er aus Anlass des Nachkriegsju-
bilaums verfasst, vortragt und fiir deren Verbreitung er sich einsetzt.

Mann hatseitden1920er]ahren eine Vielzahl von Texten iiber Goethe veréffentlicht,
diein Teilen oderinvoller Linge wihrend des Goethejahres 1949 zirkulieren. Neben den
Essays Goethe und Tolstoi von 1922 und Goethe als Reprdsentant des biirgerlichen Zeitalters
von 1932, die beide ganz oder in Ausziigen neu gedruckt bzw. iibersetzt werden, sind
vor allem der Roman Lotte in Weimar von 1939 sowie die Einleitung zur Anthologie The
Permanent Goethe zu nennen. # Die weiteste Verbreitung erreichen allerdings die Bei-
trage, die Mann eigens fiir das Jubilaum verfasst. Der Vortrag Goethe und die Demokratie
ist einer internationalen Offentlichkeit zugedacht: Mann hilt ihn 1949 u.a. in Chicago,
Washington, New York, Oxford, London, Uppsala, Lund, Kopenhagen, Ziirich, Bern und
Miinchen. S Dabei handelt es sich in den meisten Fillen um akademische Feierlichkei-
ten zu Ehren Goethes oder Manns, der 1949 die Ehrendoktorwiirden der Universitaten
Oxford und Lund erhalt. In derschriftlichen Fassung erscheintder Essay in mehreren Ein-

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

zelausgaben. Wie schon imJahr1932 lassen die Zeitschriftenpublikationen in der Neuen
Rundschau und der Wandlung den Text in andere Diskursarenen treten. 6

Als Schlisseldokument dientin diesem Kapitel die Ansprache im Goethejahr1949, die
eine noch groflere Bandbreite an Offentlichkeitsspharen erreicht. 7 Der Text besteht aus
zwei Teilen, wobei erst der zweite formal und inhaltlich den Erwartungen an eine Ge-
denkrede —oder, um es mit Mann zu sagen, an einen der »obligaten Goethe-Vortrage«
(AG, 670) —entspricht; den ersten kann man als Rechtfertigung des Schriftstellers vor der
deutschen Offentlichkeit zusammenfassen.

Zundichst zum zweiten, dem >Coetheteil« Er geht teilweise wortlich auf den Essay
Die drei Gewaltigen zurlick, den man aus diesem Grund als Variante des Schliisseldoku-
ments betrachten kann. Der Text entsteht auf Anfrage der New York Times und erscheint
am 26.]uni1949 unter dem Titel Coethe: Faust and Me[ohistolz)lfreles.*8 Im August wird er un-
ter der Uberschrift Goethe, das deutsche Wunder in der dem Anspruch nach internationa-
len Zeitschrift Der Monat veroffentlicht. Mann tragt den Essay ebenfalls im Rundfunkvor,
einmal im Rahmen der BBC-Reihe Goethe. A Radio Confu/nel/nomtion,*9 einmal im Schwedi-
schen Radio. '® Schlielich verwendet er denselben Text noch fiir einen kurzen Artikel,
derunter dem Titel Goethe, der Gegenwiirtige in der schweizerischen Illustrierten Sie und er
erscheint. " Damit erfahrt die Goethe-Interpretation, die Mann in seine Ansprache ein-
fliefen lasst, bereits vorab eine weite internationale und intermediale Verbreitung.

In der Vortragsfassung ist die Ansprache primar an die deutsche Offentlichkeit ge-
richtet, wobei >deutsch« explizit beide Teile des Landes meint. Mann hélt die Rede nur
zweimal: Am 25. Juli in der Paulskirche in Frankfurt und am 1. August im Deutschen Na-
tionaltheaterin Weimar. 2 In beiden Fallen wird sie durch Lautsprecher-und Radiotiber-
tragungen als mediales und >nationales«< Ereignis inszeniert. '3 Verbreitet wird der Text
durch Nachdrucke und Teilnachdrucke in Zeitungen, Zeitschriften und Illustrierten, und
zwar sowohl in der am 23. Mai gegriindeten Bundesrepublik (BRD) als auch in der So-
wijetischen Besatzungszone (SBZ).*14 Aufdiese Weise kommtder Essay in Berithrung mit
unterschiedlichen Formen des Klassikerdiskurses in Ost und West.

Die Ansprache im Goethejahr bleibt allerdings nicht den zwei deutschen Offentlich-
keitsspharen vorbehalten. In ibersetzter Fassung erscheint sie in diversen Zeitschriften
in England, Frankreich, Danemark sowie Polen und der Tiirkei. ' Besprochen wird im
Folgenden die Veroffentlichung in Documents, an der sich die Probleme einer interkul-
turellen Aneignung Goethes in der Nachkriegszeit thematisieren lassen. An eine (west-
liche) internationale Offentlichkeit gerichtet sind die betont zweisprachige Festschrift
Das Coethe-Jahr sowie die programmatische Zeitschrift Common cause, in denen ebenfalls
Ausziige aus der Ansprache erscheinen: Sie zeugen von den Bemiithungen, Goethe 1949
als Frontfigur fiir eine einheitliche Weltorganisation zu etablieren.

" Thomas Mann: Goethe und die Demokratie [1949], in: Essays V11945-1950, hg. v. Her-
bert Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Grofée kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 606-
636, hier 606.

13.02.2026, 17:53:07. y e

305


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Klassikerfeiern

"2 Herbert Lehnert: »Goethe, das deutsche Wunder«. Thomas Manns Verhiltnis zu
Deutschland im Spiegel seiner Goethe-Aufsitze, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 12,
1999, 133-148; Giinther Riither: Thomas Manns Deutschlandbilder im Goethejahr 1949,
in: Historisch-politische Mitteilungen, Bd. 16, 2009, 57-80; Sven Hanuschek: »Ich lieR al-
les bei gesunder Vernunft iiber mich ergehen«. »Ethnologische« Literaturwissenschaft
anhand von Thomas Manns Deutschlandreise im Jahr 1949, in: Michael Ansel, Hans-
Edwin Friedrich, Gerhard Lauer (Hg.): Die Erfindung des Schriftstellers Thomas Mann,
Berlin 2009, 371-383.

“3 Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 606.

"4 Thomas Mann: Phantasie iiber Goethe als Einleitung zu einer amerikanischen Aus-
wahl aus seinen Werken [1948], in: Essays V11945-1950, hg. v. Herbert Lehnert, Frankfurt
a.M. 2009 (GrofRe kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 300-347.

S Gert Heine, Paul Schommer: Thomas-Mann-Chronik, Frankfurt a.M. 2004, 456f.

"6 Zu den Medialisierungen des Essays Goethe und die Demokratie vgl. Georg Potempa:
Thomas-Mann-Bibliographie, Bd. 1: Das Werk, Morsum/Sylt 1992, 599f.

"7 Thomas Mann: Ansprache im Coethejahr1949, in: Essays V11945-1950, hg. v. Herbert
Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Grofse kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 670-688.
Im Folgenden werden Textstellen aus diesem Essay mit der Sigle AG gefolgt von der Sei-
tenzahl zitiert.

"8 Thomas Mann: Die drei Gewaltigen [1949], in: Essays VI: 191945-1950, hg. v. Herbert
Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (Grofde kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 650-660.
& Vgl. das Begleitheft, in dem auch der Vortrag von Thomas Mann abgedruckt ist: The
British Broadcasting Corporation (Hg.): Johann Wolfgang von Goethe 1749-1949. A Ra-
dio Commemoration, London 1949.

19 Ernst Loewy (Hg.): Thomas Mann. Ton- und Filmaufnahmen: ein Verzeichnis, Frank-
furta.M.1974, 76.

" zuden Medialisierungen des Essays Die drei Gewaltigen vgl. Potempa: Thomas-Mann-
Bibliographie, Bd. 1, 602 u. 607.

"2 Der Weimarer Ansprache stellt Mann eine abweichende Einleitung voran: Thomas
Mann: [Ansprache in Weimar], Essays V11945-1950, hg. v. Herbert Lehnert, Frankfurta.M.
2009 (GroRe kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 694-697. Im Folgenden werden
Textstellen aus diesem Text mit der Sigle AGW gefolgt von der Seitenzahl zitiert.

"3 \/gl. Heine, Schommer: Thomas-Mann-Chronik, 458.

14 Potempa verzeichnet fiinf vollstindige Nachdrucke sowie dreizehn unvollstindige
Ausziige in Zeitschriften und Zeitungen. Vgl. Potempa: Thomas-Mann-Bibliographie,
Bd. 1, 604ff.

"5 Georg Potempa: Thomas-Mann-Bibliographie, Bd. 2: Ubersetzungen, Interviews,
Morsum/Sylt1997.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit 307

Tabelle 5: Medialisierungen von Thomas Manns Ansprache im Goethejahr 1949 und seinen Vari-
anten (Auswahl)

Art der Medialisierung

adressierte bzw. erreichte Offentlich-
keitssphire

Interaktion mit...

Rede in der Paulskirche in
Frankfurtam 25. Juliund im
Deutschen Nationaltheaterin
Weimar am 1. August

»Deutsche Kulturnation«
(Offentlichkeitssphire 1)

.. kulturpolitischem
Diskurs

Verbreitung in den ostzonalen
Massenmedien (Rundfunk, Ta-
gespresse)

Sowjetische Besatzungszone
(Offentlichkeitssphire 1a)

... kulturpolitischem
Diskurs

Verbreitung in den westdeut-
schen Massenmedien
(Rundfunk, Tagespresse)

Bundesrepublik Deutschland
(Offentlichkeitssphire 1b)

.. kulturpolitischem
Diskurs

Veréffentlichung in der Zeit-
schrift Documents. Revue du dia-
logue franco-allemand

>Frankreich<
(Offentlichkeitssphiire 2)

... kulturpolitischem
Diskurs

Veroffentlichungen in der
zweisprachigen Festschrift Das
Goethe-Jahr. The Goethe-Year
und in der Zeitschrift Common
Cause; Vortrag im Rahmen der
BBC-Reihe zu Goethe

»Menschheit«
(Offentlichkeitssphire 3)

.. kulturpolitischem
Diskurs

Veroffentlichung in der lllus-
trierten Sie und er; Verbreitung
in den Massenmedien

Massen
(Offentlichkeitssphiire 4)

... Breitendiskurs

13.02.2026, 17:53:07.



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Klassikerfeiern
6.1 Goethe im kulturpolitischen Diskurs zwischen Ost und West

6.1.1 Offentlichkeitssphare 1: >Deutsche Nation« - zur Reevaluierung
des Nationalklassikermodells in der Nachkriegszeit

6.1.1.1 Thomas Manns Ansprache im Goethejahr:
der Nationalklassiker als Spiegel deutscher Identitat

In der Ansprache im Goethejahr 1949 benennt Mann eindeutig seinen Adressatenkreis:
»Mein Besuch gilt Deutschland selbst, Deutschland als Ganzem, und keinem Besat-
zungsgebiet.« (AG, 678) In der Weimarer Fassung der Rede heif’t es sogar noch pathe-
tischer: »Meine erste Wiederkehr nach Deutschland, mein Wiedersehen mit ihm, das
mich so tief bewegt, gilt dem alten Vaterland als Ganzem.« (AGW, 694) Uber die Rea-
litit der Zeit hinwegsehend® - »ich finde das Land zerrissen und aufgeteilt in Zonen
der Siegermichte« (AG, 677) — projiziert Mann eine nationale Einheit und greift da-
fiir auf jenes gefliigelte Faust-Wort zuriick, das 1932 fester Bestandteil des nationalen
Goethe-Frames war und der Legitimierung einer national-chauvinistischen Vereinnah-
mung des Dichters diente: »Lassen Sie ihn [den Gast aus Kalifornien] den Augenblick
unbekiimmert vorwegnehmen, den Goethes Faust seinen letzt-hdchsten nennt: den Au-
genblick, wo der Mensch, wo auch der Deutsche >auf freien Grund mit freiem Volke
stehtd« (AG, 678).

Mit der Ansprache im Goethejahr versucht Mann die Offentlichkeitssphire >Deutsche
Nation, also die historische Bedarfskonstellation fiir den Nationalklassiker, zu rekon-
struieren. Das bedeutet nicht nur die Wiederherstellung von raumlicher Kontinuitit,
wie die einleitenden Worte klarstellen, sondern auch von zeitlicher Kontinuitit. Es gilt
Mann, den Bruch des Zweiten Weltkriegs zu iiberbriicken und »das Einst mit dem Jetzt
[zu] verbinden« (AG, 670). Dazu gehort auch die Reintegration von zwei »Erlebniswel-
ten« (AG, 670), der inner-deutschen und der exil-deutschen. Die erste Hilfte der Rede
liest sich wie eine Rechtfertigung des Emigranten vor dem Hintergrund der Debatten
um die>innere Emigration<in den Jahren nach 1945, die durch die Vergabe des Frankfur-
ter Goethepreises in den Westzonen erneut virulent geworden war." Mann antwortet
auf den »Vorwurf der Preisgabe [s]eines Vaterlandes« (AG, 674) mit der Versicherung,
er habe auch im Exil »die deutsche Not geteilt« (AG, 675), womit eine Erfahrungsge-
meinschaft zwischen ihm und seinen Zuhorern geschaffen werden soll.

Die Rekonstruktion der vielfach gespaltenen Offentlichkeitssphire »Deutsche Nati-
onc erfolgt iiber Goethe, der als Faktor der zeitlichen und raumlichen Kontinuitit fun-
giert. Dadurch wird nochmals sichtbar, dass sich Bedarfskonstellation und Klassiker-
modell gegenseitig bedingen: Mann reaktiviert das Nationalklassikermodell, indem er
einen Bedarf nach Einheit und Reintegration postuliert. Hatte er in dem fir die in-
ternationale Offentlichkeit bestimmten Essay Goethe und die Demokratie den Aspekt der

10  Rither spricht in diesem Zusammenhang von Manns »Wirklichkeitsblindheit«. Vgl. Riither: Tho-
mas Manns Deutschlandbilder im Goethejahr 1949, 71.

11 Zuden Hintergriinden der Wahl Thomas Manns zum Goethepreis-Trager sowie den Reaktionen
auf die Entscheidung vgl. das Kapitel »Thomas Mann — Trager des Goethepreises der Stadt Frank-
furta.M.«, in: Meier: Goethe in Trimmern, 116-171.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Reprisentativitit des Nationalklassikers hervorgehoben — Goethe wird dort der »letz-
te Reprisentant und Gebieter Europas«'® genannt — steht in der Ansprache im Goethe-
jahr der Aspekt der Identitit im Mittelpunkt. In der deutschen Rede verweigert Mann
Goethe den Status als »Reprisentanten des >guten« Deutschlands, das man »propa-
gandistisch herausstellen« kénne (AG, 683), und schligt vor, richtiger »einen Ausbruch
grofRen Deutschtums, eine Erscheinung deutscher Gewaltigkeit in ihm zu sehen« (AG,
683). Goethe wird also zum Spiegel einer deutschen Identitit modelliert.

Nun hat die Offentlichkeitssphire >Deutsche Nation¢, die Mann in seiner Anspra-
che adressiert, 1949 lingst keine mediale Grundlage mehr. War in der SBZ seit 1945 ein
zentralisiertes und gelenktes Mediensystem eingerichtet worden, das im Dienst der mi-
litirischen und spiter politischen Staatsfithrung stand,” so hatte sich in den alliierten
Besatzungszonen bis 1949 allmihlich eine f3derale Medienstruktur entwickelt, die, nach
Aufhebung des Lizenzzwangs, aus einem offenen Zeitungs- und Zeitschriftenmarke
einerseits und einer éffentlich-rechtlichen Rundfunkordnung andererseits bestand.'*
Die deutsche Teilung geht mit einer Teilung der medialen Offentlichkeit einher. Das
Goethejahr bildet hier keine Ausnahme, wie auch die getrennten Medialisierungen von
Manns Essay in Ost und West bestitigen: In der SBZ wird die Ansprache im SED-eigenen
Thiiringer Volksverlag veréffentlicht und in mehreren parteikontrollierten bzw. partei-
nahen Zeitungen und Zeitschriften abgedrucke, wie der Neuen Welt (das der SMAD, der
sowjetischen Militiradministration untergestellt ist) oder der Kulturbund-Zeitschrift
Sonntag; in der BRD erscheint sie im Einzeldruck im Suhrkamp-Verlag und wird von
liberalen Zeitungen wie der Frankfurter Rundschau oder der Welt verbreitet.”> Dasselbe
gilt fir die Wiedergabe im Radio: Die Ansprache wird am 25. Juli vom Hessischen Rund-
funk und am 1. August vom Mitteldeutschen Rundfunk iibertragen und jeweils von den
anderen Sendern der Zone itbernommen.® Die Rede wird durch ihre Medialisierun-
gen in zwei hermetische Kommunikationssysteme eingespeist, in denen divergierende
Auffassungen von >deutscher Nation« gelten.

Die Offentlichkeitssphire, die Mann in seiner Ansprache projiziert, ist daher eine
rein symbolische. Genauer handelt es sich um einen symbolischen Raum ohne realen
Medienraum. Bemerkenswert ist dabei die Kontinuitit mit dem Goethejahr 1932. Der
symbolische Raum der Goethefeiern 1949 definiert sich primir iiber die deutsche Spra-
che, der eine horizontale und vertikale Vernetzungsfunktion zugeschrieben wird. Als
»wahre und unverlierbare Heimat« (AG, 672), ist sie das verbindende Element zwischen
dem Emigranten und den in Deutschland Verbliebenen, aber auch zwischen Ost- und
Westzone, bleibt sie doch, so Mann, »frei, von Besatzungen unberithrt« (AG, 678). »Die
Furcht, daf man nicht mehr dieselbe Sprache spreche« (AG, 675), die der Redner kurz

12 Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 617.

13 Vgl. Gunter Holzweissig: Massenmedien in der DDR, in: Jirgen Wilke (Hg.): Mediengeschichte der
Bundesrepublik Deutschland, KélIn [u.a.] 1999, 573-601; Anke Fiedler: Medienlenkung in der DDR,
Kéln 2014.

14 Vgl. die Beitrage von Koszyk, Schiitz und Kutsch in Jirrgen Wilke (Hg.): Mediengeschichte der Bun-
desrepublik Deutschland, Kéln [u.a.] 1999.

15 Zuden Medialisierungen der Ansprache im Goethejahr vgl. Potempa: Thomas Mann-Bibliographie,
Bd. 1, 8o4ff.

16  Vgl. Loewy (Hg.): Thomas Mann. Ton- und Filmaufnahmen, 78f.

13.02.2026, 17:53:07. y e

309


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Klassikerfeiern

erwigt, wird durch die historische — also vertikale — Riickbindung an die Sprache Goe-
thes tiberwunden: Mann erklirt, dass beim Lesen der Iphigenie, »jedem fiir Kunst Emp-
fanglichen, der deutsch versteht« (AG, 682), die Trinen kimen. Wie auch 1932 ergibt
sich tiber die Erinnerungsorte zusitzlich eine symbolische Topografie der Nation, die
diesmal nur aus den zwei Polen Weimar und Frankfurt besteht: Durch seine Anwesen-
heit in den zwei Stidten mochte Mann die »beiden geweihten Goethestitten« (AGW,
694) verbunden wissen — womit zugleich der Sakralisierungsreflex, der so typisch fiir
das Zwischenkriegsjubilium ist, reaktiviert wird. Dass auch die Erinnerungsorte An-
ker deutscher Identitit sind, wird am Lob Weimars deutlich: Im Deutschen National-
theater betont der Redner, dass Weimar die Stadt sei, nach der er sich im Exil »sehnte,
und die in [s]einer Vorstellungswelt, wie in der jedes iiberhaupt vom Geist berithrten
Deutschen, eine so bedeutsame Rolle spielt« (AGW, 695). Eine identititsstiftende Funk-
tion schreibt Mann schliefSlich sich selbst als Schriftsteller zu: »Wer sollte die Einheit
Deutschlands gewihrleisten und darstellen, wenn nicht ein unabhingiger Schriftsteller,
dessen wahre Heimat, wie ich sagte, die freie, von Besatzungen unberiihrte deutsche
Sprache ist?« (AG, 678). In Weimar sieht er ein »Symbol« darin,

»dafd Ost- und Westdeutschland, abseits und oberhalb von allen Unterschieden ih-
rer staatlichen Regimente, aller ideologischen, politischen und 6konomischen Gegen-
satze, auf kulturellem Grund sich gefunden und ihre Goethe-Preise in diesem beson-
ders festlichen Jahr ein und derselben Schriftstellerpersonlichkeit zuerteilt haben.«
(AGW, 695)

Insofern ist Mann selbst der Beweis der von ihm beschworenen kulturellen Kontinuitat.
Denn dass es ein Schriftsteller ist, der auch in der Nachkriegszeit als identititsstiften-
der Faktor wirke, ist eine zusitzliche Legitimation fiir das auf Goethe zuriickzufiithren-
de Nationalklassikermodell.

In Abwesenheit einer einheitlichen medialen Offentlichkeitssphire projiziert Mann
eine ideale Offentlichkeit, die, wie auch 1932, auf der Idee der Kulturnation griindet.
Das Deutschland, das in der Ansprache entworfen wird, definiert sich (immer noch)
tiber seine Sprache, seine Erinnerungsorte und seine Schriftsteller. Symptomatisch ist
die Insistenz, mit der Mann die »Empfinglichkeit fir Kunst« und den »Geist« in den
oben angefiithrten Zitaten zur Voraussetzung fir die Zugehorigkeit zur Kulturnation
macht. Die projizierte Offentlichkeitssphire wird damit auch exkludierend definierrt,
allerdings nicht gegeniiber anderen Nationen, wie noch in den Essays von 1932, son-
dern gegeniiber dem Anderen der Kultur, das mit dem Nationalsozialismus, mit den
»ruchlosen Verderbern Deutschlands und Europas« (AG, 673) gleichgesetzt wird.

Die Trennung zwischen Titern und Opfern, die der Autor hier vornimmt,"” mutet
im Vergleich zu fritheren Aussagen zur kollektiven Verantwortung der Deutschen — u.a.
in der Radiobotschaft Die Lager bzw. Die deutschen KZ-versohnend an.’® Das ist aber

17 Zu seinen Radioansprachen Deutsche Horer erklart Mann: »Jeder Schimpf, jedes heifRe Wort des
Zornes und des Abscheus darin [galt] nur den machthabenden Verfiihrern Deutschlands und ihren
Untaten.« (AG, 673f. Hervorhebung SP)

18  Vgl. Riither: Thomas Manns Deutschlandbilder im Goethejahr1949, 70. Vgl. auch den 6ffentlichen
Brief von Paul Olberg, der seine Enttiuschung dariiber ausspricht, dass Manns Ansprache »wie

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

keine grundsitzliche Kehrtwende: Die Frage nach dem »Seelenbild«'® der Deutschen,
die er seit 1945 in mehreren Texten, u.a. im Essay Deutschland und die Deutschen (1945)
und im Roman Doktor Faustus (1947) behandelt hatte, wird in der Ansprache in Verbin-
dung mit dem Nationalklassiker gebracht.”° Goethe wird nicht vorbehaltlos zur posi-
tiven Identifikationsfigur modelliert, sondern zum Reflex einer gespaltenen deutschen
Identitit. Anders formuliert: Mann rekurriert auf das (alte) Nationalklassikermodell
und — das zeigt die Selbstverstindlichkeit, mit der er das Faust-Zitat vom >freien Volk«
anfiihrt — streitet dabei auch nicht die Kontinuitit mit dem Zwischenkriegsjubilium
ab; Mann rekurriert also auf das (alte) Nationalklassikermodell, funktioniert es aber
gewissermaflen um. Der Nationalklassiker ist nun das, was die Deutschen nicht sein
konnen.

Das Klassikerkonzept, das Mann in seiner Ansprache entwirft, setzt er dem posi-
tiven — man konnte sagen floskelhaften — Portrit des Dichters aus der Perspektive der
Welt entgegen, der Goethe »als Dichter und Weisen, als Lebensfreund und Friedenshel-
den, als Gesegneten der Natur und des Geistes, als Liebling der Menschheit« (AG, 680f.)
erscheine. Wie schon im Essay Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters sowie im
Roman Lotte in Weimar beschreibt er den Klassiker im Widerspruch dazu als komplexe,
zwiegespaltene Dichterfigur, die sich nur in oxymorischen oder im Gegenteil pleonas-
tischen Formulierungen fassen lisst:

»Etwas Gottliches war es mit ihm [Coethe], mit dem ironisch-liebevoll, kithl-majes-
tatisch, grundgiitig Allumfasssenden seines Wesens —und etwas Damonisches doch
auch an dunkler Getriebenheit, naturelbischer Vieldeutigkeit, vitalem Magnetismus,
in Geist aufflammender Lebensgewalt.« (AG, 681)

Bis in die Wortwahl hinein dhnelt dieses Portrit dem vor dem Krieg entworfenen. Doch
diente die Charakterisierung des gottlich-dimonischen Goethe 1932 noch als Kontrast-
folie, als Zeichen der Gefahren, die der biirgerliche Individualismus in sich berge, und

eine Entschuldigung fiir lhre [Manns] fritheren scharfen (und doch so gerechten) kritischen Urteile
und Verurteilungen« klinge. Paul Olberg: Offener Brief an Thomas Mann in: Volksrecht (Ziirich),
9.9.1949. Zitiert nach: Klaus Schréter (Hg.): Thomas Mann im Urteil seiner Zeit: Dokumente 1891-
1955, Frankfurt a.M. 2000, 394-398, hier 395.

19 Thomas Mann: Deutschland und die Deutschen, in: Essays, Bd. 5: Deutschland und die Deutschen
1938-1945, hg. v. Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a.M. 1996, 260-281, hier 263.

20  Mann hatte Goethe schon in fritheren Texten als Schliisselfigur deutscher Identitat dargestellt. Zu
nennen ist der Essay Deutschland und die Deutschen, in dem er die Figuren Luthers und Goethes kon-
trastiert; die Reihe deutscher »Monumental-Gestalten« wird im Goethejahr in den Drei Gewaltigen
um die Figur Bismarcks erweitert (Vgl. Mann: Die drei Gewaltigen [1949], 650). Was die Ansprache
von diesen Uberlegungen unterscheidet, ist zum einen der gezielte Riickgriff auf das Nationalklas-
sikermodell, zum anderen die Tatsache, dass sie—anders als die genannten Essays —direkt an die
Deutschen adressiert ist. Geht es in Deutschland und die Deutschen darum, deutsche Identitit der
Weltéffentlichkeit begreifbar zu machen, méchte die Ansprache einen Prozess der Reflexion und
Bewusstwerdung deutscher Identitit innerhalb der deutschen Offentlichkeit einleiten. Zu Manns
lebenslanglicher Beschaftigung mit der Frage der deutschen Identitit vgl. das Kapitel »Thomas
Manns Summe des Deutschtums«in: Dieter Borchmeyer: Was ist deutsch? Die Suche einer Nation
nach sich selbst, Berlin 2017, 844-905.

13.02.2026, 17:53:07. y e

Ml


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Klassikerfeiern

die es, so Mann, zu iiberwinden gelte, so wird es nun der Offentlichkeitssphire >Deut-
sche Nation« als Spiegel entgegengehalten.?! Der Klassiker verkérpert die Widersprii-
che, die die deutsche Identitit als Ganzes ausmachten. Entgegen der »populiren und
schon abgeschmackten Unterscheidung [...] zwischen einem >bdsen< und einem »gutenc
Deutschland« (AG, 683), gelte der Grundsatz: »Grof3es Deutschtum hat von Gutheit so-
viel, wie GrofRe iberhaupt davon haben mag, aber das >bése« Deutschland ist immer
auch in ithm« (AG, 683). Diese fundamentale Ambivalenz sieht Mann in der Person und
dem Werk Goethes verwirklicht, allem voran im Faust-Drama, in dem sich »der geoft-
nete Blick [des Dichters] fir die Widerspriiche, fiir das Bose im Guten, die Verderbnis
der Idee durch ihre Verwirklichung« (AG, 684) offenbare. In der Figur Goethes lief3e sich
»ein Ausbruch grofen Deutschtums, eine Erscheinung deutscher Gewaltigkeit [...] se-
hen - allerdings die sublimste, humanisierteste, gebandigste Abwandlung davon« (AG,
683). Diesem kriftigen Lob folgt der Aufruf: »Es ist ein Wunder!« (AG, 683), der am
Ende seiner Rede amplifizierend wiederholt wird: »Noch einmal, es ist ein Wunder!«
(AG, 688). Die maximale Synthese, die Goethe in der Ansprache verkorpert, bekommt
dadurch etwas Unwirkliches. Mann betont auch die Einmaligkeit dieser »Vereinigung
des Urbanen und des Dimonischen, die »in so gewinnender GréfRe kein zweites Mal
vorgekommen [sei] in der Geschichte der Gesittung« (AG, 688).

Dass Mann das Unwiederbringliche an der Erscheinung Goethes herausstellt, ist
nicht allein der Gattung Laudatio geschuldet. Der Nationalklassiker erscheint dadurch
als Ausnahmefall deutscher Identitit: Er ist das, was eigentlich unméglich ist. Goe-
the ist in der Ansprache so etwas wie das inverse Spiegelbild des Deutschen. Seine Vor-
bildfunktion ist, vereinfacht gesagt, eine negative: Sie dient der Bewusstwerdung einer
widerspriichlichen deutschen Identitit. Damit biift der Klassiker zugleich seine Au-
torititsfunktion ein: Er ist nicht mehr (oder in viel geringerem Mafe) derjenige, der
in prophetischen Botschaften zur Gegenwart >spricht< oder Handlungsweisen vorgibt.
Zweimal stellt Mann in seinem Vortrag die Frage der Applizierbarkeit des goetheschen
Vorbilds auf die gegenwirtige Wirklichkeit — ohne sie jedoch direkt und eindeutig zu
beantworten. Der Goetheteil wird eingeleitet mit der Frage: »Was [...] lehrt und rit uns
sein [Goethes] Werk, was hat es je gelehrt und verkiindigt?« (AG, 680), gefolgt von der
kryptischen Antwort: »Nichts und alles.« (Ebd.) Auch am Ende bleibt dem Hérer eine
letztgiiltige message vorenthalten: Die Frage »Was hat Goethe uns bediirftigen Menschen
geraten?« (AG, 687) wird mit einem erneuten Hinweis auf die fundamentale Wider-
spriichlichkeit der Klassikerfigur und seiner »Sitze« (Ebd.) beantwortet, was die Giil-
tigkeit der eigentlichen Botschaft von vornherein relativiert. In seiner Aktualisierung
Goethes reaktiviert Mann zwar eindeutig das Nationalklassikermodell, er verweigert

21 Yahya Elsaghe weist darauf hin, dass Mann den Begriff des sDamonischen<im Hinblick auf Goe-
the erst in den Nachkriegsessays verstiarkt bemiiht. Fiir ihn hat dieses Substantiv, das Mann
zwar von Goethe ibernimmt, aber mit einer vergleichsweise unscharfen Bedeutung versieht, ei-
ne »euphemistische Funktion«: Es ermégliche, »die im Namen des deutschen Volks verbrochenen
Scheufilichkeiten [..] an etwas >Dunkles<, Nicht-Urbane[s]¢, s>Unmenschliches<anzuschliefien, das
er [Mann] unter der Signatur des Damonischen in Goethes Personlichkeitsstruktur [..] ausmach-
te.« Ziel sei es, »Coethe als Nationalschriftsteller zu retten« und »fiir die ilberwiegende Mehrheit
der Deutschen als Integrationsangebot zu wahren.« Yahya Elsaghe: Einleitung, in: Thomas Mann:
Goethe, hg. von Yahya Elsaghe und Hanspeter Affolter, Frankfurt a.M. 2019, 32ff,, 41 u. 20.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

ihm jedoch die handlungsweisende Rolle, die ihm in der Zwischenkriegszeit zufiel. Der
Nationalklassiker kann 1949 nicht mehr Prophet seiner Nation sein, er ist nur noch Me-
dium der Reflexion iiber die eigene Identitat.

Mann versucht mit seinem Deutschland-Besuch 1949 ein transzonales Medienereig-
nis zu provozieren. Die sorgfiltige Planung der Auftritte in Frankfurt am 25. Juli und in
Weimar am 1. August 1949, bei denen der Schriftsteller bis auf abweichende Einleitungs-
worte in Weimar dieselbe Rede hilt, sollte eine simultane mediale Aufmerksambkeit in
Ost- und Westdeutschland erzeugen. Mit der Reaktivierung und der Reinterpretation
des Nationalklassikermodells sollte in beiden Teilen des Landes eine Reflexion iiber das,
was deutsche Identitit ausmache, angestofRen werden. Das gelingt nur bedingt: Zwar
berichten die Medien jenseits der jeweiligen Zonengrenzen ausfiihrlich iber die Pla-
nung und den Ablauf der Besuche in Frankfurt und Weimar,?* sie tun es aber zumeist
mit polemischer Absicht. Manns Deutschlandbesuch bewirkt das Gegenteil dessen, was
intendiert war: Statt einer einheitlichen deutschen Offentlichkeit kristallisieren sich
zwei distinkte Offentlichkeitssphiren heraus, in denen Goethe ganz unterschiedliche
Funktionen zugewiesen werden. Dementsprechend wird auch das Reflexionsangebot,
das Mann mit dem Riickgriff auf den Nationalklassiker macht, divergierend angenom-
men.

6.1.1.2  Der antifaschistische Nationalklassiker:
Goethe in der SBZ (Offentlichkeitssphire 1a)

Auch in der Ostzone wird das Nationalklassikermodell reaktiviert. Das Goethejubila-
um dient dort der Behauptung nationaler Einheit, gemif der in den Jahren der Staats-
griindung verfolgten Wiedervereinigungsstrategie der SED.?*> Da die 1948 von Thiirin-
ger Behorden ausgehenden Bemithungen um eine Koordinierung der Goethefeiern in
Frankfurt und Weimar fehlschlugen,** wird die Einheit ins Symbolische verlagert. So
beschwort der SED-Vorsitzende Otto Grotewohl, der seine Rede anlisslich der Goe-
thefeier der Jugend am 22. Mirz in Weimar hilt, die Verbindung beider Goethestit-

ten:2

»Flr uns [..] gibt es nicht einen Weimarer und nicht einen Frankfurter Goethe. Fir uns
gibt es nur einen Goethe, und der gehdrt dem ganzen deutschen Volke. Und so wenig
es fiir uns einen Weimarer und einen Frankfurter Goethe gibt, so wenig gibt es fiir uns

22 Vgl. die Presseauschnittssammlungen in der HAAB: Goethefeiern in Deutschland 1949; Goethe-
jahr—Biicher und Vortrage.

23 Diese Wiedervereinigungsstrategie wurde zum Teil gegen die Absicht der sowjetischen Militar-
administration verfolgt. Zum Verhdltnis von nationaler Frage und Kulturpolitik im Programm der
SED vgl. Gunther Mai: Staatsgriindungsprozefs und nationale Frage als konstitutive Elemente der
Kulturpolitik der SED, in: Lothar Ehrlich, Gunther Mai (Hg.): Weimarer Klassik in der Ara Ulbricht,
Koln [u.a.] 2000, 33-60.

24  Meier: Goethe in Trimmern, 94ff.

25  Zum Ablaufder Coethefeiern derJugend, eines der Hohepunkte des Goethejahrs in der SBZ, sowie
zur Rede Grotewohls vgl. Ebd., 210-215.

13.02.2026, 17:53:07. y e

313


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Klassikerfeiern

ein Weimarer und ein Frankfurter Deutschland. Fiir uns gibt es nur ein Deutschland,
denn es gibt nur ein deutsches Volk.«2®

Grotewohl nutzt die Symbolorte der Kulturnation, um eine deutsche Einheit zu proji-
zieren. Damit ist eine Gemeinsamkeit mit Mann angesprochen: Ungeachtet der zona-
len und medialen Teilung wird in der SBZ eine Offentlichkeitssphire »Deutsche Nationc
rekonstruiert, in der Goethe als »klassischer Nationalautor«?? zelebriert werden kann.
Manns Einheitsappell wird dementsprechend als Bestitigung des eigenen Programms
aufgegriffen und in der Presse als »Bekenntnis zur deutschen Einheit« kommentiert.

Die Reaktivierung des Nationalklassikerparadigmas erfolgt in der SBZ allerdings
durch die Uberlagerung mit dem antifaschistischen Klassikermodell, wobei der Begriff
»antifaschistische sich seit 1935 und mehr noch seit 1945 weg von einer integrativen und
hin zu einer programmatischen Formel entwickelt hatte. >Antifaschistischc« ist nun na-
hezu synonym mit »sozialistisch<; das Einpassen Goethes in das antifaschistisch-sozia-
listische Klassikermodell orientiert sich dabei mafigeblich an Luckics’ Aufwertung der
Klassik in den Schriften des Moskauer Exils.?® Auch in diesem Punkt wird in der SBZ
von einer Entsprechung mit Manns Klassikerkonzept ausgegangen. Die positive Deu-
tung von Fausts Kolonisationsplinen, die schon im Essay von 1932 enthalten ist, wird
mit der luckdschen perfektibilistischen Interpretation in Verbindung gebracht. »Dem
Dichter, dessen ganzes Alterswerk voll ist von sozialer Utopie [...], war es von Herzen
ernst mit Fausts letztem Abenteuer und seinem héchsten Augenblick« (AG, 686): Die-
se Passage sowie die entsprechende aus Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters

t3° und in der Essay-Sammlung Zu neuen Ufern®* abgedrucke,

werden in der Neuen Wel

die beide vom Verlag Tigliche Rundschau herausgegeben werden und daher der Propa-

gandaverwaltung der Sowjetischen Militiradministration (SMAD) untergestellt sind.
Die Ansprache im Goethejahr wird vollstindig oder in Teilen von mindestens fiunfzehn

ostzonalen Zeitungen, Zeitschriften und Verlagen abgedruckt.3* Allein durch die auf-

26  Otto Grotewohl: Ambofd oder Hammer. Rede an die deutsche Jugend auf der Goethefeier der Frei-
en Deutschen Jugend am 22. Mirz 1949 in der Weimar-Halle, Berlin 1949, 79.

27  Alexander Abusch: Der klassische Nationalautor, in: Deutsches Bekenntnis zu Goethe. Festgabe
zur Goethe-Feier der Deutschen Nation, Leipzig 1949, 11-13.

28  Anonym: Vorbild und Vollender unseres Volks. Das Coethebild Thomas Manns, in: National-
Zeitung, 2.8.1949. Vgl. auch die Kommentare zur Rede in Frankfurt in der ostzonalen Presse: An-
onym: Thomas Manns Frankfurter Mahnwort zur Einheit, in: Tigliche Rundschau, 27.7.1949; An-
onym: Im Dienste der Einheit. Thomas Mann iber die deutsche Lebensfrage, in: Nationalzeitung,
30.7.1949.

29  Lothar Ehrlich, Gunther Mai, Ingeborg Cleve: Weimarer Klassik in der Ara Ulbricht, in: Lothar Ehr-
lich, Gunther Mai (Hg.): Weimarer Klassik in der Ara Ulbricht, K&In [u.a.] 2000, 7-31, bes. 11.

30 Thomas Mann: Ueber Goethe, in: Neue Welt, Bd. 4, Nr. 16,1949, 22-25.

31 Thomas Mann iiber Goethe, in: Zu neuen Ufern. Essays iber Goethe, Berlin 1949, 105-108.

32 Potempa: Thomas Mann-Bibliographie, Bd. 1, 605f. Vgl. auch die umfangreiche Sammlung an Pres-
seausschnitten (Goethejahr1949 — Biicher und Vortrage) in der HAAB Weimar. Das Séchsische Tage-
blatt, das Organ der liberal-demokratischen Partei Deutschlands, ist das einzige Printmedium, das
in Manns Ansprache einen Widerspruch zur offiziellen Propaganda wahrnimmt. Die Zeitung wahlt
als Uberschrift den Satz aus den einleitenden Worten in Weimar, den Mann eindeutig als War-
nung an das neue politische Regime versteht: »Freiheit, Recht und Wiirde des Individuums diirfen
nicht untergehen.« Aus der Weimarer Rede Thomas Mann, in: Sachsiches Tageblatt, 4.8.1949.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

wendige Verbreitung des Textes in den Printmedien wird die hohe Ubereinstimmung
zwischen Manns und dem eigenen Klassikerkonzept signalisiert, von der medialen Be-
richterstattung ganz zu schweigen.>® Der Schriftsteller, so lassen sich die Kommentare
in der Presse zusammenfassen, befiirworte und bestitige den Umgang mit dem >klas-
sischen Erbe« in der SBZ. Die Vereinnahmung Goethes sowie auch Manns in der SBZ
sind schon mehrfach ausfiihrlich besprochen worden.?* Im Folgenden soll deshalb ge-
zielt nach den Unterschieden im Riickgriff auf das Nationalklassikerparadigma gefragt
werden. Als reprasentatives Beispiel fiir die Funktionalisierung Goethes in der SBZ wird
die Festrede des Kulturbundprisidenten Johannes R. Becher bei der Goethefeier der
Deutschen Nation herangezogen.® In seinem Vortrag mit der Uberschrift Der Befrei-
er entwickelt Becher ein Klassikerkonzept im Rahmen der fiir die Klassikrezeption in
der SBZ/DDR mafigeblichen Erbetheorie. Der Text ist auch deshalb von Interesse, weil
er als Antwort auf das von Mann prisentierte Konzept gelesen werden kann: Becher
ist in den Nachkriegsjahrzehnten darum bemiiht, die Mann zugeschriebene Stellung
des modernen Nationalschriftstellers und damit die Nachfolge Goethes fiir sich in An-
spruch zu nehmen.?® In ihrer Stilisierung Goethes zum Nationalklassiker geben beide
Schriftsteller Auskunft dariiber, wie sie ihre eigene gesellschaftliche Funktion begrei-
fen.

Goethe dient in der SBZ der Projektion einer gesamtdeutschen Identitit, was die
Reaktivierung des Nationalklassikermodells rechtfertigt. Der Dichter soll als Waffe im
»Kampf um die Einheit Deutschlands«*’ eingesetzt werden. Becher nutzt seine Rede,
um fir diesen Kampf zu mobilisieren: »Goethes Geist schwebt iiber ganz Deutsch-
land. Und in ganz Deutschland soll er durch Euch, junge Leute, endlich verwirklicht
werden.«*® Die vereinheitlichende Funktion, die dem Nationalklassiker zugeschrieben
wird, ist also nicht nur symbolisch, sondern vor allem strategisch gedacht. In Konti-
nuitit mit der antifaschistischen Biindnispolitik des Exils (-Volksfront<) wird das >klas-
sische Erbe« in den Nachkriegsjahren von der Parteifithrung gebraucht, diesmal um

die >fortschrittlichen« biirgerlichen Krifte fiir das >neue Deutschland< zu gewinnen.?®

33 Vgl. Thomas Goll: Die Deutschen und Thomas Mann: die Rezeption des Dichters in Abhingigkeit
von der politischen Kultur Deutschlands 1898-1955, Baden-Baden 2000, 332ff.

34  Vgl. u.a. Meier: Goethe in Triimmern; Ingeborg Cleve: Der Goethe-Pakt. Das Goethejubilium und
die Formierung der Kulturéffentlichkeit im Staatsgriindungsprozef der DDR 1949, in: Archiv fir
Sozialgeschichte, Bd. 39, 1999, 423-443; Hanuschek: »Ethnologische« Literaturwissenschaft; Rit-
her: Thomas Manns Deutschlandbilder im Goethejahr1949; Anna Artwiniska: Poetry in the Service
of Politics. The Case of Adam Mickiewicz in Communist Poland and Johann Wolfgang von Goethe
in East Germany, Frankfurt a.M. 2015, tibers. v. Kalina Iwanek.

35 Johannes R. Becher: Der Befreier. Rede, gehalten am 28. August 1949 im Nationaltheater Weimar
zur 200. Wiederkehr des Geburtstages von Johann Wolfgang von Goethe, Berlin 1949.

36  Cleve: Der Goethe-Pakt, 339. Zum Selbstverstindnis Bechers als Nationalschriftsteller vgl. Jens-F.
Dwars: Johannes R. Becher —der »klassische Nationalautor« der DDR?, in: Lothar Ehrlich, Gunther
Mai (Hg.): Weimarer Klassik in der Ara Ulbricht, Kéln [u.a.] 2000, 175-184.

37  Goetheausschufd des Landes Thiiringen (Hg.): Das Goethejahr 1949. Unsere Leistungen und Ver-
anstaltungen in Weimar, Weimar 1950, 3. Zitiert nach: Meier: Goethe in Triimmern, 202.

38  Becher: Der Befreier, 53. Hervorhebung im Original.

39  Mai: Staatsgrindungsprozefd und nationale Frage, 40f.

13.02.2026, 17:53:07. y e

315


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Klassikerfeiern

Konkret ist damit ein Appell an eine als bildungsbiirgerlich verstandene Kulturvorstel-
lung intendiert, um eine soziale Elite — »Vertreter akademischer Professionen, Lehrer,

40

Arzte, Verwaltungsfachleute, aber auch Ingenieure«*® - zoneniibergreifend vom sozia-

listischen Projekt zu tiberzeugen, wie Ingeborg Cleve erklirt:

»Tendenziell konservativ ausgerichtet, politisch desorientiert und gespalten, 6kono-
misch verunsichert, zum Teil moralisch erschiittert und sozial deklassiert, sollte der
Rekurs auf die Weimarer Klassik ihnen eine ziemlich vage, aber aus Kaiserzeit und
Weimarer Republik mehr oder weniger vertraute Basis der Selbstverstindigung, der
sozialen Verortung und der nationalen Besinnung anbieten, die wiahrend der NS-Zeit

zwar umgedeutet worden, aber nicht verloren gegangen war.«*'

Die Reaktivierung des Nationalklassikermodells erklirt sich nicht nur aus der Wieder-
vereinigungsstrategie der SED; sie ermdglicht es auch, eine historische und kulturelle
Kontinuitit zu fingieren. Die bitndnispolitische Taktik, die seit 1945 vereinzelt erprobt
worden war, wird 1949 systematisch angewendet, was Cleve in ihrer ausfithrlichen Ana-
lyse des Goethejahrs in der SBZ gezeigt hat. Einzelinitiativen wie die des mehrheitlich
biirgerlichen Weimarer Goethe-Ausschusses werden zur Vorbereitung des Jubiliums
zunichst unterstiitzt, um nach und nach von einem zentralen — d.h. von Partei und
Militiradministration kontrollierten — Ausschuss fiir das Goethejahr absorbiert zu wer-
den.** Hier wird der Unterschied zum antifaschistischen Klassikermodell, wie es 1935
begriindet worden war, sichtbar: Wurde Hugo damals hauptsichlich von den linksbiir-
gerlichen Intellektuellen gebraucht, um das eigene Verstindnis von ihrer gesellschaft-
lichen Funktion gegeniiber der kommunistischen Auffassung einzubringen, wird der
Prozess 1949 umgekehrt. Mit Goethe sollen nun die sozialistischen Vorstellungen im
Kreis der biirgerlichen Intellektuellen durchgesetzt werden.

Die biindnispolitische Taktik spiegelt sich auf diskursiver Ebene, wovon die Rede
Bechers ein Beispiel gibt. Dass der Autor in Goethe die »wahrhafte Freiheit der Person-
lichkeit«*? verwirklicht sieht und diesen Aspekt iiber mehrere Seiten ausfithrt, kann
als Zugestindnis an genuin biirgerliche Werte aufgefasst werden. Indem er das »Vor-
bild«** derer lobt, die sich zum »ganzen Menschen«* ausbildeten, kntpft er an die
Vorstellungswelt des Bildungsbiirgertums an. Doch dass es sich dabei um eine argu-
mentative Strategie handelt, wird spitestens dann klar, wenn das so gelobte Prinzip
der personlichen Freiheit in die kommunistische Gesellschaftsordnung integriert und
damit faktisch annihiliert wird. Denn Goethe, so Becher, habe selbst die Erkenntnis
gehabt,

»daf alle Menschen die Menschheit ausmachen, alle Krafte zusammengenommen die
Welt, und dafd in zunehmendem Mafle die Erkenntnis der Natur und die Lésung der
Weltratsel ein Akt menschlicher Gemeinschaft sein miisse, die in einer Neuordnung

40  Cleve: Der Goethe-Pakt, 431.
41 Ebd., 432.

42  Ebd., 428ff.

43 Becher: Der Befreier, 32.

44  Ebd.

45  Ebd., 34.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

der menschlichen Verhiltnisse anzustreben, das vornehmste Anliegen jeder wahren

menschlichen Individualitit sei.«*

Die biirgerlichen Ideale der »Freiheit der Personlichkeit« und des »wahrhaften Men-

47 werden - ausgehend vom Satz »Nur simtliche Menschen leben das

schentums«
Menschliche«*® — entindividualisiert und auf das Ganze der Gesellschaft iibertra-
gen. Der sonst verschmihte biirgerliche Individualismus wird somit integriert. Die
oben beschriebene Volksfrontstrategie — Mobilisierung und Absorption biirgerlicher
Krifte — wird von Becher diskursiv-rhetorisch umgesetzt. Der Riickgrift auf das
Nationalklassikermodell dient nicht, wie bei Mann, der Affirmation von kultureller,
sondern der Herstellung von gesellschaftlicher Einheit: Mit Goethe wird eine kulturelle
Identitit beschworen, gemeint ist aber ein gesellschaftlicher Konsens. Anhand des so
modellierten antifaschistischen Nationalklassikers ldsst sich in der SBZ die Solidaritat
der biirgerlichen Elite mit dem sozialistischen Projekt, dessen Grundstein die Arbei-
terbewegung ist, demonstrieren. Dieser gesellschaftliche Konsens wird im Goethejahr
auch durch die Einbeziehung der unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten bei
den zahlreichen Festakten inszeniert:** Zu den Feierlichkeiten werden Vertreter aller
sozialen Klassen geladen, die die Verwirklichung >nationaler« Einheit darlegen sollen.

Die Idee von nationaler Einheit, die dem Gebrauch des Nationalklassikermodells in
der SBZ zugrunde liegt, steht nicht im fundamentalen Widerspruch zu der Manns. Bei
den ostzonalen Goethefeiern geht es im Kern um die gesellschaftliche Umsetzung des
Ideals der Kulturnation. Der Herstellung von gesellschaftlicher Einheit auf der Grund-
lage von Kultur ist auch Mann nicht grundsitzlich abgeneigt. Im nachtriglich in der
US-amerikanischen Presse veroffentlichten Reisebericht erwiahnt er mehrfach lobend die
sowjetische Kulturpolitik, die »die Macht des Geistes wohl zu schitzen« wisse und im
Bereich der »Volkserziehung« iiberzeugende Ergebnisse erreicht habe.>®

Der Antagonismus zwischen Manns und Bechers Klassikerkonzepten wird vor allem
an ihren gegensitzlichen Auffassungen von deutscher Identitit fassbar. Mann nutzt das
Nationalklassikermodell fiir eine Reflexion tiber die deutsche Identitit. In der SBZ dient
es dagegen ihrer Fixierung. Die Botschaft lautet: Goethe ist die deutsche Identitit, er
ist so etwas wie die DNA des Deutschen. Prignant benennt Becher diese Kongruenz:

»Sotiefistunsere Substanz, so unabdingbarist das Beste, das wir Deutsche unser Eigen
nennen, verwandt mit dem Wesen Goethes, daf3, in diesem Einssein und Aufeinander-

46  Ebd., 36f.

47 Ebd., 35.

48  BriefGoethesan Friedrich Schillervom 5.5.1798, in: Friedrich Schiller und Johann Wolfgang Coethe:
Der Briefwechsel, Bd. 1: Text, hg. von Norbert Oellers, Stuttgart 2009, 649-651.

49  Zum genauen Ablauf der einzelnen Feierlichkeiten vgl. das Kapitel »Die Veranstaltungen des Goe-
thejahres«, in: Meier: Goethe in Trimmern, 207-226. Zusammenfassend auch Cleve: Der Goethe-
Pakt, sowie das Kapitel »Communist celebrations: around the Goethe jubilee, in: Artwiriska: Poe-
try in the Service of Politics, 75-84.

50 Thomas Mann: Reisebericht [1949], in: Essays V11945-1950, hg. von Herbert Lehnert, Frankfurta.M.
2009 (GrofRe kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 704-717, hier 710 u. 712.

13.02.2026, 17:53:07. y e

317


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Klassikerfeiern

Angewiesensein, es undenkbar ist, dafd ein einheitliches, friedliches Deutschland er-

stehen kann, in dem nicht Goethe in allen deutschen Herzen beheimatet wire.«>'

Der Klassiker dient der Bestimmung deutschen Wesens, oder, um es mit Mann zu sa-
gen, des »Deutschtums« (AG, 683). Bechers Vorstellung von Identitit ist aber nicht nur
im hochsten Mafie essenzialistisch, sie ist vor allem rein prospektiv. Er ist, genau wie
das »einheitliche, friedliche Deutschland«, mit dem eine grundsitzliche Solidaritit be-
steht, eine >Erstehung«: Besser lieRe sich nicht sagen, dass der antifaschistische Natio-
nalklassiker eine (Re-)Konstruktion ist. Er ist ein Programm, das es umzusetzen gilt:
»Das Reich, das Goethe heifdt, ist kein Traumreich, kein Marchenreich, es ist ein irdi-
sches Reich, ein wirkliches Reich. Es will ein wirkliches, menschliches deutsches Reich
sein.«5% Identitit hat bei Becher nichts mit Geschichte zu tun, sondern allein mit Zu-
kunft.

Damit ist der entscheidende Widerspruch zu Mann angesprochen: Wo dieser auf
der Wiederherstellung zeitlicher und riumlicher Kontinuitit besteht, weist Becher — im
Einklang mit der Erbetheorie — jegliche Verbindung mit fritheren Formen der Klassiker-
rezeption zuriick. So fordert er eingangs, »das herkdmmliche und unfruchtbar gewor-
dene Gesprich« iiber Goethe »zu unterbrechen und es nach einer grundsitzlich ver-
4inderten Richtung hin neu zu beginnen«*. »Von einem Neuen sei die Rede«’*, lautet
die Losung, die dann Schritt fiir Schritt umgesetzt wird. Goethe wird »befreit«®®, in-
dem alle Bestandteile des fritheren Nationalklassikerkonzepts aufgerufen und im Sinne
des antifaschistischen bzw. sozialistischen Klassikermodells neu besetzt werden, etwa
die oben genannte Vorstellung von der »Freiheit der Personlichkeit«, die dem bildungs-
biirgerlichen Zugriff auf Goethe zugrunde liegt: »Dem jimmerlichen Betrug mit der
Freiheit der Personlichkeit, wie ihn das Biirgertum veriibt, stellen wir das Bild von der
freien Persénlichkeit entgegen, wie es Goethe gezeichnet hat.«*® An der Stelle von »Goe-
the« kénnte auch stehen: »der Sozialismus«, also »das Bild der freien Personlichkeit,
wie der Sozialismus es gezeichnet hat.« Denn dhnlich wie bei Petersen 1932 ist >Goethe
nur die Form, in die ein ideologischer Inhalt gegossen wird: Becher spricht sozialistisch
mit goetheschen Begriffen. Goethe-Worte wie das vom »freien Volk auf freiem Grunde«
oder von der »Forderung des Tages«>” werden von ihm umgedeutet und in die eigene
Sprache integriert:

»Der freie Mensch, das freie Volk auf freiem Grunde ist die Forderung unserer Epo-
che geworden, aus der Forderung der Epoche Goethes hervorgehend. Dem Licht im

51 Becher: Der Befreier, 49.

52 Ebd.,s3.
53  Ebd,s.
54  Ebd.

55 »DasReich, das Goethe heifst, wiederzuentdecken ist gleichbedeutend damit, da wir Goethe, den
Befreier, befreien miissen aus den Hinden derer, die sein Erbe so schiandlich verschwendet und so
schamlos mifdbraucht haben.« Ebd., 50.

56  Ebd.

57  »Was aber ist deine Pflicht? Die Forderung des Tages« Johann Wolfgang Goethe: Wilhelm Meis-
ters Wanderjahre [1829], hg. v. Hans-Georg Dewitz, Frankfurt a.M. 1989 (Samtliche Werke, Briefe,
Tagebiicher und Cespriche, I, 10), 557.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Westen, das zur Zeit Goethes aufging [d.i. die Franzosische Revolution], ist in unserem
Zeitalter der Glanz gefolgt, den die russische Revolution iiber uns ausstrahlte <>

Zur Verweigerung der historischen Kontinuitit kommt die Ablehnung der raumlichen
Kontinuitit. Bechers Verstindnis von nationaler Identitit ist nicht integrativ: Es
schlief8t all jene aus, an denen »die Schuld von iber 50 Millionen Menschen, hinge-
mordet in zwei Weltkriegen«, hafte, »die heute sich nicht laut genug tun kénnen mit
der Forderung nach einer freien Personlichkeit«, kurz: den »Kapitalismus«®”. Becher
folgt dem antifaschistischen Griindungsmythos der SBZ/DDR, der auch die Abgren-
zung zu den Westzonen rechtfertigt. Dem Westen — in dem Kapitalismus, Faschismus
und Biirgertum gleichgesetzt werden — wird der Zugriff auf den Nationalklassiker
verwehrt, wie die folgende Forderung nach »Befreiung« deutlich zu verstehen gibt: »So
miissen wir Goethe befreien von all denen, die Goethe nach wie vor fiir ihre veralteten
Anschauungen in Beschlag nehmen und ihn so auslegen, als wire er nichts weiter als
der Reprisentant irgendeiner guten alten Zeit.«®® Das ist eine weitere Umdeutung
des antifaschistischen Klassikermodells, denn der Klassiker dient hier nicht mehr der
Integration des (progressiven) Biirgertums, sondern der Exklusion seiner vermeintlich
faschistischen Komponente. Damit wird nochmals die strategische Dimension der
Mobilisierung einer sozialen Elite sichtbar. Vor allem aber wird deutlich, dass Becher
Manns Reflexionsangebot eine eindeutige Absage erteilt: Den Nationalklassiker als
Spiegel einer deutschen Identitit zu betrachten, widerspricht dem Selbstverstindnis
der zukiinftigen Deutschen Demokratischen Republik als progressiven und antifa-
schistischen Nation.

Goethe und die Weimarer Klassik, das ist bekannt, werden in der SBZ/DDR im Licht
einer umfassenden gesellschaftspolitischen Theorie interpretiert und in den Dienst der
sozialistischen Ideologie gestellt.®! An Bechers Rede wird sichtbar, wie durch die Uber-
lagerung von Nationalklassiker- und antifaschistischem Klassikermodell eine Identifi-
kation mit dieser Ideologie quasi rerzwungen« wird. Denn Ideologie und Identitit sind
bei Becher ein und dasselbe. Indem es sich mit seinem antifaschistischen National-
klassiker identifiziert, identifiziert sich das deutsche Volk mit dem sozialistischen Pro-
gramm. Die (Neu-)Bestimmung von deutscher Identitit rechtfertigt sowohl bei Mann
als auch bei Becher den Riickgriff auf das Nationalklassikermodell. Manns reflexivem
Konzept stellt Becher allerdings sein programmatisches antifaschistisches National-
klassikerkonzept entgegen. Damit gehen zwei kontrire Auffassungen von der gesell-
schaftlichen Funktion des Nationalklassikers und somit auch des modernen National-
schriftstellers einher. Fiir Mann ist er eine gesellschaftskritische Instanz, fiir Becher
dagegen eine mobilisierende Kraft, die der Gesellschaft die Richtung weist.

58  Becher: Der Befreier, 50.

59  Ebd.

60 Ebd, 51.

61 »Zu keiner Zeit wurde in der deutschen Geschichte so zielstrebig und umfassend versucht, auf der
Basis einer allgemein verbindlichen Theorie, die Weimarer Klassik fiir ideologische und kulturelle
Zwecke zu verwerten wie in dieser Erziehungsdiktatur.« Ehrlich, Mai, Cleve: Weimarer Klassik in
der Ara Ulbricht, 8.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Klassikerfeiern

Das antifaschistische Nationalklassikerkonzept wird in der SBZ als alternativlos
présentiert. Es gibt kein Modell, das in seiner Auslegung Spielraum gewihrt, sondern
Modell und Konzept sind im Grunde identisch. Mit der scharfen Polemik gegen die
>biirgerlichen< Formen des Umgangs mit Goethe, die allesamt als falsch bzw. verfil-
schend bezeichnet werden, wird versucht, den Mechanismus der Polyfunktionalitit
auszuschalten. Die Botschaft lautet, dass es nur einen méglichen Zugriff auf den Klas-
siker gibt. Um das Konzept durchzusetzen wird auf die Strategie der Reintegration der
Diskurse zuriickgegriffen: Das antifaschistische Nationalklassikerkonzept wird in den
Jahren der Staatsgriindung aufwendig in alle gesellschaftliche Praxisbereiche propa-
giert, sei es Wissenschaft, Kunst oder Alltagskultur. Das trifft iibrigens auch auf Manns
Ansprache zu. In der Neuen Welt erscheint der Text neben Aufsitzen von parteinahen
Literaturwissenschaftlern wie Alexander Dymschitz und Wilhelm Girnus sowie von als
neutral geltenden Philologen wie Hans Mayer oder Ernst Bloch.? In der hochoffiziellen
Festgabe zum Goethejahr, in der er an erster Stelle abgedrucke ist, interagiert er mit den
Beitragen von Schriftstellern wie Herbert Eulenberg, Ilse Langner, Anna Seghers oder
Arnold Zweig.®® Und in Magazinen wie der Frauenzeitschrift Fiir dich oder der Illustrier-
ten Rundschau finden sich neben den Berichten iiber Manns Goetherede auch einmal
Kreuzwortritsel, die versprechen: »Auch aus Ritseln spricht Goethes Geist!«®* Durch
diese Medialisierungen soll die Ubereinstimmung zwischen Manns Klassikerkonzept
und dem der SBZ signalisiert werden. Doch blickt man genauer auf die einzelnen Bei-
trage, dann wird deutlich, dass — zumindest in den Jahren der Staatsgriindung — im
Zugriff auf den Klassiker noch Freiriume gewihrt sind. Manns Ansprache ist davon ein
Beispiel, bietet sie doch eigentlich ein divergierendes Klassikerkonzept an.

6.1.1.3 Der unbrauchbare Nationalklassiker - Manns Ansprache
in den bundesrepublikanischen Gedenkfeiern (Offentlichkeitssphare 1b)

Die Ansprache im Goethejahr wird in der in Stuttgart verlegten Zeitschrift Das neue Wort
mit der Vorbemerkung veroffentlicht: »In der Flut der >Offenen Briefe« und Polemiken
gegen den Dichter [Thomas Mann] ist seine bedeutsame Rede fast untergegangen.«%
Die Intention ist polemisch: Das von Willi Bohn und Robert Leibbrand herausgege-
bene Periodikum steht der KPD nahe und dient im Goethejahr der Propagierung des
antifaschistischen Nationalklassikerkonzepts in den Westzonen. Die Veréffentlichung
im Neuen Wort hat zum Ziel, Manns Essay vor der bundesrepublikanischen Offent-

lichkeit als Bestitigung der ostzonalen Kulturpolitik zu reklamieren. Allerdings trifft

62  Siehe die zwei Goethenummern der Neuen Welt von August 1949 (Jg. 4, Nr. 15 u. 16). Die politische
Neutralitdt der philologischen Arbeiten von Wissenschaftlern wie Hans Mayer, Ernst Bloch oder
Gerhard Scholz wurde mehrfach herausgearbeitet. Vgl. zusammenfassend Artwiriska: Poetry in
the Service of Politics, 149ff.

63  Deutscher Goethe-Ausschufs (Hg.): Festgabe zur Goethe-Feier der Deutschen Nation in Weimar
anlésslich der 200. Wiederkehr des Geburtstages von Johann Wolfgang Goethe am 28. August
1949, Leipzig 1949.

64 Vgl Kreuzwortritsel, in: Berliner lllustrierte, 1g. 4, Nr. 16.

65 Thomas Mann: Ansprache im Goethe-Jahr, in: Das neue Wort. Zeitschrift fiir politische, soziale und
kulturelle Neugestaltung, Bd. 4, Nr. 6,1949, 1-10, hier1.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

die Bemerkung zu, dass der Inhalt der Ansprache und vor allem das darin entwickel-
te Klassikerkonzept in der westzonalen Rezeption eine untergeordnete Rolle spielen.
Das sieht man an ihrer - im Vergleich zur SBZ - viel geringeren Verbreitung: Abgese-
hen vom Einzeldruck bei Suhrkamp (ehemals S. Fischer), dem historischen Verleger
Manns, wird der Text nur in vier Tageszeitungen veroffentlicht.®® Die enorme mediale
Aufmerksambkeit vor, wihrend und nach dem Auftritt des Schriftstellers in Frankfurt
gilt in erster Linie seiner Person, sodass in der Presse zuweilen von einem »Thomas
Mann-Jahr« die Rede ist, in das sich das Goethejahr zu verwandeln drohe.® Seine Wahl
zum Goethepreis-Trager der Stadt Frankfurt lassen zunichst die heftige Diskussion
iiber das Verhiltnis des Emigranten und amerikanischen Staatsbiirgers zu Deutsch-
land neu aufleben.%® Als spiter die Entscheidung Manns bekannt wird, bei seinem ers-
ten Deutschlandbesuch nach dem Krieg nicht nur nach Frankfurt, sondern auch nach
Weimar zu reisen, riickt die Frage nach der politischen und moralischen Integritit des
Schriftstellers in den Vordergrund: Mann wird vorgeworfen, durch seinen Besuch in
der SBZ einem diktatorischen Regime Riickenwind zu geben.

Es sind dann auch diese Aspekte, die in der Forschung dominieren: Im Zusammen-
hang mit dem Goethejahr wird zuerst die Frage diskutiert, ob und inwiefern Mann mit
seiner Entscheidung, beide Zonen zu besuchen, einen Fehler machte.”® In welchem
Verhiltnis vor allem der zweite Teil der Ansprache und das darin entworfene Klassi-
kerkonzept zur Goetheaktualisierung in der frithen Bundesrepublik stehen, wird fast

t.”* Deshalb sind die folgenden Ausfithrungen auf genau diesen

ginzlich ausgeblende
Aspekt fokussiert. Was sagt die partielle Rezeption der Goetherede iiber den Umgang

mit dem Klassiker in der BRD aus?

66  Die Ansprache erscheintam 26.7.1949 in der Frankfurter neuen Presse, der Frankfurter Rundschau, der
Neuen Zeitung (Miinchen) und der Welt. Vgl. Potempa: Thomas Mann-Bibliographie, Bd. 1, 604.

67 »Das Goethejahr scheint im besten Wege, sich in ein Thomas Mann-Jahr zu verwandeln.« Witiko:
Das Goethejahr, in: Neues Abendland, 1.6.1949;»Nach seiner Rede [des Frankfurter Biirgermeisters
Walter Kolb] hitte man beinahe glauben miissen, wir feierten ein Thomas-Mann-Jahr.« D.D.: Teils
Coethe —teils Thomas Mann. Feier in Frankfurt —spéter in Weimar, in: Der Tag, 26.7.1949.

68  Vgl.dasKapitel»Reaktionen auf die Wahl Thomas Mannsg, in: Meier: Goethe in Triimmern, 155-171,
sowie das Kapitel »Das Goethejahr 1949« in: Goll: Die Deutschen und Thomas Mann, 323-332.

69 Im Zentrum der Debatte steht der Aufruf der antikommunistischen Kampfgruppe gegen Un-
menschlichkeit, Mann moge neben Weimar auch das von den sowjetischen Besatzungsmach-
ten weitergenutzte Buchenwaldlager besuchen. Vgl. den offenen Brief von Eugen Kogon: Thomas
Mann vor Weimar und Buchenwald, in: Frankfurter Neue Presse, 30.7.1949. Enthalten in: Schroter
(Hg.): Thomas Mann im Urteil seiner Zeit, 378ff.

70  Hanuscheks Vergleich zwischen mehreren Darstellungen der Reise durch Zeitzeugen und Mann-
Biografen bestatigt den Eindruck der Dominanz von politisch-moralischen Standpunkten. Vgl. Ha-
nuschek: »Ethnologische« Literaturwissenschaft.

71 IndenStudien zum Goethejahr1949 wird Manns Ansprache gar nicht (Osterkamp) oder nuram Ran-
de (Négele, Kleinschmidt) erwahnt. Der Aufsatz von Niels Hansen, der einen Vergleich zwischen
den Goethebildern Thomas Manns und Frank Bohms ankiindigt, 16st sein Versprechen in dieser
Hinsicht nicht ein und bleibt, was die Analyse der Ansprache betrifft, auf die Frage der »Versoh-
nung« mit Deutschland und den Deutschen fokussiert. Vgl. Niels Hansen: Im Bannkreis Goethes.
Zu den Reden Thomas Manns und Franz Béhms 1949 in Frankfurt, in: Thomas-Mann-Jahrbuch,
Bd. 22, 2009, 129-155.

13.02.2026, 17:53:07. y e

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Klassikerfeiern

Wurde Manns Reaktivierung des Nationalklassikermodells in der SBZ aus politisch-
taktischen Griinden dankend angenommen, wird sie in der BRD kaum registriert. Die
Projektion einer nationalen Offentlichkeitssphire wird, wenn sie itberhaupt wahrge-
nommen wird, als politische und soziale Wirklichkeitsblindheit abgetan. So bemerkt
Manes Kadow ironisch, dass man sich, »mit einem guten Reisepass bewaffnet, leicht
iiber unsere Zonenbegrenzung zu erheben vermag«’?. Er gesteht: »Ich kenne keine Zo-
nen,«ist ein stolzes Wort«”?, weist dann aber auf die desolate wirtschaftliche und poli-
tische Lage des Landes hin: »Wir haben der deutschen Vierteilung ja nichts entgegen-
zustemmen als vielleicht ein in den Triimmern von Kéln entstandenes Karnevalslied-
chen, das den Einwohnern von Trizonesien empfiehlt, nicht ganz zu verzweifeln.«”* Da-
mit wird Manns Klassikerkonzept — und dem Nationalklassikermodell itberhaupt - von
vornherein die Grundlage entzogen. Fiir einen Nationalklassiker gibt es in der BRD kei-
nen Bedarf, weil die entsprechende nationale Offentlichkeitssphire nicht (mehr) exis-
tiert, weder vom geografischen noch vom medialen und symbolischen Standpunkt her
betrachtet.

Die Aufgabe des Nationalklassikermodells ist die entscheidende Entwicklung in der
bundesrepublikanischen Goetherezeption nach 1945. Aus diesem Grund ist es ungenau,
die Goethefeiern von 1949 als Signum einer ungebrochenen Kontinuitit zu betrachten,
wie dies zumeist der Fall ist.”” So verstorend ein Grofteil der Reden mit ihren Be-
schworungen eines ewigen und unantastbaren Klassikers sein mogen, sie entfernen
sich in ithrer Mehrheit eindeutig von den Sprach- und Deutungsmustern (dem nationa-
len Goethe-Frame), die noch in der Zwischenkriegszeit galten. Der Klassiker wird zwar
nach wie vor intensiv gebraucht, wovon die unzihligen Publikationen und Veranstal-
tungen zum Goethejahr zeugen,”® allerdings nicht mehr unter denselben Modalititen
(die des Nationalklassikerparadigmas). Goethe dient vielen Rednern der Projektion einer
kulturellen Kontinuitit iiber die Zisur des Zweiten Weltkriegs hinweg, aber die Affir-
mation eines zeitlosen Klassikers erfiillt nicht mehr denselben Zweck (der nationalen
Identititsstiftung) wie noch vor 1945 bzw. 1933.

Es kommt auch zu keiner alternativen Besetzung des seit dem 19. Jahrhundert qua-
si monopolhaft geltenden Paradigmas. Zwar besteht in der Nachkriegszeit der Impuls,
Goethe der Welt als Botschafter eines >guten< Deutschlands zu prisentieren, ihn also
als reprisentativen Nationalklassiker zu gebrauchen. Fiir diese Form der Funktionali-
sierung steht z.B. das von der Frankfurter Zentrale fiir Fremdenverkehr edierte Pla-

72 Manes Kadow: Mokante Abschieds-Tranen fiir den Goethe-Preistrager. Nachdenklichkeiten um
Thomas Manns Frankfurter Besuch, in: Frankfurter Neue Presse, 30.7.1949.

73 Ebd.

74  Ebd.

75  Vgl. Rainer Nigele: Die Goethefeiern von 1932 und 1949, in: Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.):
Deutsche Feiern, Wiesbaden 1977, 97-122; Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner
Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil IV 1918-1982, Miinchen
1984, XL1; Erich Kleinschmidt: Der vereinnahmte Goethe. Irrwege im Umgang mit einem Klassi-
ker 1932-1949, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft, Bd. 28, 1984, 461-482; Osterkamp:
Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949.

76  Einen Eindruck davon verschaffen die Presseauschnittssammlungen in der HAAB, die ebenfalls
zahlreiche Artikel aus der bundesrepublikanischen Presse enthalten.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

kat mit dem Motto »Goethes’ Germany Invites You«, das sich auf den Mythos des >gutenc
Deutschlands bezieht, um auslindische Besucher ins Land zu locken.”” Es fehlt in den
Jubiliumsreden auch nicht an Hinweisen auf Goethes Europiertum und seinen Kosmo-
politismus, die ihm einen Platz in der Reihe der grofRen Abendlinder — Vergil, Dante,
Shakespeare — sicherten: Goethe ist dann nicht mehr nur der Deutsche, sondern der
europdische Deutsche.”® Doch, wie im Abschnitt zu den internationalen Goethefeiern
gezeigt wird, spielt die Reprisentationsfunktion vor allem in der Kommunikation mit
der internationalen Offentlichkeit eine Rolle. Innerhalb der Offentlichkeitssphire >BRD«
iiberwiegt die Ansicht, dass Goethe, wie Ortega y Gasset treffend formuliert, ein »deut-
sches, kerndeutsches Problem«” sei. Um dieses Problem anzugehen, erscheint 1949 das
alte Nationalklassikermodell unbrauchbar.

Diese Entwicklung kann man als Reaktion auf den Klassikergebrauch in der jiings-
ten Vergangenheit deuten. Die Vorstellung, das Nationalklassikerparadigma sei durch
die Nazi-Diktatur >abgenutzt« bzw. diskreditiert worden, teilen einige Autoren, denen
die ethnisch begriindete Nationalisierung von Klassikern im Dienst der vélkischen Pro-
paganda ein Schreckensbild geworden ist. So bezieht sich Leithiuser moglicherweise
auf gigantomanische Gedenkveranstaltungen mit ihren eindrucksvollen Inszenierun-
gen nationaler Einheit wie die zum Schillerjahr 1934,%° wenn er in seinem Riickblick
iiber das Goethejahr 1949 mit Erleichterung feststellt:

»Was auch 1949 geschehen mochte: Vor dem Schlimmsten, so sollte man meinen, hat
uns ein gnadiges Schicksal bewahrt. Fahnen, Paraden, straffe Organisationen blieben
uns erspart. Kein Vilkischer Beobachter schrieb: >Allerwérts flatterten Nationalfahnen.
In Weimar versammelte sich die Bliite der deutschen Intelligenz. Festversammlun-
gen fandenim Deutschen Nationaltheater statt. AmJubildumstag selber versammelte
sich die Stadtbevoélkerung zu einer grofRen Kundgebung. Die Jugend veranstaltete Fa-
ckelziige.< Nein, kein Volkischer Beobachter schrieb es. Dafiir stand es in der ostzonalen
Halbmonatsschrift Neue Zeit —und leider war es nicht gelogen <&

Durch den nationalsozialistischen Klassikerdiskurs erscheint der nationalpolitische
Klassikergebrauch iberhaupt disqualifiziert. Dies wiederum rechtfertigt in Leithdusers
Artikel die Ablehnung des antifaschistischen Nationalklassikerkonzepts, das 1949 in der
SBZ etabliert wird. Der Autor begriindet mit seinem Vergleich zwischen NS-Ritualen

77 Vgl. Meier: Goethe in Trimmern, 113.

78  So etwa besonders emphatisch bei Curtius: »Wenn aber Coethe die letzte Selbstkonzentration
der abendldndischen Ceisteswelt in einem grofRen Individuum ist, ist er mehr und anderes als ein
deutscher Dichter. Er ist solidarisch mit dem Geisteserbe Europas. Er steht in der Reihe Homer,
Sophokles, Platon, Aristoteles, Virgil, Dante, Shakespeare.« Ernst Robert Curtius: Goethe — Grund-
zlige seiner Welt [1949], in: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kritiker. Doku-
mente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil [111870-1918, Miinchen 1984, 308-313,
hier 312.

79  José Ortegay Gasset: Uber einen zweihundertjdhrigen Goethe, libers. v. Rudolf Grossmann, Hans
Schneider, in: Hamburger akademische Rundschau, Bd. 3, Nr. 8-10, 1949, 572-588, hier 572.

80 Vgl. Georg Ruppelt: Schiller im nationalsozialistischen Deutschland: der Versuch einer Gleich-
schaltung, Stuttgart 1979, 33ff.

81  Leithduser: Das Goethejahr ist (iberstanden, 286.

13.02.2026, 17:53:07. y e

323


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Klassikerfeiern

und ostzonalen Gedenkfeiern eine Gleichwertigkeit zwischen nationalpolitischen und
totalitiren Klassikerdiskursen. Die Nationalisierung von Klassikern, die 1932 noch das
Signum birgerlicher Goetheaneignung war, wird zum Merkmal totalitirer Systeme
erklart.

Mit dem Hinweis auf die Goethefeiern in der SBZ ist ein weiterer Grund fiir die Ab-
wendung vom Nationalklassikerparadigma genannt: Dieses erscheint nicht nur abge-
nutzt, es ist 1949 anderweitig besetzt. Es ist die Statuierung Goethes zum antifaschisti-
schen Nationalklassiker, die seine gleichzeitige Reaktivierung als (etwa demokratischer,
liberaler) Nationalklassiker in den Westzonen verhindert. Die Opposition zu solchen
vergangenen bzw. konkurrierenden Formen des Zugriffs auf Klassiker wird 1949 nur
selten thematisiert, hitte dies doch eine Reflexion iiber die Historizitit der Goethe-
rezeption impliziert, die kontrir zur Affirmation von Goethes tiberzeitlicher Geltung
(oder, wie Curtius es formuliert, seinem »Ewigkeitsgehalt«sz) steht. Sie diirfte dennoch
Teil der Erklirung sein, warum Manns Aktualisierung des Paradigmas wenig anschluss-
fahig erscheint.

Die Absage an das in der Ansprache konstruierte Klassikerkonzept und an das Na-
tionalklassikermodell itberhaupt hat aber noch einen tiefgreifenderen Grund. Ob 1885
beim Schillerjubilium, 1932 bei den Goethefeiern oder 1949 in den ostzonalen Gedenk-
veranstaltungen: Die Zelebrierung des Nationalklassikers diente jeweils der Festlegung
dessen, was die nationale Gemeinschaft im Kern ausmacht. Bei allen Differenzen in
der Auslegung des Modells ist die Bestimmung einer kollektiven Identitit die konstan-
te Funktion, die Nationalklassikern zugewiesen wird. In den sukzessiven Gedenkfeiern
wird diese jeweils neu definiert, und in weiten Kreisen erfahrbar gemacht. Doch ist
genau dies — die Neubestimmung einer >deutschen« Identitit — in der unmittelbaren
Nachkriegszeit tabu, ist doch das nationale Selbstbewusstsein durch das Kollabieren
des totalen Nationalstaats in eine Krise geraten. Der Nationalklassiker kann oder soll
in diesem Kontext nicht mehr der kollektiven Identititssicherung dienen. Nutz hat her-
ausgearbeitet, dass der Klassiker in der frithen Bundesrepublik stattdessen emphatisch
als Beispiel einer »gelungenen personalen Identitit«®3 gefeiert wird. Die Fokussierung
auf das herausragende Individuum Goethe, das sich trotz oder sogar gegen kollekti-
ve (gesellschaftliche, soziale, politische) Zwinge konstruierte, wertet er als Ausweich-
mandver: »Vor den Schwierigkeiten des Aufbaus einer politischen Kultur, einer neuen
kollektiven Identitit, wich der Diskurs iiber die >Erneuerung« aus in die Stabilisierung
oder Rehabilitation personaler Identitit.«3* Indem man mit Goethe den Vorrang des
Einzelnen gegeniiber dem Kollektiv beschwort, vermeidet man es, sich als Teil eines
Kollektivs zu begreifen. In fine dient die Aufgabe des Nationalklassikermodells zuguns-

82  ErnstRobert Curtius: Goethe oderJaspers [1949], in: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil
seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Teil Il 1870-1918,
Miinchen 1984, 304-307, hier 307.

83  Maximilian Nutz: Restauration und Zukunft des Humanen. Zur westdeutschen Goethe-Rezeption
von 1945 bis 1949, in: Karl Richter, Jérg Schonert (Hg.): Klassik und Moderne. Die Weimarer Klassik
als historisches Ereignis und Herausforderung im kulturgeschichtlichen Prozef3, Stuttgart 1983,
457-481, hier 460. Hervorhebung im Original.

84  Ebd.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

ten eines personalen Klassikerkonzepts also der Bewahrung »vor einer tatsichlichen
Selbstreflexion«® als Nation.

Vor diesem Hintergrund ist es nicht erstaunlich, dass Mann mit seiner Ansprache
auf wenig Resonanz stof3t. Denn er will mit seinem darin entwickelten Klassikerkon-
zept ja keineswegs vor Selbstreflexion bewahren, sondern im Gegenteil dazu animieren.
Die Reaktivierung Goethes als Nationalklassiker zielt auf die Retablierung einer >deut-
schen« Identitit, die sich sowohl durch riumliche als auch durch zeitliche Kontinuitit
auszeichnet. Dies ermdéglicht es ihm, das >Bose« bzw. das sDidmonische« zusammen mit
dem>Gutenc« zu Bestandteilen des >Deutschen« zu postulieren, die in der Gestalt Goethes
zur héchst moglichen Synthese gelangen.

Manns ambivalentes Klassikerkonzept wird, wenn es itberhaupt in den Mittelpunkt
riickt, in der bundesrepublikanischen Offentlichkeit kontrovers diskutiert. Geradezu
symptomatisch ist die Debatte, die durch einen Artikel von Georg Hermanowski in der
Zeit ausgelost wird.3¢ Durch willkiirlich zusammengefiihrte Zitate aus der Phantasie
iiber Goethe (1948), hatte dieser mit viel Sarkasmus versucht zu zeigen, dass »echte Lie-
be, wahrer Respekt und aufrichtige Verehrung«®” fiir den Dichter bei Mann ginzlich
fehlten. Der Schriftsteller wiirde im Gegenteil ein rein negatives Portrit des Klassikers
zeichnen. Daraufhin hatte sich in der Welt eine Debatte mit Hans Egon Hass entwi-
ckelt, der das negative Bild zu korrigieren suchte, indem er Belege fiir Manns positive
Sicht auf Goethe anfiihrte.®® Kennzeichnend ist nicht nur der scharfe Ton, sondern
vor allem die Tatsache, dass letztlich keiner der beiden Autoren in der Lage ist, sich
auf das ambivalente Klassikerkonzept einzulassen. Der Schriftsteller wird entweder als
Goethe-Schinder verunglimpft, der mit der humanistischen Tradition brechen wolle
(Hermanowski), oder er wird fiir ein idealisiertes Klassik-Verstindnis in Anspruch ge-
nommen (Hass). Das hat nicht mit einem Mangel an Klarsicht zu tun - Hermanowski
erkennt, dass er Manns Goethebild vorsitzlich manipuliere89 —, sondern vor allem mit
einer Abwehr des von Mann herangetragenen Identifikations- und Reflexionsangebots.

Der Schriftsteller redet also an der bundesrepublikanischen Offentlichkeit vorbei:
Seine Affirmation einer deutschen Identitit, sei es eine problematisierte, durch den
Riickgrift auf das alte Nationalklassikermodell erscheint im Kontext des Goethejahrs
dissonant. Und auch wenn er mit seinem Klassikerkonzept eine mégliche Antwort auf

85  Ebd, 474.

86  Georg Hermanowski: Das Goethebild bei Thomas Mann, in: Die Zeit, 7.7.1949.

87 Ebd.

88  Hans-Egon Hass: Das Goethebild bei Thomas Mann. Seltsame Zitierungskiinste zeitgendssischer
Kritik, in: Die Welt am Sonntag, 17.7.1949. Vgl. auch die Reaktion Hermanowskis und die Antwort
Hass’: Streit um Goethe und Thomas Mann. Ein Rechtfertigungsversuch und die Antwort, in: Die
Welt, 24.7.1949.

89  Hermanowski antwortet auf Hass’ Manipulationsvorwurf, dass es ihm »begreiflicherweise nicht
daran [lag], die positiven Auﬁerungen dieses Schriftstellers [Manns] zu sammeln: Ich fragte mich:
Hat die positive AuRerung eines Menschen iiber Goethe noch einen Wert, wenn er ihn [..] einmal
einen»allseitigen Dilettanten, dann einenssouverdnen Treulosen<oder einen, dersvom Brutalen«
nur einen Schritt oder noch weniger>entferntcist, nennt? Ich antworte auf diese Frage: nein!« Ebd.

13.02.2026, 17:53:07. y e

325


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Klassikerfeiern

die u.a. von Alewyn aufgeworfene Frage leistet, wie Goethe und Hitler zusammenzu-
91

denken seien,’® wird diese nur selten wahrgenommen.
6.1.2 Offentlichkeitssphare 2: >Frankreich« - Goethe, kein franzosischer
Klassiker mehr?

Manns deutsche Ansprache erscheint 1949 in zwei franzésischen Zeitschriften: einmal
in voller Linge im franzosischen Teil des Zeitschriftenpaars Documents/Dokumente, das
seit 1945 eine Pionierarbeit im Bereich der transnationalen Verstindigung leistete;**
einmal in gekiirzter Fassung in der Goethenummer der Lettres francaises,”® die 1942 als
Organ der kommunistischen Widerstandsbewegung Front national gegriindet worden
war und seit Kriegsende finanziell vom PCF getragen wurde. Das Heft der Lettres frangai-
ses wird im Folgenden nicht detailliert besprochen: Die Zeitschrift iibernimmt das an-
tifaschistische Klassikermodell, das der Aktualisierung Goethes in der SBZ zugrunde
liegt, und stellt es mithilfe von Zitaten von Victor Hugo und Maurice Thorez in den Ho-
rizont des franzésischen Kommunismus.®* Manns Essay wird als Teil dieses Konzepts

90  Philipp Gut notiert im Hinblick auf die Exilromane und den Essay Deutschland und die Deutschen:
»Alewyn hitte indes schon in seiner Zeit einen Autor finden kénnen, der in erstaunlicher Wei-
se seinem Anspruch geniigt: Thomas Mann.« Philipp Gut: Goethe und/oder Hitler? Das »Binom
Weimar-Buchenwald«im Werk Thomas Manns, in: Thomas-Mann-Jahrbuch, Bd. 22, 2009, 117-127,
hier119.

91 Zuden Ausnahmen gehért der Frankfurter Birgermeister Walter Kolb, der in seiner Laudatio bei
der Verleihung des Goethepreises Manns Goethebild wiirdigt, das sich durch »Gebrochenheit und
Widerspriichlichkeit« kennzeichne. Walter Kolb: Rede zur Verleihung des Goethe-Preises an Tho-
mas Mann [1949], in: Schréter (Hg.): Thomas Mann im Urteil seiner Zeit, 388-394.

92 Zum deutsch-franzésischen Zeitschriftenpaar Documents/Dokumente vgl. Martin Strickmann: Art.
Documents Dokumente, in: Nicole Colin, Corine Defrance, Ulrich Pfeil, Joachim Umlauf (Hg.): Le-
xikon der deutsch-franzésischen Kulturbeziehungen nach 1945, Tiibingen 2013, 214f,, sowie das
Kapitel »Jesuitenpater Jean du Rivau: Verbriiderung der Katholiken, in: Ders.: LAllemagne nou-
velle contre 'Allemagne éternelle: die franzdsischen Intellektuellen und die deutsch-franzésische
Verstandigung 1944-1950. Diskurse, Initiativen, Biografien, Frankfurt a.M. 2004, 122-151.

93  Die zwei Teile der Ansprache erscheinen in den Lettres frangaises separat: Thomas Mann: Pourquoi
je suis venu a Weimar, in: Les lettres francaises, Bd. 9, Nr. 273, 18.8.1949; Thomas Mann: Divin et
diabolique titan de la culture olympienne. Goethe, explosion du génie allemand, in: Les lettres
francaises, Bd. 9, Nr. 275, 1.9.1949.

94  Die kommunistische Funktionalisierung des Klassikers kann auf ein Leitmotiv der franzésischen
Goetherezeption zuriickgreifen: Goethes Haltung zur Franzésischen Revolution. Dabei geht es je-
doch nicht mehr um eine Strategie der kulturellen, sondern der politischen Aneignung. Ein para-
digmatisches Beispiel dafiir gibt der Aufsatz von Lucien Goldmann Goethe et la Révolution frangai-
se, der in der Sondernummer der Etudes germaniques erscheint. Goldmann greift auf die in Kapi-
tel 4 beschriebenen Mechanismen der idealistischen Abstrahierung, indem er die wahre Haltung
Goethes zur Revolution in seinen dichterischen Werken und nicht in seinen Gelegenheitsschrif-
ten (»écrits de circonstance«) auszumachen sucht. Egmont, Tasso, Faust und Pandora deutet er als
symbolische Ubertragungen von Goethes Revolutionssympathie, die er wegen seiner Position am
Weimarer Hof nicht habe 6ffentlich machen kénnen. Nur geht es Goldmann —der auch Lukacs-
Ubersetzer ist—in diesem Fall weniger um eine Anniherung an die franzésischen Werte als um
eine »étude vraiment dialectique« von Goethes Werk, also eine Umdeutung in marxistischer Per-

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

und als Beleg fiir seine Giiltigkeit auch auflerhalb des Ostblocks prisentiert. Erwih-
nenswert ist, dass die Publikation des Textes mitten in der aufsehenerregenden »Af-
faire Kravchenko« fillt, in der die Letires francaises verwickelt waren und bei der es im
Kern um das Bestehen (bzw. die Verleugnung) von Straf- und Arbeitslagern in der So-
wijetunion ging.” Indem sie einen Auszug aus der Ansprache veroffentlichen, kniipfen
die Herausgeber der Lettres frangaises an die Debatte Kogon-Mann in der BRD an, wo-
bei Manns Relativierung der Willkiirherrschaft in der SBZ®® von der kommunistischen
Zeitschrift in Anspruch genommen wird, um die eigene pro-sowjetische Position zu
stirken. Das in der Ansprache entworfene Klassikerkonzept wird also einmal mehr in
eine andere Problemkonstellation eingebracht — auch wenn sie in diesem Fall nur noch
sehr lose etwas mit Goethe zu tun hat.”’

Aufschlussreicher ist die Publikation in der Zeitschrift Documents: Manns Ansprache
wird darin als Prisma gebraucht, durch das sich die deutsche Gesellschaft beobachten
und verstehen lisst. Das entspricht der Funktion, die Goethe insgesamt im franzsi-
schen Goethejahr zugeschrieben wird: In der Gedenkpublizistik geht es nicht mehr um
eine >Franzosisierung« des Klassikers, sondern eher um die Klirung des Verhiltnisses
zum Nachbarland.

6.1.2.1 Tendenzen der franzdsischen Goetherezeption 1949
- Que représente Goethe pour vous?
- Rien.
- A-t-il eu une influence sur vous?
- Aucune.
- Vous intéresse-t-il davantage pour son ceuvre littéraire ou pour son »art de vivre«?
- Ni pour l'une, ni pour l'autre.
- Quelle place vous semble-t-il garder aujourd’hui?
-Je n’en sais rien, et ca m'est égal.
—pPaul Claudel: Antwort auf die Umfrage: Aimez-vous Goethe? (1949)

spektive. Vgl. Lucien Goldmann: Goethe et la Révolution francaise, in: Etudes germaniques, Bd. 4,
Nr. 2-3,1949, 187-202, hier 188 u. 202.

95  Wiktor Krawtschenko war ein Uberlaufer des sowjetischen Regimes, der in einem 1946 in den USA
veroffentlichten Buch (I Choose Freedom) von den Hungersnéten und vor allem vom System des
Culags berichtete. In den Lettres frangaises wurde er dafiir als Liigner und Spion bezeichnet. Krawt-
schenko klagte die Zeitschrift wegen Verleumdung an, woraufhin von Januar bis Marz 1949 ein
aufsehenerregender Prozess stattfand. Die Affare hallte noch Monate spater in der franzésischen
Offentlichkeit nach. Fiir eine Zusammenfassung und Analyse vom rechtshistorischen Standpunkt
aus vgl. Liora Israél: Un procés du Goulag au temps du Goulag? Laffaire Kravchenko (1949), in: Cri-
tique internationale, Nr. 36, 2007, 85-101.

96  Sovorallem im nachtraglich veroffentlichten Reisebericht, in dem Mann von seinen Versuchen be-
richtet, sich wahrend seines Besuchs in der SBZ iiber das Lager Buchenwald zu informieren: »Ich
horte, die Belegschaft bestehe zu einem Drittel aus schlechthin asozialen Elementen und verwil-
derten Landfahrern, zum zweiten Drittel aus Uebeltatern der Nazi-Zeit und nur zum dritten aus
Personen, sie sich manifester Quertreibereien gegen den neuen Staat schuldig gemacht und not-
wendig hatten isoliert werden miissen.« Mann: Reisebericht [1949], 715.

97  Aufdas kommunistische Klassikermodell in Frankreich sowie die Wochenschrift Les lettres frangai-
ses wird in Kapitel 7 ausfiihrlicher eingegangen.

13.02.2026, 17:53:07. y e

327


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Klassikerfeiern

Claudels Antwort auf die Umfrage der Nouvelles littéraires ist nicht reprasentativ fir die
gesamte franzosische Goetherezeption im Nachkriegsjubilium. Der Schriftsteller ist
ein notorischer Goethehasser, der sein Spruch vom »grand 4ne solennel Goethe« gern
wiederholt.?® Kennzeichnend ist aber, dass seine provokative Bekundung von Gleich-
giiltigkeit an prominenter Stelle publiziert und weiter kolportiert wird.?® 1932 wire das
kaum moglich gewesen: Der Text, den Claudel damals fiir das Sonderheft der Nrf ver-
fasst hatte, wurde erst ein Jahr spiter veroffentlicht, passte er doch nicht in das Konzept
einer Hommage a Goethe, wie der Titel des Hefts lautete.'®° 1949 kann solcher Unmut laut
werden. In der Umfrage, die anlisslich des Jubiliums in der Goethenummer der Nou-
velles littéraires erscheint, driicken gleich mehrere Autoren ihr Malaise aus: Jean Cocteau
(»Goethe fatigue ma fatigue«), Graham Greene (»Goethe reste lettre close (a closed book)
pour moi«), Marcel Aymé (»je dirai que le génie de Goethe ne mva pas souvent ravi en ex-
tase«) oder auch Paul Léautaud (»complétement fermé 2 cette littérature«) distanzieren
sich mehr oder weniger direkt von Goethes Person und Werk.*®* Diese Bekundungen
von Gleichgiiltigkeit kommen natiirlich immer noch einer Funktionalisierung Goethes
gleich, insofern sich die Schriftsteller durch ihre Ablehnung eines alten Klassikers im
literarisch-kiinstlerischen Feld der Nachkriegszeit positionieren.

Doch ist das Desinteresse fiir den deutschen Klassiker in der breiten franzo-
sischen Offentlichkeit augenfillig, vor allem, wenn man den 200. Geburtstag mit
dem 100. Todestag vergleicht. Es gibt 1949 in Frankreich kaum offizielle Goethefeiern
und dementsprechend auch keine bedeutende Gedenkrede. Die einzige >offizielle
Veranstaltung ist eine Ausstellung zum Thema Goethe et la France, die zuerst in den
Pariser Archives nationales und spiter an der Johannes-Gutenberg-Universitit in

d.'°* Was die Publikationen im Zusammenhang mit dem Jubilium

Mainz gezeigt wir
betrifft, so erscheinen einige Neuauflagen und wenige Neuiibersetzungen von Goethes
Werken. Aus der deutschsprachigen Goethepublizistik werden lediglich die Studien

von Georg Lukics sowie Manns Phantasie iiber Goethe rezipiert.'® Beachtlich ist die

98 Das Zitat stammt aus einem Kriegsgedicht von 1918, Sainte-Geneviéve, in dem Claudel vom
Deutschland der»hordes de Satan, précédées par la puanteur et I'asphyxie,/ celle des gaz que l'on
met en bouteilles, et celle-la quon replie dans les livres, Luther, et le grand dne solennel Goethe,
avec Kant et sa philosophie« spricht (Sainte-Geneviéve [1918], in: Paul Claudel: CEuvre poétique,
hg. v. Jacques Petit, Paris 1967, 642). Den Spruch vom »Esel Goethe« wiederholt Claudel in der Fol-
ge mehrfach. Pascal Dethurens fithrt den Goethehass auf das National-Protestantische bei Goethe
zuriick, das als Gegenbild zu Claudels eigenem katholisch gepragten Europdertum fungiere. Vgl.
Pascal Dethurens: Claudel et 'avénement de la modernité. Création littéraire et culture européen-
ne dans I'ceuvre théitrale de Claudel, Paris 1996, 360f.

99  Sowird Claudels Antwortin dervon der franzésischen Besatzungsmacht geforderten Tageszeitung
Der Kurier veroffentlicht: Lieben Sie Goethe? in: Der Kurier, 4.11.1949.

100 Vgl.den Brief Claudels anJean Paulhan, dem Herausgeber der Nrf,vom 16.12.1932 sowie den Kom-
mentar in: Lettres de Paul Claudel a Jean Paulhan (1925-1954), hg. von Catherine Mayaux, Bern
[u.a.] 2004, 79.

101 Aimez-vous Goethe? in: Les nouvelles littéraires, 20.10.1949.

102 Michel Frangois (Hg.): Goethe et la France 1749-1949. Exposition organisée pour lacommémoration
du bicentenaire de la naissance de Goethe, Paris 1949.

103 Gyérgy Lukécs: Goethe et son époque, iibers. v. Lucien Goldmann, Paris 1949; Thomas Mann: Etu-
des: Goethe, Nietzsche, Joseph et ses fréres, iibers. v. Philippe Jaccottet, Lausanne 1949.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Zahl der neuerscheinenden Monografien von franzdsischen Germanisten wie Robert
d’Harcourt, Joseph-Francois Angelloz oder Jean Boyer.°* Doch bleibt das Echo des
Goethejahrs in den Zeitschriften groftenteils aus: Zu vermerken ist das Sonderheft der
neu begriindeten Etudes germaniques mit Beitrigen von franzdsischen und angelsichsi-
schen Germanisten sowie das Doppelheft Goethe et Chateaubriand der Revue de littérature
comparée. Das Jubilium scheint somit die Angelegenheit weniger Spezialisten zu sein.
Die Hommage a Goethe der Literaturzeitung Les Nouvelles littéraires, aus der schon die
Goetheumfrage zitiert wurde, ist die einzige Veroffentlichung, die an ein breiteres
literaturaffines Publikum adressiert ist.'®>

Die geringere Anzahl an Veranstaltungen und Publikationen im Goethejahr kénn-
te auf eine nahezu komplette Bedeutungslosigkeit des Dichters in der franzésischen
Offentlichkeit schlieften lassen. Offenbar bedarf es 1949 in Frankreich keiner fremdkul-
turellen Klassiker mehr, um das eigene nationalkulturelle Selbstverstindnis zu schir-
fen. Umso bedeutender sind die Publikationen, die sich mit Goethe auseinandersetzen.
Denn darin zeigt sich im Vergleich zu den Goethefeiern von 1932 ein entscheidender
Wandel: Wenn in der Nachkriegszeit von Goethe die Rede ist, dann wird er zum Re-
prisentanten Deutschlands modelliert. Es geht 1949 nicht mehr — oder insgesamt viel
seltener — um die Integration des deutschen Klassikers in das franzdsische Pantheon.
Am Fall Goethe wird nunmehr das Verhiltnis zu Deutschland geklirt. Plakativ formu-
liert: Wie die Franzosen Goethe sehen, so sehen sie auch Deutschland. Der Klassiker
wird dem je giiltigen Deutschlandbild entsprechend modelliert. Er erscheint entweder
als der »falsche< oder als der >neue Deutsche«.

6.1.2.2 Goethe, der »>falsche Deutsche«

Den Funktionalisierungen Goethes liegt 1949 zum Teil immer noch der Mythos der
»deux Allemagnes« zugrunde.’®® Genauer wird dieser Mythos trotz oder sogar mit Goe-
the dekonstruiert. Im Nachkriegsfrankreich dominiert die Vorstellung, dass es nur ein
Deutschland gebe: das preuflisch-militirische und revanchistische, das im Nationalso-
zialismus sein wahres Gesicht gezeigt habe. Im Grunde war im Zuge des Zweiten Welt-
kriegs ein volkerpsychologisches Erklirungsmuster durch ein anderes ersetzt worden:
Die >Sonderwegstheses, nach der der Nationalsozialismus eine logische Konsequenz der

104 Robertd’Harcourt: La religion de Goethe, Strasbourg 1949; Joseph Francois Angelloz: Goethe, Paris
1949; Jean Boyer: Pour connaitre la pensée de Goethe, Paris 1949. Zu erwdhnen sind ebenfalls die
umfangreiche Monografie des Publizisten Marcel Brion: Goethe: Génie et destinée, Paris 1949, so-
wie die Goethe-Essays der verstorbenen Kritiker Marcel Drouin und Charles Du Bos, die beide zum
Jubildum erscheinen: Charles Du Bos: Goethe, Paris 1949; Marcel Drouin: La Sagesse de Goethe.
Préface d’André Cide, Paris 1949.

105 In den Massenmedien Presse und Rundfunk erscheinen vereinzelt Beitrige zu Goethe, aber auch
hier bleibt die Ausbeute (iberschaubar. Vgl. die Pressesammlungen in der BNF: Deuxiéme cen-
tenaire de la naissance de Goethe sowie in der HAAB: Goethefeiern 1949 — Ausland. Im Radiopro-
gramm sind ca. 10 thematische Sendungen dem Jubildum gewidmet.

106 Der Gedanke findet sich in den Uberschriften von Zeitungsartikeln wieder: Jacques Dorian: LAl-
lemagne de Goethe et l'autre, in: Journal de Charleroi, 6.9.1949; Yves Florenne: LAllemagne de
Coethe et l'autre, in: Le Monde, 3.11.1949.

13.02.2026, 17:53:07. y e

329


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Klassikerfeiern

deutschen Geschichte gewesen sei, hatte den Mythos der »deux Allemagnes« zuriickge-
dringt.®” Um das Phinomen Goethe in dieses rein negative und nicht mehr dualisti-
sche Deutschlandbild einzupassen, wird es zur Mystifikation erklart: Goethe erscheint
nicht mehr als sundeutscher<, sondern als >falscher Deutscher«. Der Klassiker — und die
mit ihm assoziierte Vorstellung eines >guten Deutschlands< — wird ironischerweise zu
einer deutschen Erfindung erklirt, die dazu diene, Frankreich und die Welt zu tiu-
schen. Ironisch daran ist, dass der Mythos der »deux Allemagnes« ja vor allem im fran-
zosischen Deutschlanddiskurs seit den 1870er Jahren immer wieder aktualisiert worden
war, um die Faszination fiir deutsche Kunst und Kultur zu rechtfertigen. Im Kontext
der Reintegration Deutschlands in die internationale Vélkergemeinschaft wird er nun
als Legende bezeichnet:

»Autour de Goethe et de quelques grands noms s’est [..] créée une légende qui a fait
a I’Europe un tort énorme: la Iégende d’'une Allemagne généreuse, respectueuse des
valeurs humaines; ni Bismarck et 1870 ni Guillaume Il et 1914 n'ont pu en démontrer a
tous la formidable absurdité. Mais on aurait été en droit de penser que la tragédie de
1940 et des années qui suivirent avait dessillé les yeux des plus aveugles. Sans doute
n'en est-il rien, puisque toute une partie du monde démocratique parait résolue a jouer
la carte allemande; [...] puisqu’a Strasbourg, olt une noble idée a réuni des hommes de
toutes les Nations de I'Europe Occidentale, on prétend qu'il est nécessaire d’accepterau
plus tot, dans '’Assemblée, les représentants de 'Allemagne: de 'Allemagne de Goethe,

Européen par excellence, sans aucun doute.«'°®

Solche Tone sind typisch fiir die anti-deutsche Stimmung in der (breiten) franzdsischen
Offentlichkeit der unmittelbaren Nachkriegszeit; die Bemithungen um eine europi-
sche Integration lassen sie Ende der 1940er Jahre wieder laut werden. Die Darstellung
hat etwas von einer Verschworungstheorie: Goethe sei zu »gut¢, um deutsch zu sein. Er
konne demzufolge nur Teil einer verdeckten revanchistischen Strategie sein: »Abrités
derriére le grand nom de Goethe, ils [d.i. les nazis] tentent de prolonger 'équivoque
d’'une Allemagne capable du meilleur.«'°

Die Vorstellung von Goethe als Tauschung findet sich in den verschiedensten Va-
rianten in der franzdsischen Gedenkpublizistik wieder. In den Nouvelles littéraires be-
zeichnet der Schriftsteller Henry de Montherlant den deutschen Klassiker als »le pre-
mier succés de la propaganda [sic!] dans ce quelle a de spécifiquement allemand«'™.

Auch der von Alewyn bemiihte Begriff des Alibis wird in diesem Zusammenhang ge-

107 Die Sonderwegs- oder Kontinuitiatsthese wurde sogar von einflussreichen Germanisten wie Ed-
mond Vermeil vertreten. Vgl. Strickmann: LAllemagne nouvelle contre I'Allemagne éternelle,
408ff.

108 Dorian: LAllemagne de Coethe et I'autre. Dorian spielt auf die erste Sitzung des Europarats am
10. August 1949 in Strafburg an, bei der die Frage der Aufnahme Deutschlands in die europdische
Gemeinschaft diskutiert wurde.

109 Ebd.

110 Claude Cézan: Montherlant, Hébertot et Frangois Périer nous parlent du théatre de Goethe, in: Les
Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

1 Dieser betont — dhnlich wie die oben

braucht, etwa vom Germanisten Alfred Grosser.
zitierten Schriftsteller in der Umfrage - seine Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Klassi-
ker: »La littérature que Goethe écrase ne nest pas une nourriture.«** In all den zitierten
Fillen wird mit der Ablehnung Goethes die Zuriickweisung (Nazi-)Deutschlands oder
zumindest seines kulturellen Einflusses signalisiert. Statt ihr Goethebild grundsitzlich
zu revidieren, bekunden diese Autoren vor allem ihre Indifferenz fiir den deutschen
Klassiker und fiir Deutschland. Goethe als ein Symbol des >guten Deutschlands< wird
auf diese Weise nicht fiir ungiiltig, aber fir unbrauchbar erklirt.

In manchen Fillen fithrt die Dekonstruktion des Mythos der »deux Allemagnes«
aber auch zu einer Entmystifizierung des franzgsischen Goethebilds. In einem Artikel,
der die auf den ersten Blick laudative Uberschrift La paix de Goethe trigt, unterliuft Léo
Larguier die Idee von Goethe als Friedenssymbol. Bezeichnenderweise tut er es, indem
er das Leitmotiv der Begegnung mit Napoleon aufgreift, das sonst der Modellierung
Goethes zum grand homme, also zum Triger franzosischer Werte diente. Larguier lie-
fert eine neue Erklirung fir das berithmte kaiserliche Urteil: »Vous étes un homme,
monsieur Goét!«''? Schon die Verballhornung des Namens weist auf den sarkastischen
Unterton. Larguier entwertet das Urteil, indem er es an die Alltagssprache riickkop-
pelt. Dem korsischen Sprachgebrauch folgend, habe der Kaiser lediglich sagen wollen:

114 ,Hommex ist hier keine normati-

»Vous étes un type épatant, monsieur de Goethel«
ve Kategorie mehr, sondern eine einfache Charaktereigenschaft. Eine der Grundsiulen
der franzdsischen Goetheaneignung wird somit banalisiert. Den »fype« Goethe zeichnet
Larguier als egoistischen Menschen, dem der eigene (Haus-)Frieden (»paix« im Sinne
von >avoir la paix<) wichtiger als humanistische Ideale gewesen sei. Der Autor evoziert
dazu den skrupellosen Liebhaber und Dienstherren, der seinen Adlatus Eckermann aus-
genutzt habe. Indem er die festen Bestandteile des franzdsischen Goethebilds infrage
stellt, dekonstruiert Larguier die Idee des >undeutschen Deutschenc. Der Klassiker wird
wieder zum >deutschen Deutschens, der nicht im Widerspruch zur Sonderwegsthese
und insgesamt zum negativen Deutschlandbild steht, das zu diesem Zeitpunkt in der
franzésischen Offentlichkeit dominiert.

111 Goethe sei»un merveilleux alibi, il aide a nier le nazisme, erklart Grosser in einem Interview. Zi-
tiertin:Jeanine Delpech: ..etce qu’en pense lesjeunes, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949. Der
Begriff taucht ebenfalls in einem der wenigen Beitrage eines Deutschen zum franzésischen Ge-
denkjahr auf, dem des exilierten Schriftstellers Ernst Erich Noth, fiir den Goethe in der deutschen
Cedenkpublizistik als »alibi facile« diene, »vers lequel on s’est précipité pour s’en servir comme
d’un paravent, tandis que d’autres s’en parent pour rehausser leur propre prestige«. Noth stellt die-
sem Missbrauch allerdings sein eigenes >wahres<Klassikerkonzept entgegen. E[rnst] E[rich] Noth:
GCoethe vu par un Allemand, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

112 Zitiertin: Jeanine Delpech: ..et ce qu’en pensent les jeunes.

113 Léo Larguier: La paix de Goethe, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

114  Ebd.

13.02.2026, 17:53:07. y e

331


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Klassikerfeiern

6.1.2.3 Goethe, der >neue Deutsche«

Entgegen dem deutschlandfeindlichen Trend in der franzésischen Offentlichkeit setzen
sich vereinzelt »Mittlerfiguren« in den Nachkriegsjahren fiir eine deutsch-franzésische
Verstindigung ein."® Diese Personlichkeiten haben unterschiedliche Hintergriinde: Sie
konnen dem Milieu der Résistance entstammen (wie die Germanisten Edmond Vermeil
und Robert d’Harcourt), aber ebenso der Mehrheit derer angehéren, die, ohne nach dem
Krieg als Kollaborateure zu gelten, sich mit der deutschen Besatzungsmacht arrangiert
hatten (wie der Germanist Joseph-Francois Angelloz, der Botschafter André Frangois-
Poncet oder der Militirseelsorger Jean du Rivau, von dem im nichsten Abschnitt die
Rede ist). Gemeinsam ist ihnen die Uberzeugung, dass die Verséhnung mit Deutsch-
land die Bedingung fiir die Sicherung des europiischen Friedens sei. Die Mittler ge-
hen in den seltensten Fillen von einem verklirten Deutschlandbild aus. Im Gegenteil:
Thre Haltung gegeniiber dem Nachbarland ist von Pragmatismus gekennzeichnet. Ver-
meil ist dafiir ein Beispiel: Er ist zwar ein Befiirworter der Sonderwegsthese und pflegt
ein duflerst pessimistisches Deutschlandverstindnis, setzt sich aber dennoch — um der
Sicherheit und des Friedens willen — fiir die deutsch-franzésische Verstindigung ein,
etwa als einer der Prisidenten des 1948 gegriindeten Comité francais d’échanges avec
IAllemagne nouvelle (CFEAN)."® Die Bedingung dafiir ist jene Vorstellung einer »Al-
lemagne nouvelle«, eines neuen Deutschlands, das das Bild vom »alten< nationalsozia-
listischen Deutschland ablosen soll. Dabei handelt es sich um eine bewusst eingesetzte
Projektion.

Das Goethejahr ist fiir die Mittlerfiguren ein Anlass, um die Vorstellung vom >neuen
Deutschland« zu befestigen und sie einer breiteren Offentlichkeit zu vermitteln. Bis
dahin war der Austausch zwischen Deutschen und Franzosen auf individuelle Kontakte
oder bestimmte gesellschaftliche Gruppen, vorrangig Schriftsteller und Intellektuelle,
beschrinkt gewesen. Auch wenn die Anzahl an Veranstaltungen und Publikationen zum
Goethejahr, wie gesagt, iiberschaubar bleibt, erreichen sie iiber Presse und Rundfunk
weitere Rezipientenkreise.

In der franzosischen Gedenkpublizistik finden sich jene Leitmotive und Themen
wieder, die schon die Goetherezeption in der Zwischenkriegszeit bestimmten: Goethes
Haltung zur Franzdsischen Revolution, seine Bewunderung fiir Napoleon und seine Ni-
he zur franzdsischen Kunst und Literatur. Sie lassen den Klassiker, dhnlich wie in der in-
ternationalen Offentlichkeitssphire, als Humanisten, Universalisten, Demokraten, Eu-
ropier und Weltbiirger erscheinen, um nur die am hiufigsten verwendeten Begriffe zu

115 Martin Strickmann: Franzosische Intellektuelle als deutsch-franzésische Mittlerfiguren, in: Pa-
tricia Oster, Hans-Jirgen Liisebrink (Hg.): Am Wendepunkt. Deutschland und Frankreich um
1945—zur Dynamik eines »transnationalen« kulturellen Feldes, Bielefeld 2008, 17-47.

116 Vgl. Strickmann: LAllemagne nouvelle contre 'Allemagne éternelle, 406, sowie, zum CFEAN, 227-
242. 1949 veroffentlicht Vermeil nur einen Text zu Goethe, in dem er das Leitmotiv der Haltung
zur Franzosischen Revolution behandelt. Es geht ihm darin zum einen um eine Anndherung an
die franzosische Vorstellungswelt (was etwa der Gebrauch des Ausdrucks »notre Révolution« mar-
kiert), zum anderen um eine Abgrenzung von der kommunistischen Funktionalisierung: »Cest par
la qu'il [Coethe] est et reste actuel, proche de ceux qui, a I'heure présente, reculent devant la réac-
tion bourgeoise comme devant I'absolue revendication prolétarienne.« Edmond Vermeil: Goethe
et la Révolution francaise, in: Education nationale, 10.11.1949.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

nennen. Doch geht es dabei insgesamt seltener um eine Inanspruchnahme aus franzo-
sischer Perspektive (Goethe als franzésischer Klassiker); vielmehr werden gemeinsame
Werte affirmiert und eine Dialogebene geschaffen. Ein Beispiel ist die Ausstellung Goe-
the et la France, die sich ausdriicklich als Versshnungsgeste prisentiert. Im Umgang mit
fremden Nationalklassikern soll gegenseitige Wertschitzung geiibt werden — so zumin-
dest liest sich der Entwurf von Kulturdiplomatie im Vorwort des Katalogs:

»Puisse la commémoration de Goethe en France contribuer a ce que nous appelions il
y avingtans le rapprochement franco-allemand! Lévocation de grands souvenirs com-
muns est toujours salutaire. En 1952, a I'occasion du cent-cinquantenaire du temps ol
le siecle dernier avait deux ans, puisse dans quelque ville germanique, une belle expo-
sition>Victor Hugo et ’Allemagne<répondre a notre célébration francaise du>Goethe-

jahrcdans le cadre privilégié de I'hdtel de Rohan!«'"”

Bezeichnend ist die hier wiederholte Uberzeugung, dass die gegenseitige Anerkennung
der jeweiligen Nationalklassiker zur deutsch-franzésischen Verstindigung beitragen
konne. Aus franzosischer Perspektive wird mit der Hinwendung zum deutschen Klas-
siker die Bereitschaft signalisiert, von (Nazi-)Deutschland abzusehen und ein positives
Deutschlandbild zu rekonstruieren. Wichtig ist, dass dieser Schritt bewusst so darge-
stellt wird: Es handelt sich um eine pragmatische Entscheidung, die sich durch den
Bedarf nach Frieden rechtfertigt.

In zahlreichen Publikationen zum Goethejahr wird nicht nur an die Verbrechen der
Nazis erinnert, sondern auch an die Manipulationen des Goethebilds seit 1932. Das »alte
Deutschland« ist immer Ausgangspunkt und Hintergrund der Aktualisierung des Klas-
sikers. Ausdriicklich betont das Frangois-Poncet in seinem Vorwort zum Ausstellung-
skatalog, in dem er die nationalisierenden Weimarer Goethefeiern von 1932, den Erfolg

8 sowie die Goetherede von Hans Caros-

der Ludendorff-These im Nationalsozialismus™
sa 1938 erwihnt: »Si je vous rapporte ces souvenirs personnels, ce mest pas pour évoquer
une funeste époque, ni pour rouvrir des blessures, mais seulement pour vous montrer
d’ott nous sommes venus et ot nous ne devons plus jamais retourner.«** Vor diesem
Hintergrund wird mit Goethe eine bewusste Zasur gesetzt. Als Leitspruch fungiert da-

fiir das Zitat »Uber Griber, vorwirts!«*°, das Frangois-Poncet ans Ende seines Textes

117 Charles Braibant: Avant-propos, in: Michel Francois (Hg.): Goethe et la France 1749-1949, Paris 1949,
5-11, hier 9.

118  Mathilde Ludendorff popularisierte zu Beginn der NS-Diktatur die These, nach der Goethe —dem
sie auch judische Wurzeln attestiert—einen Giftmord an Schiller begangen habe. Zum Ver-
giftungsmythos und der Ludendorff-Bewegung vgl. Ruppelt: Schiller im nationalsozialistischen
Deutschland, 20ff.

119  André-Francois Poncet: Préface, in: Francois (Hg.): Goethe et la France 1749-1949, 13-27, hier 16.

120 Im Original: »Und so, (iber Graber, vorwirts!« Brief Goethes an Zelter vom 23.2.1831, in: Johann
Wolfgang Goethe: Briefe, Tagebiicher und Gesprache von 1823 bis zu Goethes Tode, hg. v. Horst
Fleig, Frankfurt a.M. 1993 (Samtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Cespriche, Il, 11). Bezeich-
nenderweise nutzt sogar der Goethehasser Claudel diesen Spruch als Autoritatsargument, wenn
er sich—ebenfalls aus pragmatischen Griinden — fiir eine deutsch-franzésische Anndherung aus-
spricht: »Die Hindernisse liegen eher in der Vergangenheit, denn in der Gegenwart. Unsere Devise
muss die von Goethe sein: Vorwirts, iiber die Toten hinweg!... Unsere beiden sich ergdnzenden
Lander missen zur Einsicht kommen, dass sie auf allen Gebieten aufeinander angewiesen sind.«

13.02.2026, 17:53:07. y e

333


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Klassikerfeiern

stellt: »Retournons 2 Goethe! que tel soit notre mot d’ordre. Mais, fidéles au plus authen-
tique esprit goethéen, nous y ajouterons cet appel: Avec Goethe, par dela les tombeaux,
en avant!«'?! Angelloz appliziert den Spruch auf die Gegenwart: »Son [Goethe] ardeur
lui inspira la parole souvent citée: »en avant par-dessus les tombeaux<; ne conviendrait-
il pas pour crier & son peuple: en avant par dela les ruines?«*** André Maurois, der
123

die Funktion der Kunst in der Uberwindung der Vergangenheit sieht,"* greift in den
Nouvelles littéraires auf ein dhnlich voluntaristisches Zitat zuriick, mit dem er das Bild
Fausts als Tatenmenschen evoziert: »Au commencement était l'action.«'** Es lieflen
sich weitere Beispiele anfithren, in denen Goethe fiir eine zukunfts- und handlungs-
orientierte Haltung steht. Festzuhalten ist, dass der Klassiker bei den Befiirwortern
einer deutsch-franzosischen Verstindigung einen bewusst eingefithrten Einschnitt le-
gitimiert. Die Bedingung fiir die Wiederaufnahme des Dialogs ist der Bruch mit der
NS-Vergangenheit; Goethe rechtfertigt einen solchen Bruch.

Im Unterschied zu den 1930er Jahren geht es bei diesem Klassikerkonzept nicht
mehr um die Beschworung eines Ideals, das der Wirklichkeit entgegengehalten wiirde.
Es soll nun schlichtweg das negative Deutschlandbild ersetzen: Goethe steht — pragma-
tisch — fir das >neue Deutschland, also das Deutschland, mit dem aus der Perspekti-
ve der Franzosen eine Zusammenarbeit moglich wire. Er ist eine Projektion: Goethe
ist das, was der Deutsche sein sollte. Damit wird zuerst einmal der franzésischen Of-
fentlichkeit ein positiveres und vor allem beruhigenderes Deutschlandbild vermittelt.
Zugleich wird aber auch eine Botschaft an die Deutschen gesendet, die, vereinfacht for-
muliert, dazu aufgefordert werden, sich diesem Bild anzupassen. Einer solchen Dop-
peltadressierung bedient sich Frangois-Poncet in seinem Vorwort zum Ausstellungska-
talog, das eine Garantie fiir die Franzosen und ein Appell an die Deutschen enthilt: »En
reprenant le chemin de Goethe, l'Allemagne manifestera sa ferme volonté d’occuper, de
nouveau, sa place au sein de la famille des peuples de la terre.«!?s

In der Mainzer Fassung der Eréffnungsrede ist die versohnliche Geste allerdings an
eine weitere Bedingung gekniipft: »Que IAllemagne d’aujourd’hui et celle de demain se
tourne vers Goethe. Ainsi ce pays pourra-t-il faire renaitre la confiance du monde en sa
bonne volonté, en son regret des fautes passées et en son retour sur le droit chemin.«'2° Die Be-
griffe der >Reue« und des >rechten Wegs« verleihen Frangois-Poncets Worten einen ein-

Paul Claudel: Sind Sie fiir eine deutsch-franzosische Anndherung? Antworten auf eine Umfrage
in Frankreich, in: Dokumente, Nr. 3, 1949, zitiert nach: Strickmann: LAllemagne nouvelle contre
'Allemagne éternelle, 375.

121 Frangois-Poncet: Préface, 27.

122 Joseph-Francois Angelloz: Actualité de Goethe, in: Etudes germaniques, Bd. 4, Nr. 2-3,1949, 97-103.

123 »le role de l'art n'est-il pas de nous sauver de la réflexion sur le passé, toujours stérile?« André
Maurois: Un destin exemplaire, in: Les Nouvelles littéraires, 20.10.1949.

124 Ebd. Im Original lautet das Zitat: »Im Anfang war die That!« Faust |, Studierzimmer, V. 1237, zitiert
nach: Johann Wolfgang Goethe: Faust. Digitale Edition, hg. v. Anne Bohnenkamp, Silke Henke, Fo-
tis Jannidis, Frankfurt a.M., Weimar, Wiirzburg 2018, online unter www.faustedition.net/(Hervor-
hebung im Original).

125 Frangois-Poncet: Préface, 16.

126 Francgois-Poncet, zitiert nach: Anonym: M. Frangois-Poncet inaugure I'exposition Goethe et la Fran-
ce, in: Journal d’Alsace et de Lorraine, 19.11.1949. Hervorhebungen SP.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

deutigen religisen Einschlag. Damit kniipft der Botschafter an eine weitere Form des
franzdsischen Deutschland-Diskurses an, fiir die u.a. die Zeitschrift Documents steht.

6.1.2.4 Goethe, Thomas Mann und die Frage der deutschen Schuld

Das Zeitschriftenpaar Documents/Dokumente wurde 1945 durch den militirischen Seel-
sorger und Jesuitenpater Jean du Rivau gegriindet, zunichst als gegenseitige Infor-
mationsquelle. Franzosen und Deutsche sollten durch die Veréffentlichung von »Do-
kumenten« (zu Beginn vor allem Texte von christlichen Wiirdetrigern, spiter immer
mehr journalistische Beitrige zu sozialen, politischen, religiésen oder kulturellen Fra-
gen) von den Zustinden jenseits der Grenze erfahren kénnen.™” Ahnlich wie die oben
présentierten Mittlerfiguren setzt sich du Rivau fir eine deutsch-franzésische Verstin-
digung ein und beschwért dazu mehrfach die notwendige Uberwindung der Vergan-
genheit. »Il s'agit de construire et non d’épiloguer. Il s’agit de marcher et non de s’as-
seoir,« fordert er etwa beim ersten deutsch-franzésischen Schriftstellertreffen in Lahr
1947.128 Im Kreis der mehrheitlich katholischen Intellektuellen, die an den Zeitschrif-
ten Documents/Dokumente mitwirken und sich an den von du Rivau initiierten deutsch-
franzosischen Vereinigungen und Treffen beteiligen, bekommt dieses Programm aber
eine zusdtzliche religiose Note verliehen: Die Versohnung setzt ein Schuldbekenntnis
voraus, das — gemif dem christlichen Glauben — Vergebung zufolge hat.

Bevor nidher auf die Erscheinung von Manns Ansprache in den Documents einge-
gangen wird, seien einige Worte zur Kontextualisierung vorausgeschickt. Der Text
erscheint nicht in einer Goethenummer, sondern als Teil einer »anthologie de la
littérature allemande contemporaine«**?, die einen Uberblick iiber die Tendenzen der
deutschsprachigen Literaturproduktion von Franz Kafka bis Ernst Jiinger verschaffen

130

will.”° Die Literatur wird dabei als Prisma verwendet, durch das die franzosischen

Leser auf Deutschland blicken kénnten, um zu einer besseren Kenntnis des Nachbar-

Bl Zu Jiingers Strahlungen heifSt es etwa: »les extraits [...] montrent

132

lands zu gelangen.
un homme, et 2 travers lui un peuple, en pleine évolution.«?* Die Diagnose iiber die
so ausgemachten Entwicklungen in der deutschen Literatur und Gesellschaft gibt sich
beruhigend: »Ce dépassement du nihilisme, cet humanisme, cet engagement — vague
peut-étre — dans laction, nous semblent trés caractéristiques de la littérature alle-

mande d’aujourd’hui.«*** Der Begriff >Nihilismus« weist auf eine Faschismustheorie

127  Strickmann: LAllemagne nouvelle contre 'Allemagne éternelle, 129f.

128 Zitiert nach: Ebd., 137. Strickmann spricht im Hinblick auf du Rivaus Rede von einem regelrechten
»Verdringungsprogramme.

129 L[uc]-A[ntoine] Bloumard]: De Kafka a Ernst Jinger, in: Documents. Revue du dialogue franco-
allemand, Nr. 7/8, 1949, 673-676, hier 673.

130 Die Texte stammen von Franz Kafka (dessen Werke als richtungsweisend fiir die zeitgendssische
Literatur prasentiert werden), Thomas Mann, Walter Kolbenhoff, Bertolt Brecht, Jiirgen von Hol-
linder, Hans-Joachim Lange, Wolfgang Lohmeyer, Ernst Schumacher, Wolfgang Weyrauch, Carl
Zuckmayer und Ernst Jinger.

131 ImJahr zuvor war unter dem Titel La crise de la littérature allemande auch Alfred Anderschs Essay
Deutsche Literatur in der Entscheidung erschienen.

132 Bloumard]: De Kafka a Ernst Jinger, 675.

133 Ebd., 674.

13.02.2026, 17:53:07. y e

335


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Klassikerfeiern

hin, die den Nationalsozialismus als Folge einer Entchristlichung der Gesellschaft
deutet.®* Das passt in die Programmatik der Zeitschrift, die mit der Idee einer »Uber-
windung des Nihilismus« auf die Notwendigkeit einer (christlichen) Neubeseelung der
Deutschen hinweist. Vereinfacht formuliert geht es darum, die Tendenz zum Nihi-
lismus zu erkennen, um sich dezidiert davon abwenden zu kénnen und einer neuen
Form des (christlichen) »Humanismus« zuzuwenden. Mit der Idee des »Handelns«
(»engagement dans laction«) wird an den zukunftsgewandten Deutschland-Diskurs in
der franzosischen Publizistik angekniipft.

Diese Lesart wird auf Manns Goethe-Essay tibertragen. Dass er in die christliche
Perspektive der Zeitschrift geriickt wird, zeigt schon der franzosische Titel, Commémo-
raison de Goethe:>> Der veraltete Begriff >commémoraison< bezeichnet ein kirchliches Ge-
dichtnisfest, in der Regel eine Heiligenverehrung. Der Text bekommt dadurch vorab ei-
nen religiosen Einschlag. Dadurch wird der Blick auf die Passagen gelenkt, die eine sol-
che Deutung zulassen. So entscheidet sich der franzésische Ubersetzer fiir den Begriff

136 oder auch einfach >Weg« wiederzugeben:

ssalut< (Heil), um das Deutsche >Rettungx
»Tout me manque pour précher pénitence, tout me manque pour étre un prophéte, qui,
sachant quil posséde la vérité et connaissant 'avenir, exhorterait son peuple et montre-
rait la voie du salut.«*>” Auch wenn Mann in dieser Passage die Rolle des »Bufpredigers«
(AG, 678) von sich weist, so macht die Ubersetzung klar, worum es im Text — aus der
Perspektive der Herausgeber — geht (zumal das relativ allgemeine »Leben« zum >peuple«
prazisiert wird): um das Heil des deutschen Volks. Was im Essay tatsichlich angelegt
ist, bekommt in der franzésischen Ubersetzung eine zusitzliche christliche Dimensi-
on. Die Auseinandersetzung mit der eigenen Identitit, also mit der eigenen Schuld,
wird als notwendiger Schritt vorausgesetzt, damit das deutsche Volk wieder auf den
srechten Weg« gelange.

Auch das Stichwort >Nihilismus« findet sich in der Commémoraison wieder und be-
statigt somit die Diagnose iiber die deutsche Literatur und Gesellschaft, die in der
Zeitschrift Documents angeboten wird. Mann identifiziert es in seinem Essay mit der
Figur Mephistos im Faust-Drama.'®®
der dualistischen Goethe-Natur ist, wandle sich in der Dichtung zum »Schauen, zum

Die Tendenz zum Nihilismus, die demzufolge Teil

134 So etwa bei Hermann Rauschning: Die Revolution des Nihilismus [1938], Ziirich 1964 sowie Ders.:
Die Zeit des Deliriums, Ziirich 1947.

135 Thomas Mann: Commémoraison de Goethe, iibers. v. E. d'Oc,, in: Documents. Revue du dialogue
franco-allemand, Nr. 7/8,1949, 680-694.

136 »cetinstinct [la nostalgie de la perfection] dont on ne sait au juste s'il concerne I'ceuvre objective
ou bien la personne de lartiste, son salut, sa justification, son achévement propre.« (Ebd., 680,
Hervorhebung SP). Im Original: »diesem Trieb, von dem nicht ganz klar ist, ob er eigentlich dem
objektiven Werk oder der Person, der eigenen Rettung und Rechtfertigung, der Selbstvollendung gilt.«
(AG, 680, Hervorhebung SP).

137 Ebd., 686. Hervorhebung SP. Im Original: »Zum Bufdprediger fehlt mir alles und alles zum Pro-
pheten, der sich im Besitze der Wahrheit weif3, die Zukunft kennt, dem Leben predigend den Weg
vorschreibt.« (AG, 678, Hervorhebung SP).

138 »ledivin et le diabolique, le désir infini de Faust et le nihilisme railleur de Méphistophélés.« Ebd.,
691.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

»gedffneten Blick fur die Widerspriiche, fiir das Bése im Guten« (AG, 684). Nach die-
ser Passage, die mit der Erwihnung der »tragischen Ironie« (»Das gute Werk [...], es
ist des Teufels« AG, 685) des Faust-Dramas endet, wird in der franzdsischen Fassung
ein Zwischentitel eingefiigt: »Goethe et 'action.«*® Dass Mann den Klassiker trotz sei-
ner Faust-Deutung nicht fiir einen »konservativen Defaitismus« (AG, 685) in Anspruch
nimmt, sondern im Gegenteil fiir eine zukunftsorientierte Haltung, wird dadurch nach-
driicklich herausgestellt. Mit >action< wird der deutsche Begriff >Tat« iibersetzt; er ist hier
dem Faust-Vers »Im Anfang war die That« entnommen, der im franzosischen Goethe-
Diskurs eine wichtige Rolle spielt und von Mann anzitiert wird."*® Durch den Zwi-
schentitel wird im letzten Teil des Textes weniger auf das »Wunder Goethe« fokussiert
als aufjene Elemente, die der von Boumard in der Einleitung festgelegten Programma-
tik entsprechen: Uberwindung des Nihilismus, Zuwendung zum Humanismus und vor
allem Handlungsbereitschaft. Der Klassiker wird als positive Identifikationsfigur und
handlungsweisende Autoritit bestdtigt. Hervorheben kann man in diesem Zusammen-
hang das letzte Faust-Zitat in der Ansprache (»Mein Busen, der von Wissensdrang geheilt
ist..«, AG, 688), den Mann folgendermaflen kommentiert: »Est-ce bien la un pacte avec
le diable? Est-ce la une profession de foi nihiliste? N’est-ce pas plutét la supréme sou-
mission a la vie, le supréme désir de représenter 'humanité en acceptant des sacrifices,
mais aussi en en demandant aux autres. C’est le plus haut degré de l’humanisme. '

Die Commémoraison passt in das Deutschland-Konzept, das die Zeitschrift Documents
ihren franzésischen Lesern vermitteln mochte: das eines >Volks<, das sich von den Feh-
lern der Vergangenheit abwendet und erneut den >rechten Wegc in die Zukunft findet.
Manns Vorgehensweise wird allerdings nicht unkritisch betrachtet, wie aus dem Kom-
mentar von Michel Roy hervorgeht, der dem Essay nachgestellt ist. Darin werden aus-
fithrlich die Debatten prisentiert, die der Schriftsteller mit seinem Deutschland-Besuch
1949 ausldste. Das, was er seinen Landsleuten zu sagen hat, wird durchaus lobend er-
wahnt. Doch wird zugleich Verstindnis fiir die ablehnenden Reaktionen in der BRD
gezeigt:

»Voild donc une fois de plus, aprés Goethe, Holderlin, Nietzsche, un Allemand [Tho-
mas Mann] qui dit a ses compatriotes des vérités si dures que I'on peut se demander
si ce sont encore des vérités et si un certain ressentiment n'anime pas |'orateur. Pour
I'observateur de Sirius, le discours semble objectif, certains passages montrent que
I'auteur est profondément sensible a toutes les valeurs que I'Allemagne a révélées au
monde. Mais pour les Allemands de 1947 ou de 1949, ces paroles ont du mal a passer.
En définitive, diront-ils, peuvent-elles avoir été prononcées par un homme qui aime
I'Allemagne? [..] Peut-étre ne peut-on se faire entendre des Allemands qu'a condition
de les aimer et ce, de fagon si concréte qu'ils ne puissent pas s’y tromper. A ce point

139 Ebd.

140 »Maisy a-t-il la raillerie et refus de I'action — cette action que Faust, dans sa traduction de la Bible,
mettait déja au>commencement«—cette action, correspondant germanique du logos?« Ebd., 692.

141 Ebd., 694. Im Original: »Ist das ein Teufelspakt? Bekenntnis zum Nichts? Es ist hochste Lebens-
bereitschaft, der hochste, opferwillige und freilich auch zum Hinnehmen von Opfern willige An-
spruch auf Menschheitsreprasentanz, hochster Humanismus.« (AG, 688)

13.02.2026, 17:53:07. y e

337


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Klassikerfeiern

on congoit combien le dialogue devient difficile aussi bien entre Thomas Mann et les

Allemands quentre les Allemands et nous.«'4?

Der Kommentar bestitigt zunichst Goethe in der Funktion, die ihm auch Mann in
seiner Ansprache zuweist: Er ist derjenige, der den Deutschen den Spiegel vorhilt und
ihnen unbequeme Wahrheiten vermittelt. Der Klassiker (und mit ihm Mann selbst) ani-
miert also zur Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit und der eigenen
Schuld. Was aus Roys Perspektive fehlt, ist eine im christlichen Sinn verstandene »Lie-
be« — jene Liebe, die sich in der Vergebung ausdriickt. Interessant ist, dass an diesem
Punkt eine Parallele zwischen dem Verhiltnis Manns zu seinen Landsleuten und dem
der Franzosen zu ihren Nachbarn hergestellt wird. Der Spiegel wird umgekehrt: Nun
sind es die franzosischen Leser, die zur Introspektion eingeladen werden. Die Wie-
derherstellung des »Dialogs« mit Deutschland erfordert nicht nur die Bereitschaft zum
Vergessen, sondern auch — in einem christlichen Sinn - zur Vergebung. Das ist die Bot-
schaft, die durch die Veréffentlichung von Manns Ansprache in der Zeitschrift Documents
vermittelt wird.

Wenn der Fall Frankreichs auch extrem sein mag, so kann insgesamt festgehalten
werden, dass die einzelnen nationalkulturellen Zugriffe auf den Klassiker aufierhalb
Deutschlands im Vergleich zum Vorkriegsjubilium weniger werden. Es gibt nach 1945
keinen »>franzdsischens, »italienischens, senglischen< Goethe mehr — die Tendenz lasst
sich tibrigens fir die anderen Klassiker beobachten, die in diesem Buch untersucht
werden. Das bedeutet nicht, dass die internationale Goetherezeption 1949 zuriickginge.
Ganz im Gegenteil: Die Anzahl der Ehrungen, vornehmlich im angelsichsischen Raum,
ist beachtlich und tibertrifft rein quantitativ diejenigen des Goethejahrs 1932.

6.1.3 Offentlichkeitssphare 3: >Welt« - letzte Reaktivierung
des Universalklassikermodells?

6.1.3.1 Rekonstruktion einer Weltdffentlichkeit

Eine Ubersicht iiber die internationalen Goethefeiern zu geben erscheint beinahe mii-
Rig, so zahlreich und vielfiltig sind die Veranstaltungen und Publikationen, die an eine
Weltoffentlichkeit adressiert sind. Genannt wurden schon die Feierlichkeiten, bei denen
Mann seinen Vortrag Goethe und die Demokratie hilt. Einen Uberblick iiber die iibrigen
Festakte in England und der restlichen Welt bringt die betont »internationale, zwei-
sprachige« Festschrift Das Goethe-Jahr/The Goethe-Year in einem Bericht iiber die Goe-
thefeiern von 22 Seiten.™* Hervorzuheben ist die aufwendige Sendereihe der BBC, mit
tiber 50 Konzertabenden, Radio-Vortragen, Horspielen, Features sowie einer sechsteili-

142 Michel Roy: Le cas Thomas Mann, in: Documents. Revue du dialogue franco-allemand, Nr.7/8,
1949, 695-702, hier 700.

143 Oskar Friedrich: A world celebrates Goethe. Reports of Goethe celebrations from many parts of the
world, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. XII: Der Weltbund, London
1949, 312-334. Zu den US-amerikanischen Goethefeiern vgl. Erich Funke: The Goethe Year (1949) in
U.S.A., in: The German Quarterly, Bd. 24, Nr.1,1951, 23-31.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

gen Faust-Adaption von Louis MacNeice."*# Als das bedeutendste Ereignis des Goethe-
jahrs wird oft die Goethe Bicentennial Convocation genannt, eine zweiwdchige Konferenz,
die vom 2. bis 14. Juli in Aspen, Colorado stattfindet und Intellektuelle aus aller Welt
versammelt, darunter Giuseppe Antonio Borgese, Robert M. Hutchins, Ernst Robert
Curtius, José Ortega y Gasset, Ernst Simon, Albert Schweitzer und Thornton Wilder.45

Auch Manns Ansprache im Goethejahr — oder zumindest Ausziige davon - ist hiufiger
und vielfiltiger im angelsichsischen Raum medialisiert als in der von ihm adressierten
deutschen Offentlichkeit. Der zweite Teil der Rede geht grofitenteils auf einen Essay zu-
riick, den der Schriftsteller im April des Jahres auf Anfrage der New York Times verfasst
hatte.’® Diesen Text — unter dem Titel Goethe, das deutsche Wunder/Goethe, the German Mi-
racle trigt er im Stockholmer Radio und im Rahmen der Sendereihe der BBC vor.*#” Der
BBC-Vortrag wird, wie auch die anderen broadcast talks zu Goethe, in einer von der BBC
herausgegebenen Festschrift sowie in der BBC-Zeitschrift The Listener veroffentlicht.™8
Der zweite Teil der Ansprache erscheint ebenfalls in deutscher und in englischer Fassung
in The Goethe-Year.*® Die einleitenden Worte, die Mann seiner Rede in Weimar voraus-
schickt, werden schlieRlich im Journal of One World: Common Cause, publiziert, das in
derselben Nummer ausfiihrlich iiber die Aspener Konferenz berichtet.>°

Mit den hier angefithrten Medien des Goethe-Gedenkens wird iiber die je natio-
nale Offentlichkeit hinaus ein internationaler Rezipientenkreis adressiert. Genauer
wird — wie auch 1927 — versucht, um den Klassiker eine Weltoéffentlichkeit zu (re-)kon-
struieren. Am deutlichsten ist das am Beispiel der Festschrift The Goethe-Year zu sehen,

151

die sich ausdriicklich als das »Organ der Goethe-Bewegung in aller Welt«>" anbietet.

144 Das komplette Programm ist abgedruckt in: The British Broadcasting Corporation (Hg.): Johann
Wolfgang von Goethe 1749-1949. A Radio Commemoration, London 1949, 26-31. MacNeices ge-
kiirzter Radio-Faust wurde bei Faber & Faber verlegt und 2008 neu veréffentlicht: Louis MacNeice:
Goethe’s Faust. Part1 & 2 [1949], London 2008.

145 Vgl. Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 34ff. Die Beitrdge der Konferenz sind
enthalten in: Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern age. The international convo-
cation at Aspen, Colorado 1949, Chicago 1950. Vgl. den ausfiihrlichen Bericht Gber das Ereignis:
E[lisabeth] M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind. A report on the Goethe Bicenten-
nial Convocation in Aspen, Colorado, in: Common cause. A journal of one world, Bd. 3, Nr. 3, 1949,
113-132.

146 Der Essay ist unter dem Titel Die drei Gewaltigen in die Gesammelten Werken eingegangen. Vgl. den
Kommentar in: Thomas Mann: Essays VI 1945-1960. Kommentar, hg. v. Herbert Lehnert, Frankfurt
a.M. 2009 (Grofee kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.2), 742f.

147 Loewy (Hg.): Thomas Mann. Ton- und Filmaufnahmen, 76.

148 ThomasMann: Goethe, the German Miracle, in: The British Broadcasting Corporation (Hg.): Johann
Wolfgang von Goethe 1749-1949. A Radio Commemoration, London 1949, 14-19; Thomas Mann:
Coethe, the German Miracle, in: The Listener, Bd. 43, Nr. 1098, 1950, 251f.

149 Thomas Mann: Goethe, ibers. v. Leonora Unger, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The
Coethe-Year, Bd. IV: Der Weisheit letzter Schluss-The final sum of all wisdom, London 1949, 4-14.

150 Thomas Mann: Goethe and the unity of Germany, in: Common cause. A journal of one world, Bd. 3,
Nr.3,1949,133-134.

151 Wilhelm Unger: Das Coethe-Jahr 1949. Vorwort des Herausgebers/The Coethe-Year 1949. Editor’s
foreword, in: Das Goethe-Jahr. The Coethe-Year, Bd. I: Hochstes Glick der Erdenkinder sei nur die
Personlichkeit, London 1949, 2-10, hier10. Siegfried Lenz schreibt dazu in der Welt: »Jeder Subskri-
bent des>Goethe-Jahres<soll ein Mitglied der Weltbewegung werden, die sich unter dem Zeichen

13.02.2026, 17:53:07. y e

339


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Klassikerfeiern

Aber auch die Feierlichkeiten in Aspen beanspruchen eine universale Geltung: »This
convocation and festival is not ours who are here. In Goethe’s spirit, it is nothing less
than the world’s«*>?, wird einleitend erklirt. Organisator der Aspener Konferenz ist der
Kreis um Borgese und Hutchins, die sich seit 1945 im Committee to Frame a World Con-
stitution fiir eine »maximalistische« Form der Weltregierung einsetzten.’>> Nachdem
die Bewegung 1948 das Preliminary Draft of a World Constitution veroftentlicht hatte, wird
1949 mit dem internationalen Treffen in Aspen versucht, die erwiinschte supranatio-
nale Zusammenarbeit im Kleinen umzusetzen. In ihrem Bericht beschreibt Elisabeth
Mann Borgese, wie es bei dem Ereignis gelang, eine aus unterschiedlichen Kulturen
und Religionen »zusammengewiirfelte Gesellschaft zusammenzuschweifien«<*>*. Vor
allem aber geht es darum, die Bewegung mit einer Frontfigur auszustatten: Goethe
wird im Eréffnungsvortrag Borgeses zu den »One-Worlders« gezihlt, der den Plan
einer Weltrepublik unterstiitzt hitte.”® Zu erwihnen ist in diesem Zusammenhang
ebenfalls die auf edlem Velinpapier gedruckte Festschrift der UNESCO, die den Klassi-
ker zur Symbolfigur fiir das volkerverstindigende und friedenserhaltende Projekt der
Vereinten Nationen erhebt.'®

Bei den unterschiedlichen Ehrungen wird Wert darauf gelegt, dass die sWelt« durch
die Anwesenheit von internationalen Teilnehmern reprisentiert ist. Im Vergleich zu
den Zwischenkriegsjubilien fillt die stirkere Integration des amerikanischen sowie des
asiatischen und afrikanischen Kontinents auf und das damit signalisierte Bestreben,
den kulturellen Eurozentrismus zu iiberwinden.’s” In einigen Beitrigen zeichnet sich
bereits eine >post-koloniale« Perspektive ab, etwa im Essay des franko-senegalesischen

Goethes in diesem Jubildumsjahr bildet.« Siegfried Lenz: England im Zeichen Goethes. Theater-
auffithrungen, BBC-Sendungen und Ausstellungen, in: Die Welt, 4.8.1949.

152 Goethe Bicentennial Foundation: The International Goethe Convocation, in: Arnold Bergstraesser
(Hg.): Goethe and the modern age. The international convocation at Aspen, Colorado 1949, Chicago
1950, IX-XII, hier XI.

153 Vgl. das Kapitel »Robert M. Hutchins.: Framing a World Constitution, in: Joseph Preston Baratta:
The Politics of World Federation, Bd. 2: From world federalism to global governance, Westport,
Connecticut 2004, 315-330, hier 315.

154 »lt welded that motley society.« M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind, 114.

155 »Indeed, he [Goethe] whose keywords Weltliteratur, Weltbund, Weltfrommigkeit[...] are inscribed
on the halls of his educational castles, should be with thus among us who are One-Worlders. [..] He
could not but be interested in our planning for a World Republic.« Antonio Giuseppe Borgese: The
Message of Coethe, in: Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern age. The international
convocation at Aspen, Colorado 1949, Chicago 1950, 3-22, hier 20.

156 Unesco (Hg.): Goethe. Hommage de 'UNESCO pour le deuxiéme centenaire de sa mort, Paris
1949. Die Festschrift enthalt Texte von Ernst Beutler, Karl J. Burkhardt, Benedetto Croce, Jaroslaw
Iwaszkiewicz, Thomas Mann (es handelt sich um einen 1941 verfassten Essay zu Werther), Gabriela
Mistral, Filmer Stuart Northrop, Sarvepalli Radhakrishnan, Alfonso Reyes, Jules Romains, Léopold
Sédar Senghor, Stephen Spender und Taha Hussein.

157  Das trifft allerdings nicht auf alle Beitrige zu: Ahnlich wie 1927 und 1932 steht >Europac bei man-
chen Rednern immer noch fiir die »Welt¢, wie folgender Kommentar von Mann Borgese zum As-
pener Beitrag von Ortega y Gasset attestiert: »Ortega restricted his observation to Goethe and the
European community. But what he said about Europe, its crisis, its future, is, pars stans pro toto,
equaly for the world community.« M[ann] Blorgese]: Goethe and the unity of mankind, 118.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Schriftstellers Léopold Sédar Senghors Le message de Goethe aux Négres-nouveaux oder im
Vortrag des indischen Philosophen T.M.P. Mahadevan zu Western and eastern thought.*s8
Aus der Weltoffentlichkeit ausgeschlossen bleibt die UdSSR: Die >Welt« bedeutet
1949, dem Jahr der Unterzeichnung des Nordatlantikpaktes, die westliche Welt. Aus-
nahme ist ein Aufsatz der russischen Emigrantin Alexandra Wexler iiber die literari-
sche Goetherezeption in Russland, in dem die Hoffnung ausgedriickt wird, dass sich
»Goethe und Russland iiber alle Schranken hinweg, ungeachtet der Zeit und ihrer Ge-
sinnung«*>® finden wiirden. Auch Hutchins schliefit in seinem Beitrag nicht aus, dass
eines Tages Russland (nicht die UdSSR) Teil der Weltgemeinschaft werden kénne, deren
Grundstein in Aspen gelegt wurde.'®® Damit ist die Funktion genannt, die dem Klas-
siker im internationalen Kontext zukommt: Mit Goethe, der vor der Weltéffentlichkeit
demonstrativ als Universalklassiker reaktiviert wird, soll die geografische und zeitliche
Universalitit westlicher Werte signalisiert werden. Der Begriff >universalc wird nicht
mehr, wie noch 1935, der UdSSR und ihren kommunistischen Partnern iiberlassen; er
wird mit Goethe gewissermaflen zuriickgefordert. Dabei wird die Situation im Ver-
gleich zur Offentlichkeitssphire SBZ umgekehrt: Dort wird mit dem Nationalklassiker
versucht, die Idee der »antifaschistischen«< Nation als die einzig giiltige durchzusetzen;
vor der Weltoffentlichkeit wird mit dem Universalklassiker das Ideal einer liberal-de-
mokratischen Welt als allein und iiberall geltend — eben universal — prisentiert.

6.1.3.2 Goethe als reprasentativer Deutscher

Eine der Funktionen, die Goethe vor der internationalen Offentlichkeit zufillt, ist es
(West-)Deutschland »im Zeichen des Kalten Krieges wieder aufzunehmen in den Kreis
der zivilisierten Nationen«**, Der Dichter wird dazu als reprisentativer Nationalklassi-
ker bestitigt. Das geschieht im Dialog zwischen deutschen und internationalen Akteu-
ren: Der Oberbiirgermeister der Stadt Frankfurt, Walter Kolb, dufiert in seinem Beitrag
fiir The Goethe-Year den Wunsch, dass die Goethefeiern »zum Verstindnis fiir uns Deut-
sche beitragen« mogen und bittet »die Welt, daran zu denken, dass wahres deutsches
Wesen nicht jenes der nazistischen Jahre ist, sondern im Goethe’schen Sinne durch Ir-

158 Léopold Sédar Senghor: Le message de Goethe aux Négres-nouveaux, in: Unesco (Hg.): Goethe.
Hommage de 'UNESCO pour le deuxieme centenaire de sa mort, Paris 1949, 153-161; T.M.P. Ma-
hadevan: Western and eastern thought, in: Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern
age. The international convocation at Aspen, Colorado 1949, Chicago 1950, 285-303. Vgl. auch die
Beitrage in der Festschrift The Goethe-Year, die Goethe aus indischer Perspektive beleuchten, etwa:
Shravaka: Goethe, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Coethe-Year, Bd. X: Weltliteratur-
World Literature, London 1949, 184f; Sisir Kumar Maitra: Why Goethe appeals to the Indian Mind,
in: Ebd., 222-227.

159 Alexandra Wexler: Goethe in Russland, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-
Year, Bd. X: Weltliteratur-World Literature, London 1949, 228-233.

160 »we should make it plain that we are prepared to join a just world government, federal in form,
which Russia may join on equal terms.« Robert M. Hutchins: Goethe and the unity of mankind, in:
Arnold Bergstraesser (Hg.): Goethe and the modern age. The international convocation at Aspen,
Colorado 1949, Chicago 1950, 385-402, hier 401.

161 Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 35.

13.02.2026, 17:53:07. y e

341


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Klassikerfeiern

ren und Wirren zu Klarheit und Reinheit strebt«!®2. Der Klassiker wird der Welt als
Reprisentant eines europdischen und demokratischen Deutschlands offeriert, wovon
auch Manns Rede Goethe und die Demokratie zeugt, in der er schlussfolgert, »dafl die
europiische Demokratie ihn [Goethe] zu den ihren zihlen darf3,

Das Angebot wird in der internationalen Offentlichkeit — anders als in einzelnen
nationalen Offentlichkeiten wie der franzésischen — angenommen. In seinem Aspener
Eréffnungsvortrag bestitigt Borgese, »that the permanent ambassador of the German
community to the community of man is Goethe, not Hitler<'®*. Als Botschafter der
Deutschen dient der Klassiker dem Bewusstwerden einer westlichen Identitit — oder
zumindest einer Wertegemeinschaft zwischen Deutschland und der westlichen Welt.
Am Beispiel Goethes lisst sich herausfinden, »what it is, that can unite Germans and

65 so der englische Politikwis-

Anglo-Saxons in our yet-to-be-born Western Union«*
senschaftler George Catlin. Dieser beruft sich in seinem von einem anti-marxistischen
Grundtenor geprigten Essay auf die »goethesche Philosophie«, um eine Vereinigung
der westlichen Welt in einer europiischen, atlantischen oder Weltunion herbeizuwiin-
schen.'66

Vor diesem Hintergrund ist die Verdffentlichung in der Zeitschrift Common Cause
der einleitenden Worte zu verstehen, die Mann seiner Ansprache in Weimar vorausge-
schickt hatte. Sie werden prisentiert »as a most heartening expression of the concor-
dance of spirits between Aspen and Weimar«'%?. Angespielt wird hier vor allem auf die
Passage, in der Mann erinnerte, »that liberty, justice, and the dignity of the individ-
ual must not perish«!®®. Entgegen den gingigen Interpretationen in der SBZ wird die
Goetherede vor der internationalen Offentlichkeit als >westliche« Botschaft bzw. ein-
dringliche Warnung an das kommunistische Lager prisentiert — was bis zu einem ge-
wissen Punkt der Intention des Autors entspricht.’®® Weniger iiberzeugend ist der Ver-
such, Manns Klassikerkonzept als Ganzes und vor allem die darin postulierte Einheit
Deutschlands im Sinne des internationalen, universalistischen Goethe-Diskurses zu
deuten. In der Einleitung wird betont, dass diese nur Bestand haben kénne, »if the unity

to come of Goethe’s dismembered nation is understood in the frame of the human uni-

162 Walter Kolb: Goethe und Deutschland, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year,
Bd. I: Hochstes Glick der Erdenkinder sei nur die Persénlichkeit, London 1949, 2-10.

163 Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 634.

164 Borgese: The Message of Goethe, 19.

165 George Catlin: Coethe and the fight for human values, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Coethe-Jahr.
The Goethe-Year, Bd. IV: Der Weisheit letzter Schluss, London 1949, 70-84, hier 73. Catlins Essay
geht auf eine Rede an der Heidelberger Universitat zuriick.

166 »The task of our ages is surely that of unification into one organic body, if not voluntary then under
the hammer of war [!] — European Union, Atlantic Union, World Union. And this living body will
wear the clothes of Goethe’s philosophy much better than the clothes of his critics.« Ebd., 80.

167 Mann: Goethe and the unity of Germany, 133.

168 Ebd.,134.

169 Mann beteuert in der US-amerikanischen Presse: »Ich sprach als Amerikaner, als ich in meiner
Ansprache erklirte, daR in jeder sozialen Revolution die teuer bezahlten Errungenschaften der
Menschheit, Freiheit, Recht und die Wiirde des Einzelwesens heilig bewahrt und in die Zukunft
berfithrt werden mifdten.« Mann: Reisebericht [1949], 709.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

versality which he bore in mind«?’°. Goethe - genauer: Manns Klassikerkonzept — wird
hier dhnlich gebraucht wie im Diskurs der franzésischen Mittler: Er erfiillt zugleich ei-
ne normative (>so hat Deutschland zu sein<) und eine beruhigende Funktion (>so ist das
Deutschland, das in die Volkergemeinschaft reintegriert wird<). Im Vordergrund steht
nicht mehr die Forderung nach einer Abkehr vom Nationalsozialismus (wie im Dis-
kurs der franzésischen Mittler), sondern vor allem nach einer Abwehr des sowjetischen
Gesellschaftssystems. Das zeugt von einer reduktiven, wenn nicht sogar widersinnigen
Lektiire der Ansprache. Darin ein Ideal westlicher >universaler< Werte gegen die relativen
kommunistischen Werte zu projizieren, fithrt dazu, die zentrale Frage der Wiederher-
stellung von Kontinuitit, also der Auseinandersetzung mit der eigenen Identitit und
Vergangenheit, auszuklammern. Aber solche Nuancen treten vor dem erklirten Ziel,
Deutschland im Zeichen >seines« grofdten Reprasentanten in die Weltgemeinschaft zu

reintegrieren, erst einmal in den Hintergrund.'”*

6.1.3.3 Goethe als elitarer Universalklassiker?

Vor der neu konturierten Weltoffentlichkeit wird auf das in der Zwischenkriegszeit eta-
blierte Universalklassikermodell zuriickgegriffen. Die Begriffe >Universalitit, >Mensch-
heits, >Frieden< sowie ihre Varianten >Welt¢, sHumanitit« und >Zivilisation< framen das
Sprechen tiber Goethe, und zwar im Zhnlich affirmativen Duktus wie 1927. Allein der
Terminus >Briiderlichkeit« ist nirgends zu finden. Das hat natiirlich damit zu tun, dass
Goethe selbst den Begriff sparsam verwendete” — aber das ist schlieflich auch bei Be-
griffen wie JHumanitit< nicht anders.'”> Wichtiger ist die Tatsache, dass er in der Nach-
kriegszeit kommunistisch konnotiert ist. Jedenfalls ist die Kontinuitit zum universa-
listischen Diskurs der 1920er und 30er Jahre offensichtlich. Der Londoner Germanist
Leonard A. Willoughby wiederholt in seinem Eréffnungsvortrag zur BBC-Senderreihe
die Geste der Uberwindung des nationalen Paradigmas, die zuvor die Grundlage des
universalistischen Beethovendiskurses bildete: »He [Goethe] is not only a great German
but a great European — more than that, a citizen of the world.«”* Obwohl etwa Borge-
se davor warnt, dem alten Reflex der Verherrlichung zu folgen und Goethe als »Orakel«

170 Ebd.

171 Etwas differenzierter erweisen sich die Texte aus The Goethe-Year, die sich zwar nicht direkt mit
Manns Klassikerkonzept auseinandersetzen, aber, ausgehend vom Roman Dr. Faustus, das Problem
der deutschen Identitat aufgreifen. Das Werk und die darin erfolgende Faust-Bearbeitung werden
sowohl in der Analyse von Roy Pascal als auch im Bericht von E.M. Butler iiber Konferenzen zur
Faustlegende, die er 1948 in Bonn hielt, als moglichen Zugang zum Wesen der Deutschen prasen-
tiert. Fiir Butler zeugt das Interesse fiir den Roman bei seinen studentischen Zuhdrern von einer
positiven Entwicklung: »Diese deutsche Jugend wendet sich instinktiv dem Licht der Hoffnung zu,
die eine grosse Tragddie im Herzen erschiitterter Schauspieler und Zuschauer verkiindet.« E.M.
Butler: Die Faust-Legende. Thomas Mann und die deutsche Jugend, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das
Coethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. X: Weltliteratur, London 1949, 170-174, hier 173f. Vgl. auch: Roy
Pascal: Thomas Manns »Dr. Faustus, in: Ebd., 174-179.

172 Vgl. Elisabeth Manger: Art. Briderlichkeit [1989], in: Goethe-Wérterbuch, online unter https://ww
w.woerterbuchnetz.de/GWB

173 Osterkamp: Humanismus und Goethe-Feier 1932/1949, 24.

174 Leonard A. Willoughby: The Living Goethe, in: The Listener, 1.9.1949, 350ff. Enthalten in: HAAB:
Coethefeiern im Ausland 1949.

13.02.2026, 17:53:07. y e

343


https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB
https://www.woerterbuchnetz.de/GWB

34k

Klassikerfeiern

anzusehen,'”” findet sich in zahlreichen Beitrigen der religios-pathetische Ton wieder,
der die universalistische Beethovenehrung pragte. In einer »irdischen Botschaft« ruft
die chilenische Schriftstellerin Gabriela Mistral den Dichter wie einen christlichen Gott
an: »Padre Goethe que estas sobre los cielos/ [...] bajando en ventisquero derretido/ o albatros libre
que llega devuelto.*7® Ebenso feierlich schlieRt der indische Philosoph Sarvapelli Radha-
krishnan seine Uberlegungen zu Goethe mit einem Verweis auf den Gloria-Hymnus:
»Faisons nétre la conception du monde de Goethe, et travaillons en silence et avec l'es-
poir que régneront un jour la >paix sur la terre et la bonne volonté parmi les hommes,
parmi tous les hommes.«'”7 Die Hoffnung auf eine gemeinschaftsstiftende Klassiker-
religion bzw. einer neuen Katholizitit scheint also selbst nach den Erfahrungen des
Zweiten Weltkriegs nicht ganz ausgestorben.

Dabei werden die Bedenken, die 1935 zur Verabschiedung des Universalklassiker-
modells gefithrt hatten, erst einmal beseitigt. Ein Zeichen dafiir ist, dass Hugo, der
damals in der Zeitschrift Le Mois fiir die Funktion als Friedenskiinder als untauglich er-

klirt worden war,17®

in seiner Funktion als Vorlaufer fir die Vereinigung der Mensch-
heit rehabilitiert wird: Borgese erwihnt ihn in Aspen als »another builder of World Re-
public«'”®. Goethe erscheint als Prophet der »One-Worlders«, wenn er in der Abschluss-
erklirung feierlich zum »pathfinder and leader toward the unity of mankind«'3° erho-
ben wird. Seine Kompetenz in diesem Bereich verdankt der Klassiker — wie schon vor
1933 — der Prigung des Begriffs sWeltliteraturs, der in der Offentlichkeitssphire >Welt
vielfach diskutiert wird.’®! Doch geht es, anders als 1932, nicht mehr primir darum,
mit diesem goetheschen Konzept gegen nationalistische Tendenzen zu argumentie-
ren. Diesmal wird es als eine utopische Vision verstanden, die in der Gegenwart rea-
lisiert werden konne. So sieht Hutchins darin das Grundprinzip der von ihm ersehn-
ten »Zivilisation des Dialogs« ausgedriickt, nimlich das der freien Kommunikation: »It
[d.i. Goethe’s conception of World Literature] was the circulation through the world
of anything, produced anywhere, that might ennoble mankind.«'®? Mit dem Zusatz
»was die Menschheit veredeln kénne« markiert Hutchins den Unterschied zwischen
dem goetheschen Konzept und einer rein technischen Auffassung von Kommunikati-
on als freier Zirkulation von Wissen und Giitern, die sich von Goethes Begeisterung fiir
Projekte wie dem Panama-Kanal ableiten lisst (und die z.B. auch Kants Konzeption vom

175 »ltwould be [..] [an] error to understand Goethe’s simultaneity with us as if we could consult him,
an oracle, and take from him definitive advice on the struggles of our day.« Borgese: The Message
of Goethe, 19.

176  Gabriela Mistral: Recado terrestre, in: Unesco (Hg.): Goethe. Hommage de 'UNESCO pour le deu-
xiéme centenaire de sa mort, Paris 1949, 87-93, hier 88. Hervorhebung im Original.

177 SarvepalliRadhakrishnan: Goethe, in: UNESCO (Hg.): Goethe. Hommage de 'TUNESCO pour le deu-
xiéme centenaire de sa mort, Paris 1949, 113-123, hier 122f. Hervorhebung im Original.

178  Vgl. Kapitel 5.1.

179  Zitiert nach: M[ann] B[orgese]: Goethe and the unity of mankind, 124.

180 Arnold Bergstraesser: Goethe in Aspen and the world community, in: Common cause. A journal of
one world, Bd. 3, Nr. 2, 1949, 30.

181 Dem Konzept der Weltliteratur ist der zehnte Teil der Festschrift The Goethe-Year gewidmet. Vgl.
Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. X: Weltliteratur-World Literature,
London 1949.

182 Hutchins: Goethe and the unity of mankind, 389.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

»ewigen Frieden« zugrunde liegt): Diese habe die Menschheit nicht vor Barbarei schiit-
zen konnen.'® Der Riickgriff auf Goethe und seine Idee der Weltliteratur erméoglicht
es hingegen, die Prioritit der intellektuellen Kommunikation zu setzen:

»In the Goethean sense, communication and transportation would be used not to send
bombs, spies, propaganda of tribal self-adulation, and messengers of misguided self-
interest from one country to another, but to exchange students, professors, ideas, and
books, and to develop a supranatural community founded on the humanity of the

whole human race.«'8

Ahnlich legt Jaspers den Gedanken der Weltliteratur in einem Beitrag fiir die Zeitschrift
Der Monat aus, die sich als Forum fiir den internationalen Austausch von Intellektuel-
len verstand. Die Verantwortung fir die »Einheit der Menschheit, die Goethe »ergrif-
fen« habe, sieht er bei den »Dichtern, Kritikern, Schriftstellern, Forschern und Philo-
sophen«!35. Das ist natiirlich keine falsche Interpretation des Konzepts: Goethe sah die
»Epoche der Weltliteratur« sicher auch als die Aufgabe derjenigen, die itberhaupt die
Fihigkeit besaRen, sich iiber die bestehenden nationalen (Sprach-)Grenzen zu erhe-
ben. Bei Hutchins sowie bei Jaspers wird dieser Form der intellektuellen Kommunika-
tion allerdings die zusitzliche Bedeutung verliehen, fiir die »Einheit der Menschheit«
einzustehen.

Tatsdchlich kennzeichnet den universalistischen Goethediskurs der Nachkriegszeit
ein gewisser Elitarismus: Goethes Konzept der Weltliteratur, aber auch der in den Wan-

186 goetheschen

derjahren projektierte Weltbund — dies ein weiterer »Schliisselbegriff«
Denkens, der entgegen von heutigen differenzierteren Lektiiren'®? als positive Uto-
pie gelesen wird - legitimieren den (vorliufigen) Ausschluss der breiten Masse aus den
unterschiedlichen Entwiirfen zu einer Weltgemeinschaft. Der »Weltbund« bzw. in der
englischen Ubersetzung die »world union« hat alles von einer Parallelgesellschaft. Bei
Hutchins hat die intellektuelle Elite, die er, vielleicht in Anlehnung an Goethes Begriff
des »brauchbaren Menschen« (Wanderjahre), im Ausdruck »men of good will« zusam-

menfasst, eine Vorbild- und damit Vorreiterrolle: »The association of men of good will

183  »Our rapidly expanding knowledge has [..] provided us with means of communication that enable
us to insult one another across national boundaries with a speed and volume unknown in a less
enlightened day. It would be hard to say whether the Panama Canal and the Suez Canal had been
a benefit or a disaster for mankind.« Ebd., 394f.

184 Ebd., 399f.

185 Karl Jaspers: Goethes Menschlichkeit, in: Der Monat, Nr.11, 1949, 3-12, hier 11f. In derselben Aus-
gabe des Monats erscheint auch der Text, auf dem der zweite Teil von Manns Ansprache griindet:
Thomas Mann: Goethe, das deutsche Wunder, in: Der Monat, Nr. 11, 1949, 13-17.

186 Borgese: The Message of Goethe, 19. Dem Weltbund ist ein weiterer Teil der internationalen Fest-
schrift gewidmet: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr, Bd. XI: Der »Weltbund«-World Union,
London 1949. Insgesamt sind die Bezugnahmen auf die Idee des Weltbunds in den Beitrigen zum
Coethejahrallgemein gehalten. Reizend erscheintvor allem die goethesche Wortschopfung, nicht
die in den Wanderjahren ausgefiihrte Vorstellung der Auswanderung und Kolonisation.

187 Irmgard Egger etwa bezeichnet den von der Figur Lenardo projektierten Weltbund der Auswan-
derer als eine »umfassende gesellschaftspolitische Vision mit erschreckend totalitiren Ziigen«.
Irmgard Egger: »unermefliche Raume«: Weltblrgertum versus Auswandererutopie in Wilhelm
Meisters Wanderjahre, in: Goethe-Jahrbuch, Bd. 126, 2009, 138-148, hier 134.

13.02.2026, 17:53:07. y e

345


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Klassikerfeiern

would gradually make its example felt throughout the world.«*¥® Das nach dem Vor-
bild des Weltbunds konzipierte Biindnis ist eine Etappe zur ersehnten Weltrepublik.
Es konne ermoglichen zu realisieren, was sich nicht mit den Mitteln der Politik umset-
zen lisst, etwa auch diejenigen »men of good will« zu gewinnen, die sich hinter dem
Eisernen Vorhang befinden.'® Weil Hutchins in seinem Beitrag die Bildung der brei-
ten Massen zur prioritiren Aufgabe der Intellektuellen erklirt, erscheint sein Gebrauch
der goetheschen Konzepte als eine Art Vorstufe der Weltrepublik nicht unbedingt rea-
listisch, aber zumindest kohirent.

Anders ist das bei den Autoren, die sich mit der Vorstellung eines universalen Biind-
nisses der intellektuellen Eliten abfinden. Ein Eingreifen in das gesellschaftlich-poli-
tische Geschehen wird von vornherein ausgeschlossen. In seinem Vorwort zur Fest-
schrift The Goethe-Year beschwort Unger zwar einen »Ring [der Goetheverehrer], der
sich tiber die ganze Erde zieht«, markiert aber sogleich die Differenz zum politischen
Handeln, konkret zum »politischen Willen zur Vereinigung und zur Vélkerverstindi-
gung«wo
eine Folge von Erschiitterungen und Enttiuschungen stumpf gewordene Begeisterung

. Das Goethejahr soll, so Unger weiter, bei »den Besten unter uns« eine »durch

[..] von neuem anfachen<’®*. Der in Goethe zelebrierte Universalismus wird dann ge-
radezu zum Mittel der Abgrenzung gegeniiber den Massen bzw. den unteren sozialen
Schichten. So im Beitrag von Ernst Beutler fiir die UNESCO-Festschrift, der mit einem
berithmten goetheschen Zitat beginnt:

»La haine de I'étranger qui dérive d’'un sentiment national excessif est chose curieuse.
Elle s’exprime avec le plus de véhémence dans les milieux les plus bas de la société.
Mais il existe, au contraire, une classe sociale ot elle disparait complétement, ot I'in-

dividu s’éléve dans une certaine mesure au-dessus de I'idée de nation.«'%2

Bezeichnend ist, dass die im Original abstrakt gehaltene Vorstellung von Kulturstufen,
die eine zeitliche Entwicklung zulisst, in der franzdsischen Ubersetzung des Textes zu
einer rigiden sozialen Kategorisierung dient. Der Fremdenhass erscheint als eine sozia-
le Fatalitit, dem auch nicht durch Kultur und Bildung entgegnet werden kann. Beutler
fiigt in der Folge eine Trennung zwischen dem Bereich der gesellschaftlichen, sozialen
und politischen Wirklichkeit auf der einen Seite und dem der Kunst und Literatur auf

188 Hutchins: Goethe and the unity of mankind, 399.

189 »ltis not too much to hope that the connections formed here [d.i. in Aspen] in the past weeks by
people from all over the world may be continued and strengthened and that through meetings,
correspondence, and publication, communication among men of good will may be established
and may spread on other individuals and other groups everywhere, perhaps even to those behind
the Iron Curtain.« Ebd., 401.

190 Unger: Vorwort des Herausgebers, 9f.

191  Ebd.

192 Ernst Beutler: Goethe, in: Unesco (Hg.): Goethe. Hommage de 'UNESCO pour le deuxiéme cen-
tenaire de sa mort, Paris 1949, 11-32, hier 13. Im Original lautet die Passage: »Uberhaupt ist es mit
dem Nationalhaf ein eigenes Ding. Auf den untersten Stufen der Kultur werden Sie ihn immer
am starksten und heftigsten finden. Es gibt aber eine Stufe, wo er ganz verschwindet und wo man
gewissermafRen iiber den Nationen steht.« Johann Peter Eckermann: Gespriche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens [1836], hg. v. Christoph Michel, Frankfurt a.M. 1999 (Samtliche Werke.
Briefe, Tagebiicher und Gespriche, 11,12), 711 (14. Mirz 1830).

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

der anderen, etwa wenn er an die Thoranc-Anekdote aus Dichtung und Wahrheit erin-
nert: Das »Klirren der Schwerte« aus dem Siebenjihrigen Krieg steht hier dem »Par-
fiim von Frieden und Idylle« gegeniiber, das die Betrachtung der Malereien im Frank-
furter Elternhaus ausstréme.'®® Kunst, Literatur — kurz, alles was dem Geist (»esprit«)
zuzurechnen ist — werden auf diese Weise zum einzigen, separierten Raum, in dem
der Friede realisierbar sei. Folgerichtig interpretiert Beutler Goethes Proklamation der
Weltliteratur auch als ein Appell an die Intellektuellen.’®* Am Ende seines Textes erin-
nert der Leiter des Deutschen Hochstifts an die Goethefeiern von 1932: »C’était un hom-
mage rendu a Pesprit mais aux alentours s’agitaient les démons, les esprits du mal.«'%
Beutler spricht die Intellektuellen damit von jeglicher Verantwortung frei — also auch
von der Verantwortung fiir die Verbrechen der Nazis; zugleich riumt er aber ihre ge-
sellschaftliche Ohnmacht ein. Von den unterschiedlichen Auffassungen internationaler
Zusammenarbeit, die 1932 am Beispiel Goethes diskutiert wurden, scheint sich 1949
also am ehesten der von Hesse befiirwortete Panhumanismus Rolland’scher Prigung
durchgesetzt zu haben, der die Unabhingigkeit des Geistes postulierte.’*®

Die Weltgemeinschaft, die 1949 um Goethe geschaffen wird, versammelt vornehm-
lich Intellektuelle. Die Vorstellung, dass sich das humanistisch-universalistische Pro-
gramm (zundichst) nur bei einer Elite umsetzen lisst, erscheint durch den Riickgriff auf
den Klassiker und den von ihm geprigten Begriffen >Weltliteratur« und >Weltbundx le-
gitimiert. Natiirlich hatten auch die Frankfurter Gespriche iiber Goethe 1932 nicht die ge-
sellschaftliche Resonanz von den internationalen Beethovenfeiern von 1927. Doch wur-
de der Literatur 1932 noch eine Funktion als Propideutik zugesprochen: Am Beispiel
Goethes wurden Konzepte von internationaler Zusammenarbeit diskutiert und evalu-
iert. Das ist 1949 nur noch selten der Fall:®” Die primire Aufgabe der Intellektuellen,
die sich mit ihren Reden und Aufsitzen an den >universalen< Goethefeiern beteiligen,
ist die Schaffung eines internationalen Gesprichsraums, die als Realisierung von Goe-
thes Idee der Weltliteratur angesehen wird. Wichtig ist also, dass tiberhaupt diskutiert
wird; woriiber, erscheint sekundir. Die Themen, die bei der Konferenz in Aspen, aber
auch in den Beitrigen zu den unterschiedlichen Festschriften behandelt werden, sind
wahlweise sehr allgemein oder im Gegenteil sehr spezialisiert.

Dass eine Vereinigung der >Welt« nicht durch die Beschwérung von Idealen, son-
dern durch die konkrete Zusammenarbeit etwa von Wissenschaftlern realisiert werden
konne, war schon die Leitidee von Pruniéres bei der Griindung der Internationalen Ge-

193 Beutler: Goethe, 13.

194 »laformule mystérieuse de Goethe:>Voici le temps de...cest devenue aujourd’hui 'appel qu'il faut
adresser a tous les intellectuels du monde.« Ebd., 18.

195 Ebd., 29.

196 Vgl Kapitel 4.2.3.2.

197 Als Ausnahme ware noch einmal der Aufsatz von Hutchins zu erwdhnen, der sich auf Goethes
Vorstellung eines Zeitalters der Einseitigkeiten in den Wanderjahren bezieht, um seine Vision einer
foderalistischen Weltgemeinschaft zu stltzen: »As the individual makes his best contribution to
the community by the fullest development of his highest powers, so each country makes the best
contribution to the world by the fullest development of its highest powers.« Hutchins: Goethe and
the unity of mankind, 389f.

13.02.2026, 17:53:07. y e

347


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Klassikerfeiern

198 11 der Wiederaufnahme dieses Ge-

sellschaft fiir Musikwissenschaft 1927 gewesen.
dankens kénnte man den Ubergang von einem (politisierten) Universalklassiker- zu ei-
nem (entpolitisierten) Globalklassikermodell sehen. Kennzeichnend fir die internatio-
nalen Goethefeiern von 1949 erscheint die Diskrepanz zwischen dem universalistischen
Diskurs einerseits, der dem Klassiker eine zentrale Funktion in der (politisch-gesell-
schaftlichen) Umsetzung von humanistischen und pazifistischen Idealen zuschreibt,
und seiner Nicht-Realisierung andererseits, die letztendlich die gesellschaftspolitische
Niitzlichkeit Goethes konsequent einschrinkt.

In der internationalen Offentlichkeit wird Manns Ansprache als Bestitigung der
universalistischen — westlichen — Botschaft prisentiert — was nur bedingt seinem In-
halt entspricht. Wenn man die Offentlichkeitssphire >Weltc nicht primir als Ort der
Aushandlung universaler Werte bzw. von Konzepten internationaler Zusammenarbeit
sieht, kann man den Essay als Teil des Intellektuellengesprichs betrachten, das darin
stattfindet. Der Klassiker gibt Anlass zur Reflexion, tiber das, was den Deutschen bzw.
den Menschen tiberhaupt ausmacht. In zahlreichen Beitrigen wird eben diese philoso-
phische Frage diskutiert: das Verhiltnis zwischen Faust und Mephistopheles etwa wird
von mehreren Autoren als — wahlweise positive oder negative — Allegorie des menschli-

199 sfter noch wird Goethe selbst als polares Wesen geschildert,

chen Daseins gedeutet;
dem es gelungen sei, die Widerspriiche seiner Natur harmonisch zu vereinen.*°° Vor
diesem Hintergrund riickt die philosophisch-reflexive Dimension von Manns Essay
starker in den Fokus. Doch entspricht auch dies nur in Teilen der Intention des Autors,
der 1949 wie schon 1932 den Klassiker dazu nutzt, um das Eingreifen der Intellektuellen

in die gesellschaftspolitische Wirklichkeit zu fordern.>°*

6.1.4 Zwischenfazit: Goethe im kulturpolitischen Diskurs 1949

Die Frage, die sich am Beginn dieses Kapitels stellte, war die der Brauch- bzw. Adap-
tierbarkeit der Modelle, die der Klassikerrezeption in der Zwischenkriegszeit zugrunde
lagen. Das Nationalklassikerparadigma sowie das Universalklassiker- und spiter das
antifaschistische Klassikermodell lieferten in den 1920er und 30er Jahren jeweils einen

198 Vgl. Kapitel 3.1.2.3.

199 Siehe etwa: Alan Pryce-Jones: Goethe und die Welt von Heute, bers. v. Lutz Weltzmann, in: Wil-
helm Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. IV: Der Weisheit letzter Schluss-The final
sum of all wisdom, London 1949, 15-21; Robert M. Hutchins, Reinhold Niebuhr, George N. Schuster:
What happens in Faust? (NBC Radio Discussion), in: Ebd., 50-53; Jaspers: Goethes Menschlichkeit.

200 Siehe etwa: Julius Bab: Das Leben Coethes. Eine Botschaft, in: Wilhelm Unger (Hg.): Das Goethe-
Jahr. The Goethe-Year, Bd. I: Hochstes Gliick der Erdenkinder sei nur die Persénlichkeit, London
1949, 31-33; Benno von Wiese: Das Ddmonische in Goethes Weltbild und Dichtung, in: Wilhelm
Unger (Hg.): Das Goethe-Jahr. The Goethe-Year, Bd. VIII: Stirb und werde-Die and become, London
1949, 146-152; Willoughby: The Living Goethe.

201 In Coethe und die Demokratie polemisiert Mann gegen die »aristokratische Einsamkeit der Kunst
und ihre leidende Abgeschiedenheit vom Leben«. In den Mittelpunkt riickt nun die Idee von Goe-
thes»Pragmatismus«, die es Mann erlaubt, den Klassiker zum Demokraten zu stilisieren: »Goethes
Lob des >praktischen Verstandes< kommt einer Ermahnung gleich an Geist und Denken, nicht in
den Wolken zu schweben, sondern sich mit dem Leben zu vermahlen und sich ihm verantwortlich
zu fithlen.« Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 610f.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Rahmen, der zwar gewisse Freiriume in seinen Auslegungen gewihrte, doch zugleich
alle individuellen Formen des Zugriffs innerhalb eines symbolischen Raums unter einer
Leitidee subsumierte: Beethoven als Trager universaler Werte, Goethe als Inkarnation
der deutschen Kulturnation, Hugo als Wortfithrer im antifaschistischen Widerstand.

Eine solche Stabilitit ist in der Nachkriegszeit nur noch in der SBZ gegeben: Dort
wird das Nationalklassikermodell gebraucht, um einerseits einen einheitlichen media-
len und symbolischen Raum zu konstruieren, andererseits durch die Uberlagerung mit
dem antifaschistischen Klassikermodell die Prinzipien des sozialistischen Staats kul-
turell zu verankern. Ahnlich wie im Goethejahr 1932 wird in der Offentlichkeitssphire
SBZ alles, was sich auf Goethe bezieht, als Bestitigung des eigenen Konzepts in An-
spruch genommen, so auch Manns in vielen Aspekten divergierende Interpretation.
Dieser nutzt das Nationalklassikermodell, um eine kritische Perspektive auf die Frage
der deutschen Identitit zu erdffnen, die allerdings in der ostzonalen Rezeption abge-
sehen von wenigen Ausnahmen ausgeblendet wird. Entgegen der gingigen Annahme
besteht die grofite diskursive Kontinuitit in der Goetherezeption also in der SBZ.

In der BRD gibt es keine vergleichbare Reaktivierung des Nationalklassikerpara-
digmas. Das erklirt die mangelnde Anschlussfihigkeit von Manns Klassikerkonzept im
westlichen Teil Deutschlands. Eine wirkliche Alternative zum Nationalklassikermodell
kristallisiert sich aus den zahlreichen Inanspruchnahmen Goethes in der BRD nicht
heraus. Es bleibt mehrheitlich bei einem holistischen und zeitenthobenen Klassikver-
stindnis, das nur abstrakt auf die gesellschaftlich-politische Situation reagiert. So dis-
kutabel — und letztlich auch hohl - die Formen der Klassikeraneignung in der frithen
BRD aus heutiger Perspektive erscheinen: Sie markieren das Ende eines Paradigmas,
das die Goethe- und Klassikerrezeption bis dahin mafgeblich bestimmt hatte. In der
Folge wird kein anderer Klassiker mehr auf so affirmative und umfassende Weise wie
in fritheren Zeiten und wie in der SBZ/DDR zur Inkarnation deutscher Identitit er-
klart. Es bliebe zu tiberpriifen, ob dies ebenfalls fiir andere nationalkulturelle Kontexte
zutrifft.

An Bedeutung gewinnt dagegen der Gebrauch als reprisentativer Nationalklassiker,
der in den Folgejahren verstarkt in der auswirtigen Kulturpolitik eingesetzt wird: Er-
innert sei an die Griindung des Goethe-Instituts, die 1951 erfolgt. Die Tendenz bestitigt
sich in den internationalen Veranstaltungen zum Jubilium, sei es in Frankreich oder
der >Welt«. Klassiker werden von nun an bevorzugt als Botschafter ihrer Nation angese-
hen, wobei sie von innen zu Trigern eines nationalen (Selbst-)Bildes gestaltet werden,
von auflen als Projektionsfliche fir ein normatives (Wunsch-)Bild dienen. Diese >di-
plomatische« Funktion wird ihnen teilweise bis heute zugeschrieben.

Was das Universalklassikermodell betriftt, das 1949 reaktiviert wird, so kann festge-
stellt werden, dass die Idee und ihre Verwirklichung auseinanderklaffen. Zwar besteht
bei manchen Intellektuellen der Anspruch, in die internationale gesellschaftspolitische
Wirklichkeit einzugreifen, sie also durch den Einsatz von handlungsweisenden Klas-
sikern mitzugestalten. Doch legitimiert der Riickgriff auf Goethe als Universalklassi-
ker letztendlich einen Riickzug aus dem Bereich des Politischen. Das bedeutet nicht,
dass die Idee aufgegeben werde: Um den Begriff der sWeltliteratur< werden schlieflich
bis heute internationale — wissenschaftliche, studentische, schriftstellerische, editori-
sche — Kooperationen geschaffen. Doch ist dieser Gebrauch insofern pragmatischer, als

13.02.2026, 17:53:07. y e

349


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Klassikerfeiern

er klar eingeschrinkt ist. Es sind keine kulturpolitischen Ambitionen mehr damit ver-
bunden. Vereinfacht formuliert: Wissenschaftler aus aller Welt, die sich auf einer Kon-
ferenz mit Erfolg zum Thema >Weltliteratur< austauschen, werden daraus nicht schlie-
Ren, dass sich mit demselben Gedanken die aktuellen Konflikte um Ressourcennutzung
16sen liefRen. Anstatt von einem mit politischen Idealen gekoppelten Universalklassiker
konnte man ab 1949 von Goethe als einem in vielen Teilen der Welt wirkenden Global-
klassiker sprechen.

Die Eindeutigkeit, mit der Goethe 1932 trotz konkurrierender Formen des Zugriffs
als Nationalklassiker erschien, ist 1949 nicht mehr gegeben. In der Nachkriegszeit kann
auch nicht von Konkurrenz zwischen mehreren Modellen die Rede sein: Dem antifa-
schistischen Klassikerkonzept wird schliellich keine ernsthafte politische oder kultu-
relle Alternative entgegengesetzt. Ein weiterer Erklirungsansatz fir den Rickgang der
alten Deutungs- und Gebrauchsmodelle liegt in der Vervielfiltigung der Zugriffe in den
unterschiedlichen Diskursformen und das immer stirkere Bewusstsein um ihre Unver-
bindlichkeit. 1949 l4sst sich dies schon am Umgang mit dem Klassiker im Breitendiskurs
belegen.

6.2 D'gr Breitendiskurs als Ort der Reflexion des Klassikerstatus
(Offentlichkeitssphare 4)

Mehr noch als in der Zwischenkriegszeit werden Manns Goethe-Essays 1949 tiber die
Massenmedien verbreitet. Die Radioiibertragungen und die Vervielfiltigungen durch
die Tagespresse ermdglichen es, die jeweils adressierte Totalitit (‘Deutsche Nation«
bzw., im Fall des Vortrags Goethe und die Demokratie, die sWeltq) zu erreichen. Uber diese
Medien sind aber auch immer die Massen angesprochen, also die Summe an Individu-
en, aus denen sich die >Nation< oder die >Welt« zusammensetzen.

Dass Manns Essay 1949 in den Breitendiskurs seingespeist« wird und ganz direkt
damit interagiert, kann man sich am Beispiel der Ilustrierten Sie und er vor Augen fith-
ren.2® Goethe, der Gegenwiirtige lautet die Uberschrift zu einem kurzen Text von einer
Spalte, der sich im Wesentlichen aus Teilen der Ansprache im Goethejahr zusammen-
setzt und den der Schriftsteller auf Anfrage der schweizerischen Zeitschrift verfasst.
Der Rest des Hefts ist typisch fiir den Goethe-Breitendiskurs der Zeit. Auf dem Cover

202 Thomas Mann: Goethe, der Gegenwadrtige, in: Sie und er, Bd. 25, Nr. 34, 1949. In den gesammel-
ten Werken: Thomas Mann: Goethe der Gegenwartige [1949], in: Essays VI: 1945-1950, hg. v. Her-
bert Lehnert, Frankfurt a.M. 2009 (GroRRe kommentierte Frankfurter Ausgabe, 19.1), 689-691. Ne-
ben dem Beispiel der Sie und er ist auf die Veroffentlichung eines Auszugs aus Lotte in Weimar und
des ersten Teils der Ansprache im Goethejahr in der ostzonalen Frauenzeitschrift Fiir Dich (Thomas
Mann: Lotte in Weimar/Ich stelle mich der Freundschaft und dem HagR, in: Fiir Dich, Bd. 4, Nr. 33,
1949) sowie auf die Erscheinung eines zweiteiligen Artikels, bestehend aus Auszigen der Phan-
tasie liber Goethe, in der englischen Illustrierten Picture Post hinzuweisen (Thomas Mann: The life
and work of Goethe, in: Picture Post, 27.8.1949; Ders.: Goethe at the height of his power, in: Pic-
ture Post, 3.9.1949). In beiden Fillen handelt es sich um isolierte Publikationen tiber Goethe, die
deshalb nicht detailliert besprochen werden.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Abbildung 10: Titelblatt der Illustrierten Sie und er zum Goethejahr

Quelle: Sie und er Nr. 34, 24.8.1949.

ist das berithmte Tischbein-Portrit Goethes zu sehen (Abbildung 10). Es ist so zuge-
schnitten, dass der Dichter sich den Filmstars und anderen Prominenten angleicht, die
iiblicherweise an dieser Stelle abgebildet sind: eine Nahaufnahme, bei der die lissig
aufgestiitzte Hand und der vertriumte Blick in die Ferne auffallen. Manns Text auf der
zweiten Seite folgt eine dreiseitige Reportage mit dem Titel Italienfahrt auf Goethes Spu-
ren. Zitate aus der Italienischen Reise bilden hierbei die Legenden zu Farbfotos aus dem
wiederentdeckten Tourismus-Paradies Italien. Es folgt eine Seite Goethe-Anekdoten,
illustriert mit witzigen Comic-Figuren, ein Artikel zur franzosischen Goetherezepti-
on in Form eines Gesprichs mit dem Essayisten Marcel Brion, schlieflich ein Beitrag
zu Goethe und die jungen Mddchen mit Frauenportrits und Ausziigen aus dem Gedicht
An Belinden bebildert. Das Beispiel belegt nochmals die fragmentarische Struktur des
Klassiker-Breitendiskurses: In Kontinuitit zur Zwischenkriegszeit setzt sich das popu-
lire Goethebild aus einer Vielzahl von Anekdoten, Bildern und Zitaten zusammen. Der
Goethetext von Thomas Mann — der in der Nachkriegszeit lingst selbst zum Medienstar
avanciert war — wird dabei wie eines dieser Fragmente behandelt. Er bietet einen weite-

13.02.2026, 17:53:07. y e

351


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Klassikerfeiern

ren Zugang zu Goethe und dadurch eine Moglichkeit der Partizipation an der Figur des
Klassikers. Was im Vergleich zum Breitendiskurs der Zwischenkriegszeit auffillt, ist
der unmittelbare Gegenwartsbezugs: Der Klassiker wird dem Format der Ilustrierten
angepasst, die historische Distanz dabei nahezu verwischt.

Wie in Kapitel 4 geht es nachfolgend um die Interaktionen zwischen den neuen
Formen des Klassiker-Breitendiskurses und der Rede Manns. Dazu werden zunichst
die allgemeinen Tendenzen in diesem Bereich der Rezeption zusammengefasst, wobei
der Schwerpunkt auf dem bundesrepublikanischen Rundfunkprogramm liegt. Die Wahl
des Radios ldsst sich dadurch begriinden, dass es sich in den Nachkriegsjahren, die im
Zeichen der Papierknappheit stehen, um das wichtigste deutsche Massen- und damit
Unterhaltungsmedium handelt.?® Tatsichlich entwickeln sich im Rundfunk neue und
selbstindigere Formen des Umgangs mit Klassikern.

6.2.1 Goethe im Radio - Tendenzen des massenmedialen Breitendiskurses 1949

6.2.11 Goethe zwischen Ernst und Witz

Natiirlich ist ein Grofiteil der Sendungen zu Goethe im neu organisierten 6ffentlich-
rechtlichen Rundfunk 1949 vom Vermittlungsgedanken geprigt. Schliefilich verfolgen
die Funkmacher das Ideal eines »Kulturrundfunks mit Bildungsauftrag«** nach Vor-
bild der BBC. Fiir das Goethejahr bedeutet das: Das Radio soll erméglichen, das im
Spezialdiskurs erarbeitete Wissen und vor allem die im kulturpolitischen Diskurs aus-
gehandelten Werte im Sinne der reeducation an breite Horerschichten zu vermitteln. In
einer Bilanz zum Goethejahr wird dem Medium auch eine erbauende Funktion zuer-
kannt:

»0Ohne ihn [den Rundfunk] hitte den bedeutendsten Veranstaltungen so gut wie je-
de Resonanz gefehlt, und das Wertvollste, was iiber Goetheschen Geist; eine uns ver-
pflichtende Tradition und die Abirrung von der Goetheschen Humanitas [..] gesagt
worden ist, wiare ohne den Funk nie zu den Gemeinden der Besinnlichen und Ehrlichen

gedrungen, an die es gerichtet war.<*%°

Schlaus spricht von der Ubertragung von Gedenkreden, doch liegt die Annahme, dass
das Radiopublikum nach geistigen und moralischen Werten trachte, ebenfalls der Aus-
gestaltung eines Teils der rundfunkeigenen Produktionen zugrunde. Das Medium wird
genutzt, um einen unmittelbaren Kontakt mit der Figur des Klassikers zu fingieren.
Ein Beispiel ist die Horfolge Goethe erzihlt sein Leben mit insgesamt 35 Sendungen, die
aus mehr oder weniger autobiografischen Passagen aus dem Werk zusammengestellt
sind.2°¢ Der Dichter erscheint darin nicht mehr, wie noch 1932, als der grofde Unsicht-

203 Nach Axel Schildt beginnt 1948 das »Radiojahrzehnt«. Axel Schildt: Moderne Zeiten: Freizeit, Mas-
senmedien und »Zeitgeist« in der Bundesrepublik der soer Jahre, Hamburg 1995, 206.

204 Konrad Dussel: Der Streit um das grofe U. Die Programmgestaltung des 6ffentlich-rechtlichen
Rundfunks und der Einfluf® der Publikumsinteressen, in: Archiv fiir Sozialgeschichte, Bd. 35, 1995,
255-289, hier 264.

205 Peter Schlaus: Nachlese zum Goethejahr, in: Rufer und Hoérer, Nr. 5,1950, 296-299, hier 297.

206 GCoetheerzihltsein Leben: Beethoven, Horfolge von Hans-Egon Gerlach, ausgestrahltvom 2.1.1949
bis 28.8.1949 im NWDR. Die Horfolge wurde spater als Buch verdffentlicht: Hans Egon Gerlach,

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

bare: Im Gegenteil, er wird von Schauspielern inkarniert, die die Illusion erzeugen,
Goethe wiirde sich direkt an seine Zuhorer wenden. Faktizitit, Authentizitit und Ni-
he sind die leitenden Prinzipien, um den Hérern den Klassiker als moralisches Vorbild
nahezubringen. Dass die Sendungen jeweils sonntags um 10 Uhr ausgestrahlt werden,
also gleich nach dem Kirchgang, stiitzt die Annahme, dass sie eine erbauende Funktion
zu erfilllen haben.

Die entscheidende Neuerung des Breitendiskurses der Nachkriegszeit liegt aber
woanders: Im Radio wird nun mit und iber den Dichter gelacht. Und dieses Lachen
wird als Reaktion auf die Menge an Goethediskursen prisentiert. »Kénnen wir es un-
seren Kabarettisten verdenken, daf sie allmihlich der Goethe-Hafer stickt?«, lautet die
Einfithrung zu einem Stiick von Bert Markus, das im Spatkabarett des NWDR gesendet
wird: Iphigenie und die Fliegenplage. Untertitel: Goethe, wie ihn keiner kennt.**” Das Kaba-
rettensemble »Das Kom<m>ddchen« steuert fiir die Sendung »Das Kuckucksei« einen
Verspdteten Beitrag zum Goethe-Jahr — frei nach Faust I —, in der Gott mit amerikanischem
Akzent seinen Freund »Mephy« begriifRt.2°® In einem Horspiel des RIAS, stellt sich der
Autor, Werner Brink, das Weimar des Jahres 1823 mit Mikrofon und Funkreportern vor.
Sie waren dabei. Goethe beinahe am Mikrophon imaginiert den Medienrummel um den 74.
Geburtstag des Dichters und die Reaktionen auf das Geriicht seiner Liebe zu Ulrike von
Levetzow.>®

Diese wenigen Beispiele geniigen, um einen Eindruck des deutlich unbeschwerte-
ren Umgangs mit der Person und dem Werk des grofRen Klassikers zu geben. Bezeich-
nend ist, dass Goethe selbst dabei unangetastet bleibt. Es ist der Kontrast zwischen
bedeutsamem Inhalt und ungezwungener Form, zwischen Tradition und Modernitit,
sowie zwischen der historischen Gestalt und ihrem Gebrauch in der Gegenwart, die
den Rundfunkhérer vergniigen soll. Der Kabarett-Goethe lisst die Fehler und Schwi-
chen der Zeitgenossen zum Vorschein treten, ohne dass sein Status jemals ernsthaft
infrage gestellt witrde. Doch fehlt im Vergleich zu den erbauenden Goethe-Horspielen
von 1932, die ebenfalls sunpassende« Rezeptionsverhalten zum Thema hatten (erinnert
sei an den angetrunkenen Studenten, der im Haus am Frauenplan hereinplatzt), die
belehrende Dimension. Vielmehr wird der Breitendiskurs bewusst als Gegenpol zu den
anderen Formen des Klassikerdiskurses eingesetzt.

Das wird an einem Kurzhérspiel des NWDR greifbar, das nahezu alle Mittel und
Codes der leichten Rundfunkunterhaltung bedient. Unter dem Titel J.W. Goethe antwor-
tet nicht*'® werden innerhalb von siebzehn Minuten simtliche Formen der modernen

Otto Herrmann: Goethe erzidhlt sein Leben. Ein Lebensbericht aus Selbstzeugnissen Goethes und
Aufzeichnungen seiner Zeitgenossen [1949], Frankfurt a.M. 1982.

207 Anonym: Was sie senden, in: HOr zu!, 10.7.1949.

208 \Verspateter Beitrag zum Goethejahr von [Urheber nicht ermittelt], ausgestrahlt am 21.9.1949 im
NWDR.

209 Sie waren dabei. Goethe beinahe am Mikrophon, nachgestellte Szenen zum 74. Ceburtstag von
Johann Wolfgang Goethe von Werner Brink, ausgestrahlt am 25. August 1949 im RIAS.

210 ]. W. Goethe antwortet nicht, Kurzhorspiel von [Urheber nicht ermittelt], ausgestrahlt am
28.2.1949 im NWDR. Die im Folgenden angefiihrten Zitate basieren auf meiner Mitschrift der Auf-
nahme.

13.02.2026, 17:53:07. y e

353


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Klassikerfeiern

Goetherezeption nach und nach im Modus der Karikatur behandelt, was an die Konzep-
tion von Kabarettabenden erinnert. Im ersten Teil werden Ausziige aus fiktiven Goe-
thevortriagen nebeneinander montiert, womit der sogenannte >Goethe-Rummel< — also
die Tatsache, dass alles und jeder den Dichter fiir sich in Anspruch nimmt - angespro-
chen ist. Der zweite Teil behandelt den Bildungsdiskurs: Die Parodie einer Schulstunde
zum Thema Goethe, in der ein autoritirer Lehrer die Schiiler mit seinen Fragen terro-
risiert und Nonsens iiber den Dichter verbreitet, mokiert die Sinnlosigkeit des Goethe-
Unterrichts. Die dritte Sektion hat die politischen Inanspruchnahmen des Klassikers
im Kontext des Kalten Kriegs zum Thema: Es alternieren Goethebeitrige aus dem ame-
rikanischen und dem sowjetischen Rundfunk, bei denen der stilistische und inhaltliche
Kontrast itbertrieben wird. Es folgt der fiktive Mitschnitt aus einer Versammlung im
Studio »Filmwiederaufbau, in der beschlossen wird, einen »Kniiller zum Goethe-Jahr«
zu bringen, nimlich einen Faust-Film, von dem allerdings »die Handlung nicht vorzeitig
in der Offentlichkeit bekannt werden darf«. Damit sind die Themen Unterhaltung und
Amerikanisierung der Kultur angerissen. Die innerdeutsche Politik kommt schlieRlich
mit einer Rede des bayerischen Kultusministers zur Sprache, der daran erinnert, dass
»Goethe im Faust eine jeder natiirlichen Empfindung zuwiderlaufende banale Hand-
lung um eine Kindsmoérderin geschrieben« und daher die Sittlichkeit verletzt habe.
Zwischen diesen Teilen erklingt jeweils leichte Musik, vom Minnerchor bis zur Jazz-
band, was das Programm eindeutig dem Bereich der Unterhaltung zuordnen lisst. Im
Kontrast zu diesem lauten, teilweise hektischen Geschehen, in der sich die Stimmen
oft iiberlagern, steht eine Art Refrain:

[mdnnliche Stimme] Haben Sie das gehort, Goethe? Haben Sie das gehort? Was sagen
Sie dazu?.. Goethe!?

[Frauenstimme, im Hintergrund Pfeifton] J. W. Goethe antwortet nicht. J. W. Goethe ant-
wortet nicht. ). W. Goethe antwortet nicht.

Durch diese — durchaus humoristische — Anrufung des Dichters wird eine Metaebe-
ne eingefiihrt: Der Klassiker, der, wie es der Pfeifton suggeriert, irgendwo im Ather
schwebt, ist der Einzige, der iiber den allgemeinen »Goethe-Rummel« richten konnte.
Doch dieser »antwortet nicht.

Die Stille zu deuten ist deshalb einer anderen Autoritit vorbehalten: Der letzte Teil
des Horspiels findet zuriick zu einem ernsthafteren Ton. Die Sektion ist eingeleitet
durch ein sich einstimmendes Orchester, das den Ubergang von der sogenannten U-
zur E-Musik und damit vom Bereich der leichten zur anspruchsvollen Unterhaltung
markiert. Im Anschluss daran werden Teile aus dem 1932 veréffentlichten Essay von
Ortega y Gasset Um einen Goethe von Innen bittend vorgelesen. Erinnert wird die Stelle, in
der der Philosoph dazu auffordert, »die Klassiker vor ein Tribunal von Schiffsbriichigen
[zu] stellen und sie gewisse Urfragen des echten Lebens beantworten [zu] lassen<*™.
Der gegenwirtige Goethe, so Ortega y Gasset, solle nicht als Statue, nicht als Genius
oder Titan behandelt werden, sondern als Mensch, der sich der Notwendigkeit des Da-

211 José Ortegay Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend [1932], ibers. v. Helene Weyl, in: Gesam-
melte Werke, Bd. 3, Stuttgart 1978, 267-297, hier 270.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

seins stelle.*'* Die Kontrastierung zwischen dieser Aufforderung und den konkreten
Realisierungen des Goethekults, wie sie im Horspiel parodistisch dargestellt werden,
suggeriert, dass die Menschen der Nachkriegszeit einen falschen Weg eingeschlagen
hitten. Zwar haben sich die Zeitgenossen Goethe angeeignet, sie gehen unbeschwert
und unbedacht mit ihm um. Doch beantwortet das Horspiel die Frage, ob damit ein
Klassiker >von innenc¢ beriihrt sei, ausdriicklich mit nein: »Sicher waren es nicht die-
se Tone, die Ortega y Gasset meinte. Aber er zeigte ja auch nur einen Weg. Vielleicht
wiisste Goethe selbst einen anderen. Aber... [Frauenstimme, Pfeifton] ]. W. Goethe antwor-
tet nicht.« Damit wird selbst die vom Philosophen vorgefiihrte Form des Umgangs mit
dem Klassiker als relativ dargestellt. Die Posse wird hier zum Lehrstiick: Mit den Mitteln
der leichten Unterhaltung wird der Horer in den Bereich der Reflexion tiberfiihrt. Es
ist die Frage der Relativitit aller Formen des Zugriffs auf den Klassiker — die der Lehr-
pline wie die der Filmindustrie, die der Politik wie die der intellektuellen Elite — die im
Hintergrund steht: Keine der evozierten Diskursformen kann sich der >Unterstiitzung«
des abwesenden Dichters rithmen.

In der Einfithrung einer solchen Metaebene kann man die eigentliche Innovation
des Breitendiskurses sehen: Indem er die Klassikerpraxis auf komische Weise unter-
lauft, fithrt er zu ihrer Perspektivierung. Er bildet nicht nur ein Gegenpol zu den unter-
schiedlichen Formen des Klassikerdiskurses, er wird zum Ort seiner Reflexion. Insofern
konnte man sagen, dass er sich zum Medium des Metadiskurses wandelt. Das Refle-
xionspotenzial des Breitendiskurses wird auch in ernsthafteren Kontexten gebraucht.
In der Jugendzeitschrift Pinguin, deren erklirtes Ziel die »Erziehung zur Demokratie«
war, erscheint ein einziger Text zum Goethejubilium. Der Klassiker wird darin nicht,
wie es vielleicht nahegelegen hitte, als Humanist oder gar Demokrat zelebriert. Viel-
mehr nimmt Erich Kistner seine Zeitgenossen, die er als Teilnehmer an einem riesigen
»Goethe-Derby« darstellt, aufs Korn:

»Die Bleistifte sind messerscharf gespitzt. Die Federhalter haben frisch getankt. Die
neuen Farbbander zittern vor Ungeduld. Die Schreibmaschinen: scharren nervos mit
den Hufen. Die deutsche Kultur und die umliegenden Dérfer halten den Atem an. Es
kann sich nur noch um Sekunden handeln. Da! Endlich ertént der Startschuf}! Die Fe-
dern sausen libers Papier. Die Finger jagen (ber die Tasten. Die Rotationsmaschinen
gehen in die erste Kurve. Die Mikrophone beginnen zu glithen. Ein noch gut erhalte-
ner Festredner bricht zusammen. Das Rennen des Jahres hat begonnen: das Goethe-
Derby lber die klassische 200-]Jahr-Strecke! [..] >Goethe und der Durchstich der Lan-
dengens, sFaust Il, Law und die Emission von Banknotens, >sKlopstock, Goethe und der
Schlittschuhsportc, sWeimar und der historische Materialismuss, >Erwirb ihn, um ihn
zu besitzens,>Das Genie und die zyklische Pubertat, >Goethe und die Bekimpfung der
Kleidermottens, >Die abgerundetste Personlichkeit aller Zeitens, >Sesenheim, ein Na-
tionalheiligtums, >Coethe und die Leipziger Messe, >Goethe als Christs, >Goethe als
Atheists, >Goethe als Junggeselle¢, sWar Johann Wolfgang Goethe ein schwererzieh-
bares Kind?, sGoethe und der Sozialismuss, >Goethe und der Monopolkapitalismuss,
>Goethe auf Carossas Spureng, >Ist Oberst Textor, USA, ein Nachkomme von Goethes

212 Ebd, 273.

13.02.2026, 17:53:07. y e

355


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Klassikerfeiern

Crofvater Textor?, >Goethe und die doppelte Buchfithrung, Goethes Abneigung ge-
gen Hunde auf der Bithne, >Von Lotte in Wetzlar zu Lotte in Weimars, >Goethe und die
Feuerwehr, >Goethe und der Zwischenkiefer<, "\Wo stiinde Goethe heute?, >Voila, cest
un hommels,>Spinozas Einfluss auf Goethes Pantheismus<,>Genie und Kurzbeinigkeit,
>Vom Miitterchen die Frohnatur,>Goethe als Weltbiirger Nr. 1¢,>Faust als ...,>Cotta und
Goschen iiber ..« sNewtons Farbenlehre und ..<, sTiefurt zur Zeit .., >Die Freimaurerei

und ihr EinfluR auf ..., sGoethe in ..., s\Goethe mitnachnichstnebstsamtbeiseit ...«?'3

In der Anhiufung von fiktiven Vortragstiteln und journalistischen Schlagzeilen prallen
unterschiedliche Diskursformen und gegensitzliche inhaltliche Zuginge aufeinander.
Der Eindruck von Absurditit entsteht durch Inkongruenz: Vermischt werden Geschich-
te und Gegenwart, Hoch- und Populirkultur, Genialitit und Trivialitit, Dichtung und
Ideologie. Die allmihliche Erlahmung in der Aufzihlung potenzieller Goethethemen
kommt einer Auflésung gleich. In ihrer schieren Menge annullieren sich die Diskur-
se gegenseitig. Es bleibt eine Hohlform, ein beliebig einsetzbares »Goethe mitnichst-
nebstsamtbeiseit ...« Man kann darin den kulturkritischen Blick eines Bildungsbiirgers
auf den sogenannten >Goethe-Rummel sehen. Man kann den Text aber auch als Einla-
dung zur distanzierten Betrachtung der vielfiltigen Inanspruchnahmen Goethes - sei-
ner Polyfunktionalitit — deuten.

6.2.2.2 »Was bedeutet Goethe wirklich fiir die Deutschen?«
Die Allensbacher Umfrage

Eine andere Form der Reflexion tiber den Umgang mit dem Klassiker bietet die durch
das Institut fiir Demoskopie in Allensbach veranlasste »Massen-Umfrage« zu Goethe
1949.21 Ziel dieses »Experiments«, wie es im Schreiben an die Mitarbeiter der Organi-
sation heif3t, ist es zu ermitteln, »ob und in welchem Umfang das grosse Werk Goethes
in der deutschen Offentlichkeit lebendig ist oder nicht«, genauer, »ob einzelne Linien,
Gewichte und Spuren dieses grossen Werkes vielleicht unbewuf3ter Bestandteil der Bil-
dung, der Gefiihlslebens, ja, der menschlichen Substanz iiberhaupt geworden sind«*™>.
Man kénnte es — etwas weniger pompds — auch so ausdriicken: Es geht darum, die An-
nahme, der Klassiker habe eine stabilisierende und sinnstiftende Funktion innerhalb
der Gesellschaft inne, die dem kulturpolitischen Diskurs zugrunde liegt, empirisch zu
tiberpriifen. Dazu werden 2000 Menschen, die den Autoren zufolge ein reprisentati-
ves Bild der westdeutschen Gesellschaft ergeben, u.a. zu ihren Lesegewohnheiten, ihrer
Haltung zum Goethejubilium, zu Goethe tiberhaupt sowie zu ihren Kenntnissen zu Le-
ben und Werk des Dichters befragt.

Die Ergebnisse der Erhebung sind heute nur noch in Form einer »Funkbearbei-
tung« zuginglich, in der die Antworten der Befragten sowie die statistischen Anga-

213 Erich Kastner: Das Goethe-Derby [1949], in: Wir sind so frei. Chanson, Kabarett, Kleine Prosa, hg. v.
Hermann Kurzke, Miinchen 2004, 312-313.

214 Hans Georg Brenner, Erich Peter Neumann, Elisabeth Noelle: Goethe 1949. Funkbearbeitung ei-
ner Massen-Umfrage in drei Teilen, unverdffentlichtes Typoskript des Instituts fiir Demoskopie
Allensbach, 2. Aufl. 1952. Im Folgenden: Sendetyposkript Goethe 1949.

215 Schreiben des Instituts fiir Demoskopie an alle Mitarbeiter der Sender, undatiert. Enthalten in:
Ebd.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

ben spielerisch inszeniert sind.2!® Eine wichtige Rolle kommt den drei Sprechern zu,

die die Daten prasentieren und kommentieren. Sie stehen jeweils fiir einen eigenen
]

Typus, was ihre Haltung zu Goethe und seinen Rezipienten betrifft: Der »literarische

7

Anwalt der Masse«*", wie er abschitzig von einem seiner Widersacher genannt wird,

218

untersucht den »latenten Goethe«*°, also die Prisenz des Klassikers im Bewusstsein

von bildungsfernen Bevolkerungsschichten; der zweite Sprecher befasst sich mit den

9

»Goethe-Touristen<*"?, womit eine mittlere Bildungsschicht gemeint ist, die iiber all-

gemeine Kenntnisse tiber den Dichter verfiige; der dritte Sprecher, der als »Reprasen-

220 eingefithrt wird, interes-

tant einer hochmiitigen, aber nicht eitlen Elitengruppe«
siert sich fiir die »echte Goethe-Gemeinde«**, bei der eine authentische Wirkung von
Dichtung nachzuweisen sei. Es wire falsch, diese Sendung zum Breitendiskurs zu zih-
len;?** doch verleihen die eindeutig als Karikaturen konzipierten Sprecherrollen dem
Stiick einen unterhaltsamen, teilweise komischen Tonfall. Damit ist an das Schema der
oben erwihnten Horspiele angekniipft, die den Umgang mit Goethe reflektieren: Die
Funkbearbeitung der Umfrage prasentiert nicht nur die Bandbreite der tatsichlichen
Goetherezeption in der bundesdeutschen Bevélkerung, sondern auch mégliche Einstel-
lungen dazu. Die Klassikerpraxis erscheint also doppelt perspektiviert.

Von Interesse ist die Radiosendung zudem, weil sie die Meinungen zu Goethe in der
breiten Offentlichkeit durch vielfiltige Zitate hérbar macht (auch wenn diese Ergebnis-
se fur die Bediirfnisse des Horspiels gefiltert und dem Bedarf der >Handlung« angepasst
sind) und dadurch ein Abbild einer tatsichlichen Klassikerpraxis in der Nachkriegszeit
schafft. Ohne detailliert auf alle Aspekte des Dokuments einzugehen, seien einige mar-
kante Tendenzen hervorgehoben. Angefangen mit der bereits fiir das Goethejahr 1932
festgestellten Fragmentierung des Klassikerbildes, die sich an den Antworten empirisch
belegen lisst: Was von Goethe in den Massen zirkuliert, sind allen voran jene Anekdo-
ten und Zitate, die im massenmedialen Klassikerdiskurs dominieren (»Kennst du das
Land, wo die Zitronen blithen«*?3, »Friederike von [sic!] Sesenheim«??4, Goethes »viele
Liebschaften«®?5, seine »Napoleon-Verehrung«*2® usw.). Die Befragten beziehen sich
in ihren Antworten immer wieder auf die Medien des Breitendiskurses — Illustrierte,

216 Hans Georg Brenner, Erich Peter Neumann, Elisabeth Noelle: Was bedeutet Goethe wirklich fiir
die Deutschen im Jahr1949?,12.-18.7.1949, NWDR.

217 Sendetyposkript Goethe 1949, S. 36.

218 Ebd,S.9.

219 Ebd., 10.

220 Ebd, Il

221 Ebd, Il 1.

222 Gesendet wurde das Horspiel im Nachtprogramm, das Monika Boll zu den »Foren der intellektu-
ellen Selbstverstandigung« im Rundfunk der Nachkriegszeit zdhlt. Vgl. Monika Boll: Das Kultur-
radio nach 1945, in: Markus Behmer, Bettina Hasselbring (Hg.): Radiotage, Fernsehjahre. Studien
zur Rundfunkgeschichte nach 1945, Minster 2006, 151-161.

223 Sendetyposkript Goethe 1949, 19.

224 Ebd, Il,9.

225 Ebd, I, 15.

226 Ebd, Il,20.

13.02.2026, 17:53:07. y e

357


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Klassikerfeiern

Radio, aber auch Silbenritsel®*” —

, die diese Fragmente transportieren. Die Umfrage
bestitigt somit die Bedeutung der Massenmedien fiir die breite Goetherezeption.
Zugleich erscheinen die Massen als Echokammer von divergierenden kulturpoliti-
schen Klassikerkonzepten. So finden sich in den Antworten eines »Optikers aus dem
Rheinland« wiederholt Hinweise auf die Ludendorff-These von Goethes angeblichen
Giftmord an Schiller:228 Dass Goethe ein Verriter des Vaterlands gewesen sei, wie es in
der NS-Diktatur hie8,* ist in der Nachkriegszeit offenbar immer noch eine verbrei-

tete Annahme.?3°

Die Resonanz des Universalklassikermodells lisst sich dagegen an
Antworten belegen, die Goethes Weltbiirgertum herausstellen.??" Die Vielfiltigkeit und
Widerspriichlichkeit der Zugriffe auf den Klassiker ist also auch auf Rezipientenebene

zu erkennen.?3?

Im Hoérspiel wird dies wiederholt durch ein akustisches Stimmenge-
wirr vermittelt, bei dem die unterschiedlichsten Ansichten iiber Goethe aufeinander-
prallen.

Das Dokument zeugt aber auch von einer Entwicklung im Verhiltnis zum Klassiker.
Im Vergleich zur populiren Goetherezeption der 1930er Jahre, die das Wechselspiel zwi-

schen Partizipation und Auratisierung kennzeichnete,?33

iiberwiegt in den Antworten
zur Umfrage eindeutig die Partizipation: Goethe erscheint nur noch selten als numino-
se Dichterpersénlichkeit und dagegen haufiger als einfacher Mensch.?3* Zum Klassi-
ker wird so auffallend oft ein fast schon persénliches Verhiltnis aufgebaut, als handle es
sich um einen ebenbiirtigen Menschen. »Ich hasse Joethe«*3%, erklirt beispielsweise ge-
radeheraus der bereits erwihnte »Optiker aus dem Rheinland«, was ja — wenn auch im

Negativen — Ausdruck einer affektgeladenen Beziehung ist. In diesem konkreten Fall

227 Vgl.z.B. Ebd., II, 9f.

228 Ebd., 49.

229 Daniel Wilson hat gezeigt, dass der Reichsminister fiir Volksaufklarung und Propaganda, Joseph
Goebbels, die Ludendorff-Bewegung schon 1937 unterband, womit eine »Wende des NS-Regimes
zu Goethe«eingeleitet wurde. Vgl. W. Daniel Wilson: Der Faustische Pakt. Goethe und die Goethe-
Gesellschaft im Dritten Reich, Miinchen 2018, 11ff. Dass in der Bearbeitung der Umfrage wieder-
holt auf den Einfluss des Vergiftungsmythos hingewiesen und dagegen der spatere sbraune Goe-
thec ausgeblendet wird, kann man als Beleg fiir das selektive Verfahren der Autoren sehen, die
damit die Vorstellung eines vom NS-Regime >verschonten« Klassikers vermitteln. In der Sendung
findetssich ein einziger Hinweis auf eine positive Funktionalisierung Goethes in der NS-Diktatur in
der elliptischen Antwort eines »jugendlichen Liebhabers« zum Schulunterricht: »Und dann wurde
alles braun ausgerichtet. Goethe als Kimpfer und so..« Vgl. Sendetyposkript Goethe 1949, 11, 16.

230 Vgl. dazu die Antworten auf die Frage »Glauben Sie, daR Goethe ein typischer Deutscher war?«, in:
Ebd., II, 19f.

231 Z.B.»Alte Frauenstimme: Goethe war [im Vergleich zu Schiller] der grofiere Geist, der Weltbiirger
Nummer eins« Ebd., 39; »Der Bonvivant: Er [Goethe] war ein Weltbirger — genau das, was aus den
Deutschen werden sollte.« Ebd., II, 21.

232 Esist festzustellen, dass der Zugriff auf Goethe in der SBZ weder in den zitierten Antworten noch
in den Kommentaren der Sprecher irgendeine Rolle spielt. Dies konnte ein Beleg fiir die Gleich-
gliltigkeit sein, mit der auf das antifaschistische Klassikerkonzept reagiert wird.

233 Vgl. Kapitel 4.4.1.2.

234 Zum Folgenden vgl. Sophie Picard: Coethe und das Radio: eine Win-win-Situation (1932 und 1949),
in: Paula Wojcik et al. (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis. Funktional, intermedial, transkulturell,
Berlin 2019, 121-138.

235 Zitiert nach der Aufnahme von 1949, nicht im Sendetyposkript von 1952 enthalten.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

scheint es, als hitten die Diskussionen um Goethe in der NS-Diktatur ein Tabu ge-
brochen: Den grofien Mann darf man nun ohne Weiteres beleidigen. Die Tendenz zur
Humanisierung des Klassikers findet sich aber auch in weniger emotional aufgeladenen
Aussagen wieder. Die Frage »Hitten Sie sich gern einmal mit Goethe unterhalten?«?3
beantworten 49 % der Befragten mit »ja«.?3” Worauf die erwiinschten Gesprichsthemen

aufgezihlt werden:

»Durcheinander (das sich langsam erwdrmt): Uber seine Werke... Faust... Gedichte... sein
Leben... Wahlverwandtschaften... sein Liebesleben... die Farbenlehre...

Arbeiterstimme (stark): Damit er mir eine bessere Stellung verschafft.

[..]

Der erste Sprecher: Stellt euch vor, lhr kimt einer nach dem andern zu ihm [Goethe]
hinein, und jeder von Euch triige ihm seine Wiinsche vor.

(Die folgenden Stimmen entsprechend, jeder stellt sich vor)

Rentenempfinger aus Niedersachsen: Uber Sinn und Zweck des Lebens;

Grofkaufmann aus Nordrhein-Westfalen: Uber einen personlichen Gott;

Arbeitslose Verkduferin aus Bayern: Uber schéne Phantasien bei Mensch und Natur;
Mutter eines StrafSenbahnschaffners aus Nordrhein-Westfallen: Uber die Atombombe;
Bankhausmeister aus Niedersachsen: Miissen die Volker Krieg fithren?;
Druckerei-Hilfsarbeiterin aus Hessen: Ob die Menschen zu seiner Zeit auch so schlecht
waren;

Girtner aus Rheinland-Pfalz: Mich hitte interessiert, ob er gliicklich war;

Hausfrau aus Niedersachsen: Uber die Psyche der Frauen;

Arbeitsloser Brennhaus-Arbeiter aus Bayern: Uber die Geschichte der Weltkugel;
Arbeitslose Witwe aus Niedersachsen: Uber die Sozialverhiltnisse der Arbeiterklasse;
Pensionierter Lehrer aus Bayern: Uber die schweren Fragen unserer Zeit;

Ofensetzersfrau aus Nordrhein-Westfalen: Uber sein tolles Liebesleben. Er muss ganz
schlimm gewesen sein mit Frauen;

Optiker und Uhrmacher aus dem Rheinland: Um ihm zu sagen, wie verlogen und brutal-
skrupellos er ist! Er hat Schuld an Schillers Tod und hat ihn ruiniert;

Hausfrau aus Bayern: Was er heute als Minister tun wiirde;

Schuhmacher aus Hessen: Uber seine Idee der Urpflanze;

Kaufmannsfrau, Mutter von zwei heranwachsenden Tochtern: Uber Fragen der Moral;

Heimarbeiter aus Niedersachsen: Ob er wohl Lust hitte, heute zu leben.«?38

Die Interessen sind freilich vielfiltig: Die Bandbreite reicht von persénlichen Anlie-
gen (eine bessere Stellung verschaffen) iiber die typischen Themen der Boulevardpresse
(Liebesleben) bis hin zu isthetischen, sozialen und philosophischen Fragestellungen.
Insgesamt iiberwiegt der Eindruck, dass der Klassiker fiir die Mehrheit der Befragten
nach wie vor eine Form von Autoritit verkorpert, die Orientierung in mehr oder weniger
grundsitzlichen, wenn nicht gar existenziellen Angelegenheiten zu bringen verméchte.
Kennzeichnend ist allerdings, dass ein Grof3teil der genannten Themen sich auf direkte

236 Sendetyposkript Goethe 1949, 45.
237 Ebd,, 46.
238 Ebd,, 48f.

13.02.2026, 17:53:07. y e

359


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Klassikerfeiern

Weise auf den Erfahrungshorizont der Interviewten bezieht: Es geht um den vergan-
genen und den sich anbahnenden Krieg, um die soziale Ungerechtigkeit, die Rolle der
Religion, die Psychologie — Phinomene, die eigentlich so gut wie gar nichts mit Goe-
thes Erfahrungswelt zu tun haben. Fiir die befragten Personen wird der Klassiker zu
einer Art personlichem Berater, einem Vertrauten, mit dem man sich iber die grofRen
Lebensfragen unterhalten kénnte. Das entspricht der Interpretation des ersten Spre-
chers: »Fiir alle diese Menschen ist Goethe zweihundert Jahre nach seiner Geburt kein
unnahbarer Dichterfiirst, sondern ein Mensch wie du und ich. Sein Ruhm allein geniigt
vielleicht, um ihm ein schiichternes Vertrauen entgegenzubringen.«** Der elitire drit-
te Sprecher kommentiert diese naiv gerithrte Einschitzung seines Kollegen dagegen
zynisch: »Als wire Goethe einer von ihresgleichen, nicht wahr?«*4°

Gestaltete sich das Verhiltnis zum Klassiker im Breitendiskurs der Zwischen-
kriegszeit iiberwiegend im Modus der Auratisierung, kann man fir die Nachkriegszeit
von einer Tendenz zur Intimisierung sprechen. Auch wenn die Autoritit Goethes 1949
nicht grundlegend infrage gestellt wird, erscheint sie nicht mehr so stabil, wie noch 15
Jahre zuvor: Der Klassiker ist in weiten Rezipientenkreisen keine gottihnliche Figur,
deren Wort tibermifiges Gewicht hitte. Darin kann man einen zusitzlichen Grund
fiir den allmihlichen Riickgang des kulturpolitischen Klassikerdiskurses sehen, fiir
den es selbst in der breiten Offentlichkeit keine wirkliche Empfangsbereitschaft mehr
gibt. Was die Allensbacher Umfrage schliellich zeigt, ist die Bedeutungszunahme der
populiren Rezeptionsformen: Wurde der Breitendiskurs in der Zwischenkriegszeit
als minderwertige Begleiterscheinung der slegitimen« Klassikerdiskurse — kulturpo-
litischer, Spezial- und Bildungsdiskurs — angesehen, so erzeugt er nun verstirkt das
Interesse der Kulturschaffenden und Intellektuellen.

6.2.2 Thomas Mann in Interaktion mit dem massenmedialen
Breitendiskurs 1949

Thomas Mann, das bezeugen bereits die Goethe-Essays von 1932, nimmt den Breiten-
diskurs iiber den Dichter nicht nur wahr, sondern er reagiert darauf. Obwohl seine
Ansprache im Goethejahr auf dem ersten Blick wenig bis gar nichts mit dem Inhalt der
Hlustrierten oder der Radioprogramme gemein hat, liegt es nahe, dass er sich ihn auch
1949 zunutze macht. Bezeichnend ist der Unterschied mit den anderen Beitrigen zum
Nachkriegsjubilium. Die fragmentarische Struktur des Breitendiskurses, die Mann in
seinen Essays der Zwischenkriegszeit aufgenommen hatte, um das starre National-
klassikerkonzept aufzubrechen, findet man auf sehr dhnliche Weise im internationalen
Vortrag Goethe und die Demokratie eingesetzt. Bevor er am Ende des Textes den »demo-
kratischen Zug«*#! bei Goethe als das Merkmal erklirt, dass den Klassiker fiir die Welt
in der Nachkriegszeit brauchbar mache, zeichnet er erneut ein duflerst facettenreiches
Portrit des Dichters. Diesmal wird die Vielfiltigkeit mehrfach explizit thematisiert:

239 Ebd,, 51
240 Ebd., 1, 4.
241  Mann: Goethe und die Demokratie [1949], 634.

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

»Lassen Sie uns bedenken, dafd Goethe weder ein philosophischer Systematiker noch
einstarrer Anhdngervon Dogmen und Meinungen war, sondern dafd die Quellen seiner
dichterischen Fruchtbarkeit die Polaritat, der unerschopfliche Reichtum an Widersprii-
chen war, den seine Natur umfaite.«*4?

Etwas weiter heif3t es wieder:

»Seine [Goethes] Lebensverbundenheit, demokratisch im Gegensatz zum poetischen
Aristokratismus des Todes, hatviele Fazetten und Brechungen, die jeden Zweifel recht-

fertigen, ob die europiische Demokratie ihn zu den Ihren zihlen darf.«*43

Diese Kommentare sind natiirlich eine Art, den Widerspruch vorwegzunehmen: Mann
ist sich bewusst, dass er den Klassiker dem von ihm diagnostizierten Bedarf der west-
lichen Welt nach demokratischen Vorbildern entsprechend modelliert und dass dies
bei Weiten nicht die einzige und einleuchtendste Form des Zugriffs auf Goethe ist. Sie
sind aber ebenfalls ein Mittel, um an die Relativitit des von ihm entwickelten Kon-
zepts zu erinnern: Es gibt immer auch andere mégliche Zugriffsformen. Ahnlich wie
in den Essays von 1932 wird diese Relativitit zusitzlich dadurch greifbar gemacht, dass
sich das Goethebild aus einer Vielzahl von Anekdoten, Bildern und Zitaten zusammen-
setzt — und zwar vor allem solchen, die der Modellierung zum Demokraten eigentlich
widersprechen. So etwa, wenn Mann seinen Zuhorern das Bild Goethes als verbitterten
Gegner jeglicher Reform des Stindesystems vor Augen fithrt: »Man muf} ihn sehen, wie
er, April 1816, nach Titel und Rang erster Minister des neuen Grof8herzogtums Sachsen-
Weimar, bei der Verfassungsfeier zunichst dem Throne stand, aufrecht, den Stern des
>Weiflen Falken« auf der Brust. Das Ganze war ihm im héchsten Grade zuwider.«**4
Diese an Karikatur grenzende Darstellung hat zugleich etwas — um eine Redewendung
Manns zu verwenden — Humoristisches. Tatsichlich kennzeichnet den Vortrag ein be-
schwingter Ton, der daran hindert, dass man die Ausfithrungen allzu ernst nehme. In
Kontinuitit zu seinen Goethe-Essays der Zwischenkriegszeit findet sich in Goethe und
die Demokratie ein Angebot, wie der Klassiker in der Gegenwart zu gebrauchen sei — und
gleichzeitig die Mittel zur Reflexion dieses Gebrauchs.

Das ist in der Ansprache im Goethejahr und den Varianten des Textes anders: Zwar
griindet das Nationalklassikerkonzept, das Mann darin entwickelt ebenfalls auf der Idee
der Widerspriichlichkeit — doch wird diese Widerspriichlichkeit in gewisser Hinsicht fi-
xiert, wenn nicht sogar essenzialisiert: Sie ist das, was Goethe zum Spiegel deutscher
Identitit macht. Die vielfiltigen »Fazetten« der Biografie und des Werks des Dichters
dienen nicht mehr der Relativierung des Klassikerkonzepts, sondern sie machen es im
Kern aus. Bezeichnend ist, dass Mann in diesem Text fast ginzlich auf Anekdoten ver-
zichtet; zwar finden sich jene berithmten Zitate darin, die auch in den Massenmedien
als »gefliigelte Worte« zirkulieren (z.B. die doppelte Anspielung auf Faust II und dem
Brief an Zelter: »Und seiner Wahrheit letzter Schluf? lautet: >Es gilt im Grunde doch nur
vorwirtsl«, AG, 687), doch werden sie im Gegensatz zu den anderen Goethe-Essays so

242 Ebd, 613.
243 Ebd, 618.
244 Ebd., 620.

13.02.2026, 17:53:07. y e

361


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

Klassikerfeiern

in die Argumentation eingebettet, dass ihre Auslegung unzweifelhaft erscheint. Offen-
bar geht es Mann diesmal um die Kohirenz des Gesamtbildes. Insgesamt kennzeich-
net die Ansprache ein viel ernsthafterer Tonfall als der Vortrag Goethe und die Demokratie
(aber auch Lotte in Weimar oder die Phantasie iiber Goethe). Man kann dies angesichts der
oben geschilderten Tendenzen im Breitendiskurs als Versuch deuten, der Auflésung
von Klassikerkonzepten entgegenzuwirken. Denn die Gefahr, die von der beinahe sys-
tematischen Verballhornung aller Formen des Klassikergebrauchs ausgehen, ist, dass
tiberhaupt kein Klassikergebrauch mehr moglich sei. Nun hat Goethe in Manns Au-
gen im Deutschland der Nachkriegszeit aber immer noch eine wichtige Funktion zu
erfillen - zu wichtig, als dass er riskieren wiirde, sie als relativ erscheinen zu lassen.

Vor diesem Hintergrund klingt die Bemerkung, mit der Manns Beitrag in der II-
lustrierten Sie und er endet, wie eine Antwort auf die Schlussfolgerungen, die sich aus
Texten wie Kistners Goethe-Derby ergeben:

»Dies Allsein [Goethe] versteht sich zu keiner Lehre. Mit tausend Zungen redend, hat
es dennoch die erhabene Schweigsamkeit des Symbols, der Kunst, des Bildes, in das
man vieles hinein-, aus dem man vieles herauslesen kann, und das doch nicht verwirrt,
sondern, wie es selbst ein grofles Schauen ist, durch reine Anschauung befriedigt.«*4>

Mann betont nochmals, dass sich der Klassiker auf keine eindeutige »Lehre« fixieren
lasst. Doch besteht er, entgegen der Annahme, der Diskurs um Goethe sei nur noch
ein groRes Durcheinander, auf der Bedeutsam- und Brauchbarkeit des Klassikers. Der
Geschwitzigkeit des Breitendiskurses stellt er die »Schweigsambkeit des Symbols« ge-
geniiber.

Es gibt weitaus weniger Dokumente, die die Rezeption von Manns Ansprache im
Radio dokumentieren, als noch im Jahr 1932, was in erster Linie damit zu tun hat, dass
sich solche Medienereignisse inzwischen >normalisiert< haben. Umso bedeutender ist
der Kommentar des Westberliner Tags, der auf der Funkiibertragung der Frankfurter
Rede basiert:

»Weil Thomas Mann ihn>zu einem Ubermenschen erhob<und allen Ernstes von seiner
>Epiphaniecsprach, weil erihn als»>allumfassend und géttlich-kiithl<und als >olympisch-
gebildeten Titan< bezeichnete, blieb das Herz des Horers trotz aller Formvollendung
leise beschamt und fern. Denn gerade dieser Goethe ist es nicht, der heute zur deut-
schen Not spricht. Thomas Manns Worte wurden in gldnzender, virtuoser Sicherheit
formuliert. Zu sicher, zu glanzend, zu virtuos. Wirklich nahe an Goethe brachte er uns
nicht. Nur in der Darstellung des zweiten Teils des Faust, als der soziale Tatenmensch
auftrat, wurde selbst im Rundfunk die Atmosphéare etwas warmer. Aber der Hauch des

245 Mann: Goethe der Gegenwartige [1949], 691. In der Ansprache im Goethejahr dhnlich, dort aller-
dings auf die Kunst iberhaupt bezogen: »Alle Kunst ist symbolisch, ist es kraft des Doppelsinns
dieses Triebes, und wenn sie auch die Beredsamkeit zu einem ihrer Mittel macht, ihr eignet doch
das schweigende Sein des Symbols, des Zeichens, des Bildes, in das man vieles hinein-, aus dem
man vieles herauslesen kann, und das doch nicht verwirrt, sondern durch Anschauung befriedigt.«
(AG, 680).

13.02.2026, 17:53:07. y e



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Goethe 1949: zur Adaptierbarkeit der Klassikermodelle in der Nachkriegszeit

Nahen, des Menschlichen, der immer und gerade heute von Goethe ausgeht, der, den

wir suchen, der uns hilft, er wurde uns nicht deutlich.«?4°

Diese distanzierte Kritik ist aufschlussreich, weil sie explizit den Bedarf nennt, der
dem Zugriff auf Goethe 1949 zugrunde liegt: Der Klassiker soll >menschlich« dargestellt
werden, er soll ein persénliches Identifikationsverhiltnis zulassen. Im Breitendiskurs
ist eine solche Partizipation durch die fragmentarische Form gegeben, vor allem durch
die Wiedergabe von Anekdoten aus Goethes Alltag. Auch wenn der Autor des Kommen-
tars die Ansprache einseitig wiedergibt und seine Intention klar polemisch ist, so bringt
er indirekt Manns Strategie auf den Punkt. Es geht im deutschen Vortrag von 1949 nicht
darum, die Mittel des Breitendiskurses zu nutzen, um die Anschlussfihigkeit in weiten
Rezeptionskreisen zu gewihren. Vielmehr markiert der Schriftsteller durch den Ver-
zicht auf die Anekdotenform und die Verfahren der Intimisierung die Differenz zum
massenmedialen Diskurs. Nur auf diese Weise, so kann man diese Distanzierungsgeste
verstehen, lieRe sich der Klassiker weiterhin gebrauchen.

246 D.D.: Teils Goethe—teils Thomas Mann. Feier in Frankfurt—spdter in Weimar, in: Der Tag,
26.7.1949. Hervorhebung im Original.

13.02.2026, 17:53:07. y e

363


https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2026, 17:53:07.



https://doi.org/10.14361/9783839458440-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

