Religionstheoretische und
agyptologische Gedanken
zum Thema Gewalt

JAN ASSMANN

DER BEGRIFF » GLAUBEN«

Mit dem Exodus beginnt das Zeitalter des Glaubens. Lassen Sie mich
zunidchst diese beiden Begriffe, »Exodus« und »Glaube« erldutern. Mit
»Exodus« ist natiirlich nicht das historische oder mythische Ereignis
gemeint, das die Bibel um 1450 v.Chr. und die moderne Geschichtsfor-
schung meist um 1250 ansetzt, und von dem niemand sagen kann, wie
und ob iiberhaupt es stattgefunden hat. Gemeint ist die Erinnerung dar-
an, die im 2. Buch Mose literarisch ausgestaltet und religios kanoni-
siert wurde. Dieses erinnerungsgeschichtliche Ereignis féllt in die Zeit
des babylonischen Exils und der Wiedererrichtung des Tempels in Je-
rusalem. Es handelt sich um eine Epochenschwelle, die gekennzeichnet
ist einerseits durch die Katastrophe, den vollstindigen Untergang der
Konigreiche Israel und Juda, und andererseits durch die Neugriindung
Israels als Judentum (vgl. Assmann 2015).

Mit diesem Ereignis beginnt das Zeitalter des Glaubens, denn das
frithe Judentum wird zum Ausgangspunkt der »abrahamitischen« Reli-
gionen Judentum, Christentum und Islam, die auf Offenbarung und

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | JAN ASSMANN

Glauben gegriindet sind und sich iiber die ganze Welt ausgebreitet ha-
ben. Der Einwand liegt nahe, dass es »Glauben« doch in allen Religio-
nen gibt. In allen Religionen der Welt glauben doch die »Glaubigen«
an ihre jeweiligen Gottheiten. Das Zeitalter des Glaubens ist, so ver-
standen, doch so alt wie die Religion und die ist so alt wie der homo
sapiens. Wenn man den Begriff »Glaube« in einem so weiten Sinne
fasst, dann ist das richtig, aber dann verliert dieser Begriff auch alle
analytische Trennschirfe. »Glaube« im engeren Sinne gibt es nur, wo
es besondere Vorstellungen von Offenbarung, Transzendenz und
einem Bund zwischen Gott und Menschen gibt. Mit diesen Vorstellun-
gen kommt eine neue Form von Religion in die Welt und fiihrt das
Zeitalter des Glaubens herauf. Das christliche Europa lebte anderthalb
Jahrtausende im Zeitalter des Glaubens und kann in dieser Zeit als sein
explizitester, ausgepriagtester Exponent gelten. Seit dem 18. Jahrhun-
dert aber begann umgekehrt gerade in Europa dieses Zeitalter zu ver-
blassen und wiederum ist es eine Katastrophe vergleichbaren Ausma-
Bes, die beiden Weltkriege und der Holocaust, die imstande ist, ein
neues Zeitalter heraufzufiihren.

Glaube im strengen Sinne, sagte ich, gibt es nur, wo es Offenba-
rung gibt. Auch hier dréngt sich der Einwand auf, dass doch wohl alle
Religionen Formen von Offenbarung kennen. Alle Religionen kennen
doch Formen und Medien, in denen die Goétter den Menschen ihren
Willen kundtun und mit ihnen kommunizieren. Dazu gehdren etwa Op-
ferschau, Vorzeichen, Orakel und Trdume. Da gibt es aber einen wich-
tigen Unterschied zu beachten. Solche Offenbarungen geschehen im-
mer wieder und beziehen sich immer auf spezielle Situationen. Aufer-
dem sind sie meist vieldeutig und erfordern Techniken und Spezialis-
ten zu ihrer Deutung. Die Offenbarung, die ich meine, geschieht da-
gegen nur ein fiir alle Mal. Sie ist allumfassend, bezieht sich auf die
gesamte Lebenssituation des Einzelnen wie des Volks, und stellt das
Gott- und Weltverhiltnis der Gldubigen auf eine neue, ewig giiltige
Grundlage. Das ist die Art von Offenbarung, wie sie den Kindern Is-
raels am Sinai, den Christen in Bethlehem und den Muslimen in Mek-
ka und Medina zuteil wurde. Diese Art von Offenbarung kennen die

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 85

anderen Religionen nicht, sie ist den »abrahamitischen Religionen«
eigentiimlich.'

Offenbarung in diesem Sinne setzt einen Begriff von Transzendenz
voraus, denn was hier offenbart wird, kommt nicht aus langer Erfah-
rung und alter Uberlieferung, sondern von auBen. Es ergibt sich nicht
aus dem gesunden Menschenverstand, sondern geht weit dartiber hin-
aus und will nicht erfahren und erforscht, sondern geglaubt werden.
Auch hier liegt wieder der Einwand nahe, dass doch alle Religionen
einen Begriff von Transzendenz kennen. Alle Religionen verehren
Gottheiten, die zwar kultisch erreicht werden koénnen, aber menschli-
cher Verfiigbarkeit entzogen und insofern transzendent sind. Transzen-
denz in dem engeren, prignanten Sinne jedoch, wie er dem neuen Be-
griff von Offenbarung zugrunde liegt, bedeutet AuBerweltlichkeit. Die-
sen Transzendenzbegriff kennen die anderen Religionen nicht, er ist
ebenso neu wie der Begriff der einmaligen, allumfassenden, alles
griindenden Offenbarung. Alle alten, vom biblischen Glauben an den
Einen Gott als heidnisch ausgegrenzten Religionen verehren in ihren
Gottheiten die kosmischen und natiirlichen Gewalten, von deren Gaben
und Gefahren sie sich abhéngig fithlen und denen sie ein Antlitz geben,
um mit ihnen in Verbindung treten zu kénnen. Auch die Offenbarun-
gen dieser Gottheiten bedienen sich innerweltlicher Phdnomene. Man-
che Religionen wie z.B. die altdgyptische, die babylonische und viele
asiatische Religionen dehnen Wesen und Macht bestimmter Gottheiten
iber den Kosmos hinaus aus, aber bestehen doch immer auf einer Kon-

1 In meinem Buch Exodus (2015) habe ich den neuen Begriff der Offenba-
rung als das eigentliche Thema des Buches Exodus herausgestellt, das dar-
in in fiinf Schritten entfaltet wird: (1) die Namensoffenbarung in der Szene
am brennenden Dornbusch (Kap. 3-6), die Machtoffenbarung in Form der
10 Plagen und des Meerwunders (Kap. 7-14), die Offenbarung von Bund
und Gesetz am Sinai, der Hohepunkt, auf den alles zulduft und auf den sich
alles Folgende bezieht (Kap. 19-24), die Offenbarung des Zeltheiligtums
(Kap. 25-31) und die Selbstoffenbarung Gottes als Versohnungsgestus
nach der Krise mit dem Goldenen Kalb (Kap. 32-34).

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | JAN ASSMANN

tinuitdt von Transzendenz und Immanenz in Formen innerweltlicher
gottlicher Belebung und Beseelung der Welt. Erst der biblische Schop-
fungsmythos trennt streng zwischen Gott und Welt und stellt Gott und
Welt als Subjekt und Objekt gegeniiber. Alle Gottlichkeit ist bei Gott,
die Welt ist nichts als sein Werk und alle Vorstellung und Anbetung
irgendwelcher innerweltlicher Figuren und Objekte ist kategorisch ver-
boten. Der Mensch soll die Schépfung verwalten, aber nicht anbeten.”
Uberweltlichkeit und AuBerweltlichkeit muss man daher auseinander-
halten. Uberweltlichkeit impliziert eine Kontinuitit zwischen Welt und
Gott, AuBerweltlichkeit dagegen radikale Diskontinuitét.

Dieser radikal auBerweltliche Gott® ist es, der sich der Welt und
den Menschen in einem Akt ein fiir alle Mal ergehender, alles mensch-
liche Leben auf eine vollig neue Grundlage stellender Offenbarung
zuwendet. Diese Offenbarung kommt von auBlen und hat daher einen
ganz anderen, vollig neuartigen Anspruch auf Wahrheit, Geltung und
Verbindlichkeit. Die kleinen Offenbarungen der anderen Religionen
erfordern in erster Linie Aufmerksamkeit, um nichts zu verpassen, was
an Vorzeichen, Orakeln und Triumen wichtig sein konnte. Die grofle
Offenbarung der biblischen Religion dagegen erfordert Gedéichtnis,
weil sie ein fiir alle Mal ergeht und von allen kommenden Generatio-
nen bewahrt und befolgt werden muss.

Der dritte Begriff, der fiir die Religionen im Zeitalter des Glaubens
konstitutiv ist, ist der des Bundes. Die groBe Offenbarung ergeht nicht
allen Menschen, sondern nur einem Kreis auserwéhlter Adressaten. Bei
der Urform dieses Offenbarungstyps ist es das auserwihlte Volk, das
JHWH aus Agypten befreit, um mit ihm einen Bund zu schlieBen. Zu

2 Dieses Prinzip wird im Bilderverbot (Dtn 5.8-9 = Ex 20.4-5) und im Motiv
des »dominium terrae« (Gen 1,28) eingescharft.

3 Zu dieser radikalen AuBlerweltlichkeit entwickelt sich die monotheistische
Gottesidee allerdings erst in Hellenismus und Spétantike, die das biblische
Gottesbild im Licht der griechischen Philosophie (Platon und Aristoteles)
deuten. Aber schon in der Bibel tritt Gott in immer groBere Distanz zur
Welt (vgl. Miles 1996).

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 87

diesem Zweck ruft Gott das Volk an den Berg Sinai, um ihm dort sich
und die Gesetze zu offenbaren, auf die dieser Bund gegriindet sein soll
und deren Befolgung dem Volk dazu dienen soll, in aller Zukunft in
diesem ein fiir allemal fiir ewige Zeiten geschlossenen Bund zu ver-
bleiben. Der Bund kniipft ein Band zwischen dem aufBerweltlichen
Gott und dem auserwdhlten Volk, er stiftet gleichsam eine Enklave
auBBerweltlicher Heiligkeit in der weltlichen Welt. Der Einwand, der
sich hier aufdréngt, geht nicht etwa wie bisher dahin, dass doch alle
Religionen die Vorstellung eines Bundes zwischen Gott und Volk ken-
nen, sondern betont umgekehrt, dass diese Vorstellung exklusiv jii-
disch sei. Natiirlich wurzelt der Begriff des Bundes, hebriisch: b°rit,
fest in der jiidischen Tradition und ist von der Idee des auserwéhlten
oder heiligen Volkes, goj gadéosch, nicht zu trennen. Sein jiidisches
Spezifikum liegt in der zugleich religiésen und ethnischen Definition
der Zugehorigkeit. Jude ist, wer das Gesetz hilt und von Abraham ab-
stammt.

Der Bundesgedanke impliziert notwendigerweise das Prinzip der
Mitgliedschaft, das iiber Kriterien definiert ist. Zu diesen Kriterien ge-
hort in allererster Linie der Glaube, hebriisch: aemunah, arabisch:
aemaen, griechisch: pistis, lateinisch: fides, der soviel bedeutet wie das
feste Vertrauen auf die Bundeszusage Gottes, mit denen zu sein, die an
ihn glauben. Dieser prignante Begriff von Glauben ist anderen Reli-
gionen fremd und die Missionare hatten grofe Miihe, in anderen Spra-
chen ungefihre Aquivalente fiir diesen fremden Begriff zu erfinden. Im
Grunde musste selbst das griechische pistis von Paulus ziemlich umde-
finiert werden, um es als Wiedergabe von aemunah, dem Bundesver-
trauen, geeignet zu machen. Im Neuen Testament heifit »glauben« vor
allem an Christus glauben, d.h. glauben, dass Jesus von Nazareth der
Sohn Gottes und der »gesalbte« Erloser ist, denn darauf beruht im
Christentum der Bund. Im Judentum bildet neben der Abstammung
von Abraham das Beachten der Gesetze das Kriterium der Mitglied-
schaft im Bund. Christentum und Islam haben das ethnische Kriterium
der Abstammung aufgehoben und den Bund daher allen Menschen ge-
offnet. Geblieben ist das Kriterium des Glaubens an die Offenbarung,

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | JAN ASSMANN

fiir die Christen in Gestalt Jesu Christi, in dem das Wort Fleisch, d.h.
das Gesetz leibhaftiges, nachlebbares Vorbild geworden ist, und fiir die
Muslime an die Offenbarung des Korans durch den Engel Gabriel an
Mohammed.

Die Idee dieses Bundes bildet den Kern der neuen Religion, die
schon von Laktanz als so neuartig empfunden wurde, dass er dem la-
teinischen Wort re-ligio, von relegere, »wieder (und wieder) durchge-
hen, aufmerksam beachten«, eine neue Etymologie unterlegte und es
von einem Verb re-ligare »wieder-verbinden« ableitete und Religion
als die Wiederankniipfung des durch den Siindenfall gebrochenen
Bundes definierte. Das alte relegere von dem etwa Cicero, sicher zu
Recht, das Wort religio ableitete, bezieht sich genau auf die sorgfiltig
beobachtende Aufmerksamkeit, die die romische wie alle alten Reli-
gionen forderten und das neue religare bezieht sich ebenso prizise auf
die von der neuen geforderten Bewahrung der den Vitern zuteil ge-
wordenen Offenbarung im Gedéchtnis der Gldubigen (vgl. Laktanz
2011: 389).

RAHMUNGEN DER NEUEN RELIGIONSFORMEN

Die neue Religionsform zieht einen dreifachen Rahmen. Erstens grenzt
sie die Mitglieder des Bundes aus dem Rest der Menschheit aus. Der
hebrédische Begriff fiir die Bundesmitglieder, gahal, bedeutet soviel
wie »Vollversammlung« und wird im griechisch schreibenden Chris-
tentum als ekklesia, Volksversammlung, wiedergeben, wovon im Fran-
zbsischen église und im Italienischem chiesa mit der Bedeutung »Kir-
che« kommen. Das deutsche Wort »Kirche« kommt ebenso wie eng-
lisch »church« von kyriaké (oikos), »das Haus des Herrn« und bedeutet
dasselbe wie ekklesia. Die Versammlung der Glaubigen hat ihr Zent-
rum und ihren Inbegriff im Gotteshaus. Das Wort »Synagoge« fiir den
Ort des judischen Gottesdienstes kommt aus dem Griechischen und
heilt »Zusammenfiithrung«. Das arabische Wort fiir die Gemeinschaft
der Gliubigen ist "umma, das Wort fiir Moschee, arabisch Masdjid,

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 89

heilt »Ort der Niederwerfung« (zum Gebet) und bringt dieselbe Idee
zum Ausdruck, dass Gottesdienst und Versammlung gleichbedeutend
sind. Die Glaubigen versammeln sich zum Gottesdienst. In allen Va-
rianten der neuen Bundesreligion sind Gotteshaus und Versammlungs-
haus der Glaubigen identisch. Nichts liegt der Idee des Tempels ferner,
in dem die alten Religionen ihren architektonischen Ausdruck finden.
Hier ist das Volk allenfalls in den Vorhof zugelassen und auch das nur
zu den hohen Festen. Der Tempel ist in erster Linie das Haus Gottes
und nicht des Volkes. Das gilt zunédchst auch fiir den jiidischen Tem-
pel. Die neue Religion gewinnt ihre eigentliche Form mit der Zersto-
rung des Zweiten Tempels und mit dem Auszug von Mekka nach Me-
dina.

Der zweite Rahmen, den die neue Religionsform zieht, wirkt nach
innen. Im Gegensatz zu den anderen, alten Religionen, die mit Kultur
identisch sind, bildet die neue Religion ein System, das auf eigenen
Gesetzen beruht und sich von anderen Systemen oder Sub-Systemen
der Kultur wie Recht, Politik, Wirtschaft, Kunst, Wissenschaft usw.
abgrenzt. So ist erst die neue Religion in der Lage, von ihrem eigenge-
setzlichen Standpunkt aus die Kultur zu kritisieren und im Grenzfall
sogar zu kontrollieren, indem sie sich die anderen Gebiete unterordnet
(vgl. Assmann 2016).

Einen dritten Rahmen zieht die neue Religionsform mitten durch
ihre Anhédnger. Das ist der Rahmen, aus dem der Mensch fallen kann,
wenn er ihre Gesetze bricht oder ihre Lehren verfehlt. Die Geschichte
des Goldenen Kalbs, die im Buch Exodus unmittelbar nach dem Bun-
desschluss stattfindet, stellt eine Art Urszene dieses Rahmenbruchs
dar. Lehren und Gesetze kennen alle Religionen, aber sie gelten dort
fiir die Priester, die sich durch Reinheit und Gelehrsamkeit aus der
Masse des Volkes abheben. Ebenso bilden auch die Tempel Enklaven
der Heiligkeit in der profanen Welt. In der neuen Religion gibt es zwar
noch gewisse Abstufungen, aber grundsitzlich sind alle Glaubigen in
den Lehren unterwiesen und zur Einhaltung der Gesetze, darunter
Reinheits- und Speiseregeln verpflichtet. Im Judentum und Islam fallt
man aus dem Rahmen, wenn man Schweinefleisch isst, im Islam zu-

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JAN ASSMANN

dem, wenn man Alkohol trinkt; im Christentum gibt es andere Mog-
lichkeiten, aus dem Rahmen zu fallen, wie die mittelalterlichen Ketzer-
und Hexenprozesse sowie die bis heute geiibten Exkommunikations-
verfahren der katholischen Kirche zeigen.

Die drei Rahmen, mit denen sich die neue Religionsform umgibt,
machen sie von der Geschichte sowie von Staat, Herrschaft, Kultur,
Territorium, Tempel unabhéngig, indem sie das Leben der Gemein-
schaft auf die auBerweltliche, aulergeschichtliche Grundlage der Of-
fenbarung und des Glaubens stellen. Das ist, was die Juden im babylo-
nischen Exil aus der Katastrophe ihrer Geschichte, aus dem volligen
Zusammenbruch ihrer Welt gelernt haben. Aus dem Untergang haben
sie das Zeitalter des Glaubens heraufgefiihrt.

RELIGION UND GEWALT

Die drei Rahmen enthalten aber auch ein antagonistisches Moment, das
sich unter bestimmten historischen Umsténden in Richtung Intoleranz
und Gewalt radikalisieren kann. Damit komme ich zu dem in letzter
Zeit vieldiskutierten Problem eines mdglichen Zusammenhangs zwi-
schen Monotheismus und Gewalt (vgl. Schieder 2014). Der entschei-
dende Punkt hier ist nicht der Monotheismus als solcher, also der
Glaube an einen einzigen Gott, sondern die mogliche antagonistische
Aufladung der Rahmen, die sich aus der Struktur der neuen Religions-
form mit ihrer Griilndung auf den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue
und Glauben ergeben.

In seinem in den 1790er Jahren entstandenen aber erst 1817 in den
Noten und Abhandlungen zum West-Ostlichen Diwan verdffentlichten
Essay »lsrael in der Wiiste« trifft Johann Wolfgang von Goethe fol-
gende bemerkenswerte Feststellung:

»Das eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschich-
te, dem alle iibrigen untergeordnet sind, bleibt der Konflict des Unglaubens und
Glaubens.« (Goethe 2000: 208)

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 91

Das gilt natiirlich nicht fiir alle Geschichte und alle Religionen, aber es
gilt fiir das Zeitalter des Glaubens und ist heute aktueller als je zuvor,
wo Europa sich von seiner einstigen Rolle als Hort des Glaubens zu
seiner neuen Bedeutung als Hort des Sdkularismus zu entwickeln be-
gonnen hat.

Was den dulleren Rahmen angeht, so fehlt ihm im Judentum von
Haus aus jede antagonistische Spitze. Er hat hier den Charakter der
Selbstausgrenzung. Durch die Bewahrung und Befolgung des Geset-
zes, das die Grundlage des zwischen JHWH und Israel geschlossenen
Bundes bildet, unterscheidet sich Israel unter allen Vélkern und »be-
zeugt« daher die Macht und Einzigkeit seines Gottes. »Ihr seid meine
Zeugen«, sagt Gott zweimal bei Deutero-Jesaja (43,10; 44,8). Diese
Zeugenschaft heilit hebrdisch Kiddusch Haschem »die Heiligung des
Namens (Gottes)« (vgl. Lenzen 2002). Das kann im Grenzfall dazu
fithren, fiir die Wahrheit Gottes eher zu sterben als das Gesetz zu bre-
chen. »Ich bin geboren und in die Welt kommen, sagt Jesus nach Jo-
hannes zu Pilatus, »dass ich die Wahrheit bezeuge«. Diese Wahrheit ist
das Reich, das nicht von dieser Welt ist, an das man nur glauben aber
nicht erforschen und beweisen kann. Die Mitglieder dieses Reichs bzw.
Bundes bezeugen den Bund, in dem sie nach seinen Gesetzen leben
und im Grenzfall fiir ihn sterben. Unser Wort »Maértyrer« kommt be-
kanntlich vom griechischen martys »Zeuge«.

Im Alten Testament hat die Unterscheidung zwischen Israel und
den Volkern, aus deren Kreis sich JHWH Israel erwéhlt hat, keine
polemischen Implikationen. Der Plural des hebrdischen Worts goy
»Volk«, goyim, heifit zugleich »Heiden«. Aber die goyim sind nicht
»Ungldubige«, sondern »Andersgldubige«, und dass sie an anderes
glauben, ist vollig in Ordnung, da sie ja nicht in den Bund berufen
sind. Auch fiir Vertrauen und Verstindigung mit den »Volkern« gibt es
bei aller selbstausgrenzender Wirkung des Gesetzes eine gewisse
Grundlage. So findet sich z.B. in der Bibel die Unterscheidung zweier
Begriffe von Gottesfurcht. Der eine lautet yir'at JHWH, die Furcht des
Herrn. Das ist die Gottesfurcht, von der es in Ps 111, 10 und Spr 9,10
heift, dass sie der Weisheit Anfang sei. » Timor Domini principium sa-

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JAN ASSMANN

pientiae« — so steht es iiber den Eingidngen unendlicher Gymnasien.
Das bezieht sich auf die Bundes-interne, Offenbarungs-basierte Form
von Moral, die durch das Gesetz vorgeschrieben ist. Der andere Begriff
von Gottesfurcht lautet yir’at Elohim »timor Dei«, und dieser Begriff
wird auch auf Nichtisraeliten angewendet. So heiflit es von den dgypti-
schen Hebammen der Hebréer, dass sie Gott fiirchteten (Ex 2, 15-22,
vgl. Exodus, 1.39f) und von den Amalekitern, die die &dgyptische
Nachhut beim Marsch durch die Wiiste iiberfielen, umgekehrt, dass sie
keine Gottesfurcht hatten (Dtn 25, 17f.). Als Abraham beim Koénig von
Gerar, einem Kanaander, weilt, gibt er Sarah als seine Schwester aus,
weil er annimmt, dass es keine Gottesfurcht in diesem Lande gibt und
er daher um seiner Frau willen umgebracht werden konnte (Gen
20,11). Abraham setzte bei Auslidndern keine Gottesfurcht voraus und
wird Liigen gestraft. Das andere Konzept einer Vertrauensgrundlage
auBerhalb des Bundes ist der Bund, den Gott mit Noah, dem Uberle-
benden der Sintflut und daher dem Repréisentanten der gesamten
Menschheit schlieB3t. Darin verpflichtet sich Gott, nie wieder das Leben
auf der Erde durch eine Flut zu vernichten und verpflichtet die Men-
schen auf zwei Gebote:

»Allein esset das Fleisch nicht mit seinem Blut, in dem sein Leben ist!

Auch will ich euer eigen Blut, das ist das Leben eines jeden unter euch, richen
und will es von allen Tieren fordern und will des Menschen Leben fordern von
einem jeden Menschen. Wer Menschenblut vergiefit, dessen Blut soll auch
durch Menschen vergossen werden; denn Gott hat den Menschen zu seinem
Bilde gemacht.« (Gen 9,4-6)

In der Begriindung des Totungsverbots klingt das Motiv der universa-
len Menschenwiirde an: Gott hat den Menschen sich zum Bilde ge-
schaffen, und als ein Bild Gottes ist der Mensch heilig und unantastbar.
In dieser Form ist das noachidische Gebot auch heute noch die beste
Grundlage eines Weltethos. Der Sinn des Noah-Bundes ist die katego-
rische Verwerfung der Gewalt, sowohl auf Seiten Gottes als auch der
Menschen, aller Menschen. Fiir die Bibel gibt es also durchaus Moral

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 93

aulerhalb der eigenen Religion. Die Grundlage der urspriinglichen,
wheidnischen« allgemeinen Ubersetzbarkeit bildete jedoch ein ganz
anderes Prinzip: die kosmische Immanenz der verschiedenen Gotthei-
ten. Sie alle wirkten in der Welt, die allen gemeinsam war. Der ent-
scheidende Punkt der neuen Religion war die Aufkiindigung dieser
Kontinuitidt von Gott und Welt. Der aulerweltliche Gott hat keinen
gemeinsamen Nenner mit den inner- und iiberweltlichen Géttern der
anderen.”

Eine Ausnahme gibt es allerdings bei der grundsétzlich unproble-
matischen Beziehung zwischen Israel und den Volkern: die Kanaaniter,
d.h. die Urbevolkerung des Gelobten Landes, das Israel nach dem Aus-
zug aus Agypten in Besitz nehmen soll. Von diesen Vélkern, hinter
denen sich offenbar nichts anderes verbirgt als die noch nicht zur neu-
en Religion des Bundes konvertierten Hebréer sehe ich hier erst einmal
ab. Problematisch wird die Unterscheidung zwischen Mitgliedern und
Nichtmitgliedern erst im Christentum und Islam, da diese Religionen ja
allen Menschen die Chance der Mitgliedschaft eroffnen und daher kei-
ne Andersgldubigkeit anerkennen. Jetzt werden die Andersglaubigen
zu Unglédubigen, die es fiir den Bund zu gewinnen und, was den Islam
betrifft, im Grenzfall auch zu vernichten gilt.

Wieder konnte man einwenden, dass ein Begriff von Identitdt und
ein Element von Abgrenzung allen Religionen eignet. Genau das ist
aber nicht der Fall. Dass die Griechen sich von den »Barbaren« ab-
grenzen, hat keinen religiésen Sinn, und dass im Alten Rom einmal
gewisse orientalische Kulte verboten wurden, hat mit 6ffentlicher Ord-
nung, aber nichts mit Glauben zu tun. Im Gegenteil: die alten Religio-
nen standen einander nicht als fremd und schon gar nicht als feindlich
gegeniiber. Die Gottheiten der einen galten als mit denen der anderen
korrelierbar, ja geradezu iibersetzbar und identifizierbar. Dass die An-
deren eine andere Religion besa3en und andere Gétter verehrten, bilde-

4 Das Prinzip der Ubersetzbarkeit und ihrer kosmischen Basis habe ich in
Moses der Agypter (1998, S. 73-82) als das Besondere der »heidnischen«
Religionen dargestellt.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JAN ASSMANN

te kein Element der Abgrenzung, sondern ganz im Gegenteil der Ver-
standigung. Nur auf dieser Grundlage konnte man ihnen vertrauen und
mit ihnen Vertriage schlie3en.

Das antagonistische und tendenziell polemische Element der neuen
Form von Religion hat seine historische Grundlage darin, dass sie in
thren drei wichtigsten Erscheinungsformen, Judentum, Christentum
und Islam, als eine Reformbewegung gegeniiber dlteren Traditionen
auftrat, die sie verteufelten und verfolgten, im Christentum, sobald es
als romische Staatsreligion an die Macht kam und im Islam von An-
fang an. Was das Judentum angeht, muss man sich von der Vorstellung
freimachen, es ginge auf Moses und den Auszug aus Agypten zuriick,
was man landldufig im 14. oder 13. Jahrhundert v.Chr. annimmt, oder
gar auf Abraham, den die Bibel iiber 400 Jahre frither ansetzt. Das ist
die erzdhlte Zeit, aber nicht die Zeit der Erzdhlung. Die hat man viel-
mehr zwischen 720 und 450 anzusetzen, mit dem Auftreten der ersten
religionskritischen Propheten Hosea und Amos, der josianischen Kult-
reform 622, dem babylonischen Exil und vor allem dem Wiederaufbau
des Tempels als dem Griindungsakt des frithen Judentums. Damit be-
ginnt das »Zeitalter des Glaubens«. Es sind die Israeliten, die es nach
iber hundertjahriger Unterdriickung durch die Assyrer und nach dem
vollstdndigen Zusammenbruch ihres Staates und dem Verlust von Land
und Tempel, im babylonischen Exil heraufgefiihrt haben. Die Religion
Alt-Israels war eine Religion wie alle anderen auch, schwach polythe-
istisch, mit JHWH als Nationalgott an der Spitze eines kleinen Pan-
theons und der Vorstellung eines iibernationalen Schopfergottes El.°
Das war die Tradition, die von einer radikal puritanischen Bewegung
wie man sie vor allem mit dem Deuteronomium verbindet reformiert
wurde. Die damit verbundene Gewalt und Polemik findet ihren Aus-
druck in den Passagen, die zu Vertreibung und Vernichtung der Ur-
einwohner des Landes, der Kanaaniter, aufrufen und jede Schonung
und Verstdndigung mit ihnen verbieten. Es handelt sich dabei um den

5 Zum Charakter der altisraelitischen Religion als einer archaischen oder

»priméren« Religion vgl. Lang 2002.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 95

Hass gegen die eigene Vergangenheit, wie er fiir die Situation von
Konvertiten typisch ist (vgl. Exodus, 275-281; Keel 1995, 2002). Mose
und der Mythos vom Auszug aus Agypten sind narrative Symbole die-
ses revolutiondren Aktes einer Verwerfung des Bestehenden zugunsten
einer Neugriindung in Form einer Ordnung, die nicht im Gegebenen
und Tradierten, sondern in einer aulerweltlichen Offenbarung wurzelt.
Jesus und Mohammed kann man natiirlich nicht als narrative Symbole
bezeichnen. Sie sind historische Figuren, die gelebt und gewirkt haben.
Trotzdem wandeln sie unverkennbar in Moses® Spuren und im Hori-
zont des Glaubens, dessen Zeitalter nicht mit Abraham oder Moses,
sondern mit der Griindung des Zweiten Tempels beginnt, mit den frii-
hen Propheten und den Deuteronomisten als Vorldufern.

Zu den Vorldufern gehort aber ohne Zweifel auch Zarathustra. Wir
diirfen nicht vergessen, dass die persischen Koénige, die Israel aus Ba-
bylon befreiten, ihrem eigenen GroBreich als Provinz einverleibten und
bis zum Untergang des Perserreichs durch Alexanderregierten, Anhén-
ger des Zoroastrismus waren. Der Zoroastrismus deutet die Welt als
Schauplatz des Kampfes zwischen Ohrmazd und Ahriman, den Mach-
ten des Lichts und den Damonen der Finsternis, dem Prinzip des Guten
und dem Prinzip des Bdsen. Nachdem Ohrmazd die Menschen ge-
schaffen hat, sind sie zu Ahriman abgefallen. Zarathustra wurde dazu
berufen, sie zur Verehrung des Ohrmazd zuriickzufithren. Thm offen-
barte Ohrmazd die Gesetze der wahren und guten Religion. Die avesti-
schen Schriften, in denen diese Offenbarungen niedergelegt sind, sind
voll schirfster Polemik gegen die Anhinger des Ahriman, des Bosen
und Falschen.

Wirklich brisant wird diese Unterscheidung zwischen Mitgliedern
und Anderen, Glaubigen und Ungléubigen, im Horizont der Vorstel-
lungen von Weltende und Weltgericht (vgl. Assmann 2012). In den
christlichen Darstellungen des Weltgerichts, allen voran Michelangelos
Wandgemalde in der sixtinischen Kapelle, siecht man Jesus als Welten-
richter diese Unterscheidung verkorpern, indem er die Guten zur Rech-
ten ins Paradies einlddt und die Bosen zur Linken in die Holle schickt.
Beim Weltgericht am jiingsten Tag spricht und vollstreckt Gott das

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JAN ASSMANN

Urteil, aber schon vorher, im Gang der irdischen Geschichte, kommt es
darauf an, sich auf die Seite des Guten, des Lichts und des Glaubens zu
stellen und fiir Gott gegen die Vertreter des Bdsen, der Finsternis und
des Unglaubens vorzugehen. In den zoroastrischen Schriften ist die
Vorstellung vom Endkampf zwischen Ohrmazd und Ahriman zentral,
im Koran begegnet das Motivs des Weltgerichts und der Abrechnung
mit den Gottesfeinden in fast jeder Sure, im Neuen Testament ist es
prominent vertreten in Mt 25 und der Offenbarung des Johannes, die
jidische zwischentestamentliche und auch die apokryphe christliche
Literatur ist voll von apokalyptischen Schriften. Die Unterscheidung,
die mit dem Zeitalter des Glaubens in die Welt kam, erfuhr im Helle-
nismus und in der Spétantike durch die Vorstellungen von Weltende
und Weltgericht eine enorme Verschirfung, die uns noch heute in zu-
nehmendem Malle zu schaffen macht, und die Zukunft nicht nur der
Religion wird davon abhédngen, in welchem MaBe es gelingt, das apo-
kalyptische Denken, das alle fundamentalistischen Bewegungen befeu-
ert, einzuddmmen.

DIE MOSAISCHE UNTERSCHEIDUNG

In meinem 1997 auf englisch und 1998 auf deutsch erschienenen Buch
Moses der Agypter habe ich die mit dem neuen Religionstyp in die
Welt gekommene Unterscheidung die »mosaische Unterscheidung«
genannt und als Unterscheidung zwischen wahr und falsch im Raum
des Religiosen verstanden (ausfiihrlicher hierzu: Assmann 2003). Mei-
ne These war, dass diese Unterscheidung dort bisher keinen Platz hatte,
dass die Vorstellung falscher Gotter und falscher Religionen in den al-
ten Religionen vollkommen undenkbar war und dass mit dieser Unter-
scheidung notwendigerweise eine gewisse Intoleranz gegeniiber dem
mit der eigenen Wahrheit als unvereinbar empfundenen Denken und
Handeln verbunden war. Inzwischen hat mich eine genauere Lektiire
der Bibel, insbesondere der Biicher Exodus bis Deuteronomium, dazu
gebracht, zwei Formen des alttestamentlichen Monotheismus zu unter-

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 97

scheiden: den Monotheismus der Treue und den Monotheismus der
Wahrheit (vgl. Exodus, 106-119). Nur der Monotheismus der Treue
verdient das Adjektiv »mosaisch«, nur er ist eng mit dem Namen Mo-
ses verbunden. Kennzeichnend fiir diese Religionsform ist der Glaube
an einen einzigen Gott, aber in einer Welt, die man durchaus von vie-
len anderen Gottern bewohnt und beherrscht sieht. So jedenfalls er-
scheint sie in ihrer ersten, revolutiondren Form im Pentateuch und bei
den frithen Propheten. Der »Monotheismus der Wahrheit«, der keine
anderen Gotter als den Einen Schopfer von Himmel und Erde an-
erkennt, ist etwas anderes, das in der biblischen Welt erst mit den spa-
teren Propheten, Deuterojesaja, Jeremia und anderen sowie in anderen
biblischen Biichern der Perserzeit greifbar wird. Der Monotheismus
der Treue, der sich in einer Welt voller Gotter einem Einzigen, dem
Befreier aus der dgyptischen Knechtschaft, verbindet, ist das Urspriing-
liche und weiterhin Dominante. Dieser Befreiergott ist ein kategorisch
neuer Gott, kein Gott aus dem Kreis der polytheistischen Gotterwelt,
der sich auf Kosten aller anderen durchgesetzt hat, ebenso wie auch die
Religion im Zeitalter des Glaubens eine kategorisch neue Religion ist,
so viel sie dann auch vom Alten in sich aufgenommen hat.

Die Idee dieser neuen Religion des Gottesbundes taucht, wie schon
gesagt, erstmals bei den frithen Propheten Israels, Hosea, Amos und
Micha auf und wird dann im Babylonischen Exil und nach der Riick-
kehr nach Jerusalem kodifiziert und durchgesetzt. Die Erfahrung des
Durchbruchs zu etwas grundsétzlich Neuem wird im 2.-5. Buch Mose
als »Offenbarung« gedeutet und in einer Groflen Erzdhlung gestaltet,
die das Zeitalter des Glaubens fundiert. Sie liegt dem frithen Judentum
des II. Tempels und seinen drei Nachfolgern zugrunde: dem rabbini-
schen Judentum, dem Christentum, dem Islam und dann allen Religio-
nen, die sich seither an diesem Vorbild orientiert haben. Da die Offen-
barung, auf der diese Religionen griinden, ein fiir alle Mal ergangen ist
und alles darauf ankommt, ihre Botschaft zu fixieren und zu erinnern,
beruhen alle diese Religionen auf einem Corpus heiliger Schriften, die
gewissermaBen das Drehbuch darstellen, das von den Glaubigen in Le-
benspraxis umgesetzt werden muss. Es sind Religionen der schriftbe-

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JAN ASSMANN

zogenen Erinnerung und Auslegung, im Gegensatz zu den heidnischen
Religionen, die auf Opferkult, Aufmerksamkeit und Divination beru-
hen.

Auf dem beschriebenen Komplex aus Offenbarung und Verhei-
Bung, Bund und Gesetz, Glaube und Treue beruht, was wir heute land-
laufig unter Religion verstehen. Es ist dieser Typus von Religion, der
seit dem 18. Jahrhundert mit der Aufkldrung in Europa zu verblassen
scheint. Seit der iranischen Revolution von 1979 jedoch spricht man
von einer »Wiederkehr der Religion«, die das westliche, mafigeblich
von Max Weber begriindete Modell einer Rationalisierung und »Ent-
zauberung« der Welt Liigen gestraft habe (vgl. Joas 2017). Statt sich in
einem unaufhaltsamen Prozess der Modernisierung, dem sich auf lange
Sicht keine Gesellschaft der Welt entziehen kénne, allméhlich aufzul6-
sen, hat in allen drei Religionen, die das Erbe des frithen Judentums
angetreten haben, Judentum, Christentum und Islam, die Religion in
Gestalt fundamentalistischer Bewegungen, die sich auf die heiligen
Schriften berufen, enorm an Einfluss gewonnen. Hier zeigt sich, dass
»die« Religion, die seit 40 Jahren »zuriickgekehrt« ist, ihre politische
Durchschlagskraft aus dem Monotheismus der Treue bezieht, der im
Zeitalter des Glaubens den Glutkern religidser Uberzeugungen gebildet
und sich als aufkldrungs- und sékularisierungsresistent erwiesen hat.
Der Erfolg dieser »Wiederkehr« beruht zu einem grofen Teil auf der
Allianz, den gerade diese Form von Religion mit der Politik eingegan-
gen ist. In Israel spielen die Ultraorthodoxen und die Fundamentalisten
im Parlament eine bestimmende Rolle, in USA haben die evangelika-
len Richtungen einen enormen Einfluss gewonnen und der Islam hat
seinen Charakter als eine politische Religion nie aufgegeben. Die Ge-
fahr eines »Monotheismus der Treue« liegt in der Moglichkeit, unter
bestimmten historischen Umstdnden wie Krieg, Kolonialisierung,
Unterdriickung, Ausbeutung, Demiitigung (man denke an die Moham-
med-Karikaturen) usw. in militantes »Eifern« umzuschlagen, das sich
auf entsprechende Vorbilder und Vorschriften in den heiligen Schriften
berufen kann.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 99

Demgegeniiber gilt es aber auch die GroBartigkeit und Strahlkraft
dieses auf Offenbarung und Glauben, Bund und Treue basierenden Re-
ligionstyps hervorzuheben. Sie liegt in der Befreiung aus den Zwéngen
»dieser« Welt, die er seinen Anhéngern verheiflt. Das erklért sich aus
den historischen Bedingungen seiner Entstehung, die von Unterdrii-
ckung, Versklavung, Verfolgung und Vernichtung bestimmt waren.
Die neue Religion versteht sich als die Griindungstat eines auerweltli-
chen Gottes, der in diese profane, von Machtgier bestimmte Welt einen
Bezirk auBerweltlicher Heiligkeit hinein gestiftet hat, so dass sich den
Menschen, die an ihn glauben, eine Sphéire alternativer Beheimatung
erschlieft und sie den Zwéngen dieser Welt nicht mehr vollstidndig
ausgesetzt sind. Orte besonderer Heiligkeit kennen vermutlich alle Re-
ligionen. Aber sie fithren sie nicht oder allenfalls hdchst selten auf
einen Akt gottlicher Stiftung zuriick wie die Stiftung des Bundes mit
seinem Zentrum, dem Tabernakel im Buch Exodus. Dieser geistige Be-
freiungsschlag hat jedoch auch eine Schattenseite. Die Abkehr von
»dieser Welt« kann Formen der Weltverachtung annehmen, die sich
bis zur Apokalyptik steigern konnen. Die Idee der Reinheit und Heilig-
keit kann sich zu einem Wert steigern, der alle anderen Werte des Le-
bens in dieser Welt wie Menschlichkeit und Frieden in den Schatten
stellt und weit hintansetzt. Schon im Hellenismus und in der Spatantike
erfuhr der Konflikt des Glaubens und Unglaubens durch die Vorstel-
lungen von Weltende und Weltgericht eine enorme Verschirfung, die
uns noch heute in zunehmendem Malle zu schaffen macht, und die Zu-
kunft nicht nur der Religion wird davon abhédngen, in welchem Male
es gelingt, das apokalyptische Denken, das alle fundamentalistischen
Bewegungen befeuert, einzudimmen.

VON DER NOTWENDIGKEIT, DEM SAKULARISMUS
RELIGIOSES GEWICHT ZU GEBEN

Erst im Zeitalter des Glaubens hat Religion jene Autonomie gewonnen,
die sie als ein unabhingiges System eigener Werte und Normen und

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAN ASSMANN

eine kritische Instanz gegeniiber Politik und Kultur aufbaut. Oft hat das
in der Geschichte zu einer Situation gefiihrt, in der sich die Religion al-
le anderen kulturellen Sphiren, Recht, Wirtschaft, Kunst, Wissen-
schaft, Politik unterworfen hat (vgl. Assmann 2016). In der islami-
schen Welt, aber auch in Israel und den USA nimmt diese Tendenz be-
drohlich zu. Hier wichst Europa als einer Heimat zivilgesellschaftli-
cher Freiheiten und Verpflichtungen eine wichtige Aufgabe zu. Nicht
gegen die, sondern im Bunde mit der Religion — wenn auch nicht un-
bedingt im Bunde mit der kirchlichen Orthodoxie — sind in Europa die
Wissenschaften und Kiinste zu einer einzigartigen Bliite gekommen,
die ohne die Impulse des Christentums, aber auch des Judentums und
des Islams gar nicht zu denken sind. Eine ideologisch oder religiés mo-
tivierte Kulturrevolution, wie sie die Welt oft genug heimgesucht hat,
gilt es unter allen Umstidnden zu verhindern. Die religiosen Fanatiker
wird man damit nicht iiberzeugen kénnen, dafiir aber vielleicht den
Widerstand der Zivilgesellschaft starken.

Der Gefahr fundamentalistischer, apokalyptisch inspirierter Welt-,
Kultur- und Lebensverachtung ldsst sich nur begegnen, indem sich die
»sdkulare«, zivilgesellschaftliche Welt darauf besinnt, dass auch ihr
immaterielle Werte, aller Sdkularisierung zum Trotz, heilig sind, wie
sie sich in dem einen, weit gefassten Begriff der Menschenrechte und
Menschenpflichten zusammenfassen lassen (vgl. Assmann 2017). Die-
se Werte sind aber nicht so weit entfernt von dem, worum es auch den
Religionen geht, soweit sie nicht fundamentalistischen und politischen
Verschirfungen und Radikalisierungen zum Opfer gefallen sind: Frie-
den, Gerechtigkeit und zumindest jene Formen von Freiheit, wie sie
sich aus dem Gedanken des Gottes- anstatt Menschendienstes ergeben.
Worauf es ankommit, ist nicht, die Religion zu sékularisieren, sondern
umgekehrt, dem Sdkularismus religioses Gewicht zu geben, indem wir
uns darauf besinnen, was uns auch jenseits des Horizonts des Glaubens
heilig ist (vgl. Joas 2017; Kiing 2012). Noch heute sto3t man immer
wieder auf die Ansicht, dass es keine Moral ohne den Glauben an Gott
und ein Weltgericht geben kann, dass die Guten belohnt und die Bosen
bestraft. Wer wiirde sich denn, so wird argumentiert, den moralischen

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 101

Geboten unterwerfen, wenn er nicht géttliche Strafe fiirchten miisste?
Wer der Menschheit den Gottesglauben nimmt, stoBt sie in den Natur-
zustand eines Kampfes aller gegen alle zuriick. In Europa jedoch hat
der Glaube an die eine, einmalige, alles begriindende Offenbarung und
die Kirche als ihre von Gott eingesetzte Hiiterin seit der Aufkldrung
ihre ausschlieBende Geltungskraft eingebiifit. Die Idee einer »natiirli-
chen Religion«, die nicht auf Offenbarung, sondern auf Erfahrung be-
ruht und in ihren Grundziigen allen Menschen gemeinsam ist, gewann
seit dem 17. Jahrhundert immer mehr an Boden.

DIE AGYPTISCHE MA’AT:
MORAL VOR DEM ZEITALTER DES GLAUBENS

Fiir die Frage nach Moral und Verstindigung aulerhalb des Zeitalters
des Glaubens befindet sich der Agyptologe in einer besonderen Situa-
tion, denn er bezieht einen Standpunkt, der weit in der Vergangenheit
und der Heraufkunft des Zeitalters des Glaubens entsprechend weit
vorausliegt. Ich blicke also nicht nostalgisch zuriick auf dieses zu Ende
gehende Zeitalter, sondern von Agypten aus voraus auf seine Entste-
hung und suche zu verstehen, warum es gerade Agypten war, von dem
ausgezogen werden musste, um in das Zeitalter des Glaubens einzuzie-
hen. Das Alte Agypten stellt in der Tat die Gegenwelt dar zu der auf
Offenbarung, Bund und Glauben beruhenden Welt des frithen Juden-
tums. Darauf hier ndher einzugehen, fehlt die Zeit. Einen Punkt aber
mochte ich abschlieBend doch in aller Kiirze hervorheben. Das Bei-
spiel Agyptens zeigt, dass keineswegs — wie es von Theologen immer
wieder vertreten wird — erst mit den offenbarten Gesetzen des Bundes-
gottes die Moral in die Welt gekommen sei. Sie war von eh und je in
der Welt, aber nicht in der Form geoffenbarter Gebote, sondern in
Form in vielen Generationen gereifter und tradierter Erfahrung. Die
Idee der Gerechtigkeit war schon vorher da und daher kann man davon
ausgehen, dass sie auch nachher da sein wird, dass sie bzw. die Sehn-

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAN ASSMANN

sucht und die Suche nach ihr im Menschen angelegt ist und eine uni-
versale, trans-religidse und trans-kulturelle GroBe darstellt.

Der Zentralbegriff der altdgyptischen Religion ist Ma at, was wir
mit Wahrheit, Gerechtigkeit, Ordnung, Einklang mehr umschreiben als
iibersetzen. Ma’at ist eine gottliche Wahrheit, die aber durchaus von
dieser Welt ist und durch Erfahrung und Erziehung bestimmt und {iber-
liefert werden muss. Der Begriff Ma’at kommt unserem Begriff von
Religion als einer auf géttliche Stiftung gegriindeten Lebensordnung
vielleicht am néchsten. »Gott«, so heilit es in einem wichtigen dgypti-
schen Text, »hat den Konig (d.h. den Staat) auf Erden eingesetzt fiir
immer und ewig, um den Menschen Recht zu sprechen und die Gotter
(mit Opfern) zufriedenzustellen, um die Ma’at zu verwirklichen und
die Isfet (Liige, Unrecht, Zwietracht, Chaos) zu vertreiben.« Ma’at um-
fasst also Recht und Kult. Sie will nicht »geglaubt«, sondern gesagt
und getan werden. »Tu die Ma at, sag die Ma at«, so lautet das »scho-
ne Wort, das aus dem Munde des Re — des Sonnen- und Schopfergottes
— kamg, heiflt es in einem Text, der eine Abhandlung iiber die Ma’at
darstellt. Die Ma’at ist nicht einfach da, der Welt etwa als Weltord-
nung mit der Schopfung eingeschrieben, sondern muss im Kosmos
vom Sonnengott tiglich aufs neue gegen Widerstdnde durchgesetzt und
vom Konig auf Erden etabliert werden, damit der Mensch sie in seinem
Tun und Sagen verwirklichen kann.

Aus diesem dramatischen und performativen Charakter der Ma at
ergibt sich der Zusammenhang von Ma’at und Tugend. Unser Wort
»Tugend« hiangt mit »taugen« zusammen, es bezieht sich auf Taten, zu
denen man fahig, Aufgaben, denen man gewachsen ist, Pflichten und
Verantwortungen, die man iibernehmen kann. Ma ’at beruht nicht auf
Offenbarung, die geglaubt werden will, sondern auf in Generationen
gesammelter Erfahrung und Erziehung, die gehort, bewahrt, befolgt
und weitergegeben werden will. Die Ma’at ist zwar mit dem Schopfer-
und Sonnengott verbunden, aber nicht wie die Tora offenbart und in
heiligen Schriften kodifiziert. Was die Ma’at ist, wie sie gesagt und ge-
tan werden kann, muss in jeder Generation neu herausgefunden wer-
den. Der Staat (= der Konig) ist nur fiir die Rahmenbedingungen (Ge-

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 103

richte u.a. Institutionen der Ordnung) zustindig. Alles andere miissen
die Weisen herausfinden, festlegen und lehren. Der Einzelne muss
durch Unterweisung dazu tauglich gemacht werden, die Ma’at im Tun
— als Gerechtigkeit — und im Reden — als Wahrheit — zu verwirklichen.
Beides aber, Ma‘at-gemdfles Tun und Ma‘at-gemdfles Reden, sind
Formen gemeinschaftsfordernden, solidarischen, Verbindung stiften-
den, »konnektiven« Verhaltens. Ma ‘at ist das Prinzip sozialer Konnek-
tivitidt. Als Siinde, dgyptisch Isfet, gilt alles, was diese Konnektivitét
zerstort. Liige gilt als Inbegriff sprachlicher Unsolidaritét, sprachlich
diskonnektiven Verhaltens, und Habgier gilt als Inbegriff handelnder
Unsolidaritdt, praktisch diskonnektiven Verhaltens. Der Liigner und
der Egoist schliefen sich nicht nur selbst aus der Gemeinschaft aus,
sondern sie zerstoren Gemeinschaft.

Dahinter steht ein Menschenbild, das im Prinzip der Konnektivitét
die Grundlage des Lebens iiberhaupt sieht. »Der Mensch lebt, wenn ein
anderer ihn geleitet« oder »der Mensch lebt, wenn sein Name genannt
wird« sind &gyptische Sprichworter, die dieses Menschenbild zum
Ausdruck bringen (vgl. Assmann 2000). Als Einzelner ist der Mensch
gar nicht lebensfahig bzw. kein Mensch im vollen Sinne. Erst in den
Konstellationen des gesellschaftlichen Lebens kann er sich als Mensch
verwirklichen. Was der Kirchenvater Tertullian von den Christen sag-
te, »fiunt, non nascuntur, Christiani« — Christen werden gemacht, nicht
geboren® — das gilt im Alten Agypten fiir den Menschen, d.h. fiir den
Agypter allgemein. »Menschen werden gemacht, nicht geboren«, und
die Morallehren dienen diesem Ziel. Sie wollen den Zogling zum Men-
schen machen, indem sie ihm die Tugenden vermitteln, die ihn zum
Tun und Sagen, zur aktiven und kommunikativen Herstellung von
Ma’at tauglich machen.

Mit dem Satz »Menschen werden gemacht, nicht geboren« wire
Rousseau gewiss nicht einverstanden. »Ist nicht die Absicht und Pra-

6 Tertullian, Apologeticus pro Chistianis, Kap. 18; vgl. Ptahhotep 41: »Nie-
mand ist weise geboren«, und »Man ist nicht weise von Geburt, sondern

wird weise«, Lucius Aenneus Seneca, Uber den Zorn, 2.10.6.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAN ASSMANN

xis«, fragt etwa Sven Bade, »einen Menschen zu machen, d.h. ihn nicht
sich selbst entwickeln zu lassen, erstens eine Verletzung der Men-
schenwiirde und zweitens ein kontraproduktiver Eingriff, der durch die
Storung, die er erzeugt, erst reaktiv den Menschen »bdse« macht?«’ Das
entspricht der modernen, vor allem von Nietzsche und Freud vertrete-
nen Anthropologie, die in der Erziehung wie in der Kultur {iberhaupt
eine Art Zwangsjacke sieht, die den Menschen in seiner freien Entfal-
tung behindert. Demgegeniiber sind sich alle alten, antiken und tradi-
tionellen Erziehungslehren darin einig, dass der Neuling durch Erzie-
hung und Initiation, im Judentum und Islam z.B. durch Beschneidung,
im Christentum durch die Taufe, zum Menschen gemacht werden
muss. Die Auseinandersetzung liber diese Frage findet sich schon in
altdgyptischen Texten. Natiirlich empfindet das Kind die Erziehung als
Zwang und muss erst lernen, sie als Segen zu verstehen. Anders als
Nietzsche und Freud ging die altdgyptische Anthropologie davon aus,
dass es so etwas wie ein natiirliches Bediirfnis nach Erziehung gibt,
eine Art Bindungstrieb, einen Willen, dazuzugehoren, umso mehr, als
diese Zugehorigkeit in dgyptischem Verstdndnis mit VerheiBungen
eines ewigen Lebens verbunden war.

Das Besondere der dgyptischen Morallehren liegt darin, dass im-
mer die Todesschwelle mitgedacht ist. Die Lehren wollen den Zogling
nicht nur zu diesseitigem Erfolg verhelfen, zu einem guten, gelingen-
den Leben, sondern sie wollen ihm auch und vor allem {iber die Todes-
schwelle hinweg helfen, indem sie ihm eine Fortdauer im sozialen Ge-
déchtnis der Nachwelt und wo moglich auch im kulturellen Gedéchtnis
der Weisen sichern. Wer mit dem Tod nicht spurlos verschwinden will,
muss sich an die Ma 'at halten, die allein ein Leben nach dem Tode, im
Gedéchtnis der Nachgeborenen gewidhren kann. Ma at ist das Prinzip
der Bestéindigkeit oder — um es mit einem derzeit beliebten Begriff zu
bezeichnen — der »Nachhaltigkeit«. Das bringt ein Text in einem wun-
derbaren Bild zum Ausdruck. Die Ma’at nimmt den, der sie im Leben
verwirklicht hat, selbst an die Hand und geleitet ihn ins Totenreich:

7  Brieflich vom 30.6.2017.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 105

»Die Ma‘at aber wird ewig sein.

Sie steigt an der Hand dessen, der sie iibte, ins Totenreich hinab.

Er wird begraben und vereint sich der Erde;

sein Name aber wird nicht ausgel6scht werden auf Erden,

sondern man gedenkt seiner wegen der Tugend.« (Bauer B1, 307-311=B2, 72-
76; Assmann 2006: 113)

In der biblischen Ethik ist es, wie oben erwihnt, die Gottesfurcht (-
mor Domini), die den Anfang der Weisheit bildet, in der dgyptischen
ist es der Tod und die Sehnsucht, ihn zu iiberleben. Das GrofBartige an
dieser Idee ist, dass dieses Ziel nicht auf dem Weg einer personlichen
Erlésung gesucht wird, sondern auf dem Weg eines konsequenten Alt-
ruismus. Es handelt sich um eine »kommunikative« Ethik, die den
Menschen vor der spurlosen Vergénglichkeit rettet, indem sie ihn ein-
bindet in ein soziales und kulturelles Gedéchtnis. Der Gedanke an den
Tod ist der Ansporn zu einem moralisch verantwortungsvollen Leben.
Die wahre cura sui erfullt sich in der cura aliorum, in der Verantwor-
tung fiir die anderen, das Ganze.

EUROPA ALS WEGWEISER

Nach diesem Ausflug in die altdgyptische Ethik mochte ich abschlie-
Bend noch einmal auf den Anfang zuriickkommen, den Auszug aus
Agypten und den Einzug in das Zeitalter des Glaubens. Diese entschei-
dende Wende, die unsere heutige Welt noch immer prégt, erwuchs aus
der Erfahrung schwerster Katastrophe. 1945 befand sich Europa in
einer dhnlichen Situation wie die Juden im 6. Jahrhundert v.Chr. Zwei
Weltkriege, menschenverachtende Totalitarismen und der Holocaust
haben Europa in einen moralischen und materiellen Triimmerhaufen
verwandelt. Auch hier entstand aus der Katastrophe etwas Neues, das
geeignet ist, ein neues Zeitalter heraufzufiihren. So wie die Juden da-
mals Gefahr liefen, ihr Vertrauen in einen Gott zu verlieren, der sie
scheinbar so verlassen hatte, liefen die Europder 1945 Gefahr, ihren

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JAN ASSMANN

Glauben an den Menschen zu verlieren, der sich als fdhig zu Verbre-
chen und Schandtaten von nie dagewesener Grausamkeit erwiesen hat-
te. Und wieder ereignete sich eine geradezu paradoxe Wendung, ein
Auszug aus der bisherigen Geschichte und der langsame, widerstandi-
ge, noch lange nicht voll bewiltigte Einzug in ein neues Zeitalter des
Glaubens, und zwar des Glaubens an den Menschen. Das, was den Ju-
den die Tora war, die Magna Charta eines Lebens im Bund mit Gott
und miteinander, in Frieden, Gerechtigkeit, Solidaritit und gegenseiti-
ger Achtung, das ist uns heute die Erkldrung der Menschenrechte, ge-
nauso utopisch, genauso eine paradoxale Intervention in den Lauf der
Geschichte, aber genauso dazu angetan, sich weltweit zu verbreiten
und ein neues Zeitalter heraufzufiihren, wenn es von einem starken
Glauben, diesmal nicht an Gott, sondern an den Menschen getragen
und mit aller Entschlossenheit ins Werk gesetzt wird (vgl. Assmann
2017).

Europa verstand sich frither, im Zeitalter des Glaubens, als ein Hort
des Glaubens, umgeben von Heiden, die es zu missionieren galt. Heute
hat sich das Verhéltnis umgekehrt. Europa, wie es von auflen, vom
fundamentalistischen Islam und evangelikalen Christentum Amerikas
gesehen wird, gilt als Hort des Unglaubens in Gestalt von Aufkldrung
und Sakularismus. Jetzt kommt es darauf an, Europa als Hort einer
neuen Lebensordnung auf der Grundlage der Menschenrechte als einer
neuen Magna Charta aufzubauen, als Sphire nicht des Unglaubens,
sondern eines neuen Glaubens an den Menschen und die Menschheit,
an die demokratischen, zivilgesellschaftlichen Freiheiten, Rechte und
Pflichten. In diesem neuen Zeitalter stehen sich dann Religion und S&-
kularitdt nicht mehr als Glaube und Unglaube gegeniiber, weil die
Werte der sdkularen Gesellschaft mit den Werten der Religionen — so-
weit sie auf Gerechtigkeit und Frieden abzielen — im Einklang stehen
oder zu bringen sind.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION UND GEWALT | 107

LITERATUR

Assmann, Aleida (2017): Menschenrechte und Menschenpflichten. Auf
der Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag, Wien.

Assmann, Jan (2016): Totale Religion. Urspriinge und Formen purita-
nischer Verschiarfung. Wien.

Assmann, Jan (2015): Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Miin-
chen.

Assmann, Jan (2012): »Gotteszorn und Apokalypse. Uber den Ernstfall
totaler Religionen, in: Zeitschrift fiir Ideengeschichte VI/3, S. 67-
82.

Assmann, Jan (2006): Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Al-
ten Agypten, Miinchen.

Assmann, Jan (2003): Die mosaische Unterscheidung oder Der Preis
des Monotheismus. Miinchen.

Assmann, Jan (2000): »Der Eine lebt, wenn der andere ihn leitet<. Alt-
agyptische Konzepte konnektiven Lebens«, in: Hans Rudi Fischer/
Gunthard Weber (Hg.), Individuum und System. Fiir Helm Stierlin,
Frankfurt a.M. S. 147-161.

Assmann, Jan (1998): Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedicht-
nisspur. Miinchen.

Goethe, Johann Wolfgang (2000): »Noten und Abhandlungen: Israel in
der Wiiste«, in: Ders., Werke, Bd. 2: Gedichte und Epen II (Ham-
burger Ausgabe), Miinchen, S. 207-224.

Joas, Hans (2017): Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Ge-
schichte von der Entzauberung. Berlin.

Joas, Hans (2011): Die Sakralitdt der Person. Eine neue Genealogie der
Menschenrechte, Frankfurt a.M.

Keel, Othmar (2002): Kanaan — Israel — Christentum. Pladoyer fiir eine
yvertikale« Okumene, Franz Delitzsch-Vorlesung 2001, Miinster.
Keel, Othmar (1995): »Der zu hohe Preis der Identitdt oder von den
schmerzlichen Beziehungen zwischen Christentum, Judentum und
kanaandischer Religion«, in: Manfred Dietrich/Oswald Loretz

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JAN ASSMANN

(Hg.), Ugarit. Ein ostmediterranes Kulturzentrum im Alten Orient
I, Miinster, S. 95-114.

Kiing, Hans (2012): Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Um-
setzung. Miinchen.

Lactantius/Laktanz (Lucius Caelius Firmianus) (2001): Goéttliche
Unterweisungen in Kurzform. Eingeleitet, iibersetzt und erldutert
von Eberhard Heck und Gudrun Schickler, Miinchen/Leipzig.

Lang, Bernhard (2002): Jahwe, der biblische Gott. Miinchen.

Lenzen, Verena (2002): Jidisches Leben und Sterben im Namen Got-
tes. Studien tiber die Heiligung des gottlichen Namens (Kiddusch
HaSchem), 2. iiberarb. Aufl., Miinchen/Ziirich.

Miles, Jack (1996): Gott. Eine Biographie, Miinchen: Hanser.

Parkinson, Richard Bruce (1991): The Tale of the Eloquent Peasant,
Oxford.

Schieder, Rolf (Hg.) (2014): Die Gewalt des einen Gottes. Die Mono-
theismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha Brumlik, Rolf
Schieder, Peter Sloterdijk und anderen, Berlin: Berlin University
Press.

am 14.02.2026, 18:17:01. R


https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck
https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck

