
 

 

Religionstheoretische und 

ägyptologische Gedanken  

zum Thema Gewalt 

JAN ASSMANN 

 

 

 

DER BEGRIFF »GLAUBEN« 
 

Mit dem Exodus beginnt das Zeitalter des Glaubens. Lassen Sie mich 

zunächst diese beiden Begriffe, »Exodus« und »Glaube« erläutern. Mit 

»Exodus« ist natürlich nicht das historische oder mythische Ereignis 

gemeint, das die Bibel um 1450 v.Chr. und die moderne Geschichtsfor-

schung meist um 1250 ansetzt, und von dem niemand sagen kann, wie 

und ob überhaupt es stattgefunden hat. Gemeint ist die Erinnerung dar-

an, die im 2. Buch Mose literarisch ausgestaltet und religiös kanoni-

siert wurde. Dieses erinnerungsgeschichtliche Ereignis fällt in die Zeit 

des babylonischen Exils und der Wiedererrichtung des Tempels in Je-

rusalem. Es handelt sich um eine Epochenschwelle, die gekennzeichnet 

ist einerseits durch die Katastrophe, den vollständigen Untergang der 

Königreiche Israel und Juda, und andererseits durch die Neugründung 

Israels als Judentum (vgl. Assmann 2015). 

Mit diesem Ereignis beginnt das Zeitalter des Glaubens, denn das 

frühe Judentum wird zum Ausgangspunkt der »abrahamitischen« Reli-

gionen Judentum, Christentum und Islam, die auf Offenbarung und 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | JAN ASSMANN 

 

Glauben gegründet sind und sich über die ganze Welt ausgebreitet ha-

ben. Der Einwand liegt nahe, dass es »Glauben« doch in allen Religio-

nen gibt. In allen Religionen der Welt glauben doch die »Gläubigen« 

an ihre jeweiligen Gottheiten. Das Zeitalter des Glaubens ist, so ver-

standen, doch so alt wie die Religion und die ist so alt wie der homo 

sapiens. Wenn man den Begriff »Glaube« in einem so weiten Sinne 

fasst, dann ist das richtig, aber dann verliert dieser Begriff auch alle 

analytische Trennschärfe. »Glaube« im engeren Sinne gibt es nur, wo 

es besondere Vorstellungen von Offenbarung, Transzendenz und 

einem Bund zwischen Gott und Menschen gibt. Mit diesen Vorstellun-

gen kommt eine neue Form von Religion in die Welt und führt das 

Zeitalter des Glaubens herauf. Das christliche Europa lebte anderthalb 

Jahrtausende im Zeitalter des Glaubens und kann in dieser Zeit als sein 

explizitester, ausgeprägtester Exponent gelten. Seit dem 18. Jahrhun-

dert aber begann umgekehrt gerade in Europa dieses Zeitalter zu ver-

blassen und wiederum ist es eine Katastrophe vergleichbaren Ausma-

ßes, die beiden Weltkriege und der Holocaust, die imstande ist, ein 

neues Zeitalter heraufzuführen. 

Glaube im strengen Sinne, sagte ich, gibt es nur, wo es Offenba-

rung gibt. Auch hier drängt sich der Einwand auf, dass doch wohl alle 

Religionen Formen von Offenbarung kennen. Alle Religionen kennen 

doch Formen und Medien, in denen die Götter den Menschen ihren 

Willen kundtun und mit ihnen kommunizieren. Dazu gehören etwa Op-

ferschau, Vorzeichen, Orakel und Träume. Da gibt es aber einen wich-

tigen Unterschied zu beachten. Solche Offenbarungen geschehen im-

mer wieder und beziehen sich immer auf spezielle Situationen. Außer-

dem sind sie meist vieldeutig und erfordern Techniken und Spezialis-

ten zu ihrer Deutung. Die Offenbarung, die ich meine, geschieht da-

gegen nur ein für alle Mal. Sie ist allumfassend, bezieht sich auf die 

gesamte Lebenssituation des Einzelnen wie des Volks, und stellt das 

Gott- und Weltverhältnis der Gläubigen auf eine neue, ewig gültige 

Grundlage. Das ist die Art von Offenbarung, wie sie den Kindern Is-

raels am Sinai, den Christen in Bethlehem und den Muslimen in Mek-

ka und Medina zuteil wurde. Diese Art von Offenbarung kennen die 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 85 

 

anderen Religionen nicht, sie ist den »abrahamitischen Religionen« 

eigentümlich.
1
 

Offenbarung in diesem Sinne setzt einen Begriff von Transzendenz 

voraus, denn was hier offenbart wird, kommt nicht aus langer Erfah-

rung und alter Überlieferung, sondern von außen. Es ergibt sich nicht 

aus dem gesunden Menschenverstand, sondern geht weit darüber hin-

aus und will nicht erfahren und erforscht, sondern geglaubt werden. 

Auch hier liegt wieder der Einwand nahe, dass doch alle Religionen 

einen Begriff von Transzendenz kennen. Alle Religionen verehren 

Gottheiten, die zwar kultisch erreicht werden können, aber menschli-

cher Verfügbarkeit entzogen und insofern transzendent sind. Transzen-

denz in dem engeren, prägnanten Sinne jedoch, wie er dem neuen Be-

griff von Offenbarung zugrunde liegt, bedeutet Außerweltlichkeit. Die-

sen Transzendenzbegriff kennen die anderen Religionen nicht, er ist 

ebenso neu wie der Begriff der einmaligen, allumfassenden, alles 

gründenden Offenbarung. Alle alten, vom biblischen Glauben an den 

Einen Gott als heidnisch ausgegrenzten Religionen verehren in ihren 

Gottheiten die kosmischen und natürlichen Gewalten, von deren Gaben 

und Gefahren sie sich abhängig fühlen und denen sie ein Antlitz geben, 

um mit ihnen in Verbindung treten zu können. Auch die Offenbarun-

gen dieser Gottheiten bedienen sich innerweltlicher Phänomene. Man-

che Religionen wie z.B. die altägyptische, die babylonische und viele 

asiatische Religionen dehnen Wesen und Macht bestimmter Gottheiten 

über den Kosmos hinaus aus, aber bestehen doch immer auf einer Kon-

                                            

1  In meinem Buch Exodus (2015) habe ich den neuen Begriff der Offenba-

rung als das eigentliche Thema des Buches Exodus herausgestellt, das dar-

in in fünf Schritten entfaltet wird: (1) die Namensoffenbarung in der Szene 

am brennenden Dornbusch (Kap. 3-6), die Machtoffenbarung in Form der 

10 Plagen und des Meerwunders (Kap. 7-14), die Offenbarung von Bund 

und Gesetz am Sinai, der Höhepunkt, auf den alles zuläuft und auf den sich 

alles Folgende bezieht (Kap. 19-24), die Offenbarung des Zeltheiligtums 

(Kap. 25-31) und die Selbstoffenbarung Gottes als Versöhnungsgestus 

nach der Krise mit dem Goldenen Kalb (Kap. 32-34). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | JAN ASSMANN 

 

tinuität von Transzendenz und Immanenz in Formen innerweltlicher 

göttlicher Belebung und Beseelung der Welt. Erst der biblische Schöp-

fungsmythos trennt streng zwischen Gott und Welt und stellt Gott und 

Welt als Subjekt und Objekt gegenüber. Alle Göttlichkeit ist bei Gott, 

die Welt ist nichts als sein Werk und alle Vorstellung und Anbetung 

irgendwelcher innerweltlicher Figuren und Objekte ist kategorisch ver-

boten. Der Mensch soll die Schöpfung verwalten, aber nicht anbeten.
2
 

Überweltlichkeit und Außerweltlichkeit muss man daher auseinander-

halten. Überweltlichkeit impliziert eine Kontinuität zwischen Welt und 

Gott, Außerweltlichkeit dagegen radikale Diskontinuität. 

Dieser radikal außerweltliche Gott
3
 ist es, der sich der Welt und 

den Menschen in einem Akt ein für alle Mal ergehender, alles mensch-

liche Leben auf eine völlig neue Grundlage stellender Offenbarung 

zuwendet. Diese Offenbarung kommt von außen und hat daher einen 

ganz anderen, völlig neuartigen Anspruch auf Wahrheit, Geltung und 

Verbindlichkeit. Die kleinen Offenbarungen der anderen Religionen 

erfordern in erster Linie Aufmerksamkeit, um nichts zu verpassen, was 

an Vorzeichen, Orakeln und Träumen wichtig sein könnte. Die große 

Offenbarung der biblischen Religion dagegen erfordert Gedächtnis, 

weil sie ein für alle Mal ergeht und von allen kommenden Generatio-

nen bewahrt und befolgt werden muss. 

Der dritte Begriff, der für die Religionen im Zeitalter des Glaubens 

konstitutiv ist, ist der des Bundes. Die große Offenbarung ergeht nicht 

allen Menschen, sondern nur einem Kreis auserwählter Adressaten. Bei 

der Urform dieses Offenbarungstyps ist es das auserwählte Volk, das 

JHWH aus Ägypten befreit, um mit ihm einen Bund zu schließen. Zu 

                                            

2  Dieses Prinzip wird im Bilderverbot (Dtn 5.8-9 = Ex 20.4-5) und im Motiv 

des »dominium terrae« (Gen 1,28) eingeschärft. 

3  Zu dieser radikalen Außerweltlichkeit entwickelt sich die monotheistische 

Gottesidee allerdings erst in Hellenismus und Spätantike, die das biblische 

Gottesbild im Licht der griechischen Philosophie (Platon und Aristoteles) 

deuten. Aber schon in der Bibel tritt Gott in immer größere Distanz zur 

Welt (vgl. Miles 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 87 

 

diesem Zweck ruft Gott das Volk an den Berg Sinai, um ihm dort sich 

und die Gesetze zu offenbaren, auf die dieser Bund gegründet sein soll 

und deren Befolgung dem Volk dazu dienen soll, in aller Zukunft in 

diesem ein für allemal für ewige Zeiten geschlossenen Bund zu ver-

bleiben. Der Bund knüpft ein Band zwischen dem außerweltlichen 

Gott und dem auserwählten Volk, er stiftet gleichsam eine Enklave 

außerweltlicher Heiligkeit in der weltlichen Welt. Der Einwand, der 

sich hier aufdrängt, geht nicht etwa wie bisher dahin, dass doch alle 

Religionen die Vorstellung eines Bundes zwischen Gott und Volk ken-

nen, sondern betont umgekehrt, dass diese Vorstellung exklusiv jü-

disch sei. Natürlich wurzelt der Begriff des Bundes, hebräisch: b
e
rît, 

fest in der jüdischen Tradition und ist von der Idee des auserwählten 

oder heiligen Volkes, goj qadôsch, nicht zu trennen. Sein jüdisches 

Spezifikum liegt in der zugleich religiösen und ethnischen Definition 

der Zugehörigkeit. Jude ist, wer das Gesetz hält und von Abraham ab-

stammt. 

Der Bundesgedanke impliziert notwendigerweise das Prinzip der 

Mitgliedschaft, das über Kriterien definiert ist. Zu diesen Kriterien ge-

hört in allererster Linie der Glaube, hebräisch: aemunah, arabisch:  

aemaen, griechisch: pistis, lateinisch: fides, der soviel bedeutet wie das 

feste Vertrauen auf die Bundeszusage Gottes, mit denen zu sein, die an 

ihn glauben. Dieser prägnante Begriff von Glauben ist anderen Reli-

gionen fremd und die Missionare hatten große Mühe, in anderen Spra-

chen ungefähre Äquivalente für diesen fremden Begriff zu erfinden. Im 

Grunde musste selbst das griechische pistis von Paulus ziemlich umde-

finiert werden, um es als Wiedergabe von aemunah, dem Bundesver-

trauen, geeignet zu machen. Im Neuen Testament heißt »glauben« vor 

allem an Christus glauben, d.h. glauben, dass Jesus von Nazareth der 

Sohn Gottes und der »gesalbte« Erlöser ist, denn darauf beruht im 

Christentum der Bund. Im Judentum bildet neben der Abstammung 

von Abraham das Beachten der Gesetze das Kriterium der Mitglied-

schaft im Bund. Christentum und Islam haben das ethnische Kriterium 

der Abstammung aufgehoben und den Bund daher allen Menschen ge-

öffnet. Geblieben ist das Kriterium des Glaubens an die Offenbarung, 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | JAN ASSMANN 

 

für die Christen in Gestalt Jesu Christi, in dem das Wort Fleisch, d.h. 

das Gesetz leibhaftiges, nachlebbares Vorbild geworden ist, und für die 

Muslime an die Offenbarung des Korans durch den Engel Gabriel an 

Mohammed. 

Die Idee dieses Bundes bildet den Kern der neuen Religion, die 

schon von Laktanz als so neuartig empfunden wurde, dass er dem la-

teinischen Wort re-ligio, von relegere, »wieder (und wieder) durchge-

hen, aufmerksam beachten«, eine neue Etymologie unterlegte und es 

von einem Verb re-ligare »wieder-verbinden« ableitete und Religion 

als die Wiederanknüpfung des durch den Sündenfall gebrochenen 

Bundes definierte. Das alte relegere von dem etwa Cicero, sicher zu 

Recht, das Wort religio ableitete, bezieht sich genau auf die sorgfältig 

beobachtende Aufmerksamkeit, die die römische wie alle alten Reli-

gionen forderten und das neue religare bezieht sich ebenso präzise auf 

die von der neuen geforderten Bewahrung der den Vätern zuteil ge-

wordenen Offenbarung im Gedächtnis der Gläubigen (vgl. Laktanz 

2011: 389). 

 

 

RAHMUNGEN DER NEUEN RELIGIONSFORMEN 
 

Die neue Religionsform zieht einen dreifachen Rahmen. Erstens grenzt 

sie die Mitglieder des Bundes aus dem Rest der Menschheit aus. Der 

hebräische Begriff für die Bundesmitglieder, qahal, bedeutet soviel 

wie »Vollversammlung« und wird im griechisch schreibenden Chris-

tentum als ekklesia, Volksversammlung, wiedergeben, wovon im Fran-

zösischen église und im Italienischem chiesa mit der Bedeutung »Kir-

che« kommen. Das deutsche Wort »Kirche« kommt ebenso wie eng-

lisch »church« von kyriaké (oikos), »das Haus des Herrn« und bedeutet 

dasselbe wie ekklesia. Die Versammlung der Gläubigen hat ihr Zent-

rum und ihren Inbegriff im Gotteshaus. Das Wort »Synagoge« für den 

Ort des jüdischen Gottesdienstes kommt aus dem Griechischen und 

heißt »Zusammenführung«. Das arabische Wort für die Gemeinschaft 

der Gläubigen ist 
י‚
umma, das Wort für Moschee, arabisch Masdjîd, 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 89 

 

heißt »Ort der Niederwerfung« (zum Gebet) und bringt dieselbe Idee 

zum Ausdruck, dass Gottesdienst und Versammlung gleichbedeutend 

sind. Die Gläubigen versammeln sich zum Gottesdienst. In allen Va-

rianten der neuen Bundesreligion sind Gotteshaus und Versammlungs-

haus der Gläubigen identisch. Nichts liegt der Idee des Tempels ferner, 

in dem die alten Religionen ihren architektonischen Ausdruck finden. 

Hier ist das Volk allenfalls in den Vorhof zugelassen und auch das nur 

zu den hohen Festen. Der Tempel ist in erster Linie das Haus Gottes 

und nicht des Volkes. Das gilt zunächst auch für den jüdischen Tem-

pel. Die neue Religion gewinnt ihre eigentliche Form mit der Zerstö-

rung des Zweiten Tempels und mit dem Auszug von Mekka nach Me-

dina. 

Der zweite Rahmen, den die neue Religionsform zieht, wirkt nach 

innen. Im Gegensatz zu den anderen, alten Religionen, die mit Kultur 

identisch sind, bildet die neue Religion ein System, das auf eigenen 

Gesetzen beruht und sich von anderen Systemen oder Sub-Systemen 

der Kultur wie Recht, Politik, Wirtschaft, Kunst, Wissenschaft usw. 

abgrenzt. So ist erst die neue Religion in der Lage, von ihrem eigenge-

setzlichen Standpunkt aus die Kultur zu kritisieren und im Grenzfall 

sogar zu kontrollieren, indem sie sich die anderen Gebiete unterordnet 

(vgl. Assmann 2016). 

Einen dritten Rahmen zieht die neue Religionsform mitten durch 

ihre Anhänger. Das ist der Rahmen, aus dem der Mensch fallen kann, 

wenn er ihre Gesetze bricht oder ihre Lehren verfehlt. Die Geschichte 

des Goldenen Kalbs, die im Buch Exodus unmittelbar nach dem Bun-

desschluss stattfindet, stellt eine Art Urszene dieses Rahmenbruchs 

dar. Lehren und Gesetze kennen alle Religionen, aber sie gelten dort 

für die Priester, die sich durch Reinheit und Gelehrsamkeit aus der 

Masse des Volkes abheben. Ebenso bilden auch die Tempel Enklaven 

der Heiligkeit in der profanen Welt. In der neuen Religion gibt es zwar 

noch gewisse Abstufungen, aber grundsätzlich sind alle Gläubigen in 

den Lehren unterwiesen und zur Einhaltung der Gesetze, darunter 

Reinheits- und Speiseregeln verpflichtet. Im Judentum und Islam fällt 

man aus dem Rahmen, wenn man Schweinefleisch isst, im Islam zu-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | JAN ASSMANN 

 

dem, wenn man Alkohol trinkt; im Christentum gibt es andere Mög-

lichkeiten, aus dem Rahmen zu fallen, wie die mittelalterlichen Ketzer- 

und Hexenprozesse sowie die bis heute geübten Exkommunikations-

verfahren der katholischen Kirche zeigen. 

Die drei Rahmen, mit denen sich die neue Religionsform umgibt, 

machen sie von der Geschichte sowie von Staat, Herrschaft, Kultur, 

Territorium, Tempel unabhängig, indem sie das Leben der Gemein-

schaft auf die außerweltliche, außergeschichtliche Grundlage der Of-

fenbarung und des Glaubens stellen. Das ist, was die Juden im babylo-

nischen Exil aus der Katastrophe ihrer Geschichte, aus dem völligen 

Zusammenbruch ihrer Welt gelernt haben. Aus dem Untergang haben 

sie das Zeitalter des Glaubens heraufgeführt. 

 

 

RELIGION UND GEWALT 
 

Die drei Rahmen enthalten aber auch ein antagonistisches Moment, das 

sich unter bestimmten historischen Umständen in Richtung Intoleranz 

und Gewalt radikalisieren kann. Damit komme ich zu dem in letzter 

Zeit vieldiskutierten Problem eines möglichen Zusammenhangs zwi-

schen Monotheismus und Gewalt (vgl. Schieder 2014). Der entschei-

dende Punkt hier ist nicht der Monotheismus als solcher, also der 

Glaube an einen einzigen Gott, sondern die mögliche antagonistische 

Aufladung der Rahmen, die sich aus der Struktur der neuen Religions-

form mit ihrer Gründung auf den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue 

und Glauben ergeben. 

In seinem in den 1790er Jahren entstandenen aber erst 1817 in den 

Noten und Abhandlungen zum West-Östlichen Diwan veröffentlichten 

Essay »Israel in der Wüste« trifft Johann Wolfgang von Goethe fol-

gende bemerkenswerte Feststellung:  

 

»Das eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschich-

te, dem alle übrigen untergeordnet sind, bleibt der Konflict des Unglaubens und 

Glaubens.« (Goethe 2000: 208) 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 91 

 

Das gilt natürlich nicht für alle Geschichte und alle Religionen, aber es 

gilt für das Zeitalter des Glaubens und ist heute aktueller als je zuvor, 

wo Europa sich von seiner einstigen Rolle als Hort des Glaubens zu 

seiner neuen Bedeutung als Hort des Säkularismus zu entwickeln be-

gonnen hat. 

Was den äußeren Rahmen angeht, so fehlt ihm im Judentum von 

Haus aus jede antagonistische Spitze. Er hat hier den Charakter der 

Selbstausgrenzung. Durch die Bewahrung und Befolgung des Geset-

zes, das die Grundlage des zwischen JHWH und Israel geschlossenen 

Bundes bildet, unterscheidet sich Israel unter allen Völkern und »be-

zeugt« daher die Macht und Einzigkeit seines Gottes. »Ihr seid meine 

Zeugen«, sagt Gott zweimal bei Deutero-Jesaja (43,10; 44,8). Diese 

Zeugenschaft heißt hebräisch Kiddusch Haschem »die Heiligung des 

Namens (Gottes)« (vgl. Lenzen 2002). Das kann im Grenzfall dazu 

führen, für die Wahrheit Gottes eher zu sterben als das Gesetz zu bre-

chen. »Ich bin geboren und in die Welt kommen«, sagt Jesus nach Jo-

hannes zu Pilatus, »dass ich die Wahrheit bezeuge«. Diese Wahrheit ist 

das Reich, das nicht von dieser Welt ist, an das man nur glauben aber 

nicht erforschen und beweisen kann. Die Mitglieder dieses Reichs bzw. 

Bundes bezeugen den Bund, in dem sie nach seinen Gesetzen leben 

und im Grenzfall für ihn sterben. Unser Wort »Märtyrer« kommt be-

kanntlich vom griechischen martys »Zeuge«. 

Im Alten Testament hat die Unterscheidung zwischen Israel und 

den Völkern, aus deren Kreis sich JHWH Israel erwählt hat, keine 

polemischen Implikationen. Der Plural des hebräischen Worts goy 

»Volk«, goyîm, heißt zugleich »Heiden«. Aber die goyîm sind nicht 

»Ungläubige«, sondern »Andersgläubige«, und dass sie an anderes 

glauben, ist völlig in Ordnung, da sie ja nicht in den Bund berufen 

sind. Auch für Vertrauen und Verständigung mit den »Völkern« gibt es 

bei aller selbstausgrenzender Wirkung des Gesetzes eine gewisse 

Grundlage. So findet sich z.B. in der Bibel die Unterscheidung zweier 

Begriffe von Gottesfurcht. Der eine lautet yir’at JHWH, die Furcht des 

Herrn. Das ist die Gottesfurcht, von der es in Ps 111, 10 und Spr 9,10 

heißt, dass sie der Weisheit Anfang sei. »Timor Domini principium sa-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | JAN ASSMANN 

 

pientiae« – so steht es über den Eingängen unendlicher Gymnasien. 

Das bezieht sich auf die Bundes-interne, Offenbarungs-basierte Form 

von Moral, die durch das Gesetz vorgeschrieben ist. Der andere Begriff 

von Gottesfurcht lautet yir’at Elohîm »timor Dei«, und dieser Begriff 

wird auch auf Nichtisraeliten angewendet. So heißt es von den ägypti-

schen Hebammen der Hebräer, dass sie Gott fürchteten (Ex 2, 15-22, 

vgl. Exodus, 1.39f.) und von den Amalekitern, die die ägyptische 

Nachhut beim Marsch durch die Wüste überfielen, umgekehrt, dass sie 

keine Gottesfurcht hatten (Dtn 25, 17f.). Als Abraham beim König von 

Gerar, einem Kanaanäer, weilt, gibt er Sarah als seine Schwester aus, 

weil er annimmt, dass es keine Gottesfurcht in diesem Lande gibt und 

er daher um seiner Frau willen umgebracht werden könnte (Gen 

20,11). Abraham setzte bei Ausländern keine Gottesfurcht voraus und 

wird Lügen gestraft. Das andere Konzept einer Vertrauensgrundlage 

außerhalb des Bundes ist der Bund, den Gott mit Noah, dem Überle-

benden der Sintflut und daher dem Repräsentanten der gesamten 

Menschheit schließt. Darin verpflichtet sich Gott, nie wieder das Leben 

auf der Erde durch eine Flut zu vernichten und verpflichtet die Men-

schen auf zwei Gebote: 

 
»Allein esset das Fleisch nicht mit seinem Blut, in dem sein Leben ist! 

Auch will ich euer eigen Blut, das ist das Leben eines jeden unter euch, rächen 

und will es von allen Tieren fordern und will des Menschen Leben fordern von 

einem jeden Menschen. Wer Menschenblut vergießt, dessen Blut soll auch 

durch Menschen vergossen werden; denn Gott hat den Menschen zu seinem 

Bilde gemacht.« (Gen 9,4-6) 

 

In der Begründung des Tötungsverbots klingt das Motiv der universa-

len Menschenwürde an: Gott hat den Menschen sich zum Bilde ge-

schaffen, und als ein Bild Gottes ist der Mensch heilig und unantastbar. 

In dieser Form ist das noachidische Gebot auch heute noch die beste 

Grundlage eines Weltethos. Der Sinn des Noah-Bundes ist die katego-

rische Verwerfung der Gewalt, sowohl auf Seiten Gottes als auch der 

Menschen, aller Menschen. Für die Bibel gibt es also durchaus Moral 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 93 

 

außerhalb der eigenen Religion. Die Grundlage der ursprünglichen, 

»heidnischen« allgemeinen Übersetzbarkeit bildete jedoch ein ganz 

anderes Prinzip: die kosmische Immanenz der verschiedenen Gotthei-

ten. Sie alle wirkten in der Welt, die allen gemeinsam war. Der ent-

scheidende Punkt der neuen Religion war die Aufkündigung dieser 

Kontinuität von Gott und Welt. Der außerweltliche Gott hat keinen 

gemeinsamen Nenner mit den inner- und überweltlichen Göttern der 

anderen.
4
 

Eine Ausnahme gibt es allerdings bei der grundsätzlich unproble-

matischen Beziehung zwischen Israel und den Völkern: die Kanaaniter, 

d.h. die Urbevölkerung des Gelobten Landes, das Israel nach dem Aus-

zug aus Ägypten in Besitz nehmen soll. Von diesen Völkern, hinter 

denen sich offenbar nichts anderes verbirgt als die noch nicht zur neu-

en Religion des Bundes konvertierten Hebräer sehe ich hier erst einmal 

ab. Problematisch wird die Unterscheidung zwischen Mitgliedern und 

Nichtmitgliedern erst im Christentum und Islam, da diese Religionen ja 

allen Menschen die Chance der Mitgliedschaft eröffnen und daher kei-

ne Andersgläubigkeit anerkennen. Jetzt werden die Andersgläubigen 

zu Ungläubigen, die es für den Bund zu gewinnen und, was den Islam 

betrifft, im Grenzfall auch zu vernichten gilt. 

Wieder könnte man einwenden, dass ein Begriff von Identität und 

ein Element von Abgrenzung allen Religionen eignet. Genau das ist 

aber nicht der Fall. Dass die Griechen sich von den »Barbaren« ab-

grenzen, hat keinen religiösen Sinn, und dass im Alten Rom einmal 

gewisse orientalische Kulte verboten wurden, hat mit öffentlicher Ord-

nung, aber nichts mit Glauben zu tun. Im Gegenteil: die alten Religio-

nen standen einander nicht als fremd und schon gar nicht als feindlich 

gegenüber. Die Gottheiten der einen galten als mit denen der anderen 

korrelierbar, ja geradezu übersetzbar und identifizierbar. Dass die An-

deren eine andere Religion besaßen und andere Götter verehrten, bilde-

                                            

4  Das Prinzip der Übersetzbarkeit und ihrer kosmischen Basis habe ich in 

Moses der Ägypter (1998, S. 73-82) als das Besondere der »heidnischen« 

Religionen dargestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | JAN ASSMANN 

 

te kein Element der Abgrenzung, sondern ganz im Gegenteil der Ver-

ständigung. Nur auf dieser Grundlage konnte man ihnen vertrauen und 

mit ihnen Verträge schließen. 

Das antagonistische und tendenziell polemische Element der neuen 

Form von Religion hat seine historische Grundlage darin, dass sie in 

ihren drei wichtigsten Erscheinungsformen, Judentum, Christentum 

und Islam, als eine Reformbewegung gegenüber älteren Traditionen 

auftrat, die sie verteufelten und verfolgten, im Christentum, sobald es 

als römische Staatsreligion an die Macht kam und im Islam von An-

fang an. Was das Judentum angeht, muss man sich von der Vorstellung 

freimachen, es ginge auf Moses und den Auszug aus Ägypten zurück, 

was man landläufig im 14. oder 13. Jahrhundert v.Chr. annimmt, oder 

gar auf Abraham, den die Bibel über 400 Jahre früher ansetzt. Das ist 

die erzählte Zeit, aber nicht die Zeit der Erzählung. Die hat man viel-

mehr zwischen 720 und 450 anzusetzen, mit dem Auftreten der ersten 

religionskritischen Propheten Hosea und Amos, der josianischen Kult-

reform 622, dem babylonischen Exil und vor allem dem Wiederaufbau 

des Tempels als dem Gründungsakt des frühen Judentums. Damit be-

ginnt das »Zeitalter des Glaubens«. Es sind die Israeliten, die es nach 

über hundertjähriger Unterdrückung durch die Assyrer und nach dem 

vollständigen Zusammenbruch ihres Staates und dem Verlust von Land 

und Tempel, im babylonischen Exil heraufgeführt haben. Die Religion 

Alt-Israels war eine Religion wie alle anderen auch, schwach polythe-

istisch, mit JHWH als Nationalgott an der Spitze eines kleinen Pan-

theons und der Vorstellung eines übernationalen Schöpfergottes El.
5
 

Das war die Tradition, die von einer radikal puritanischen Bewegung 

wie man sie vor allem mit dem Deuteronomium verbindet reformiert 

wurde. Die damit verbundene Gewalt und Polemik findet ihren Aus-

druck in den Passagen, die zu Vertreibung und Vernichtung der Ur-

einwohner des Landes, der Kanaaniter, aufrufen und jede Schonung 

und Verständigung mit ihnen verbieten. Es handelt sich dabei um den 

                                            

5  Zum Charakter der altisraelitischen Religion als einer archaischen oder 

»primären« Religion vgl. Lang 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 95 

 

Hass gegen die eigene Vergangenheit, wie er für die Situation von 

Konvertiten typisch ist (vgl. Exodus, 275-281; Keel 1995, 2002). Mose 

und der Mythos vom Auszug aus Ägypten sind narrative Symbole die-

ses revolutionären Aktes einer Verwerfung des Bestehenden zugunsten 

einer Neugründung in Form einer Ordnung, die nicht im Gegebenen 

und Tradierten, sondern in einer außerweltlichen Offenbarung wurzelt. 

Jesus und Mohammed kann man natürlich nicht als narrative Symbole 

bezeichnen. Sie sind historische Figuren, die gelebt und gewirkt haben. 

Trotzdem wandeln sie unverkennbar in Moses‘ Spuren und im Hori-

zont des Glaubens, dessen Zeitalter nicht mit Abraham oder Moses, 

sondern mit der Gründung des Zweiten Tempels beginnt, mit den frü-

hen Propheten und den Deuteronomisten als Vorläufern. 

Zu den Vorläufern gehört aber ohne Zweifel auch Zarathustra. Wir 

dürfen nicht vergessen, dass die persischen Könige, die Israel aus Ba-

bylon befreiten, ihrem eigenen Großreich als Provinz einverleibten und 

bis zum Untergang des Perserreichs durch Alexanderregierten, Anhän-

ger des Zoroastrismus waren. Der Zoroastrismus deutet die Welt als 

Schauplatz des Kampfes zwischen Ohrmazd und Ahriman, den Mäch-

ten des Lichts und den Dämonen der Finsternis, dem Prinzip des Guten 

und dem Prinzip des Bösen. Nachdem Ohrmazd die Menschen ge-

schaffen hat, sind sie zu Ahriman abgefallen. Zarathustra wurde dazu 

berufen, sie zur Verehrung des Ohrmazd zurückzuführen. Ihm offen-

barte Ohrmazd die Gesetze der wahren und guten Religion. Die avesti-

schen Schriften, in denen diese Offenbarungen niedergelegt sind, sind 

voll schärfster Polemik gegen die Anhänger des Ahriman, des Bösen 

und Falschen. 

Wirklich brisant wird diese Unterscheidung zwischen Mitgliedern 

und Anderen, Gläubigen und Ungläubigen, im Horizont der Vorstel-

lungen von Weltende und Weltgericht (vgl. Assmann 2012). In den 

christlichen Darstellungen des Weltgerichts, allen voran Michelangelos 

Wandgemälde in der sixtinischen Kapelle, sieht man Jesus als Welten-

richter diese Unterscheidung verkörpern, indem er die Guten zur Rech-

ten ins Paradies einlädt und die Bösen zur Linken in die Hölle schickt. 

Beim Weltgericht am jüngsten Tag spricht und vollstreckt Gott das 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | JAN ASSMANN 

 

Urteil, aber schon vorher, im Gang der irdischen Geschichte, kommt es 

darauf an, sich auf die Seite des Guten, des Lichts und des Glaubens zu 

stellen und für Gott gegen die Vertreter des Bösen, der Finsternis und 

des Unglaubens vorzugehen. In den zoroastrischen Schriften ist die 

Vorstellung vom Endkampf zwischen Ohrmazd und Ahriman zentral, 

im Koran begegnet das Motivs des Weltgerichts und der Abrechnung 

mit den Gottesfeinden in fast jeder Sure, im Neuen Testament ist es 

prominent vertreten in Mt 25 und der Offenbarung des Johannes, die 

jüdische zwischentestamentliche und auch die apokryphe christliche 

Literatur ist voll von apokalyptischen Schriften. Die Unterscheidung, 

die mit dem Zeitalter des Glaubens in die Welt kam, erfuhr im Helle-

nismus und in der Spätantike durch die Vorstellungen von Weltende 

und Weltgericht eine enorme Verschärfung, die uns noch heute in zu-

nehmendem Maße zu schaffen macht, und die Zukunft nicht nur der 

Religion wird davon abhängen, in welchem Maße es gelingt, das apo-

kalyptische Denken, das alle fundamentalistischen Bewegungen befeu-

ert, einzudämmen. 

 

 

DIE MOSAISCHE UNTERSCHEIDUNG 
 

In meinem 1997 auf englisch und 1998 auf deutsch erschienenen Buch 

Moses der Ägypter habe ich die mit dem neuen Religionstyp in die 

Welt gekommene Unterscheidung die »mosaische Unterscheidung« 

genannt und als Unterscheidung zwischen wahr und falsch im Raum 

des Religiösen verstanden (ausführlicher hierzu: Assmann 2003). Mei-

ne These war, dass diese Unterscheidung dort bisher keinen Platz hatte, 

dass die Vorstellung falscher Götter und falscher Religionen in den al-

ten Religionen vollkommen undenkbar war und dass mit dieser Unter-

scheidung notwendigerweise eine gewisse Intoleranz gegenüber dem 

mit der eigenen Wahrheit als unvereinbar empfundenen Denken und 

Handeln verbunden war. Inzwischen hat mich eine genauere Lektüre 

der Bibel, insbesondere der Bücher Exodus bis Deuteronomium, dazu 

gebracht, zwei Formen des alttestamentlichen Monotheismus zu unter-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 97 

 

scheiden: den Monotheismus der Treue und den Monotheismus der 

Wahrheit (vgl. Exodus, 106-119). Nur der Monotheismus der Treue 

verdient das Adjektiv »mosaisch«, nur er ist eng mit dem Namen Mo-

ses verbunden. Kennzeichnend für diese Religionsform ist der Glaube 

an einen einzigen Gott, aber in einer Welt, die man durchaus von vie-

len anderen Göttern bewohnt und beherrscht sieht. So jedenfalls er-

scheint sie in ihrer ersten, revolutionären Form im Pentateuch und bei 

den frühen Propheten. Der »Monotheismus der Wahrheit«, der keine 

anderen Götter als den Einen Schöpfer von Himmel und Erde an-

erkennt, ist etwas anderes, das in der biblischen Welt erst mit den spä-

teren Propheten, Deuterojesaja, Jeremia und anderen sowie in anderen 

biblischen Büchern der Perserzeit greifbar wird. Der Monotheismus 

der Treue, der sich in einer Welt voller Götter einem Einzigen, dem 

Befreier aus der ägyptischen Knechtschaft, verbindet, ist das Ursprüng-

liche und weiterhin Dominante. Dieser Befreiergott ist ein kategorisch 

neuer Gott, kein Gott aus dem Kreis der polytheistischen Götterwelt, 

der sich auf Kosten aller anderen durchgesetzt hat, ebenso wie auch die 

Religion im Zeitalter des Glaubens eine kategorisch neue Religion ist, 

so viel sie dann auch vom Alten in sich aufgenommen hat. 

Die Idee dieser neuen Religion des Gottesbundes taucht, wie schon 

gesagt, erstmals bei den frühen Propheten Israels, Hosea, Amos und 

Micha auf und wird dann im Babylonischen Exil und nach der Rück-

kehr nach Jerusalem kodifiziert und durchgesetzt. Die Erfahrung des 

Durchbruchs zu etwas grundsätzlich Neuem wird im 2.-5. Buch Mose 

als »Offenbarung« gedeutet und in einer Großen Erzählung gestaltet, 

die das Zeitalter des Glaubens fundiert. Sie liegt dem frühen Judentum 

des II. Tempels und seinen drei Nachfolgern zugrunde: dem rabbini-

schen Judentum, dem Christentum, dem Islam und dann allen Religio-

nen, die sich seither an diesem Vorbild orientiert haben. Da die Offen-

barung, auf der diese Religionen gründen, ein für alle Mal ergangen ist 

und alles darauf ankommt, ihre Botschaft zu fixieren und zu erinnern, 

beruhen alle diese Religionen auf einem Corpus heiliger Schriften, die 

gewissermaßen das Drehbuch darstellen, das von den Gläubigen in Le-

benspraxis umgesetzt werden muss. Es sind Religionen der schriftbe-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | JAN ASSMANN 

 

zogenen Erinnerung und Auslegung, im Gegensatz zu den heidnischen 

Religionen, die auf Opferkult, Aufmerksamkeit und Divination beru-

hen. 

Auf dem beschriebenen Komplex aus Offenbarung und Verhei-

ßung, Bund und Gesetz, Glaube und Treue beruht, was wir heute land-

läufig unter Religion verstehen. Es ist dieser Typus von Religion, der 

seit dem 18. Jahrhundert mit der Aufklärung in Europa zu verblassen 

scheint. Seit der iranischen Revolution von 1979 jedoch spricht man 

von einer »Wiederkehr der Religion«, die das westliche, maßgeblich 

von Max Weber begründete Modell einer Rationalisierung und »Ent-

zauberung« der Welt Lügen gestraft habe (vgl. Joas 2017). Statt sich in 

einem unaufhaltsamen Prozess der Modernisierung, dem sich auf lange 

Sicht keine Gesellschaft der Welt entziehen könne, allmählich aufzulö-

sen, hat in allen drei Religionen, die das Erbe des frühen Judentums 

angetreten haben, Judentum, Christentum und Islam, die Religion in 

Gestalt fundamentalistischer Bewegungen, die sich auf die heiligen 

Schriften berufen, enorm an Einfluss gewonnen. Hier zeigt sich, dass 

»die« Religion, die seit 40 Jahren »zurückgekehrt« ist, ihre politische 

Durchschlagskraft aus dem Monotheismus der Treue bezieht, der im 

Zeitalter des Glaubens den Glutkern religiöser Überzeugungen gebildet 

und sich als aufklärungs- und säkularisierungsresistent erwiesen hat. 

Der Erfolg dieser »Wiederkehr« beruht zu einem großen Teil auf der 

Allianz, den gerade diese Form von Religion mit der Politik eingegan-

gen ist. In Israel spielen die Ultraorthodoxen und die Fundamentalisten 

im Parlament eine bestimmende Rolle, in USA haben die evangelika-

len Richtungen einen enormen Einfluss gewonnen und der Islam hat 

seinen Charakter als eine politische Religion nie aufgegeben. Die Ge-

fahr eines »Monotheismus der Treue« liegt in der Möglichkeit, unter 

bestimmten historischen Umständen wie Krieg, Kolonialisierung, 

Unterdrückung, Ausbeutung, Demütigung (man denke an die Moham-

med-Karikaturen) usw. in militantes »Eifern« umzuschlagen, das sich 

auf entsprechende Vorbilder und Vorschriften in den heiligen Schriften 

berufen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 99 

 

Demgegenüber gilt es aber auch die Großartigkeit und Strahlkraft 

dieses auf Offenbarung und Glauben, Bund und Treue basierenden Re-

ligionstyps hervorzuheben. Sie liegt in der Befreiung aus den Zwängen 

»dieser« Welt, die er seinen Anhängern verheißt. Das erklärt sich aus 

den historischen Bedingungen seiner Entstehung, die von Unterdrü-

ckung, Versklavung, Verfolgung und Vernichtung bestimmt waren. 

Die neue Religion versteht sich als die Gründungstat eines außerweltli-

chen Gottes, der in diese profane, von Machtgier bestimmte Welt einen 

Bezirk außerweltlicher Heiligkeit hinein gestiftet hat, so dass sich den 

Menschen, die an ihn glauben, eine Sphäre alternativer Beheimatung 

erschließt und sie den Zwängen dieser Welt nicht mehr vollständig 

ausgesetzt sind. Orte besonderer Heiligkeit kennen vermutlich alle Re-

ligionen. Aber sie führen sie nicht oder allenfalls höchst selten auf 

einen Akt göttlicher Stiftung zurück wie die Stiftung des Bundes mit 

seinem Zentrum, dem Tabernakel im Buch Exodus. Dieser geistige Be-

freiungsschlag hat jedoch auch eine Schattenseite. Die Abkehr von 

»dieser Welt« kann Formen der Weltverachtung annehmen, die sich 

bis zur Apokalyptik steigern können. Die Idee der Reinheit und Heilig-

keit kann sich zu einem Wert steigern, der alle anderen Werte des Le-

bens in dieser Welt wie Menschlichkeit und Frieden in den Schatten 

stellt und weit hintansetzt. Schon im Hellenismus und in der Spätantike 

erfuhr der Konflikt des Glaubens und Unglaubens durch die Vorstel-

lungen von Weltende und Weltgericht eine enorme Verschärfung, die 

uns noch heute in zunehmendem Maße zu schaffen macht, und die Zu-

kunft nicht nur der Religion wird davon abhängen, in welchem Maße 

es gelingt, das apokalyptische Denken, das alle fundamentalistischen 

Bewegungen befeuert, einzudämmen. 

 

 

VON DER NOTWENDIGKEIT, DEM SÄKULARISMUS 

RELIGIÖSES GEWICHT ZU GEBEN 
 

Erst im Zeitalter des Glaubens hat Religion jene Autonomie gewonnen, 

die sie als ein unabhängiges System eigener Werte und Normen und 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | JAN ASSMANN 

 

eine kritische Instanz gegenüber Politik und Kultur aufbaut. Oft hat das 

in der Geschichte zu einer Situation geführt, in der sich die Religion al-

le anderen kulturellen Sphären, Recht, Wirtschaft, Kunst, Wissen-

schaft, Politik unterworfen hat (vgl. Assmann 2016). In der islami-

schen Welt, aber auch in Israel und den USA nimmt diese Tendenz be-

drohlich zu. Hier wächst Europa als einer Heimat zivilgesellschaftli-

cher Freiheiten und Verpflichtungen eine wichtige Aufgabe zu. Nicht 

gegen die, sondern im Bunde mit der Religion – wenn auch nicht un-

bedingt im Bunde mit der kirchlichen Orthodoxie – sind in Europa die 

Wissenschaften und Künste zu einer einzigartigen Blüte gekommen, 

die ohne die Impulse des Christentums, aber auch des Judentums und 

des Islams gar nicht zu denken sind. Eine ideologisch oder religiös mo-

tivierte Kulturrevolution, wie sie die Welt oft genug heimgesucht hat, 

gilt es unter allen Umständen zu verhindern. Die religiösen Fanatiker 

wird man damit nicht überzeugen können, dafür aber vielleicht den 

Widerstand der Zivilgesellschaft stärken. 

Der Gefahr fundamentalistischer, apokalyptisch inspirierter Welt-, 

Kultur- und Lebensverachtung lässt sich nur begegnen, indem sich die 

»säkulare«, zivilgesellschaftliche Welt darauf besinnt, dass auch ihr 

immaterielle Werte, aller Säkularisierung zum Trotz, heilig sind, wie 

sie sich in dem einen, weit gefassten Begriff der Menschenrechte und 

Menschenpflichten zusammenfassen lassen (vgl. Assmann 2017). Die-

se Werte sind aber nicht so weit entfernt von dem, worum es auch den 

Religionen geht, soweit sie nicht fundamentalistischen und politischen 

Verschärfungen und Radikalisierungen zum Opfer gefallen sind: Frie-

den, Gerechtigkeit und zumindest jene Formen von Freiheit, wie sie 

sich aus dem Gedanken des Gottes- anstatt Menschendienstes ergeben. 

Worauf es ankommt, ist nicht, die Religion zu säkularisieren, sondern 

umgekehrt, dem Säkularismus religiöses Gewicht zu geben, indem wir 

uns darauf besinnen, was uns auch jenseits des Horizonts des Glaubens 

heilig ist (vgl. Joas 2017; Küng 2012). Noch heute stößt man immer 

wieder auf die Ansicht, dass es keine Moral ohne den Glauben an Gott 

und ein Weltgericht geben kann, dass die Guten belohnt und die Bösen 

bestraft. Wer würde sich denn, so wird argumentiert, den moralischen 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 101 

 

Geboten unterwerfen, wenn er nicht göttliche Strafe fürchten müsste? 

Wer der Menschheit den Gottesglauben nimmt, stößt sie in den Natur-

zustand eines Kampfes aller gegen alle zurück. In Europa jedoch hat 

der Glaube an die eine, einmalige, alles begründende Offenbarung und 

die Kirche als ihre von Gott eingesetzte Hüterin seit der Aufklärung 

ihre ausschließende Geltungskraft eingebüßt. Die Idee einer »natürli-

chen Religion«, die nicht auf Offenbarung, sondern auf Erfahrung be-

ruht und in ihren Grundzügen allen Menschen gemeinsam ist, gewann 

seit dem 17. Jahrhundert immer mehr an Boden. 

 

 

DIE ÄGYPTISCHE MA’AT:  
MORAL VOR DEM ZEITALTER DES GLAUBENS 
 

Für die Frage nach Moral und Verständigung außerhalb des Zeitalters 

des Glaubens befindet sich der Ägyptologe in einer besonderen Situa-

tion, denn er bezieht einen Standpunkt, der weit in der Vergangenheit 

und der Heraufkunft des Zeitalters des Glaubens entsprechend weit 

vorausliegt. Ich blicke also nicht nostalgisch zurück auf dieses zu Ende 

gehende Zeitalter, sondern von Ägypten aus voraus auf seine Entste-

hung und suche zu verstehen, warum es gerade Ägypten war, von dem 

ausgezogen werden musste, um in das Zeitalter des Glaubens einzuzie-

hen. Das Alte Ägypten stellt in der Tat die Gegenwelt dar zu der auf 

Offenbarung, Bund und Glauben beruhenden Welt des frühen Juden-

tums. Darauf hier näher einzugehen, fehlt die Zeit. Einen Punkt aber 

möchte ich abschließend doch in aller Kürze hervorheben. Das Bei-

spiel Ägyptens zeigt, dass keineswegs – wie es von Theologen immer 

wieder vertreten wird – erst mit den offenbarten Gesetzen des Bundes-

gottes die Moral in die Welt gekommen sei. Sie war von eh und je in 

der Welt, aber nicht in der Form geoffenbarter Gebote, sondern in 

Form in vielen Generationen gereifter und tradierter Erfahrung. Die 

Idee der Gerechtigkeit war schon vorher da und daher kann man davon 

ausgehen, dass sie auch nachher da sein wird, dass sie bzw. die Sehn-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | JAN ASSMANN 

 

sucht und die Suche nach ihr im Menschen angelegt ist und eine uni-

versale, trans-religiöse und trans-kulturelle Größe darstellt. 

Der Zentralbegriff der altägyptischen Religion ist Ma’at, was wir 

mit Wahrheit, Gerechtigkeit, Ordnung, Einklang mehr umschreiben als 

übersetzen. Ma’at ist eine göttliche Wahrheit, die aber durchaus von 

dieser Welt ist und durch Erfahrung und Erziehung bestimmt und über-

liefert werden muss. Der Begriff Ma’at kommt unserem Begriff von 

Religion als einer auf göttliche Stiftung gegründeten Lebensordnung 

vielleicht am nächsten. »Gott«, so heißt es in einem wichtigen ägypti-

schen Text, »hat den König (d.h. den Staat) auf Erden eingesetzt für 

immer und ewig, um den Menschen Recht zu sprechen und die Götter 

(mit Opfern) zufriedenzustellen, um die Ma’at zu verwirklichen und 

die Isfet (Lüge, Unrecht, Zwietracht, Chaos) zu vertreiben.« Ma’at um-

fasst also Recht und Kult. Sie will nicht »geglaubt«, sondern gesagt 

und getan werden. »Tu die Ma’at, sag die Ma’at«, so lautet das »schö-

ne Wort, das aus dem Munde des Re – des Sonnen- und Schöpfergottes 

– kam«, heißt es in einem Text, der eine Abhandlung über die Ma’at 

darstellt. Die Ma’at ist nicht einfach da, der Welt etwa als Weltord-

nung mit der Schöpfung eingeschrieben, sondern muss im Kosmos 

vom Sonnengott täglich aufs neue gegen Widerstände durchgesetzt und 

vom König auf Erden etabliert werden, damit der Mensch sie in seinem 

Tun und Sagen verwirklichen kann. 

Aus diesem dramatischen und performativen Charakter der Ma’at 

ergibt sich der Zusammenhang von Ma’at und Tugend. Unser Wort 

»Tugend« hängt mit »taugen« zusammen, es bezieht sich auf Taten, zu 

denen man fähig, Aufgaben, denen man gewachsen ist, Pflichten und 

Verantwortungen, die man übernehmen kann. Ma’at beruht nicht auf 

Offenbarung, die geglaubt werden will, sondern auf in Generationen 

gesammelter Erfahrung und Erziehung, die gehört, bewahrt, befolgt 

und weitergegeben werden will. Die Ma’at ist zwar mit dem Schöpfer- 

und Sonnengott verbunden, aber nicht wie die Tora offenbart und in 

heiligen Schriften kodifiziert. Was die Ma’at ist, wie sie gesagt und ge-

tan werden kann, muss in jeder Generation neu herausgefunden wer-

den. Der Staat (= der König) ist nur für die Rahmenbedingungen (Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 103 

 

richte u.a. Institutionen der Ordnung) zuständig. Alles andere müssen 

die Weisen herausfinden, festlegen und lehren. Der Einzelne muss 

durch Unterweisung dazu tauglich gemacht werden, die Ma’at im Tun 

– als Gerechtigkeit – und im Reden – als Wahrheit – zu verwirklichen. 

Beides aber, Ma‘at-gemäßes Tun und Ma‘at-gemäßes Reden, sind 

Formen gemeinschaftsfördernden, solidarischen, Verbindung stiften-

den, »konnektiven« Verhaltens. Ma‘at ist das Prinzip sozialer Konnek-

tivität. Als Sünde, ägyptisch Isfet, gilt alles, was diese Konnektivität 

zerstört. Lüge gilt als Inbegriff sprachlicher Unsolidarität, sprachlich 

diskonnektiven Verhaltens, und Habgier gilt als Inbegriff handelnder 

Unsolidarität, praktisch diskonnektiven Verhaltens. Der Lügner und 

der Egoist schließen sich nicht nur selbst aus der Gemeinschaft aus, 

sondern sie zerstören Gemeinschaft. 

Dahinter steht ein Menschenbild, das im Prinzip der Konnektivität 

die Grundlage des Lebens überhaupt sieht. »Der Mensch lebt, wenn ein 

anderer ihn geleitet« oder »der Mensch lebt, wenn sein Name genannt 

wird« sind ägyptische Sprichwörter, die dieses Menschenbild zum 

Ausdruck bringen (vgl. Assmann 2000). Als Einzelner ist der Mensch 

gar nicht lebensfähig bzw. kein Mensch im vollen Sinne. Erst in den 

Konstellationen des gesellschaftlichen Lebens kann er sich als Mensch 

verwirklichen. Was der Kirchenvater Tertullian von den Christen sag-

te, »fiunt, non nascuntur, Christiani« – Christen werden gemacht, nicht 

geboren
6
 – das gilt im Alten Ägypten für den Menschen, d.h. für den 

Ägypter allgemein. »Menschen werden gemacht, nicht geboren«, und 

die Morallehren dienen diesem Ziel. Sie wollen den Zögling zum Men-

schen machen, indem sie ihm die Tugenden vermitteln, die ihn zum 

Tun und Sagen, zur aktiven und kommunikativen Herstellung von 

Ma’at tauglich machen. 

Mit dem Satz »Menschen werden gemacht, nicht geboren« wäre 

Rousseau gewiss nicht einverstanden. »Ist nicht die Absicht und Pra-

                                            

6  Tertullian, Apologeticus pro Chistianis, Kap. 18; vgl. Ptahhotep 41: »Nie-

mand ist weise geboren«, und »Man ist nicht weise von Geburt, sondern 

wird weise«, Lucius Aenneus Seneca, Über den Zorn, 2.10.6. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | JAN ASSMANN 

 

xis«, fragt etwa Sven Bade, »einen Menschen zu machen, d.h. ihn nicht 

sich selbst entwickeln zu lassen, erstens eine Verletzung der Men-

schenwürde und zweitens ein kontraproduktiver Eingriff, der durch die 

Störung, die er erzeugt, erst reaktiv den Menschen ›böse‹ macht?«
7
 Das 

entspricht der modernen, vor allem von Nietzsche und Freud vertrete-

nen Anthropologie, die in der Erziehung wie in der Kultur überhaupt 

eine Art Zwangsjacke sieht, die den Menschen in seiner freien Entfal-

tung behindert. Demgegenüber sind sich alle alten, antiken und tradi-

tionellen Erziehungslehren darin einig, dass der Neuling durch Erzie-

hung und Initiation, im Judentum und Islam z.B. durch Beschneidung, 

im Christentum durch die Taufe, zum Menschen gemacht werden 

muss. Die Auseinandersetzung über diese Frage findet sich schon in 

altägyptischen Texten. Natürlich empfindet das Kind die Erziehung als 

Zwang und muss erst lernen, sie als Segen zu verstehen. Anders als 

Nietzsche und Freud ging die altägyptische Anthropologie davon aus, 

dass es so etwas wie ein natürliches Bedürfnis nach Erziehung gibt, 

eine Art Bindungstrieb, einen Willen, dazuzugehören, umso mehr, als 

diese Zugehörigkeit in ägyptischem Verständnis mit Verheißungen 

eines ewigen Lebens verbunden war. 

Das Besondere der ägyptischen Morallehren liegt darin, dass im-

mer die Todesschwelle mitgedacht ist. Die Lehren wollen den Zögling 

nicht nur zu diesseitigem Erfolg verhelfen, zu einem guten, gelingen-

den Leben, sondern sie wollen ihm auch und vor allem über die Todes-

schwelle hinweg helfen, indem sie ihm eine Fortdauer im sozialen Ge-

dächtnis der Nachwelt und wo möglich auch im kulturellen Gedächtnis 

der Weisen sichern. Wer mit dem Tod nicht spurlos verschwinden will, 

muss sich an die Ma’at halten, die allein ein Leben nach dem Tode, im 

Gedächtnis der Nachgeborenen gewähren kann. Ma’at ist das Prinzip 

der Beständigkeit oder – um es mit einem derzeit beliebten Begriff zu 

bezeichnen – der »Nachhaltigkeit«. Das bringt ein Text in einem wun-

derbaren Bild zum Ausdruck. Die Ma’at nimmt den, der sie im Leben 

verwirklicht hat, selbst an die Hand und geleitet ihn ins Totenreich: 

                                            

7  Brieflich vom 30.6.2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 105 

 

»Die Ma‘at aber wird ewig sein. 

Sie steigt an der Hand dessen, der sie übte, ins Totenreich hinab. 

Er wird begraben und vereint sich der Erde; 

sein Name aber wird nicht ausgelöscht werden auf Erden, 

sondern man gedenkt seiner wegen der Tugend.« (Bauer B1, 307-311=B2, 72-

76; Assmann 2006: 113) 

 

In der biblischen Ethik ist es, wie oben erwähnt, die Gottesfurcht (ti-

mor Domini), die den Anfang der Weisheit bildet, in der ägyptischen 

ist es der Tod und die Sehnsucht, ihn zu überleben. Das Großartige an 

dieser Idee ist, dass dieses Ziel nicht auf dem Weg einer persönlichen 

Erlösung gesucht wird, sondern auf dem Weg eines konsequenten Alt-

ruismus. Es handelt sich um eine »kommunikative« Ethik, die den 

Menschen vor der spurlosen Vergänglichkeit rettet, indem sie ihn ein-

bindet in ein soziales und kulturelles Gedächtnis. Der Gedanke an den 

Tod ist der Ansporn zu einem moralisch verantwortungsvollen Leben. 

Die wahre cura sui erfüllt sich in der cura aliorum, in der Verantwor-

tung für die anderen, das Ganze. 

 

 

EUROPA ALS WEGWEISER 
 

Nach diesem Ausflug in die altägyptische Ethik möchte ich abschlie-

ßend noch einmal auf den Anfang zurückkommen, den Auszug aus 

Ägypten und den Einzug in das Zeitalter des Glaubens. Diese entschei-

dende Wende, die unsere heutige Welt noch immer prägt, erwuchs aus 

der Erfahrung schwerster Katastrophe. 1945 befand sich Europa in 

einer ähnlichen Situation wie die Juden im 6. Jahrhundert v.Chr. Zwei 

Weltkriege, menschenverachtende Totalitarismen und der Holocaust 

haben Europa in einen moralischen und materiellen Trümmerhaufen 

verwandelt. Auch hier entstand aus der Katastrophe etwas Neues, das 

geeignet ist, ein neues Zeitalter heraufzuführen. So wie die Juden da-

mals Gefahr liefen, ihr Vertrauen in einen Gott zu verlieren, der sie 

scheinbar so verlassen hatte, liefen die Europäer 1945 Gefahr, ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | JAN ASSMANN 

 

Glauben an den Menschen zu verlieren, der sich als fähig zu Verbre-

chen und Schandtaten von nie dagewesener Grausamkeit erwiesen hat-

te. Und wieder ereignete sich eine geradezu paradoxe Wendung, ein 

Auszug aus der bisherigen Geschichte und der langsame, widerständi-

ge, noch lange nicht voll bewältigte Einzug in ein neues Zeitalter des 

Glaubens, und zwar des Glaubens an den Menschen. Das, was den Ju-

den die Tora war, die Magna Charta eines Lebens im Bund mit Gott 

und miteinander, in Frieden, Gerechtigkeit, Solidarität und gegenseiti-

ger Achtung, das ist uns heute die Erklärung der Menschenrechte, ge-

nauso utopisch, genauso eine paradoxale Intervention in den Lauf der 

Geschichte, aber genauso dazu angetan, sich weltweit zu verbreiten 

und ein neues Zeitalter heraufzuführen, wenn es von einem starken 

Glauben, diesmal nicht an Gott, sondern an den Menschen getragen 

und mit aller Entschlossenheit ins Werk gesetzt wird (vgl. Assmann 

2017). 

Europa verstand sich früher, im Zeitalter des Glaubens, als ein Hort 

des Glaubens, umgeben von Heiden, die es zu missionieren galt. Heute 

hat sich das Verhältnis umgekehrt. Europa, wie es von außen, vom 

fundamentalistischen Islam und evangelikalen Christentum Amerikas 

gesehen wird, gilt als Hort des Unglaubens in Gestalt von Aufklärung 

und Säkularismus. Jetzt kommt es darauf an, Europa als Hort einer 

neuen Lebensordnung auf der Grundlage der Menschenrechte als einer 

neuen Magna Charta aufzubauen, als Sphäre nicht des Unglaubens, 

sondern eines neuen Glaubens an den Menschen und die Menschheit, 

an die demokratischen, zivilgesellschaftlichen Freiheiten, Rechte und 

Pflichten. In diesem neuen Zeitalter stehen sich dann Religion und Sä-

kularität nicht mehr als Glaube und Unglaube gegenüber, weil die 

Werte der säkularen Gesellschaft mit den Werten der Religionen – so-

weit sie auf Gerechtigkeit und Frieden abzielen – im Einklang stehen 

oder zu bringen sind. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION UND GEWALT | 107 

 

LITERATUR 
 

Assmann, Aleida (2017): Menschenrechte und Menschenpflichten. Auf 

der Suche nach einem neuen Gesellschaftsvertrag, Wien. 

Assmann, Jan (2016): Totale Religion. Ursprünge und Formen purita-

nischer Verschärfung. Wien. 

Assmann, Jan (2015): Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Mün-

chen. 

Assmann, Jan (2012): »Gotteszorn und Apokalypse. Über den Ernstfall 

totaler Religionen«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte VI/3, S. 67-

82. 

Assmann, Jan (2006): Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Al-

ten Ägypten, München. 

Assmann, Jan (2003): Die mosaische Unterscheidung oder Der Preis 

des Monotheismus. München. 

Assmann, Jan (2000): »›Der Eine lebt, wenn der andere ihn leitet‹. Alt-

ägyptische Konzepte konnektiven Lebens«, in: Hans Rudi Fischer/ 

Gunthard Weber (Hg.), Individuum und System. Für Helm Stierlin, 

Frankfurt a.M. S. 147-161. 

Assmann, Jan (1998): Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächt-

nisspur. München. 

Goethe, Johann Wolfgang (2000): »Noten und Abhandlungen: Israel in 

der Wüste«, in: Ders., Werke, Bd. 2: Gedichte und Epen II (Ham-

burger Ausgabe), München, S. 207-224. 

Joas, Hans (2017): Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Ge-

schichte von der Entzauberung. Berlin. 

Joas, Hans (2011): Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der 

Menschenrechte, Frankfurt a.M. 

Keel, Othmar (2002): Kanaan – Israel – Christentum. Plädoyer für eine 

›vertikale‹ Ökumene, Franz Delitzsch-Vorlesung 2001, Münster. 

Keel, Othmar (1995): »Der zu hohe Preis der Identität oder von den 

schmerzlichen Beziehungen zwischen Christentum, Judentum und 

kanaanäischer Religion«, in: Manfred Dietrich/Oswald Loretz 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | JAN ASSMANN 

 

(Hg.), Ugarit. Ein ostmediterranes Kulturzentrum im Alten Orient 

I, Münster, S. 95-114. 

Küng, Hans (2012): Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Um-

setzung. München. 

Lactantius/Laktanz (Lucius Caelius Firmianus) (2001): Göttliche 

Unterweisungen in Kurzform. Eingeleitet, übersetzt und erläutert 

von Eberhard Heck und Gudrun Schickler, München/Leipzig. 

Lang, Bernhard (2002): Jahwe, der biblische Gott. München. 

Lenzen, Verena (2002): Jüdisches Leben und Sterben im Namen Got-

tes. Studien über die Heiligung des göttlichen Namens (Kiddusch 

HaSchem), 2. überarb. Aufl., München/Zürich. 

Miles, Jack (1996): Gott. Eine Biographie, München: Hanser.  

Parkinson, Richard Bruce (1991): The Tale of the Eloquent Peasant, 

Oxford. 

Schieder, Rolf (Hg.) (2014): Die Gewalt des einen Gottes. Die Mono-

theismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha Brumlik, Rolf 

Schieder, Peter Sloterdijk und anderen, Berlin: Berlin University 

Press. 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-005 - am 14.02.2026, 19:17:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck
https://doi.org/10.14361/9783839441626-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Eberhard_Heck

