
Viertes Kapitel
Das Mögliche und das Wirkliche:
Revolution creatrice, La pensee et le mouvanV

Das gefundene Problem

»Aber die Wahrheit ist, das es sich in der Philosophie und selbst anderswo weit 
mehr darum handelt, das Problem zu finden und es infolgedessen richtig zu 
stellen, als es zu lösen. Denn ein spekulatives Problem ist gelöst, sobald es rich­
tig gestellt ist. [Hervorhebung H. B.] [...] Aber das Problem zu stellen bedeutet 
nicht einfach, es zu entdecken, es heißt: es erfinden [dieser Satz fehlt in der dt. 
Fassung v. DSWR, M. V.]. [...] Die wahren großen Probleme werden erst ge­
stellt, wenn sie gelöst werden«.1 2

Die unmittelbar vor dem Druck von PM erfolgte Änderung der Über­
schrift des letzten Aufsatzes Bergsons von »Creation et nouveaute« 
in »Le possible et le reel«, erkennbar im Druckvorlagenmanuskript, 
das als MS N.a.fr. 13476 in der Bibliotheque Nationale in Paris auf­
bewahrt wird,3 kann genau dieses anzeigen: dass am Ende seines 
Denkweges Bergson das Problem benennt, das er in seinen vorigen 
Werken behandelt hat, nämlich die Schwierigkeit, das Reale als das 
Schöpferische unmittelbar zu denken, und nicht über den Umweg des 
Möglichen, wie es in der traditionellen Metaphysik versucht wurde.

Dieses Problem ausdrücklich zu stellen ist Bergson nun erst im­
stande, nachdem er nämlich über mehrere Werke hinweg die Lösung 

1 La pensee et le mouvant. Essais et Conferences. Paris, Alcan 11934. S. Anm. 1.
2 DS W 66 f.; PM 51 f.: »Mais la verite est qu'il s'agit, en philosophie et meme ailleurs, de 
trouver le probleme et par consequent de le poser, plus encore que de le resoudre. Car un 
Probleme speculatif est resolu des qu'il est bien pose. [Hervorhebung H. B.] [...]/ Mais 
poser le probleme n'est pas simplement decouvrir, c'est inventer. [...] Les vrais grands 
problemes ne sont poses que lorsqu'ils sont resolus«.
3 Dort auf fol. 163, handschriftliche Seitenzählung 142. In den CEuvres wird diese Titel­
änderung nicht im Apparat vermerkt, auch in den Briefen im Umfeld von PM (z. B. 
Briefwechsel mit Jacques Chevalier, der eine inhaltliche Durchsicht vornahm) ist davon 
nicht die Rede (Corr, bes. 1440-1450), ebensowenig in Mel 1322 ff., wo die Vorstufen zu 
PR geschildert und der Oxforder Vortrag zusammengefasst wird. Auch in der Literatur 
wird die Titeländerung nirgends bemerkt.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

N.a.fr
https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

des Problemes betrieben hat - manchmal, im Grunde stets, ohne sich 
um genau dieses Problem zu kümmern, denn als titelwürdiges Pro­
blem wird es ihm selbst ja erst unmittelbar vor Drucklegung seines 
letzten Buches, also sogar erst drei bis vier Jahre nach der letzten 
Überarbeitung des Aufsatzes deutlich; deswegen ist in dieser Arbeit 
oft auch ein Interpretationsaufwand nötig gewesen, der von dem, was 
Bergson ausdrücklich an akuten Problemen behandelt, zwar nicht 
geradewegs absieht, wohl aber stets aufs neue die im Hintergrund 
stattfindende allmähliche Genese, Konturierung und innere Artiku­
lation des Begriffes der Möglichkeit aufweist - und dies u. U. auch 
ohne dass im bergsonschen Text das Wort >Möglichkeit< fällt, wenn 
nur die Sache im Hintergrund klar zu erkennen ist, wie eben z. B. in 
EC beim Begriff der Tendenz.

Dabei hat im Essai und in MM der Begriff des Möglichen selbst 
als Werkzeug gedient für die Erhellung anderer Probleme; im Be­
reich des Handelns unter den Bedingungen der materiellen Welt 
dient Möglichkeit zum Entwurf der Handlung. Behandelt wurden 
diese Seiten in den ersten beiden Kapiteln dieser Arbeit. In EC wird 
zum einen die ontologische Fundamentierung von Möglichkeit in der 
Tendenz deutlich: Bergson behandelt diese nicht ausdrücklich als 
Grundlage von Möglichkeit, doch ist die Notwendigkeit einer realen 
Fundierung von Möglichkeit, deren Berechtigung als Begriff für den 
Bereich des rein Materiellen Bergson ja nicht anzweifelt, offensicht­
lich. Und zwar gilt dies zum einen für die durch Abstoppung erreich­
te Stabilität anorganischer abgeschlossener Systeme, deren Bere­
chenbarkeit einen Möglichkeitsbegriff leibnizscher Prägung legitim 
anwendbar macht, ebenso wie für die (u.U. auch unberechenbare) 
Varianz, die die Möglichkeit als Alternative im bzw. als Erwartungs­
horizont um den Raum des Handelns aufspannt. Wäre immer alles 
unwandelbar fest, gäbe es weder eine Intelligenz, die (aus-)wählt, 
noch einen Begriff von Möglichkeiten, die zur Wahl stehen. Mög­
lichkeiten als Entwürfe benötigen so eine Dialektik von Geschlosse­
nem und Offenem. Den Inbegriff des Offenen in der Realität, in der 
wir leben, nennt Bergson Tendenz, d. h. der Anteil eines jeden Seien­
den an Durativität. Besser sollte man es - wie im vorigen Kapitel 
schon geschehen - die grundlegende Tendenzialität alles Seienden 
nennen, das Phänomen, dass Seiendes nie erstarrt ist, sondern immer 
offen zu Anderem (und zu sich als Anders-werden-Könnendem) 
steht. Es gibt jedoch tatsächlich in der Welt nirgends die reine Offen­
heit, sondern stets Grade hin zu einer Erstarrung, d. h. der Selbstauf­

192

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das gefundene Problem

hebung von Tendenzen an den Endpunkten der Linien, deren Ent­
wicklung sie ausprägen und verwirklichen, und an der untersten Stu­
fe des solchermaßen vielfältig ausgeprägten Seienden wird der Be­
griff der Möglichkeit durch den Erkennenden als Vorprägung und 
Überraschungslosigkeit zurecht verwandt, an der obersten mit gro­
ßem Unrecht.4

Der Schöpfer und Verwender des Begriffes ist (in Bergsons Be- 
grifflichkeit) die Intelligenz: als Vermögen der Abstandnahme, das 
als handlungsvorbereitendes Alternativen entwirft, nimmt sie alles, 
was ihr begegnet, als Verharrendes in den Blick und sieht von der 
jeweiligen duree ab. Als Vermögen der Wahl, die (defiziente) Er­
scheinungsform der Freiheit unter den Bedingungen der Materialität 
ist, benötigt die Intelligenz Möglichkeit als Zielobjekt ihrer Verwirk­
lichung als Handlungsleitende. Sie könnte jedoch das Hilfsmittel 
Möglichkeit nie erfolgversprechend anwenden, wenn es nicht einer­
seits die besondere Struktur der Materie, die auf Repetitivität und 
also Vorhersehbarkeit hin strebt, gäbe, und andererseits das, was mit 
den tendances angezeigt ist5, die Zukunftsträchtigkeit des Seins, die 
sich, mit einem glücklichen Wort von Jankelevitch, als possibilite or- 
ganique niederschlägt.6

Nunmehr, nach erfolgtem Begriffsaufbau in den Zusammenhängen 
des sich selbst unmittelbaren Bewusstseins (Essai), des sich selbst 
mittelbaren Bewusstseins in Verbindung mit seiner Trägermaterie 
(MM) und des Bewusstseins als Ausgangspunkt, Träger und Ergebnis 
der Evolution, die es in seiner höchsten ausentwickelten Form wie­

4 Es soll nochmals hervorgehoben werden, dass es in der Wirklichkeit, in der wir leben, 
Fälle reinster Notwendigkeit nicht und reinster Freiheit kaum gibt (und in Berührung 
mit der Materialität dieser Welt lösen sie sich wieder auf); in beiden Fällen kommt (bzw. 
käme) eben der Begriff des Möglichen nicht zur Anwendung.
5 Lemoine, La Pensee et le Mouvant, 30: »Le possible est donc engendre par le reel, dont 
il n'est qu'une tendance separee artificiellement«.
6 Jankelevitch, Bergson, 217. Jankelevitch spricht hier die etats naissants an, die im Ich 
wie auch in der Natur »vorhanden« sind. Da sie Bergson nirgends als possibilite bezeich­
net, sondern eher den Begriff der tendance verwendet, beschränkt sich diese Arbeit auf 
den letzteren Begriff. Abgesehen davon findet sich in diesem Abschnitt eine beeindru­
ckende Analyse des Evolutionsdenkens Bergsons. Übrigens verwendet Bergson so gut 
wie nie das Wort possibilite, immer nur possible. Das kommt wahrscheinlich daher, dass 
possibilite als das stärkere abstractum als possible diesem nachrangig ist; die Verwen­
dung dient immer einem Konkreten, das dadurch angezielt wird, es dient immer zur 
Erklärung oder Planung von etwas Bestimmtem.

193

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

derum weiterträgt (EC), nachdem also das Problem, von dem Berg- 
son hier spricht und im Grunde auch ständig gesprochen hat, durch 
die Arbeit an anderen Problemen latent gelöst ist, kann Bergson und 
kann diese Arbeit das Problem selber stellen und wieder zum Begriff 
der Möglichkeit selber kommen - so, wie auch Bergson in PR und 
auch in den Einleitungen zu PM zum Begriff selber kommt und letz­
ten Endes seine Philosophie auf den Begriff bringt.7 Hierbei wird im 
jetzigen, letzten Kapitel dieser Arbeit das letzte Kapitel von EC noch 
hinzugezogen, da hier Bergson den inneren Duktus der Beschreibung 
dessen, wie Wirklichkeit und deren Erkenntnis evolutiv geschieht, 
verlässt und sich dem »jetzigen« Stand der geistigen Beschäftigung 
mit dem Werden und ihren spezifischen Problemen, wie sie auch in 
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte auftreten, zuwendet. Da­
durch lassen sich weitere, wichtige Facetten des Möglichkeits-Begrif­
fes deutlich aufdecken, nun aber eben in der Beschäftigung mit dem 
Begriff selber, wie Bergson ihn von der Intelligenz verwendet sieht, 
und nicht mit anderem. Dabei behandelt Bergson Möglichkeit in PM 
zunächst als Ergebnis der retrograden Aktivität des Verstandes, dann
- in >negativer< Weise - auf dem Feld der »falschen Probleme«; seine
- >positive< - komplexe Lösung ist, wie in den vorigen Kapiteln ge­
zeigt, durch die Figur der »Grade« zu finden: wie die Realität in 

7 Sehr treffend beschreibt das allmähliche Zu-sich-Kommen, unter besonderer Hervor­
hebung der eigenen Beihilfe hierzu, Jankelevitch, Bergson, 2f.: »Le bergsonisme est 
aussi complet dans les dix-huit pages de l'essai sur Le possible et le reel que dans les 
quatre Cent pages de Ytvolution creatrice. - Ce grand genie en perpetuel devenir etait 
tres influencjable. L'essai sur Le possible et le reel, Capital pour l'intelligence du berg­
sonisme, parait (en suedois) en novembre 1930, ä la suite de la lecture de notre Bergson, 
dont Bergson avait pris connaissance au debut de 1930, et oü nous montrions l'impor- 
tance de Yillusion de retrospectivite, parlions du possible au futur anterieur, signalions le 
caractere central de la critique du Neant, dejä pressenti / par Bergson lui-meme dans 
l'adresse de 1920 au meeting d'Oxford. Bergson n'a donc pris conscience que peu ä peu 
de l'originalite geniale, de la fecondite creatrice de ses propres intuitions. [...] Dans 
l'evolution de Bergson, comme dans toute volition ou causation, il y a retroaction du 
present sur le passe et, apres coup, reconstruction ideale d devenir: car la fin, comme dit 
Schelling, porte temoignage sur le commencement«.
Jankelevitch übersieht herbei, dass die genannten Themen bereits in der 1922 verfassten 
Einleitung zu PM auftauchen; Er selbst hat diese aber bei der Verfassung seines Bergson 
wohl nicht gekannt. Gekannt hat er den Vortrag von 1920 (Jankelevitch, Bergson (1931) 
275, Anm. 1).
Die zentrale Rolle des Aufsatzes betont auch Theau, Jean: La critique bergsonienne du 
concept, Toulouse (Privat), Paris (PUF) 1968, 588. 591 betont er den Zusammenhang mit 
der Lehre der duree.

194

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

Spannungsgraden verfasst ist, ist diesen entsprechend der Begriff der 
Möglichkeit graduell adäquat anwendbar. Zuvor jedoch, als Folie für 
die folgenden Abschnitte, soll die bisherige Diskussion des Mögli­
chen bei Bergson kurz nachgezeichnet werden.

Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant und der 
Problematik des Möglichen bei Bergson

La pensee et le mouvant, die Aufsatzsammlung von 1934, in der 
Bergson in Ergänzung zu L'energie spirituelle3 von 1919 die metho­
dische Seite seines Philosophierens darstellt* * 9 10, enthält mit Le possible 
et le reel den letzten fertiggestellten Aufsatz Bergsons. In ihm tritt, 
in inhaltlichem Zusammenhang mit der aus dem Jahre 1922 stam­
menden Einleitung zu PM1(), das Problem des Möglichen erstmals als 
eigenes Beschäftigungsfeld von Bergsons Denken auf. Die zeitgenös­
sischen Rezensionen dieses Werkes verdienen zunächst eine eigene 
Betrachtung daraufhin, ob sie die herausgehobene Stellung des Auf­
satzes und des in seinem Titel benannten Problems erkennen und wie 
sie an es herangehen.

Insgesamt, so wird zu erkennen sein, wird in den Rezensionen 
das Problem des Möglichen, so es überhaupt Erwähnung findet, in 
korrekter Wiedergabe des Textbefundes als Beispiel im größeren 
Rahmen der »falschen Probleme« der klassischen Metaphysik ge­
nannt; innerhalb der Möglichkeitsproblematik wird auf die Unter­
scheidung von »negativem« und »positivem« Möglichkeitsbegriff 
hingewiesen und der Mechanismus, der die Illusion eines präexistie- 
renden Möglichen hervorbringt, kurz skizziert; eine besondere Rolle 
wird der Problematik aber nicht zuerteilt.

In den kurzen Rezensionen von Mitchell, Larrabee und Bau- 
douin11 wird das Thema des Möglichen nicht erwähnt; in einer ano­

s Bergson, Henri: L'tnergie spirituelle, Paris (PUF: Quadrige) 1611982; in: CEuvres 811-
977.
9 PM, Avant-propos (nicht pag.; in CEuvres 1251).
10 Introduction (2 Teile), PM 1-98.
11 Larrabee, Harold A.: »La pensee et le mouvant: Essais et Conferences. By Henri Berg­
son«, in: International Journal of Ethics, 45, no. 1,1934/35, 117 f.
Baudouin, Charles: »H. Bergson - La pensee et le mouvant«, in: Scientia 1934, 369-371. 
Mitchell, E. T.: »La pensee et le mouvant. Essais et Conferences. Par Henri Bergson«, in: 
The Philosophical Review, 45, No. 1, 1936, 94f.

195

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

nymen Kurzrezension der Revue de Metaphysique et de Morale12 
wird PR kurz erwähnt als Überarbeitung des Vortrages von 1920, 
wobei besonders die Kritik an der Verwischung des Unterschiedes 
zwischen der Möglichkeit in negativem und positiven Verstände 
(Nicht-Unmöglichkeit bzw. Präexistenz als Idee) und die damit ver­
bundene Kritik an der leibniz-wolffschen Dogmatik hervorgehoben 
wird. In einer ausführlichen Rezension der RMM13 schließlich geht 
Weber auf den Begriff und das Problem des Möglichen mit keiner 
Silbe ein. Bei den weiteren längeren Rezensionen schreibt Laird14 
nichts zum Thema des Möglichen; Keeling15 hingegen kommt im 
Zusammenhang von Bergsons Überlegungen zu den Scheinproble­
men der Metaphysik16 auf den Begriff des Möglichen zu sprechen 
und gibt sie folgendermaßen (und korrekt) wieder: sie rühren daher, 
dass die »konzeptuellen Hüllen«, also die sprachlichen Gewänder, in 
die Zeit, Veränderung und Bewegung verhüllt werden, fälschlicher­
weise als Äquivalent der durch sie angezielten Wirklichkeiten (oder 
gar als diese selber) gelten. Metaphysische Probleme entstehen erst 
durch solche »misleading representations«17, und durch die Eliminie­
rung solcher Repräsentationen verschwinden auch die entsprechen­
den Probleme. Beispiel einer solchen >schieflaufenden< konzeptuellen 
Vergegenwärtigung ist eben der Begriff des Möglichen, wo vom 
>harmlosen< »negativen« Möglichkeitsbegriff (Nicht-Unmöglichkeit) 
zu einem positiven, gefasst als Vorausgeformtheit und Vorhersehbar­
keit, übergegangen wird, indem jedes aktuale Ereignis als prinzipiell 
vorhersehbar und konsequenterweise auch als vorherexistierend an­
gesehen wird. Der (anonyme) Herausgeber des Hibbert Journal18 er­
wähnt das Problem des Möglichen als Illustration der von Bergson 
kritisierten Gewohnheiten des Denkens und gibt die von Bergson 
erzählte Anekdote mit der Frage nach der nach dem (Ersten) Welt­
krieg zu erwartenden Literatur wieder. Dabei erwähnt er in einer 

12 RMM 41, No. 4,1934, Supplement, 1.
13 Weber, Louis: »La Pensee et le Mouvant par Henri Bergson«, in: RMM, 42, No. 1, 
1935, 53-75.
14 Laird, John: »La Pensee et le Mouvant: Essais et Conferences. By Henri Bergson«, in: 
Mind, 43, No. 172, Oct. 1934, 518-526.
15 Keeling, S. V.: »Philosophy in France. Some after-thoughts of M. Bergson«, in: Phi- 
losophy, 10, No. 39, July 1935, 355-359.
16 Vor allem geschildert in PM (Introduction) und PM (PR), bes. 53-71 u. 104-09.
17 Keeling, Philosophy in France, 356.
18 (Editor) [anonymus, M. V.], »M. Bergson as Liberator«, in: The Hibbert Journal, 33, 
No. 1, Oct. 1934, 55-68.

196

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

Anmerkung19 die Schlüsselfunktion von Bergsons Möglichkeitsauf­
fassung für seine Lehre von der Freiheit.

In den Jahrzehnten nach Bergsons Tod gab es einzelne Veröffent­
lichungen, die dem Problem des Möglichen eigens zugewandt waren. 
In seinem Aufsatz Les possibles de Diodore ä Bergson20 vergleicht 
Wavre nach einer kurzen Skizzierung des megarischen Meisterargu­
ments dessen Möglichkeitsbegriff mit dem Bergsons. Das megarische 
Meisterargument besteht, kurz gesagt, darin, dass das Wahre fest­
steht; nur das Wahre oder Geschehende ist möglich, das nicht Wahre 
oder nicht Geschehene oder in Zukunft nicht Geschehende aber nicht 
möglich; dadurch wird der Begriff des Möglichen sinnlos, da er mit 
dem Notwendigen zusammenfällt.21 Beide, Diodoros und Bergson, 
verwürfen diesen Begriff als eine Projektion des Gegenwärtigen in 
die Vergangenheit, nur erwähne Bergson Diodoros nicht, und er, der 
sich vor allem auf Beispiele aus dem künstlerischen Schaffen bezieht, 
würde sich auch nicht mit ihm identifizieren, weil der Megariker 
Determinist sei, für Bergson jedoch die Wirklichkeit eine ständige 
Hervorbringung unvorhersehbar Neuen bedeute.

Mit Joussain22 setzt ein neuer Abschnitt der Bergsonrezeption 
ein, die nun einerseits sich kritischer mit Bergson auseinandersetzt, 
andererseits im Laufe der 60er Jahre ihn stark in Zusammenhang mit 
dem Existentialismus setzt. Im Folgenden soll sein Aufsatz näher 
beleuchtet werden, da in ihm wesentliche Punkte aller Bergsonkritik 
genannt und wesentliche Referenzpositionen und -personen auf­
gezeigt werden, so dass er auch paradigmatisch steht für die Proble­

19 Ibid., 64, A.l: »The above Illustration, attentively considered, gives us the key to 
M. Bergson's doctrine of Freedom. The free act is not the choice of an existing possible 
but the creation of it, as the form of a shadow is the creation of the object which casts it 
behind«.
20 Wavre, Rolin: »Les possibles de Diodore ä Bergson«, in: Alma mater, 3, 1946, 223- 
227.
21 Cicero: »De fato«, VII13, in: De oratore Ille, De fato üs. v. H. Rackham, London 
(Heinemann: Loeb) 1960, 207; Epiktet: »Diatribes«, II19, in: The discourses ..., transl. 
W. A. Oldfather, London (Heinemann: Loeb) 1956, 358/9 ff.; vgl. auch Aristoteles, Met. 
1046 b 29-32; s. z.B. Döring, Klaus (Hg.): Die Megariker. Kommentierte Sammlung der 
Testimonien, Amsterdam (Grüner) 1972, 38 ff. (Testimonien), 132 ff. (Kommentar, Lit. 
bis dato). S. auch Muller, Robert: Les Megariques. Fragments et temoignages, Paris 
(Vrin) 1985, 47ff. (Testimonien), 141 ff. (Kommentar).
22 Joussain, Andre: »Le possible et le reel chez Bergson«, in: Archives de Philosophie, 
24, 4,1960, 512-521.

197

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

me, die die Position Bergsons mit sich bringt. Bergson wird in Jous- 
sains Aufsatz zunächst in Abhebung zu anderen Klassikern der 
(Möglichkeits-)Metaphysik, zu Leibniz und Spinoza, betrachtet. 
Aus einem Standpunkt der Logik setzten diese die Möglichkeit vor 
die Wirklichkeit, Bergson jedoch von einem Standpunkt der Psycho­
logie aus die Wirklichkeit vor die Möglichkeit.23 Setze Leibniz das 
Wirkliche als ein Gesamt von Essenz und Existenz, trete dem Berg­
son mit der Ansicht entgegen, dass in Verkennung der radikalen 
Neuheit eines jeden Momentes der Evolution eine vorgängige Mög­
lichkeit und somit auch eine Vorhersehbarkeit des Kommenden irr­
tümlich angenommen werde. Die vorgängige Möglichkeit sei nichts 
anderes als eine nachträgliche Konzeption, eine Rückspiegelung der 
Gegenwart in die Vergangenheit, in Gang gesetzt von dem natürli­
chen Hang des Intellekts, eine jede Wahrheit als ewig anzunehmen 
und sie in eine unzeitliche Welt »vor«zuverlegen. Habe nun Bergson 
vom psychologischen Standpunkt her recht insofern, als das Mögli­
che immer als Funktion von Wirklichem betrachtet werde, so müsse 
man doch fragen, ob nicht dem Sein eines Dinges oder dem Gesche­
hen von etwas dessen Möglichkeit vorhergehen müsse. Joussain 
kommt nun auf die von Bergson in PR vorgenommene Unterschei­
dung von Möglichkeit in negativem und positiven Verstände zu spre­
chen und nutzt für das positiv verstandene Mögliche den Begriff 
»virtuell«.24 Der negativ gefassten Möglichkeit, d.h. (logische) Nich­
tunmöglichkeit bzw. (ontische) Abwesenheit von Hindernissen, 
kommt wohl eine Vorläufigkeit zu, die aber wirkungslos ist. Virtuell 
hingegen würde eine Präexistenz in Form einer Idee meinen - gerade 
diese lehnt Bergson aber ab. Gerade darin, meint nun Joussain, würde 
Spinoza Bergson zustimmen: nimmt man die Natur in ihrer Gesamt­
heit, ist ein ihr vorhergehendes Mögliches nicht denkbar. Seltsamer­
weise nun, und auch hier nimmt Joussain als erster eine interessante 
Denkfigur zur Hand, würden beide das Mögliche und das Wirkliche 
identifizieren, und dennoch war Spinoza Determinist, Bergson aber 
ganz das Gegenteil; der Grundunterschied zwischen beiden läge aber 
darin, dass Bergson die Schöpfung wesentlich für frei, Spinoza sie 

23 Joussain greift hier eine stets wiederkehrende Selbstkennzeichnung Bergsons auf: 
dass er von psychologischem Standpunkt aus denke. Was Bergson damit meint, ist im 
Laufe der Arbeit deutlich geworden: wenn nämlich die Realität das Ergebnis des Ent­
wicklungsprozesses von Bewusstsein ist, ist die angemessene Erkenntnisweise für Wirk­
lichkeit eine, die sich »psychologisch« nennen muss.
24 Ibid.,515.

198

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

aber für notwendig halte. Hier aber sieht Joussain für Bergson ein 
zentrales Problem aufscheinen, das ihm noch des öfteren vorgehalten 
wird - im 3. Kapitel dieser Arbeit (über [Revolution creatrice) war 
davon die Rede: wie nämlich eine freie Schöpfung ohne einen (posi­
tiven) Begriff der Möglichkeit begreifbar sei,25 wo doch die Freiheit 
des schöpferischen Aktes meine, dass dieser sich immer auch anders 
oder auch gar nicht hätte vollzogen haben können (das hierdurch 
berührte Problem der Freiheit wurde im ersten Kapitel dieser Arbeit 
behandelt). Ein negativer Begriff des Möglichen reiche hier nicht hin, 
da er folgenlos sei. Werde der Akt des Schaffens als eine Art »Staats­
streich« betrachtet und das Möglichsein des Geschaffenen als Imagi­
nation im Nachhinein bloßgestellt, werde Bergson lediglich zu einem 
Nachfolger des Parmenides und seiner Rede: »Das Sein ist, das Nicht- 
Sein ist nicht«.26 Es ist dies eine sehr überraschende Verwandt­
schaftsanzeige, die jedoch bereits im nächsten hier behandelten Auf­
satz wiederkehrt. Insgesamt stelle sich, so Joussain, doch die Frage, ob 
nicht Bergson durch die Ächtung der Wesenheiten (essences) seinen 
Empirismus zu weit getrieben und nicht gerade durch die Annahme 
einer wahren Evolution gezwungen sei, einen positiven Begriff von 
Möglichkeit oder Virtualität anzusetzen, und ob er dies nicht auch in 
MM oder EC getan habe. Gerade bei Ansetzung einer echten Evolu­
tion sei diese nicht anders als durch die Annahme von Tendenzen, die 
sich durchsetzen oder nicht, zu begreifen, und auf diese Weise werde 
Bergson gezwungen, eben doch eine wie auch immer geartete Virtua­
lität vor der Wirklichkeit anzusetzen. Bergsons Schwierigkeit, eine 
Vorgängigkeit des Möglichen zuzugeben, begründet Joussain folgen­
dermaßen:

»Er fasst die Virtualität einer Sache so auf, dass sie alles beinhaltet, was uns die 
Erfahrung über sie lehrt, sobald sie einmal in die Aktualität übergegangen ist, 
lässt diese Virtualität aber im Willen selbst beheimatet sein unter Ausschluss 
jeder Vorstellung«.27

Was allein dem Bereich der Erfahrung und des Gelebten (und des 
Willens, wie Joussain, an Schopenhauer erinnernd,28 sagt) angehört, 

25 Ibid.,516.
26 Ibid.,517.
27 Ibid., 518: »11 envisage la virtualite d'une chose comme enveloppant tout ce que 
l'experience nous revele d'elle une fois qu'elle a passe ä l'acte, mais en faisant resider 
cette virtualite dans la volonte meme, ä l'exclusion de toute representation« (Üs. M. V.).
28 Ibid.,517.

199

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

möchte Bergson nicht einer Vergegenwärtigung, einer Repräsentati­
on anheimgeben: steht »möglich« für Präsenz in einer Repräsentati­
on auf die Weise einer Präexistenz im Zustande der Idee (d.h. das 
Wesen einer Sache wird in einer Idee vergegenwärtigt und als immer 
schon auf die Weise des Möglichseins existierend gedacht), so unter­
scheide sich eben für Bergson der so beschaffene Begriff des Mögli­
chen von dem des Virtuellen, der dem Bereich des Lebens zugehört 
und eher eine Tendenz bezeichnet (dass Bergson diese Begriffe nutzt, 
hat Joussain offensichtlich übersehen). Lässt sich die so beschriebene 
Konzeption aus PM jedoch mit der des Essai in Übereinstimmung 
bringen, fragt sich Joussain nun und bringt so einen weiteren Ge­
sichtspunkt in der Exegese des Problems ins Spiel, und schließt nicht 
der Begriff Freiheit die Existenz von dann doch nicht realisierten Al­
ternativen ein? Wie ist ein Begriff der Kontingenz zu bewahren, 
wenn Möglichkeit und Wirklichkeit identifiziert werden? Das, so 
Joussain, ist jedoch für Bergson kein Argument, sondern eben eine 
Illusion, die Welt eine unvorhersehbare, dauernde Schöpfung und die 
metaphysische Grundfrage nach dem Grund der Existenz der Welt 
als kontingenter ohne Sinn, es gilt sie zu konstatieren, mehr nicht; 
Joussain sieht Bergson hier eben so wie in der Identifikation von 
Möglichkeit und Wirklichkeit wieder ganz in der Nähe von Spinoza 
und gleichermaßen »seinstrunken«.29 Spinoza aber sei Intellektualist 
auf der Seite der Repräsentation, ein Essentialist zu nennen, während 
Bergson, mehr Voluntarist auf der Seite des Erlebten, eher als Exis- 
tentialist zu bezeichnen sei. Einen Brief zitierend schreibt Joussain:
»Für Bergson wie auch für den Existentialismus sind dieses Wesenheiten nichts: 
das Tun schafft die Existenzen und zugleich die Wesenheiten, die nichts weiter 
als die von unserer Einbildungskraft in die Vergangenheit geworfenen Schatten 
dieser Existenzen sind. Bergson zufolge realisiert der Schöpferakt, indem er die 
Sache realisiert, ispo facto ihre Bedingungen. Er macht sie möglich in dem Mo­
ment, in dem er sie schafft. Vor diesem Staatsstreich der Freiheit war sie es 
nicht«.30

29 Ibid.,519.
30 Ibid., 519 f. (nach einem Brief von Francois d'Hautefeuille): »Pour Bergson, comme 
pour l'existentialisme, [...] ces essences ne sont rien: l'action cree les existants et du 
meine coup les essences qui ne sont que l'ombre, projetee par notre imagination dans 
le passe, de ces existants. [...] D'apres Bergson, l'acte createur, en realisant la chose, 
realise ipso facto ses conditions. 11 / la rend possible en meine temps qu'il la cree. Avant 
ce coup d'Etat de la liberte, eile ne l'etait pas« (Üs. M. V.).

200

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

Der schöpferische Akt realisiere für Bergson überhaupt erst seine 
Bedingungen, und im Erschaffen einer Sache mache er sie möglich. 
Gegen diese Position stellt Joussain jedoch (von einem Standpunkt 
der Logik aus) wieder den Begriff der Kontingenz, der eben eine Vor­
gängigkeit realer Alternativen fordere. Bergson jedoch nähme einen 
solchen Standpunkt einfach nicht ein und umgehe geschickt solcher­
lei Argumente. Schließlich sei er ja selbst Kritiker einer solchen Lo­
gik der Retrospektion, und so bleibt Joussain letzten Endes etwas 
ratlos zurück.

Der nächste in der kurzen Reihe der Aufsätze über das Problem 
des Möglichen bei Bergson ist die Arbeit von Delia M. de Donadio.31 
Lassen wir hier die - naheliegende - Verbindung mit dem Begriff des 
Nichts beiseite, so finden sich hier im Wesentlichen dieselben (Kri­
tik-) Punkte wieder wie bei Joussain: die Annäherung an Megariker 
und Parmenides selbst im Punkt der Ablehnung eines Begriff des 
Nichts wie auch der Möglichkeit, den fundamentalen Unterschied 
zwischen beiden Philosophien, der durch Bergsons Lehre von der 
duree, der Freiheit und der Evolution entsteht, und der daraus diag­
nostizierte Selbstwiderspruch Bergsons: Freiheit, Wahl, Veränderung 
und Evolution könnten ohne Zuhilfenahme der Begriffe »Nichts« 
und »Möglichkeit« nicht konzipiert werden, und ohne einen Begriff 
der Möglichkeit würden auch Kontinuität und Identität negiert, 
Wirklichkeit und Substantialität würden zu einem Ozean flüchtiger 
Wellen aufgelöst.32 De Donadio meint, wie auch Joussain, dass Berg­
son seine Gedanken lediglich nicht konsequent zu Ende gedacht und 
deswegen ihre Tragweite nicht ausgemessen habe. Bergson unterlas­
se die notwendige Unterscheidung zwischen »posibilidad«, Möglich­
keit im Sinne einer Zerbrechlichkeit oder Prekarität des Seins, seine 
ständige Bedrohtheit einerseits und Offenheit andererseits für die 
Bestimmungen durch den freien Willen (dies mache den formalen 
Charakter eines jeden Seins aus - ein Beitrag des Existentialismus, 
samt seiner Angst),33 und der Potentialität oder Virtualität, die als 
ontologische Bestimmung meine, dass ein Sein den Keim zu einem 
zukünftigen Sein in sich trage; das Wissen um solche Anlagen (de- 
terminaciones actuales) bestimme dann das menschliche Handeln.

31 Donadio, Delia M. de: »Acerca de las nociones de posibilidad y de nada en Bergson«, 
in: Diälogos 3, No. 5,1966, 83-99.
3- Ibid., 84 f.
33 Ibid., 87.

201

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

Eine Negierung der o. g. Möglichkeit als Prekarität des Seins führe 
nun zu einem Determinismus, die Negierung der Potentialität zum 
Ende des Prinzips der Identität.34 Man wird de Donadio so verstehen 
dürfen: im Sinne einer Unbeschreibbarkeit und Ungreifbarkeit des 
Wesens eines Dinges wie auch dessen Werdens, da seine Zustände 
nicht mehr auseinander ableitbar und einem Subjekt zuschreibbar 
sind. Bergson aber unterscheide nicht zwischen Möglichkeit und Po­
tentialität (Virtualität) im obigen Sinne. Unvorhersehbarkeit des Er­
schaffens, wie sie de Donadio Bergson zugibt, schließe aber eine vor­
hergehende Virtualität des Geschaffenen nicht nur nicht aus, sondern 
fordere sie geradezu, da ansonsten eine Kausalität nicht aufzustellen 
wäre, die das Werden eines Dinges aus den ihm vorhergehenden Be­
dingungen beschrieben sein lässt; dadurch aber würde letzten Endes 
auch jedes planhafte Handeln unmöglich. Zurückweisung von Poten­
tialität und Identität der Dinge führe so zu einer Inintelligibilität der 
Welt, in der der Empirist Bergson - wie auch der Phänomenologe 
Sartre - sich in eklatantem Widerspruch zum sens commun befän­
de.35 Bergson wird so zum Existentialisten, der Möglichkeit als 
»preexistencia ideal« ablehne, wo sie doch als Virtualität in jedem 
Werden und Erkennen vorliege.

De Donadio und Joussain treiben also die Position des Bergson 
von PR ins Extrem und verallgemeinern sie, um sie zu bekämpfen; 
außer acht lassen sie, dass gerade die Gegenpositionen, die sie auf­
bauen, von Bergson selbst in anderen Werken mit eingenommen 
werden; Virtualität, vor allem aber Tendenz sind von Bergson selbst 
gebrauchte Begriffe, um gerade das das einer Evolution Zugrundelie­
gende und das Neues Voran- und Heraustreibende einer jeden Evo­
lution zu betonen, und dabei doch die Voraussehbarkeit, die der 
Möglichkeitsbegriff für ihn notwendig bedeutet, zu vermeiden. Vir­
tualität, vor allem Tendenz haben bei Bergson andere Bedeutung und 
andere Funktion als Möglichkeit. Die Kritiken Bergsons, die hier zu 
Wort kamen, haben den Grund ihrer Schwäche in der Konzentration 
auf PR, wo durch die synonyme Verwendung von possible und vir- 
tuel zudem eine falsche Fährte gelegt wird, was die begriffliche Be­
handlung des Neuen durch Bergson angeht. Zudem entgehen ihnen 
die vielfältigen Facetten des Möglichkeitsbegriffs bei Bergson: selbst 
der ganz restriktiv verstandene Möglichkeitsbegriff hat ja in be­

34 Ibid.,88.
35 Ibid.,91.

202

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

stimmten Bereichen seine Berechtigung, wie die vorigen Kapitel ge­
zeigt haben. Die >Flüssigkeit<,36 die der Begriff der Möglichkeit bei 
Bergson hat, wird ihm bei seinen Kritikern zum Verhängnis - sie 
übersehen, dass bei Bergson immer darauf geachtet werden sollte, 
auf welchem Grad des Bewusstseins bzw. der Wirklichkeit man sich 
bewegt.

Gleiches gilt für den Aufsatz von Jean-Louis Chedin zum Be­
griff des Möglichkeit bei Bergson und Aristoteles:37 Bergson wird 
mit seiner Negation der Möglichkeit (bzw. einer »autonomen Mög­
lichkeit«)38 und der Lehre von der Vorherrschaft des Wirklichen über 
das Mögliche in eine Reihe mit Klassikern abendländischer Meta­
physik gestellt (neben den Megarikern diesmal v. a. Aristoteles, auch 
Kant), die er in besonderer Weise illustriere und zu Ende bringe, 
dadurch aber im Begriff der Möglichkeit - ohne dass er selbst sich 
dessen bewusst sei oder genauer durch dessen Negation als die 
eines Begriffes, der inhaltlich identisch mit der entsprechenden 
Wirklichkeit sie nur in die Vergangenheit zurückspiegele (in welcher 
Entdeckung die Originalität Bergsons bestünde), dieselbe Metaphy­
sik in ihrer Einseitigkeit und ihrem Ungenügen aufscheinen lasse.39 
Mit dem ideal Präexistenten, so Chedin ähnlich wie auch seine Vor­
gängen, verwerfe Bergson auch das Virtuelle, behalte nur die Mög­
lichkeit im negativen Verstände (Widerspruchslosigkeit) als inhalt­
lich bestimmungslose und schütte so das Kind mit dem Bade aus.40 
Chedin selber vertritt die Position einer inhaltlichen Verschiedenheit 
der Möglichkeit von der aus ihr entstehenden Wirklichkeit, indem er 
die Möglichkeit, in Anlehnung an die Fügung von Kant, als Bedin­
gung versteht, die mit anderen Bedingungen bzw. Tendenzen jeweils 
verschiedenen >Inhalts< im Zusammenspiel das jeweils Neue entste­
hen lässt. Bergson vertrete hingegen die Lehre der fortgesetzten Er­
schaffung von unvorhersehbar Neuem, worin aber eine große Gefahr 
läge:

»Das Paradox dieser fortwährenden unvorhersehbaren Schaffung von Neuem, 
die befreit ist von der Bedingung des Möglichen oder vorgängiger Virtualitäten, 

36 In Anlehnung an PM (IM) 213 verwandt.
37 Chedin, Jean-Louis: »Deux conceptions du possible: Bergson et Aristote«, in: Revue 
de l'Enseignement philosophique, 37, No. 2,1986/87, 36-50.
38 Ibid.,44.
39 Ibid.,38.
40 Sic! ibid.39.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

lässt letzten Endes auf unvorhersehbare Weise alles möglich werden. Alles kann 
allem geschehen, als ob die Inkohärenz die Norm der Evolution und Geschichte 
wäre. Aus der Negation des Möglichen entsteht natürlicherweise, wenn man es 
recht bedenkt, das fortwährende Wunder, bei dem in jeder Phase der Evolution 
alles möglich und unvorhersehbar ist«.41

Eine ähnliche Einschätzung der Position Bergsons hat Chedin beim 
Problem der Geschichte: Bergson behaupte ständige Schöpfung von 
Unvorhersehbarem, dabei sei Geschichte doch - in gewissen Grenzen 
- durchaus vorhersehbar. Geschichte jedoch, so Chedin, entwickle 
sich aus Tendenzen, die anderen Ereignissen innelägen und zu neuen 
führten. Möglichkeit heißt für Chedin: eine Noch-Trennung von in 
Zusammenführung Befindlichem, von Konstituenten; der Zustand 
der Bedingungen vor einer Fusion zu einem neuen Ereignis.

Auch Bergsons negativer Begriff der Möglichkeit, d.h. die 
Nicht-Unmöglichkeit, von ihm als machtlose Binsenweisheit be­
trachtet, wird von Chedin kritisiert; Bergson widerspreche sich, eben 
indem er sie einerseits als Binsenweisheit ohne Auswirkung auf seine 
Philosophie betrachte, andererseits in PM aber doch betone, sie werde 
in der unvorhersehbaren freien Handlung als Überwindung von Hin­
dernissen erst geschaffen. Insgesamt stellt sich für Chedin der Zu­
sammenhang von Möglichkeit und Wirklichkeit (in Abhebung zu 
Bergson) so dar, dass aus Tendenzen sich entwickelnde erneuernde 
Kräfte Widerstände überwinden und sich kohärieren, die Ermögli­
chung von Neuem zugleich die Verunmöglichung von Altem ist (wo­
mit er Bergson näher steht, als er selbst es vermutet).

Mit seiner Negation von eigenständigem Möglichen (bis auf die 
Konzession eines untersten, quasi ohnmächtigen Grades an Möglich­
keit, der Nicht-Unmöglichkeit) gerät Bergson nach Chedins Mei­
nung aber noch in ganz andere Schwierigkeiten: es wird ihm so un­
möglich, Evolution als solche zu erklären, da sich Wirkliches auf die 
eine oder andere Weise immer selbst vorausgehen müsse, und Berg­
son komme so kaum umhin, wie die Eleaten (und Megariker) die 
Wirklichkeit zu ewiger Identität gerinnen zu lassen. Bergson lehne 
jedoch gerade diese Position radikal ab und vertrete einen Evolutio­

41 Ibid., 41: »Le paradoxe de cette creation continue d'imprevisible nouveaute, affran- 
chie comme eile Test de la condition du possible ou de virtualites prealables, c'est qu'en 
fin de compte tout y devient possible, de fa^on imprevisible; et que tout peut succeder ä 
n'importe quoi comme si l'incoherence etait la norme de Revolution et de l'histoire. Le 
miracle perpetuel oü tout est possible et imprevisible ä chaque phase de Revolution, sort 
naturellement, si Ron y reflechit, de la negation du possible« (Üs. M. V.).

204

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

nismus, der eben keinen Stillstand duldet; aus dem für ihn entstehen­
den Dilemma zieht er sich Chedin zufolge durch die Einführung 
einer radikalen Diskontinuität in Evolution und Geschichte; es gebe 
für Bergson keine progressive Genese, sondern die Natur mache 
ständig Sprünge. So aber nehme er Geschichte und Natur jede Ord­
nung und jeden Sinn; Geschichte als globale Bewegung trete ab und 
werde durch das Individuum ersetzt, das zusammenhanglos auftrete 
und spontan handle. Zusammenfassend beschreibt Chedin Bergson 
in einer Sackgasse:

»Bei Bergson macht das spontane Entstehen der Seienden oder der Ereignisse 
die Möglichkeiten und die Bedingungen der Möglichkeit überflüssig: man spart 
das Mögliche ein und opfert die Kontinuität und Intelligibilität der Evolution. 
Eine diskontinuierliche Reihe von Positionen und Elementen ergibt noch keine 
Bewegung«.42

Auch Chedin entgeht der differenzierte Gebrauch, den Bergson 
durch sein ganzes Werk hindurch von Möglichkeit und Tendenz 
macht. Die innere Artikulation des Möglichkeitsbegriffes ist sehr viel 
reicher, als sie hier angegeben wird, und es ist gerade der eingeklagte 
Tendenzbegriff, der das vorantreibende Element der Evolution erklä­
ren soll. Gerade in EC steht für die Evolution des Lebens die Dialektik 
von Abschluss und Aufbruch im Mittelpunkt, die ja auch der Grund­
gedanke von DSMR für Gesellschaft und Religion ist. Betrachtet 
man DSMR näher, sieht man, dass auch dort Bergson mit der Denk­
figur der verschiedenen Bewusstseinsgrade arbeitet, die materiehaf- 
ten Abschluss und geistgegründeten Aufbruch auch in sozialen Kon­
texten deutlich werden lässt. Auf diese Weise gibt es auch in der 
(Religions-)Geschichte zwar Figuren des radikalen Aufbruchs (her­
vorragendes Beispiel sind für Bergson die christlichen Mystiker), 
aber sie ist für Bergson nicht einfach eine Serie diskontinuierlicher 
Sprünge, wie es Chedin Bergson unterstellt. Bergson unternimmt 
durchaus den - kritisch zu befragenden - Versuch, Evolution zu er­
klären - und zugleich kann man darin einen Versuch rekonstruieren, 
die Genese von Möglichkeit als Begriff zu beschreiben.

42 Ibid, 47: »Chez Bergson, le surgissement spontane des etres ou des evenements rend 
la possibilite ou les conditions de possibilite superflues: on fait l'economie du possible en 
sacrifiant la continuite et l'intelligibilite de Revolution. [...] Une suite discontinue de 
positions et d'elements ne fait pas encore un mouvement« (Üs. M. V.).

205

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

Übersehen die genannten Kritiker den tatsächlichen Gebrauch des 
Begriffes der Virtualität und vor allem der Tendenz bei Bergson und 
übersehen sie den differenzierten Gebrauch des Begriffes des Mögli­
chen für die Grade des Bewusstseins im Wirklichen, so stehen Vladi­
mir Jankelevitch und insbesondere Gilles Deleuze (mit der von ihm 
angeregten weiteren Literatur) ebenfalls für ein Übersehen der Fa­
cetten des Gebrauchs von »möglich«, arbeiten aber den Gebrauch des 
»Virtuellen« überpointiert heraus.

Vladimir Jankelevitch hat 1930 eine Monographie zu Bergson 
veröffentlicht und diese 1959 überarbeitet und erweitert neu heraus­
gebracht. Nach wie vor ist es eines der lesenswertesten Bücher zu 
Bergson überhaupt, und Jankelevitch gebührt das Verdienst, als ers­
ter die Tragweite der bergsonschen Gedanken rund um den Möglich­
keitsbegriff erkannt zu haben. Da er schon verschiedentlich im Laufe 
dieser Arbeit Erwähnung fand, soll seine Interpretation von Bergsons 
Denken um Möglichkeit und Entwicklung nur kurz umrissen wer­
den. Er beginnt sein Kapitel Le neant des concepts et le plein de 
l'esprit, in dem ein Abschnitt dem Möglichen gewidmet ist, mit den 
kursiv gesetzten Worten: »La critique des idees de desordre et de 
neant est la clef du bergsonisme« - Die Kritik der Ideen der Unord­
nung und des Nichts ist der Schlüssel zum Bergsonismus.43 Jankele­
vitch geht also das Problem des Möglichen von vorneherein im Ho­
rizont der falschen Probleme an und liest es aus der Perspektive des 
falschen Problems des Nichts; beide entstehen aus einem (die tat­
sächliche Lage der Dinge verfehlenden) Vorurteil des Denkens: »La 
loi des choses de l'äme est, d'un mot, la preexistence«,44 das Gesetz 
der Gegenstände der Seelen ist, mit einem Wort, die Präexistenz: 
nämlich des Nichts vor dem Etwas wie auch des Möglichen vor dem 
Wirklichen. In diesem Zusammenhang verweist er zu Anfang des 
Abschnittes über das Mögliche auf De originatione radicali rerum 
von Leibniz als Bezugswerk zu PR.45 In seiner kurzen Untersuchung 
des Problems des Möglichen wendet sich Jankelevitch nicht der Un­
tersuchung der anderen Werke Bergsons zu, unterscheidet aber zwi­
schen possibilite logique und possibilite organique,46 wobei er aber 
weder das Virtuelle noch die Tendenz als eigenständigen Begriff ein­

43 Jankelevitch, Bergson, 200.
44 Jankelevitch, Bergson, 200.
45 Jankelevitch, Bergson, 215, Fn. 4.
46 Jankelevitch, Bergson, 216 f.

206

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

führt. Logische und organische Möglichkeit haben eine gemeinsame 
Basis, sind jedoch scharf zu unterscheiden:

»Das Mögliche ist ein zweideutiges Wesen, das gewissermaßen rittlings auf 
dem Nichts und dem Etwa sitzt. Aber beim logisch Möglichen überwiegt das 
Nichts. Das Mögliche ist etwas, das nichts ist. Die Idee der Möglichkeit drückt 
lediglich aus, dass dieses Nichts existieren könnte, dass sich kein logisches oder 
theoretisches Hindernis seiner Existenz entgegenstellt, aber das ist nur eine 
Erlaubnis, kein Versprechen. Die organische Möglichkeit ist im Gegenteil ein 
positives Versprechen von Wirklichkeit, eine Hoffnung«.47

Rittlings auf Nichts und etwas reitend, ist das logisch Mögliche (d.h. 
die Nichtwidersprüchlichkeit) eher auf der Seite des Nichts, eher eine 
bloße Erlaubnis, zu sein, das organisch Mögliche auf der Seite des 
Etwas, ein Versprechen zum Sein, ein »tantöt elan vers le concret, 
... tantöt indetermination mystique, riche et profonde et sonore com- 
me le silence de la nuit«.48 Als Engagement des Lebens auf sich selbst 
hin, Spross oder Trieb, der zugleich verspricht und hält - Jankele- 
vitchs Sprache bordet über vor Kennzeichnungen dessen, was bei 
Bergson mit dem Begriff der Tendenz bezeichnet wird. Er hat einen 
präzisen Sensus für die Art der Philosophie Bergsons, die Evolution 
von Neuem und ihre Wahrnehmung neu zu beschreiben:

»Man sieh nun, dass die organische Möglichkeit eine Sache ist, die existiert. Der 
Instinkt ist ausschließlich die Wissenschaft des Aktuellen, die Intelligenz er­
greift allein das Mögliche, und ohne sich zu fragen, welche Möglichkeiten exis­
tieren werden. Nur die Intuition kann die Möglichkeiten erkennen, die verwirk­
licht werden, sie allein überrascht das Virtuelle in genau dem Moment seines 
Übergangs in die Wirklichkeit. Überall, wo Impulsion, Elan, Tendenz sind, ist 
sie kompetent. Die Tendenz ist Streben nach Wirklichkeit; auch sie ist Anwe­
sendes und Gegebenes« [Hervorhebung V. J.].49

47 Jankelevitch, Bergson, 217: »Le possible est un etre ambigu qui est, en quelque Sorte, 
ä califourchon sur le Rien et sur le Quelque chose. Mais dans la possibilite logique, c'est 
le Rien qui prevaut. Le possible est quelque chose qui n'est rien. L'idee de possibilite 
exprime seulement que ce rien pourrait exister, que nul obstacle logique ou theorique 
ne s'oppose ä son existence; mais c'est lä une permission, non une promesse. - La possi­
bilite organique, au contraire, est une promesse positive de realite, une esperance« [Her­
vorhebung V. J.] (Üs. M. V).
48 Jankelevitch, Bergson, 217.
49 Jankelevitch, Bergson, 218: »On voit maintenant que la possibilite organique est une 
chose qui existe. [...] L'instinct est exclusivement la Science de Vactuel; l'intelligence 
capte le possible uniquement, et sans se demander quels possibles existeront; seule l'in- 
tuition est faite pour connaitre les possibles qui seront actuels, seule eile surprend le 
virtuel au moment precis de son passage ä l'acte. [...] Elle est competente partout oü il

207

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

Zusammen mit der exakten Beschreibung der Repräsentation der 
Möglichkeiten in der retrospektiven Optik des futur anterieur* 50 
haben wir hier eine differenzierte Auslegung des Bergsonschen 
Möglichkeitsdenkens vorliegen, ohne dass es im Zusammenhang 
ausgeführt worden wäre - und ohne dass die Vielfältigkeit des Mög­
lichkeitsbegriffes selbst, zwischen logischer Möglichkeit und Ten­
denz, zur Sprache gekommen wäre.

Einen ähnlichen Versuch, Werden mit üblichen Begriffen des 
Möglichen bei Bergson zu retten, unternimmt Deleuze. Bergson ist 
einer der frühen und andauernden Anreger Deleuzes; 1956 publi­
zierte es zwei Aufsätze - »Bergson, 1859 - 1941 «51 und »La concep- 
tion de la difference chez Bergson«52 -, 1966 seine Monographie 
»Le bergsonisme« 53, Auch in späteren Werken ist Bergson oft prä­
sent,54 ebenso in seinen letzten Texten, in denen auch das Thema 
des Virtuellen wieder erscheint: »L'immanence: Une vie ...«,55 und 
»L'actuel et le virtuel« in »Dialogues« 56 Da der Begriff des Virtuel­
len, den Deleuze für Bergsons Möglichkeitsdenken besonders her­
vorhebt,57 verschiedentlich schon erörtert wurde, soll auch Deleuze 
hier nur kurz zur Sprache kommen. Bergsons Ablehnung des Be­
griffs des Möglichen wird von Deleuze jeweils kurz referiert, ohne 
weiter auf Funktion und Struktur dieses Begriffes einzugehen, und 
zwar in seinem ersten Bergson-Aufsatz58 wie auch der Monogra­

y a impulsion, elan, tendance. La tendance est appetit de realite; c'est encore lä du 
present et du donne« (Üs. M. V.).
50 Jankelevitch, Bergson, 14 ff.
51 In: Merleau-Ponty, Maurice (Hg.): Les philosophes celebres. Paris (Editions d'Art 
Lucien Mazenod) 1956, 292 - 299. Wieder abgedruckt in: Deleuze, Gilles: L'ile deserte 
et autres textes. Textes et entretiens 1953 - 1974. Ed. par David Lapoujade. Paris (Mi- 
nuit) 2002, 28 - 42.
52 In: Les Etudes bergsoniennes IV (1956), 77 - 112. Wieder abgedruckt in: Deleuze, 
L'ile deserte, 43 - 72.
53 Le bergsonisme. Paris (PUF) 1966.
54 Cinema I. L'image-mouvement. Paris (Minuit) 1983. Cinema II. L'image-temps. Pa­
ris (Minuit) 1985. G. D., Felix Guattari: Qu'est-ce que la philosophie? Paris (Minuit) 
1991.
55 In: Deleuze, Deux regimes de fous, 359 - 363.
56 In: Deleuze, Gilles: Dialogues. Paris (Flammarion) nouvelle ed. 1996,177 - 185.
57 Deleuze, Le bergsonisme, z.B. 36. Deleuze hierin folgend s.a. Ansell-Pearson, Keith 
Philosophy and the adventure of the virtual; Sehgal, >Die Zeit ist Erfindung<.
58 Deleuze, Bergson, 41: »Ce que Bergson critique dans l'idee du possible, c'est que 
celle-ci nous presente un simple decalque du produit, ensuite projete ou plutöt retrojete 
sur le mouvement de production, sur l'invention. Mais le virtuel n'est pas la meme

208

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

phie.* 59 Beide Male dient es als Hintergrund, vor dem das Thema es 
Virtuellen behandelt wird. In der Monographie hat es seinen Platz 
beim schon bekannten Thema der falschen Probleme,60 die entste­
hen, wenn ein Gemischtes nicht nach seinen natürlichen inneren Dif­
ferenzen analysiert wird.61 Das Interesse Deleuzes gilt dem Begriff 
des Virtuellen, das für ihn, ihm Ausgang von MM, nicht nur die 
Gesamtheit des Gedächtnisses des Menschen beschreibt, sondern 
über den Umweg der Ontologisierung des Gedächtnisses zu einem 
universellen Gedächtnis (auch auf der Grundlage der bergsonschen 
Ausweitung des Bewusstseins zu einem universellen Bewusstsein in 
EC), d. h. zur grundlegenden Virtualität des Seins, die hier nicht wei­
ter verfolgt werden kann, für die Gesamtheit des Seins steht.62 In 
dieser entschlossenen Ontologisierung des Virtuellen, mit der er 
Bergsons Grundsatz, die Realität sei Mobilität, in den Hintergrund 
drängt, verschiebt er das systematische Schwergewicht der bergson­
schen Ontologie. Nunmehr ist die Rede von der Aktualisierung die­
ses virtuellen Alls, die sich im elan vital durch die Ausprägung von 
Differenzen als Tendenzen vollzieht.63 Der Bergsonsche Gebrauch 
des Wortes rechtfertigt, wie bereits gesagt, dieses Vorgehen nicht, 
da der bergsonschen Verwendung von virtuel, ganz abgesehen von 
der häufigen Synonymie mit >möglich<, zumeist die dynamische 

chose que le possible: la realite du temps, c'est l'affirmation d'une virtualite qui se rea- 
lise, et pour qui se realiser, c'est inventer. Car si tout n'est pas donne, reste que le virtuel 
est le tout«.
59 Deleuze, Le bergsonisme, 6 ff.; 37; 99 f.
60 Deleuze, Le bergsonisme, 3-11.
61 Deleuze, Le bergsonisme, 10.
62 Deleuze, Bergson, 38, 39: »Parmi toutes les theses de Bergson, c'est peut-etre la plus 
profonde et la moins bien comprise, selon laquelle / le passe survit en soi. Parce que cette 
survivance meme est la duree, la duree est en soi memoire. [...] Le passe, c'est donc 
l'en-soi, l'inconscient ou justement, comme dit Bergson, le virtuel«. Übertragen auf EC 
wird der elan vital zum Aktualisierungsinstrument des virtuellen Gesamt im Hinter­
grund: Deleuze, Bergson, 37. »L'elan vital sera donc la duree meme en tant qu'elle 
s'actualise, en tant qu'elle se differencie«. Deleuze, Le bergsonisme, 57: »L'idee d'une 
coexistence virtuelle de tous les niveaux du passe, de tous les niveaux de tension, est 
donc etendue ä l'ensemble de l'univers: cette idee ne signifie plus seulement mon rap- 
port avec l'etre mais le rapport de toutes les choses avec l'etre. Tout se passe comme si 
l'univers etait une formidable memoire«. Deleuze, Le bergsonisme, 103: »Nous savons 
que le virtuel en tant que virtuel a une realite; cette realite, etendue ä tout l'univers, 
consiste dans tous les degres coexistants de detente et de contraction. Gigantesque 
memoire, cöne universel, oü tout coexiste avec soi, ä la difference de niveaux pres«.
63 Deleuze, Le bergsonisme, 93 ff.

209

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

Komponente der tendance fehlt - in der deleuzschen Philosophie der 
Differenz ist für den von Bergson deutlich bevorzugten Tendenz­
begriff kein Platz mehr. Auch wenn er an anderer Stelle schreibt, 
das Subjektive, d.h. die duree sei le virtuel s'actualisant (und zwar 
durch Differenzierung),64 lässt er den von Bergson hierfür wirklich 
benutzten Tendenzbegriff leider weg. Auch die Gegenüberstellung 
der Begriffspaare virtuel-actuel und possible-reel65 ist eine Übersys­
tematisierung, wie sie typisch ist für Deleuzes Umgang mit Bergson.

Einen Versuch, Bergsons Möglichkeitsdenken für eine schöpferische 
Metaphysik der Möglichkeit fruchtbar zu machen, hat Mullarkey 
unternommen.66 Dabei hält Mullarkey jedoch die Begriffe Bergsons 
zu wenig auseinander und legt alles, was Bergson auseinandergelegt 
hat in Möglichkeit und Tendenzen (und Virtuelles), zusammen. 
Bergson will eine Metaphysik, die schöpferisch ist und in Zusam­
menarbeit mit den Wissenschaften sich immer neuen Seiten der 
Wirklichkeit öffnet und sich weiter offenhält, dabei stets neue Be­
griffe erschaffend für das entdeckte Neue;67 aber diese Begriffe sind 
keine, die Möglichkeiten ausdrücken, sondern Tendenzen; die ent­
sprechenden Begriffe müssen stets neu erfunden werden68 und sollen 
»flüssige« Begriffe sein. Der Möglichkeitsbegriff als auf die genann­
ten drei Weisen Ordnung schaffender ist für Bergson gerade nicht 
geeignet, Neuheit zu fassen. Ob die retrograde Erstellung von Mög­
lichkeiten wirklich ein kreativer Akt ist, wie es Mullarkey behaup­
tet,69 erscheint m.E. zweifelhaft; zwar ist die Wirklichkeit, von der 
diese Möglichkeiten aufgestellt werden, unvorhersehbar, aber die 
Möglichkeiten dienen laut Bergson ja gerade dazu, ihr diese Qualität 
zu nehmen. Die Kreativität liegt also in der Beschreibung des Neuen 
in immer neuen Begriffen, wie es Mullarkey ja auch ansetzt, nicht in 

64 Deleuze, Le bergsonisme, 36.
65 Deleuze, Le bergsonisme, 99 f.
66 Mullarkey, La naturalisation de la metaphysique; s. Einleitung dieser Arbeit.
67 Mullarkey, La naturalisation de la metaphysique, 327: »11 est essentiel, dit-il, que 
nous creions continuellement de nouveaux concepts et pas seulement de nouveaux noms 
pour d'anciens concepts. [...] En effet, la nouveaute elle-meme, le changement dans 
toutes ses formes, est au-delä des methodes de mesure de la Science moderne [...]: seule 
la metaphysique peut comprendre la nouveaute«.
68 PM 52; PM (IM) 188.
69 Mullarkey, La naturalisation de la metaphysique, 319: »La metaphysique est identi- 
fiee ä une perception-conception elargie, paradoxale, qui sans cesse genere, de fa^on 
creatrice, des possibilites retroactivement«.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant

seiner Rückverfolgung zur Versicherung seiner Existenz durch Ver­
wurzelung, wie es der Möglichkeitsbegriff bei Bergson wirklich tut.

Die Enge dessen, was Bergson als Möglichkeit untersucht, mag 
auch dazu geführt haben, dass sein Möglichkeitsdenken wenig rezi­
piert wurde; Mullarkey weist in seiner Bergson-Monographie darauf 
hin, dass Bergson die Unterscheidung von logischer, epistemischer, 
metaphysischer und physischer Möglichkeit unterläuft und stets 
nur von Möglichkeit schlechthin spricht, weil Logik ihre Wurzeln 
im Physischen habe, ja tont court Physisches sei;70 tatsächlich fasst 
Bergson die logische Möglichkeit als physische Hindernislosigkeit 
auf. Zugleich aber scheidet er Möglichkeit als rein instrumentellen 
Begriff vom Erklären des Werdens ab, wofür er den Begriff der Ten­
denz verwendet.71 Bergsons induktive Metaphysik wäre so auch eher 
eine Metaphysik der Tendenz als eine der Möglichkeit zu nennen. 
Möglichkeiten des Sein sind für Bergson in dessen Möglichkeitsver­
ständnis immer Möglichkeiten, die das Denken gesetzt hat.

Deswegen wäre die in der Einleitung genannte Position Re- 
schers auch u.U. geeignet, Bergsons Denken aufzunehmen. Für Re­
scher können hypothetische Möglichkeiten nur als konzipierte beste­

70 Mullarkey, Bergson and Philosoph^, 173 £
71 Hier liegt auch der begriffliche Unterschied zum ansonsten nicht unähnlichen Be­
griffsbau bei Schelling; vgl. Buchheim, Thomas: Eins von Allem. Die Selbstbescheidung 
des Idealismus in Schellings Spätphilosophie. Hamburg (Meiner) 1992, 26 ff. Schellings 
Möglichkeitsbegriff wird dort in großer Nähe der Denkbarkeit angesiedelt; neben einem 
logischen Möglichkeitsbegriff als intransitive Potenz (27), der nach dem oben gesagten 
für Bergson ausscheidet, kann man bei Schelling eine transitive logische Möglichkeit, 
eine materielle und eine reelle Möglichkeit unterscheiden; letztere wäre als »in und mit 
der Welt erst aufgetane Möglichkeit« (36) bei Bergson im Tendenzbegriff aufgehoben, 
erstgenannte ist das, was bei Bergson auch retrograd gesetzte Möglichkeit bedeutet: 
»Damit wir also eine objektive Behauptung aufstellen können, müssen wir dem Sach­
verhalt in seine Möglichkeit vorausgeeilt sein«; »Der vollständige Sach verhalt [wird] als 
ihr Argument in den Modus der Möglichkeit versetzt« (32 £); »weltenfingierende Mög­
lichkeit« (36). Die materielle Möglichkeit bei Schelling entspricht in etwa dem, was bei 
Bergson die Gegenwart Möglichkeit der Zukunft sein lässt: »dass eine Gruppe sachlicher 
Kennzeichen das Maß oder eben die Parameter für eine andere abgibt« (ibid, 26), »dass 
bestimmtes Sein oder auch ein Verband von Seinsbestimmungen zur Möglichkeit des 
Auftretens, des Eintretens von Fällen in ihrem Rahmen erklärt wird; was eintritt, ist 
dann zu bezeichnen als Fall von so einer Art von Dingen, wie sie in den festgelegten 
Zeichen vorgesehen waren»(33), »in die Welt einführende Möglichkeit« (36); d.h. in 
bergsonscher Denkweise, dass das gegenwärtige Reale als Möglichkeit des geplanten 
gedacht wird.

211

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

hen;72 ihm geht es aber nur um »hard-core possibilities that are alto- 
gether unreal«.73 Diese Einschränkung würde Bergson aber gar nicht 
erst machen; ihm geht es um Möglichkeit tout court, die insgesamt 
(in der genannten Beschränkung auf den Vorbegriff) als Orientie- 
rungs- und Handlungs-, und d.h. evolutionär als Überlebensinstru­
ment angewendet wird und nur übertragener und unrechtmäßiger 
Weise in theoretische Fragen wie der nach der Literatur von Morgen 
Einzug gehalten hat.

Nachdem nummehr die Begriffe der Virtualität und der Tendenz in 
ihrer Rolle für Bergson besprochen sind, kann jetzt wieder der ei­
gentliche Gegenstand dieser Arbeit, der Begriff des Möglichen, in 
seinen Facetten betrachtet werden.

Möglichkeit als Ergebnis eines retroaktiven Verstandes

1934 publiziert Bergson bei Felix Alcan den Sammelband La pensee 
et le mouvant, sein Methodenbuch.74 Im Avant-Propos heißt es über 
die versammelten Texte:
»Sie beschäftigen sich in der Hauptsache mit der Methode, die wir dem Philoso­
phen glauben empfehlen zu müssen. Die beiden Abhandlungen, die die Einlei­
tung ausmachen, haben es sich insbesondere zur Aufgabe gesetzt, den Ursprung 

72 Rescher, The Ontology of the Possible, 167 f.
73 Rescher, The Ontology of the Possible, 181 [Hervorhebung N. R.].
74 Die folgenden Hinweise Bergsons im Druckvorlagenmanuskript, das in der Biblio- 
theque Nationale de France aufbewahrt wird (MS N.a. fr. 13476), unterstreichen die 
Wichtigkeit, die Bergson diesem Band zumaß: fol. 2: »Ä mes heritiers: Pour ce livre, 
recueil d'Essais precedes d'une tres longue Introduction que j'ai ecrite ä son intention 
et qui represente au moins un tiers du volume, je leve l'interdiction que j'avais formulee 
dans mon testament de rien publier de moi apres ma mort. Ce livre devra donc etre 
publie. De preference chez Alcan, la chose ayant ete entendue, en principe, avec Lisbon- 
ne. Si, pour une raison ou pour une autre, il ne paraissait pas chez Alcan (dont les 
conseillers-philosophes ne semblent pas m'etre tous favorables), c'est ä Boivin & C.ie, 
Rue Palatine, qu'il faudrait d'abord s'adresser. Le livre devra etre imprime dans le meme 
format, avec le meme caractere et sur le meme papier que l'edition originale de »L'Ener­
gie spirituelle«, ä laquelle il fait pendant, (ou que les meilleures editions de »L'Evolution 
creatrice«, dont l'execution materielle a ete exactement la meme, mais qui a 2 lignes de 
plus ä la page que ce qu'il faudrait ici.) Il ne pourra pas etre vendu plus de 25 francs, car je 
tiens absolument ä ce qu'il soit lu par les etudiants, les professeurs d'enseignement 
secondaire, etc. Paris, le trente avril mil neuf Cent trente-trois, Henri Bergson«

212

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als Ergebnis eines retroaktiven Verstandes

dieser Methode bloßzulegen, und die Richtung zu bezeichnen, die sie der For­
schung aufprägt«.75

Ein wesentliches Element dieser Einleitungen, die dadurch z.T. Le 
possible et le reel vorbereiten, ist die Denkfigur des mouvement 
retrograde du vrai76 und die Diagnose der faux problemes. Da beides 
unmittelbar mit dem Problem des Möglichen zusammenhängt, ist es 
nicht im Methodenabschnitt behandelt worden.

Ausgangs- und Schwerpunkt der Philosophie Bergsons ist die 
Erfahrung des Neuen; in der freien Handlung, in jeglicher Form 
schöpferischer Entwicklung, und in Graden in jeglicher Art organi­
schen Lebens tritt es uns entgegen. Seine Entwicklung findet in sich 
ausdifferenzierenden Tendenzen statt.77 Die Intuition ist die für es 
geeignete Erkenntnisweise; sie kann, da sie den Artikulationen des 
Wirklichen folgt,78 eine ununterbrochene Kontinuität unvorherseh­
barer Neuheit wahrnehmen,79 da sie darin besteht, zunächst in unse­
re eigene duree und dann in die der Dinge zu dringen. Die Intelli­
genz, zunächst der Lebensbewältigung dienend, kümmert sich nicht 
um die Eigenartikulationen der anorganischen oder organischen Din­
ge um sie herum, sondern teilt sie nach ihren eigenen Bedürfnissen 
ein.80 Diese Einteilung erfolgt im Hinblick auf das (unmittelbar) zu­
künftige Handeln. Es erfolgt auf die Weise des Entwurfs von Mög­
lichkeiten bereits in der Wahrnehmung, dann auch in der bewussten 
Handlungsvorbereitung, wie es in den vorangegangenen Kapiteln 
beschrieben worden ist. Es dient zur Suche zukünftiger Problemlö­
sungen im Rahmen von Ensembles.

Bisher wurde so von Bergson die Verwendung von >möglich<, 
insofern es als Instrument der Intelligenz dargestellt wurde, vor al­
lem als heuristisches Instrument zur Zukunftsplanung vorgestellt 

75 DSW 20; Ohne Seitenzahl in der Einzelausgabe, 1251 in CEuvres: »Ils portent princi- 
palement sur la methode que nous croyons devoir recommander au philosophe. Remon- 
ter ä l'origine de cette methode, definir la direction qu'elle imprime ä la recherche, tel est 
plus particulierement l'objet des deux essais composant l'introduction«.
76 Vgl hierzu z.B. Jankelevitch, Bergson, 14ff.; Mullarkey, Bergson and Philosoph}/, 
171 f.; Panero, Commentaire, 275 ff.
77 Vgl. dazu Panero, Commentaire, 258 ff.; Miquel, Le probleme de la nouveaute, pas­
sim, bes. 125 ff.; 498 ff.; hier, Kap. 3.
78 PM 51.
79 PM 30 L: »L'intuition, attachee ä une duree qui est croissance, / y pergoit une conti- 
nuite ininterrompue d'imprevisible nouveaute«.
80 PM 32, 51.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

bzw. durchgeführt (in Essai und MM); nun aber kommt das zeitliche 
Gegenstück, die Verwendung von >möglich< zur nachträglichen Ge­
genwartserklärung aus der Vergangenheit, ins Spiel. Denn Möglich­
keit kann auch in die Vergangenheit entworfen werden, und muss es 
auch, wenn anders die Intelligenz das Vermögen der Stabilisierung 
des Flusses der Wirklichkeit ist. Angedeutet wurde dies schon, als 
davon die Rede war, dass sich eine Entwicklung im Nachhinein 
immer rational-deterministisch erklären lasse. Dies geschieht aber 
eben dadurch, dass die Möglichkeit re-konstruiert wird, d. h. als Wur­
zel der Gegenwart in die Vergangenheit hineinprojiziert wird, um 
letztlich der Gegenwart den Halt zu geben, den die Intelligenz 
braucht.81 Denn die Gegenwart, im Bergsonschen Sinne verstanden 
Ergebnis einer schöpferischen Entwicklung und mit einer Zukunft 
schwanger gehend, die nicht voraussehbar ist, erregt der berechnen­
den, planenden Intelligenz Schwindel, ja Angst.82 83 Die schöpferische 
Weiterentwicklung des Wirklichen versucht sie mit dem Entwurf 
von Möglichkeiten in festen Griff zu bekommen, um die Zukunft 
handhabbar zu machen oder doch zumindest als solche anzusehen; 
dem bisherigen Wachstum des Wirklichen, Wahren und somit der 
Gegenwart begegnet sie durch eine Logik der Retrospektion mit der 
retrograden Bewegung des Wahren, die die Wurzeln der Gegenwart 
in der Vergangenheit aufzeigt. Der erste Teil der Einleitung in PM ist 
denn auch mit Croissance de la verite. Mouvement retrograde du 
vraiS3 (Wachstum der Wahrheit - Rückläufige Bewegung des Wah­
ren) überschrieben.

Präzise sein, so beginnt Bergson diese erste Einleitung, heißt, den 
Artikulationen der Realität folgen, in der wir leben, und die ange­
messene Erklärung ist die, die keinen leeren Platz zwischen sich und 
dem Objekt lässt.84 Diese Präzision ist die der Intuition, welche im 

81 S. z.B.: Wicker, Marie-Noelle: Passe, present, futur. Vraies et fausses conceptions du 
temps, in: (Ouvrage collectif): Henri Bergson. La Pensee et le Mouvant, 67-70, hierfür 
68.f: »Le possible n'existe qu'ä partir du reel, il est une vision retroactive de l'evenement 
quand on cherche dans le passe ce qui a pu le provoquer; [...]/ le possible est plus que le 
reel puisqu'il est l'expression de l'esprit reconstituant l'epaisseur de son histoire« [Her­
vorhebung M.-N. W.].
82 PM 65. Vgl. z. B. Rodrigo, La Pensee et le Mouvant, 20 ff.
83 PM 1.
84 PM 1: »Ce qui a le plus manque ä la philosophie, c'est la precision. Les systemes 
philosophiques ne sont pas tailles ä la mesure de la realite oü nous vivons. [...] L'expli- 

214

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als Ergebnis eines retroaktiven Verstandes

Falle äußerer Gegenstände nur mühsam und über Umwege, über die 
Extrapolation von lignes de faits, im Falle des eigenen Ich nur über 
eine geradezu schmerzhafte Abwendung vom normalen Erkennen 
und einer intensiven Hinwendung zu sich selbst als duree zu errei­
chen ist. Diese Intuition wäre die eines Bewusstseins, das die eigene 
Aufmerksamkeit und die Zeit, auf die sie sich wendet, in Überein­
stimmung zu bringen versteht.85 Diese Unmittelbarkeit, dieser Zu­
sammenfall von flüchtiger Zeit und fixierter Aufmerksamkeit in zu­
sammenfallenden Anschauung und Mitvollzug wird, so Bergson, 
von der üblichen Wissenschaft geradewegs vermieden. Gut zu sehen 
ist dies an den üblichen Auffassungen von Bewegung und Wandel 
überhaupt, wo anstelle der Bewegung die zurückgelegte Strecke ins 
Auge genommen und in Stationen unterteilt wird, aus welchen dann 
die Bewegung wieder zusammenzusetzen unternommen wird.86 Die­
se Methode der Rekonstruktion nach Fixpunkten wendet der Ver­
stand auf jede Form von Entwicklung an; die Realität und die Wahr­
heit der Aussagen über sie verlangen für den Verstand nach einer 
Gründung in etwas, das dem Zeitverlauf entzogen ist und zugleich 
eine Grundlage für Existenz wie für Erklärbarkeit liefert. Da aber in 
Wirklichkeit eine solche Erklärung im Vorhinein meist nicht zu lie­
fern ist, begnügt man sich damit, im Nachhinein zu erklären, dass es 
schon hätte erkennbar sein können.87 In unserer Intelligenz ver­
ankert ist, so Bergson, das Prinzip der Ewigkeit jeder Wahrheit: wenn 
ein Urteil jetzt wahr sei, müsse es, so laut Bergson die Intelligenz, seit 
jeher wahr gewesen sein - und wenn schon nicht ausformuliert und 
tatsächlich (en fait), dann doch wenigstens von Rechts wegen (en 
droit). Ein Kunstwerk mag erst mit seiner Entstehung empirisch er­

cation que nous devons juger satisfaisante est celle qui adhere ä son objet: pont de vide 
entre eux«. PM 53: »desarticulation du reel selon ses tendances propres«.
85 PM 4: »Une conscience qui ne voudrait que la [seil, la duree, M. V.] voir sans la 
mesurer, qui la saisirait alors sans l'arreter, qui se prendrait enfin elle-meme pour objet, 
et qui, spectatrice et actrice, spontanee et reflechie, rapprocherait jusqu'ä les faire coin- 
cider ensemble l'attention qui se fixe et le temps qui fuit«.
86 PM 6f. Im übernächsten Abschnitt (Das vorgebliche Rätsel von Bewegung und Wer­
den) wird die damit zusammenhängende Illusion behandelt.
87 PM 14: »Toujours pourtant la conviction persiste que, meme s'il [seil, un etat quel- 
conque de l'univers, M. V.] n'a pas ete contju avant de se produire, il l'aurait pu l'etre, et 
qu'en ce sens il figure de toute eternite, ä l'etat de possible, dans quelque intelligence 
reelle ou virtuelle. En approfondissant cette illusion, on verrait qu'elle tient ä l'essence 
de notre entendement«.

215

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

kennbar sein - aber bei Kenntnis aller Umstände hätte man auch im 
Vorhinein erkennen können müssen, welches Kunstwerk das kom­
mende sein würde.88 Jede Aussage erhält so eine retrograde Bewe­
gung, in der die Wirklichkeit ihren Schatten hinter sich wirft und 
ihre eigene Vergangenheit und aus dieser heraus sich selbst nach­
träglich als Präexistenz in Form einer Möglichkeit entwirft; und letz­
ten Endes entsteht aus dieser Rückprojektion auch erst die Vorpro­
jektion von Möglichkeit: durch einen doppelten Spiegeleffekt werden 
zunächst in der Vergangenheit die latenten Wurzeln der Gegenwart 
zur Möglichkeit derselben erhoben; und durch den Erfolg dieser Ope­
ration angespornt, wird dann die Gegenwart als bereits distinkte Ver­
gangenheit der Zukunft angesehen, so dass die Zukunft aus der Ge­
genwart lesbar wird.89

Hier haben wir die Grundlage für die Nutzung des Möglich­
keitsbegriffs in MM vor uns: alle Planung beruht auf dieser retrogra­
den Aktivität des Verstandes, die die Gegenwart aus einer imaginier- 
ten Zukunft sieht. Die sprachliche Fassung dieses Phänomens findet 
sich in der Verwendung des futur anterieur:90 der Roman der Zu­
kunft wird heute möglich gewesen sein, wenn er erst einmal in der 
Zukunft entstanden ist.91 Diese Gewohnheit der retrograden Ver­
ankerung geht aber an der Wirklichkeit, wie sie besonders in der 
Kunst, aber auch in der Natur vor sich geht, vorbei: die dort aus und 
in Tendenzen sich weiterentwickelnde Wirklichkeit ist nie vollstän­
dig vorherberechenbar, und die Möglichkeit einer Sache wird zu­
gleich mit ihr selbst in die Welt gesetzt. Es ist die Wirklichkeit selbst, 

88 Bergson stellt die Idee der retrograden Aktivität des Verstandes vor in der Schil­
derung des zu Anfang dieser Arbeit zitierten Interviews, in dem er zum Roman der 
Zukunft befragt wurde. Dazu auch mehr hier im Abschnitt »Schöpferische Wirklichkeit 
und Möglichkeit«.
89 PM 14 L: »Notre appreciation des hommes et des evenements est tout / entiere 
impregnee de la croyance ä la valeur retrospective du jugement vrai, ä un mouvement 
retrograde qu'executerait automatiquement dans le temps la verite une fois posee. Par le 
seul fait de s'accomplir, la realite projette derriere eile son ombre dans le passe indefini- 
ment lointain; eile parait ainsi avoir preexiste, sous forme de possible, ä sa propre reali- 
sation. De lä une erreur qui vicie notre conception du passe; de lä notre pretention 
d'anticiper en toute occasion l'avenir«.
90 Vgl. z.B. Jankelevitch, Bergson, 14 ff.
91 PM (PR) 110 f.: »Qu'un homme de talent ou de genie surgisse, qu'il cree une oeuvre: 
la voilä reelle et par lä meme eile devient retrospectivement ou retroactivement possible. 
Elle / ne le serait pas, eile ne l'aurait ete, si cet homme n'avait pas surgi. C'est pourquoi 
je vous dis qu'elle aura ete possible aujourd'hui, mais qu'elle ne Fest pas encore«.

216

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als Ergebnis eines retroaktiven Verstandes

aus der Möglichkeit entsteht. Die retrograde Aktivität erkennt dies 
auch gewissermaßen an, indem sie die Möglichkeit ja nachträglich 
erfindet; aber dies allein auf der Grundlage einer imaginierten Zu­
kunft, die die Gegenwart >verräumlicht< und zerlegt zu einer ebenso 
imaginierten Vergangenheit.

»So schreiben wir jedem wahren Urteil eine Art von Rückwirkung zu, oder 
vielmehr wir verleihen ihm eine Art rückläufiger Bewegung. Als ob ein Urteil 
den Ausdrücken, die es zusammensetzten, vorhergehen könnte! Als ob die Aus­
drücke nicht erst mit der Erscheinung der Gegenstände, die sie darstellen, ge­
boren würden! Als ob das Ding und die Idee des Dings, seine Wirklichkeit und 
seine Möglichkeit nicht gleichzeitig geschaffen würden, wenn es sich um eine 
wirklich neue, von der Kunst oder der Natur erfundene Form handelt!«92 93

Bergson verstärkt also diese Umkehrung des klassischen Verhältnis­
ses Realität-Möglichkeit noch: im Grunde nämlich wird die Möglich­
keit als Rückspiegelung, »mirage, dans le passe indefini, de la realite 
une fois apparue«^ erst nach der Realität erschaffen. Die »creation 
perpetuelle de possibilite et non pas seulement de realite«,94 die stän­
dige Erschaffung von Möglichkeit, leitet sich aus der Realität ab, die 
ihre Anker in die Vergangenheit wirft. Am Beispiel der Romantik des 
19. Jahrhunderts macht Bergson dies deutlich: die Vorgeschichte der 

92 DSW 33; PM 14: »Ä toute affirmation vraie nous attribuons ainsi un effet retroactif; 
ou plutöt nous lui imprimons un mouvement retrograde. Comme si un jugement avait 
pu preexister aux termes qui le composent! Comme si ces termes ne dataient pas de 
l'apparition des objets qu'ils presentem! Comme si la chose et l'idee de la chose, sa 
realite et sa possibilite, n'etaient pas creees du meme coup lorsqu'il s'agit d'une forme 
veritablement neuve, inventee par l'art ou la nature!«
Man erkennt hier zum einen mühelos, dass bei der Konzeption des »gegnerischen« 
Möglichkeitsbegriffs Leibniz Pate gestanden hat; zwar gibt Bergson solche Verweise in 
seinen Büchern sehr selten, hier ist es aber auch nicht nötig. Z. B. im Discours de meta- 
physique (§13) wird festgehalten, dass alles, was einer Substanz geschieht und was von 
ihr ausgeht, von vorneherein in ihrem Begriff festliegt. Aus den möglichen Substanzen 
wird eine bestimmte ausgewählt, weil sie (nach §6) zusammen mit den anderen die 
beste, d.h. reichhaltigste Welt verspricht: G. W. Leibniz, Discours de metaphysique et 
Correspondance avec Arnauld, Introduction, texte et commentaire par Georges le Roy, 
Paris (Vrin) 61993, 47 ff.; 41 f. Es sei auch auf den Textanhang dieser Arbeit verwiesen. 
Auf die Stellung Bergsons zur Kunst als dem besonderen Ort menschlicher Kreativität 
kann hier nicht näher eingegangen werden. Es soll jedoch nochmals festgehalten wer­
den, dass sowohl bei der menschlichen wie besonders bei der »natürlichen« Kreativität 
die Dinge nicht >vom Himmel fallem, sondern sich aus etwas (anderem) heraus ent­
wickeln.
93 PM19.
94 PM 13.

217

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

französischen Romantik im französischen Klassizismus lässt sich erst 
konstruieren, wenn oder deutlicher nachdem es die Romantik gege­
ben hat. Die Romantik wirkt so auf die ihr voraufgehende Zeit zu­
rück und entwirft nachträglich in ihr ihre Möglichkeit.95

Hieraus wird in der Literatur gerne die Figur gewonnen, die 
Wirklichkeit schaffe Möglichkeiten.96 Dieses ist m. E. in doppelter 
Weise unexakt. Ist die nachträglich herausgestellte vorgängige Mög­
lichkeit der Gegenwart gemeint, so ist es falsch, weil creation nur in 
der Wirklichkeit als Schaffen neuer Wirklichkeit stattfindet; das neu 
aufgefundene vorgängige Mögliche ist eine Projektion. Aber auch in 
die Zukunft hinein schafft die Realität nur Realität, keine Möglich­
keit; bestenfalls entsteht die Wirklichkeit aus dem, was jetzt Ten­
denz, also nach Jankelevitch possibilite organique ist. D. h. es ist na­
türlich nicht die Romantik, die sich gründet, nicht die Wirklichkeit, 
die etwas Neues als ihre Möglichkeit erschafft, sondern mit der neu­
en Wirklichkeit entsteht ihre Möglichkeit, indem sie der Interpret, 
der (u.U. ohne dies so zu wollen und zu erkennen) der Logik der 
Retrospektion folgend Möglichkeiten in die Vergangenheit pro­
jiziert, um sie dann als prä-existiert Habende zu behaupten.97 Aber 
auch z. B. bei der Evolutionsforschung für einzelne Arten wird nach­
träglich untersucht, woraus sich etwas entwickelt hat, wobei doch 
eben nur der Jetztzustand darüber entscheidet, was im damaligen 
Wesen Ausgangspunkt einer Entwicklung war - d. h. welche Ent­
wicklung sich aus Tendenzen wirklich vollzogen hat. Nachträglich 
wird dann aus dem, was Jankelevitch die possibilite organique nann­
te, also aus der ungeschiedenen, in sich heterogenen Tendenz, die 
determinierte Möglichkeit der Gegenwart. Hierbei verwechselt, und 
das bringt uns weiter zur Figur der »falschen Probleme«, der Ver­
stand Bergson zufolge zwei Bedeutungen von »möglich«: die »nega­

95 PM 16: »Le romantisme a opere retroactivement sur le classicisme, comme le dessin 
de l'artiste sur ce nuage. Retroactivement il a cree sa propre prefiguration dans le passe, 
et une explication de lui-meme par ses antecedants«.
96 Z.B. Rodrigo, La Pensee et le Mouvant, 22; Mullarkey, Bergson and Philosophy, 172; 
Mullarkey, La naturalisation, 317.
97 Anders Mullarkey, Bergson, 173, darin Deleuze, Le bergsonisme folgend. M. E. über­
zieht Mullarkey die ontologische Selbständigkeit der Möglichkeit. Zwar spricht Bergson 
in PM (PR) 111 davon, dass sich das Mögliche selbst in die Vergangenheit einfügt als 
Spiegelbild des Wirklichen in der Rückwärtsbewegung des Wahren, aber diese Struktu­
rierung der Wirklichkeit gibt es nur als Relation mit der Intelligenz.

218

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem I

tive« Bedeutung von »möglich«, die einfache Nichtunmöglichkeit 
meint,98 und die »positive«, die die Präexistenz als Idee meint.99

Möglichkeit als falsches Problem I
Das Mögliche, die Fülle und das Nichts

Im zweiten Teil der Einleitung zu PM und in PR kommt Bergson in 
Wiederaufnahme dessen, was er schon im vierten Kapitel von EC 
erläutert hat, auf die Figur bzw. das Phänomen der falschen Probleme 
zu sprechen. Systematisch bilden sie den »negativen« Teil der phi­
losophischen Methode, die Bergson ausgebildet hat,100 101 und die auch 
ein umfassende Begriffsklärungen beinhalten; nichtsdestoweniger 
kommt sie erst am Ende seines Philosophierens, in seinem letzten 
Buch, ganz zur ausdrücklichen Geltung. Angewandt wurde sie schon 
im Essai, zunächst im Vorwort, dann, als es um das Problem der 
Intensität, v. a. aber um die falsche Kontraposition Determinismus- 
Indeterminismus ging, angesprochen wurde sie auch im ersten Vor­
wort zu MM. Im letzten Kapitel von EC hat Bergson zwei zu solchen 
falschen Problemen führende theoretische Illusionen ausführlich be­
handelt, die die Schwierigkeit illustrieren, die Wirklichkeit als das zu 
denken, was sie für Bergson ist: un perpetuel devenir.iQ1 Beide - 
Nichts und Unordnung - rühren daher, dass die Intelligenz ihre 
durch und für die Praxis entstandene Denkweise für die Spekulation 
über das Wesen der Realität nutzt.

Die eine Illusion, die des Nichts,102 kommt direkt aus der Struk­

98 PM 13: »Qu'il n'y avait pas d'obstacle insurmontable ä sa realisation«.
Diese formale, logische Möglichkeit interessiert Bergson nicht weiter; ihm geht es um 
die Wirklichkeit als solche.
99 PM 13: »On se figure que toute chose qui se produit aurait pu etre aper^ue d'avance 
par quelque esprit suffisamment informe, et qu'elle preexistait ainsi, sous forme d'idee, 
ä sa realisation«.
1(10 Vgl. den Methodenabschnitt im vorigen Kapitel dieser Arbeit.
101 EC 272. PR hebt an mit den Worten (PM 99): »Je voudrais revenir sur un sujet dont 
j'ai dejä parle, la creation continue d'imprevisibilite qui semble se poursuivre dans l'uni- 
vers. Pour ma part, je crois l'experimenter ä chaque instant«.
Hier wird wiederum deutlich, dass Bergson die Kreativität als Ausgangslage unbedingt 
setzt. Sie ist nur unmittelbarer Erfahrung zugänglich und gerade nicht durch die übli­
chen wissenschaftlichen Verfahren einholbar. Gerade davon künden die falschen Proble­
me und die fehlerhafte Verwendung von >Möglichkeit< als Begründungsinstrument.
102 Dazu s. z.B. Jankelevitch, Bergson, 200 ff.; Theau, La critique bergsonienne du con- 
cept, 531 ff.; Romano, Claude: »Bergson«, in: J. Laurent, C. Romano (Hgg.): Le Neant. 

219

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

tur des Handelns: ein jedes Handeln behebe einen Mangel, stelle et­
was noch nicht Existierendes her, fülle eine Lücke. So schreitet es 
vom Leeren zum Vollen, von einer Abwesenheit zu einer Anwesen­
heit, vom Irrealen zum Realen.103 Realität und Irrealität sind hier 
relativ auf das Handlungsziel; abwesend ist das, was wir herstellen 
wollen. Problematisch wird es, wenn von der Abwesenheit von etwas 
Bestimmtem, Erwartetem oder Geplantem, als Beschreibung einer 
Relation im Rahmen eines größeren Ensemble übergegangen wird 
auf die Beschreibung des Ganzen selbst. Bei der Herstellung von et­
was bedient man sich des bestimmten »Leeren«, um das bestimmte 
»Volle« zu denken; die Abwesenheit, also Leere, ist für die Intelligenz 
vorgängig und zieht die Anwesenheit, also Fülle, nach sich. Erhebt 
man dies als Grundlage des Denkens über die Realität als solche, so 
stellt man die Leere vor die Fülle und steht so vor dem Nichts, oder, 
wie es Bergson bereits im dritten Kapitel von EC ausführlich an der 
anderen Illusion, der der Unordnung, behandelt hat, man stellt die 
Unordnung vor die Ordnung, und steht so vor der angsterfüllten 
Grundfrage aller Metaphysik, warum überhaupt etwas existiert und 
nicht vielmehr nichts.104 Das Problem des Nichts und der Unordnung 
ist ein Scheinproblem und entsteht durch die oben genannte Über­
tragung der praxisorientierten Denkweisen der Intelligenz auf die 
Spekulation: Die Idee der Unordnung ist praktisch begründet - und 
sie ist eine Pseudo-Idee: sie beschreibt die Enttäuschung beim Nicht- 
Auffinden einer erwarteten Ordnung.105 Die Idee des Nichts ist eine 
Pseudo-Idee: sie ist die Hypostasierung eines Nicht-dies oder Nicht- 
das hin zu einem Überhaupt-Nichts. Die Unordnung wird als der 
Ordnung, das Nichts wird als dem Sein vorgängig gesetzt, beide als 
mögliche oder zumindest konzipierbare angenommen.106 Im Falle 
des Nichts erhebt sich die Frage, wie die Existenz von Etwas gegen 
dieses Nichts zu erringen, zu festigen, zu rechtfertigen ist. Eine klas­

Contribution ä l'histoire du non-etre dans la philosophie occidentale. Paris (PUF: 
fipimethee) 2006, 483-511.
103 EC 273: »Toute action vise ä obtenir un objet dont on se sent prive, ou ä creer 
quelque chose qui n'existe pas encore. En ce sens tres particulier, eile comble un vide et 
va du vide au plein, d'une absence ä une presence, de l'irreel au reel«.
104 EC 275, PM 65.
105 EC 274, PM 68,108.
106 PM 68: »Ils [seil, les deux problemes de l'origine de l'ordre, de l'origine de l'etre] ne 
se posent que si l'on se represente l'etre et l'ordre comme »survenant«, et par conse- 
quent le neant et le desordre comme possibles ou tout au moins comme concevables; or 
ce ne sont lä que des mots, des mirages d'idees«.

220

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem I

sische Lösung ist die logische Fundierung von Existenz, z.B. im 
Axiom A = A, eine andere die Fundierung in einem allwissenden 
und allmächtigen Gott. Aber hierdurch, so Bergson, geht jeder Spiel­
raum für Freiheit verloren, und die duree, Grundstein der bergson- 
schen Philosophie, hat in solch einer Metaphysik keinen Raum, da 
die Ewigkeit der Logik die Gewähr gegen die Macht des Nichts ist.107 
Die Entlarvung des Nichts als Pseudo-Begriff und der es begleitenden 
Probleme als Pseudo-Probleme hat für Bergson so eine enorm befrei­
ende Wirkung und bildet die systematische »negative« Grundlage 
seines Denkens.108

Der Grundfehler liegt laut Bergson darin, in der Vorstellung von 
»Nichts« (bzw. dem »Leeren«) weniger Gehalt anzunehmen als in 
der Vorstellung von »Etwas« (bzw. der »Fülle«) - die anfängliche 
Leere erscheint wie ein Stickrahmen mit eingespanntem Stoff, in 
den dann das Seiende eingestickt wird.109 Tatsächlich aber, so Berg­
son, ist die Vorstellung einer Leere bzw. des Nichts eine besonders 
»volle« Vorstellung, da die Vorstellung einer Leere immer die der 
Abwesenheit von etwas Erwartetem ist und so letzten Endes die einer 
Substitution durch Nicht-Erwartetes oder Nicht-Gewolltes, im Ver­
ein mit einer darauf gründenden Emotion (z. B. der Enttäuschung).110 
Das hat aber, um die Position Bergsons nochmals kurz anzugeben, 
zur Folge, dass die Idee des Nichts eine Pseudo-Idee ist.111 Deswegen 
ist in der Idee bzw. Vorstellung eines nicht-existierenden Objektes 
mehr Gehalt als in der eines existierenden:
»Der Begriff eines als »nichtseiend« gedachten Gegenstands hat nicht weniger, 
sondern mehr Inhalt als der Begriff dieses selben als »seiend« gedachten Ge­
genstandes; weil der Begriff des »nichtseienden« mit Notwendigkeit den Begriff 
des »seienden« Gegenstandes enthält, mitsamt obendrein der Vorstellung sei­

107 EC 276 £
108 Jankelevitch, Bergson, 200.
109 EC 276: »Enfin je ne puis me defaire de l'idee que le plein est une broderie sur le 
canevas du vide, que l'etre est superpose au neant, et que dans la representation de 
»rien« il y a moins que dans celle de »quelque chose«. De lä tout le mystere«.
110 PM 68,106 £
111 EC 283: »En un mot, qu'il s'agisse d'un vide de matiere ou d'un vide de conscience, la 
representation du vide est toujours une representation pleine, qui se resout ä l'analyse 
en deux elements positifs; l'idee, distincte ou confuse, d'une Substitution, et le Senti­
ment, eprouve ou imagine, d'un desir ou d'un regret. 11 suit de cette double analyse 
que l'idee du neant absolu, entendu au sens d'une abolition de tout, est une idee de- 
structive d'elle-meme, une pseudo-idee, un simple mot« [Hervorhebung H. B.].

221

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

nes Ausschlusses durch die als Ganzes genommene augenblickliche Wirklich­
keit«^2

Die Negation ist so eine Affirmation zweiten Grades,112 113 in Zusam­
menhang mit dem Gefühl einer enttäuschten Erwartung. Zu dieser 
(enttäuschten) Erwartung braucht es Intelligenz, denn nur Intelli­
genz kann durch Planen einen Horizont aufbauen, innerhalb dessen 
das So-Nicht und daraus folgend das Nichts erscheint. Was Bergson 
damit meint, macht er in EC am Beispiel bzw. Gedankenexperiment 
eines intelligenten Fisches deutlich.114 Hierbei wird auch der Zusam­
menhang dieses Problems mit dem Begriff des Möglichen klar. Aus­
gangspunkt ist die Frage, ob, unter automatischer und ausschließ­
licher Bekanntheit mit dem Nassen (wie es bei Fischen zumeist der 
Fall ist), die Sätze »Der Boden ist nicht nass« und »Der Boden ist 
trocken« denselben Inhalt hätten.115 Natürlich nicht, denn der zweite 
Satz benötigt eine Kenntnis dessen, was »trocken« heißt, der erste 
Satz nicht: ihm reicht die Kenntnis des Nassen und das Sich-Verlas­
sen auf die Nässe; er könnte auch von einem intelligenten Fisch aus­
gesprochen werden, der nur das Nasse kennt, also keine wirkliche 
Alternative zu kennen braucht, wohl aber des Negierens fähig ist.
»Ein intelligenter Fisch, der niemals anderes als Feuchtigkeit wahrgenommen 
hätte, könnte ihn genau so gut formulieren. Wofür freilich notwendig wäre, 
dass dieser Fisch bis zur Unterscheidung des Wirklichen und Möglichen auf­
gestiegen wäre und sich darum bekümmerte, dem Irrtum seiner Artgenossen 
vorzubeugen, welche die Feuchtigkeitsbedingungen, unter denen sie tatsäch­
lich / leben, ohne Zweifel für die einzig Möglichen halten«.116

Nicht-intelligente Fische könnten also gar keine Aussage treffen - 
das instinktive Leben kennt keine Alternativen, da es immer ganz 

112 EC 286: »II y a plus, et non pas moins, dans l'idee d'un objet congu comme »n'exis­
tant pas« que dans l'idee de ce meme objet congu comme »existant«, car l'idee de l'objet 
»n'existant pas« est necessairement l'idee de l'objet »existant«, avec, en plus, la repre- 
sentation d'une exclusion de cet objet par la realite actuelle prise en bloc« [Hervor­
hebung H. B.].
113 EC 288 ff.
114 EC 292 ff.
115 EC 292: »Le sol n'est pas humide - Le sol est sec«.
116 SE 296 f.; EC 292: »Elle pourrait aussi bien etre formulee par un poisson intelligent, 
qui n'aurait jamais penju que l'humide. 11 faudrait, il est vrai, que ce poisson se füt eleve 
jusqu'ä la distinction du reel et du possible, et qu'il se souciät d'aller au-devant de l'er- 
reur de ses congeneres, lesquels considerent sans doute comme seules possibles les 
conditions d'humidite oü ils vivent effectivement«.

222

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem I

im dem aufgeht, wofür es gemacht ist. Bergson kann hier seinen Satz 
über die anderen Fische nur so meinen, dass sie nur in dieser für sie 
einzig möglichen Wirklichkeit stehen, nicht, dass sie sie als (einzige) 
Möglichkeit formulieren könnten. Intelligenter Fisch hieße: ein 
Fisch, der das Nicht-Nasse als solches, als Negation bestimmen kann. 
Das heißt aber für Bergson: ein Fisch, der den Unterschied zwischen 
>wirklich< und >möglich< kennt, denn >möglich< heißt hier: Abwesen­
heit des (als wirklich) Erwarteten, das als Erwartetes aber im Status 
der Möglichkeit präsent ist. Eine enttäuschte Erwartung impliziert 
also die Handhabung dieses Begriffspaars, eine Negation besteht aus 
zwei (verkürzt kombinierten) Sätzen über eine mögliche und eine 
wirkliche Sachlage.117 Das Negieren-Können, das Das-Nichts-den- 
ken-Können impliziert also als Substitution von Erwartetem durch 
Unerwartetes das Vermögen, in Möglichkeiten, bezogen auf das Vor­
liegende oder Bekannte, also nicht notwendigerweise in inhaltlichen 
Alternativen zu denken. Möglichkeit ist immer bezogen auf etwas 
Reales, das rückverfolgt wird. Das In-Möglichkeiten-denken-Können 
ist so die Grundlage für das Denken des Nichts und der Unordnung 
und so die Grundillusion, auf der die anderen aufbauen.118 Damit 
steht in Verbindung der Blick weg vom aktuell Existierenden, dem 
>Ersatz<, zurück auf den Ursprungszustand (und von dort wieder vor 
auf den erwarteten). Mit dem Hang, sich der Vergangenheit zuzu­
wenden, benötigt das so agierende Bewusstsein (d.h. der intelligente 
Fisch) Erinnerungsvermögen und Unterscheidungsvermögen. Nur 
durch diese beiden kann die Vergangenheit aufgerufen und intern 
unterschieden werden, so dass der Unterschied von jetzt und früher 
und bestimmte Möglichkeiten (re-)konstruiert werden können. Da­
durch sind dann die Ingredienzien gegeben, die den Überstieg zum 
Denken des Möglichen als solchen bedingen.119 Möglichkeiten ent­
stehen dann als Erwartungsentwürfe auf der Basis von Erinnerun­

117 EC 293: »Nier consiste donc bien toujours ä presenter sous une forme tronquee un 
Systeme de deux affirmations, l'une determinee qui porte sur un certain possible, l'autre 
indeterminee, se rapportant ä la realite inconnue ou indifferente qui supplante cette 
possibilite. [...] Le remplace n'existe que comme conception de l'esprit«.
118 So auch Theau, La critique bergsonienne du concept, 590.
119 EC 294: »Dotons cet esprit de memoire et surtout du desir de s'appesantir sur le 
passe. Donnons-lui la faculte de dissocier et de distinguer. II ne notera plus seulement 
l'etat actuel de la realite qui passe. II se representera le passage comme un changement, 
par consequent comme un contraste entre ce qui a ete et ce qui est. Et comme il n'y a pas 
de difference essentielle entre un passe qu'on se rememore et un passe qu'on imagine, il 
aura vite fait de s'elever ä la representation du possible en general«.

223

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

gen, die ja, wie im Kapitel zu MM behandelt wurde, handlungsorien­
tiert auftreten; diese Rückbindung geschieht letztlich, wie im vorigen 
Anschnitt deutlich wurde, durch eine retrograde Verankerung der 
Wirklichkeit in der Vergangenheit. Die Negation besteht in der Be­
trachtung des Kontrastes zwischen dem, was ist, und dem, was war 
und - ein zweiter Schritt - was jetzt hätte sein können. Sie redet über 
das Gegenwärtige, indem sie sich nicht für dieses interessiert, son­
dern allein das Mögliche in den Blick nimmt.120 Die Inblicknahme des 
Möglichen (als Herausgehobenes) verstellt so die Fülle des Wirk­
lichen (als umfassende Präsenz). Indem das Nicht-Sein des ins Auge 
gefassten Möglichen, das als verdrängt von einer anderen Wirklich­
keit angesehen wird, hypostasiert wird zur Idee der Nichtexistenz, 
wird diese Idee zur Pseudo-Idee121, die das Pseudo-Problem der Be­
gründung des Seins gegenüber einem Nichts erst entstehen lässt.

Möglichkeit als falsches Problem II
Das vorgebliche Rätsel von Bewegung und Werden

Die andere der Illusionen, die Bergson im vierten Kapitel von EC 
behandelt, ist schon in unterschiedlicher Gestalt mehrfach im berg- 
sonschen Werk aufgetaucht und besteht darin, das Instabile, Beweg­
liche mithilfe des Stabilen, Unbeweglichen zu denken.122 Bergson 
nennt sie la plus frappante des deux illusions. Auch sie besteht auf 
der falschen Übertragung von Denkweisen für die Praxis auf die Spe­
kulation. Auch sie besteht in einer Heraushebung von Möglichem 
aus dem Strom des Wirklichen, dessen >Flüssigkeit< und Kreativität 
der Intelligenz nicht fassbar ist. Und auch sie versucht, Realität zu 
konstruieren aus Bestandteilen, die als ihr vorausgehend gesetzt wer­
den, und also tatsächlich nur eine fehlerhafte Re-Konstruktion vor­
zunehmen - nun aber nicht das Nichts als das Vorher überhaupt, 
sondern Positionen oder Etappen als Bestandteile einer so (miss-)ver­

120 EC 294 £: »Et il laut qu'on exprime ce contraste [seil, ce qui est - ce qui aurait pu etre, 
M. V.] en fonction de ce qui aurait pu etre et non pas de ce qui est, qu'on affirme l'exis- / 
tence de l'actuel en ne regardant que le possible«.
121 EC 296: »L'idee d'inexistence n'est que celle de l'expulsion d'une existence im- 
ponderable, ou existence »simplement possible«, par une existence plus substantielle, 
qui serait la vraie realite«.
122 EC 273: »Elle consiste ä croire qu'on pourra penser l'instable par l'intermediaire du 
stable, le mouvant par l'immobile«.

224

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem II

standenen Bewegung im Ensemble des präsenten Wirklichen. Sie 
richtet sich aber nicht auf diese Wirklichkeit insgesamt, sondern auf 
das jeweils Wirkliche in seiner ständigen Bewegtheit. Im Denken, das 
auf Handlungen ausgerichtet ist, interessieren dabei aber deren Zwi­
schenschritte und Ergebnis, nicht deren Vollzug; dadurch aber geht 
gerade das Wesen des Vollzugs verloren, und im Achtgeben auf Zwi­
schenzustände wird die Bewegung als durative aus dem Auge ver­
loren.123

Diese von Bergson kinematographische Illusion124 genannte ir­
reführende Methode zur Rekonstruktion von Bewegung, die, wie das 
ganze Problem, im letzten Kapitel von EC auch schon ausführlich 
behandelt wird,125 führt notwendig an der Bewegung vorbei, indem 
sie sie auf falsche Weise rekonstruiert, anstatt sie in ihrer Beweglich­
keit mitzuverfolgen. Das Heben eines Armes ist ein einfacher Akt; 
das an Resultaten interessierte Denken der Intelligenz betrachtet je­
doch nicht die Aktion, sondern deren Resultate und Zwischenstopps. 
Diese Zwischenstopps finden jedoch nicht wirklich statt, denn dann 
handelte es sich um ebensoviele gesonderte Bewegungen. Diese Zwi­
schenstopps sind lediglich mögliche Zwischenstopps,126 die aber von 
der Intelligenz fälschlicherweise hypostasiert werden. Die Intelligenz 
- z. B. in Person Zenons von Elea127 - wundert sich dann, wie Bewe­
gung so zusammengesetzt werden könne, und schließt auf die Un­
wirklichkeit derselben. Eine Bewegung als Ganzes ist mehr als das 
Ensemble der Summe ihrer möglichen Zwischenstationen - die Zwi­
schenstationen können zum einen, da ins Unendliche vermehrbar, 
niemals die gesamte Strecke lückenlos abbilden. Daher kommt der 
Regress ins Unendliche, durch den Zenon den fliegenden Pfeil stehen 
und Achilles auf ewig hinter der Schildkröte Zurückbleiben lässt. 
Eine Bewegung besteht vielmehr in ihrem Vollzug und ist in der 
Strecke, die sie nachträglich abbildet, prinzipiell nicht erreicht. Der 
Zwischenzustand als selbst unbeweglicher Schnitt verfehlt zwangs­
läufig das Wesen der Bewegung. Bewegung ist mehr als die Summe 
der Schnitte. Die Intelligenz meint aber, die Bewegung bestünde aus 

123 EC 298 £
124 EC Kap. 4, passim; PM 7, 9, 12;
125 EC 304 ff.
126 EC 311: »arrets possibles«.
127 Die Zenonischen Paradoxien sind ein von Bergson bevorzugtes Anschauungsmate­
rial für die Schwierigkeiten, die die Intelligenz mit der Bewegung und jeder Art von 
Wandel hat. S. z.B. EC 308 ff., PM (PC) 156 ff.

225

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

ihren Abschnitten, die ihr vorhergingen. Da Zenon dann aber be­
merkt, dass sie so die Bewegung des Bewegten nicht konstruieren 
kann, erklärt er sie kurzerhand für irreal. Tatsächlich werden die 
Zwischenpositionen aber erst nach der Bewegung gewonnen, als 
mögliche eben, und erfordern also auch einen erhöhten Aufwand 
der Intelligenz. Möglichkeit wird so zum Transitorium einer jeden 
Art von Bewegung - örtliche, qualitative, evolutive. Als möglicher 
Schnitt wird sie als der Grundbestandteil von Bewegung gedacht - 
und ist doch in derselben Dialektik des mehr und weniger verstrickt:

»Denn mehr ist im Wandel als eine Reihe von Zuständen, d.h. möglichen 
Schnitten, mehr in der Bewegung als die Reihe der Durchgangspunkte, d.h. 
möglichen Stillstände«.128

Das Mehr und Weniger ist hier ontologisch gedacht, nicht wie bei der 
ersten Denkillusion vom Denkaufwand bzw. dem geistigen Gehalt 
her: dort ging es darum, dass Möglichkeit als erst nachträglich und 
zusätzlich erstellte mehr geistigen Aufwand birgt; hier geht es da­
rum, dass das Werden nicht in den Zwischenzuständen aufgeht, son­
dern ein Mehr beinhaltet: das Mehr der Entwicklung, die durativ und 
dadurch auch schöpferisch ist, deren Ende (und nachträglich bezeich­
nete Zwischenzustände) nicht vorhersehbar sind. Aber auch das 
Mehr des geistigen Aufwandes zur Herstellung dieser möglichen 
Schnitte oder Stopps ist hier mühelos zu erkennen: eine existierende 
Bewegung wird erst im Nachhinein in Abschnitte des ihr unterge­
legten idealen Raumes unterteilt und dann re-konstruiert. So ist 
auch hier mit der Möglichkeit ein Mehraufwand erforderlich.

Möglichkeit als falsches Problem III
Schöpferische Wirklichkeit und Möglichkeit: Le possible et le reel

Ursprung des Aufsatzes PR ist, wie bereits mehrfach erwähnt, ein 
Vortrag in Oxford, den Bergson 1920 unter dem Titel La prevision 
et la nowveaute hielt.129 Bereits in diesem Vortrag bzw. seiner Zu­
sammenfassung werden bereits die zentralen Inhalte deutlich, die 

128 SE 317; EC 313: »C'est qu'il y a plus dans la transition que la Serie des etats, c'est-ä- 
dire des coupes possibles, plus dans le mouvement que la Serie des positions, c'est-ä-dire 
des arrets possibles« [Hervorhebung H. B.]; s.a. 315.
129 Mel 1322 ff. enthält eine von Bergson redigierte Zusammenfassung des Vortrags. 
Zur Textgeschichte s. hier S. 17, Fn 7.

226

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem III

PR zum zentralen Text dieser Arbeit werden lassen. Das nimmt nicht 
wunder, denn dieser Vortrag wurde zu einer Zeit verfasst, wo Berg- 
son auch an den Einleitungen zu PM schrieb, die mit dem Fertigstel­
lungsdatum Januar 1922 versehen sind.130 Der Hauptunterschied 
zwischen den Einleitungen zu PM und PR ist, dass beim Vortrag die 
falschen Probleme des Nichts und der Unordnung am Ende er­
wähnt,131 in PR aber zu Anfang erläutert werden. Unter den schwe­
dischen Titel Skapaudet och det nya erschien eine stark erweiterte 
Fassung in Schweden, als Dank für den 1928 (für das Jahr 1927) er­
haltenen Literaturnobelpreis. Man darf dieses Faktum wohl auch als 
Indiz für die Wertschätzung Bergsons der Wichtigkeit dieses Textes 
nehmen.

PR als Text in PM hatte zunächst, wie zu Anfang dieses Kapitels 
erwähnt, als Titel Creation et Nouveaute; diesen Titel hat es bis un­
mittelbar vor Drucklegung behalten. Schöpfung und Neuheit sind 
die Begriffe, die das Wesen der durativen Wirklichkeit erfassen; das 
Mögliche und das Wirkliche das Begriffspaar, das die Schwierigkeit 
der Erfassung dieser schöpferischen Wirklichkeit durch das »intelli­
gente« Begriffsvokabular des Menschen anzeigt. Die fortgesetzte Er­
schaffung unvorhersehbarer Neuheit, die sich im Universum fort­
während zu ereignen scheine,132 ist für Bergson im eigenen 
Innenleben ständig unmittelbar zu erfahren, in der Kunst anschau­
lich zu beobachten, im sozialen Miteinander bei einiger Aufmerk­
samkeit leicht zu bemerken: auch die festgelegtesten Szenarien er­
eignen sich stets in nie vorhersagbarer Weise, im Ergebnis wie aber 
insbesondere in den Details. Der unbelebte Teil der materiellen Welt 
scheint jedoch vorherberechenbar zu sein; nun stehen dem einerseits 
die Erkenntnisse der modernen Teilchenphysik entgegen,133 anderer­

130 PM 98. S.a. Corr 879: in einem Brief vom 8.9.1919 berichtet Bergson Xavier Leon 
von der Vortragseinladung nach Oxford, Thema soll sein »Le probleme de la nouveaute 
ou de la creation«. Corr 889 berichtet er in einem Brief an die Comtesse Murat vom 
21.12.1919 von der Einleitung, die er für sein neues Sammelwerk schreibt.
131 Me7 1326.
132 PM (PR) 99: »La creation continue d'imprevisible nouveaute qui semble se poursuiv- 
re dans l'univers«.
133 PM (PR) 100: »Mais la matiere est repetition. [...] Une intelligence surhumaine, qui 
connaitrait la position, la direction et la vitesse de tous les atomes et electrons de l'uni­
vers materiel ä un moment donne, calculerait n'importe quel etat futur de cet univers. 
[...].- Je l'accorde, ä la rigueur, s'il ne s'agit que du monde inerte, et bien que la question 
commence ä etre controversee, au moins pour les phenomenes elementaires«.
Die letzte Einschränkung (et bien ...) ist ausweislich des Durckvorlagenmanuskripts, 

227

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

seits gilt vor allem, dass eine solche Welt eine Abstraktion ist und 
solche Systeme reiner Materialität immer im Rahmen der konkreten 
Realität zu sehen sind, die ihrerseits voller Leben und Bewusstsein 
ist. Das vorne geschilderte Beispiel vom Glas Zuckerwasser wies auf 
dieses Phänomen hin: auch ein scheinbar idealtypisch abgetrenntes 
System bzw. Ensemble (Wasser und Zucker im Glas) verweist auf 
eine übergeordnete Dauer, deren es ein Teil ist. Das Lebewesen ist 
ein Wesen der Dauer; die Zeit ist das Gefährt von Schöpfung und 
Wahl. Die Existenz von Zeit als das, was verhindert, dass alles auf 
einen Schlag gegeben ist, und selbst so auch Verzögerung und Aus­
arbeitung ist, ist Zeichen für Indetermination in den Dingen, viel­
leicht auch selbst diese Indetermination.134

Diese Wirklichkeit zu begreifen aber fällt der Intelligenz und fällt der 
bisherigen Philosophie, die auf die Weise der Intelligenz, wie Berg- 
son sie versteht, philosophierte, schwer.135 Das normale Denken, das 
in der traditionellen Philosophie lediglich auf die Spitze getrieben 
wird, ist, wie schon oft gesagt, handlungsorientiert und stützt sich 
auf das, was es an Repetitivem im materiellen Substrat seines Han­
delns findet.136 Im Wahrnehmen (percevoir) werden Oszillationen zu 
Farben kondensiert, im Konzipieren eines Allgemeinbegriffs (conce- 
voir, former une idee generale) Gemeineigenschaften von Dingen 
herausgehoben, um die Gleichförmigkeit unserer reaktiven Hand­
lungen zu gewährleisten, im Verstehen (comprendre) feste Verhält­
nisse und Gesetze aufgedeckt.137 Diese sind die konstitutiven Funk­

fol. 165, handschriftliche Seitenzählung 144, ein später Zusatz, ungefähr aus der Zeit 
der Titeländerung des Aufsatzes. Ein Zeichen dafür, wie weit Bergson die wissenschaft­
lichen Diskussionen seiner Zeit verfolgte und in seine Überlegungen einbaute.
134 PM (PR) 102: »Le temps est quelque chose. Donc il agit. Que peut-il bien faire? Le 
simple bon sens repondait: le temps est ce qui empeche que tout soit donne tout d'un 
coup. II retarde, ou plutöt il est retardement. 11 doit donc etre elaboration. Ne serait-il pas 
alors vehicule de creation et de choix? L'existence du temps ne prouverait-elle pas qu'il y 
a de l'indetermination dans les choses? Le temps ne serait-il pas cette indetermination 
meme?«
135 pm (pR) 102: »Si teile n'est pas l'opinion de la plupart des philosophes, c'est que 
l'intelligence humaine est justement faite pour prendre les choses par l'autre bout. Je dis 
l'intelligence, je ne dis pas la pensee, je ne dis pas l'esprit«.
136 PM (PR) 103 f.: »Il n'y ara de nouveaute dans nos actes que gräce ä ce que nous 
aurons trouve de repetition dans les choses. Notre faculte normale de connaitre est donc 
essentiellement une puissance d'extraire ce qu'il y a de stabilite / et de regularite dans le 
flux du reel«.
137 PM (PR) 104. Vgl. auch das zweite Kapitel dieser Arbeit.

228

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem III

tionen der Intelligenz, und durch sie findet sie ihre Wahrheit.138 Der 
Irrtum setzt da ein, wo die Intelligenz ihre Verfahren auf die Objekt­
aspekte ausdehnt, für die sie nicht gemacht sind:139 auf die Aspekte 
des Wechselnden und Kreativen; wenn sie von der Praxisorientie­
rung auf die Seite dessen wechselt, was für Bergson die Metaphysik 
ausmacht, nämlich das in der Intuition mitvollziehende Erkennen der 
schöpferischen Entwicklung, sei es in sich, sei es in Objekten, sei es 
im Universum. Hier entstehen die großen metaphysischen Probleme, 
und zwar als Illusionen, wie sie in den vorigen Abschnitten schon 
beschrieben worden sind.140 Das grundlegende Problem ist dabei das 
Nicht-Erkennen der radikalen Neuheit:141 die Intelligenz stellt sich 
Ursprung und Entwicklung der Realität als ein Arrangement und 
Umarrangement von vorgefertigten Teilen vor, die lediglich den 
Platz wechseln, austauschbare Ensembles bilden, als Ensembles vor­
hersehbar sind und in allen möglichen Kombinationen vorausbere­
chenbar.142 Diese Elemente füllen den als eine behältnishafte Leere 
abstrahierten Raum, was dann, wie vorne beschrieben, als vorgängi­
ges Nichts das entsprechende metaphysische Problem mit sich 
bringt.143 Dieses Problem bestand darin, dass die Idee des Leeren 
und der Unordnung weniger Sachgehalt zu haben schien als die Idee 
des Vollen oder der Ordnung,144 wo sie doch tatsächlich höheren den­

138 PM (PR) 104: »Toutes ces fonctions sont constitutives de l'intelligence. Et l'intelli- 
gence est dans le vrai tant qu'elle s'attache, eile amie de la regularite et de la stabilite, ä 
ce qu'il y a de stable et de regulier dans le reel, ä la materialite«.
139 PM (PR) 104: »L'erreur commence quand l'intelligence pretend penser un des 
aspects comme eile a pense l'autre, et s'employer ä un usage pour lequel eile n'a pas 
ete faite«.
140 PM (PR) 104 f.: »J'estime que les grands problemes metaphysiques sont generale- 
ment mal poses, qu'ils se resolvent souvent d'eux-memes quand on en rectifie l'enonce, 
ou bien alors que ce sont des problemes formules en termes d'illusion, et qui s'evanouis- 
sent des qu'on regarde de plus pres les termes de la / formule. Ils naissent, en effet, de ce 
que nous transposons en fabrication ce qui est creation«.
141 PM (PR) 105: »La meconnaissance de la nouveaute radicale est ä l'origine des pro­
blemes metaphysiques mal poses«.
142 Für dieses und folgendes s. PM (PR) 105. Vgl. Rodrigo, La Pensee et le Mouvant, 
22 f.
143 Hier scheint Bergson wieder ganz beim Leibniz der vorgefertigten Möglichkeiten 
qua Essenzen zu sein, die nach Maßgabe ihrer Kompossibilität zu Ensembles von mög­
lichen Welten zusammengestellt werden, deren beste dann ins Sein gehoben wird.
144 PM (PR) 109: »Elles [seil, les deux illusions, M. V.] consistent ä croire qu'il y a moins 
dans l'idee du vide que dans celle du plein, moins dans le concept de desordre que dans 
celui de l'ordre. En realite, il y a plus de contenu intellectuel dans celles d'ordre et 
d'existence, parce qu'elles impliquent plusieurs ordres, plusieurs existences, et, en outre, 

229

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

kerischen Aufwand benötigen und dadurch lediglich höheren denke­
rischen Gehalt haben. Vor derselben Illusion stehen wir beim Fall des 
Möglichen und Wirklichen:

»Auf dem Grund der Lehren, die die radikale Neuheit eines jeden Augenblicks 
der Entwicklung verkennen, gibt es viele Missverständnisse, viele Irrtümer. Vor 
allem ist es der Gedanke, dass das Mögliche weniger ist als das Wirkliche, und 
dass aus diesem Grunde die Möglichkeit der Dinge ihrer Existenz vorausgeht. 
Sie seien deshalb im Voraus vorstellbar; sie könnten vor ihrer Verwirklichung 
gedacht werden«.145

So stellt sich der Reporter, der Bergson nach dem großen literari­
schen Werk der Zukunft fragt, die Zukunft wie einen Schrank voller 
Möglichkeiten146 vor, aus dem das betreffende Werk dann hervor­
tritt. Sieht man aber von den schon genannten abgeschlossenen, rein 
mathematischen Gesetzen unterworfenen Systemen oder Ensembles 
ab - im folgenden Abschnitt wird hierauf zurückzukommen sein -, 
verhält sich aber die Wirklichkeit, insbesondere die lebendige, ganz 
anders: dort nämlich, so Bergson, gibt es keine Vorherberechenbar­
keit, denn die Kreativität des Lebens steht dem entgegen. Hier gilt 
vielmehr, was vorne schon angesprochen wurde: die Möglichkeit ent­
steht erst nach der Wirklichkeit, als Retro-jektion:

»[Wir finden] in der Möglichkeit eines jeden der aufeinanderfolgenden Zustän­
de nicht ein Weniger, sondern ein Mehr als in ihrer Verwirklichung, denn das 
Mögliche ist nur das Wirkliche mit einem zusätzlichen Geistesakt, der dieses 
Wirkliche, wenn es einmal da ist, in die Vergangenheit zurückwirft. Aber unse­
re Denkgewohnheiten hindern uns daran, dies zu bemerken«.147

Über die retroaktive Erstellung von Möglichkeit ist im vorigen Ab­
schnitt schon gesprochen worden; das Mögliche als in die Vergangen­

un jeu de l'esprit qui jongle inconsciemment avec eux. Eh bien, je trouve la meme 
illusion dans le cas qui nous occupe«.
145 DSW (MW) 119: PM (PR) 109: »Au fond des doctrines qui meconnaissent la nouve- 
aute radicale de chaque moment de Revolution il y a bien des malentendus, bien des 
erreurs. Mais il y a surtout l'idee que le possible est moins que le reel, et que, pour cette 
raison, la possibilite des choses precede leur existence. Elles seraient representables par 
avance; elles pourraient etre pensees avant d'etre realisees«.
146 PM (PR) 110: »armoire aux possibles«. Zur hier anklingenden Absetzung von Leib­
niz s. den Anhang dieser Arbeit.
147 DSW (MW) 119; PM (PR) 110: »Il y a plus, et non pas moins, dans la possibilite de 
chacun des etats successifs que dans leur realite. Car le possible n'est que le reel avec, en 
plus, un acte de l'esprit qui en rejette l'image dans le passe une fois qu'il s'est produit. 
Mais c'est ce que nos habitudes intellectuelles nous empechent d'apercevoir«.

230

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem III

heit gespiegelte Abbild des Wirklichen ist die nachträglich als vor­
gängig erstellte Voraussetzung des Wirklichen; und was für die Ver­
gangenheit der jetzigen Gegenwart funktioniert, funktioniert auch 
für die Gegenwart als zukünftige Vergangenheit der jetzigen Zu­
kunft: die Möglichkeit als Rückwurzelung der Gegenwart in der Ver­
gangenheit greift so auch auf die Gegenwart selbst über; der sich so 
Beobachtende sieht sich zugleich als wurzelhafte Möglichkeit seiner 
eigenen Zukunft:

»Das Mögliche ist also das Spiegelbild des Gegenwärtigen im Vergangenen; und 
da wir wissen, dass das Zukünftige einmal Gegenwärtiges sein wird, dass der 
Spiegeleffekt sich pausenlos weiter fortsetzt, sagen wir, dass in unserer aktuel­
len Gegenwart, die die Vergangenheit von morgen sein wird, das Bild von mor­
gen schon enthalten ist, obwohl wir nicht imstande sind, es schon festzuhalten. 
Darin liegt gerade die Illusion. Es ist genau so, als ob man sich vorstellte, wenn 
man sein Bild im Spiegel wahrnimmt, dass man es berühren könnte, wenn man 
dahinter stehen geblieben wäre«.148

Dabei wird, so muss man Bergson wohl verstehen, die jetzige Wirk­
lichkeit mit der Möglichkeit für die Zukunft identifiziert; d. h. durch 
den Einsatz des Möglichkeitsbegriffs wird gerade die Kontinuität 
einer jeden Evolution aufgetrennt in immer neue Möglichkeit-Wirk­
lichkeit-Paare; der von Bergson zum Gegner genommene Möglich­
keitsbegriff kennt keine Entwicklung im vollen Sinne, sondern nur 
die Ausfaltung des immer schon als Vollständiges Eingefalteten. Die 
jetzige Wirklichkeit wird hierbei in ihrem prozessualen Wirken ge­
rade verkannt und aufgelöst in Ensemble-Bestandteile, aus denen 
dann Zukunft bestehen soll - vor lauter Möglichkeiten unterlässt 
der so Denkende es aber, das Leben in seiner Evolutivität zu erken­
nen.149 Insofern das immer schon Eingefaltete immer schon als Mög­

148 DSW(MW) 121; PM (PR) 111: »Le possible est donc le mirage du present dans le 
passe; et comme nous savons que l'avenir finira par etre du present, comme l'effet de 
mirage continue sans reläche ä se produire, nous nous disons que dans notre present 
actuel, qui sera le passe de demain, l'image de demain est dejä contenue quoique nous 
n'arrivions pas ä la saisir. Lä est precisement l'illusion. C'est comme si Ton se figurait, en 
apercevant son image dans le miroir devant lequel on est venu se placer, qu'on aurait pu 
la toucher si l'on etait teste derriere«.
149 Und zu leben - vgl. das Kapitel »Wenn es einen Wirklichkeitssinn gibt, muß es auch 
einen Möglichkeitssinn geben«, das die Erstarrung in Möglichkeiten grundlegt, in: Mu­
sil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften I, Reinbek bei Hamburg (Rowohlt) 1988,16 f. 
S. aber auch 17: »Es ist die Wirklichkeit, welche die Möglichkeit weckt«. Dazu: Luserke, 
Matthias: Wirklichkeit und Möglichkeit. Modaltheoretische Untersuchungen zum 
Werk Robert Musils, Frankfurt a. M. e.a. (Lang) 1987,108.

231

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

lichkeit da ist, setzt die Möglichkeit auch keine Wirklichkeit voraus, 
vielmehr setzt für den so Denkenden die Verwirklichung der Mög­
lichkeit etwas hinzu (Leben, Existenz).150 Die Verwirklichung von 
etwas als Idee Präexistierendem durch Zusetzung von Existenz hält 
Bergson so für eine Illusion; tatsächlich ist Möglichkeit immer ein 
Abbild, das der Wirklichkeit nachfolgt.151 Auch Gründe werden so 
zu Nachträglichkeiten.152

Auch die Rede davon, dass mit >möglich< lediglich >nicht-un- 
möglich< gemeint sei, hilft laut Bergson nicht bei der Verteidigung 
einer vorgängigen Möglichkeit weiter: Denn wenn mit Möglichkeit 
eine ideale Präexistenz gemeint ist, unterläuft die Nicht-Unmöglich­
keit die Anforderungen an einen solchen Begriff; die Abwesenheit 
unüberwindbarer Hindernisse bildet gleichsam nur eine »negative 
Möglichkeit«, wie Bergson es nennt, und ist von der »positiven« der 
Vorher-Ausbestimmtheit zu trennen.153 Letzten Endes aber, so Berg- 
sons stärkeres Argument gegen diesen »negativen« Möglichkeits­
begriff, ist auch die Überwindlichkeit bzw. Überwundenheit von Hin­
dernissen vielleicht nur ein Ergebnis der schöpferischen Handlung, 
die etwas hervorgebracht hat, indem sie Hindernisse überwand; die 
festgestellte Abwesenheit von unüberwindlichen Hindernissen wäre 
auch hier nur ein nachträgliches Konstrukt zur Erklärung des Pro­
zesses:154 Das Wirkliche selbst macht sich so erst möglich.155

Als Grundlage dieser wie auch der anderen Illusionen macht Berg­
son, wie vorne schon mehrfach angeführt, die Verwechslung von 
»mehr« und »weniger« fest; »mehr« und »weniger« meint einerseits 
(erste und dritte Illusion): mehr oder weniger geistigen Gehalts,156 
d. h. die Präsenz des Gegenstandes und der Aufwand, einen Gegen­
stand zu erfassen und ihm einen Begriff beizufügen. Wie bei »Un­
ordnung« und »Nichts« ist auch der Denkaufwand für »möglich« 

150 PM (PR) 111: »En jugeant d'ailleurs ainsi que le possible ne presuppose pas le reel, 
on admet que la realisation ajoute quelque chose ä la simple possibilite: le possible aurait 
ete lä de tout temps, fantöme qui attend son heure; il serait donc devenu realite par 
l'addition de quelque chose, par je ne sais quelle transfusion de sang ou de vie«.
151 PM (PR) 112.
152 PM (PR) 114: »D'avant en arriere se poursuit un remodelage constant du passe par le 
present, de la cause par l'effet«.
153 PM (PR) 112.
154 PM (PR) 113, Anm. 1
155 PM (PR) 115.
156 PM (PR) 109: »contenu intellectuel«.

232

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit als falsches Problem III

höher als für das komplementäre Wirkliche, Seiende, Geordnete; 
denn dieses ist unmittelbar da, jenes aber ist erst durch eine Operati­
on geistig präsent, die bei den erstgenannten Illusionen (Nichts und 
Unordnung) eine Substitution ist, beim Möglichen eine Abspiege­
lung. Diese geistige Präsenz ist mit dem genannten Aufwand ver­
bunden; dieser Aufwand und die aus ihm resultierende Präsenz für 
die Intelligenz überspielt die unmittelbare Präsenz des Realen und 
spiegelt deswegen ein mehr an Sein vor; ein tatsächliches Mehr gibt 
es aber in der Bewegung (zweite Illusion), in der Veränderung, im 
Werden: das Mehr der schöpferischen Entwicklung. Die spiegelhafte 
Präsenz des Realen für die Intelligenz ist streng unterschieden von 
der Präsenz des Seins, in der der Instinkt steht und auch die Intuition 
stehen kann. Es ist wesentlich für Bergson, die zwei Arten von Prä­
senz des Seins zu unterscheiden; die Präsenz des Instinkts und der 
Intuition ist abstandslos, die Präsenz der Intelligenz ist eine des Ab­
stands, der Repräsentation. Die Präsenz in der Repräsentation ist eine 
vermittelte Präsenz - eine zweiten Grades, dadurch höheren intellek­
tuellen Gehaltes, dadurch aber auch entfernt von der unmittelbaren 
Wirklichkeit - des eigenen Selbst, seiner Freiheit und seiner Entwick­
lung; und des Universums, der schöpferischen Entwicklung. Deswe­
gen vermag diese Repräsentation auch reine Entwicklung nicht zu 
erfassen, weil sie sie als abgespiegelte fassen will.157 Deswegen ist 
der Möglichkeitsbegriff als Instrument der Intelligenz wesentlich 
ungeeignet, jede Art von schöpferischer Entwicklung zu erfassen.

Die Wirklichkeit, die uns umgibt, ist aber weit davon entfernt, nur 
reine schöpferische Entwicklung zu sein. Sie ist vielmehr auf­
gespannt zwischen Geist und Materie. Die Präsenz auf die Weise der 
Repräsentation kann deswegen zu einer adäquaten Präsenz werden, 
die im Abstand der Intelligenz zu den Dingen den Abstand der Dinge 
zueinander einholt. Unverbundene Dinge und die Weise der Intelli­
genz, solches unverbunden aufzufassen, sind komplementär zuei­
nander. Deswegen, so Bergson, kann die Intelligenz und die aus ihr 
entwickelte Wissenschaft durchaus eine Seite des Absoluten errei­

157 Hier findet sich einer der Ansatzpunkte der Kinophilosophie Deleuzes, und zwar 
genauer gesagt die Grenzscheide zwischen dem Vorkriegsfilm, der die image-mouve- 
ment als Grundlage hat, und dem Nachkriegsfilm, der die image-temps zum Zentrum 
hat, in der der Abstand der Repräsentation aufgegeben wird zugunsten der unmittel­
baren Erfahrung der Zeit. Vgl. dazu: Vollet, Del eine perceptivo de Bergson al eine 
durativo de Deleuze.

233

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

chen;158 und insofern hat dann der Möglichkeitsbegriff auf dieser 
Ebene der Wirklichkeit doch seine Berechtigung. Insgesamt geht es 
Bergson darum, Metaphysik und Wissenschaft jeweils ihrem Terrain 
zuzuordnen, so dass beide jeweils ein Absolutes zu erreichen imstan­
de sind.159

Grade der Möglichkeit

»Geben wir dem Möglichen wieder seinen rechtmäßigen Platz: dann wird die 
Entwicklung etwas ganz anderes als die Verwirklichung eines Programms; die 
Pforten der Zukunft öffnen sich ganz weit, ein unbegrenztes Feld öffnet sich der 
Freiheit«.160

»Stellen wir das Mögliche an seinen Platz zurück« - welches ist der 
Platz des Möglichen? Allein im Bereich der Illusionen, so könnte 
man nach Lektüre von PM meinen, und so auch die zu Begin dieses 
Kapitels wiedergegebene gängige Interpretation von PR; dass dieses 
aber nicht reicht, ist eine der Thesen dieser Arbeit und sollte aus den 
vorigen Kapiteln ersichtlich sein. Insofern die Intelligenz in ihrem 
Bereich das Absolute - oder eine Seite des Absoluten - erreicht, muss 
auch der Begriff des Möglichen am richtigen Platze zurecht einsetz­
bar sein. Zugleich aber ist zu bedenken, dass es in unserer Wirklich­
keit Reinformen von Materie und Geist nicht gibt, es nur Abstufun­
gen der Durchdringung der Materie von Bewusstsein gibt: Ebenen 
von Bewusstsein. Hierbei ergeben sich Grade der Verwendbarkeit 
des Möglichen, die den plans de consience entsprechen.161

Aus dem bisher in dieser Arbeit Gesagten erschließt sich leicht, und 
Bergson gibt dies auch unmittelbar zu, dass im Bereich abgetrennter 
materieller, lebloser Ensembles, bei denen die Zukunft notwendig aus 
der Gegenwart folgt und vorherberechenbar ist,162 die Anwendung 

158 PM 36.
159 PM 37; 69.
160 DSWR (MW) 124; PM (PR) 114: »Remettons le possible ä sa place: Revolution de- 
vient tout autre chose que la realisation d'un programme; les portes de l'avenir s'ouv- 
rent toutes grandes; un champ illimite s'offre ä la liberte«.
161 Dem entspricht ja auch die bergsonsche Konzeption der Zusammenarbeit von Phi­
losophie und Wissenschaft; s. hier im vorigen Kapitel den Methodenabschnitt; s. PM, 
z.B. 70 f.
162 PM (PR) 109,113 f.

234

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grade der Möglichkeit

des Begriffes der Möglichkeit zurecht erfolgt. Möglichkeit meint 
hier, um es nochmals zu sagen, nicht, dass möglicherweise das eine 
oder andere geschieht, sondern dass im Status der Möglichkeit, d. h. 
der voll ausbestimmten Wesenheit, die Zukunft in der Gegenwart 
bzw. die Gegenwart in der Vergangenheit enthalten ist. Im äußersten 
Grenzfall der Materialität unserer Realität (es sei daran erinnert, dass 
die Realität immer wenigstens minimal bewegt, d.h. durativ ist) 
kann so der Musterbegriff des intelligenten Erkennens um des Han­
delns willen volle und berechtigte Anwendung finden, ist also »prä­
zise«, da hier beide sich selbst am nächsten sind und im größtmögli­
chen Abstand vom Leben als schöpferischer Entwicklung. Der 
Abstand zwischen >notwendig< und >möglich< verschwindet hier aber 
dafür auch beinahe; möglich ist dann nur das physikalisch notwendig 
Erscheinende, das noch nicht da ist; insofern besteht die Kennzeich­
nung, die in der Einleitung wiedergegeben wurde, zu Recht, dass sich 
Bergson hier in der Nähe der Eleaten befindet - aber nur für diese 
eine Ebene der Realität. Aber auch diese Ebene der Realität steht kurz 
vor ihrer Auflösung, wie Bergson in PM163 bemerkt, und wird immer 
stärker als Abstraktion deutlich - als Abstraktion jedoch, die mit un­
serer Intelligenz entstanden ist und somit für unsere Alltagspraxis 
unhintergehbar ist.

Am Gegenpol steht das, was Bergson als den paradigmatischen 
Fall schöpferischen Handelns des Menschen ansieht, die Kunst. Dort 
ist eine Vorhersage des schöpferischen Prozesses (abgesehen von den 
materiellen Vorgaben wie z. B. Öl, Leinwand etc.) geradewegs sinn­
los, da er ganz in der Ausentwicklung im Künstler liegender Tenden­
zen besteht und somit auch den Musterfall einer freien Handlung 
bietet. In PR sind die Beispiele für die Illegitimität von Möglichkeits­
aussagen literarischer Natur; Mittelpunkt, ja wahrscheinlich echter 
Anlass der ausdrücklichen Beschäftigung mit der Frage war ein (zu 
Anfang dieser Arbeit wiedergegebenes) im Laufe des Ersten Welt­
kriegs durchgeführtes Interview, in dem Bergson gefragt wird, wie 
er sich das große literarische Werk der Zukunft vorstelle - gar nicht, 
so seine Antwort; und auf die Bitte, er solle als Philosoph mit Blick 
für das große Ganze doch wenigstens mögliche Richtungen der zu­
künftigen Literatur angeben, antwortet er: wüsste er, was das große 
Werk der Zukunft wäre, schriebe er es. Wir haben hier dieselbe Figur 
vor uns, die schon die Einfühlung einer Person in eine andere be­

PM (PR) 100.

235

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

schreibt: ist sie vollkommen, fallen beide zusammen.164 Das Werk der 
Zukunft ist noch nicht erkennbar, das heißt: noch nicht möglich. Es 
gibt keinen Vorratsschrank mit Möglichkeiten, in den man einen 
Blick werfen könnte. Möglich wird das dramatische Werk der Zu­
kunft erst - retroaktiv -, wenn es schon entstanden ist.165 Ein heuris­
tischer, entwerfender Gebrauch von »möglich« wie im Falle materiel­
ler Ensembles ist hier nicht angezeigt. Hier kann die Möglichkeit 
lediglich in einer Rückprojektion sinnvoll angewandt werden166 - 
wenn man denn die Möglichkeit eines Kunstwerkes überhaupt erklä­
ren will, denn erfassen wird man es in seinem Wesen als Kunstwerk 
gerade dadurch nicht. Aber seine Wurzeln wird es nachträglich in die 
Vergangenheit schlagen.

Ebenso sinnlos ist es aber, eine freie Handlung durch Möglich­
keiten des Handelns und eine Auswahl unter ihnen zu beschreiben, 
wie es schon hier im ersten Kapitel beschrieben wurde:

164 S. hier Kap. 1, S. 79.
165 PM (PR) 110»On vint un jour me demander comment je me le [seil, l'avenir de la 
litterature] representais. Je declarai, un peu confus, que je ne me le representais pas. 
»N'apercevez-vous pas tout au moins, me dit-on, certaines directions possibles? Admet- 
tons qu'on ne puisse prevoir le detail; vous avez du moins, vous philosophe, une idee de 
l'ensemble. Comment concevez-vous, par exemple, la grande oeuvre dramatique de de- 
main?« Je me rappellerai toujours la surprise de mon interlocuteur quand je luis repon- 
dis: »Si je savais ce que sera la grande oeuvre dramatique de demain, je la ferais.« Je vis 
bien qu'il concevait l'oeuvre future comme enfermee, des alors, dans je ne sais quelle 
armoire aux possibles; je devais, en consideration de mes relations dejä anciennes avec la 
Philosophie, avoir obtenu d'elle la clef de l'armoire. »Mais, luis dis-je, l'oeuvre dont vous 
parlez n'est pas encore possible.« - »11 faut pourtant bien qu'elle le soit, puisqu'elle se 
realisera.« - »Non, eile ne l'est pas. Je vous accorde, tout au plus, qu'elle Yaura ete.« - 
»Qu'entendez-vous par lä?« - »C'est bien simple. Qu'un homme de talent ou de genie 
surgisse, qu'il cree une oeuvre: la voilä reelle et par lä meme eile devient retrospective- 
ment ou retroactivement possible«.
Die Wiedergabe des Dialoges soll hier abgebrochen werden, zumal er schon in der Ein­
leitung dieser Arbeit zitiert wurde - neben der literarischen Meisterschaft Bergsons, ein 
verzwicktes philosophisches Problem so anschaulich wiederzugeben, verdient vor allem 
festgehalten zu werden, wie der Journalist dem sens commun und der Intelligenz im 
bergsonschen Sinne entsprechend auf der Verwendung von »möglich« auch im Rahmen 
der Kunst beharrt, und wie Bergson versucht, auf seine Auffassung überzulenken.
166 PM (PR) 111: »Qu'on y [seil, dans le passe, M. V] puisse loger du possible, ou plutöt 
que le possible aille s'y loger lui-meme ä tout moment, cela n'est pas douteux. Au für et 
ä mesure que la realite se cree, imprevisible et neuve, son image se reflechit derriere eile 
dans le passe indefini; eile se trouve ainsi avoir ete, de tout temps, possible; mais c'est ä 
ce moment precis qu'elle commence ä l'avoir toujours ete, et voilä pourquoi je disais que 
sa possibilite, qui ne precede pas sa realite, l'aura precedee une fois la realite apparue«.

236

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grade der Möglichkeit

»Der Fehler der Lehren, die übrigens in der Geschichte der Philosophie sehr 
selten sind, die der Indeterminiertheit und der Freiheit in der Welt einen Platz 
zu geben suchten, liegt darin, dass sie nicht sahen, was ihre Behauptung in sich 
einschloss. Wenn sie von Indeterminiertheit und Freiheit sprachen, verstanden 
sie unter Indeterminiertheit einen Wettstreit unter Möglichkeiten, unter Frei­
heit eine Wahl der Möglichkeiten - als ob die Möglichkeiten nicht durch die 
Freiheit selbst geschaffen würden!«167

Indem Möglichkeiten gleichsam Schatten sind, die Handlungen hin­
ter sich werfen, kann keine Kausalverknüpfung von den Schatten zu 
den sie werfenden Gegenständen gebildet werden. Indem es die Frei­
heit ist, die handelt, ist auch sie es, die als Ausgangspunkt der Rück­
spiegelung ihre Möglichkeiten schafft.

Zwischen den Extremen steht das, was in den beschriebenen Werken, 
insbesondere in MM und EC, als mittlere plans de conscience der 
Möglichkeit Raum einräumt. Die eben zitierte Stelle macht einmal 
mehr deutlich, dass die Rede von der Wahlfreiheit, die verschiedent­
lich in MM und EC vorkommt, nicht die wirkliche Freiheit, nämlich 
die Freiheit als besondere Qualität einer Handlung meint, sondern 
eine (Vor-)Stufe von Freiheit, die als Struktur der Befreitheit von 
unmittelbarer materieller Notwendigkeit, d.h. als strukturell ge­
gründete Eigenschaft des Menschen, lediglich eine Bandbreite mehr 
oder minder vorgegebener Reaktionsvarianten meint. Diese Varia­
nten beschreiben also einen Zwischenzustand zwischen Freiheit und 
Notwendigkeit. Wahre Freiheit ist Qualität einzelner Akte; als solche 
tritt sie aber niemals ganz auf, sondern kennt Grade. Freiheit als 
Grundeigenschaft des Menschen ist dagegen immer mittleren Cha­
rakters. Ebenso tritt aber auch die reine Notwendigkeit nie auf, denn 
auch abgezirkelte leblos-materielle Ensembles wie das bekannte Glas 
Zuckerwasser stehen doch im Rahmen eines Ganzen, das von Orga­
nisiertheit, von Leben geprägt ist. Die Notwendigkeit kennt also 
ebensolche Grade wie die Freiheit. Die gegenseitige Durchdringung 
von Bewusstsein qua Freiheit und Materie qua Notwendigkeit in 
Graden war in EC zur Sprache gekommen. Diese Grade der Freiheit 

167 DSW (MW) 124; PM (PR) 114 f.: »Le tortdes doctrines,- bien rares dans l'histoire de 
la philosophie,- / qui ont su faire une place ä l'indetermination et ä la liberte dans le 
monde, est de n'avoir pas vu ce que leur affirmation impliquait. Quand elles parlaient 
d'indetermination, de liberte, elles entendaient par indetermination une competition 
entre des possibles, par liberte un choix entre les possibles,- comme si la possibilite 
n'etait pas creee par la liberte meme!«

237

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Mögliche und das Wirkliche

aber sind das genaue Spiegelbild der Grade der Möglichkeit, insofern 
eben Möglichkeit geeignet ist, das Durchmischtsein von Materie und 
Geist aus der Perspektive der Intelligenz zu beschreiben. Das Mögli­
che gewinnt auf dieser Stufenleiter an Flexibilität; als ontologisch 
festgelegte Vorbestimmung auf dem Gebiet geschlossener Ensembles 
hat es nichts von Varianz in sich; diese gewinnt es aber scheinbar als 
Entwurf des Handelnden, der sich seine Welt gefügig zu machen ver­
sucht, denn Entwürfe sind stets als Varianzen denkbar. Die Offenheit 
der Zukunft lässt Bergson aber nicht auf das Konto des Denkens in 
Möglichkeiten gehen; der Entwurf der zu verwirklichenden Möglich­
keit soll ja gerade dem Handelnden die Zukunft als Eindeutigkeit 
sichern. Je materieller der Zusammenhang ist, in dem mit diesem 
Begriff operiert wird, um so rechtmäßiger und erfolgversprechender 
wird der Begriff als handlungslenkender und auch als das Entstehen 
beschreibender eingesetzt.168 Je unmaterieller aber der Zusammen­
hang, umso erfolgloser, ja irreführender ist der Begriff des Mögli­
chen und ist zu ersetzen durch den der Tendenz (oder des Virtuellen).

Um auf das Zitat anfangs dieses Kapitels zurückzukommen: 
Bergson hat so das Problem des Möglichen erst dann ausdrücklich 
gestellt, als er es gelöst hat - sowohl in seinen Artikulationen und 
Hauptargumentationen wie auch in seiner doppelten Genese, die im 
vorigen Kapitel aus EC rekonstruiert wurde. Nur im Bewusstsein 
seiner Lösung, die durch die Figur der falschen Probleme und ihrer 
Auflösung in der Dialektik von Mehr und Weniger am Beispiel von 
Nichts und Ordnung, aber auch von Bewegung gegeben war, und 
nachdem andererseits die traditionellen Aufgaben des Möglichkeits­
begriffs durch den der Tendenz gelöst waren, konnte er das Problem 
des Möglichen und seines Bezuges zum Wirklichen als ausdrück­
liches stellen. Und in der Problemstellung - ob und wie das Wirkliche 
mit Hilfe des Möglichen erfasst werden kann - liegt die Lösung ver­
borgen, nämlich in den Graden des Verhältnisses von Bewusstsein 
und Materie, hier artikuliert als Beziehung zwischen Intelligenz und 
schöpferischer Wirklichkeit, wobei die Intelligenz der Schwundstufe 
dieser Wirklichkeit, der Materie, allein adäquat ist.

168 Die Intelligenz geht im Fabrizieren in dieser Weise vor.

238

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung
Genese und Funktionen von Möglichkeit

In seinem letzten Aufsatz lehnt Bergson die Verwendung des Begrif­
fes >möglich< für philosophische Zwecke ab und bestreitet sogar (in 
Übereinstimmung z. B. mit Diodoros Kronos), dass es so etwas wie 
Möglichkeit gebe - so die nahezu einhellige Meinung der Literatur. 
Ist dies aber wirklich Bergsons Ansicht? Was bedeuten die Einschrän­
kungen, die er noch im Artikel selber macht? Wieso verwendet er 
den Begriff dann doch oft im Laufe seines Werkes, und in durchaus 
widersprüchlich scheinender Manier? Lässt sich ein umfassendes 
Bild dessen rekonstruieren, wie Bergson diesen Begriff selbst ver­
wendet, und steht dies in Übereinstimmung damit, welche Verwen­
dungen des Begriffes er selbst für zulässig hält? Und wie löst er das 
Problem, für das Möglichkeit üblicherweise verwendet wird, nämlich 
die Erklärung von Entwicklung?

Auf diese Fragen hat diese Arbeit versucht, erstmals Antworten 
zu geben - weil sie sie erstmals so gestellt hat. Ausgehend von der 
oberflächlich scheinenden Feststellung der Änderung des Titels von 
PR hat sie den Eindruck gewonnen, dass mit diesem Problem die 
Hauptpunkte der bergsonschen Philosophie in Berührung stehen.

Bergson arbeitet mit einem Vorbegriff von Möglichkeit, der die Basis 
seiner Untersuchungen bildet und zugleich wichtige Vorentschei­
dungen mit sich bringt; es ist dies der leibnizsche Begriff, oder viel­
mehr ein Teil desselben. Der Zusammenfall von essentia und possi- 
bilitas, die vollständige Durchbestimmtheit der Möglichkeit und die 
dadurch prinzipiell gegebene (und von Gott realisierte) Vorhersag­
barkeit der Zukunft der Einzelessenzen wie auch aller ihrer Kom­
binationen ist das, was Bergson vor Augen hat, wenn er von >mög- 
lich< spricht.1 Dadurch kann er von vorneherein den solchermaßen 
eng gestalteten Möglichkeitsbegriff nicht zur Erklärung von Werden 

Auch dies wird durch den Anhang dieser Arbeit illustriert.

239

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

einsetzen; dadurch ergeben sich diese immensen Schwierigkeiten, die 
- neben den in der Einleitung genannten Autoren - z. B. Zubiri2 und 
Bloch3 darin sahen, bei Bergson eine Erklärung für Entstehen von 
Neuem zu finden. Denn das leibnizsche »omne possibile exigit exis- 
tere«,4 das sich in der Tendenz ausdrückt (»essentiam per se tendere 
ad existentiam«5), wird aus diesem Vorbegriff, der wesentlich Gegen­
begriff ist, ausgeschieden: in Essai und EC, im IM und DSMR als das 
Tendenzielle, das dann aber auch nicht mehr den Status der Möglich­
keit hat, den es bei Leibniz einnimmt. Aber es dient bei Bergson als 
eigene »Kategorie« zur Begreiflichmachung des Entstehens von Neu­
em aus schon »Bestehendem« (völlig spontan und aus Nichts entsteht 
nichts). Möglichkeit hat bei Bergson ihre Funktion in der wahrneh­
menden Erfassung und handelnden Gestaltung von Wirklichkeit 
durch den Verstand und ist eher auf die Seite der Repetitivität als 
der (absolut betrachteten) Kreativität zu setzen. Diese Repetitivität 
ereignet sich in der Intelligenz als vorgängige, parallele oder nach­
folgende Repräsentation. Sie entsteht in der aufeinander bezogenen 
Genese von Intelligenz und Materialität aus in Erstarrung geratenen 
Tendenzen. Gerade dadurch jedoch kommen der Möglichkeit diese 
Rollen in der handelnden Wirklichkeitsgestaltung zu, die zu einer 
abgestuften Freiheit im Rahmen der gemischten Realität führen.

Die bergsonsche Erklärung der Herkunft des Möglichkeits­
begriffs ist doppelt bestimmt aus der Genese der objektiven, mate­

2 Zubiri, Xavier: Estrucura dinämica de la realidad, Madrid (Alianza) 1989, 150.
3 Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1985, 231. Dort kri­
tisiert er Bergson ausdrücklich dafür, das Neue nicht erklären zu können und »statt des 
Novum nur Taumel« hervorzubringen. Als Grund gibt er S. 232 an: »Der dem entspre­
chende ideologische Grund liegt letzthin in der alten, bemüht reproduzierten Ausschal­
tung zweier der wesentlichsten Beschaffenheiten des Novum überhaupt: der Möglich­
keit und der Finalität. In beiden sieht Bergson die gleiche Schematik des tötenden, 
wechselfeindlichen Verstands, die er sonst als Verräumlichung, Kausalität, Mechanis­
mus am Werk sieht. Das mächtige Reich der Möglichkeit wird ihm derart ein Schein der 
- Retrospektion«. In Experimentum Mundi, Frankfurta.M. (Suhrkamp) 1975,144 ope­
riert Bloch dann (neben dem Begriff der Latenz, der bei Bergson nur sehr vereinzelt 
erscheint) v.a. mit dem Begriff der Tendenz, um aus dieser als offener Möglichkeit das 
Novum zu erklären. Hier also ließe sich Bergsons Lösung mit seinem Tendenz-Begriff 
lückenlos einbauen.
4 Leibniz, G. W: De veritatibus primis, in: G. W. Leibniz: Kleine Schriften zur Meta­
physik, hg. v. Heinz Holz, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 22000,174.
5 Leibniz, G. W.: De rerum originatione radicali, in: G. W. Leibniz: Opuscula philoso- 
phica selecta, Texte latin revue par Paul Schrecken Paris (Vrin) 1966, 87 (= G. W. L.: 
Philosophische Schriften, hg. Gerhardt, VII, 303).

240

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

riellen Welt und der Genese der Intelligenz als dem ihr entsprechen­
den Erfassungsvermögen, das eine subjektive Welt erstehen lässt. 
Hierfür wurden die bergsonschen Schriften einer Interpretation un­
terzogen, die mehr aus ihnen herausholt, als Bergson in ihrer Ent­
stehungszeit bewusst in sie hineingelegt hat. Gerade durch die In­
halte der Philosophie Bergsons sah sich diese Arbeit aber dazu 
berechtigt, Genese und Artikulation des Begriffs in Bergsons Denk­
weg herauszuarbeiten, den Bergson erst sehr spät als zentral für sein 
Werk bemerkt hat: insofern nämlich bei ihm sich die Grade der 
Wirklichkeit und die Weise ihrer Bewältigung durch die Intelligenz 
erheben lassen. Dass diese Arbeit in der Reihenfolge der Kapitel den 
Werken Bergsons folgte, diente zur Nachzeichnung des Denkwegs, 
der zu EC als dem Hauptwerk der genetischen Methode führte. In 
dieser Nachverfolgung der Reihenfolge der Werke weiß sich die Ar­
beit in der Tradition der wichtigsten Werke über Bergson.

Im ersten Kapitel wurde, neben der Grundlegung der Philosophie 
Bergsons im Begriff der duree, die Verwendung seines leibnizisch 
geprägten Vorbegriffes von Möglichkeit in der Freiheitsproblematik 
besprochen; in einer Befreiung von der Determinismus-Indetermi­
nismus-Alternative, deren Unlösbarkeit auf der verfehlten Anwen­
dung des Möglichkeitsbegriffes auf die Freiheitsproblematik basiert, 
wendet sich Bergson einer Betrachtung des Problems der Freiheit auf 
der Basis der duree als Grundcharakteristikum inneren Lebens zu. 
Das innere Leben des moi profond kann sich in einem freien Akt 
ausdrücken, wenn es in einer rigorosen Wendung auf sich selbst ei­
gene innere Tendenzen zur Entscheidung bringt. Die wahrhaft freie 
Tat ist so Entwicklungshandlung, nicht Wahlhandlung. Die Freiheit 
liegt also nicht in der Auswahl aus gleichwertigen, fest vorgegebenen 
oder vorgestellten Möglichkeiten, sondern in der Qualität des Reife­
prozesses der Entscheidung. Einmal gefällt, lässt sich die Entschei­
dung nachträglich in Möglichkeiten zurückverfolgen, die so aber 
überhaupt erst erstellt werden.

Frei ist man aber nur in Ausnahmehandlungen; Freiheit hat 
Grade, grundgelegt darin, dass alle Realität eine graduelle ist - gra­
duell in dem jeweiligen Grad der Durchdringung von Materie durch 
Bewusstsein. Deswegen kann durchaus von einer Wahlfreiheit in der 
Situation vor vorgestellten Möglichkeiten gesprochen werden, wie 
dies in MM geschieht und im zweiten Kapitel vorgestellt worden ist. 
Es handelt sich dann eben nicht um die volle Freiheit, sondern um die 

241

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

graduelle im materiellen Rahmen der alltäglichen Handlungswelt. 
Auf der Grundlage des in MM Ausgeführten lässt sich nun erheben, 
wie es dazu kommt, dass der Handelnde sich vor Möglichkeiten ge­
stellt sieht. Die individuelle Handlungsmöglichkeit entsteht bereits 
in der Wahrnehmung des Einzelnen und ist, gemäß dem Dualismus 
von MM, doppelt grundgelegt: Zum einen in der Begegnung der 
images untereinander, deren reine Wahrnehmung im anderen statt­
findet, indem nämlich ein jedes vollständig der Wechselwirkung mit 
den anderen images ausgeliefert ist; in der auswählenden Begegnung 
des organisierten Körpers mit seiner Umwelt wird dann von seinen 
Wahrnehmungsobjekten stets seine möglichen Einwirkungen auf sie 
widergespiegelt. Die Möglichkeit kommt also einerseits vom Ande­
ren, Wahrgenommenen her. Zum anderen liegt die Grundlage im 
reinen Gedächtnis, das als vollständiges Reservoir einen Vorrat an 
virtuellen Erinnerungen bildet, mit dessen Hilfe die Rohdaten der 
Wahrnehmung erst zu einer vollständigen bewussten, grundsätzlich 
praxisorientierten Wahrnehmung interpretiert werden, die die Mög­
lichkeiten der Handlung in sich trägt. Möglichkeit kommt also ande­
rerseits vom Interpretierenden her. Durch den Eintrag von Geistigem 
in materielles Umfeld entsteht so durch Möglichkeiten eine untere 
Stufe von Freiheit. War im Essai Möglichkeit Grund der Verhin­
derung der Erkenntnis von voller Freiheit, wird sie in MM aus ganz 
anderer Perspektive zur Grundlage mittlerer Freiheit. Tritt Möglich­
keit im Essai als falsche Ansicht normalen (und philosophischen) 
Denkens angesichts des Problems der Freiheit auf, sehen wir in 
MM, wie Möglichkeit als Perspektive auf die Welt aus der Perspekti­
ve der Wirklichkeit im Individuum entsteht.

Worin aber liegt der Grund der Möglichkeit? Diese Frage lässt 
sich auf der Grundlage des in MM Erreichten anhand der Themen 
von EC im dritten Kapitel dieser Arbeit in beide Richtungen, ontolo­
gisch und gnoseologisch, verfolgen; als Nebengewinn ist der Begriff 
der Tendenz schärfer zu fassen, der schon das Entstehen freier Hand­
lungen im Essai (und als tendances motrices in MM) beschreibbar 
machte. Das Wesen der Realität als elan ist das Tendenz-Sein; diese 
ist in ihrer spezifizierten Kraft aber jeweils beschränkt und tendiert 
zur Erstarrung, wobei sie jedoch stets wenigstens einen Rest an Be­
weglichkeit behält (auch in der anorganischen Materie, die doch auch 
Bewegung zur Grundlage hat). In dieser zwiespältigen Tendenzialität 
der materiellen Welt, der anorganischen wie besonders der organi­
schen, liegt die Grundlage der Veränderbarkeit und zugleich die 

242

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

Grundlage der Verharrung in bestimmten Formen, die durch ihre 
Dialektik die Veränderung nur im Rahmen bestimmter Bandbreiten 
zulassen. Zugleich entsteht im Menschen (und auch anderen Lebe­
wesen) die Intelligenz als die Fähigkeit, im Gegensatz zum stets 
unmittelbaren Instinkt Abstand zu den Dingen der jeweiligen Umge­
bung zu nehmen. Diese eigene Methode in der Überlebenssicherung, 
für die die Intelligenz entstanden ist, drückt sich aus in der Wahr­
nehmung, wie sie in MM beschrieben wurde, und in der Auffassung 
der Dinge der Welt als von uns und voneinander getrennte, als stabi­
le. Indem die Dinge nur als Ensembles bzw. Teile von Ensembles und 
nicht als auch tendenzhafte gefasst werden, bemächtigt sich ihrer die 
Intelligenz, um sie ihrer fabrikatorischen Fähigkeit zu unterwerfen: 
sie sieht in ihnen, was sie mit ihnen machen kann, welche Möglich­
keiten sie für sie bergen.

Möglichkeit wird so zum heuristischen Orientierungsbegriff der 
Intelligenz in der bewegten Welt. Im vierten Kapitel dieser Arbeit, 
das Bergsons ausdrückliche Beschäftigung mit Möglichkeit als Be­
griff und Problem gewidmet ist und seinen Schwerpunkt in PM hat, 
wird, nachdem die Genese des Phänomens und Begriffs der Möglich­
keit geklärt worden ist (d. h. Bergsons implizite Erläuterung der 
Struktur und Genese des Denkens und Handelns in Möglichkeiten 
offengelegt wurde), Möglichkeit selbst erläutert: die Genese des Be­
griffs bei Bergson selbst, der Übergang von der impliziten zur expli­
ziten Thematisierung ist nunmehr vollzogen, zuletzt mit der Ände­
rung des Titels von Le possible et le reel. In der retrograden Aktivität 
des Verstandes versucht der Verstand, die Wirklichkeit aus Möglich­
keiten in der Vergangenheit zu erklären; oder anders gewendet, 
schafft die Wirklichkeit ihre Möglichkeit erst. Die Nachträglichkeit 
der vorgeschalteten Möglichkeit sieht von der Realität zwar nicht 
geradewegs ab, umgeht sie aber; die Realität wird hier durch etwas 
erklärt, was sie selbst nicht ist. Möglichkeit wird so zur Grundlage 
der falschen Probleme »Nichts« und »Unordnung«; so wie Möglich­
keit als vorgängig vor der Wirklichkeit gedacht wird, werden auch 
das Nichts und die Ordnungslosigkeit als vorgängig vor dem Sein 
und seinen Ordnungen gedacht. Tatsächlich haben diese drei zwar 
weniger Seinsgehalt, benötigen aber einen höheren Denkaufwand, 
was laut Bergson seit jeher verwechselt wurde; als klassische falsche 
Probleme haben sie deswegen die Metaphysik seit ihrem Beginn ver­
wirrt. Der höhere Denkaufwand liegt darin begründet, dass sich hin­
ter diesen Begriffen ein Erwartungshorizont an Möglichem verbirgt, 

243

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

der dann enttäuscht wird; die Enttäuschung manifestiert sich dann in 
den Begriffen Nichts und Unordnung. Neben der solcherart deutlich 
gewordenen Funktion als Rückbindung und als Erwartung tritt Mög­
lichkeit auch als Gliederungsmittel der bewegten Gegenwart auf: die 
Festlegung, die durch Möglichkeit geleistet wird, bezieht sich hier auf 
eine Bewegung, die auf die Strecke abgetragen und dann in mögliche 
Haltepunkte untergliedert wird. Dadurch aber wird wiederum die 
Beweglichkeit der Realität verfehlt. Jedoch nie die Realität ganz: 
denn schließlich gibt es Bereiche, in denen, und dadurch Weisen, auf 
die die Anwendung des Begriffes erfolgreich vorgenommen wird. 
Denn hier hat für Bergson die Verwendung von Möglichkeit ihre 
Berechtigung: während für die eigentliche Aufgabe der Philosophie 
qua Metaphysik im bergsonschen Verstände der Begriff der Möglich­
keit das genannte Problem des Missverständnisses von Kreativität 
und Evolution aufwirft, weil Möglichkeit als Begriff gerade vom Be­
weglichen in jeder Entwicklung ablenkt, hat Möglichkeit in der Be­
währung in der Welt ihren Platz. Sie ist einer der Begriffe, in denen 
sich die Funktion der Intelligenz als erfolgreiches Instrument zur 
Lebenserhaltung beschreiben lässt. Erfolgreich aber meint: erfolg­
reich für die Praxis, die ihr entsprechende Alltagserkenntnisweise 
und die ihr entwachsene Wissenschaft (soweit diese ihrem Ursprungs- 
ambitus nicht schon entwachsen ist). Diese Grade der berechtigten 
Anwendung des Möglichkeitsbegriffs haben ihre (umgekehrte) Ent­
sprechung in den Graden der Freiheit und ihre Grundlage in den 
Graden der Durchdringung von Materie und Bewusstsein, von Not­
wendigkeit und Freiheit.6

6 Sieht man Natur als einen determinierten, von Gesetzen und Konstanten gelenkten 
Zusammenhang, so wird es schwierig, das ihr scheinbar ganz Andere, nämlich Freiheit, 
aus ihr herauszuholen, d. h. in sie hineinzulesen - zumal wenn Freiheit als das Schaffen 
von unvorhersehbar Neuem betrachtet wird, wie Bergson es tut. Bergson geht jedoch 
den entgegengesetzten Weg: Freiheit als Schaffen von Neuem ist das ursprüngliche 
Wesen von Natur selbst als in Materie organisiertem Bewusstsein; nur verliert sich die 
ursprüngliche Schöpfungskraft in ihrer Schöpfung selbst, bis sie im Menschen wieder zu 
sich zu kommen vermag - sichtbar in den großen Künstlern oder den großen Mystikern, 
aber auch in anderen Akten der Freiheit, die durch eine Rückversetzung in die je eigene 
duree, d.h. den je eigenen elan vital die Notwendigkeiten des Augenblicks auslöschen 
und Neues schaffen. Bei Bergson kommt die Freiheit des freien Aktes daher, dass im 
Menschen die eigentliche positive Grundlage der Natur, das Bewusstsein, sich frei ma­
chen kann: der Mensch kann in der Intuition sich als duree mitvollziehen. Allerdings 
vollzieht er nur seine eigene duree so mit, und die Gewinnung eines freien Aktes ist also 
für Bergson nur insoweit ein sozial vermittelter Akt, als das Tiefen-Ich in seiner Prä-

244

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

In den voraufgehenden Kapiteln wurde also der Begriff der Möglich­
keit, so wie Bergson ihn versteht und verwendet, nachgezeichnet in 
einem Längsschnitt durch sein Werk, soweit es hierfür von Interesse 
ist. Vieles musste dabei weggelassen oder stark verkürzt dargestellt 
werden. Die Methoden Bergsons prägten dabei das jeweils zu Errei­
chende: die genetische Methode, wie Bergson sie verschiedentlich 
nennt, ließ die Genese des Begriffs wie auch des Phänomens deutlich 
werden, indem die zwiespältige Tendenzialität der Evolution, ihre 
Komplementarität von Abschluss und Aufbruch, in Verbindung mit 
der Intelligenz zu Konzeption und Erfolg von »Möglichkeit« führt; 
die Methode der Begriffs- und Problemkritik und die Methode der 
Verschränkung von Wissenschaft und Metaphysik ließen die innere 
Artikulation des Möglichkeitsbegriffs ans Licht treten, ließen seine 
Felder und Grade beschreibbar werden, indem gezeigt wird, auf 
welche Weise in metaphysischen Kontexten der Möglichkeitsbegriff 
verfehlt verwendet wird und inwieweit er für bestimmte Kontexte 
zutreffend Verwendung findet. Somit sind letztlich bestimmte Funk­
tionen von Möglichkeit feststellbar.

Die Funktionen des Möglichkeitsbegriffs in der Erfassung der objek­
tiven Wirklichkeit sind im Ergebnis drei: die Planungsfunktion bzw. 
Erwartungsfunktion (Wahl, Handlungsvorbereitung), die Verwur­
zelungsfunktion (retrograde Erklärung) und die Untergliederungs­
funktion (Schnitte, Ensemblebildung). Die Planungsfunktion wurde 
vor allen in Essai und MM (erstes und zweites Kapitel dieser Arbeit), 
aber auch in PM als Erwartungsfunktion (viertes Kapitel dieser 
Arbeit), die Untergliederungsfunktion in EC und PM, die Ver­
wurzelungsfunktion in PM (beide viertes Kapitel dieser Arbeit) auf­
gewiesen. Systematisch grundlegend ist die Untergliederungsfunk­
tion; mithilfe der Untergliederung der Wirklichkeit in Einheiten 
wird diese überhaupt erst in sich unterscheidbar, entsteht erst ein 
Vorher und ein Nachher, entstehen erst die Bestandteile, die sich 
dann kausal aufeinander beziehen lassen. Die Verwurzelungsfunk­
tion nutzt diese Unterscheidbarkeiten, indem sie das, was an der Ge-

gung natürlich immer auch Einflüsse aus dem sozialen Bereich verarbeitet. Freiheit 
entsteht aus einem Mit-sich-zu-Rate-Gehen und ist erst im Nachhinein rationalisierbar. 
Dadurch aber wird wiederum der Prozess der Gewinnung eines freien Aktes an natürli­
che Prozesse angenähert, bei dem strengen Unterschied, das die Reifung einer Handlung 
sich in einem Bewusstseinsprozess vollzieht, nicht in einem unbewusst-organischen. 

245

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung

genwart trotz aller unterscheidenden Gliederung prekär und instabil 
erscheint, durch Verwurzelung absichert: indem die Möglichkeiten 
beschrieben werden, aus denen heraus es (unfehlbar) entstehen 
musste, ist das Entstandene erst in seiner Existenz abgesichert. Erst 
auf der Basis der Verwurzelungsfunktion ist die Planungs- bzw. Er­
wartungsfunktion erklärbar: denn diese behandelt das Zukünftige als 
das zu Erklärende und sieht im hier und jetzt dessen Ausgangspunkt. 
Die jetzige Wirklichkeit ist die Möglichkeit, in der die künftige Wirk­
lichkeit wurzelt, aus der heraus sie geplant und erwartet wird. In der 
Wahrnehmung bereits, die ja im Menschen immer schon intelligente 
(in Bergsons Sinne) ist, tritt uns die Welt als Feld möglicher Aktivi­
täten entgegen. Der innere Zusammenhalt ist durch die praktische 
Ausrichtung der Intelligenz gegeben: in allen drei Funktionen dient 
Möglichkeit zur Unterbrechung von Kontinuitäten, zur Homogeni­
sierung von Heterogenitäten, zur fasslichen Einteilung des Wirk­
lichen, und zwar indem sie ein Abbild der Wirklichkeit entwirft, das 
als Möglichkeit ihr gegenübergestellt wird. Das Abbild kann dann 
prospektiv, retroaktiv oder in eigentümlicher Weise kopräsentisch- 
außerdurativ sein (in einem abstrakt durchlaufenen, untergliederten 
Raum). In jedem Fall vermeidet es die unmittelbare Anschauung der 
Wirklichkeit in ihrer Prozessualität. Somit sind die Felder des Mög­
lichen Evasionen aus der schöpferischen Zeit des Wirklichen. Die 
Wurzel unserer Wirklichkeit ist zweifach, wie auch unsere Wirklich­
keit es ist; im Alltagsverstand wurzelt die Welt der Möglichkeiten, 
und zugleich wurzelt diese in der Eigenart der materiellen Welt, in 
ihren Begrenztheiten stabile Verhältnisse zu bereiten, in denen Vor­
herberechenbarkeit anzutreffen ist. Die für Bergson wirklichere, weil 
wirkendere, andere Eigenart der Welt, Neues hervorzubringen und 
Grenzen aufzubrechen, ist im mittleren Bereich der Wirklichkeits­
ebenen die Grundlage für die Wahl zwischen mehreren Möglichkei­
ten; in den Bereichen, die Bergson durch höhere geistige Spannkraft 
gekennzeichnet sieht, ist sie die Wurzel der schöpferischen Wirklich­
keit.

246

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Das gefundene Problem
	Die bisherige Aufnahme von La penseee et le mouvant und der Problematik des Möglichen
	Möglichkeit als Ergebnis eines retroaktiven Verstandes
	Möglichkeit als falsches Problem I: Das Mögliche, die Fülle und das Nichts
	Möglichkeit als falsches Problem II: Das vorgebliche Rätsel von Bewegung und Werden
	Möglichkeit als falsches Problem III: Schöpferische Wirklichkeit und Möglichkeit: Le possible et le reel:
	Grade der Möglichkeit
	Zusammenfassung: Genese und Funktionen von Möglichkeit

