Eva Geulen

Lebensform und Fliegenpein
Canetti und Agamben Uber Insekten

Nach Nietzsche und Foucault sind die Begriffe >Leben< und >Macht« nicht
mehr so emphatisch ins Spiel gebracht worden wie in den Biichern Gior-
gio Agambens zur archaischen Rechtsfigur des komo sacer. Mit Ausnahme
Canettis, miifite man eigentlich hinzufiigen. Aus vielen Griinden bleiben sich
Elias Canetti und Giorgio Agamben als Machttheoretiker jedoch fremd.'
Allerdings bleiben auch bei Ausklammerung dieses Aspektes zahlreiche
Parallelen tibrig; so sind beide passionierte Zitatenjiager und Materialsamm-
ler. Canetti beschrankt seine Beuteziige vornehmlich auf ethnologische Quel-
len, Agamben bevorzugt die juridisch-philosophischen Archive Europas.”
Jedenfalls entziindet sich ihre intellektuelle Phantasie stets am materialen
(Text)Fund. Der eklektischen Materialversessenheit und dem Glauben an
die Macht des Dokuments entspricht andererseits ihrer beider Neigung, die
eigenen Theoreme so plastisch zu halten, daf§ deren spekulativer Entwurfs-
charakter hinter den rhetorisch erzeugten Evidenzeffekten verschwindet.?
Vor allem der Canetti-Leser bringt oft nur ein benommen zustimmendes
50 ist es< zustande.* Aber auch bei Agamben zehrt die Uberzeugungskraft

! Allenfalls kénnte man in kritischer Absicht Agambens am Ausnahmezustand orientierte
Souverinititstheorie mit dem ausgeschlossenen >nackten Leben<in ithrem Zentrum gegen
Canettis quasi-Hobbes’schen Anthropologismus und seinen poetisch verbrimten pseudo-
phinomenologischen Biologismus mobilisieren. Vgl. Axel Honneth: Die unendliche Per-
petuierung des Naturzustandes. Zum theoretischen Erkenntnisgehalt von Canettis Masse
und Macht, in: Michael Kriiger (Hg.): Einladung zur Verwandlung. Essays zu Elias Canettis
Masse und Macht, Miinchen/Wien 1995, S. 105-127. Zur Rekonstruktion von Canettis
Machttheorie vgl. den Beitrag von Friedrich Balke im vorliegenden Band. Zu Agamben
vgl. Eva Geulen: Giorgio Agamben zur Einfithrung, Hamburg 2005.

2 Vgl. Manfred Schneider: Die Kriippel und ihr symbolischer Leib, in: Michael Kruger

(Hg.): Hiiter der Verwandlung. Beitrage zum Werk von Elias Canetti, Miinchen/Wien

1985, S. 22-42, sowie die Beitrdge in dem Band von Gerhard Neumann (Hg.): Canetti

als Leser, Freiburg 1.Br. 1996.

Eine erkenntnistheoretisch bestechende, aber im Blick auf den Gegenstand vielleicht

doch etwas zu grofiziigige Rekonstruktion von Canettis Verfahren hat Christoph Menke

vorgelegt mit seinem Aufsatz: Die Kunst des Fallens. Canettis Politik der Erkenntnis, in:

Michael Kriiger (Hg.), Einladung zur Verwandlung, S. 38-67.

Diese Lescerfahrung spiegelt sich auch im Profil der Canetti-Forschung, deren tiberwiegen-

der Anteil immanente Werkinterpretationen sind. Gelegentlich erweckt dies den Eindruck,

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

336 Eva Geulen

der Figur des /omo sacer nicht unwesentlich von ihrer rhetorisch inszenierten
Wiedererkennbarkeit.

Was sich als Demut gegeniiber dem Gegenstand gibt, hat also eine her-
risch-tyrannische Kehrseite.” Besonders verstérend duflert sie sich wohl
bei Canetti, der die Ubergingigkeit zwischen anempfindender Rezeption
und autoritirer Verfiigungsgewalt in Gestalt des Kerntheorems der Ver-
wandlung umstandslos in den Rang einer Methodik erhebt, die regelmiaflig
pritendiert, dem phinomenalen Befund und seinen Erfordernissen blof§
zu sekundieren. Agambens theoretische Tyrannis bekundet sich stets dort,
wo seine Uberlegungen eine im Anspruch universalistische Theorie der
Macht anstreben, die lokale oder historische Differenzierungen entschlossen
ausblendet. Diese Dialektik von Hingabe an einen partikularen Gegenstand
und verallgemeinernder Vereinnahmung desselben gehort zur intellektuel-
len Physiognomie Canettis und im Ansatz auch Agambens.® In Masse und
Machtund in Agambens Homo-Sacer-Projekt verschranken sich geschlossene
Systematik und eklektisches Verfahren zu einer seltsamen Synthese.”

Den verfahrenstechnischen Affinititen der beiden Autoren mag geschuldet
sein, dafl sich an gewissen Punkten auch inhaltliche Konvergenzen zwischen
Agamben und Canetti abzeichnen. Das gilt insbesondere von der Problema-
tik des Tieres. Wer den Begriff des Lebens so bedingungslos ins Zentrum

als lebte der Autor noch und man erwartete seine Sanktionierung. Zu Canettis Nachleben
vgl. die jiingst erschienene Biographie von Sven Hanuschek: Elias Canetti. Biographie,
Miinchen/Wien 2005 sowie die verzagt kritischen Analysen von Heike Knoll: Das System
Canetti. Zur Rekonstruktion eines Wirklichkeitsentwurfes, Stuttgart 1993.

Nikolina Burneva hat diese Ambivalenz anhand der Prosa-Skizzen des letzten zu Lebzeiten
Canettis veroffentlichten Bandes Die Fliegenpein entfaltet in: Geschichte als Fliegenpein?
Zum januskopfigen Ich in Elias Canettis Aufzeichnungen, in: Wirkendes Wort 3 (1993),
S. 632-644; wieder abgedruckt unter dem Titel: Kompetenzverteilung im Umgang mit
Geschichte: Elias Canettis >Die Fliegenpeins, in: Penka Angelova (Hg.): Autobiographie
zwischen Fiktion und Wirklichkeit. Internationales Symposion, Russe, Oktober 1992,
St. Ingbert 1997, S. 91-100. Zu den Aufzeichnungen im allgemeinen vgl. Luciano Zagari:
Epik und Utopie. Elias Canettis Provinz des Menschen, in: Manfred Durzak (Hg.): Zu
Elias Canetti, Stuttgart 1983, S. 102-115, und Jiirgen Sohring: Die Literatur als Provinz
des Menschen. Zu Elias Canettis Aufzeichnungen, in: DVJS 60 (1986), S. 645-666.
Dem entspricht die Charakterisierung von Canettis Darstellungsverfahren als Physiogno-
mik. Vgl. Manfred Schneider, Die Kriippel und ihr symbolischer Leib.

Aber der Erkenntnisgewinn scheint bei Agamben in jedem Fall grofier als bei Canetti.
Das mag daran liegen, daf} Agambens Studien von einem unmittelbaren, auch politi-
schen, Riickbezug auf Zeitgeschichte zehren, fir den in Canettis zum System tendierender
Denkweise kein Platz ist. Vielleicht fillt der intellektuelle Gewinn bei Canetti aber auch
so mager aus, weil ihm an der Dauerhaftigkeit seiner Einsichten noch mehr liegt als an
deren Inhalt.

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lebensform und Fliegenpein 337

rickt wie auf je andere Weise Canetti und Agamben, dem stellt sich die
Frage nach dem Verhiltnis des Menschen zu anderen Lebewesen, vor allem
natiirlich zum Tier, mit besonderer Dringlichkeit. Die dabei beobachtbare
Tendenz zu einer utopischen Erhhung (auch Uberhohung) des Tieres® hat
kompensatorischen Charakter: Es soll offenbar wieder gutgemacht werden,
was dem Tier im Namen des Menschen und der Menschlichkeit seit der
Antike widerfahren ist. Aber eigentlich glauben sowohl Canetti als auch
Agamben, dafl es dem Menschen bei seiner Selbstvergleichung mit dem Tier
nicht viel besser ergangen ist als den Tieren, die ithn seiner Menschlichkeit
versichern mufiten. Alle mit dem Unterschied zwischen Mensch und Tier
operierenden Anthropologien (und vielleicht gibt es keine Anthropologie
ohne diese Unterscheidung) sind zirkuldr organisiert: Das Wesen des Men-
schen wird tiber seinen Unterschied zum Tier bestimmt, aber der lafit sich
nur formulieren, wenn man den Menschen bereits als Tier definiert hat,
das sich durch zusitzliche Fahigkeiten (oder auch: durch fehlende Fahig-
keiten, also durch Mingel) von der Tierheit unterscheidet. Canetti hat im
Zusammenhang mit Uberlegungen zum Ursprung der Sklaverei bemerkt,
daf} »der Wunsch, Menschen zu Tieren zu machen«, dem entgegengesetzten,
nimlich »Tiere in Menschen zu verwandeln«, korrespondiert.’ In seinem
schmalen Biichlein Das Qffene. Uber Mensch und Tier formuliert Agamben
denselben Sachverhalt schirfer: »Der entscheidende politische Konflikt in
unserer Kultur ist derjenige zwischen Animalitit und Humanitit. - Und
was jetzt ist, ist die integrale Humanisierung des Tieres und die integrale
Animalisierung des Menschen.«!’

Eine Art Testfall fiir jene MenschTier-Okonomie, die Agamben auf den
Namen der »anthropologischen Maschine« getauft hat (O 42), bildet eine
Tierspezies, die am weitesten vom Menschen entfernt scheint, aber dennoch
und vielleicht gerade deshalb einen prominenten Platz in seiner Einbildungs-
kraft beansprucht. Es sind die Insekten, mit denen es bekanntlich seit jeher
eine besondere Bewandtnis hat, vor allem mit jenem im Unterschied zu

8 Fiir Canetti vgl. Ralf Simon: Animalische Einfille. Reflexionen tiber Tiere als Thema
von Aphorismen (Lichtenberg, Jean Paul, Canetti), in: Kurt Wolfel (Hg.): Jahrbuch der
Jean-Paul-Gesellschaft, Jg. 32. u. 33., Munchen 1998, S. 85-112. Dagmar Lorenz (Hg.):
The Final Frontier: The Animal, in: dies.: A Companion to the Works of Elias Canetti,
Rochester u.a. 2004, S. 239-260.

% Flias Canetti: Masse und Macht, Frankfurt a.M. 1980, S. 455; im folgenden unter der
Sigle MMz« direkt im Text zitiert.

10 Giorgio Agamben: Das Offene. Uber Mensch und Tier, Frankfurt a.M. 2003, S. 88; im
folgenden unter der Sigle »O« direkt im Text zitiert.

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

338 Eva Geulen

Ameisen oder Bienen als nutzloses Geschmeifl bekannten Ungeziefer wie
z.B. Fliegen. Dafiir steht in der Moderne neben Kafkas Verwandlung, Musils
Beschreibung eines Fliegentodes (in Nachlafs zu Lebzeiten) auch Jeff Goldblums
genetische Selbstmanipulation in dem Film 7%¢ Fly. In der vormodernen
Tradition galt das Ungeziefer als stindiger Begleiter des Beelzebubs und
Fliegenherren, von dem noch William Goldings Roman Lord of the Flies
erzahlt. Auch in Masse und Macht haben die Fliegen ihren ersten Auftritt
im Rahmen dieser Tradition. Im Kapitel iiber die »unsichtbaren Massen«
zitiert Canetti eine alte jidische Vorstellung von den fliegenden Insekten als
»unreine Geschépfe, Schadiger und Peiniger« (MM 49).

Einem spiteren Kapitel tiber das »Massengefiihl der Haut« (entwickelt an-
hand von Trinkerdelirien; MM 4271f.) ist zu entnehmen, daf} die Furcht vor
dem massenhaft Wimmelnden zu den archetypischen Angsten des Menschen
gehort. Weil Ungeziefer nur als Bedrohung erfahren wird (insbesondere bei
massenhaftem Auftauchen), kommt es als Gegenstand moglicher Verwand-
lung nicht in Frage."' Im grofien Kontinuum von Mensch und Tier scheinen
die Fliegen fiir Canetti eine Zone zu markieren, die weder dem Menschlichen
noch dem Tierischen zugerechnet werden kann. Fiir diesen Sonderstatus der
Fliegen gibt es in Masse und Macht mindestens zwei Belegstellen.

Die eine gehort in den Kontext von Canettis ausfithrlicher Beschreibung der
australischen Totems im Kapitel tiber die »Vermehrungsmeute«. Der Um-
stand, dafy auch Insekten als Totemtiere figurieren, irritiert den Autor, aber
er behilft sich vorlaufig mit der Erklarung, dafl »manche von den Insekten,
die wir als Ungeziefer empfinden, [...] fir die Australier Leckerbissen sind«
(MM 130). Unverhohlener verschafft sich Canettis Befremden allerdings
im néchsten Satz Ausdruck:

‘Was soll man aber dazu sagen, wenn man auf Menschen st6fit, die als thr Totem
Skorpione, Lause, Fliegen oder Moskitos bezeichnen? Hier kann von Niitzlichkeit
im ordindren Sinne des Wortes keine Rede sein, diese Geschopfe sind Plagen fiir
den Australier wie fur uns. (MM 130)

Daf} affektiv besetzte Formulierungen Canettis verhaltenen Prosaflufy nur
selten unterbrechen, macht diese punktuelle Irritation seiner maskenhaft-
indifferenten Erzihlersouveranitit um so auffalliger. Sie bezeugt nicht allein

" Das ist keineswegs einsichtig; die namengebende Fahigkeit der Fliegen, die Gabe, tiberall
und doch nirgends zu sein, kénnte doch sehr wohl ein Verwandlungsbegehren wecken.
Vgl. Boris Groys’ einleitenden Essay im Katalog zu Ilya Kabakov: Das Leben der Fliegen,
Kolnischer Kunstverein, Stuttgart 1992.

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lebensform und Fliegenpein 339

eine emotionale, sondern auch eine konzeptionelle Schwierigkeit. Die von
Canetti behauptete Logik der Totems - sich dem anzuverwandeln, was man
haben und wovon man mehr haben méchte - scheitert an den Fliegen, denn
warum sollte man selbst einen Plagegeist haben oder einer werden wollen?
Canetti legt sich die Totemwahl des Australiers folglich anders zurecht: »Es
kann nur die ungeheure Zahl dieser Wesen sein, die thn anzieht, und wenn
er eine Verwandtschaft mit ihnen etabliert, so ist es ihm darum zu tun,
sich dieser Zahl zu versichern.« (MM 130) Abgesehen davon, dafl andere
Griinde fiir die Verwandlung in eine Fliege immerhin denkbar sind (etwa
ihre namengebende Fahigkeit zum unstet schénen Schwirmen), verstofit
diese Erklarung auch gegen das in der Verwandlung waltende Prinzip der
konkreten Form, denn die Berufung auf die Zahl setzt bereits eine rationa-
lisierende Abstraktionsleistung voraus, die Canetti hier iibergeht.

Nun gibt es nach Canetti auch sogenannte »Massensymbole«, unter die
man die Fliegentotems um so eher subsumieren zu kénnen glaubt, als na-
tirliche Massensymbole wie Wind, Sand, Gras oder Feuer, die unter den
australischen "Totems ebenfalls zu finden sind. Aber in den Kapiteln tiber die
»Massensymbole« (MM 87ff., 197ff.) fehlen die Fliegen. Sie wiirden auch
schlecht in die Reihe jener Naturphinomene passen, die im Unterschied
zu Fliegen, welche bekanntlich auch vereinzelt auftreten kénnen, nur als
amorphe Masse existieren. An einer spiteren Stelle im Zusammenhang mit
dem »Massengefiihl der Haut« behauptet Canetti allerdings, dafl Insekten
»vielfach [...] zu Massensymbolen geworden« seien (MM 430). Aber da er
sich bekanntlich jeder Unterscheidung zwischen natiirlichen und sozialen,
biologischen und historischen Phinomenen systematisch verweigert, ist
die Vorstellung, da} etwas mit der Zeit ein Massensymbol geworden sein
konnte, mindestens tiberraschend.

Deutlicher wird der Sonderstatus des Ungeziefers und insbesondere derjeni-
ge der ubiquitdren Fliegen an einer zweiten Stelle. In den Abschnitten iiber
die basalen Operationen des Ergreifens und Einverleibens fithrt Canetti das
Zerquetschen als Steigerungsform des Driickens vor:

Etwas sehr Kleines, das kaum zahlt, ein Insekt, wird zerquetscht, weil man sonst
nicht wiifite, was damit geschehen ist. [...] Aber abgesehen davon, daf} man
einen Plagegeist loswerden will und auch wissen méchte, daff man ihn wirklich
losgeworden ist, verrit dieses Verhalten zu einer Fliege oder einem Floh die
Verachtung furs vollig Wehrlose, das in einer ganz andern Gréflenordnung und
Machtordnung lebt als wir, mit dem wir nichts gemein haben, in das wir uns nie
verwandeln, das wir nie fiirchten, es sei denn, es tritt plotzlich in Massen auf.
(MM 239f.)

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

340 Eva Geulen

Es ist bemerkenswert, dafl derselbe Autor, der so emphatisch gegen die
Unterwerfung der Tiere anschreibt und in einem Aphorismus bekennt, das
niedrigste ihm bekannte Gefiihl sei der Abscheu vor Unterdriickten'?, genau
diesem als blof3e Beschreibung getarnten Gefiihl im Falle der Fliegen offenbar
freien Lauf ldfit. Konsequenterweise stellt die Totung von Fliegen fiir Canetti
auch keinen Akt von Gewalt dar, verdankt sich keinem T6tungsbefehl und
hinterlafit auch keinen sogenannten »Stachel«:

Die Zerstorung dieser winzigen Geschopfe sind die einzigen Akte der Gewalt, die
auch i uns ungestraft bleiben. Ihr Blut kommt nie tiber unser Haupt, es erinnert
nicht an das unsere. Wir blicken nicht in ihr brechendes Auge. Wir essen sie nicht.
Sie sind, wenigstens bei uns im Westen, ins wachsende, wenn auch nicht sehr
wirkungsvolle Reich der Menschlichkeit nie einbezogen worden. Sie sind, mit
cinem Worte, vogelfrei: floh- und fliegenfrei wiire besser dafiir. (MM 240)"

Die meisten Zeitgenossen werden bereitwillig zugeben, als Kinder Fliegen
nicht nur gedankenlos getétet, sondern auch systematisch gequélt zu haben.
Aber allein das Faktum, dafl den Tétern ihre (Un)taten im Gedichtnis
geblieben sind, spricht eigentlich gegen die Annahme einer gewissensfreien
Gewalt der Menschen gegeniiber den Fliegen. Immerhin hielt Theodor W.
Adorno korperliche Ziichtigung von Kindern im Falle von Fliegenquélerei
nicht nur fir gerechtfertigt, sondern fiir padagogisch erforderlich: »Wenn die
Eltern dem Kind eine auf die Pfoten hauen, weil es einer Fliege die Fliigel
ausreifit, so ist das ein Moment von Autoritdt, das zur Entbarbarisierung
beitragt«.'* Bei Canetti bleiben die Fliegen jedoch von der ganzen Maschi-
nerie der Einverleibung ebenso sei’s ausgeschlossen, sei’s verschont, wie
aus dem Reich der Verwandlung verbannt. Sie gehtren nicht ins Tierreich,
msofern der Mensch sich nicht in sie verwandelt, und eben deshalb auch
nicht ins Menschenreich.

Die Fliegen markieren fiir Canetti folglich den Ort und das Phinomen,
die fur Agamben an der archaischen Rechtsfigur des fZomo sacer sinnfillig
werden. Canettis Charakterisierung der Fliegen als vogel- bzw. fliegenfrei
bestitigt diesen Vergleich nachdriicklich. Wie Agambens /omo sacer aus zwei

12 Elias Canetti: Die Fliegenpein, Frankfurt a.M. 1995, S. 7; im folgenden unter der Sigle
»Fe« direkt im Text zitiert.

% Eben deshalb will der Machthaber, fiigt Canetti hinzu, am liebsten alles um sich herum
zu Insekten degradieren.

" Theodor W. Adorno: Erziehung zur Mundigkeit, in: ders.: Erzichung zur Miindigkeit.
Vortrage und Gesprache mit Hellmut Becker 1959-1969, hg. von Gerd Kadelbach, Frank-
furt a.M. 1971, S. 138.

1

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lebensform und Fliegenpein 341

(Rechts)Ordnungen (der heiligen und der profanen) ausgeschlossen ist, sind
die Fliegen ebenfalls doppelt von der menschlichen und der tierischen Ord-
nung ausgeschlossen. Beide sind der straflosen Totung ausgesetztes blofles
oder nacktes Leben. Indem Canetti die Fliegen als vogel- bzw. fliegenfrei
beschreibt, reproduziert er den Mechanismus der doppelten Ausschlielung,
den Agamben am /omo sacer und seinen Inkarnationen aufdecken méchte.
Canetti aktualisiert das Modell des ausschlieBenden Einschlusses (und be-
dient die »anthropologische Maschine«) im Bezug auf ein Lebewesen, das
nicht zur tierischen und deshalb auch nicht zur menschlichen Ordnung ge-
hért, ohne den zugrundeliegenden Mechanismus anzuerkennen, geschweige
denn zu reflektieren oder zu analysieren."

Anders Agamben. Anhand eines Insekts hat er die Probe auf sein theoreti-
sches Exempel des /Aomo sacer tatsachlich gemacht. Das ihn interessierende
Tierchen tritt zwar selten in Massen auf, fillt aber ohne Zweifel in die Katego-
rie zu zerquetschender Plagegeister. Es geht um eine Zecke, von welcher der
Biologe Jakob von Uexkiill in seinen Streifziigen durch die Umwelten von Tieren
und Menschen (1934) berichtet, sie habe in enem Rostocker Laboratorium
18 Jahre lang ohne Nahrungsaufnahme und folglich ohne jeden Kontakt zu
ithrer Umwelt (so denn ein Labor eine Umwelt heiflen darf) tiberlebt. Um
nachzuvollzichen, warum Agamben dieser Umstand so bedeutsam erscheint,
muf} man sich den Argumentationsgang in Das Qffene vergegenwartigen.

Thren groflen Auftritt hat die Rostocker Labor-Zecke bei Agamben im
Rahmen seiner Exegese einer Heidegger-Vorlesung iiber Tier und Mensch
aus dem Wintersemester 1929/30 mit dem Titel Grundbegriffe der Metaphysik.
Welt — Endlichkeit — Einsamkeit. Heidegger versucht dort das Verhiltnis zu
kldren, in dem die »Weltlosigkeit« anorganischer Objekte, das »weltarme«
Tier und der »weltbildende« Mensch zueinander stehen.'® Zwischen Stein
und Mensch schwebt seltsam unbestimmt das Tier. Denn durch seine Trieb-
gebundenheit, die Heidegger »Benommenheit« nennt, ist es dem Tier nicht
moglich, sich auf Seiendes zu beziehen. Das Tier, zitiert Agamben Heidegger,

15 Seine Behauptung, dafl das Wesen der Souverinitit die Entscheidung tiber Leben und
Tod sei, mag Agamben teilen. Aber wo letzterer im Kern der Unterscheidung zwischen
Tod und Leben Ununterscheidbarkeiten lokalisiert, hat Canetti stets schon zugunsten des

~ Todes entschieden. Souverin ist fiir Canetti, wer getotet hat (vgl. MM 2671L.).
Der jungste Stand dieser philosophischen Diskussion ist dokumentiert in: Dominik Perler,
Markus Wild (Hg.): Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskus-
sion, Frankfurt a.M. 2005.

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

342 Eva Geulen

»hingt gleichsam zwischen sich selbst und der Umgebung, ohne dafl das
eine oder das andere als Seiendes erfahren wiirde.«'” (O 62) Das Tier kann
in seiner Benommenheit keinen Bezug zu seiner Umwelt aufnehmen, weil
es selbst nichts anderes st als dieser Bezug. An diesem Punkt beruft sich
Heidegger explizit auf Uexkiill, der u.a. durch Beobachtung von Zecken
unter Laborbedingungen nachwies, wie Tiere in der Angewiesenheit auf thre
Umwelt aufgehen. Die Umwelt der Zecke reduziert sich beispielsweise auf
drei Merkmale: erstens den Geruch der Buttersaure, die im Schweif} aller
Sdugetiere enthalten ist, zweitens die Temperatur von 37 Grad und drittens
die Typologie der Haut der Saugetiere. Agamben erldutert das Verhaltnis
der Zecke zu dieser Umwelt: »Die Zecke ist diese Beziehung, sie lebt nur in
ihr und fiir sie.« (O 56)

Aber dafl ein Tier wie die Zecke aufgrund seiner Benommenbheit sich zur
Umwelt nicht verhalten, keine Beziehung zur ihr aufnehmen kann, weil es
selbst nichts anderes als seine Umwelt ist, heifit fiir Heidegger noch nicht,
daf} das Tier so weltlos wire wie etwa ein Stein oder andere leblose Dinge.
Vielmehr spekuliert er, »ob nicht gerade das Benechmen eine Beziechung
auf... ist derart, dafd das, woraufdas Benehmen als Sich-nicht-Einlassen sich
bezieht, fir das Tier i gewisser Weise offen ist, was aber keineswegs heifit: als
Setendes offenbar.«'* Agambens rekonstruierende Lektiire hebt diese Ambiva-
lenz und Unentschiedenheit Heideggers pointierend hervor. Einerseits denkt
Heidegger das Tier in radikaler Heterogenitit zum Menschen. Andererseits
denunziert er die menschliche Unterstellung der Weltarmut des Tieres als
anthropomorphisierende Projektion. Agamben kommentiert: »Einerseits ist
die Benommenheit eine Offnung, die intensiver und hinreiffender als jegliche
menschliche Erkenntnis ist, andererseits ist sie insofern in eine umfassende
Dunkelheit verschlossen.« (O 68)

Mit diesem vorldufigen Fazit geht Agamben zu Heideggers Analyse der Lan-
gewelle in derselben Vorlesung tiber. Bei der Beschreibung dieser besonderen
Stimmung bedient sich Heidegger nun desselben Vokabulars wie bei der
Beschreibung der tierischen Weltarmut. In der Langeweile sind wir »von
den Dingen hingenommen, [...] sogar durch sie benommen<" (O 73). Im Aspekt

17" Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit - Einsamkeit,

in: ders.: Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 29/30, hg. von
Friedrich Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1983, S. 361.

8 Martin Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. 368; zit. nach Agamben: Das Offene,
S. 63.

19" Martin Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. 153.

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lebensform und Fliegenpein 343

der Langeweile erschliefit sich eine unerwartete Nihe, sogar eine Parallele
zwischen Mensch und Tier, denn in der Langeweile ist der Mensch in genau
derselben Weise an etwas ausgeliefert, das sich versagt und verschliefit, wie
das Tier in seiner Benommenbheit in etwas Nicht-Offenbartes hinausgesetzt
ist. Der sich langweilende Mensch und das benommene Tier sind beide
offen fiir etwas, das sich ithnen verschliefit.

Aber die Langeweile kennzeichnet nach Heidegger noch ein weiterer Zug,
nimlich die Lahmlegung und Deaktivierung der einzelnen Méglichkeiten,
dies oder jenes zu tun oder zu lassen. In dieser Suspension konkreter Mog-
lichkeiten im Zustand der Langeweile erscheint nicht linger diese oder
jene Moglichkeit, sondern das Phianomen der Erméglichung selbst scheint
auf. Mit dieser Wendung des Arguments tritt der zundchst abgeschwichte
Unterschied zwischen Mensch und Tier mit aller Schirfe erneut hervor. Im
Unterschied zum Menschen ist das Tier Heidegger zufolge schlechterdings
unfihig, seine Bezichung zur Umwelt aufzugeben. Fir Heidegger ist der
Mensch also ein Tier, das gelernt hat, sich zu langweilen.

Den Gegenbeweis zu dieser Anthropogenese aus dem Geist der Langewei-
le tritt nach Agamben jene Heidegger noch unbekannte Rostocker Zecke
an, die jeden Bezug zu ihrer Umwelt aufgehoben hat — und dennoch kein
Mensch wurde. »Vielleicht hiitet die Zecke im Rostocker Laboratorium ein
Geheimnis des >bloflen Lebewesens¢, mit dem sich zu messen weder Uexkiill
noch Heidegger bereit waren.« (O 80) Die Zecke ist fiir Agamben diesseits
oder auch jenseits all der Operationen der Unterscheidung, Einteilung und
Gliederung, die die mit Mensch und Tier operierende »anthropologische
Maschine« ausfiihrt. Nicht einmal als Ungeziefer ist die Rostocker Labor-
Zecke identifizierbar, sondern nur noch als eine Art Un-Ding, das weder
Tier noch Mensch ist und angesichts dessen auch die ebenso wesentliche
Unterscheidung zwischen lebendig und tot thren Sinn verlieren mufi. Agam-
ben sagt es zwar nicht ausdriicklich — und man zieht diese Konsequenz nur
z6gernd —, aber die Rostocker Zecke befindet sich strukturell gesehen in
exakt derselben Situation wie die komatése Amerikanerin Terri Schiavo,
der Muselmann« genannte KZ-Hiftling und andere extreme Inkarnationen
des vogelfreien /homo sacer, welche Agamben anfiihrt.

Insbesondere an dem im KZJargon >Muselmann« genannten Héftlingstypus,
der fiir Primo Levi den Begriff des Menschen in Frage stellte, hat Agamben
in seinem Buch Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge seine Ethik
ausrichten wollen. Sie beruht auf einem schlichten Grundsatz: »Wird eine
Grenze festgelegt, jenseits deren man authért Mensch zu sein [...], dann
ist das offensichtlich kein Beweis fiir die Unmenschlichkeit der Menschen,

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

344 Eva Geulen

sondern fiir die Unzulinglichkeit der vorgeschlagenen Grenze«.*" In der Ver-
lingerung heifit das: Den >Muselmann< aus der Menschheit auszuschlieflen,
ist dem Ausschluf} der Plagegeister aus dem Tierreich strukturell analog.*!
Agamben tritt freilich nicht fiir Fliegenwiirde oder Zeckenrechte ein.”” Der
Punkt seiner Zecken-Geschichte ist ein anderer: Alle Grenzzichungen und
Unterscheidungen zwischen Mensch und Tier, Leben und Tod involvieren
zwangsldufig die Produktion eines Lebewesens, das weder dem einen noch
dem anderen Bereich zugehort, sondern mit deren Einrdumung allererst
entsteht. Eine vergleichbare Reflexion sucht man bei Canetti vergebens;
vielmehr beweist sein Umgang mit dem Ungeziefer die Stichhaltigkeit von
Agambens Interpretation: Die Fliegen befinden sich auf der Isolierstation
des Canetti-Systems.

Deshalb ist es um so befremdlicher, dafl der Autor seinen letzten noch zu
Lebzeiten veroffentlichten Aufzeichnungen den Titel Dre Fliegenpein verlichen
hat. Die Herkunft dieses Titels gibt der Verfasser erst fast am Ende seines
Buches preis. Ihm liegt ein Fund zugrunde, der Canetti mindestens so sehr
bewegt haben muf} wie Agamben die Rostocker Zecke. Wortlich zitiert
Canetti aus den Pariser Lebenserinnerungen der Misia Sert einen Passus
iiber ihre Zeit als Klosterschiilerin:

»Eine meiner Schlafgefahrtinnen war eine Meisterin in der Kunst des Fliegenfangens
geworden. Geduldige Studien an diesen Tieren hatten es ihr erméglicht, genau die
Stelle zu finden, durch die man die Nadel stechen mufite, um sie aufzufadeln, ohne
dafl sie starben. Sie verfertigte sich auf diese Weise Ketten aus lebenden Fliegen und
geriet in Entziicken tiber das himmlische Gefiihl, das ihre Haut bei der Bertihrung
der kleinen verzweifelten Fiifle und zitternden Fliigel empfand-. (F 128)

20" Giorgio Agamben: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt a.M.
2003, S. 55.

Nichts anderes meinte Adorno in den Minima Moralia: »Die stets wieder begegnende Aus-
sage, Wilde, Schwarze, Japaner glichen Tieren, etwa Affen, enthilt bereits den Schliissel
zum Pogrom. Uber diese Maoglichkeit wird entschieden in dem Augenblick, in dem das
Auge eines todlich verwundeten Tieres den Menschen trifft. Der Trotz, mit dem er diesen
Blick von sich schiebt - >es ist ja blofi ein Tier< —, wiederholt sich unaufhaltsam in den
Grausamkeiten an Menschen, in denen die Titer das »nur ein Tier< — immer wieder sich
bestitigen miissen, weil sie es schon am Tier nie ganz glauben konnten.« Theodor W.
Adorno: Minima Moralia, Frankfurt a.M. 1980, S. 118.

Im Unterschied zu dem in Princeton lehrenden Philosophen Peter Singer, der sich fir die
Rechte der Tiere einsetzt, weil er die Menschenwtirde als rassistisch empfindet. Vgl. Peter
Singer: Praktische Ethik, Stuttgart 1994. So konsequent und logisch zwingend Singers
Argumente scheinen - sie gehoren ebenfalls noch in das Gebiet, das Agamben mit den
komplementiren Funktionen der Animalisierung des Menschen und der Vermenschlichung
des Tieres abgesteckt hat.

21

22

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lebensform und Fliegenpein 345

Unbestritten ist das eine schockierende Geschichte, zumal sich diese kindliche
Fliegenquilerei offensichtlich nicht Experimentier- und Forschungsinteressen
verdankt, sondern unmifiverstandlich Ausdruck in Lust verwandelter Pein
ist. Diese Lust der Kettentridgerin meint der seltsame Ausdruck »Fliegen-
pein« mindestens ebenso wie die Qual der (Teufels)Fliegen, die jener zum
»himmlischen« Genufl wird.

Canettis Apostrophierung dieses Berichts als »die schrecklichste Geschichte«
kann man eigentlich nur (benommen) beipflichten. Aber es lohnt sich, die
Art, wie diese Geschichte von ihrem Finder inszeniert wird, genauer zu
betrachten. »Die schrecklichste Geschichte fand ich heute«, beginnt der
fragliche Eintrag, »in den Erinnerungen einer Frau, der Misia Sert. Ich nenne
es Fliegenpein und setze sie wortlich her«. (F 128) Dafl das Geschlecht der
Berichterstatterin betont wird - die »Erinnerungen einer Frau« — mutet bei
wiederholtem Lesen der Stelle etwas seltsam an. Vollends befremdlich ist
jedoch das Personalpronomen es zwischen all den weiblichen Substantiva des
Satzes: »Ich nenne es Fliegenpein und setze sie wortlich her.« (Hervorh. E.G.)
Sie: die »schrecklichste Geschichte« oder die »Erinnerungen« der Misia Sert,
unter Umstdnden auch die »Fliegenpein«. Aber dem Personalpronomen es
fehlt jedes Bezugswort.*® Vielleicht steht es fiir das Ominése, Obszéne und
Unaussprechliche dieser »schrecklichsten Geschichte«. Worin aber besteht
es genau? Im Qualen der Qual- und Plagegeister oder im lustvollen Gequalt-
Werden durch ihre Pein? Und gibt es da einen Unterschied?

Im Original der Misia Sert wird die Geschichte von der schrecklichen Flie-
genkettentragerin als ein weiteres Beispiel fiir den Versuch der im Kloster
eingeschlossenen Madchen angefiihrt, mit kindlich-koketter Weiblichkeit
der Klosterdisziplin zu trotzen. Die Erzahlerin stopft sich allmorgendlich ihr
Nachthemd unter die Kleidung, um so eine »Turniire« herzustellen.** Dieser
Kontext erlaubt zumindest, das bezugs- und namenlose Es als Kodierung
weiblicher Sexualitit anzusehen, vielleicht aber auch, in einer kulturhistorisch
nur allzu geldufigen Substitution, als Synonym fiir Sexualitiit iiberhaupt.® Da
wiren die unsauberen Begleiter des Beelzebub jedenfalls nicht mehr weit.

2% Auch wenn man es auf das Buch des Titels Fliegenpein bezicht, bleibt der Status des Personal-

pronomens diffus.

Misia Sert: Pariser Erinnerungen, aus dem Franzosischen von Hedwig Andertann, Frank-
furt a.M. 1989 (1954), S. 22.

Vgl. dazu den Abschnitt tiber Méanner und Frauen in MM 71-77. In der Canetti-Forschung
scheint Ursula Ruppel mit ihrem Essay zu den wenigen zu gehoren, die die Problematik
der Weiblichkeit und weiblicher Sexualitit bei Canetti erkannt und thematisiert haben
(Dies.: Der Tod und Canetti, Hamburg 1995, S. 511f.). Das tiberrascht vor allem, weil

24

25

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

346 Eva Geulen

Was wie Spekulation (oder Paranoia) einer argwohnischen Leserin an-
muten mag, ist aber auch unter in Canettis Sinne phdnomenologischen
Gesichtspunkten nicht ganz abwegig. Der Anblick wahllos und oft vielfach
zugleich kopulierender Fliegen muf} fiir Menschenkinder zu den priméren
Anschauungen jenes befremdlichen, spater >Sexualitit« genannten Verhaltens
gehoren. Lawrence Sterne war sich fiir Wortspiele um incest und insect jeden-
falls nicht zu schade. Vor diesem Hintergrund gibt es also durchaus Griinde,
in der Fliegenpein eine Art Deckerinnerung der Sexualitdt zu erblicken, die
Ganetti (nicht zuletzt aufgrund seines anti-freudianischen Ressentiments)
in seinen Hauptschriften ebenso lieblos behandelt hat wie die Fliegen (und
cum grano salis: die Frauen). Es ist im tbrigen schwer nachvollziehbar, wie
ein Theoretiker, dem die Berithrungsfurcht letzte anthropologische Instanz
ist, die nur in der Masse aussetzt, die Sexualitit als Ort des Begehrens so
impertinent ignorieren kann, um sich doch gleichzeitig dessen Sprache und
Logik gewissermaflen schamlos (weil exklusiv im Sinne schierer Gewalt)
dienstbar zu machen.

Aber ob Canettis Fliegen wirklich etwas mit Frauen oder Sexualitit zu tun
haben, ist letztlich unerheblich, denn selbst wenn dem so wire, ist damit noch
keine Antwort auf die Frage gefunden, weshalb der Autor ausgerechnet das
Wort »Fliegenpein« im Titel seiner letzten Publikation zu Lebzeiten verewigt
hat. Warum enden Buch, Werk und Leben dieses Uberleben-Wollenden
im Zeichen der »schrecklichsten Geschichte«, im Namen der namenlosen
Fliegenpein? Warum ausgerechnet Fliegen? Ist doch die Eintagsfliege der
Inbegriff der Sterblichkeit. Man leidet wie ein Hund, und Menschen sterben
wie die Fliegen.

Als Die Fliegenpein 1992 erschien, waren die Kritiker nicht besonders er-
baut. Henning Ritter sprach von den »herrenlosen Pointen« des schmalen
Béndchens mit dem befremdlichen Titel.* Man kann ihm kaum widerspre-
chen; wo es sich nicht um Banalititen handelt, scheinen hier altersweise
Spruchwahrheiten einen Dialog mit sich selbst zu fithren.”” Das wohl einmal

Canetti selbst als ersten fundamentalen Gegensatz den der Geschlechter ansetzt. Wenn
Ruppel, ausgehend von Masse und Macht, Weiblichkeit mit Tod und anhand einiger auto-
biographischer Passagen auch mit Verwesung zusammenbringt, riicken die Fliegen einmal
mehr in diesen assoziativen Horizont.

Henning Ritter: Als hitte einer allein die Griechen entdeckt, und niemand achtet dar-
auf. Eine Paraphrase zu Elias Canetti, in: Michael Kriger, Einladung zur Verwandlung,
S. 18.

Ralf Simon hat die Schwiche von Canettis Aphorismenwerk in direkten Zusammenhang
mit seiner Tier-Emphase gebracht: »So durchbricht Canetti dort, wo er den Tieren einen

26

27

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lebensform und Fliegenpein 347

intendierte Spannungsverhaltnis zwischen der als Hauptwerk gehandelten
Studie Masse und Macht und den es durchkreuzenden Aphorismen ist ldngst
abgestorben. Deren Funktion — »er will zerstreute Aufzeichnungen hinter-
lassen als Korrektur zum geschlossenen System seiner Anspriiche« (F 30)
- wird zwar noch referiert, aber andernorts duflert Canetti sein Unbehagen
an der »Unwiirdigkeit amorpher Aneinanderrethung« (F 103).”® Canetti, von
Haus aus das Gegenteil eines Zweiflers, ndmlich ein Fanatiker des Gewufiten,
leistet sich in diesem Band erstaunliche Selbstzweifel. In Fliegenpein finden sich
Sitze, die man im monomanen Werk sonst vergeblich sucht. Es scheint, als
wollte der Autor zuletzt doch noch an seinen eigenen Grundiiberzeugungen
ritteln:

Einfacher sein - du redest so, als ob du gesandt warest. Leg die Sporen der
Uberlegenheit ab, steig hinunter vom prahlerischen Rof} der nichsten dreitausend
Jahre, leb solange du lebst, driange dich nicht in eine Zeit hinein, in der du ohnehin
nicht da bist, la3 die Absichten schlafen, vergifl den Namen, vergifl dich, vergif}
deinen Tod! (F 9)

Am Ende seines Lebens mutet sich der tyrannische Asket auch diese Einsicht
zu: »Das Leben, das er fiihrt, ist falsch. Er miifite in hochster Aktivitit
sein und sich die Steigerung erlauben, zu der ihn alles driangt. Aber er sagt
nein, rechts und links nein und ist stolz auf seine Enthaltsamkeit, und kraht
Wiirde.« (F 135) Von dieser Selbstverdichtigung bleibt auch des Hiiters
Allerheiligstes, der sprachliche Ausdruck, nicht verschont:

Ort zudenken will, zugleich die Grundbedingungen des aphoristischen Schreibens und
tritt in einen anderen Diskurs ein. In dem >utopischen Dorts, das er aufzurufen beginnt,
wechselt der Ton von den animalischen Einfillen des empiriegesittigten und zugespitzten
Aphorismus zu den Spriichen, die inmitten der Canettischen Aphorismensammlungen
Inseln der versuchten Verwandlung bilden.« In: ders.: Animalische Einfille, S. 112.

Es wire der Mithe wert, Begriff und Diskurs der Wiirde und ihr Korrelat, die Heiligkeit,
bei Canetti zu rekonstruieren. In jedem Fall ist kaum ein groflerer Gegensatz denkbar zu
Agambens Kritik an den Vorstellungen von der Heiligkeit des Lebens und einem wiirde-
vollen Sterben als diese Aussage Canettis: »Nietzsche kann mir nie gefihrlich werden:
denn jenseits von aller Moral ist in mir ein ungeheuer starkes, ein allméchtiges Gefiihl
von Heiligkeit jedes, aber auch wirklich jedes Lebens« (F 51). Zwar heifdt es einmal, »daf3
auch Miicken und Fléhe sterben, macht mir den Tod nicht begreiflicher« (F 66), aber an
vielen anderen und prominenteren Orten (wie Masse und Machi) stellen die Insekten eben
doch einen Grenzfall dar und markieren eine systemische Problemzone.

28

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es konnte sein, daf er sich durch Kiirze um alles gebracht hat, was an Sétzen lohnt,
ithr An- und Abschwellen, Steigen und Fallen, Unglick und Gliick. Es kénnte sein,
daf} Satze nicht geprefit sein sollten, kein Destillat, sondern immerquellende Fille.
Dann hat er sich wihrend aller Jahre des Schreibens um das gebracht, was ihre
Lust gewesen wire und diese Askese der Kargheit vergeblich gepriesen. (F 127)

Was an jenen ungeschriebenen Sitzen gelohnt hitte, ihr Steigen und Fal-
len, Anschwellen und Abschwellen, das kénnte man auch die >Fliegenlust«
nennen. Auf der Folie solch selbstzweiflerischer Uberlegungen wird die
»schrecklichste Geschichte« von der »Fliegenpein« zum Emblem der qual-
vollen Selbstbefragung eines Autors, der lebendige Sitze in Aphorismen
gequetscht und sie aufgefadelt hat wie jenes Madchen die Fliegen.

Aber Canettis letztes Wort iiber die Fliege ist auch der Selbstzweifel nicht.”’
Den Dichter erkennt man an seinem Tier wie an einer imaginiren Physio-
gnomie. Zum Wappentier und Wahrzeichen des »Hiiters der Verwandlung«
erwahlte Canetti, dessen Autorschaft das vielfach beschworene Geheimnis
der Verwandlung letztlich wohl doch fremd geblieben ist, kein anderes als
das von aller Verwandlung ausgeschlossene Insekt: »Welcher Dichter hat
nicht zu seiner Fliege gesprochen? Wen erkenne ich nicht an seiner Fliege?
Wer hilt sich nicht eine Fliege, die fiir ihn trippelt?« (F 135)

Canetti ist die Fliege entweder listige Plage oder dienstbarer Geist. Die
Herrschsucht dieses Machttheoretikers reduziert alles aufs Fressen und Ster-
ben. Aber die unverdrossen tibers Papier des Dichters krabbelnde Fliege,
deren Summen der (allen Schreibenden tiefvertrauten) Langeweile zu einem
Laut verhilft, schétzt und verehrt man andernorts als Muse und Quelle der
Inspiration. Einer, der es wissen mufite, dichtete: »Und den leidigen Insecten
dank ich manche goldne Stunde / Seid ihr doch, Thr Unbequemen / Von
dem Dichter hochgepriesen als die wahren Musageten.«*

%9 Zumal auch dieser Selbstzweifel aller Wahrscheinlichkeit nach Teil des »Systems Canettis«
(Heike Knoll) sein durfte. Auf den letzten Seiten ihrer Studie mufl auch Christiane Altvater
zugeben: »Das formale Verfahren des >dialektischen Sprungs« als Strategie der Erméch-
tigung (ob und inwieweit diese gegliickt ist, erscheint fraglich), korrespondiert mit der
Selbstreflexion des Autors: Im Wechsel zwischen selbstzweiflerischer, ja selbstankldgerischer
und selbstiiberheblicher Pose bezieht Canetti eine stets nur vorldufige Position.« (Christiane
Altvater: Die moralische Quadratur des Zirkels. Zur Problematik der Macht in Elias
Canettis Aphorismensammlung »Die Provinz des Menschene, Frankfurt a.M. u.a. 1990,
S. 310)

30 Johann Wolfgang Goethe: Die Musageten, in: Frankfurter Ausgabe, Bd. 1.2, Gedichte
1800-1832, S. 989f.

tps://dol.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

