
Eva Geulen

Lebensform und Fliegenpein
Canetti und Agamben über Insekten

Nach Nietzsche und Foucault sind die Begriffe ›Leben‹ und ›Macht‹ nicht 
mehr so emphatisch ins Spiel gebracht worden wie in den Büchern Gior-
gio Agambens zur archaischen Rechtsfigur des homo sacer. Mit Ausnahme 
 Canettis, müßte man eigentlich hinzufügen. Aus vielen Gründen bleiben sich 
Elias Canetti und Giorgio Agamben als Machttheoretiker jedoch fremd.1 
Allerdings bleiben auch bei Ausklammerung dieses Aspektes zahlreiche 
 Parallelen übrig; so sind beide passionierte Zitatenjäger und Materialsamm-
ler. Canetti beschränkt seine Beutezüge vornehmlich auf ethnologische Quel-
len, Agamben bevorzugt die juridisch-philosophischen Archive Europas.2 
Jedenfalls entzündet sich ihre intellektuelle Phantasie stets am materialen 
(Text)Fund. Der eklektischen Materialversessenheit und dem Glauben an 
die Macht des Dokuments entspricht andererseits ihrer beider Neigung, die 
eigenen Theoreme so plastisch zu halten, daß deren spekulativer Entwurfs-
charakter hinter den rhetorisch erzeugten Evidenzeffekten verschwindet.3 
Vor allem der Canetti-Leser bringt oft nur ein benommen zustimmendes 
›so ist es‹ zustande.4 Aber auch bei Agamben zehrt die Überzeugungskraft 

1 Allenfalls könnte man in kritischer Absicht Agambens am Ausnahmezustand orientierte 
Souveränitätstheorie mit dem ausgeschlossenen ›nackten Leben‹ in ihrem Zentrum gegen 
Canettis quasi-Hobbes’schen Anthropologismus und seinen poetisch verbrämten  pseudo- 
phänomenologischen Biologismus mobilisieren. Vgl. Axel Honneth: Die unendliche Per-
petuierung des Naturzustandes. Zum theoretischen Erkenntnisgehalt von Canettis Masse 
und Macht, in: Michael Krüger (Hg.): Einladung zur Verwandlung. Essays zu Elias Canettis 
Masse und Macht, München/Wien 1995, S. 105-127. Zur Rekonstruktion von Canettis 
Machttheorie vgl. den Beitrag von Friedrich Balke im vorliegenden Band. Zu Agamben 
vgl. Eva Geulen: Giorgio Agamben zur Einführung, Hamburg 2005.

2 Vgl. Manfred Schneider: Die Krüppel und ihr symbolischer Leib, in: Michael Krüger 
(Hg.): Hüter der Verwandlung. Beiträge zum Werk von Elias Canetti, München/Wien 
1985, S. 22-42, sowie die Beiträge in dem Band von Gerhard Neumann (Hg.): Canetti 
als Leser, Freiburg i.Br. 1996.

3 Eine erkenntnistheoretisch bestechende, aber im Blick auf den Gegenstand vielleicht 
doch etwas zu großzügige Rekonstruktion von Canettis Verfahren hat Christoph Menke 
vorgelegt mit seinem Aufsatz: Die Kunst des Fallens. Canettis Politik der Erkenntnis, in: 
Michael Krüger (Hg.), Einladung zur Verwandlung, S. 38-67.

4 Diese Leseerfahrung spiegelt sich auch im Profil der Canetti-Forschung, deren überwiegen-
der Anteil immanente Werkinterpretationen sind. Gelegentlich erweckt dies den Eindruck, 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


336 Eva Geulen

der Figur des homo sacer nicht unwesentlich von ihrer rhetorisch inszenierten 
Wiedererkennbarkeit.
Was sich als Demut gegenüber dem Gegenstand gibt, hat also eine her-
risch-tyrannische Kehrseite.5 Besonders verstörend äußert sie sich wohl 
bei Canetti, der die Übergängigkeit zwischen anempfindender Rezeption 
und autoritärer Verfügungsgewalt in Gestalt des Kerntheorems der Ver-
wandlung umstandslos in den Rang einer Methodik erhebt, die regelmäßig 
prätendiert, dem phänomenalen Befund und seinen Erfordernissen bloß 
zu sekundieren. Agambens theoretische Tyrannis bekundet sich stets dort, 
wo seine Überlegungen eine im Anspruch universalistische Theorie der 
Macht anstreben, die lokale oder historische Differenzierungen entschlossen 
ausblendet. Diese Dialektik von Hingabe an einen partikularen Gegenstand 
und verallgemeinernder Vereinnahmung desselben gehört zur intellektuel-
len Physiognomie Canettis und im Ansatz auch Agambens.6 In Masse und 
Macht und in Agambens Homo-Sacer-Projekt verschränken sich geschlossene 
Systematik und eklektisches Verfahren zu einer seltsamen Synthese.7

Den verfahrenstechnischen Affinitäten der beiden Autoren mag geschuldet 
sein, daß sich an gewissen Punkten auch inhaltliche Konvergenzen zwischen 
Agamben und Canetti abzeichnen. Das gilt insbesondere von der Problema-
tik des Tieres. Wer den Begriff des Lebens so bedingungslos ins Zentrum 

als lebte der Autor noch und man erwartete seine Sanktionierung. Zu Canettis Nachleben 
vgl. die jüngst erschienene Biographie von Sven Hanuschek: Elias Canetti. Biographie, 
München/Wien 2005 sowie die verzagt kritischen Analysen von Heike Knoll: Das System 
Canetti. Zur Rekonstruktion eines Wirklichkeitsentwurfes, Stuttgart 1993. 

5 Nikolina Burneva hat diese Ambivalenz anhand der Prosa-Skizzen des letzten zu Lebzeiten 
Canettis veröffentlichten Bandes Die Fliegenpein entfaltet in: Geschichte als Fliegenpein? 
Zum janusköpfigen Ich in Elias Canettis Aufzeichnungen, in: Wirkendes Wort 3 (1993), 
S. 632-644; wieder abgedruckt unter dem Titel: Kompetenzverteilung im Umgang mit 
Geschichte: Elias Canettis ›Die Fliegenpein‹, in: Penka Angelova (Hg.): Autobiographie 
zwischen Fiktion und Wirklichkeit. Internationales Symposion, Russe, Oktober 1992, 
St. Ingbert 1997, S. 91-100. Zu den Aufzeichnungen im allgemeinen vgl. Luciano Zagari: 
Epik und Utopie. Elias Canettis Provinz des Menschen, in: Manfred Durzak (Hg.): Zu 
Elias Canetti, Stuttgart 1983, S. 102-115, und Jürgen Söhring: Die Literatur als Provinz 
des Menschen. Zu Elias Canettis Aufzeichnungen, in: DVJS 60 (1986), S. 645-666.

6 Dem entspricht die Charakterisierung von Canettis Darstellungsverfahren als Physiogno-
mik. Vgl. Manfred Schneider, Die Krüppel und ihr symbolischer Leib.

7 Aber der Erkenntnisgewinn scheint bei Agamben in jedem Fall größer als bei Canetti. 
Das mag daran liegen, daß Agambens Studien von einem unmittelbaren, auch politi-
schen, Rückbezug auf Zeitgeschichte zehren, für den in Canettis zum System tendierender 
Denkweise kein Platz ist. Vielleicht fällt der intellektuelle Gewinn bei Canetti aber auch 
so mager aus, weil ihm an der Dauerhaftigkeit seiner Einsichten noch mehr liegt als an 
deren Inhalt. 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


337Lebensform und Fliegenpein

rückt wie auf je andere Weise Canetti und Agamben, dem stellt sich die 
Frage nach dem Verhältnis des Menschen zu anderen Lebewesen, vor allem 
natürlich zum Tier, mit besonderer Dringlichkeit. Die dabei beobachtbare 
Tendenz zu einer utopischen Erhöhung (auch Überhöhung) des Tieres8 hat 
kompensatorischen Charakter: Es soll offenbar wieder gutgemacht werden, 
was dem Tier im Namen des Menschen und der Menschlichkeit seit der 
Antike widerfahren ist. Aber eigentlich glauben sowohl Canetti als auch 
Agamben, daß es dem Menschen bei seiner Selbstvergleichung mit dem Tier 
nicht viel besser ergangen ist als den Tieren, die ihn seiner Menschlichkeit 
versichern mußten. Alle mit dem Unterschied zwischen Mensch und Tier 
operierenden Anthropologien (und vielleicht gibt es keine Anthropologie 
ohne diese Unterscheidung) sind zirkulär organisiert: Das Wesen des Men-
schen wird über seinen Unterschied zum Tier bestimmt, aber der läßt sich 
nur formulieren, wenn man den Menschen bereits als Tier definiert hat, 
das sich durch zusätzliche Fähigkeiten (oder auch: durch fehlende Fähig-
keiten, also durch Mängel) von der Tierheit unterscheidet. Canetti hat im 
Zusammenhang mit Überlegungen zum Ursprung der Sklaverei bemerkt, 
daß »der Wunsch, Menschen zu Tieren zu machen«, dem entgegengesetzten, 
nämlich »Tiere in Menschen zu verwandeln«, korrespondiert.9 In seinem 
schmalen Büchlein Das Offene. Über Mensch und Tier formuliert Agamben 
denselben Sachverhalt schärfer: »Der entscheidende politische Konflikt in 
unserer Kultur ist derjenige zwischen Animalität und Humanität. – Und 
was jetzt ist, ist die integrale Humanisierung des Tieres und die integrale 
Animalisierung des Menschen.«10

Eine Art Testfall für jene Mensch-Tier-Ökonomie, die Agamben auf den 
Namen der »anthropologischen Maschine« getauft hat (O 42), bildet eine 
Tierspezies, die am weitesten vom Menschen entfernt scheint, aber dennoch 
und vielleicht gerade deshalb einen prominenten Platz in seiner Einbildungs-
kraft beansprucht. Es sind die Insekten, mit denen es bekanntlich seit jeher 
eine besondere Bewandtnis hat, vor allem mit jenem im Unterschied zu 

8 Für Canetti vgl. Ralf Simon: Animalische Einfälle. Reflexionen über Tiere als Thema 
von Aphorismen (Lichtenberg, Jean Paul, Canetti), in: Kurt Wölfel (Hg.): Jahrbuch der 
Jean-Paul-Gesellschaft, Jg. 32. u. 33., München 1998, S. 85-112. Dagmar Lorenz (Hg.): 
The Final Frontier: The Animal, in: dies.: A Companion to the Works of Elias Canetti, 
Rochester u.a. 2004, S. 239-260.

9 Elias Canetti: Masse und Macht, Frankfurt a.M. 1980, S. 455; im folgenden unter der 
Sigle »MM« direkt im Text zitiert. 

10 Giorgio Agamben: Das Offene. Über Mensch und Tier, Frankfurt a.M. 2003, S. 88; im 
folgenden unter der Sigle »O« direkt im Text zitiert.

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


338 Eva Geulen

Ameisen oder Bienen als nutzloses Geschmeiß bekannten Ungeziefer wie 
z.B. Fliegen. Dafür steht in der Moderne neben Kafkas Verwandlung, Musils 
Beschreibung eines Fliegentodes (in Nachlaß zu Lebzeiten) auch Jeff Goldblums 
genetische Selbstmanipulation in dem Film The Fly. In der vormodernen 
Tradition galt das Ungeziefer als ständiger Begleiter des Beelzebubs und 
Fliegenherren, von dem noch William Goldings Roman Lord of the Flies 
erzählt. Auch in Masse und Macht haben die Fliegen ihren ersten Auftritt 
im Rahmen dieser Tradition. Im Kapitel über die »unsichtbaren Massen« 
zitiert Canetti eine alte jüdische Vorstellung von den fliegenden Insekten als 
»unreine Geschöpfe, Schädiger und Peiniger« (MM 49).
Einem späteren Kapitel über das »Massengefühl der Haut« (entwickelt an-
hand von Trinkerdelirien; MM 427ff.) ist zu entnehmen, daß die Furcht vor 
dem massenhaft Wimmelnden zu den archetypischen Ängsten des Menschen 
gehört. Weil Ungeziefer nur als Bedrohung erfahren wird (insbesondere bei 
massenhaftem Auftauchen), kommt es als Gegenstand möglicher Verwand-
lung nicht in Frage.11 Im großen Kontinuum von Mensch und Tier scheinen 
die Fliegen für Canetti eine Zone zu markieren, die weder dem Menschlichen 
noch dem Tierischen zugerechnet werden kann. Für diesen Sonderstatus der 
Fliegen gibt es in Masse und Macht mindestens zwei Belegstellen.
Die eine gehört in den Kontext von Canettis ausführlicher Beschreibung der 
australischen Totems im Kapitel über die »Vermehrungsmeute«. Der Um-
stand, daß auch Insekten als Totemtiere figurieren, irritiert den Autor, aber 
er behilft sich vorläufig mit der Erklärung, daß »manche von den Insekten, 
die wir als Ungeziefer empfinden, […] für die Australier Leckerbissen sind« 
(MM 130). Unverhohlener verschafft sich Canettis Befremden allerdings 
im nächsten Satz Ausdruck:

Was soll man aber dazu sagen, wenn man auf Menschen stößt, die als ihr Totem 
Skorpione, Läuse, Fliegen oder Moskitos bezeichnen? Hier kann von Nützlichkeit 
im ordinären Sinne des Wortes keine Rede sein, diese Geschöpfe sind Plagen für 
den Australier wie für uns. (MM 130)

Daß affektiv besetzte Formulierungen Canettis verhaltenen Prosafluß nur 
selten unterbrechen, macht diese punktuelle Irritation seiner maskenhaft-
indifferenten Erzählersouveränität um so auffälliger. Sie bezeugt nicht allein 

11 Das ist keineswegs einsichtig; die namengebende Fähigkeit der Fliegen, die Gabe, überall 
und doch nirgends zu sein, könnte doch sehr wohl ein Verwandlungsbegehren wecken. 
Vgl. Boris Groys’ einleitenden Essay im Katalog zu Ilya Kabakov: Das Leben der Fliegen, 
Kölnischer Kunstverein, Stuttgart 1992.

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


339Lebensform und Fliegenpein

eine emotionale, sondern auch eine konzeptionelle Schwierigkeit. Die von 
Canetti behauptete Logik der Totems – sich dem anzuverwandeln, was man 
haben und wovon man mehr haben möchte – scheitert an den Fliegen, denn 
warum sollte man selbst einen Plagegeist haben oder einer werden wollen? 
Canetti legt sich die Totemwahl des Australiers folglich anders zurecht: »Es 
kann nur die ungeheure Zahl dieser Wesen sein, die ihn anzieht, und wenn 
er eine Verwandtschaft mit ihnen etabliert, so ist es ihm darum zu tun, 
sich dieser Zahl zu versichern.« (MM 130) Abgesehen davon, daß andere 
Gründe für die Verwandlung in eine Fliege immerhin denkbar sind (etwa 
ihre namengebende Fähigkeit zum unstet schönen Schwärmen), verstößt 
diese Erklärung auch gegen das in der Verwandlung waltende Prinzip der 
konkreten Form, denn die Berufung auf die Zahl setzt bereits eine rationa-
lisierende Abstraktionsleistung voraus, die Canetti hier übergeht.
Nun gibt es nach Canetti auch sogenannte »Massensymbole«, unter die 
man die Fliegentotems um so eher subsumieren zu können glaubt, als na-
türliche Massensymbole wie Wind, Sand, Gras oder Feuer, die unter den 
australischen Totems ebenfalls zu finden sind. Aber in den Kapiteln über die 
»Massensymbole« (MM 87ff., 197ff.) fehlen die Fliegen. Sie würden auch 
schlecht in die Reihe jener Naturphänomene passen, die im Unterschied 
zu Fliegen, welche bekanntlich auch vereinzelt auftreten können, nur als 
amorphe Masse existieren. An einer späteren Stelle im Zusammenhang mit 
dem »Massengefühl der Haut« behauptet Canetti allerdings, daß Insekten 
»vielfach […] zu Massensymbolen geworden« seien (MM 430). Aber da er 
sich bekanntlich jeder Unterscheidung zwischen natürlichen und sozialen, 
biologischen und historischen Phänomenen systematisch verweigert, ist 
die Vorstellung, daß etwas mit der Zeit ein Massensymbol geworden sein 
könnte, mindestens überraschend.
Deutlicher wird der Sonderstatus des Ungeziefers und insbesondere derjeni-
ge der ubiquitären Fliegen an einer zweiten Stelle. In den Abschnitten über 
die basalen Operationen des Ergreifens und Einverleibens führt Canetti das 
Zerquetschen als Steigerungsform des Drückens vor: 

Etwas sehr Kleines, das kaum zählt, ein Insekt, wird zerquetscht, weil man sonst 
nicht wüßte, was damit geschehen ist. […] Aber abgesehen davon, daß man 
einen Plagegeist loswerden will und auch wissen möchte, daß man ihn wirklich 
losgeworden ist, verrät dieses Verhalten zu einer Fliege oder einem Floh die 
Verachtung fürs völlig Wehrlose, das in einer ganz andern Größenordnung und 
Machtordnung lebt als wir, mit dem wir nichts gemein haben, in das wir uns nie 
verwandeln, das wir nie fürchten, es sei denn, es tritt plötzlich in Massen auf. 
(MM 239f.)

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


340 Eva Geulen

Es ist bemerkenswert, daß derselbe Autor, der so emphatisch gegen die 
Unterwerfung der Tiere anschreibt und in einem Aphorismus bekennt, das 
niedrigste ihm bekannte Gefühl sei der Abscheu vor Unterdrückten12, genau 
diesem als bloße Beschreibung getarnten Gefühl im Falle der Fliegen offenbar 
freien Lauf läßt. Konsequenterweise stellt die Tötung von Fliegen für Canetti 
auch keinen Akt von Gewalt dar, verdankt sich keinem Tötungsbefehl und 
hinterläßt auch keinen sogenannten »Stachel«:

Die Zerstörung dieser winzigen Geschöpfe sind die einzigen Akte der Gewalt, die 
auch in uns ungestraft bleiben. Ihr Blut kommt nie über unser Haupt, es erinnert 
nicht an das unsere. Wir blicken nicht in ihr brechendes Auge. Wir essen sie nicht. 
Sie sind, wenigstens bei uns im Westen, ins wachsende, wenn auch nicht sehr 
wirkungsvolle Reich der Menschlichkeit nie einbezogen worden. Sie sind, mit 
einem Worte, vogelfrei: floh- und fliegenfrei wäre besser dafür. (MM 240)13

Die meisten Zeitgenossen werden bereitwillig zugeben, als Kinder Fliegen 
nicht nur gedankenlos getötet, sondern auch systematisch gequält zu haben. 
Aber allein das Faktum, daß den Tätern ihre (Un)taten im Gedächtnis 
geblieben sind, spricht eigentlich gegen die Annahme einer gewissensfreien 
Gewalt der Menschen gegenüber den Fliegen. Immerhin hielt Theodor W. 
Adorno körperliche Züchtigung von Kindern im Falle von Fliegenquälerei 
nicht nur für gerechtfertigt, sondern für pädagogisch erforderlich: »Wenn die 
Eltern dem Kind eine auf die Pfoten hauen, weil es einer Fliege die Flügel 
ausreißt, so ist das ein Moment von Autorität, das zur Entbarbarisierung 
beiträgt«.14 Bei Canetti bleiben die Fliegen jedoch von der ganzen Maschi-
nerie der Einverleibung ebenso sei’s ausgeschlossen, sei’s verschont, wie 
aus dem Reich der Verwandlung verbannt. Sie gehören nicht ins Tierreich, 
insofern der Mensch sich nicht in sie verwandelt, und eben deshalb auch 
nicht ins Menschenreich.
Die Fliegen markieren für Canetti folglich den Ort und das Phänomen, 
die für Agamben an der archaischen Rechtsfigur des homo sacer sinnfällig 
werden. Canettis Charakterisierung der Fliegen als vogel- bzw. fliegenfrei 
bestätigt diesen Vergleich nachdrücklich. Wie Agambens homo sacer aus zwei 

12 Elias Canetti: Die Fliegenpein, Frankfurt a.M. 1995, S. 7; im folgenden unter der Sigle 
»F« direkt im Text zitiert.

13 Eben deshalb will der Machthaber, fügt Canetti hinzu, am liebsten alles um sich herum 
zu Insekten degradieren.

14 Theodor W. Adorno: Erziehung zur Mündigkeit, in: ders.: Erziehung zur Mündigkeit. 
Vorträge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959-1969, hg. von Gerd Kadelbach, Frank-
furt a.M. 1971, S. 138.

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


341Lebensform und Fliegenpein

(Rechts)Ordnungen (der heiligen und der profanen) ausgeschlossen ist, sind 
die Fliegen ebenfalls doppelt von der menschlichen und der tierischen Ord-
nung ausgeschlossen. Beide sind der straflosen Tötung ausgesetztes bloßes 
oder nacktes Leben. Indem Canetti die Fliegen als vogel- bzw. fliegenfrei 
beschreibt, reproduziert er den Mechanismus der doppelten Ausschließung, 
den Agamben am homo sacer und seinen Inkarnationen aufdecken möchte. 
Canetti aktualisiert das Modell des ausschließenden Einschlusses (und be-
dient die »anthropologische Maschine«) im Bezug auf ein Lebewesen, das 
nicht zur tierischen und deshalb auch nicht zur menschlichen Ordnung ge-
hört, ohne den zugrundeliegenden Mechanismus anzuerkennen, geschweige 
denn zu reflektieren oder zu analysieren.15

Anders Agamben. Anhand eines Insekts hat er die Probe auf sein theoreti-
sches Exempel des homo sacer tatsächlich gemacht. Das ihn interessierende 
Tierchen tritt zwar selten in Massen auf, fällt aber ohne Zweifel in die Katego-
rie zu zerquetschender Plagegeister. Es geht um eine Zecke, von welcher der 
Biologe Jakob von Uexküll in seinen Streifzügen durch die Umwelten von Tieren 
und Menschen (1934) berichtet, sie habe in einem Rostocker Laboratorium 
18 Jahre lang ohne Nahrungsaufnahme und folglich ohne jeden Kontakt zu 
ihrer Umwelt (so denn ein Labor eine Umwelt heißen darf) überlebt. Um 
nachzuvollziehen, warum Agamben dieser Umstand so bedeutsam erscheint, 
muß man sich den Argumentationsgang in Das Offene vergegenwärtigen.
Ihren großen Auftritt hat die Rostocker Labor-Zecke bei Agamben im 
Rahmen seiner Exegese einer Heidegger-Vorlesung über Tier und Mensch 
aus dem Wintersemester 1929/30 mit dem Titel Grundbegriffe der Metaphysik. 
Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Heidegger versucht dort das Verhältnis zu 
klären, in dem die »Weltlosigkeit« anorganischer Objekte, das »weltarme« 
Tier und der »weltbildende« Mensch zueinander stehen.16 Zwischen Stein 
und Mensch schwebt seltsam unbestimmt das Tier. Denn durch seine Trieb-
gebundenheit, die Heidegger »Benommenheit« nennt, ist es dem Tier nicht 
möglich, sich auf Seiendes zu beziehen. Das Tier, zitiert Agamben Heidegger, 

15 Seine Behauptung, daß das Wesen der Souveränität die Entscheidung über Leben und 
Tod sei, mag Agamben teilen. Aber wo letzterer im Kern der Unterscheidung zwischen 
Tod und Leben Ununterscheidbarkeiten lokalisiert, hat Canetti stets schon zugunsten des 
Todes entschieden. Souverän ist für Canetti, wer getötet hat (vgl. MM 267ff.).

16 Der jüngste Stand dieser philosophischen Diskussion ist dokumentiert in: Dominik Perler, 
Markus Wild (Hg.): Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskus-
sion, Frankfurt a.M. 2005. 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


342 Eva Geulen

»hängt gleichsam zwischen sich selbst und der Umgebung, ohne daß das 
eine oder das andere als Seiendes erfahren würde.«17 (O 62) Das Tier kann 
in seiner Benommenheit keinen Bezug zu seiner Umwelt aufnehmen, weil 
es selbst nichts anderes ist als dieser Bezug. An diesem Punkt beruft sich 
Heidegger explizit auf Uexküll, der u.a. durch Beobachtung von Zecken 
unter Laborbedingungen nachwies, wie Tiere in der Angewiesenheit auf ihre 
Umwelt aufgehen. Die Umwelt der Zecke reduziert sich beispielsweise auf 
drei Merkmale: erstens den Geruch der Buttersäure, die im Schweiß aller 
Säugetiere enthalten ist, zweitens die Temperatur von 37 Grad und drittens 
die Typologie der Haut der Säugetiere. Agamben erläutert das Verhältnis 
der Zecke zu dieser Umwelt: »Die Zecke ist diese Beziehung, sie lebt nur in 
ihr und für sie.« (O 56)
Aber daß ein Tier wie die Zecke aufgrund seiner Benommenheit sich zur 
Umwelt nicht verhalten, keine Beziehung zur ihr aufnehmen kann, weil es 
selbst nichts anderes als seine Umwelt ist, heißt für Heidegger noch nicht, 
daß das Tier so weltlos wäre wie etwa ein Stein oder andere leblose Dinge. 
Vielmehr spekuliert er, »ob nicht gerade das Benehmen eine Beziehung 
auf… ist derart, daß das, worauf das Benehmen als Sich-nicht-Einlassen sich 
bezieht, für das Tier in gewisser Weise offen ist, was aber keineswegs heißt: als 
Seiendes offenbar.«18 Agambens rekonstruierende Lektüre hebt diese Ambiva-
lenz und Unentschiedenheit Heideggers pointierend hervor. Einerseits denkt 
Heidegger das Tier in radikaler Heterogenität zum Menschen. Andererseits 
denunziert er die menschliche Unterstellung der Weltarmut des Tieres als 
anthropomorphisierende Projektion. Agamben kommentiert: »Einerseits ist 
die Benommenheit eine Öffnung, die intensiver und hinreißender als jegliche 
menschliche Erkenntnis ist, andererseits ist sie insofern in eine umfassende 
Dunkelheit verschlossen.« (O 68)
Mit diesem vorläufigen Fazit geht Agamben zu Heideggers Analyse der Lan-
geweile in derselben Vorlesung über. Bei der Beschreibung dieser besonderen 
Stimmung bedient sich Heidegger nun desselben Vokabulars wie bei der 
Beschreibung der tierischen Weltarmut. In der Langeweile sind wir »von 
den Dingen hingenommen, […] sogar durch sie benommen«19 (O 73). Im Aspekt 

17 Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, 
in: ders.: Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Bd. 29/30, hg. von 
Friedrich Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1983, S. 361.

18 Martin Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. 368; zit. nach Agamben: Das Offene, 
S. 63.

19 Martin Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. 153.

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


343Lebensform und Fliegenpein

der Langeweile erschließt sich eine unerwartete Nähe, sogar eine Parallele 
zwischen Mensch und Tier, denn in der Langeweile ist der Mensch in genau 
derselben Weise an etwas ausgeliefert, das sich versagt und verschließt, wie 
das Tier in seiner Benommenheit in etwas Nicht-Offenbartes hinausgesetzt 
ist. Der sich langweilende Mensch und das benommene Tier sind beide 
offen für etwas, das sich ihnen verschließt.
Aber die Langeweile kennzeichnet nach Heidegger noch ein weiterer Zug, 
nämlich die Lahmlegung und Deaktivierung der einzelnen Möglichkeiten, 
dies oder jenes zu tun oder zu lassen. In dieser Suspension konkreter Mög-
lichkeiten im Zustand der Langeweile erscheint nicht länger diese oder 
jene Möglichkeit, sondern das Phänomen der Ermöglichung selbst scheint 
auf. Mit dieser Wendung des Arguments tritt der zunächst abgeschwächte 
Unterschied zwischen Mensch und Tier mit aller Schärfe erneut hervor. Im 
Unterschied zum Menschen ist das Tier Heidegger zufolge schlechterdings 
unfähig, seine Beziehung zur Umwelt aufzugeben. Für Heidegger ist der 
Mensch also ein Tier, das gelernt hat, sich zu langweilen.
Den Gegenbeweis zu dieser Anthropogenese aus dem Geist der Langewei-
le tritt nach Agamben jene Heidegger noch unbekannte Rostocker Zecke 
an, die jeden Bezug zu ihrer Umwelt aufgehoben hat – und dennoch kein 
Mensch wurde. »Vielleicht hütet die Zecke im Rostocker Laboratorium ein 
Geheimnis des ›bloßen Lebewesens‹, mit dem sich zu messen weder Uexküll 
noch Heidegger bereit waren.« (O 80) Die Zecke ist für Agamben diesseits 
oder auch jenseits all der Operationen der Unterscheidung, Einteilung und 
Gliederung, die die mit Mensch und Tier operierende »anthropologische 
Maschine« ausführt. Nicht einmal als Ungeziefer ist die Rostocker Labor-
Zecke identifizierbar, sondern nur noch als eine Art Un-Ding, das weder 
Tier noch Mensch ist und angesichts dessen auch die ebenso wesentliche 
Unterscheidung zwischen lebendig und tot ihren Sinn verlieren muß. Agam-
ben sagt es zwar nicht ausdrücklich – und man zieht diese Konsequenz nur 
zögernd –, aber die Rostocker Zecke befindet sich strukturell gesehen in 
exakt derselben Situation wie die komatöse Amerikanerin Terri Schiavo, 
der ›Muselmann‹ genannte KZ-Häftling und andere extreme Inkarnationen 
des vogelfreien homo sacer, welche Agamben anführt.
Insbesondere an dem im KZ-Jargon ›Muselmann‹ genannten Häftlingstypus, 
der für Primo Levi den Begriff des Menschen in Frage stellte, hat Agamben 
in seinem Buch Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge seine Ethik 
ausrichten wollen. Sie beruht auf einem schlichten Grundsatz: »Wird eine 
Grenze festgelegt, jenseits deren man aufhört Mensch zu sein […], dann 
ist das offensichtlich kein Beweis für die Unmenschlichkeit der Menschen, 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


344 Eva Geulen

sondern für die Unzulänglichkeit der vorgeschlagenen Grenze«.20 In der Ver-
längerung heißt das: Den ›Muselmann‹ aus der Menschheit auszuschließen, 
ist dem Ausschluß der Plagegeister aus dem Tierreich strukturell analog.21

Agamben tritt freilich nicht für Fliegenwürde oder Zeckenrechte ein.22 Der 
Punkt seiner Zecken-Geschichte ist ein anderer: Alle Grenzziehungen und 
Unterscheidungen zwischen Mensch und Tier, Leben und Tod involvieren 
zwangsläufig die Produktion eines Lebewesens, das weder dem einen noch 
dem anderen Bereich zugehört, sondern mit deren Einräumung allererst 
entsteht. Eine vergleichbare Reflexion sucht man bei Canetti vergebens; 
vielmehr beweist sein Umgang mit dem Ungeziefer die Stichhaltigkeit von 
Agambens Interpretation: Die Fliegen befinden sich auf der Isolierstation 
des Canetti-Systems.
Deshalb ist es um so befremdlicher, daß der Autor seinen letzten noch zu 
Lebzeiten veröffentlichten Aufzeichnungen den Titel Die Fliegenpein verliehen 
hat. Die Herkunft dieses Titels gibt der Verfasser erst fast am Ende seines 
Buches preis. Ihm liegt ein Fund zugrunde, der Canetti mindestens so sehr 
bewegt haben muß wie Agamben die Rostocker Zecke. Wörtlich zitiert 
Canetti aus den Pariser Lebenserinnerungen der Misia Sert einen Passus 
über ihre Zeit als Klosterschülerin:

›Eine meiner Schlafgefährtinnen war eine Meisterin in der Kunst des Fliegenfangens 
geworden. Geduldige Studien an diesen Tieren hatten es ihr ermöglicht, genau die 
Stelle zu finden, durch die man die Nadel stechen mußte, um sie aufzufädeln, ohne 
daß sie starben. Sie verfertigte sich auf diese Weise Ketten aus lebenden Fliegen und 
geriet in Entzücken über das himmlische Gefühl, das ihre Haut bei der Berührung 
der kleinen verzweifelten Füße und zitternden Flügel empfand‹. (F 128)

20 Giorgio Agamben: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt a.M. 
2003, S. 55. 

21 Nichts anderes meinte Adorno in den Minima Moralia: »Die stets wieder begegnende Aus-
sage, Wilde, Schwarze, Japaner glichen Tieren, etwa Affen, enthält bereits den Schlüssel 
zum Pogrom. Über diese Möglichkeit wird entschieden in dem Augenblick, in dem das 
Auge eines tödlich verwundeten Tieres den Menschen trifft. Der Trotz, mit dem er diesen 
Blick von sich schiebt – ›es ist ja bloß ein Tier‹ –, wiederholt sich unaufhaltsam in den 
Grausamkeiten an Menschen, in denen die Täter das ›nur ein Tier‹ – immer wieder sich 
bestätigen müssen, weil sie es schon am Tier nie ganz glauben konnten.« Theodor W. 
Adorno: Minima Moralia, Frankfurt a.M. 1980, S. 118.

22 Im Unterschied zu dem in Princeton lehrenden Philosophen Peter Singer, der sich für die 
Rechte der Tiere einsetzt, weil er die Menschenwürde als rassistisch empfindet. Vgl. Peter 
Singer: Praktische Ethik, Stuttgart 1994. So konsequent und logisch zwingend Singers 
Argumente scheinen – sie gehören ebenfalls noch in das Gebiet, das Agamben mit den 
komplementären Funktionen der Animalisierung des Menschen und der Vermenschlichung 
des Tieres abgesteckt hat.

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


345Lebensform und Fliegenpein

Unbestritten ist das eine schockierende Geschichte, zumal sich diese kindliche 
Fliegenquälerei offensichtlich nicht Experimentier- und Forschungsinteressen 
verdankt, sondern unmißverständlich Ausdruck in Lust verwandelter Pein 
ist. Diese Lust der Kettenträgerin meint der seltsame Ausdruck »Fliegen-
pein« mindestens ebenso wie die Qual der (Teufels)Fliegen, die jener zum 
»himmlischen« Genuß wird. 
Canettis Apostrophierung dieses Berichts als »die schrecklichste Geschichte« 
kann man eigentlich nur (benommen) beipflichten. Aber es lohnt sich, die 
Art, wie diese Geschichte von ihrem Finder inszeniert wird, genauer zu 
betrachten. »Die schrecklichste Geschichte fand ich heute«, beginnt der 
fragliche Eintrag, »in den Erinnerungen einer Frau, der Misia Sert. Ich nenne 
es Fliegenpein und setze sie wörtlich her«. (F 128) Daß das Geschlecht der 
Berichterstatterin betont wird – die »Erinnerungen einer Frau« – mutet bei 
wiederholtem Lesen der Stelle etwas seltsam an. Vollends befremdlich ist 
jedoch das Personalpronomen es zwischen all den weiblichen Substantiva des 
Satzes: »Ich nenne es Fliegenpein und setze sie wörtlich her.« (Hervorh. E.G.) 
Sie: die »schrecklichste Geschichte« oder die »Erinnerungen« der Misia Sert, 
unter Umständen auch die »Fliegenpein«. Aber dem Personalpronomen es 
fehlt jedes Bezugswort.23 Vielleicht steht es für das Ominöse, Obszöne und 
Unaussprechliche dieser »schrecklichsten Geschichte«. Worin aber besteht 
es genau? Im Quälen der Qual- und Plagegeister oder im lustvollen Gequält-
Werden durch ihre Pein? Und gibt es da einen Unterschied?
Im Original der Misia Sert wird die Geschichte von der schrecklichen Flie-
genkettenträgerin als ein weiteres Beispiel für den Versuch der im Kloster 
eingeschlossenen Mädchen angeführt, mit kindlich-koketter Weiblichkeit 
der Klosterdisziplin zu trotzen. Die Erzählerin stopft sich allmorgendlich ihr 
Nachthemd unter die Kleidung, um so eine »Turnüre« herzustellen.24 Dieser 
Kontext erlaubt zumindest, das bezugs- und namenlose Es als Kodierung 
weiblicher Sexualität anzusehen, vielleicht aber auch, in einer kulturhistorisch 
nur allzu geläufigen Substitution, als Synonym für Sexualität überhaupt.25 Da 
wären die unsauberen Begleiter des Beelzebub jedenfalls nicht mehr weit.

23 Auch wenn man es auf das Buch des Titels Fliegenpein bezieht, bleibt der Status des Personal-
pronomens diffus. 

24 Misia Sert: Pariser Erinnerungen, aus dem Französischen von Hedwig Andertann, Frank-
furt a.M. 1989 (1954), S. 22.

25 Vgl. dazu den Abschnitt über Männer und Frauen in MM 71-77. In der Canetti-Forschung 
scheint Ursula Ruppel mit ihrem Essay zu den wenigen zu gehören, die die Problematik 
der Weiblichkeit und weiblicher Sexualität bei Canetti erkannt und thematisiert haben 
(Dies.: Der Tod und Canetti, Hamburg 1995, S. 51ff.). Das überrascht vor allem, weil 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


346 Eva Geulen

Was wie Spekulation (oder Paranoia) einer argwöhnischen Leserin an-
muten mag, ist aber auch unter in Canettis Sinne phänomenologischen 
Gesichtspunkten nicht ganz abwegig. Der Anblick wahllos und oft vielfach 
zugleich kopulierender Fliegen muß für Menschenkinder zu den primären 
Anschauungen jenes befremdlichen, später ›Sexualität‹ genannten Verhaltens 
gehören. Lawrence Sterne war sich für Wortspiele um incest und insect jeden-
falls nicht zu schade. Vor diesem Hintergrund gibt es also durchaus Gründe, 
in der Fliegenpein eine Art Deckerinnerung der Sexualität zu erblicken, die 
Canetti (nicht zuletzt aufgrund seines anti-freudianischen Ressentiments) 
in seinen Hauptschriften ebenso lieblos behandelt hat wie die Fliegen (und 
cum grano salis: die Frauen). Es ist im übrigen schwer nachvollziehbar, wie 
ein Theoretiker, dem die Berührungsfurcht letzte anthropologische Instanz 
ist, die nur in der Masse aussetzt, die Sexualität als Ort des Begehrens so 
impertinent ignorieren kann, um sich doch gleichzeitig dessen Sprache und 
Logik gewissermaßen schamlos (weil exklusiv im Sinne schierer Gewalt) 
dienstbar zu machen.
Aber ob Canettis Fliegen wirklich etwas mit Frauen oder Sexualität zu tun 
haben, ist letztlich unerheblich, denn selbst wenn dem so wäre, ist damit noch 
keine Antwort auf die Frage gefunden, weshalb der Autor ausgerechnet das 
Wort »Fliegenpein« im Titel seiner letzten Publikation zu Lebzeiten verewigt 
hat. Warum enden Buch, Werk und Leben dieses Überleben-Wollenden 
im Zeichen der »schrecklichsten Geschichte«, im Namen der namenlosen 
Fliegenpein? Warum ausgerechnet Fliegen? Ist doch die Eintagsfliege der 
Inbegriff der Sterblichkeit. Man leidet wie ein Hund, und Menschen sterben 
wie die Fliegen.
Als Die Fliegenpein 1992 erschien, waren die Kritiker nicht besonders er-
baut. Henning Ritter sprach von den »herrenlosen Pointen« des schmalen 
Bändchens mit dem befremdlichen Titel.26 Man kann ihm kaum widerspre-
chen; wo es sich nicht um Banalitäten handelt, scheinen hier altersweise 
Spruchwahrheiten einen Dialog mit sich selbst zu führen.27 Das wohl einmal 

Canetti selbst als ersten fundamentalen Gegensatz den der Geschlechter ansetzt. Wenn 
Ruppel, ausgehend von Masse und Macht, Weiblichkeit mit Tod und anhand einiger auto-
biographischer Passagen auch mit Verwesung zusammenbringt, rücken die Fliegen einmal 
mehr in diesen assoziativen Horizont. 

26 Henning Ritter: Als hätte einer allein die Griechen entdeckt, und niemand achtet dar-
auf. Eine Paraphrase zu Elias Canetti, in: Michael Krüger, Einladung zur Verwandlung, 
S. 18. 

27 Ralf Simon hat die Schwäche von Canettis Aphorismenwerk in direkten Zusammenhang 
mit seiner Tier-Emphase gebracht: »So durchbricht Canetti dort, wo er den Tieren einen 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


347Lebensform und Fliegenpein

intendierte Spannungsverhältnis zwischen der als Hauptwerk gehandelten 
Studie Masse und Macht und den es durchkreuzenden Aphorismen ist längst 
abgestorben. Deren Funktion – »er will zerstreute Aufzeichnungen hinter-
lassen als Korrektur zum geschlossenen System seiner Ansprüche« (F 30) 
– wird zwar noch referiert, aber andernorts äußert Canetti sein Unbehagen 
an der »Unwürdigkeit amorpher Aneinanderreihung« (F 103).28 Canetti, von 
Haus aus das Gegenteil eines Zweiflers, nämlich ein Fanatiker des Gewußten, 
leistet sich in diesem Band erstaunliche Selbstzweifel. In Fliegenpein finden sich 
Sätze, die man im monomanen Werk sonst vergeblich sucht. Es scheint, als 
wollte der Autor zuletzt doch noch an seinen eigenen Grundüberzeugungen 
rütteln: 

Einfacher sein – du redest so, als ob du gesandt wärest. Leg die Sporen der 
Überlegenheit ab, steig hinunter vom prahlerischen Roß der nächsten dreitausend 
Jahre, leb solange du lebst, dränge dich nicht in eine Zeit hinein, in der du ohnehin 
nicht da bist, laß die Absichten schlafen, vergiß den Namen, vergiß dich, vergiß 
deinen Tod! (F 9)

Am Ende seines Lebens mutet sich der tyrannische Asket auch diese Einsicht 
zu: »Das Leben, das er führt, ist falsch. Er müßte in höchster Aktivität 
sein und sich die Steigerung erlauben, zu der ihn alles drängt. Aber er sagt 
nein, rechts und links nein und ist stolz auf seine Enthaltsamkeit, und kräht 
Würde.« (F 135) Von dieser Selbstverdächtigung bleibt auch des Hüters 
Allerheiligstes, der sprachliche Ausdruck, nicht verschont:

Ort zudenken will, zugleich die Grundbedingungen des aphoristischen Schreibens und 
tritt in einen anderen Diskurs ein. In dem ›utopischen Dort‹, das er aufzurufen beginnt, 
wechselt der Ton von den animalischen Einfällen des empiriegesättigten und zugespitzten 
Aphorismus zu den Sprüchen, die inmitten der Canettischen Aphorismensammlungen 
Inseln der versuchten Verwandlung bilden.« In: ders.: Animalische Einfälle, S. 112.

28 Es wäre der Mühe wert, Begriff und Diskurs der Würde und ihr Korrelat, die Heiligkeit, 
bei Canetti zu rekonstruieren. In jedem Fall ist kaum ein größerer Gegensatz denkbar zu 
Agambens Kritik an den Vorstellungen von der Heiligkeit des Lebens und einem würde-
vollen Sterben als diese Aussage Canettis: »Nietzsche kann mir nie gefährlich werden: 
denn jenseits von aller Moral ist in mir ein ungeheuer starkes, ein allmächtiges Gefühl 
von Heiligkeit jedes, aber auch wirklich jedes Lebens« (F 51). Zwar heißt es einmal, »daß 
auch Mücken und Flöhe sterben, macht mir den Tod nicht begreiflicher« (F 66), aber an 
vielen anderen und prominenteren Orten (wie Masse und Macht) stellen die Insekten eben 
doch einen Grenzfall dar und markieren eine systemische Problemzone. 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es könnte sein, daß er sich durch Kürze um alles gebracht hat, was an Sätzen lohnt, 
ihr An- und Abschwellen, Steigen und Fallen, Unglück und Glück. Es könnte sein, 
daß Sätze nicht gepreßt sein sollten, kein Destillat, sondern immerquellende Fülle. 
Dann hat er sich während aller Jahre des Schreibens um das gebracht, was ihre 
Lust gewesen wäre und diese Askese der Kargheit vergeblich gepriesen. (F 127)

Was an jenen ungeschriebenen Sätzen gelohnt hätte, ihr Steigen und Fal-
len, Anschwellen und Abschwellen, das könnte man auch die ›Fliegenlust‹ 
nennen. Auf der Folie solch selbstzweiflerischer Überlegungen wird die 
»schrecklichste Geschichte« von der »Fliegenpein« zum Emblem der qual-
vollen Selbstbefragung eines Autors, der lebendige Sätze in Aphorismen 
gequetscht und sie aufgefädelt hat wie jenes Mädchen die Fliegen.
Aber Canettis letztes Wort über die Fliege ist auch der Selbstzweifel nicht.29 
Den Dichter erkennt man an seinem Tier wie an einer imaginären Physio-
gnomie. Zum Wappentier und Wahrzeichen des »Hüters der Verwandlung« 
erwählte Canetti, dessen Autorschaft das vielfach beschworene Geheimnis 
der Verwandlung letztlich wohl doch fremd geblieben ist, kein anderes als 
das von aller Verwandlung ausgeschlossene Insekt: »Welcher Dichter hat 
nicht zu seiner Fliege gesprochen? Wen erkenne ich nicht an seiner Fliege? 
Wer hält sich nicht eine Fliege, die für ihn trippelt?« (F 135)
Canetti ist die Fliege entweder lästige Plage oder dienstbarer Geist. Die 
Herrschsucht dieses Machttheoretikers reduziert alles aufs Fressen und Ster-
ben. Aber die unverdrossen übers Papier des Dichters krabbelnde Fliege, 
deren Summen der (allen Schreibenden tiefvertrauten) Langeweile zu einem 
Laut verhilft, schätzt und verehrt man andernorts als Muse und Quelle der 
Inspiration. Einer, der es wissen mußte, dichtete: »Und den leidigen Insecten 
dank ich manche goldne Stunde / Seid ihr doch, Ihr Unbequemen / Von 
dem Dichter hochgepriesen als die wahren Musageten.«30

29 Zumal auch dieser Selbstzweifel aller Wahrscheinlichkeit nach Teil des »Systems  Canettis« 
(Heike Knoll) sein dürfte. Auf den letzten Seiten ihrer Studie muß auch Christiane Altvater 
zugeben: »Das formale Verfahren des ›dialektischen Sprungs‹ als Strategie der Ermäch-
tigung (ob und inwieweit diese geglückt ist, erscheint fraglich), korrespondiert mit der 
Selbstreflexion des Autors: Im Wechsel zwischen selbstzweiflerischer, ja selbstanklägerischer 
und selbstüberheblicher Pose bezieht Canetti eine stets nur vorläufige Position.« (Christiane 
Altvater: Die moralische Quadratur des Zirkels. Zur Problematik der Macht in Elias 
Canettis Aphorismensammlung »Die Provinz des Menschen«, Frankfurt a.M. u.a. 1990, 
S. 310) 

30 Johann Wolfgang Goethe: Die Musageten, in: Frankfurter Ausgabe, Bd. I.2, Gedichte 
1800-1832, S. 989f.

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335 - am 13.01.2026, 08:52:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216683-335
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

