Zur gesellschaftspolitischen Dimension
des Lohengrin und Deutung der Romantischen Oper
von Seiten Liszts

Axel Schréter

Wagner hat noch kurz vor seinem Tode den Lohengrin-Stoff als den »aller-
traurigsten«’ bezeichnet. In seiner Abhandlung »Eine Mitteilung an meine
Freunde« aus dem Jahre 1851 sah er darin sogar die »Tragik des Lebens-
elementes der modernen Gegenwart«*. Dechiffriert man die Oper gesell-
schaftspolitisch im Sinne von Udo Bermbach?, so ist mit Lohengrins Ab-
schied und seiner Riickgabe der »Insignien der Herrschaft«* (also Horn, Ring
und Schwert) tatsichlich ein Zustand erreicht, der die alte Gesellschaftsord-
nung nicht nur restituiert, sondern auch symbolisch festigt. Lohengrin, fir
Wagner die Verkorperung eines »neuen Menschen« (auch eines »absoluten

1 Tagebucheintrag Cosima Wagners vom 6. Januar 1883, in: Gregor-Dellin, Martin/Mack,
Dietrich (Hg.): Cosima Wagner. Die Tagebiicher (CT), Bd. 2, Miinchen 1977, S.1088.

2 Wagner schrieb: »Ich fand an dieser Erscheinung daher das Tragische des Charakters und
der Situation Lohengrin’s als eine im modernen Leben tief begriindete bestatigt [..]. Den
Charakter und die Situation dieses Lohengrin erkenne ich jetzt mit klarster Uberzeugung
als den Typus des eigentlichen einzigen tragischen Stoffes, iberhaupt der Tra-
gik des Lebenselementes der modernen Gegenwart, und zwar von der gleichen
Bedeutung fiir die Gegenwart, wie die >Antigone«— in einem allerdings anderen Verhalt-
nisse—fiirdas griechische Staatsleben es war.«, in: Wagner, Richard: Samtliche Schriften und
Dichtungen (SSD), Leipzig ®0.]. [1911], Bd. 4, S. 230-344, hier: S. 297.

Vgl. Bermbach, Udo: »Lohengrin. Frageverbot und dsthetische Missiong, in: Ders.: »Blii-
hendes Leid«. Politik und Gesellschaft in Richard Wagners Musikdramen, Stuttgart u. Weimar
2003, S. 117-139; Ders.: »Der Fiirst als Republikaner. Zu Richard Wagners sLohengrin«, in:
Ders.: Wo Macht ganz auf Verbrechen ruht. Politik und Gesellschaft in der Oper, Hamburg 1997,
S. 218-237; Ders.: »Die Machtlosigkeit der Machtigen. Herrscherfiguren in Wagners Musik-
dramenc, in: Ders.: Opernsplitter. Aufsitze. Essays, Wilrzburg 2005, S. 213-220.

w

4 Ders.:»Der Furstg, S. 237.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Axel Schréter

Kiinstlers«),’ dessen Erscheinen den Konig partiell zu einer reinen Reprisen-
tationsfigur werden lisst und einen Wandel der politischen Strukturen in
greifbare Nihe riickt, scheitert. Er bleibt unverstanden, selbst von Elsa, die
ihm und der Gralswelt am Nichsten steht und am Ende tot zu Boden sinkt.
Die Chancen auf einen politischen Wandel sind damit gleichermaflen vertan
wie auf reinmenschlicher Ebene die auf eine gliickliche Ehe, die idealerweise
im »reinen sinnlichen Gefithlsvermégen«® bzw. im Gliick, »das sich uns nur
durch Glauben gibt«’, hitte fufRen miissen.

ZeitgenOssische Deutungen des Lohengrin® lassen von der gesellschafts-
politischen Dimension des Werks, die Bermbach konzise dargelegt hat,
kaum etwas erahnen. Das verwundert nicht, schliefllich fand die Urauffiith-
rung nach der gescheiterten 1848er Revolution statt, und es war daher mehr
als klug, von der etwaigen politischen Sprengkraft des Stiicks abzulenken.
Franz Liszt, von dem die umfassendste zeitgendssische Werkerlduterung
stammt, setzte die Akzente moglicherweise auch vor diesem Hintergrund
auf eine Ebene, die primir im Hinblick auf ein christlich-romantisches Ver-
stehen wichtig geworden ist. Ist seine Deutung zumindest mit Wagners
gemeinhin herangezogenen Vorstellungen aus der Zeit um 1850/1851 nur
bedingt in Ubereinstimmung zu bringen, so wurde sie dennoch zu einer Re-
zeptionskonstanten, die nicht zuletzt in den 1890er Jahren fiir Cosima Wag-
ners Bayreuther Idee einer »christlichen Trilogie«’, bestehend aus Parsifal,
Tannhduser und Lohengrin, wichtig wurde.

Im Folgenden wird zunichst mit Blick auf das Thema der Tagung auf die
Urauffihrung des Lohengrin und Liszts christlich-romantische Deutung ein-
gegangen, woraufhin dieser Wagners Intentionen aus der Zeit um 1850/1851
gegeniibergestellt werden, um im Anschluss daran wiederum Liszts Inter-

5 Vgl. Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee — Dichtung — Wirkung, Stuttgart
1982, S.185-188.

SSD, Bd. 4,S.298.

Wagner, Richard: Lohengrin, Partitur, in: Deathridge, John/Dége, Klaus (Hg.): Richard Wag-
ner. Simtliche Werke (SW 7/11), Bd. 7/1I, Mainz 1998, S. 105, T. 785-788 bzw. SSD, Bd. 3, S. 89
(Lohengrin, zweiter Aufzug, zweite Szene).

N

8 Vgl. Kirchmeyer, Helmut (Hg.): Situationsgeschichte der Musikkritik und des musikalischen Pres-
sewesens in Deutschland. Dargestellt vom Anfang des18. bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts (Stu-
dien zur Musikgeschichte des19.Jahrhunderts 7), Tl. 4, Bd. 3, Regensburg 1968, Sp. 656-810.

9 Bauer, Oswald Georg: Die Geschichte der Bayreuther Festspiele, Bd. 1, Berlin u. Miinchen 2016,
S.249 sowie S. 255f.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

pretation mit Blick auf ihre Voraussetzungen und Wirkungsgeschichte zu
kontextualisieren. Letztlich ging der »rezeptionsgeschichtliche Urknall von
Wagners Werke«, um die griffige Formulierung aus dem Flyertext der Tagung
aufzugreifen, von einer Deutung aus, die zumindest mit Wagners revolu-
tiondrem Denken nicht konform verlief und letztlich auch nicht wirklich die
Intentionen aus der Zeit der Entstehung traf.

Zur Weimarer Urauffiihrung unter Franz Liszt

Liszts Urauffithrung des Lohengrin war bekanntlich ein Ereignis, das der
Reputation Weimars und letztlich auch derjenigen Liszts in seiner Funk-
tion als Hofkapellmeister in auflerordentlichen Diensten enorm férderlich
gewesen ist.”° Findet man in den zeitgendssischen Rezensionen auch nicht
selten Kritik an den unzureichenden dufderlichen Mitteln der Auffithrung,
wobei vor allem die geringe Besetzungsstirke von Chor und Orchester (sechs
erste Violinen) sowie die kirgliche szenische Ausstattung genannt werden,"
so erzielte das Weimarer Hoftheater mit den Lohengrin-Auffithrungen den-

10 Vgl. Schroter, Axel: »Liszts Wirken in Weimar. Innen- und Auensicht, in: Seemann, Hell-
mut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Ubertonte Geschichten. Musikkultur in Weimar, Gottingen 2011,
S. 155-171; Dieckmann, Friedrich: »Die neuen Dioskuren. Liszt, Wagner, Lohengrin und
Weimarg, in: ebd., S. 15-48; Altenburg, Detlef: »Hofkapellmeister in auRerordentlichem
Dienst. Hofkonzerte, Musiktheater und Konzertreisen, in: Ders. (Hg.): Franz Liszt. Ein
Europiier in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thiiringen im Schiller-Museum und Schloss-
museum Weimar 24. Juni-31. Oktober 2011, K6In 2011, S.164-171.

11 Die Urauffithrung des Lohengrin wurde in der NZfM ausfiihrlich besprochen, vgl. dazu:
U. [Uhlig], T. [Theodor]: »Drei Tage in Weimar. Das Herderfest. Richard Wagner’s Oper
sLohengrin«, in: NZfM, 1g.17, Bd. 33 (Nr.19, 3. September1850), S. 107; ebd. (Nr. 21,10. Sep-
tember1850), S.115f,; ebd. (Nr. 22,13. September1850), S.118ff,; ebd. (Nr. 25, 24. September
1850), S. 136ff.; ebd. (Nr. 28, 4. Oktober 1850), S. 151f. sowie ebd. (Nr. 30, 11. Oktober 1850),
S.162ff. Im Schlussartikel hiefS es u. a.: »MuR daher auf der einen Seite anerkannt werden,
dafd mitverhiltniimaRig geringen Mitteln hier Bedeutendes geleistet worden ist, so darf
auf der andern Seite doch nicht verschwiegen werden, daf} fiir eine Auffiihrung im Sin-
ne des Werkes selbst und seines Schopfers diese Mittel sich zuweilen als unzureichend
herausstellten. Namentlich zeigte sich das in der Besetzung der Partie des Lohengrin,
so wie der Anzahl der Violinen im Orchester und der Stimmen im Chore. [..] Sechs erste
Violinen zu einem Blasorchester, das in seinen einzelnen Partieen nicht zwei-, sondern
konsequent dreistimmig besetzt ist, miissen unter jeder Bedingung ebenfalls als unver-
héltniRmafiig bezeichnet werden. Doch —wie gesagt—ist dies kein Tadel fur die Ausfih-

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Axel Schréter

noch wieder eine tiberregionale, ja internationale Beachtung, die ein Ziel der
Kulturpolitik gewesen ist und wohl nicht zuletzt auch ein Grund dafiir war,
warum man Liszt fiir Weimar gewonnen hatte.’

Die NZfM unterstrich beispielsweise in ihrer Ausgabe vom 11. Oktober
1850, also etwa sechs Wochen nach der Urauffithrung des Lohengrin, die
Verdienste, die sich Liszt seit seiner Anstellung in Weimar um das dortige
Kunstleben erworben habe. Sie verwies neben dieser Auffithrung u. a. auf
die Dirigate des Tannhduser sowie der 9. Symphonie Beethovens und gelang-
te daraufhin zu dem Schluss, Liszt habe damit »den Weimaranern Kunst-
geniisse verschafft, deren sie ohne ihn wahrscheinlich niemals theilhaftig
geworden wiren.«"

Selbst die Weimarische Zeitung, die Liszt bzw. seinen Dirigaten gegen-
iiber in der Regel vergleichsweise wortkarg blieb — wenn sie denn tiberhaupt
berichtete -, veréffentlichte am 31. August 1850 einen umfangreichen Arti-
kel iiber die Urauffithrung des Lohengrin®, in welchem der Rezensent, der
Weimarer Referendar und spitere Regierungsrat Franz Miiller, durchaus
nicht an Lob in Bezug auf die Auffithrung sparte. Liszt habe mit der »Ein-
fiuhrung des Lohengrin auf der Weimarischen Bithne« seine »grofen Ver-
dienste um das musikalische Wesen in Weimar« durch »ein neues und nicht
das geringste« erweitert. Er habe sich, wie auch die Theaterleitung, »ein An-
recht auf den wirmsten Dank aller Kunstfreunde erworben«. Der »Hervor-
ruf Liszt’s und der Singer nach dem Schlusse der Oper« sei eine »wohlver-
diente Anerkennung von Seiten des Publikums« gewesen.”

rung, sondern nur eine Aussprache des Bedauerns dariiber, dafl bedeutendere Mittel zu
beschaffen nicht moglich gewesen ist.«, siehe ebd., S.162.

12 Bis zur Niederlegung seines Amtes als Hofkapellmeister im auferordentlichen Dienst
wurde Lohengrin in Weimar im Sinne eines Repertoirestiicks insgesamt achtzehnmal
aufgefiithrt: Nach der Urauffithrung am 28. August, 14. September und 9. Oktober 1850,
am 12. April und 11. Mai 1851, am 11. Januar, 15. Mai, 5. Juni, 2. Oktober und 27. November
1852, am 5. Marz 1853, am 17. April und 22. Oktober 1854, am 24. Februar 1856, am 26. April
1857 sowie am 24. Januar, 31. Januar und 27. Februar 1858; vgl. die Online-Datenbank des
DFG-Projektes »Theaterzettel Weimar« (<www.theaterzettel-weimar.de>).

13 U.[Uhlig], T. [Theodor]: »Drei Tage in Weimar.«, (Nr. 30, 11. Oktober 1850), S. 163.

14 DerBerichtistabgedruckt bei Kirchmeyer, Situationsgeschichte, Sp. 663-668; online verfiig-
bar unter: <https://zs.thulb.uni-jena.de>.

15 Zit. nach: ebd., S. 668. Glaubt man den Erinnerungen Eduard Genasts, dem Regisseur der
Urauffiihrung, so handelt es sich bei der Darstellung Miillers wohl noch um eine sehr be-
schonigende. Er memorierte tber die zweite Auffithrung am 14. September 1850 zumin-

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Liszts verbale Interpretation des Lohengrin

Im Unterschied zu zahlreichen anderen Werken, die Liszt in Weimar diri-
gierte, unterstrich er im Fall von Wagners Lohengrin dessen Bedeutsamkeit
in einem auferordentlichen Maf publizistisch, indem er eine umfangreiche
Broschiire mit dem Titel »Lohengrin / de / R. Wagner | par / F. Liszt // précédé
d’une relation des Fétes / de Herder et Goethe / (25 et 28 Aoiit 1850) / a / Weymar /
Leipzig / Brockhaus — etc« verfasste.’® Die darin vorgenommene verbale Inter-
pretation kann fir die Rezeptionsgeschichte des Lohengrin kaum hoch genug
eingeschitzt werden, zumal Liszt sie gleich mehrfach publizierte.”” Beson-
ders wichtig waren unter den Verdffentlichungen in deutscher Sprache die
Ubersetzungen Karl Ritters und Ernst Weydens. Ritter fertigte eine Uber-
setzung an, die Wagner selbst redigierte und die am 12. April 1851 in der II-
lustrirten Zeitung erschien.' Die Ubersetzung des Kunsthistorikers Dr. Ernst
Weyden wurde 1852 in Form einer Broschiire publiziert. Sie bildete auch die
Grundlage der spiter von Lina Ramann im Rahmen der Gesammelten Schrif-
ten herausgegebenen Fassung.” Das franzdsische Original lief3 Liszt u. a. 1851
bei Brockhaus (Leipzig) verdffentlichen, zunichst nur in Form des Lohen-
grin-Aufsatzes und des Berichtes tiber die Herderfeier, dann aber auch erwei-
tert um eine entsprechend umfangreiche Betrachtung tiber Tannhdiuser.
Liszts verbale Interpretation des Lohengrin riickt insbesondere die
christlich-romantische Dimension des Werks ins Bewusstsein. Denn Liszt
stellt die Legende vom Heiligen Gral im christlichen Sinn als wesentlich fiir

dest: »Auch bei der Wiederholung erzielten wir keinen lebhafteren Beifall. AuRerungen
wie:>Die Oper istviel zu lang! Man wird von der Masse Musik erdriickt! Wer soll denn das
vier Stunden aushalten horte man alliberall.«, zitiert nach: Deathridge, John/Doge,
Klaus (Hg.): Richard Wagner. Simtliche Werke (SW 26), Bd. 26, Mainz 2003, S. 62.

16 So lautet der originale handschriftliche Titel, der in der Druckfassung allerdings nicht
ibernommen wurde; siehe Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Samtliche Schriften, Bd. 4,
Wiesbaden 1989, S. 235 sowie ergdnzend auch den KommentarS. 253-264.

17 Siehe dazu auch Dufetel, Nicolas: »Liszt et la spropagande wagnérienne«. Le projet de
deux livres en francais sur I'histoire de 'opéra et sur Wagner (1849-1859)«, in: Acta Musico-
logica 82/2 (2010), S. 263-304, insb. S. 274.

18 Siehe Ritter, Karl: »Richard Wagner’s Lohengrin. Mitgetheilt von Dr. Fr. Lifdtc, in: lllustrir-
te Zeitung, Bd. 16 (Nr. 406, 12. April 1851), S. 231-235 sowie S. 238-240. Auch abgedruckt bei
Kleinertz: Liszt. Samtliche, Bd. 4, S. 167-205; in SW 26, S. 56 befinden sich (iberdies hoch-
wertige Reproduktionen der Abbildungen.

19 Kleinertz: Liszt. Samtliche, Bd. 4, S. 231ff.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

das Werkverstindnis heraus und fithrt diesen Sachverhalt entsprechend
weit aus. »Um [...] den Gang des Stiickes auf der Bithne richtig zu verstehen
und Absicht und Bedeutung der Musik von den ersten Takten der Introduk-
tion an zu erfassen«, miisse man »jenes Geheimnis kennen, um welches sich
die ganze Handlung des Dramas« drehe und das »auf der Sage vom Heiligen
Gral«* beruhe. Weiterhin heif3t es:

»Le St Craal était une coupe faite d’'une pierre précieuse et éblouissante. [..]

Dans cette coupe, Notre Seigneur consacra le pain et le vin a la Ste Céne, et Jo-
seph d’Arimathié y recueillit le sang qui s’échappait de la plaie faite a son c6té

lorsquil était en croix. Joseph dans la suite apporta cette coupe en Angleterre,
oucelle futcommise a la garde du Roi Artus et des chevaliers de la Table-Ronde.
Plustard, Parcival le plus parfait des chevaliers, emporta le St Graal aux Indes;

de |3 il fut transporté au Mont Salvat [..]. Cétait une montagne sainte, [..] que

nul ne pouvait traverser sansy étre mystérieusement guidé, par la volonté de

Dieu. La, Titurel batit un temple magnifique en or, en bois d’aloés, et en fines

pierreries, ot le St Craal fut définitivement déposé. [..] Le soin et la garde de

cetemple étaient confiés aux chevaliers que le St Craal choisissait et indiquait

lui-méme, par des signes, a 'aide desquels ils recevaient tous ses commande-
mens. Quiconque I'avait contemplé n'était plus soumis a la mort, et quiconque

le servait, était a I'abri de tout péché mortel. Ces chevaliers jouissaient d’'une

félicité parfaite, gotant méme d’avance celles que le Ciel réserve aux justes

aprés quils ont quitté cette terre. [..] Parcival en était le chef, et Lohengrin, son

fils, un des plus vaillans et des plus nobles héros.«*

Vor dem Hintergrund dieser religios-christlichen Grunddeutung dechiff-
riert Liszt auch das Vorspiel zum ersten Akt. Es sei »gleichsam eine magische
Formel, die wie eine geheimnisvolle Weihe unsere Seelen zur Anschauung
ungewohnter Dinge, von hoherer Bedeutung als diejenigen unseres Erdenle-
bens, vorbereitet.«** Es »enthiillt das im Stiick selbst stets gegenwartige und
doch stets verborgene mystische Element, ein géttliches Geheimnis«.” Wag-
ner weihe den Opernbesucher damit in die Geheimnisse des Heiligen Grals

20 Ebd.,,S.29.

21 Ebd., S.30; zur deutschen Ubersetzungsieheebd,SA31A
22 Ebd.

23 Ebd.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

ein. Vergleiche zu Dantes Divina Commedia, zu der Sphire des Paradieses
und den Chéren der Seligen, folgen.?

Dariiber hinaus begriff Liszt die Romantische Oper im Sinne der Gat-
tungstradition als ein von einem Polarititsdenken bestimmtes Ideenkunst-
werk. Lohengrin verkorpert fiir ihn naheliegenderweise die Gralswelt, und
damit die Idee des Guten wie auch des Christlichen, Ortrud hingegen das
Heidentum und das Bose schlechthin.” Bezeichnend sind seine diesbeziig-
lichen Ausfithrungen iiber das Vorspiel zum zweiten Akt, aus welchem Liszt
»das Gift menschlicher Bosheit im Kampf mit dem Mysterium der Giite Got-
tes«*® heraushort. Noch deutlicher wird er jedoch bei der Beschreibung des
Racheschwurs der Ortrud (11/2):

»Elleinvoque Wodan etson tonnerre! Freia I'enchanteresse! elle les adjure de
protéger sa trahison qui doit perdre les chrétiens! Et tant de passion, tant de
colére, tant de fiel, s'exhale de son @me, que tout le Pandaemonium pourrait
se plonger avec délice, dans ce torrent de rage!«”

Liszts Deutung der Oper im christlich-romantischen Sinn, die durch seine
Erfahrungen mit mehr oder minder geheimen religiésen Gemeinschaften
wie dem Saint-Simonismus und dem Freimaurertum oder auch von Person-
lichkeiten wie dem Bratscher und Geiger Christian Urhan begiinstigt ge-
wesen sein mag,”® musste Wagner einerseits missfallen, da sie seinen Vor-
stellungen nicht entsprach (worauf noch niher einzugehen sein wird). Sie

24 Vgl.ebd.,S.33.

25 Ahnliche Polarititen finden sich beispielsweise in Webers Der Freischiitz und Euryanthe,
wobei letztgenanntes Werk sogar dariiber hinaus in der Figurenkonfiguration deutliche
Parallelen zu Lohengrin aufweist. Bereits Carl Dahlhaus hat an prominenter Stelle auf die
Affinitaten Ortruds und Telramunds zu Webers Intrigantenpaar Eglantine und Lysiart
aufmerksam gemacht; vgl. Dahlhaus, Carl: »Richard Wagners Musikdramen. Lohengring,
in: Danuser, Hermann (Hg.): Carl Dahlhaus. Gesammelte Schriften, Bd. 7, Laaber 2004, S.170-
181, hier: S.173.

26 Kleinertz: Liszt. Samtliche, Bd. 4, S. 47.

27 Ebd,,S.52.

28 Vgl. Altenburg, Detlef: »Berufung zum Priester oder Kiinstler?, in: Ders.: Liszt. Ein Europi-
er, S. 64-75; Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Samtliche Schriften, Bd. 1, Wiesbaden 2000,
S. 457f; Altenburg, Detlef: »Nachwortk, in: Ders./Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Tage-
buch 1827. Textedition, Wien 1986, S. 61-99, insb. S. 84; Locke, Ralph P.: »Liszt’s Saint-Simoni-
an Adventurec, in: 19th-Century Music 4 (Nr. 3,1980/81), S. 209-227.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

musste ihm aber andererseits auch willkommen sein, da sie von etwaigen
politischen Implikationen, die man aus Lohengrin hitte herauslesen kon-
nen, ablenkte. Er selbst wurde bekanntlich zwischenzeitlich steckbrieflich
gesucht und bagatellisierte teilweise nicht unerheblich seine revolutioniren
Taten, indem er sich zum blof8en Revolutionir in der Musik stilisierte.?’ Wie
sehr er sich aktiv am Dresdener Maiaufstand beteiligt hatte und publizis-
tisch titig gewesen ist, wurde in jiingster Zeit — auch mit Blick auf die Ein-
fliisse kommunistischen Denkens — u. a. von Eckart Kréplin ausfithrlich
thematisiert.*® Verwiesen sei hier nur auf die Revolutionspamphlete »Der
Mensch und die bestehende Gesellschaft«, »Wie verhalten sich republikani-
sche Bestrebungen dem Konigthume gegeniiber?«*' sowie »Deutschland und
seine Fiirsten«®?, die diesbeziiglich eindeutig sind.*® Selbst in »Eine Mittei-
lung an meine Freunde« finden sich noch Sitze wie »Elsa [...] hat mich zum
vollstindigen Revolutionir gemacht. Sie war der Geist des Volkes, nach dem
ich auch als kiinstlerischer Mensch zu meiner Erlésung verlangte.«**

Zu den Intentionen Wagners um 1850

Ohne Frage war Wagners Denken um 1850 — und wohl auch bereits zur Zeit
der Arbeit am Lohengrin —, anders als es bei Liszt der Fall gewesen ist, in
einem eher geringen Maf3e christlich determiniert, wenn iiberhaupt, dann
noch am ehesten im von Matthias Gockel aufgezeigten oder im histori-

29 So schrieb er beschwichtigend in »Eine Mitteilung an meine Freunde«: »Nie hatte ich
mich eigentlich mit Politik beschaftigt. Ich entsinne mich jetzt, den Erscheinungen der
politischen Welt genau nur in dem Maafe Aufmerksamkeit zugewendet zu haben, als in
ihnen der Geist der Revolution sich kundthat, namlich, als die reine menschliche Natur
sich gegen den politisch-juristischen Formalismus empoérte: in diesem Sinne war ein Kri-
minalfall fiir mich von demselben Interesse, wie eine politische Aktion.«, zitiert nach SSD,
Bd. 4,S.308f.

30 Siehe Kréplin, Eckart:»Wagner und die Revolution, in: Ders.: Richard Wagner und der Kom-
munismus. Studie zu einem verdringten Thema (Wagner in der Diskussion 9), Wiirzburg 2013,
S.138-175.

31 SSD, Bd.12,S. 218-227.

32 Ebd.,S. 412-417.

33 Vgl.auch Wellingsbach, Rudolf: »Wagner und die Revolutiong, in: Liitteken, Laurenz (Hg.):
Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 80-84.

34 SSD, Bd. 4,S.302.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

sierenden Sinn, in dem Erzihltexte des Mittelalters aufgriffen wurden.*
So scheint es jedenfalls riickblickend. Denn in »Eine Mitteilung an mei-
ne Freunde« stellte er zumindest klar, dass das Lohengrin-Libretto, seinen

»Keim keinesweges nur im christlichen Ubernatiirlichkeitshange, sondern
in der wahrhaftesten menschlichen Natur iiberhaupt<®® habe. Lohengrin sei

»kein eben nur der christlichen Anschauung entwachsenes, sondern ein ur-
alt menschliches Gedicht«*. Schlief3lich konstatierte er pointierend:

»Wem am Lohengrin nichts weiter begreiflich erscheint, als die Kategorie:
Christlich-romantisch, der begreift eben nur eine zufillige Auerlichkeit,
nichtaber das Wesen seiner Erscheinung. Dieses Wesen, als das Wesen einer
in Wahrheit neuen, noch nicht dagewesenen Erscheinung, begreift nur das-
jenige Vermogen des Menschen, durch dasihm iiberhaupterstjede Nahrung
fiir den kategorisirenden Verstand zugefiihrt wird, und diefs ist das reine
sinnliche Gefihlsvermégen.«®®

Schopenhauers Willensmetaphysik, der zufolge die Ratio nur Mittel eines

sie bestimmenden Willens ist, ist von diesem Denken nicht weit entfernt.

35

36
37

38

Vgl. Gockel, Matthias: »Gnadenlose Reue. Zur theologischen Dimension des Lohengrin,
in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 81-105 sowie Ukena-Best, Elke: »Erzahltexte des deut-
schen Mittelalters in Richard Wagners Lohengring, in: ebd., S.15-37, insb. S. 18f.

SSD, Bd. 4, S. 288.

Ebd., S. 289; Zudem verallgemeinerte er: »[..] wie es iberhaupt ein griindlicher Irrthum
unserer oberflachlichen Betrachtungsweise ist, wenn wir die spezifisch christliche An-
schauung fiirirgendwie urschopferisch in ihren Gestaltungen halten. Keiner der bezeich-
nendsten und ergreifendsten christlichen Mythen gehort dem christlichen Geiste, wie
wir ihn gewohnlich fassen, ureigenthiimlich an: er hat sie alle aus den rein menschlichen
Anschauungen der Vorzeit iiberkommen und nur nach seiner besonderen Eigenthiim-
lichkeit gemodelt«, ebd.; explizit erwahnte er in diesem Zusammenhang den Mythos von
Zeus und Semele sowie Antigone.

SSD, Bd. 4, S. 298; mit dieser klaren Positionierung wandte sich Wagner nicht nur gegen
ein romantisch-christliches Verstehen, sondern er nahm Lohengrin damit auch etwaige
politische Implikationen. Im Vordergrund standen so reinmenschliche und kunstastheti-
sche Aspekte. Damit wurden Deutungen, die dahin zielten, in der dargestellten Situation
des deutschen Reiches von 932 die aktuelle Situation parabelhaft aufscheinen zu sehen,
gleichsam der Boden entzogen. Dies ist verstandlich, weil Wagner immer noch steck-
brieflich gesucht wurde.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

In Anbetracht derartiger Auflerungen fillt es schwer nachzuvollziehen,
warum Lohengrin letztlich im Sinne Liszts gedeutet werden sollte. Sehr viel
plausibler liefRe sich zumindest im Sinne Udo Bermbachs argumentieren.
Diesem zufolge ist Lohengrin weniger ein Gesandter einer christlichen, ge-
heimnisumwobenen Gralswelt, sondern gleichsam eine Doppelnatur, die
einerseits einen neuen, republikanischen Herrschertypus und anderer-
seits den visiondren Kinstler reprisentiere.® Letzteres zumindest kann
man ohne grofde Mithen aus den obigen Zitaten ableiten. Dennoch diirfte es
kaum zu weit gegriffen sein, die Figur des Lohengrin auch dariiber hinaus
gesellschaftspolitisch zu deuten. Denn Lohengrins verstandesgemaf3 nicht
fassbares Erscheinen im Sinne des nicht vorherzusehenden Wunderba-
ren entmachtet nicht nur sogleich Fiirst Friedrich von Telramund, sondern
bricht auch sehr schnell die Macht Konig Heinrichs. Lohengrins Prisenz
fithrt letztlich dazu, dass der Monarch kaum noch wahrgenommen wird.
Und Konig Heinrich, der zunichst die Ehre Friedrich von Telramunds nicht
anzweifelt (»Ich kenne dich als aller Tugend Preis«*°), muss selbst erst be-
greifen, wen er vor sich hat. Protegiert er, wenn auch von leisen Zweifeln ge-
pragt, zunichst Friedrich als den kiinftigen Herrscher von Brabant (»In kei-
ner andren Hut, als in der deinen mécht’ ich die Lande wissen«*), so lisst er,
nach dem Gottesgericht, um seine Integritit nicht zu verlieren, seine durch
das Erscheinen Lohengrins gewandelte Meinung, genauer die Verbannung
Friedrichs, durch den Heerrufer verkiinden. Dabei erweist sich Lohengrin
bezeichnenderweise als alles andere denn als Aristokrat, was ohne Frage
mit Wagners Adelskritik korrespondiert.** Er lehnt entsprechende Titel ab,
mochte nicht »Herzog von Brabant«, sondern schlichtweg — wohl im Sinne
einer intendierten Volksverbundenheit — »Schiitzer von Brabant« genannt
werden. So verkiindet es zumindest der Heerrufer im Namen des Konigs:

39 Vgl. Bermbach, Udo: Wo Macht ganz auf Verbrechen beruht. Politik und Gesellschaft in der Oper,
Hamburg 1997, S. 213 sowie Ders.: »Bliihendes Leid«, S.134.

40 Deathridge, John/Doge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Samtliche Werke (SW 7/1), Bd. 7/1,
Mainz 1996, S. 24, T. 113ff.

41 Ebd, S.é1f, T. 422-425.

42 Vgl. Bermbach, Udo: »Adelskritik und republikanische Monarchiex, in: Ders.: Der Wahn des
Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-dsthetische Utopie, Frankfurt a.M. 1994, S. 74-
83, hier: S.75.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

»doch will der Held nicht Herzog sein genannt, — ihr sollt ihn heifRen: Schiit-
zer von Brabant!«*

Man muss konzedieren, dass die Brabanter von Seiten des Heerrufers im
Namen des Konigs indoktriniert werden. Sie sollen Lohengrin, keineswegs
aber dem Verbannten Friedrich folgen, was sie auch sogleich kritiklos tun.
Denn kaum hat der Heerrufer verkiindet: »In Bann und Acht ist Friedrich Tel-
ramund, / weil untreu er den Gotteskampf gewagt: / wer sein noch pflegt, wer
sich zu ihm gesellt, / nach Reiches Recht derselben Acht verfillt«**, schon stim-
men die Mannen ein: »Fluch ihm, dem Ungetreuen, den Gottes Urteil traf«*®.

Dennoch wird durch Wagners Musik deutlich, dass die Strahlkraft Lo-
hengrins auch ohne die vorausgehende Indoktrination Wirkung zeigt und
sehr viel starker ist als die Konig Heinrichs, der Lohengrin eigentlich hier-
archisch iiberlegen ist. Wihrend der Kénig durch eine vergleichsweise stati-
sche, unflexible und keine wirkliche Entwicklung erkennen lassende Fanfa-
re reprasentiert wird,* erweist sich das in Elsas sTraumerzihlung« erstmals
exponierte Lohengrin-Motiv zur Charakterisierung des eigentlichen Helden
als ausgesprochen dynamisch und entwicklungsfihig.*” Es wird von Wagner,
nicht nur nach dem Gottesgericht oder am Ende des ersten Aktes, teilweise
ins Gigantische gesteigert. Exemplarisch kann auch der Beginn der fiinften
Szene des zweiten Aktes herangezogen werden, wo Lohengrin und Konig
Heinrich gemeinsam auftreten.*® Hier lisst Wagner auf der Bithne die Ko-
nigsfanfare iber instabilen C-Dur-Quartsextakkorden des Orchesters er-
klingen, die recht unvermittelt vom Lohengrin-Motiv verdringt werden, das
im strahlenden A-Dur und mit vollem Orchester die Kénigsfanfare itberbietet.

Lohengrin ist es durch sein charismatisches Erscheinen und seinen sieg-
reichen Kampf im Gottesgericht gelungen, die gesellschaftlichen Macht-
verhiltnisse zu kippen. Sie sind allerdings nicht gefestigt und werden es
bekanntlich auch nicht. Dennoch steht aufier Frage, dass Konig Heinrich

43 SW7/Il,S.143, T.1105-1112.

44 Ebd.,S.137,T.1036-1055.

45 Ebd., S.138-141, T.1057-1085.

46 Vgl. bspw.SW 7/1,S.35, T. 233-236; SW 7/I1, S.134f,, T.1020-1024; ebd., S. 218, T. 1629-1630.

47 Vgl. bspw. SW 7/1, S. 51, T. 358ff. (Traumerzdhlungs, Erwidhnung Lohengrins); ebd., S. 174,
T. 1228ff. (Ende des ersten Aktes); Deathridge, John/Dége, Klaus (Hg.): Richard Wagner.
Samtliche Werke (SW 7/111), Bd. 7/11l, Mainz 2000, S. 146, T. 1280ff. (Ende der>Gralserzih-
lungq) sowie ebd., S.198, T.1684ff. (Molltrilbbung nach Lohengrins Abschied).

48 Vgl.SW7/l,S. 218f., T.1629-1636.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

immer mehr im Volk untergeht. Wenn er sich selbst wie allen anderen die
Frage stellt »Welch ein Geheimnis muss der Held bewahren?«* (zweiter Akt,
funfte Szene) passt er sich im Grunde dem Volkschor an, vermag es als Ko-
nig aber nicht, Lohengrin Weisungen zu geben, denen jener eigentlich folgen
miisste. Auch nimmt er keine eigene Position ein. Er geht dem Volk nicht
voran, sondern figt sich in das Ensemble ein, indem er in dessen Gesang
einstimmt und mit zwei Takten Verzégerung nur echoartig das aufgreift,
was jenes vorgibt.

Wie wenig Macht Konig Heinrich iiber Lohengrin hat, zeigt sich auch ex
negativo gegen Ende des zweiten Aktes, wo Lohengrin bekanntlich kundgibt,
dass er nicht einmal dem Konig gegeniiber seine Identitit offenlegen miis-
se,’® was jener mit Befremden wahrnehmen muss. Dass sich diesbeziiglich
weder in Wagners Musik noch in den Regieanweisungen eine Veranderung
oder eine entsprechende Anmerkung findet, zeigt, wie sehr Kénig Heinrich
zum einen nicht mehr wahrgenommen wird, zum andern, dass er auch in
das Geschehen nicht mehr einzugreifen vermag, allenfalls durch Mimik und
Gestik. Seine Macht ist ihm entglitten.

Die Handlung endet bekanntlich trist. Wenngleich Lohengrin mit seiner
sGralserzdhlung« nochmals alle Anwesenden, Kénig Heinrich eingeschlos-
sen, gleichsam hypnotisierend in den Bann zieht,*” so muss er letztlich, als
Konsequenz auf Elsas Fragen, gemif dem fiir ihn wirksamen Gesetz in die
Gralswelt zuriickkehren. Dabei ist Elsa objektiv nur aus der Sicht Lohen-
grins Schuld zuzuschreiben.” Sie vertritt nach Wagner nichts anderes als
den »Geist des Volkes«* und folgt durch das Brechen des Verbotes letztlich
auch ihrem eigenen Willen, der durch Ortruds intrigantes Verhalten ledig-
lich in seinem Durchbruch beschleunigt wird. Damit tritt Elsa aus ihrer
Unmiindigkeit heraus und befreit sich gleichsam aus der Naivitit im Sinne
nicht hinterfragter Gutgliubigkeit,** die allerdings eine Bedingung fir die
fortwihrende Existenz des Wunderbaren wire.

49 Ebd.,S.258f, T.1879-1890.

50 Vgl.ebd.,S.250-254, T.1833-1852.

51 Vgl. SW7/Ill, S.146f., T.1283-1292.

52 Vgl.ebd., S.148, T.1298-1302 (»0, Elsa! Was hast du mirangetan).
53 SSD, Bd. 4, S.302.

54 Der Leitgedanke der Bayreuther Neuinszenierung des Lohengrin von 2018, die Emanzipa-
tion Elsas aus der sie unterdriickenden und demutigenden Gesellschaft, zu der auch Lo-

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Tatsache bleibt indes, dass Lohengrin letztlich die Insignien der Herr-
schaft an seine Gemahlin tibergibt, so dass die Herrschaftsfolge, wie vor-
gesehen, von Gottfried angetreten werden kann. Es bleibt damit allenfalls
die Hoffnung auf die nichste Generation, die erfiillen kénnte, was in der
Gegenwart noch unmoglich erscheint.”

Lohengrin erweist sich allerdings, anders als Siegfried, weder als An-
archist noch als Revolutionir. Sein Erscheinen, das als unerwartetes, nicht
prognostizierbares Ereignis (als Wunder) wahrgenommen und gedeutet
wird, fithrt dennoch wenigstens zu einer kurzfristigen Auflésung der eta-
blierten Herrschaftsformen. Dass Konig Heinrich zu Beginn ein resoluter
Herrscher ist, der stolz seine politischen Erfolge verkiindet und seine kiinf-
tige militdrische Strategie offenlegt, dass er dann aber durch Lohengrin
zunehmend in die Funktion eines blofien Reprisentanten gedringt wird,
korrespondiert auffillig mit den Vorstellungen Wagners, die er von der
Monarchie als Staatsform hatte. Ausformuliert hat Wagner diese Ziele aller-
dings im Zuge der 1848er Revolution, also deutlich nach der Fertigstellung
des Lohengrin-Librettos. Sie lassen sich aber recht mithelos riickprojizieren.

Wagner vertrat bekanntlich die Ansicht einer demokratisch riickgebun-
denen Monarchie,* einer Monarchie, die radikal demokratisch ausgerichtet
sein sollte. Sein Revolutionspamphlet »Wie verhalten sich republikanische
Bestrebungen dem Konigthume gegeniiber?«”’ lisst dies unzweifelhaft er-
kennen. Die Aristokratie und damit die erste Kammer sollte abgeschafft und
durch ein allgemeines Wahlrecht ersetzt werden, und an die Stelle einer aris-
tokratischen Berufsarmee sollte eine die Standesunterschiede nivellierende
Volkswehr treten. Der Konig sollte gemifl Wagner »der erste und allerich-

hengrin zdhlt, ist so gesehen dem Werk keineswegs fremd. Auf diesen Aspekt wies im Zu-
sammenhang mit dem Einfluss Adolf Stahrs auf Wagner bereits Arne Stollberg hin; siehe
Stollberg, Arne: »Hartnackig auf dem christlichen Standpuncte«. Wagners Lohengrin am
Ende der absoluten Musik, in: AfMw 65/1 (2008), S. 45-60, hier: S. 48f.

55 Vgl. SW 7/lll, S. 179f,, T. 1535-1542. Dabei drangt sich die Assoziation zu Siegfried auf, den
Wagner 1848 konzipierte. Denn die (ibergebenen Herrschaftsinsignien Horn, Ring und
Schwert sind bekanntlich auch die Requisiten, die man gemeinhin mit Siegfried konno-
tiert.

56 Vgl. dazu Bermbach: »Adelskritik«, S. 74-77; ferner. Wellingsbach: »Wagner«, S. 80-84;
Deathridge, John: Art. »Lohengrin, in: Pipers Enzyklopddie des Musiktheaters. Oper. Operet-
te. Musical. Ballett, Bd. 6, Miinchen u. a.1997, S. 568-574.

57 SSD, Bd.12,S.220-229.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

teste Republikaner«®®, der »erste des Volkes, der freieste der Freien«** sein.
In Lohengrin deutet sich dieses Machtverstindnis, wie die vorausgehenden
Ausfithrungen gezeigt haben diirften, sehr deutlich an.

Unpolitische Aspekte

So gesehen hat Lohengrin mit christlichem Denken letztlich wenig gemein-
sam.® Und auch beziiglich der Deutung der Handlung im Hinblick auf die
unpolitische, reinmenschliche Dimension scheinen die Vorbilder eher in
der griechischen Antike zu liegen.”” Wie Dieter Borchmeyer iiberzeugend
gezeigt hat, sind die Affinititen zu antiken Archetypen iiberaus deutlich,*
was wiederum Wagners Selbstsicht untermauert, der zufolge es ihm, wenn
er auf christlich-mittelalterliche Stoffe zuriickgegriffen habe, eigentlich um
die darin aufscheinenden antik-mystischen Konstellationen gegangen sei.®
Vorrangig zu nennen ist hier der Mythos von Zeus und Semele, der nicht
nur von Handel, sondern auch von Schiller in seiner slyrischen Operette< Se-
mele aufgegriffen worden ist und in der allein schon die Affinititen in den
Figurenkonstellationen Ortrud/Juno - Semele/Elsa und Zeus/Lohengrin

58 Ebd,,S.225.

59 Ebd.,S.228.

60 Auch bei der Beriicksichtigung anderer Schriften aus der Zeit um 1850 fallt es schwer zu
glauben, dass Wagners radikale Absage an die christliche Religion, die wohl auch von
Stahr beeinflusst war, sich erst nach der Revolution herauskristallisiert habe. So vertritt
Wagner in »Die Kunst und die Revolution« (1849) die Ansicht, das Christentum sei eine
Religion, die auf das Jenseits »vertroste«und letztlich die »ehrlose, unniitze und jammer-
liche Existenz des Menschen auf Erden«religios rechtfertige, eben weil nach dem Tod ein
»endloser Zustand allerbequemster und unthitigster Herrlichkeit« beginne. Uberhaupt
sei das Christentum als Institution ein entscheidender Verursacher der Krise von Politik
und Kunst; zitiert nach SSD, Bd. 3, S.14; vgl. dazu auch Stollberg: »Hartnickig«, S. 48.

61 Vgl.dazu bspw. Gockel: »Gnadenlose Reuex.

62 Siehe Borchmeyer, Dieter: »Lohengrin: Jupiters Inkognito. Schillers >Semele< und Kleists
>Amphitryon«< als mythische Grundschrift einer romantischen Operx, in: Doge, Klaus
(Hg.):»Schlagen Sie die Kraft der Reflexion nicht zu gering an«. Beitrige zu Richard Wagners Den-
ken, Werk und Wirken, Mainz u. a. 2002, S. 62-68 sowie Borchmeyer, Dieter: »Abschied von
der romantischen Oper — Lohengrin, in: Ders.: Richard Wagner. Werk — Leben — Zeit, Stutt-
gart 2013, S.114-121.

63 Siehe dazuauch das Zitatin Fu3note 37.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

evident sind. Weitere Beziige lassen sich zu Kleists Amphitrion sowie E. T. A.
Hoffmanns Undine herstellen. Die hier bestehenden Parallelen verweisen
auf eine literarische Tradition itber den reinen Bezug zum mittelalterlichen
Stoff und den Legenden vom Schwanenritter hinaus, der freilich gerade
nicht im Gesellschaftspolitischen liegt, sondern weit eher noch in der Tradi-
tion des Zweiweltenmodells der Romantischen Oper steht, wie es etwa auch
in Die Feen der Fall ist.**

Zur Rezeption der gesellschaftspolitischen Dimension
des Lohengrin

Tatsichlich verblasste, was ohne Frage entscheidend Werkerlduterungen
wie derjenigen Liszts zuzuschreiben ist, eine gesellschaftspolitische De-
chiffrierung des Lohengrin im oben in Anlehnung an Bermbach entwickel-
ten Sinn relativ schnell, wenn es sie denn iiberhaupt gegeben hat.* Die von
Konig Heinrich und seinem Gefolge entwickelte Rahmenhandlung wurde
kaum noch erwihnt.* Offenkundig waren es vor allem die Grenzboten, die in
der Ausgabe vom 13. Juni 1851 u. a. im Zusammenhang mit Lohengrin Wag-
ners demokratische Gesinnung negativ thematisierten, wenngleich sie diese
auch zu beschwichtigen versuchten:

»Bei der Stellung, welche Wagner gegenwartig einnimmt, muf uns zunéchst
seine Verbindung mit der Demokratie in die Augen fallen. Er schreibt in de-

64 Vgl. dazu auch Hofmann, Peter: »Lohengrin oder Das Ende aller Offenbarung, in: Ders.:
Richard Wagners politische Theologie. Kunst zwischen Revolution und Religion, Paderborn u. a.
2003, S.110-131, insb. S. 127f.

65 Nach der Auffithrung von Teilen des Lohengrin in Dresden fiel in einer Rezension die For-
mulierung »republikanischer Kanonendonner, vgl. dazu Kroplin: sWagners, S. 146f.; zur
weiteren, unpolitischen Kontextualisierung und Fragen der Auffithrung siehe Seedorf,
Thomas/Bahr, Carolin: »Wagners Konzeption des Lohengrin und das Dresdner Sdngeren-
semble, in: wagnerspectrum10/1 (2014), S.145-161.

66 Im Regietheater wurden in den letzten Jahren politische Implikationen der Operinsofern
wiederholt herausgestellt, als insbesondere der Einfluss Lohengrins auf das Volk und des-
sen Beeinflussbarkeit ein wichtiger Aspekt der Inszenierungen war. Genannt seien hier
nur die Bayreuther Inszenierung von Hans Neuenfels (2010-2015), Kasper Holtens Insze-
nierung an der Deutschen Oper Berlin (2012) sowie die Inszenierung Tatjana Giirbacas fiir
das Aalto-Musiktheater Essen (2016).

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Axel Schréter

mokratische Zeitschriften, bringt in seinen Aufsitzen tber die Kunst politi-
sche Bemerkungen an und scheint das Schicksal, welches ihn persénlich be-
troffen hat, mit der Noth des Vaterlandes zu identificiren; das Alles in Folge
eines uniiberlegten Schrittes, der ihm seine Stellung in Dresden kostete. Ein
solches Schicksal ist aber eine Probe fiir starke, gewissenhafte und edel ge-
formte Personen.«®

Wirkungsgeschichtliche Aspekte der Lohengrin-Deutung Liszts

Mit seiner verbalen Deutung des Lohengrin im christlich-romantischen Sinn
hatte Liszt die Romantische Oper entschieden entpolitisiert bzw. den Ge-
danken einer gesellschaftspolitischen Dechiffrierung gar nicht erst auf-
kommen lassen. Er kam damit zugleich seinem eigenen Kunst- und Reli-
gionsverstindnis nahe, das er bereits 1835 in seinen Ausfithrungen iber die
Lage der Kunstler in der Revue et Gazette musicale formuliert hatte, wenn er
sie als Priester und Verkiinder einer hoheren Wahrheit und auch als Wegbe-
reiter einer neuen Religion begriff und dabei bewusst Assoziationen an die
Prometheus-Gestalt erweckte:

»Wer diese Auserwihlten sind, welche von Gott selbst bestimmt scheinen,
von den hochsten Gefiithlen der Menschheit Zeugnis abzulegen und ihre wiir-
digen Sachwalter zu bleiben, [..] jene pradestinierten, niedergeschmetter-
ten und in Ketten geschlagenen Menschen, welche dem Himmel das heilige
Feuer raubten, welche der Materie Leben gaben, dem Gedanken Form, und
indem sie das Ideal verwirklichen, uns mit unwiderstehlicher Sympathie zur
Begeisterung erheben und uns den Himmel schauen lassen, [..] jene Wegbe-
reiter, jene Apostel, jene Priester einer unaussprechlichen, geheimnisvollen,
ewigen Religion, welche unaufhérlich in allen Herzen keimt und wéchst.«®®

67 [Riccius, August Ferdinand]: »Richard Wagner, in: Die Grenzboten, Jg. 10, Bd. 1/11 (1851),
S. 401-420, hier: S. 401; siehe dazu auch Tadday, Ulrich: »Wagner in der Presse des 19. Jahr-
hunderts, in: Liitteken: Wagner Handbuch, S. 437-447,insb. S. 442.

68 Liszt: »Zur Situation der Kiinstler und zu ihrer Stellung in der Gesellschaft, in: Kleinertz:
Liszt. Sdmtliche, Bd.1, S.3-63, hier: S. 5.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Dariiber hinaus musste Liszts verbale Deutung von 1850/1851 ohne Frage
auch Carl Alexanders Gunst evozieren. Eine Wagner-Deutung wie diejenige
Liszts passte zumindest zu dessen Denken, das er 1858 nach seiner Miinch-
ner Reise in seinem sogenannten »Kunstglaubensbekenntnis« formulierte.
Carl Alexander koppelte darin grofie Kunst an eine metaphysische Dimen-
sion und tiberhohte sie entsprechend. Es heifdt dort: »Die Kunst ist etwas
Heiliges, weil sie eine Ausdrucksform der Allmacht und Schénheit Gottes ist.
Wer die Kunst lediglich als Mittel der Spekulation betrachtet oder benutzt,
entweiht die Kunst und sich selbst.«*

Dass Carl Alexander in dieser Hinsicht Liszts Lohengrin-Verstindnis, das
letztlich von den Vorstellungen einer christlichen Kunst und Religion deter-
miniert ist, grofRe Sympathien entgegenbringen musste, verwundert ebenso
wenig wie der Sachverhalt, dass er spitestens seit der Urauffithrung des Lo-
hengrin eine grofRe Leidenschaft fiir Wagners Werke hegte und auch 1876 zu
den prominentesten Gisten der ersten Bayreuther Festspiele zihlte.”

Liszts Deutung des Lohengrin im Sinne einer christlich-romantischen
Tradition war aber auch dariiber hinaus weitreichender, als man zunichst
meinen mag. Entscheidend wiederbelebt wurde diese nimlich von Cosima
Wagner, als sie 1893 fiir die Bayreuther Festspiele ihre Vorstellungen einer
»christlichen Trilogie« mit Parsifal, Tannhduser und Lohengrin entwickelte
und umsetzte. Sie nahm damit Abstand von dem damals vorherrschenden
sogenannten »Neuschwanstein-Stil«, versetzte die Lohengrin-Handlung
wie Liszt in das 10. Jahrhundert, genauer in das Jahr 932, in welchem Koénig
Heinrich den Kriegszug gegen die Ungarn fiihrte, sah dies als die historisch
einzig richtige Epoche an, und fokussierte aufierdem vor allem »den drama-
tischen Konflikt zwischen heidnischer und christlicher Weltordnung«™. Fiir
Cosima Wagner wurde Lohengrin zusammen mit Parsifal zu einem »erhabe-
nen zweiteiligen Grals-Drama«’>. Damit stand sie, ohne dies eigens zu the-
matisieren, Liszts Deutung sehr nahe, allerdings ging sie tiber ihren Vater

69 Zitiert nach Miiller, Gerhard: »Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Dynasti-
sche Tradition und Kulturpolitike, in: Seemann, Hellmut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Das Zeit-
alter der Enkel. Kulturpolitik und Klassikrezeption unter Carl Alexander, Gottingen o.]. [2010],
S.68-100, hier: S. 92f.

70 Vgl. Péthe, Angelika: Carl Alexander. Mizen in Weimars »Silberner Zeit«, Koln u. a. 1998,
S. 264-279.

71 Bauer: Die Geschichte, Bd.1,S. 254.

72 Ebd,,S.255.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

dahingehend hinaus, dass sie gleichzeitig mit der Idee der Christianisierung
auch die der Germanisierung verfolgte und damit letztlich ein »christlich
germanisches Kulturbekenntnis«” ablegte, was Liszt, dem Kosmopoliten
und Europder, ohne Frage fernstand.

Problematisiert werden sollte jedoch, wie genuin »lisztisch« die christ-
lich-romantische Deutung des Lohengrin wirklich gewesen ist. Es muss
dabei zumindest eingeriumt werden, dass in mehreren zeitgendssischen
Rezensionen und Publikationen, die im Umfeld der Urauffithrung des Lo-
hengrin entstanden sind, zumindest auf die Legende vom Heiligen Gral im
christlichen Sinn hingewiesen wurde. Zu nennen ist hier vor allem Franz
Millers Rezension vom 31. August 1850 iiber die Urauffithrung des Lohengrin
in der Weimarischen Zeitung, die diese vergleichsweise breit ausfithrte und
dies zu einem Zeitpunkt, als Liszts Text iiber Lohengrin noch nicht fertigge-
stellt war. Vergleicht man die Bemerkungen Miillers mit den spater erschie-
nenen Liszts, so lassen sich auffillige Affinititen feststellen, die vor allem in
der Beschreibung eher peripherer Dinge ersichtlich werden. Sie sind in der
folgenden Gegeniiberstellung kursiviert:

Miiller, Franz: »Lohengrin am 28. August
1850 auf Weimar's Biihne«, in: Weimarische
Zeitung (Nr. 70, 31. August 1850), S. 687ff.,
hier: S. 687.

Liszt, Franz: »Lohengrin, Grand opéra romantique de

R. Wagner, et sa premiere représentation a Weimar aux
Fétes de Herder et Goethe 1850«, in: Kleinertz: Liszt.
Sdmtliche, Bd. 4, S. 2-93, hier: S. 31.

»Der heilige Gral ist die aus einem leuch-
tenden Edelsteine gefertigte Schale[...].
Spéter zieht Parcival, Lohengrins Vater,
mit dem heiligen Gral nach Indien, von da
kommt er nach Monsalvaez in Arragonien
(nach Anderen in Indien), dem von einem
weit gestreckten Cypressen= und Cedern-
walde rings umgebenen heiligen Berge,
den niemand von selbst findet; dort baut
ihm Titurel einen préachtigen Tempel aus
Gold, Aloeholz und kostbarem Gestein, >das
Kiihle giebt in Sommersglut und Wérme im

Winterfrost<[...].«

»Der Heilige Gral war eine Schale, gefertigt aus einem
kostbaren und gldnzenden Stein [...]. Spater brachte
Parsifal, der vollkommenste der Ritter, den Heiligen Gral
nach Indien, von wo er zum MONTSALVATSCH kam, der
nach einigen in Aragon, nach andern auch in Indien lag.
Es war ein geheiligter Berg, umgeben von einem weiten
Zypressen- und Zedernwalde, den niemand durchdringen
konnte[...]. Dort baute Titurel einen prachtigen Tempel
aus Gold, Aloeholz und kostbaren Steinen, wo der Heilige
Gral fir immer aufbewahrt wurde. Im Sommer herrschte
dort liebliche Kiihle, und laue Luft wehte dort im Winter.«

Allerdings greifen die Ausfithrungen Miillers selbst auf eine prominente
Quelle zuriick, die der Verfasser auch benennt, nimlich auf Joseph Gérres’

73 Ebd.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Ausgabe des Lohengrin,” die auch Wagner als Vorlage verwendet hatte. An-
ders als Wagner, der aufgrund des iiber 100 Seiten umfassenden Vorwortes
von Gorres auf den von Volker Mertens niher dargelegten »Mythensynkre-
tismus«” aufmerksam wurde, und damit auf die heidnischen Formen des
Grals-Mythos — etwa im orientalischen Sinn als »altigyptischer Hermesbe-
cher«™ oder als dthiopischer Sonnentisch, der sich gemifR Herodot lebens-
spendend »jede Nacht mit Fleisch und Friichten bedeckt«”” —, begriff Miiller
die Bedeutung des Grals just so wie auch Liszt in seiner Werkerlduterung,
also im christlichen Sinn als Abendmahlskelch Jesu, in welchem dessen Blut
aufgefangen wurde.”

Liszt kontra Wagner?

Wenn es in Weimar einen rezeptionsgeschichtlichen >Urknall fiir Wagners
Werk gegeben hat, dann entfaltete er, wie das Beispiel Lohengrin zeigt, sei-
ne ziindende Wirkung gerade nicht deshalb, weil man sich in Weimar be-
sonders darum bemiihte, die Bithnenwerke Wagners so genau wie moglich
nach den Vorstellungen ihres Autors zu interpretieren und in Szene zu set-
zen. Vielmehr erzielten sie ihre Breitenwirkung, weil man in Weimar eine
eigenstindige Deutung vorlegte, die im Fall des Lohengrin christlich-roman-
tisch ausgerichtet gewesen war und damit auch von etwaigen politischen Di-
mensionen ablenkte. Die erhaltenen Quellen, insbesondere der Briefwechsel
Liszt/Wagner sowie Genast/Wagner suggerieren diesbeziiglich zunichst
zwar Gegenteiliges, da Wagner bekanntlich Genast umfangreiche Regiean-
weisungen, die sogar Bithnenskizzen einschlossen,” zukommen lief3, von
denen er wiinschte, sie mégen getreu umgesetzt werden. Auch mit Liszt hat

74 Siehe Gorres, ). [Joseph] (Hg.): Lohengrin: ein altteutsches Gedicht nach der Abschrift des Vati-
canischen Manuscriptes von Ferdinand Gloekl, Heidelberg 1813.

75 Vgl. Mertens, Volker: »Wie christlich ist Wagners Gral?, in: wagnerspectrum 4/1 (2008),
S. 91-115, hier: S. 94.

76 Gorres: Lohengrin, S. XV.

77 Ebd., S.XIV.

78 Vgl. dazu auch Kienzle, Ulrike: »Die heilige Topografie in Wagners Parsifal«, in: wagner-
spectrum 4/1 (2008), S. 69-89, hier: S. 69. Kienzle begreift die Sage vom Heiligen Cral als
»Ausdruck einer synkretistischen Spiritualitatc.

79 Vgl.SW 26, S. 42-47.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

er bis ins Detail Tempi abgesprochen®® und sich insbesondere Kiirzungen
verbeten.® Letztere nahm Liszt zumindest nach — und wohl auch bei - der
Urauffihrung aber dennoch vor, wie er teilweise auch Wagners Tempovor-
gaben modifizierte.®? Ebenso passte sich Genast an die Gegebenheiten der
Weimarer Bithne und die ihm zur Verfiigung stehenden Mittel an.** Dabei
war Wagner insbesondere wegen der Nichtbeachtung seiner Intentionen er-
bost, wovon er durch die zeitgendssische Presse erfahren hatte. So schrieb
er an Ferdinand Heine: »Was Genast alles von meinen Winken und Angaben
unbeachtet gelassen hat, scheint haarstriubend zu sein!«®

In einem Brief an Hans von Biilow lief? er gar die Bemerkung fallen, dass
Liszt ihn zu Genasts Bewunderung »vollig gezwungen« habe, er ihm trotz-
dem »nie etwas zutraute«*. So scheint es auch, dass Wagner zumindest in
die von ihm redigierte Fassung der Werkerlauterung Liszts eingegriffen hat,
die in der Illustrirten Zeitung erschien, indem er einen Passus tiber den »My-
thensynkretismus« hinzufiigte, der in den anderen Textfassungen fehlt und
der den Mythos vom Heiligen Gral als Erbe des Mythos vom >Nibelungen-
hort« deutet, weil es keine Synthesemdéglichkeit des Letzteren mit den Ideen
des Christentums gegeben habe.®

80 Vgl.ebd.,S. 50f.

81 Vgl.ebd., S. 60sowieS. 62.

82 Vgl.ebd.,S. 60.

83 Vgl.ebd,, S. 62f.

84 Briefim Original undatiert (Mai1853) in: Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wag-
ner. Samtliche Briefe (SBr), Bd. 5, Leipzig 1979, S.150. Im Brief vom 29. Mai an Louis Schindel-
meiser bezeichnet er Genast als »insipiden« Regisseur, beurteilt aber Liszts Anteil an der
Auffithrung wohlwollend positiv; vgl. ebd., S. 300.

85 Brief vom 14. Dezember 1851 in: Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner.
Samtliche Briefe (SBr), Bd. 4, Leipzig 1979, S. 223.

86 Wagner fligte in Liszts Ausfithrungen ein: »Der Mythus vom h. Gral ist, wie Wagner in
seinen >Nibelungen< nachgewiesen hat, der Erbe und Nachfolger des Nibelungenhorts.
Als dieser durch das Christenthum, mit welchem er sich, als in zu enger Beziehung zum
specifisch-germanischen Heidenthum stehend, nicht verschmelzen konnte, zu einer
Fabel geworden war, die alles tiefen Sinnes entbehrte, trat die Sage vom h. Gral, deren
provenzalischer urspriinglicher Kern sich leicht mit verwandten altjiidischen, und in der
Folge auch christlich-biblischen Anschauungen verbinden lief3, als Symbol alles Dessen,
was dem Volkinjener Zeit begehrenswerth erschien, in die Welt «, zitiert nach Kleinertz:
Liszt. Sdmtliche, Bd. 4, S.170.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Dass sich Liszts Deutung so lange hielt, obwohl sie doch offensichtlich
Wagners Ansichten aus der Zeit um 1850 entgegenlief, ist freilich darin be-
griindet, dass seine Interpretation konform zu den Erwartungen verlief, mit
der man der romantischen Oper als Gattung entgegentrat, in der nicht selten
aufideeller Ebene entgegengesetzte Welten im Sinn von Gut und Bése aufei-
nandertreffen. Genannt seien hier nur Webers Freischiitz und Euryanthe oder
Meyerbeers Robert le Diable. Die von Liszt explizit hervorgehobene Polarisie-
rung der heidnischen Welt Ortruds und der christlichen Lohengrins liefRe
sich dariiber hinaus auch musikalisch sehr leicht verifizieren.

Dazu geniigt es, sich nur die Vorspiele zum ersten und zum zweiten Akt
zu vergegenwdrtigen, wo Wagner die Gralsmotivik der Ortrudmotivik voll-
kommen entgegengesetzt ausrichtete. Hingewiesen sei hier nur darauf, dass
das Gralsmotiv® nach sphirischem A-Dur mit Flageoletts der viergeteilten
ersten Violinen mit einer Quarte aufwirts beginnt. Der Ortrudmotivkom-
plex steht dagegen in der Paralleltonart fis-Moll, beginnt mit einem zweit-
aktigen Paukentremolo in tiefer Lage und einer fallenden Quinte in den
Violoncelli.®® Deutlicher kann man in der Zeit um 1850 musikalisch keine
Gegensitze bzw. keine Schwarz-Weif3-Malerei betreiben.

Allerdings wire Wagners Lohengrin nur dann eine romantische Oper
gemifd der Gattungskonvention, wenn sie mit dem zweiten Akt zu Ende
wire. Die Welt des Guten hitte so gerade noch einmal den Sieg iiber das
Bose davongetragen. Der dritte Akt erweist sich dagegen nach anfanglicher
Scheinidylle insgesamt als auskomponierte Desillusionierung, die zugleich
Wagners endgiiltiger Abschied von der Romantischen Oper ist. Lohengrins
Scheitern zeigt auch, dass eine Romantik im oben genannten Sinn fiir Wag-
ner gleichsam ein iitberwundener, historisch nicht mehr moglicher Stand-
punkt war. Die Illusion des nicht hinterfragten Wunderbaren funktioniert
lediglich im ersten Akt noch erwartungsgemif, bereits im zweiten ist sie
jedoch gestért, am Ende des dritten vollkommen gebrochen. Es bleibt eine
erniichternde Gegenwart iibrig. Das »Gliick ohne Reu«®, von dem Elsa zu-

87 SieheSW7/1,S5.1,T.1-6.
88 Vgl.SW7/Il,S.1,T.1-6.
89 SW7/lll,S.105, T.785-788.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

nichst schwirmte und das letztlich mit religiésen Konnotationen gekoppelt
war, hat sich als nicht tragfihig erwiesen.”

Lohengrin ist somit, anders als es Liszts Deutung insinuiert, Wagners
letzter Versuch einer Romantischen Oper und zugleich ihre Uberwindung,
womit Wagners Selbstdarstellung sich auch in dem Punkt, dass es sich um
eine »abgestreifte Schlangenhaut«”’ handelt, durchaus als zutreffend er-
weist. Mitihr lisst Wagner zugleich jene theologische Dimension hinter sich,
die Liszt, wie gezeigt, fiir Lohengrin als zentral erachtete, an die aber Wagner
wohl bereits 1845 nicht mehr glaubte.

Literatur

Altenburg, Detlef: »Berufung zum Priester oder Kiinstler?«, in: Ders. (Hg.):
Franz Liszt. Ein Europier in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thiirin-
gen im Schiller-Museum und Schlossmuseum Weimar 24. Juni-31. Oktober
2011, Kéln 2011, S. 64-75.

Altenburg, Detlef: »Hofkapellmeister in auferordentlichem Dienst. Hof-
konzerte, Musiktheater und Konzertreisenc, in: Ders. (Hg.): Franz Liszt.
Ein Europder in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thiiringen im Schil-
ler-Museum und Schlossmuseum Weimar 24. Juni-31. Oktober 2011, Kdln 2011,
S. 164-171.

Altenburg, Detlef: »Nachwort, in: Ders./Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt.
Tagebuch 1827. Textedition, Wien 1986, S. 61-99.

Bauer, Oswald Georg: Die Geschichte der Bayreuther Festspiele, 2 Bde., Berlin
u. Miinchen 2016.

Bermbach, Udo: »Adelskritik und republikanische Monarchiex, in: Ders.: Der
Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-dsthetische Utopie,
Frankfurt a.M. 1994, S. 74-83.

Bermbach, Udo: »Der Fiirst als Republikaner. Zu Richard Wagners >Lohen-
grin«, in: Ders.: Wo Macht ganz auf Verbrechen ruht. Politik und Gesellschaft
in der Oper, Hamburg 1997, S. 218-237.

90 Vgl.dazu-und damitauch zu einer weiteren theologischen Dimension des Lohengrin, die
allerdings mit Liszts Deutung kaum Beriihrungspunkte hat - Gockel: »Gnadenlose Reuex.

91 Briefvom 31. Mai1851in: SBr, Bd. 4, S. 57f.

12.02.2026, 10:57:49.


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Bermbach, Udo: »Die Machtlosigkeit der Machtigen. Herrscherfiguren in
Wagners Musikdramen, in: Ders.: Opernsplitter. Aufsitze. Essays, Wiirz-
burg 2005, S. 213-220.

Bermbach, Udo: »Lohengrin. Frageverbot und isthetische Missiong, in:
Ders.: »Blithendes Leid«. Politik und Gesellschaft in Richard Wagners Musik-
dramen, Stuttgart u. Weimar 2003, S. 117-139.

Bermbach, Udo: Wo Macht ganz auf Verbrechen beruht. Politik und Gesellschaft
in der Oper, Hamburg 1997.

Borchmeyer, Dieter: »Abschied von der romantischen Oper — Lohengring, in:
Ders.: Richard Wagner. Werk — Leben — Zeit, Stuttgart 2013, S. 114-121.

Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee — Dichtung — Wirkung,
Stuttgart 1982.

Borchmeyer, Dieter: »Lohengrin: Jupiters Inkognito. Schillers >Semele< und
Kleists >Amphitryon« als mythische Grundschrift einer romantischen
Operc, in: Doge, Klaus (Hg.): »Schlagen Sie die Kraft der Reflexion nicht zu
gering an. Beitrige zu Richard Wagners Denken, Werk und Wirken, Mainz
u. a. 2002, S. 62-68.

Dahlhaus, Carl: »Richard Wagners Musikdramen. Lohengring, in: Danuser,
Hermann (Hg.): Carl Dahlhaus. Gesammelte Schriften, Bd. 7, Laaber 2004,
S. 170-181.

Deathridge, John: Art. »Lohengrin, in: Pipers Enzyklopédie des Musiktheaters.
Oper. Operette. Musical. Ballett, Bd. 6, Miinchen u. a. 1997, S. 568-574.
Deathridge, John/Dége, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Simtliche Werke

(SW 7/1), Bd. 7/1, Mainz 1996.

Deathridge, John/Doége, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Simtliche Werke
(SW 7/11), Bd. 7/11, Mainz 1998.

Deathridge, John/Doége, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Simtliche Werke
(SW 7/11I), Bd. 7/111, Mainz 2000.

Deathridge, John/Dége, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Siamtliche Werke (SW 26),
Bd. 26, Mainz 2003.

Dieckmann, Friedrich: »Die neuen Dioskuren. Liszt, Wagner, Lohengrin
und Weimare, in: Seemann, Hellmut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Ubertonte
Geschichten. Musikkultur in Weimar, Gottingen 2011, S. 15-48.

Dufetel, Nicolas: »Liszt et la spropagande wagnérienne«. Le projet de deux
livres en francais sur lhistoire de l'opéra et sur Wagner (1849-1859)«, in:
Acta Musicologica 82/2 (2010), S. 263-304.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Axel Schréter

Gockel, Matthias: »Gnadenlose Reue. Zur theologischen Dimension des Lo-
hengrin«, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 81-105.

Gorres, J. [Joseph] (Hg.): Lohengrin: ein altteutsches Gedicht nach der Abschrift
des Vaticanischen Manuscriptes von Ferdinand Gloekl, Heidelberg 1813.

Gregor-Dellin, Martin/Mack, Dietrich (Hg.): Cosima Wagner. Die Tagebiicher
(CT), 2 Bde., Miinchen 1976f.

Hofmann, Peter: »Lohengrin oder Das Ende aller Offenbarungs, in: Ders.:
Richard Wagners politische Theologie. Kunst zwischen Revolution und Reli-
gion, Paderborn u. a. 2003, S. 110-131.

Kienzle, Ulrike: »Die heilige Topografie in Wagners Parsifal«, in: wagnerspec-
trum 4/1(2008), S. 69-89.

Kirchmeyer, Helmut (Hg.): Situationsgeschichte der Musikkritik und des musika-
lischen Pressewesens in Deutschland. Dargestellt vom Anfang des 18. bis zum
Beginn des 20. Jahrhunderts (Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahr-
hunderts 7), Tl. 4, Bd. 3, Regensburg 1968.

Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Samtliche Schriften, Bd. 1, Wiesbaden
2000.

Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Simtliche Schriften, Bd. 4, Wiesbaden
1989.

Kroplin, Eckart: "Wagner und die Revolutiong, in: Ders.: Richard Wagner und
der Kommunismus. Studie zu einem verdringten Thema (Wagner in der Dis-
kussion 9), Wiirzburg 2013, S. 138-175.

Locke, Ralph P.: »Liszt’s Saint-Simonian Adventurex, in: 19th-Century Music 4
(Nr. 3,1980/81), S. 209-227.

Mertens, Volker: »Wie christlich ist Wagners Gral?, in: wagnerspectrum 4/1
(2008), S. 91-115.

Miiller, Franz: »Lohengrin am 28. August 1850 auf Weimar’s Bithnex, in: Wei-
marische Zeitung (Nr. 70, 31. August 1850), S. 687ft.

Milller, Gerhard: »Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Dynas-
tische Tradition und Kulturpolitik«, in: Seemann, Hellmut Th./Valk,
Thorsten (Hg.): Das Zeitalter der Enkel. Kulturpolitik und Klassikrezeption
unter Carl Alexander, Gottingen o. J. [2010], S. 68-100.

Pothe, Angelika: Carl Alexander. Mizen in Weimars »Silberner Zeit«, Koln u. a.
1998.

[Riccius, August Ferdinand]: »Richard Wagner«, in: Die Grenzboten, Jg. 10,
Bd. 1/1I (1851), S. 401-42.0.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin

Ritter, Karl: »Richard Wagner’s Lohengrin. Mitgetheilt von Dr. Fr. Liflt, in:
Iustrirte Zeitung, Bd. 16 (Nr. 406, 12. April 1851), S. 231-235 sowie S. 238-
240.

Schroter, Axel: »Liszts Wirken in Weimar. Innen- und AufSensichtc, in: See-
mann, Hellmut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Ubertdnte Geschichten. Musikkul-
tur in Weimar, Gottingen 2011, S. 155-171.

Seedorf, Thomas/Bahr, Carolin: »Wagners Konzeption des Lohengrin und
das Dresdner Singerensemblex, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 145-161.

Stollberg, Arne: »Hartnickig auf dem christlichen Standpuncte«. Wagners
Lohengrin am Ende der absoluten Musik, in: AfMw 65/1 (2008), S. 45-60.

Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Samtliche Briefe (SB1),
Bd. 4, Leipzig 1979.

Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Simtliche Briefe (SB1),
Bd. 5, Leipzig 1979.

Tadday, Ulrich: »Wagner in der Presse des 19. Jahrhundertsc, in: Litteken,
Laurenz (Hg.): Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 437-447.

U. [Uhlig], T. [Theodor]: »Drei Tage in Weimar. Das Herderfest. Richard
Wagner’s Oper >Lohengrin«, in: NZfM, Jg. 17, Bd. 33 (Nr. 19, 3. Septem-
ber 1850), S. 107; ebd. (Nr. 21, 10. September 1850), S. 115f.; ebd. (Nr. 22,
13. September 1850), S. 118ff.; ebd. (Nr. 25, 24. September 1850), S. 136ff.;
ebd. (Nr. 28, 4. Oktober 1850), S. 151f. sowie ebd. (Nr. 30, 11. Oktober 1850),
S. 162fF.

Ukena-Best, Elke: »Erzahltexte des deutschen Mittelalters in Richard Wag-
ners Lohengring, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 15-37.

Wagner, Richard: Simtliche Schriften und Dichtungen (SSD), 12 Bde., Leip-
zig ‘0. . [1911].

Wellingsbach, Rudolf: sWagner und die Revolutiong, in: Liitteken, Laurenz
(Hg.): Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 80-84.

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.02.2026, 10:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

