
Zur gesellschaftspolitischen Dimension 
des Lohengrin und Deutung der Romantischen Oper 
von Seiten Liszts

Axel Schröter

Wagner hat noch kurz vor seinem Tode den Lohengrin-Stoff als den »aller-
traurigsten«1 bezeichnet. In seiner Abhandlung »Eine Mitteilung an meine 
Freunde« aus dem Jahre 1851 sah er darin sogar die »Tragik des Lebens-
elementes der modernen Gegenwart«2. Dechiffriert man die Oper gesell-
schaftspolitisch im Sinne von Udo Bermbach3, so ist mit Lohengrins Ab-
schied und seiner Rückgabe der »Insignien der Herrschaft«4 (also Horn, Ring 
und Schwert) tatsächlich ein Zustand erreicht, der die alte Gesellschaftsord-
nung nicht nur restituiert, sondern auch symbolisch festigt. Lohengrin, für 
Wagner die Verkörperung eines »neuen Menschen« (auch eines »absoluten 

1 � Tagebucheintrag Cosima Wagners vom 6.  Januar 1883, in: Gregor-Dellin, Martin/Mack, 
Dietrich (Hg.): Cosima Wagner. Die Tagebücher (CT), Bd. 2, München 1977, S. 1088.

2 � Wagner schrieb: »Ich fand an dieser Erscheinung daher das Tragische des Charakters und 
der Situation Lohengrin’s als eine im modernen Leben tief begründete bestätigt […]. Den 
Charakter und die Situation dieses Lohengrin erkenne ich jetzt mit klarster Überzeugung 
als den Typu s des eigentlichen einzigen tr agischen Stof fes, überhaupt der Tr a-
gik des Lebenselementes der modernen Gegenwar t, und zwar von der gleichen 
Bedeutung für die Gegenwart, wie die ›Antigone‹ – in einem allerdings anderen Verhält-
nisse – für das griechische Staatsleben es war.«, in: Wagner, Richard: Sämtliche Schrif ten und 
Dichtungen (SSD), Leipzig 6o. J. [1911], Bd. 4, S. 230-344, hier: S. 297.

3 � Vgl. Bermbach, Udo: »Lohengrin. Frageverbot und ästhetische Mission«, in: Ders.: »Blü-
hendes Leid«. Politik und Gesellschaf t in Richard Wagners Musikdramen, Stuttgart u. Weimar 
2003, S.  117-139; Ders.: »Der Fürst als Republikaner. Zu Richard Wagners ›Lohengrin‹«, in: 
Ders.: Wo Macht ganz auf Verbrechen ruht. Politik und Gesellschaf t in der Oper, Hamburg 1997, 
S. 218-237; Ders.: »Die Machtlosigkeit der Mächtigen. Herrscherfiguren in Wagners Musik-
dramen«, in: Ders.: Opernsplitter. Aufsätze. Essays, Würzburg 2005, S. 213-220.

4 � Ders.: »Der Fürst«, S. 237.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter130

Künstlers«),5 dessen Erscheinen den König partiell zu einer reinen Repräsen-
tationsfigur werden lässt und einen Wandel der politischen Strukturen in 
greif bare Nähe rückt, scheitert. Er bleibt unverstanden, selbst von Elsa, die 
ihm und der Gralswelt am Nächsten steht und am Ende tot zu Boden sinkt. 
Die Chancen auf einen politischen Wandel sind damit gleichermaßen vertan 
wie auf reinmenschlicher Ebene die auf eine glückliche Ehe, die idealerweise 
im »reinen sinnlichen Gefühlsvermögen«6 bzw. im Glück, »das sich uns nur 
durch Glauben gibt«7, hätte fußen müssen.

Zeitgenössische Deutungen des Lohengrin8 lassen von der gesellschafts-
politischen Dimension des Werks, die Bermbach konzise dargelegt hat, 
kaum etwas erahnen. Das verwundert nicht, schließlich fand die Urauffüh-
rung nach der gescheiterten 1848er Revolution statt, und es war daher mehr 
als klug, von der etwaigen politischen Sprengkraft des Stücks abzulenken. 
Franz Liszt, von dem die umfassendste zeitgenössische Werkerläuterung 
stammt, setzte die Akzente möglicherweise auch vor diesem Hintergrund 
auf eine Ebene, die primär im Hinblick auf ein christlich-romantisches Ver-
stehen wichtig geworden ist. Ist seine Deutung zumindest mit Wagners 
gemeinhin herangezogenen Vorstellungen aus der Zeit um 1850/1851 nur 
bedingt in Übereinstimmung zu bringen, so wurde sie dennoch zu einer Re-
zeptionskonstanten, die nicht zuletzt in den 1890er Jahren für Cosima Wag-
ners Bayreuther Idee einer »christlichen  Trilogie«9, bestehend aus Parsifal, 
Tannhäuser und Lohengrin, wichtig wurde.

Im Folgenden wird zunächst mit Blick auf das Thema der Tagung auf die 
Uraufführung des Lohengrin und Liszts christlich-romantische Deutung ein-
gegangen, worauf hin dieser Wagners Intentionen aus der Zeit um 1850/1851 
gegenübergestellt werden, um im Anschluss daran wiederum Liszts Inter-

5 � Vgl. Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee – Dichtung – Wirkung, Stuttgart 
1982, S. 185-188.

6 � SSD, Bd. 4, S. 298.
7 � Wagner, Richard: Lohengrin, Partitur, in: Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wag-

ner. Sämtliche Werke (SW 7/II), Bd. 7/II, Mainz 1998, S. 105, T. 785-788 bzw. SSD, Bd. 3, S. 89 
(Lohengrin, zweiter Aufzug, zweite Szene).

8 � Vgl. Kirchmeyer, Helmut (Hg.): Situationsgeschichte der Musikkritik und des musikalischen Pres-
sewesens in Deutschland. Dargestellt vom Anfang des 18. bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts (Stu-
dien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts 7), Tl. 4, Bd. 3, Regensburg 1968, Sp. 656-810.

9 � Bauer, Oswald Georg: Die Geschichte der Bayreuther Festspiele, Bd. 1, Berlin u. München 2016, 
S. 249 sowie S. 255f.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 131

pretation mit Blick auf ihre Voraussetzungen und Wirkungsgeschichte zu 
kontextualisieren. Letztlich ging der »rezeptionsgeschichtliche Urknall von 
Wagners Werk«, um die griffige Formulierung aus dem Flyertext der Tagung 
aufzugreifen, von einer Deutung aus, die zumindest mit Wagners revolu-
tionärem Denken nicht konform verlief und letztlich auch nicht wirklich die 
Intentionen aus der Zeit der Entstehung traf.

Zur Weimarer Uraufführung unter Franz Liszt

Liszts Uraufführung des Lohengrin war bekanntlich ein Ereignis, das der 
Reputation Weimars und letztlich auch derjenigen Liszts in seiner Funk-
tion als Hof kapellmeister in außerordentlichen Diensten enorm förderlich 
gewesen ist.10 Findet man in den zeitgenössischen Rezensionen auch nicht 
selten Kritik an den unzureichenden äußerlichen Mitteln der Aufführung, 
wobei vor allem die geringe Besetzungsstärke von Chor und Orchester (sechs 
erste Violinen) sowie die kärgliche szenische Ausstattung genannt werden,11 
so erzielte das Weimarer Hoftheater mit den Lohengrin-Aufführungen den-

10 � Vgl. Schröter, Axel: »Liszts Wirken in Weimar. Innen- und Außensicht«, in: Seemann, Hell-
mut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Übertönte Geschichten. Musikkultur in Weimar, Göttingen 2011, 
S.  155-171; Dieckmann, Friedrich: »Die neuen Dioskuren. Liszt, Wagner, Lohengrin und 
Weimar«, in: ebd., S. 15-48; Altenburg, Detlef: »Hofkapellmeister in außerordentlichem 
Dienst. Hofkonzerte, Musiktheater und Konzertreisen«, in: Ders. (Hg.): Franz Liszt. Ein 
Europäer in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thüringen im Schiller-Museum und Schloss-
museum Weimar 24. Juni-31. Oktober 2011, Köln 2011, S. 164-171.

11 � Die Urauf führung des Lohengrin wurde in der NZfM ausführlich besprochen, vgl. dazu: 
U.  [Uhlig], T. [Theodor]: »Drei Tage in Weimar. Das Herderfest. Richard Wagner’s Oper 
›Lohengrin‹«, in: NZfM, Jg. 17, Bd. 33 (Nr. 19, 3. September 1850), S. 107; ebd. (Nr. 21, 10. Sep-
tember 1850), S. 115f.; ebd. (Nr. 22, 13. September 1850), S. 118f f.; ebd. (Nr. 25, 24. September 
1850), S. 136f f.; ebd. (Nr. 28, 4. Oktober 1850), S. 151f. sowie ebd. (Nr. 30, 11. Oktober 1850), 
S. 162f f. Im Schlussartikel hieß es u. a.: »Muß daher auf der einen Seite anerkannt werden, 
daß mit verhältnißmäßig geringen Mitteln hier Bedeutendes geleistet worden ist, so darf 
auf der andern Seite doch nicht verschwiegen werden, daß für eine Auf führung im Sin-
ne des Werkes selbst und seines Schöpfers diese Mittel sich zuweilen als unzureichend 
herausstellten. Namentlich zeigte sich das in der Besetzung der Partie des Lohengrin, 
so wie der Anzahl der Violinen im Orchester und der Stimmen im Chore. […] Sechs erste 
Violinen zu einem Blasorchester, das in seinen einzelnen Partieen nicht zwei-, sondern 
konsequent dreistimmig besetzt ist, müssen unter jeder Bedingung ebenfalls als unver-
hältnißmäßig bezeichnet werden. Doch – wie gesagt – ist dies kein Tadel für die Ausfüh-

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter132

noch wieder eine überregionale, ja internationale Beachtung, die ein Ziel der 
Kulturpolitik gewesen ist und wohl nicht zuletzt auch ein Grund dafür war, 
warum man Liszt für Weimar gewonnen hatte.12

Die NZfM unterstrich beispielsweise in ihrer Ausgabe vom 11.  Oktober 
1850, also etwa sechs  Wochen nach der Uraufführung des Lohengrin, die 
Verdienste, die sich Liszt seit seiner Anstellung in Weimar um das dortige 
Kunstleben erworben habe. Sie verwies neben dieser Aufführung u. a. auf 
die Dirigate des Tannhäuser sowie der 9. Symphonie Beethovens und gelang-
te darauf hin zu dem Schluss, Liszt habe damit »den Weimaranern Kunst-
genüsse verschafft, deren sie ohne ihn wahrscheinlich niemals theilhaftig 
geworden wären.«13

Selbst die Weimarische  Zeitung, die Liszt bzw. seinen Dirigaten gegen-
über in der Regel vergleichsweise wortkarg blieb – wenn sie denn überhaupt 
berichtete –, veröffentlichte am 31. August 1850 einen umfangreichen Arti-
kel über die Uraufführung des Lohengrin14, in welchem der Rezensent, der 
Weimarer Referendar und spätere Regierungsrat Franz Müller, durchaus 
nicht an Lob in Bezug auf die Aufführung sparte. Liszt habe mit der »Ein-
führung des Lohengrin auf der Weimarischen Bühne« seine »großen Ver-
dienste um das musikalische Wesen in Weimar« durch »ein neues und nicht 
das geringste« erweitert. Er habe sich, wie auch die Theaterleitung, »ein An-
recht auf den wärmsten Dank aller Kunstfreunde erworben«. Der »Hervor-
ruf Liszt’s und der Sänger nach dem Schlusse der Oper« sei eine »wohlver-
diente Anerkennung von Seiten des Publikums« gewesen.15

rung, sondern nur eine Aussprache des Bedauerns darüber, daß bedeutendere Mittel zu 
beschaf fen nicht möglich gewesen ist.«, siehe ebd., S. 162.

12 � Bis zur Niederlegung seines Amtes als Hofkapellmeister im außerordentlichen Dienst 
wurde Lohengrin in Weimar im Sinne eines Repertoirestücks insgesamt achtzehnmal 
aufgeführt: Nach der Urauf führung am 28. August, 14. September und 9. Oktober 1850, 
am 12. April und 11. Mai 1851, am 11. Januar, 15. Mai, 5. Juni, 2. Oktober und 27. November 
1852, am 5. März 1853, am 17. April und 22. Oktober 1854, am 24. Februar 1856, am 26. April 
1857 sowie am 24. Januar, 31. Januar und 27. Februar 1858; vgl. die Online-Datenbank des 
DFG-Projektes »Theaterzettel Weimar« (<www.theaterzettel-weimar.de>).

13 � U. [Uhlig], T. [Theodor]: »Drei Tage in Weimar.«, (Nr. 30, 11. Oktober 1850), S. 163.
14 � Der Bericht ist abgedruckt bei Kirchmeyer, Situationsgeschichte, Sp. 663-668; online verfüg-

bar unter: <https://zs.thulb.uni-jena.de>.
15 � Zit. nach: ebd., S. 668. Glaubt man den Erinnerungen Eduard Genasts, dem Regisseur der 

Urauf führung, so handelt es sich bei der Darstellung Müllers wohl noch um eine sehr be-
schönigende. Er memorierte über die zweite Auf führung am 14. September 1850 zumin-

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 133

Liszts verbale Interpretation des Lohengrin

Im Unterschied zu zahlreichen anderen Werken, die Liszt in Weimar diri-
gierte, unterstrich er im Fall von Wagners Lohengrin dessen Bedeutsamkeit 
in einem außerordentlichen Maß publizistisch, indem er eine umfangreiche 
Broschüre mit dem Titel »Lohengrin / de / R. Wagner / par / F. Liszt // précédé 
d’une relation des Fêtes / de Herder et Goethe / (25 et 28 Août 1850) / a / Weymar / 
Leipzig / Brockhaus – etc« verfasste.16 Die darin vorgenommene verbale Inter-
pretation kann für die Rezeptionsgeschichte des Lohengrin kaum hoch genug 
eingeschätzt werden, zumal Liszt sie gleich mehrfach publizierte.17 Beson-
ders wichtig waren unter den Veröffentlichungen in deutscher Sprache die 
Übersetzungen Karl Ritters und Ernst Weydens. Ritter fertigte eine Über-
setzung an, die Wagner selbst redigierte und die am 12. April 1851 in der Il-
lustrirten Zeitung erschien.18 Die Übersetzung des Kunsthistorikers Dr. Ernst 
Weyden wurde 1852 in Form einer Broschüre publiziert. Sie bildete auch die 
Grundlage der später von Lina Ramann im Rahmen der Gesammelten Schrif-
ten herausgegebenen Fassung.19 Das französische Original ließ Liszt u. a. 1851 
bei Brockhaus (Leipzig) veröffentlichen, zunächst nur in Form des Lohen-
grin-Aufsatzes und des Berichtes über die Herderfeier, dann aber auch erwei-
tert um eine entsprechend umfangreiche Betrachtung über Tannhäuser.

Liszts verbale Interpretation des Lohengrin rückt insbesondere die 
christlich-romantische Dimension des Werks ins Bewusstsein. Denn Liszt 
stellt die Legende vom Heiligen Gral im christlichen Sinn als wesentlich für 

dest: »Auch bei der Wiederholung erzielten wir keinen lebhaf teren Beifall. Äußerungen 
wie: ›Die Oper ist viel zu lang! Man wird von der Masse Musik erdrückt! Wer soll denn das 
vier Stunden aushalten?‹ hörte man allüberall.«, zitiert nach: Deathridge, John/Döge, 
Klaus (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Werke (SW 26), Bd. 26, Mainz 2003, S. 62.

16 � So lautet der originale handschrif tliche Titel, der in der Druckfassung allerdings nicht 
übernommen wurde; siehe Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Sämtliche Schrif ten, Bd. 4, 
Wiesbaden 1989, S. 235 sowie ergänzend auch den Kommentar S. 253-264.

17 � Siehe dazu auch Dufetel, Nicolas: »Liszt et la ›propagande wagnérienne‹. Le projet de 
deux livres en français sur l’histoire de l’opéra et sur Wagner (1849-1859)«, in: Acta Musico-
logica 82/2 (2010), S. 263-304, insb. S. 274.

18 � Siehe Ritter, Karl: »Richard Wagner’s Lohengrin. Mitgetheilt von Dr. Fr. Lißt«, in: Illustrir-
te Zeitung, Bd. 16 (Nr. 406, 12. April 1851), S. 231-235 sowie S. 238-240. Auch abgedruckt bei 
Kleinertz: Liszt. Sämtliche, Bd. 4, S. 167-205; in SW 26, S. 56 befinden sich überdies hoch-
wertige Reproduktionen der Abbildungen.

19 � Kleinertz: Liszt. Sämtliche, Bd. 4, S. 231f f.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter134

das Werkverständnis heraus und führt diesen Sachverhalt entsprechend 
weit aus. »Um […] den Gang des Stückes auf der Bühne richtig zu verstehen 
und Absicht und Bedeutung der Musik von den ersten Takten der Introduk-
tion an zu erfassen«, müsse man »jenes Geheimnis kennen, um welches sich 
die ganze Handlung des Dramas« drehe und das »auf der Sage vom Heiligen 
Gral«20 beruhe. Weiterhin heißt es:

»Le St Graal était une coupe faite d’une pierre précieuse et éblouissante. […] 
Dans cette coupe, Notre Seigneur consacra le pain et le vin à la Ste Cène, et Jo-
seph d’Arimathié y recueillit le sang qui s’échappait de la plaie faite à son côté 
lorsqu’il était en croix. Joseph dans la suite apporta cette coupe en Angleterre, 
où elle fut commise à la garde du Roi Artus et des chevaliers de la Table-Ronde. 
Plus tard, Parcival le plus parfait des chevaliers, emporta le St Graal aux Indes ; 
de là il fut transporté au Mont Salvat […]. C’était une montagne sainte, […] que 
nul ne pouvait traverser sans y être mystérieusement guidé, par la volonté de 
Dieu. Là, Titurel bâtit un temple magnifique en or, en bois d’aloës, et en fines 
pierreries, où le St Graal fut définitivement déposé. […] Le soin et la garde de 
ce temple étaient confiés aux chevaliers que le St Graal choisissait et indiquait 
lui-même, par des signes, à l’aide desquels ils recevaient tous ses commande-
mens. Quiconque l’avait contemplé n’était plus soumis à la mort, et quiconque 
le servait, était à l’abri de tout péché mortel. Ces chevaliers jouissaient d’une 
félicité parfaite, goûtant même d’avance celles que le Ciel réserve aux justes 
après qu’ils ont quitté cette terre. […] Parcival en était le chef, et Lohengrin, son 
fils, un des plus vaillans et des plus nobles héros.«21

Vor dem Hintergrund dieser religiös-christlichen Grunddeutung dechiff-
riert Liszt auch das Vorspiel zum ersten Akt. Es sei »gleichsam eine magische 
Formel, die wie eine geheimnisvolle Weihe unsere Seelen zur Anschauung 
ungewohnter Dinge, von höherer Bedeutung als diejenigen unseres Erdenle-
bens, vorbereitet.«22 Es »enthüllt das im Stück selbst stets gegenwärtige und 
doch stets verborgene mystische Element, ein göttliches Geheimnis«.23 Wag-
ner weihe den Opernbesucher damit in die Geheimnisse des Heiligen Grals 

20 � Ebd., S. 29.
21 � Ebd., S. 30; zur deutschen Übersetzung siehe ebd., S. 31.
22 � Ebd.
23 � Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 135

ein. Vergleiche zu Dantes Divina  Commedia, zu der Sphäre des Paradieses 
und den Chören der Seligen, folgen.24

Darüber hinaus begriff Liszt die Romantische Oper im Sinne der Gat-
tungstradition als ein von einem Polaritätsdenken bestimmtes Ideenkunst-
werk. Lohengrin verkörpert für ihn naheliegenderweise die Gralswelt, und 
damit die Idee des Guten wie auch des Christlichen, Ortrud hingegen das 
Heidentum und das Böse schlechthin.25 Bezeichnend sind seine diesbezüg-
lichen Ausführungen über das Vorspiel zum zweiten Akt, aus welchem Liszt 
»das Gift menschlicher Bosheit im Kampf mit dem Mysterium der Güte Got-
tes«26 heraushört. Noch deutlicher wird er jedoch bei der Beschreibung des 
Racheschwurs der Ortrud (II/2):

»Elle invoque Wodan et son tonnerre! Freia l’enchanteresse! elle les adjure de 
protéger sa trahison qui doit perdre les chrétiens! Et tant de passion, tant de 
colère, tant de fiel, s’exhale de son âme, que tout le Pandaemonium pourrait 
se plonger avec délice, dans ce torrent de rage!«27

Liszts Deutung der Oper im christlich-romantischen Sinn, die durch seine 
Erfahrungen mit mehr oder minder geheimen religiösen Gemeinschaften 
wie dem Saint-Simonismus und dem Freimaurertum oder auch von Persön-
lichkeiten wie dem Bratscher und Geiger Christian Urhan begünstigt ge-
wesen sein mag,28 musste Wagner einerseits missfallen, da sie seinen Vor-
stellungen nicht entsprach (worauf noch näher einzugehen sein wird). Sie 

24 � Vgl. ebd., S. 33.
25 � Ähnliche Polaritäten finden sich beispielsweise in Webers Der Freischütz und Euryanthe, 

wobei letztgenanntes Werk sogar darüber hinaus in der Figurenkonfiguration deutliche 
Parallelen zu Lohengrin aufweist. Bereits Carl Dahlhaus hat an prominenter Stelle auf die 
Af finitäten Ortruds und Telramunds zu Webers Intrigantenpaar Eglantine und Lysiart 
aufmerksam gemacht; vgl. Dahlhaus, Carl: »Richard Wagners Musikdramen. Lohengrin«, 
in: Danuser, Hermann (Hg.): Carl Dahlhaus. Gesammelte Schrif ten, Bd. 7, Laaber 2004, S. 170-
181, hier: S. 173.

26 � Kleinertz: Liszt. Sämtliche, Bd. 4, S. 47.
27 � Ebd., S. 52.
28 � Vgl. Altenburg, Detlef: »Berufung zum Priester oder Künstler?«, in: Ders.: Liszt. Ein Europä-

er, S. 64-75; Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Sämtliche Schrif ten, Bd. 1, Wiesbaden 2000, 
S. 457f.; Altenburg, Detlef: »Nachwort«, in: Ders./Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Tage-
buch 1827. Textedition, Wien 1986, S. 61-99, insb. S. 84; Locke, Ralph P.: »Liszt’s Saint-Simoni-
an Adventure«, in: 19th-Century Music 4 (Nr. 3, 1980/81), S. 209-227.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter136

musste ihm aber andererseits auch willkommen sein, da sie von etwaigen 
politischen Implikationen, die man aus Lohengrin hätte herauslesen kön-
nen, ablenkte. Er selbst wurde bekanntlich zwischenzeitlich steckbrief lich 
gesucht und bagatellisierte teilweise nicht unerheblich seine revolutionären 
Taten, indem er sich zum bloßen Revolutionär in der Musik stilisierte.29 Wie 
sehr er sich aktiv am Dresdener Maiaufstand beteiligt hatte und publizis-
tisch tätig gewesen ist, wurde in jüngster Zeit − auch mit Blick auf die Ein-
f lüsse kommunistischen Denkens – u.  a. von Eckart Kröplin ausführlich 
thematisiert.30 Verwiesen sei hier nur auf die Revolutionspamphlete »Der 
Mensch und die bestehende Gesellschaft«, »Wie verhalten sich republikani-
sche Bestrebungen dem Königthume gegenüber?«31 sowie »Deutschland und 
seine Fürsten«32, die diesbezüglich eindeutig sind.33 Selbst in »Eine Mittei-
lung an meine Freunde« finden sich noch Sätze wie »Elsa […] hat mich zum 
vollständigen Revolutionär gemacht. Sie war der Geist des Volkes, nach dem 
ich auch als künstlerischer Mensch zu meiner Erlösung verlangte.«34

Zu den Intentionen Wagners um 1850

Ohne Frage war Wagners Denken um 1850 – und wohl auch bereits zur Zeit 
der Arbeit am Lohengrin –, anders als es bei Liszt der Fall gewesen ist, in 
einem eher geringen Maße christlich determiniert, wenn überhaupt, dann 
noch am ehesten im von Matthias Gockel aufgezeigten oder im histori-

29 � So schrieb er beschwichtigend in »Eine Mitteilung an meine Freunde«: »Nie hatte ich 
mich eigentlich mit Politik beschäf tigt. Ich entsinne mich jetzt, den Erscheinungen der 
politischen Welt genau nur in dem Maaße Aufmerksamkeit zugewendet zu haben, als in 
ihnen der Geist der Revolution sich kundthat, nämlich, als die reine menschliche Natur 
sich gegen den politisch-juristischen Formalismus empörte: in diesem Sinne war ein Kri-
minalfall für mich von demselben Interesse, wie eine politische Aktion.«, zitiert nach SSD, 
Bd. 4, S. 308f.

30 � Siehe Kröplin, Eckart: »Wagner und die Revolution«, in: Ders.: Richard Wagner und der Kom-
munismus. Studie zu einem verdrängten Thema (Wagner in der Diskussion 9), Würzburg 2013, 
S. 138-175.

31 � SSD, Bd. 12, S. 218-227.
32 � Ebd., S. 412-417.
33 � Vgl. auch Wellingsbach, Rudolf: »Wagner und die Revolution«, in: Lütteken, Laurenz (Hg.): 

Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 80-84.
34 � SSD, Bd. 4, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 137

sierenden Sinn, in dem Erzähltexte des Mittelalters aufgriffen wurden.35 
So scheint es jedenfalls rückblickend. Denn in »Eine Mitteilung an mei-
ne Freunde« stellte er zumindest klar, dass das Lohengrin-Libretto, seinen 
»Keim keinesweges nur im christlichen Übernatürlichkeitshange, sondern 
in der wahrhaftesten menschlichen Natur überhaupt«36 habe. Lohengrin sei 
»kein eben nur der christlichen Anschauung entwachsenes, sondern ein ur-
alt menschliches Gedicht«37. Schließlich konstatierte er pointierend:

»Wem am Lohengrin nichts weiter begreiflich erscheint, als die Kategorie: 
Christlich-romantisch, der begreif t eben nur eine zufällige Äußerlichkeit, 
nicht aber das Wesen seiner Erscheinung. Dieses Wesen, als das Wesen einer 
in Wahrheit neuen, noch nicht dagewesenen Erscheinung, begreif t nur das-
jenige Vermögen des Menschen, durch das ihm überhaupt erst jede Nahrung 
für den kategorisirenden Verstand zugeführt wird, und dieß ist das reine 
sinnliche Gefühlsvermögen.«38

Schopenhauers Willensmetaphysik, der zufolge die Ratio nur Mittel eines 
sie bestimmenden Willens ist, ist von diesem Denken nicht weit entfernt.

35 � Vgl. Gockel, Matthias: »Gnadenlose Reue. Zur theologischen Dimension des Lohengrin«, 
in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S.  81-105 sowie Ukena-Best, Elke: »Erzähltexte des deut-
schen Mittelalters in Richard Wagners Lohengrin«, in: ebd., S. 15-37, insb. S. 18f.

36 � SSD, Bd. 4, S. 288.
37 � Ebd., S. 289; Zudem verallgemeinerte er: »[…] wie es überhaupt ein gründlicher Irrthum 

unserer oberflächlichen Betrachtungsweise ist, wenn wir die spezifisch christliche An-
schauung für irgendwie urschöpferisch in ihren Gestaltungen halten. Keiner der bezeich-
nendsten und ergreifendsten christlichen Mythen gehört dem christlichen Geiste, wie 
wir ihn gewöhnlich fassen, ureigenthümlich an: er hat sie alle aus den rein menschlichen 
Anschauungen der Vorzeit überkommen und nur nach seiner besonderen Eigenthüm-
lichkeit gemodelt«, ebd.; explizit erwähnte er in diesem Zusammenhang den Mythos von 
Zeus und Semele sowie Antigone.

38 � SSD, Bd. 4, S. 298; mit dieser klaren Positionierung wandte sich Wagner nicht nur gegen 
ein romantisch-christliches Verstehen, sondern er nahm Lohengrin damit auch etwaige 
politische Implikationen. Im Vordergrund standen so reinmenschliche und kunstästheti-
sche Aspekte. Damit wurden Deutungen, die dahin zielten, in der dargestellten Situation 
des deutschen Reiches von 932 die aktuelle Situation parabelhaf t aufscheinen zu sehen, 
gleichsam der Boden entzogen. Dies ist verständlich, weil Wagner immer noch steck-
brieflich gesucht wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter138

In Anbetracht derartiger Äußerungen fällt es schwer nachzuvollziehen, 
warum Lohengrin letztlich im Sinne Liszts gedeutet werden sollte. Sehr viel 
plausibler ließe sich zumindest im Sinne Udo Bermbachs argumentieren. 
Diesem zufolge ist Lohengrin weniger ein Gesandter einer christlichen, ge-
heimnisumwobenen Gralswelt, sondern gleichsam eine Doppelnatur, die 
einerseits einen neuen, republikanischen Herrschertypus und anderer-
seits den visionären Künstler repräsentiere.39 Letzteres zumindest kann 
man ohne große Mühen aus den obigen Zitaten ableiten. Dennoch dürfte es 
kaum zu weit gegriffen sein, die Figur des Lohengrin auch darüber hinaus 
gesellschaftspolitisch zu deuten. Denn Lohengrins verstandesgemäß nicht 
fassbares Erscheinen im Sinne des nicht vorherzusehenden Wunderba-
ren entmachtet nicht nur sogleich Fürst Friedrich von Telramund, sondern 
bricht auch sehr schnell die Macht König Heinrichs. Lohengrins Präsenz 
führt letztlich dazu, dass der Monarch kaum noch wahrgenommen wird. 
Und König Heinrich, der zunächst die Ehre Friedrich von Telramunds nicht 
anzweifelt (»Ich kenne dich als aller Tugend Preis«40), muss selbst erst be-
greifen, wen er vor sich hat. Protegiert er, wenn auch von leisen Zweifeln ge-
prägt, zunächst Friedrich als den künftigen Herrscher von Brabant (»In kei-
ner andren Hut, als in der deinen möchtʼ ich die Lande wissen«41), so lässt er, 
nach dem Gottesgericht, um seine Integrität nicht zu verlieren, seine durch 
das Erscheinen Lohengrins gewandelte Meinung, genauer die Verbannung 
Friedrichs, durch den Heerrufer verkünden. Dabei erweist sich Lohengrin 
bezeichnenderweise als alles andere denn als Aristokrat, was ohne Frage 
mit Wagners Adelskritik korrespondiert.42 Er lehnt entsprechende Titel ab, 
möchte nicht »Herzog von Brabant«, sondern schlichtweg – wohl im Sinne 
einer intendierten Volksverbundenheit − »Schützer von Brabant« genannt 
werden. So verkündet es zumindest der Heerrufer im Namen des Königs: 

39 � Vgl. Bermbach, Udo: Wo Macht ganz auf Verbrechen beruht. Politik und Gesellschaf t in der Oper, 
Hamburg 1997, S. 213 sowie Ders.: »Blühendes Leid«, S. 134.

40 � Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Werke (SW  7/I), Bd.  7/I, 
Mainz 1996, S. 24, T. 113f f.

41 � Ebd., S. 61f., T. 422-425.
42 � Vgl. Bermbach, Udo: »Adelskritik und republikanische Monarchie«, in: Ders.: Der Wahn des 

Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-ästhetische Utopie, Frankfurt a.M. 1994, S. 74-
83, hier: S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 139

»doch will der Held nicht Herzog sein genannt, – ihr sollt ihn heißen: Schüt-
zer von Brabant!«43

Man muss konzedieren, dass die Brabanter von Seiten des Heerrufers im 
Namen des Königs indoktriniert werden. Sie sollen Lohengrin, keineswegs 
aber dem Verbannten Friedrich folgen, was sie auch sogleich kritiklos tun. 
Denn kaum hat der Heerrufer verkündet: »In Bann und Acht ist Friedrich Tel-
ramund, / weil untreu er den Gotteskampf gewagt: / wer sein noch pf legt, wer 
sich zu ihm gesellt, / nach Reiches Recht derselben Acht verfällt«44, schon stim-
men die Mannen ein: »Fluch ihm, dem Ungetreuen, den Gottes Urteil traf«45.

Dennoch wird durch Wagners Musik deutlich, dass die Strahlkraft Lo-
hengrins auch ohne die vorausgehende Indoktrination Wirkung zeigt und 
sehr viel stärker ist als die König Heinrichs, der Lohengrin eigentlich hier-
archisch überlegen ist. Während der König durch eine vergleichsweise stati-
sche, unf lexible und keine wirkliche Entwicklung erkennen lassende Fanfa-
re repräsentiert wird,46 erweist sich das in Elsas ›Traumerzählung‹ erstmals 
exponierte Lohengrin-Motiv zur Charakterisierung des eigentlichen Helden 
als ausgesprochen dynamisch und entwicklungsfähig.47 Es wird von Wagner, 
nicht nur nach dem Gottesgericht oder am Ende des ersten Aktes, teilweise 
ins Gigantische gesteigert. Exemplarisch kann auch der Beginn der fünften 
Szene des zweiten Aktes herangezogen werden, wo Lohengrin und König 
Heinrich gemeinsam auftreten.48 Hier lässt Wagner auf der Bühne die Kö-
nigsfanfare über instabilen C-Dur-Quartsextakkorden des Orchesters er-
klingen, die recht unvermittelt vom Lohengrin-Motiv verdrängt werden, das 
im strahlenden A-Dur und mit vollem Orchester die Königsfanfare überbietet.

Lohengrin ist es durch sein charismatisches Erscheinen und seinen sieg-
reichen Kampf im Gottesgericht gelungen, die gesellschaftlichen Macht-
verhältnisse zu kippen. Sie sind allerdings nicht gefestigt und werden es 
bekanntlich auch nicht. Dennoch steht außer Frage, dass König Heinrich 

43 � SW 7/II, S. 143, T. 1105-1112.
44 � Ebd., S. 137, T. 1036-1055.
45 � Ebd., S. 138-141, T. 1057-1085.
46 � Vgl. bspw. SW 7/I, S. 35, T. 233-236; SW 7/II, S. 134f., T. 1020-1024; ebd., S. 218, T. 1629-1630.
47 � Vgl. bspw. SW 7/I, S. 51, T. 358f f. (›Traumerzählung‹, Erwähnung Lohengrins); ebd., S. 174, 

T.  1228f f. (Ende des ersten  Aktes); Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. 
Sämtliche Werke (SW 7/III), Bd. 7/III, Mainz 2000, S. 146, T. 1280f f. (Ende der ›Gralserzäh-
lung‹) sowie ebd., S. 198, T. 1684f f. (Molltrübung nach Lohengrins Abschied).

48 � Vgl. SW 7/II, S. 218f., T. 1629-1636.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter140

immer mehr im Volk untergeht. Wenn er sich selbst wie allen anderen die 
Frage stellt »Welch ein Geheimnis muss der Held bewahren?«49 (zweiter Akt, 
fünfte Szene) passt er sich im Grunde dem Volkschor an, vermag es als Kö-
nig aber nicht, Lohengrin Weisungen zu geben, denen jener eigentlich folgen 
müsste. Auch nimmt er keine eigene Position ein. Er geht dem Volk nicht 
voran, sondern fügt sich in das Ensemble ein, indem er in dessen Gesang 
einstimmt und mit zwei Takten Verzögerung nur echoartig das aufgreift, 
was jenes vorgibt.

Wie wenig Macht König Heinrich über Lohengrin hat, zeigt sich auch ex 
negativo gegen Ende des zweiten Aktes, wo Lohengrin bekanntlich kundgibt, 
dass er nicht einmal dem König gegenüber seine Identität offenlegen müs-
se,50 was jener mit Befremden wahrnehmen muss. Dass sich diesbezüglich 
weder in Wagners Musik noch in den Regieanweisungen eine Veränderung 
oder eine entsprechende Anmerkung findet, zeigt, wie sehr König Heinrich 
zum einen nicht mehr wahrgenommen wird, zum andern, dass er auch in 
das Geschehen nicht mehr einzugreifen vermag, allenfalls durch Mimik und 
Gestik. Seine Macht ist ihm entglitten.

Die Handlung endet bekanntlich trist. Wenngleich Lohengrin mit seiner 
›Gralserzählung‹ nochmals alle Anwesenden, König Heinrich eingeschlos-
sen, gleichsam hypnotisierend in den Bann zieht,51 so muss er letztlich, als 
Konsequenz auf Elsas Fragen, gemäß dem für ihn wirksamen Gesetz in die 
Gralswelt zurückkehren. Dabei ist Elsa objektiv nur aus der Sicht Lohen-
grins Schuld zuzuschreiben.52 Sie vertritt nach Wagner nichts anderes als 
den »Geist des Volkes«53 und folgt durch das Brechen des Verbotes letztlich 
auch ihrem eigenen Willen, der durch Ortruds intrigantes Verhalten ledig-
lich in seinem Durchbruch beschleunigt wird. Damit tritt Elsa aus ihrer 
Unmündigkeit heraus und befreit sich gleichsam aus der Naivität im Sinne 
nicht hinterfragter Gutgläubigkeit,54 die allerdings eine Bedingung für die 
fortwährende Existenz des Wunderbaren wäre.

49 � Ebd., S. 258f., T. 1879-1890.
50 � Vgl. ebd., S. 250-254, T. 1833-1852.
51 � Vgl. SW 7/III, S. 146f., T. 1283-1292.
52 � Vgl. ebd., S. 148, T. 1298-1302 (»O, Elsa! Was hast du mir angetan?«).
53 � SSD, Bd. 4, S. 302.
54 � Der Leitgedanke der Bayreuther Neuinszenierung des Lohengrin von 2018, die Emanzipa-

tion Elsas aus der sie unterdrückenden und demütigenden Gesellschaf t, zu der auch Lo-

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 141

Tatsache bleibt indes, dass Lohengrin letztlich die Insignien der Herr-
schaft an seine Gemahlin übergibt, so dass die Herrschaftsfolge, wie vor-
gesehen, von Gottfried angetreten werden kann. Es bleibt damit allenfalls 
die Hoffnung auf die nächste Generation, die erfüllen könnte, was in der 
Gegenwart noch unmöglich erscheint.55

Lohengrin erweist sich allerdings, anders als Siegfried, weder als An-
archist noch als Revolutionär. Sein Erscheinen, das als unerwartetes, nicht 
prognostizierbares Ereignis (als Wunder) wahrgenommen und gedeutet 
wird, führt dennoch wenigstens zu einer kurzfristigen Auf lösung der eta-
blierten Herrschaftsformen. Dass König Heinrich zu Beginn ein resoluter 
Herrscher ist, der stolz seine politischen Erfolge verkündet und seine künf-
tige militärische Strategie offenlegt, dass er dann aber durch Lohengrin 
zunehmend in die Funktion eines bloßen Repräsentanten gedrängt wird, 
korrespondiert auffällig mit den Vorstellungen Wagners, die er von der 
Monarchie als Staatsform hatte. Ausformuliert hat Wagner diese Ziele aller-
dings im Zuge der 1848er Revolution, also deutlich nach der Fertigstellung 
des Lohengrin-Librettos. Sie lassen sich aber recht mühelos rückprojizieren.

Wagner vertrat bekanntlich die Ansicht einer demokratisch rückgebun-
denen Monarchie,56 einer Monarchie, die radikal demokratisch ausgerichtet 
sein sollte. Sein Revolutionspamphlet »Wie verhalten sich republikanische 
Bestrebungen dem Königthume gegenüber?«57 lässt dies unzweifelhaft er-
kennen. Die Aristokratie und damit die erste Kammer sollte abgeschafft und 
durch ein allgemeines Wahlrecht ersetzt werden, und an die Stelle einer aris-
tokratischen Berufsarmee sollte eine die Standesunterschiede nivellierende 
Volkswehr treten. Der König sollte gemäß Wagner »der erste und alleräch-

hengrin zählt, ist so gesehen dem Werk keineswegs fremd. Auf diesen Aspekt wies im Zu-
sammenhang mit dem Einfluss Adolf Stahrs auf Wagner bereits Arne Stollberg hin; siehe 
Stollberg, Arne: »›Hartnäckig auf dem christlichen Standpuncte‹. Wagners Lohengrin am 
Ende der absoluten Musik«, in: AfMw 65/1 (2008), S. 45-60, hier: S. 48f.

55 � Vgl. SW  7/III, S.  179f., T.  1535-1542. Dabei drängt sich die Assoziation zu Siegfried auf, den 
Wagner 1848 konzipierte. Denn die übergebenen Herrschaf tsinsignien Horn, Ring und 
Schwert sind bekanntlich auch die Requisiten, die man gemeinhin mit Siegfried konno-
tiert.

56 � Vgl. dazu Bermbach: »Adelskritik«, S.  74-77; ferner: Wellingsbach: »Wagner«, S.  80-84; 
Deathridge, John: Art. »Lohengrin«, in: Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters. Oper. Operet-
te. Musical. Ballett, Bd. 6, München u. a. 1997, S. 568-574.

57 � SSD, Bd. 12, S. 220-229.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter142

teste Republikaner«58, der »erste des Volkes, der freieste der Freien«59 sein. 
In Lohengrin deutet sich dieses Machtverständnis, wie die vorausgehenden 
Ausführungen gezeigt haben dürften, sehr deutlich an.

Unpolitische Aspekte

So gesehen hat Lohengrin mit christlichem Denken letztlich wenig gemein-
sam.60 Und auch bezüglich der Deutung der Handlung im Hinblick auf die 
unpolitische, reinmenschliche Dimension scheinen die Vorbilder eher in 
der griechischen Antike zu liegen.61 Wie Dieter  Borchmeyer überzeugend 
gezeigt hat, sind die Affinitäten zu antiken Archetypen überaus deutlich,62 
was wiederum Wagners Selbstsicht untermauert, der zufolge es ihm, wenn 
er auf christlich-mittelalterliche Stoffe zurückgegriffen habe, eigentlich um 
die darin aufscheinenden antik-mystischen Konstellationen gegangen sei.63

Vorrangig zu nennen ist hier der Mythos von Zeus und Semele, der nicht 
nur von Händel, sondern auch von Schiller in seiner ›lyrischen Operette‹ Se-
mele aufgegriffen worden ist und in der allein schon die Affinitäten in den 
Figurenkonstellationen Ortrud/Juno – Semele/Elsa und Zeus/Lohengrin 

58 � Ebd., S. 225.
59 � Ebd., S. 228.
60 � Auch bei der Berücksichtigung anderer Schrif ten aus der Zeit um 1850 fällt es schwer zu 

glauben, dass Wagners radikale Absage an die christliche Religion, die wohl auch von 
Stahr beeinflusst war, sich erst nach der Revolution herauskristallisiert habe. So vertritt 
Wagner in »Die Kunst und die Revolution« (1849) die Ansicht, das Christentum sei eine 
Religion, die auf das Jenseits »vertröste« und letztlich die »ehrlose, unnütze und jämmer-
liche Existenz des Menschen auf Erden« religiös rechtfertige, eben weil nach dem Tod ein 
»endloser Zustand allerbequemster und unthätigster Herrlichkeit« beginne. Überhaupt 
sei das Christentum als Institution ein entscheidender Verursacher der Krise von Politik 
und Kunst; zitiert nach SSD, Bd. 3, S. 14; vgl. dazu auch Stollberg: »›Hartnäckig‹«, S. 48.

61 � Vgl. dazu bspw. Gockel: »Gnadenlose Reue«.
62 � Siehe Borchmeyer, Dieter: »Lohengrin: Jupiters Inkognito. Schillers ›Semele‹ und Kleists 

›Amphitryon‹ als mythische Grundschrif t einer romantischen Oper«, in: Döge, Klaus 
(Hg.): »Schlagen Sie die Kraf t der Reflexion nicht zu gering an«. Beiträge zu Richard Wagners Den-
ken, Werk und Wirken, Mainz u. a. 2002, S. 62-68 sowie Borchmeyer, Dieter: »Abschied von 
der romantischen Oper – Lohengrin«, in: Ders.: Richard Wagner. Werk – Leben – Zeit, Stutt-
gart 2013, S. 114-121.

63 � Siehe dazu auch das Zitat in Fußnote 37.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 143

evident sind. Weitere Bezüge lassen sich zu Kleists Amphitrion sowie E. T. A. 
Hoffmanns Undine herstellen. Die hier bestehenden Parallelen verweisen 
auf eine literarische Tradition über den reinen Bezug zum mittelalterlichen 
Stoff und den Legenden vom Schwanenritter hinaus, der freilich gerade 
nicht im Gesellschaftspolitischen liegt, sondern weit eher noch in der Tradi-
tion des Zweiweltenmodells der Romantischen Oper steht, wie es etwa auch 
in Die Feen der Fall ist.64

Zur Rezeption der gesellschaftspolitischen Dimension 
des Lohengrin

Tatsächlich verblasste, was ohne Frage entscheidend Werkerläuterungen 
wie derjenigen Liszts zuzuschreiben ist, eine gesellschaftspolitische De-
chiffrierung des Lohengrin im oben in Anlehnung an Bermbach entwickel-
ten Sinn relativ schnell, wenn es sie denn überhaupt gegeben hat.65 Die von 
König Heinrich und seinem Gefolge entwickelte Rahmenhandlung wurde 
kaum noch erwähnt.66 Offenkundig waren es vor allem die Grenzboten, die in 
der Ausgabe vom 13. Juni 1851 u. a. im Zusammenhang mit Lohengrin Wag-
ners demokratische Gesinnung negativ thematisierten, wenngleich sie diese 
auch zu beschwichtigen versuchten:

»Bei der Stellung, welche Wagner gegenwärtig einnimmt, muß uns zunächst 
seine Verbindung mit der Demokratie in die Augen fallen. Er schreibt in de-

64 � Vgl. dazu auch Hofmann, Peter: »Lohengrin oder Das Ende aller Of fenbarung«, in: Ders.: 
Richard Wagners politische Theologie. Kunst zwischen Revolution und Religion, Paderborn u. a. 
2003, S. 110-131, insb. S. 127f.

65 � Nach der Auf führung von Teilen des Lohengrin in Dresden fiel in einer Rezension die For-
mulierung »republikanischer Kanonendonner«, vgl. dazu Kröplin: »Wagner«, S. 146f.; zur 
weiteren, unpolitischen Kontextualisierung und Fragen der Auf führung siehe Seedorf, 
Thomas/Bahr, Carolin: »Wagners Konzeption des Lohengrin und das Dresdner Sängeren-
semble«, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 145-161.

66 � Im Regietheater wurden in den letzten Jahren politische Implikationen der Oper insofern 
wiederholt herausgestellt, als insbesondere der Einfluss Lohengrins auf das Volk und des-
sen Beeinflussbarkeit ein wichtiger Aspekt der Inszenierungen war. Genannt seien hier 
nur die Bayreuther Inszenierung von Hans Neuenfels (2010-2015), Kasper Holtens Insze-
nierung an der Deutschen Oper Berlin (2012) sowie die Inszenierung Tatjana Gürbacas für 
das Aalto-Musiktheater Essen (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter144

mokratische Zeitschrif ten, bringt in seinen Aufsätzen über die Kunst politi-
sche Bemerkungen an und scheint das Schicksal, welches ihn persönlich be-
trof fen hat, mit der Noth des Vaterlandes zu identificiren; das Alles in Folge 
eines unüberlegten Schrittes, der ihm seine Stellung in Dresden kostete. Ein 
solches Schicksal ist aber eine Probe für starke, gewissenhaf te und edel ge-
formte Personen.«67

Wirkungsgeschichtliche Aspekte der Lohengrin-Deutung Liszts

Mit seiner verbalen Deutung des Lohengrin im christlich-romantischen Sinn 
hatte Liszt die Romantische Oper entschieden entpolitisiert bzw. den Ge-
danken einer gesellschaftspolitischen Dechiffrierung gar nicht erst auf-
kommen lassen. Er kam damit zugleich seinem eigenen Kunst- und Reli-
gionsverständnis nahe, das er bereits 1835 in seinen Ausführungen über die 
Lage der Künstler in der Revue et Gazette musicale formuliert hatte, wenn er 
sie als Priester und Verkünder einer höheren Wahrheit und auch als Wegbe-
reiter einer neuen Religion begriff und dabei bewusst Assoziationen an die 
Prometheus-Gestalt erweckte:

»Wer diese Auserwählten sind, welche von Gott selbst bestimmt scheinen, 
von den höchsten Gefühlen der Menschheit Zeugnis abzulegen und ihre wür-
digen Sachwalter zu bleiben, […] jene prädestinierten, niedergeschmetter-
ten und in Ketten geschlagenen Menschen, welche dem Himmel das heilige 
Feuer raubten, welche der Materie Leben gaben, dem Gedanken Form, und 
indem sie das Ideal verwirklichen, uns mit unwiderstehlicher Sympathie zur 
Begeisterung erheben und uns den Himmel schauen lassen, […] jene Wegbe-
reiter, jene Apostel, jene Priester einer unaussprechlichen, geheimnisvollen, 
ewigen Religion, welche unaufhörlich in allen Herzen keimt und wächst.«68

67 � [Riccius, August Ferdinand]: »Richard Wagner«, in: Die Grenzboten, Jg.  10, Bd.  1/II (1851), 
S. 401-420, hier: S. 401; siehe dazu auch Tadday, Ulrich: »Wagner in der Presse des 19. Jahr-
hunderts«, in: Lütteken: Wagner Handbuch, S. 437-447, insb. S. 442.

68 � Liszt: »Zur Situation der Künstler und zu ihrer Stellung in der Gesellschaf t, in: Kleinertz: 
Liszt. Sämtliche, Bd. 1, S. 3-63, hier: S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 145

Darüber hinaus musste Liszts verbale Deutung von 1850/1851 ohne Frage 
auch Carl Alexanders Gunst evozieren. Eine Wagner-Deutung wie diejenige 
Liszts passte zumindest zu dessen Denken, das er 1858 nach seiner Münch-
ner Reise in seinem sogenannten »Kunstglaubensbekenntnis« formulierte. 
Carl Alexander koppelte darin große Kunst an eine metaphysische Dimen-
sion und überhöhte sie entsprechend. Es heißt dort: »Die Kunst ist etwas 
Heiliges, weil sie eine Ausdrucksform der Allmacht und Schönheit Gottes ist. 
Wer die Kunst lediglich als Mittel der Spekulation betrachtet oder benutzt, 
entweiht die Kunst und sich selbst.«69

Dass Carl Alexander in dieser Hinsicht Liszts Lohengrin-Verständnis, das 
letztlich von den Vorstellungen einer christlichen Kunst und Religion deter-
miniert ist, große Sympathien entgegenbringen musste, verwundert ebenso 
wenig wie der Sachverhalt, dass er spätestens seit der Uraufführung des Lo-
hengrin eine große Leidenschaft für Wagners Werke hegte und auch 1876 zu 
den prominentesten Gästen der ersten Bayreuther Festspiele zählte.70

Liszts Deutung des Lohengrin im Sinne einer christlich-romantischen 
Tradition war aber auch darüber hinaus weitreichender, als man zunächst 
meinen mag. Entscheidend wiederbelebt wurde diese nämlich von Cosima 
Wagner, als sie 1893 für die Bayreuther Festspiele ihre Vorstellungen einer 
»christlichen Trilogie« mit Parsifal, Tannhäuser und Lohengrin entwickelte 
und umsetzte. Sie nahm damit Abstand von dem damals vorherrschenden 
sogenannten »Neuschwanstein-Stil«, versetzte die Lohengrin-Handlung 
wie Liszt in das 10. Jahrhundert, genauer in das Jahr 932, in welchem König 
Heinrich den Kriegszug gegen die Ungarn führte, sah dies als die historisch 
einzig richtige Epoche an, und fokussierte außerdem vor allem »den drama-
tischen Konf likt zwischen heidnischer und christlicher Weltordnung«71. Für 
Cosima Wagner wurde Lohengrin zusammen mit Parsifal zu einem »erhabe-
nen zweiteiligen Grals-Drama«72. Damit stand sie, ohne dies eigens zu the-
matisieren, Liszts Deutung sehr nahe, allerdings ging sie über ihren Vater 

69 � Zitiert nach Müller, Gerhard: »Carl Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Dynasti-
sche Tradition und Kulturpolitik«, in: Seemann, Hellmut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Das Zeit-
alter der Enkel. Kulturpolitik und Klassikrezeption unter Carl Alexander, Göttingen o. J. [2010], 
S. 68-100, hier: S. 92f.

70 � Vgl. Pöthe, Angelika: Carl Alexander. Mäzen in Weimars »Silberner Zeit«, Köln u.  a. 1998, 
S. 264-279.

71 � Bauer: Die Geschichte, Bd. 1, S. 254.
72 � Ebd., S. 255.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter146

dahingehend hinaus, dass sie gleichzeitig mit der Idee der Christianisierung 
auch die der Germanisierung verfolgte und damit letztlich ein »christlich 
germanisches Kulturbekenntnis«73 ablegte, was Liszt, dem Kosmopoliten 
und Europäer, ohne Frage fernstand.

Problematisiert werden sollte jedoch, wie genuin »lisztisch« die christ-
lich-romantische Deutung des Lohengrin wirklich gewesen ist. Es muss 
dabei zumindest eingeräumt werden, dass in mehreren zeitgenössischen 
Rezensionen und Publikationen, die im Umfeld der Uraufführung des Lo-
hengrin entstanden sind, zumindest auf die Legende vom Heiligen Gral im 
christlichen Sinn hingewiesen wurde. Zu nennen ist hier vor allem Franz 
Müllers Rezension vom 31. August 1850 über die Uraufführung des Lohengrin 
in der Weimarischen Zeitung, die diese vergleichsweise breit ausführte und 
dies zu einem Zeitpunkt, als Liszts Text über Lohengrin noch nicht fertigge-
stellt war. Vergleicht man die Bemerkungen Müllers mit den später erschie-
nenen Liszts, so lassen sich auffällige Affinitäten feststellen, die vor allem in 
der Beschreibung eher peripherer Dinge ersichtlich werden. Sie sind in der 
folgenden Gegenüberstellung kursiviert:

Müller, Franz: »Lohengrin am 28. August 
1850 auf Weimar’s Bühne«, in: Weimarische 
Zeitung (Nr. 70, 31. August 1850), S. 687ff., 
hier: S. 687.

Liszt, Franz: »Lohengrin, Grand opéra romantique de 
R. Wagner, et sa première représentation à Weimar aux 
Fêtes de Herder et Goethe 1850«, in: Kleinertz: Liszt. 
Sämtliche, Bd. 4, S. 2-93, hier: S. 31.

»Der heilige Gral ist die aus einem leuch-
tenden Edelsteine gefertigte Schale […]. 
Später zieht Parcival, Lohengrins Vater, 
mit dem heiligen Gral nach Indien, von da 
kommt er nach Monsalvaez in Arragonien 
(nach Anderen in Indien), dem von einem 
weit gestreckten Cypressen= und Cedern-
walde rings umgebenen heiligen Berge, 
den niemand von selbst findet; dort baut 
ihm Titurel einen prächtigen Tempel aus 
Gold, Aloeholz und kostbarem Gestein, ›das 
Kühle giebt in Sommersglut und Wärme im 
Winterfrost‹ […].«

»Der Heilige Gral war eine Schale, gefertigt aus einem 
kostbaren und glänzenden Stein […]. Später brachte 
Parsifal, der vollkommenste der Ritter, den Heiligen Gral 
nach Indien, von wo er zum Montsalvatsch kam, der 
nach einigen in Aragon, nach andern auch in Indien lag. 
Es war ein geheiligter Berg, umgeben von einem weiten 
Zypressen- und Zedernwalde, den niemand durchdringen 
konnte […]. Dort baute Titurel einen prächtigen Tempel 
aus Gold, Aloeholz und kostbaren Steinen, wo der Heilige 
Gral für immer aufbewahrt wurde. Im Sommer herrschte 
dort liebliche Kühle, und laue Luft wehte dort im Winter.«

Allerdings greifen die Ausführungen Müllers selbst auf eine prominente 
Quelle zurück, die der Verfasser auch benennt, nämlich auf Joseph Görresʼ 

73 � Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 147

Ausgabe des Lohengrin,74 die auch Wagner als Vorlage verwendet hatte. An-
ders als Wagner, der aufgrund des über 100 Seiten umfassenden Vorwortes 
von Görres auf den von Volker Mertens näher dargelegten »Mythensynkre-
tismus«75 aufmerksam wurde, und damit auf die heidnischen Formen des 
Grals-Mythos – etwa im orientalischen Sinn als »altägyptischer Hermesbe-
cher«76 oder als äthiopischer Sonnentisch, der sich gemäß Herodot lebens-
spendend »jede Nacht mit Fleisch und Früchten bedeckt«77 −, begriff Müller 
die Bedeutung des Grals just so wie auch Liszt in seiner Werkerläuterung, 
also im christlichen Sinn als Abendmahlskelch Jesu, in welchem dessen Blut 
aufgefangen wurde.78

Liszt kontra Wagner?

Wenn es in Weimar einen rezeptionsgeschichtlichen ›Urknall‹ für Wagners 
Werk gegeben hat, dann entfaltete er, wie das Beispiel Lohengrin zeigt, sei-
ne zündende Wirkung gerade nicht deshalb, weil man sich in Weimar be-
sonders darum bemühte, die Bühnenwerke Wagners so genau wie möglich 
nach den Vorstellungen ihres Autors zu interpretieren und in Szene zu set-
zen. Vielmehr erzielten sie ihre Breitenwirkung, weil man in Weimar eine 
eigenständige Deutung vorlegte, die im Fall des Lohengrin christlich-roman-
tisch ausgerichtet gewesen war und damit auch von etwaigen politischen Di-
mensionen ablenkte. Die erhaltenen Quellen, insbesondere der Briefwechsel 
Liszt/Wagner sowie Genast/Wagner suggerieren diesbezüglich zunächst 
zwar Gegenteiliges, da Wagner bekanntlich Genast umfangreiche Regiean-
weisungen, die sogar Bühnenskizzen einschlossen,79 zukommen ließ, von 
denen er wünschte, sie mögen getreu umgesetzt werden. Auch mit Liszt hat 

74 � Siehe Görres, J. [Joseph] (Hg.): Lohengrin: ein altteutsches Gedicht nach der Abschrif t des Vati-
canischen Manuscriptes von Ferdinand Gloekl, Heidelberg 1813.

75 � Vgl. Mertens, Volker: »Wie christlich ist Wagners Gral?«, in: wagnerspectrum 4/1 (2008), 
S. 91-115, hier: S. 94.

76 � Görres: Lohengrin, S. XV.
77 � Ebd., S. XIV.
78 � Vgl. dazu auch Kienzle, Ulrike: »Die heilige Topografie in Wagners Parsifal«, in: wagner-

spectrum 4/1 (2008), S. 69-89, hier: S. 69. Kienzle begreif t die Sage vom Heiligen Gral als 
»Ausdruck einer synkretistischen Spiritualität«.

79 � Vgl. SW 26, S. 42-47.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter148

er bis ins Detail Tempi abgesprochen80 und sich insbesondere Kürzungen 
verbeten.81 Letztere nahm Liszt zumindest nach – und wohl auch bei – der 
Uraufführung aber dennoch vor, wie er teilweise auch Wagners Tempovor-
gaben modifizierte.82 Ebenso passte sich Genast an die Gegebenheiten der 
Weimarer Bühne und die ihm zur Verfügung stehenden Mittel an.83 Dabei 
war Wagner insbesondere wegen der Nichtbeachtung seiner Intentionen er-
bost, wovon er durch die zeitgenössische Presse erfahren hatte. So schrieb 
er an Ferdinand Heine: »Was Genast alles von meinen Winken und Angaben 
unbeachtet gelassen hat, scheint haarsträubend zu sein!«84

In einem Brief an Hans von Bülow ließ er gar die Bemerkung fallen, dass 
Liszt ihn zu Genasts Bewunderung »völlig gezwungen« habe, er ihm trotz-
dem »nie etwas zutraute«85. So scheint es auch, dass Wagner zumindest in 
die von ihm redigierte Fassung der Werkerläuterung Liszts eingegriffen hat, 
die in der Illustrirten Zeitung erschien, indem er einen Passus über den »My-
thensynkretismus« hinzufügte, der in den anderen Textfassungen fehlt und 
der den Mythos vom Heiligen Gral als Erbe des Mythos vom ›Nibelungen-
hort‹ deutet, weil es keine Synthesemöglichkeit des Letzteren mit den Ideen 
des Christentums gegeben habe.86

80 � Vgl. ebd., S. 50f.
81 � Vgl. ebd., S. 60 sowie S. 62.
82 � Vgl. ebd., S. 60.
83 � Vgl. ebd., S. 62f.
84 � Brief im Original undatiert (Mai 1853) in: Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wag-

ner. Sämtliche Briefe (SBr), Bd. 5, Leipzig 1979, S. 150. Im Brief vom 29. Mai an Louis Schindel-
meiser bezeichnet er Genast als »insipiden« Regisseur, beurteilt aber Liszts Anteil an der 
Auf führung wohlwollend positiv; vgl. ebd., S. 300.

85 � Brief vom 14.  Dezember 1851 in: Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. 
Sämtliche Briefe (SBr), Bd. 4, Leipzig 1979, S. 223.

86 � Wagner fügte in Liszts Ausführungen ein: »Der Mythus vom h.  Gral ist, wie Wagner in 
seinen ›Nibelungen‹ nachgewiesen hat, der Erbe und Nachfolger des Nibelungenhorts. 
Als dieser durch das Christenthum, mit welchem er sich, als in zu enger Beziehung zum 
specifisch-germanischen Heidenthum stehend, nicht verschmelzen konnte, zu einer 
Fabel geworden war, die alles tiefen Sinnes entbehrte, trat die Sage vom h. Gral, deren 
provenzalischer ursprünglicher Kern sich leicht mit verwandten altjüdischen, und in der 
Folge auch christlich-biblischen Anschauungen verbinden ließ, als Symbol alles Dessen, 
was dem Volk in jener Zeit begehrenswerth erschien, in die Welt.«, zitiert nach Kleinertz: 
Liszt. Sämtliche, Bd. 4, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 149

Dass sich Liszts Deutung so lange hielt, obwohl sie doch offensichtlich 
Wagners Ansichten aus der Zeit um 1850 entgegenlief, ist freilich darin be-
gründet, dass seine Interpretation konform zu den Erwartungen verlief, mit 
der man der romantischen Oper als Gattung entgegentrat, in der nicht selten 
auf ideeller Ebene entgegengesetzte Welten im Sinn von Gut und Böse aufei-
nandertreffen. Genannt seien hier nur Webers Freischütz und Euryanthe oder 
Meyerbeers Robert le Diable. Die von Liszt explizit hervorgehobene Polarisie-
rung der heidnischen Welt Ortruds und der christlichen Lohengrins ließe 
sich darüber hinaus auch musikalisch sehr leicht verifizieren.

Dazu genügt es, sich nur die Vorspiele zum ersten und zum zweiten Akt 
zu vergegenwärtigen, wo Wagner die Gralsmotivik der Ortrudmotivik voll-
kommen entgegengesetzt ausrichtete. Hingewiesen sei hier nur darauf, dass 
das Gralsmotiv87 nach sphärischem A-Dur mit Flageoletts der viergeteilten 
ersten Violinen mit einer Quarte aufwärts beginnt. Der Ortrudmotivkom-
plex steht dagegen in der Paralleltonart fis-Moll, beginnt mit einem zweit-
aktigen Paukentremolo in tiefer Lage und einer fallenden Quinte in den 
Violoncelli.88 Deutlicher kann man in der Zeit um 1850 musikalisch keine 
Gegensätze bzw. keine Schwarz-Weiß-Malerei betreiben.

Allerdings wäre Wagners Lohengrin nur dann eine romantische Oper 
gemäß der Gattungskonvention, wenn sie mit dem zweiten Akt zu Ende 
wäre. Die Welt des Guten hätte so gerade noch einmal den Sieg über das 
Böse davongetragen. Der dritte Akt erweist sich dagegen nach anfänglicher 
Scheinidylle insgesamt als auskomponierte Desillusionierung, die zugleich 
Wagners endgültiger Abschied von der Romantischen Oper ist. Lohengrins 
Scheitern zeigt auch, dass eine Romantik im oben genannten Sinn für Wag-
ner gleichsam ein überwundener, historisch nicht mehr möglicher Stand-
punkt war. Die Illusion des nicht hinterfragten Wunderbaren funktioniert 
lediglich im ersten Akt noch erwartungsgemäß, bereits im zweiten ist sie 
jedoch gestört, am Ende des dritten vollkommen gebrochen. Es bleibt eine 
ernüchternde Gegenwart übrig. Das »Glück ohne Reu«89, von dem Elsa zu-

87 � Siehe SW 7/I, S. 1, T. 1-6.
88 � Vgl. SW 7/II, S. 1, T. 1-6.
89 � SW 7/III, S. 105, T. 785-788.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter150

nächst schwärmte und das letztlich mit religiösen Konnotationen gekoppelt 
war, hat sich als nicht tragfähig erwiesen.90

Lohengrin ist somit, anders als es Liszts Deutung insinuiert, Wagners 
letzter Versuch einer Romantischen Oper und zugleich ihre Überwindung, 
womit Wagners Selbstdarstellung sich auch in dem Punkt, dass es sich um 
eine »abgestreifte Schlangenhaut«91 handelt, durchaus als zutreffend er-
weist. Mit ihr lässt Wagner zugleich jene theologische Dimension hinter sich, 
die Liszt, wie gezeigt, für Lohengrin als zentral erachtete, an die aber Wagner 
wohl bereits 1845 nicht mehr glaubte.

Literatur

Altenburg, Detlef: »Berufung zum Priester oder Künstler?«, in: Ders. (Hg.): 
Franz Liszt. Ein Europäer in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thürin-
gen im Schiller-Museum und Schlossmuseum Weimar 24.  Juni-31.  Oktober 
2011, Köln 2011, S. 64-75.

Altenburg, Detlef: »Hof kapellmeister in außerordentlichem Dienst. Hof-
konzerte, Musiktheater und Konzertreisen«, in: Ders. (Hg.): Franz Liszt. 
Ein Europäer in Weimar. Katalog der Landesausstellung Thüringen im Schil-
ler-Museum und Schlossmuseum Weimar 24. Juni-31. Oktober 2011, Köln 2011, 
S. 164-171.

Altenburg, Detlef: »Nachwort«, in: Ders./Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. 
Tagebuch 1827. Textedition, Wien 1986, S. 61-99.

Bauer, Oswald Georg: Die Geschichte der Bayreuther Festspiele, 2 Bde., Berlin 
u. München 2016.

Bermbach, Udo: »Adelskritik und republikanische Monarchie«, in: Ders.: Der 
Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-ästhetische Utopie, 
Frankfurt a.M. 1994, S. 74-83.

Bermbach, Udo: »Der Fürst als Republikaner. Zu Richard Wagners ›Lohen-
grin‹«, in: Ders.: Wo Macht ganz auf Verbrechen ruht. Politik und Gesellschaf t 
in der Oper, Hamburg 1997, S. 218-237.

90 � Vgl. dazu − und damit auch zu einer weiteren theologischen Dimension des Lohengrin, die 
allerdings mit Liszts Deutung kaum Berührungspunkte hat − Gockel: »Gnadenlose Reue«.

91 � Brief vom 31. Mai 1851 in: SBr, Bd. 4, S. 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 151

Bermbach, Udo: »Die Machtlosigkeit der Mächtigen. Herrscherfiguren in 
Wagners Musikdramen«, in: Ders.: Opernsplitter. Aufsätze. Essays, Würz-
burg 2005, S. 213-220.

Bermbach, Udo: »Lohengrin. Frageverbot und ästhetische Mission«, in: 
Ders.: »Blühendes Leid«. Politik und Gesellschaf t in Richard Wagners Musik-
dramen, Stuttgart u. Weimar 2003, S. 117-139.

Bermbach, Udo: Wo Macht ganz auf Verbrechen beruht. Politik und Gesellschaf t 
in der Oper, Hamburg 1997.

Borchmeyer, Dieter: »Abschied von der romantischen Oper – Lohengrin«, in: 
Ders.: Richard Wagner. Werk – Leben – Zeit, Stuttgart 2013, S. 114-121.

Borchmeyer, Dieter: Das Theater Richard Wagners. Idee – Dichtung – Wirkung, 
Stuttgart 1982.

Borchmeyer, Dieter: »Lohengrin: Jupiters Inkognito. Schillers ›Semele‹ und 
Kleists ›Amphitryon‹ als mythische Grundschrift einer romantischen 
Oper«, in: Döge, Klaus (Hg.): »Schlagen Sie die Kraf t der Ref lexion nicht zu 
gering an«. Beiträge zu Richard Wagners Denken, Werk und Wirken, Mainz 
u. a. 2002, S. 62-68.

Dahlhaus, Carl: »Richard Wagners Musikdramen. Lohengrin«, in: Danuser, 
Hermann (Hg.): Carl Dahlhaus. Gesammelte Schrif ten, Bd. 7, Laaber 2004, 
S. 170-181.

Deathridge, John: Art. »Lohengrin«, in: Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters. 
Oper. Operette. Musical. Ballett, Bd. 6, München u. a. 1997, S. 568-574.

Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Werke 
(SW 7/I), Bd. 7/I, Mainz 1996.

Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Werke 
(SW 7/II), Bd. 7/II, Mainz 1998.

Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Werke 
(SW 7/III), Bd. 7/III, Mainz 2000.

Deathridge, John/Döge, Klaus (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Werke (SW 26), 
Bd. 26, Mainz 2003.

Dieckmann, Friedrich: »Die neuen Dioskuren. Liszt, Wagner, Lohengrin 
und Weimar«, in: Seemann, Hellmut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Übertönte 
Geschichten. Musikkultur in Weimar, Göttingen 2011, S. 15-48.

Dufetel, Nicolas: »Liszt et la ›propagande wagnérienne‹. Le projet de deux 
livres en français sur l’histoire de l’opéra et sur Wagner (1849-1859)«, in: 
Acta Musicologica 82/2 (2010), S. 263-304.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Schröter152

Gockel, Matthias: »Gnadenlose Reue. Zur theologischen Dimension des Lo-
hengrin«, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 81-105.

Görres, J. [Joseph] (Hg.): Lohengrin: ein altteutsches Gedicht nach der Abschrif t 
des Vaticanischen Manuscriptes von Ferdinand Gloekl, Heidelberg 1813.

Gregor-Dellin, Martin/Mack, Dietrich (Hg.): Cosima Wagner. Die Tagebücher 
(CT), 2 Bde., München 1976f.

Hofmann, Peter: »Lohengrin oder Das Ende aller Offenbarung«, in: Ders.: 
Richard  Wagners politische Theologie. Kunst zwischen Revolution und Reli-
gion, Paderborn u. a. 2003, S. 110-131.

Kienzle, Ulrike: »Die heilige Topografie in Wagners Parsifal«, in: wagnerspec-
trum 4/1 (2008), S. 69-89.

Kirchmeyer, Helmut (Hg.): Situationsgeschichte der Musikkritik und des musika-
lischen Pressewesens in Deutschland. Dargestellt vom Anfang des 18. bis zum 
Beginn des 20.  Jahrhunderts (Studien zur Musikgeschichte des 19.  Jahr-
hunderts 7), Tl. 4, Bd. 3, Regensburg 1968.

Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Sämtliche Schrif ten, Bd.  1, Wiesbaden 
2000.

Kleinertz, Rainer (Hg.): Franz Liszt. Sämtliche Schrif ten, Bd.  4, Wiesbaden 
1989.

Kröplin, Eckart: »Wagner und die Revolution«, in: Ders.: Richard Wagner und 
der Kommunismus. Studie zu einem verdrängten Thema (Wagner in der Dis-
kussion 9), Würzburg 2013, S. 138-175.

Locke, Ralph P.: »Liszt’s Saint-Simonian Adventure«, in: 19th-Century Music 4 
(Nr. 3, 1980/81), S. 209-227.

Mertens, Volker: »Wie christlich ist Wagners Gral?«, in: wagnerspectrum 4/1 
(2008), S. 91-115.

Müller, Franz: »Lohengrin am 28. August 1850 auf Weimar’s Bühne«, in: Wei-
marische Zeitung (Nr. 70, 31. August 1850), S. 687ff.

Müller, Gerhard: »Carl  Alexander von Sachsen-Weimar-Eisenach. Dynas-
tische Tradition und Kulturpolitik«, in: Seemann, Hellmut Th./Valk, 
Thorsten (Hg.): Das Zeitalter der Enkel. Kulturpolitik und Klassikrezeption 
unter Carl Alexander, Göttingen o. J. [2010], S. 68-100.

Pöthe, Angelika: Carl Alexander. Mäzen in Weimars »Silberner Zeit«, Köln u. a. 
1998.

[Riccius, August Ferdinand]: »Richard Wagner«, in: Die Grenzboten, Jg.  10, 
Bd. 1/II (1851), S. 401-420.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur gesellschaftspolitischen Dimension des Lohengrin 153

Ritter, Karl: »Richard Wagner’s Lohengrin. Mitgetheilt von Dr. Fr. Lißt«, in: 
Illustrirte Zeitung, Bd. 16 (Nr. 406, 12. April 1851), S. 231-235 sowie S. 238-
240.

Schröter, Axel: »Liszts Wirken in Weimar. Innen- und Außensicht«, in: See-
mann, Hellmut Th./Valk, Thorsten (Hg.): Übertönte Geschichten. Musikkul-
tur in Weimar, Göttingen 2011, S. 155-171.

Seedorf, Thomas/Bahr, Carolin: »Wagners Konzeption des Lohengrin und 
das Dresdner Sängerensemble«, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 145-161.

Stollberg, Arne: »›Hartnäckig auf dem christlichen Standpuncte‹. Wagners 
Lohengrin am Ende der absoluten Musik«, in: AfMw 65/1 (2008), S. 45-60.

Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), 
Bd. 4, Leipzig 1979.

Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), 
Bd. 5, Leipzig 1979.

Tadday, Ulrich: »Wagner in der Presse des 19.  Jahrhunderts«, in: Lütteken, 
Laurenz (Hg.): Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 437-447.

U. [Uhlig], T. [Theodor]: »Drei Tage in Weimar. Das Herderfest. Richard 
Wagner’s Oper ›Lohengrin‹«, in: NZfM, Jg.  17, Bd. 33 (Nr.  19, 3. Septem-
ber 1850), S. 107; ebd. (Nr. 21, 10. September 1850), S. 115f.; ebd. (Nr. 22, 
13. September 1850), S. 118ff.; ebd. (Nr. 25, 24. September 1850), S. 136ff.; 
ebd. (Nr. 28, 4. Oktober 1850), S. 151f. sowie ebd. (Nr. 30, 11. Oktober 1850), 
S. 162ff.

Ukena-Best, Elke: »Erzähltexte des deutschen Mittelalters in Richard Wag-
ners Lohengrin«, in: wagnerspectrum 10/1 (2014), S. 15-37.

Wagner, Richard: Sämtliche Schrif ten und Dichtungen (SSD), 12  Bde., Leip-
zig 6o. J. [1911].

Wellingsbach, Rudolf: »Wagner und die Revolution«, in: Lütteken, Laurenz 
(Hg.): Wagner Handbuch, Kassel u. a. 2012, S. 80-84.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839448656-008 - am 13.02.2026, 10:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

