
I. Modi von Antagonismus 35

schieden von einer anderen Identität, doch dadurch treten diese beiden Identitäten

unweigerlich in einen Konflikt ein. Eine universale Identität stellt sich so als eine con-

tradictio in adiecto dar.

Wir wollen noch auf einen Punkt an dieser Stelle hinweisen: in all diesenTheo-

rien begegnete die Figur des Kampfes, gar des Krieges – doch stets alsMöglichkeit.

Die Freund-Feind-Situationbringt dieMöglichkeit derGewaltmit sich–doch ist sie

selbst keine gewalttätige Situation. In jeder der betrachtetenTheorienwurdedie tat-

sächliche Gewalt als bloße Möglichkeit virtualisiert. Dies scheint notwendig zu sein,

wie an anderer Stelle noch sichtbar werden wird.115

Die Freund-Feind-Theorien bilden die zweite Klasse antagonistischer Auseinan-

dersetzungen,diewir betrachtet haben.Sie unterscheidet vonBendasKlassizismus

derVerzicht auf dieuniversale Identität,dieBenda–wenngleichunter Schwierigkei-

ten – noch fordern musste. In gewissem Sinn bilden sie zugleich die paradigmati-

scheKlasse vonAntagonismen,wie derNamebereits suggeriert.Wirwollen jedoch,

bevorwir dieseKategorie verlassen,noch einige andereModi vonAntagonismusbe-

trachten.

§ 4 Littérature engagée

Es ist an dieser Stelle illustrativ einen Blick auf die Literatur zu werfen, genauer: auf

Verortungen der Literatur innerhalb eines antagonistischenModus.Wenn nämlich

in Freund-Feind-Theorien Gewalt nur virtualisiert vorhanden ist, steht zu erwar-

ten, dass die Konfliktsituation auf andere Weise zur Erscheinung kommen wird.

Die friedliche Koexistenz ist in ihnen,wiewir gesehen haben, nur als negative Form

ihrer eigentlichenTendenz konzipiert, umgekehrt führt die Figur realerGewalt,wie

wir ebenfalls sehen werden, zum Kollaps der Situation. Freilich werden Freund-

Feind-Situationenaufgrund ihres existenziellenCharakters zurAustragungauf vie-

len Feldern tendieren. Doch ist gerade für den konkreten historischen Kontext der

oben betrachteten Theorien die Literatur von Interesse, zum einen weil sie de facto

ein wichtiger Faktor in sozialen Wirkungszusammenhängen des frühen 20. Jahr-

hunderts war, zum anderen aber, weil in antagonistischen Konzeptionen, die die

Literatur einbegreifen, regelmäßig ein Begriff begegnet, der für unseren weiteren

Zusammenhang von zentraler Bedeutung sein wird: der der Kultur. Die inzwischen

klassischen Analysen Raymond Williams’ werden wir zu gegebener Zeit rekapitu-

lieren, es ist an dieser Stelle nur wichtig einen Punkt in Erinnerung zu rufen: der

Begriff der Kultur ist ein historisches Konzept, das durchaus unterschiedliche Dinge

gemeint hat, undWilliams’ Konzept der common culture, auf das wir zurückkommen

werden, ist einGegenprogramm zur verbreitetstenKonzeption vonKultur.Diesewie-

derum ist für unseren aktuellen Kontext absolut einschlägig.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Eine zentrale Entwicklungslinie dieser Konzeption führt von Matthew Arnold

über T. S. Eliot zu F. R. Leavis. Arnold und Leavis waren Dichter und Kulturkriti-

ker in Personalunion, Leavis war Literaturwissenschaftler von Profession, doch be-

griff er die Kulturkritik gewissermaßen als deren letztes Ziel. Matthew Arnold hat-

te 1869 in seinem vielrezipierten Werk Culture and Anarchy einen Begriff der Kultur

entwickelt, der diese formal als innere Perfektion fasste.Das konkreteMaßderGrö-

ße, die perfektioniert werden soll, blieb, wie diese selbst, dabei eigentümlich unbe-

stimmt. Arnold rekurriert regelmäßig auf Metaphern, wie die Beschreibung, Kul-

tur sei »sweetness and light«,116 zu verstehen als »beauty and intelligence«,117 und

sei darin verwandt der Dichtung und der Religion.118 Die Dichtung selbst folgt dem

Ideal der Schönheit, doch genügt sie nicht zur Perfektion, da ihr dieMoralität fehlt,

deswegen muss auch die Religion ihr zur Seite stehen. Die Dichtung der Griechen,

die beides zugleich war, ist deswegen »of such surpassing interest and instructive-

ness for us, though it was […] a premature attempt, an attempt which for success

needed the moral and religious fibre in humanity to be more braced and developed

than it had yet been.«119 Die moralische wie ästhetische innere Perfektion stellt Ar-

nold gegen das Vertrauen in die »machinery«.120 Diese Gegenüberstellung wird zu

einem zentralen Ingredienz der an Arnold anschließenden Kulturkritik. Die Meta-

pher von der »machinery« und der ihr kontrastierten ›Organizität‹ hat eine enorme

Wirkungskraft entwickelt. Die industrialisierte Welt und der ökonomische Libera-

lismus werden assoziiert mit einer Mechanisierung der Gesellschaft, die wieder-

um dadurch dem Untergang – von der Anarchie Arnolds bis zur Verfallenheit Hei-

deggers – geweiht ist, wenn nicht ein natürlich-organisches Gegenmittel gefunden

werden kann.121 Arnold sieht dieses in der Kultur als innerer Perfektion. Dies wirft

für ihnwie für seine Nachfolger umgehend die Frage auf,wer denn –wenn die Kul-

tur die ganzeGesellschaft retten soll – der Träger dieser Kultur sein könne.Wir ken-

nen Bendas Antwort auf diese Frage. Arnolds Ansatz weicht von dieser Linie ab. Er

skizziert eine Dreiteilung der britischen Gesellschaft in die Barbaren, die Philister

und die Masse (»populace«). Diese Restrukturierung dient einer konzeptuellen Re-

charakterisierungvorgegebenerKlassenstrukturen,wenngleich stetsdurchscheint,

dass er als Barbaren die Aristokraten, als Philister die »middle class«122 und alsMas-

se die Arbeiter verstanden habenmöchte. Doch eine direkte Folge der individualis-

tischenKonzeption vonKultur als innerer Perfektion, ist, dass sich diese dann nicht

an eine Klasse binden lässt:

»Therefore, when we speak of ourselves as divided into Barbarians, Philistines,

and Populace, we must be understood always to imply that within each of these

classes there are a certain number of aliens [Herv. i. O.][…], – persons who are

mainly led, not by their class spirit, but by a general humane [Herv. i. O.] spirit, by

the love of humanperfection; and that this number is capable of being diminished

or augmented.«123

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 37

Dies entwirft Arnolds Kulturprogramm. Sein Begriff der Kultur ist einerseits sehr

ähnlich dem Bendas in seinem Klassizismus, doch ergibt sich aus seiner Idee der

inneren Perfektion eineDemokratisierung derKulturträgerschaft.Unabhängig von

der Klassenzugehörigkeit kann Kultur ›erworben‹ werden – und dies ist die Hoff-

nungsperspektive für das verfallende Land: denndieAnzahl der anden ewigenWer-

ten Orientierten ist variabel. Gelingt es also, diese durch Erziehung zu steigern,

kann das Verfallen an die obskuremachinery aufgehalten werden.

Dies wirft zwei Fragenkomplexe auf, auf die wir zurückkommen werden: den

nach der Erziehung und die Frage nach den ›Massen‹. Arnolds Konzeption der Kul-

tur ist in ihrem Bezug auf die ewigen Werte und ihrer Bindung der Humanität an

Religion und Ästhetik denselben Einwänden ausgesetzt, die wir an Eliot und Ben-

da bereits erarbeitet hatte.Die tentative Popularisierung der Kultur dagegen unter-

scheidet Arnold von Benda. Im Gegensatz zu diesem sieht er die Kultur nicht im

Besitz der clercs – höchstens faktisch – sondern in ihrer Humanität als potentielle

Perfektion der gesamtenMenschheit.

Dieser Impetus hat sich bei Eliot freilich verloren. An die Stelle der zumindest

virtuellen Ubiquität von Kultur als innerer Perfektion tritt etwas, das man ›trickle-

down culture‹ nennen könnte. Eliot beschreibt eine »continuous gradation«124 der

Gesellschaft, in der von ›oben‹ nach ›unten‹ eine abnehmende kulturelle Speziali-

sierung vorliegt und betont, dass mit dieser »more conscious culture«125 auch ei-

ne größere Verantwortung einhergeht. Eliot setzt an Stelle der Benda’schen Zwei-

teilung ein kontinuierliches Spektrum, doch wird bereits aus seiner vorgreifenden

Widerlegung des naheliegenden Vorwurfes eines Aristokratismus und seiner Ver-

teidigung der »élite«126 klar, das er hierin Benda bereits näher steht als Arnold.

Leavis zuletzt, der eine zwiespältige Beziehung zu Eliot, und eine große Affini-

tät zu Arnold hatte, fand sich einer komplizierten Problemstellung gegenüber. Ei-

nerseits teilte er Arnolds Befürchtung, diemachinery werde die Kultur zerstören,127

– schlimmer noch: »it is vain to resist the triumph of the machine«128 – und die bei

Arnold noch als rein faktisch gemeinte Feststellung, es sei »a very small minority

that the discerning appreciation of art and literature depends«.129 Doch kann er Ar-

noldsHoffnungen für eine PopularisierungderKultur nicht übernehmen,da er sich

der Realität einer entstehenden »Massenkultur« gegenüber sieht: »It is equally vain

to console us with the promise of a ›mass culture‹ that shall be utterly new. It would,

no doubt, be possible to argue that such a ›mass culture‹ might be better than the

culture we are losing, but it would be futile: the ›utterly new‹ surrenders everything

that can interest us.«130 Selbst wenn, so Leavis, die neue Massenkultur sogar besser

wäre – sie wäre nicht mehr dieselbe, und damit nicht von Interesse. Das Konzept,

das ihn zu dieser Aussage zwingt, ist das nämliche, das bereits im Titel seines ers-

ten Hauptwerkes For Continuity (1933) anklingt. Es ist die Kontinuität, die Tradition,

die eine Kultur erst wertvoll macht. Freilich wird vor diesem Hintergrund die Idee

einer ›neuen Kultur‹ zu einem inhärentenWiderspruch.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Leavis leitet daraus die Aufgabe des Literaturwissenschaftlers ab, die Kontinui-

tät der Kultur zu sichern und die klassischen Werke von Dante bis Hardy131 am Le-

ben zu erhalten.Der Einfluss, den diese Konzeption entwickelt hat,war enorm.Die

Wirkung, die der ›Leavisism‹ hatte, war dabei kurios zwiegespalten, denn der Klas-

sizismus seines Gehaltes war radikal konservativ, andererseits war gerade Leavis’

Konzeption der kulturellen Aufgabe des Literaturwissenschaftlers und des sozialen

Wirkungszusammenhanges, in den er die Literatur stellte, geeignet die Tradition

des 19. Jahrhunderts zu rekonfigurieren,die den Literaturwissenschaftler gewisser-

maßen als einen Priester des Genie-Kults instituiert hatte.

Die so skizzierte Linie stellt gewissermaßen die klassizistisch-antagonistische

Konzeption von Kultur – noch verstanden als Hochkultur, und besonders repräsen-

tiertdurchdieLiteratur–dar.VonArnoldbisLeavishält sichdasBildderBedrohung

der Identität der Gesellschaft durch die Maschine und die Metaphorik der lebendi-

genKontinuität gegendieMechanikder Industrialisierung.ZumBezugspunktwird

stets die klassische Literatur, zum Problemwerden regelmäßig die Massen und der

hauptsächlich differenzierende Faktor ist die Einschätzung der Möglichkeit, den

Massen Dante nahezubringen oder ihn zumindest vor ihnen zu retten.

Die Kultur gerät dabei zur Repräsentation von Identität. Was wir bislang als eine

Frage der Identität der Gesellschaft kennengelernt haben, wird in der Arnold-Lea-

vis-Linie zu einer Frage von Kultur als der Form, in der Identität begegnet. Dies ist

der Grund,weshalb Eliot Kultur als einen »whole way of life«132 begreift. Kultur um-

fasst mehr als die Literatur,133 wenngleich diese regelmäßig zu ihrem paradigmati-

schen Träger kristallisiert wird. Der Begriff der Kultur wird hier eingeführt als ein

Surrogat der Identität, das dieses Konzept erst zugänglich macht.

Wennnundiese Linie gewissermaßendie kulturtheoretischeAdaptiondes klas-

sizistischenModus von Antagonismus darstellt, kannman fragen,wie die Rolle der

Literatur in einerFreund-Feind-Theorie begriffenwerdenwird.DerBegriff,derhier

Schule gemacht hat, ist der Sartres von der ›littérature engagée‹. Sartre geht da-

bei von einer eigenwilligenEigeninterpretationderPhänomenologienHusserls und

Heideggers aus, die ihn in seinem Hauptwerk Das Sein und das Nichts (1943) auf den

Begriff des Nichts und den daraus resultierenden Begriff der Freiheit verweist. Ver-

mittelt wird beides durch die Angst.Dieser auf Kierkegaard undHeidegger zurück-

gehende Gedanke hat eine diffizile Struktur: Heidegger hatte von Kierkegaard die

Unterscheidung von Angst und Furcht als ›verfallender‹ Form der Angst übernom-

men. Die Angst wird dabei der Modus, in dem es dem Dasein rein um sein eigenes

Sein geht, ohne dass es dabei mit konkreten Sorgen sich beschäftigt. Vielmehr ist

der bloßeUmstand,dass dasDasein sich gewissermaßen selbst entwirft, derGrund

der Angst. Sartre reinterpretiert diesen Umstand nur leicht, indem er ihn als den

Punkt bestimmt, an dem das ›Nichts‹ in dieWelt desMenschen tritt: »Das Bewußt-

sein, seine eigene Zukunft nach demModus des Nicht-Seins zu sein, ist genau das,

was wir Angst nennen.«134 Die Angst wird so verstanden als Bewusstsein des uner-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 39

träglichen Umstandes, das, was ich sein werde, ich schlicht (noch) nicht bin – und

eben darin liegt meine Freiheit: »Wenn nichts mich zwingt, mein Leben zu retten,

hindert mich nichts, mich in den Abgrund zu stürzen.«135 Aus diesem ›existenzia-

listischen‹ Freiheitsgedanken, leitet Sartre auch die Aufgabe der Literatur ab. Die

bekannteste Darstellung dieses Gedankens ist sein EssayWas ist Literatur? von 1948.

Sartre betont dieWesentlichkeit der Rezeptionssituation für die Existenz des litera-

rischen Werkes. Für sich selbst schreiben kann wesentlich nicht dasselbe sein, wie

für einen anderen, argumentiert er, daman stets alle Entscheidungen bereits selbst

getroffen habe. Dies bedingt, dass der Leser eine tragende Rolle dabei spielt, die Li-

teratur zu ihrer Existenz kommen zu lassen – und das erlaubt es Sartre, das Werk

als einen »Appell« zu charakterisieren.136 Erst im Akt des Lesens entstehe der »äs-

thetischeGegenstand«137 unddamitwerde der Leser zu einemKoproduzenten.Nun

bedingt einAppell an die Freiheit bereits einMaßanEngagement.138 Eine »ungerech-

te Welt«139 des Werkes entwirft nämlich dann am Ende nicht der Autor, vielmehr

»zwingt«140 der Autor den Leser, diese selbst zu erschaffen.Wennnun aber ich diese

Welt erschaffen habe, dann bin ich dadurch immer schon zu einem gewissen Grade

von ihr tangiert,mussmich umsie sorgen.Eine ungerechteWelt, die ich geschaffen

habe, muss mich daher stets empören, sie kann mich nicht kalt lassen – so Sartres

AbleitungdesEngagements des Lesers aus demFreiheitsgedanken.Die Freiheit von

Autor und Leser wird damit zur Garantie des »moralischen Imperativs« im ästheti-

schen.141

Bekanntlich stellt Sartre diese Konzeption von engagierter Literatur gegen die

Konzeptiondes L’art pour l’art.Die Situationder Freiheit bedingt,dass Literatur stets

ein Engagement von Autor und Leser erzeugen muss, das letztlich zum Ziel haben

muss, »[d]ie Freiheit [zu] verteidigen«.142 Dass Sartre dabei vor allem an den Kampf

gegen den Faschismus denkt, wird aus seinen Beispielen klar. Literatur wird so zu

einemMittel der Auseinandersetzung, das die Empörung des Lesers gegen die Un-

gerechtigkeit zu stellen vermag. Die Aufgabe der Literatur verschiebt sich von der

Bewahrung einer kulturellen Identität zu einerWaffe im Kampf gegen das Böse, so

muss man Sartre wohl verstehen.

Adorno hat freilich Sartre vorgeworfen, dass »die vorgezeichnete Form der Al-

ternative, in der Sartre die Unverlierbarkeit von Freiheit beweisen will, […] diese

[aufhebe]«.143 Sartres eigene Stücke, die mehr dramatische Darstellungen von Phi-

losophie sind, verlieren gerade in ihrerDarstellung der schonungslosen Freiheit der

Wahl den engagierten Charakter – einerseits, weil darin der »Inhalt mehrdeutig

[wird], für den der Dichter sich engagiert«,144 denn wenn dieser nurmehr die abs-

trakte Situation der Freiheit darstellt, ist gerade die engagierte Entscheidung darin

suspendiert –und andererseits,weil diese Situation von Freiheit selbst vonder kon-

kreten Entscheidungssituation abstrahiert: sie ist »gleichgültig dagegen, daß deren

eigene Möglichkeit abhängt von dem zu Wählenden.«145 Sartres Stücke, so Ador-

no, sind zu sehr Existenzphilosophie als dass ihr Engagement mehr sein könnte als

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

die »[leere] Behauptung« von Freiheit.146 Adornos eigenes Kunstideal kann freilich

schlecht zu Sartres Stücken passen, betont es doch gerade den hermetischen Cha-

rakter der Kunst als deren Wirkungspotential: »Kafkas Prosa, Beckets Stücke oder

der wahrhaft ungeheuerliche Roman ›Der Namenlose‹ üben eine Wirkung aus, der

gegenüberdie offiziell engagiertenDichtungenwieKinderspiel sich ausnehmen; sie

erregen die Angst, die der Existentialismus nur beredet.«147 Dass umgekehrt gera-

de diese Kunst in ihrer Hermetik ein schier unbegrenztes Interpretationspotential

trägt und zugleich ihren Rezipientenkreis stark verengt, steht auf einem anderen

Blatt. Letztlich hat Adornos Ansatz stets die Konsequenz, die Kultur erneut zumEi-

gentum der Happy Few zu machen, die er freilich als tragische Gestalten begreifen

will.

Adorno selbst nennt gewissermaßen als – ebenso verurteilte – Alternative die

Stücke Brechts.DerenWirkkonzept ist tatsächlich noch einmal ein anderes. Es fällt

auf, dass die paradigmatischen Exempel sogenannter ›engagierter‹ Literatur stets

in die Kategorie des Dramas fallen und man ist versucht, die unmittelbar soziale

Rezeptionssituation desTheaters als Grund zu vermuten.Diese Konstruktion hätte

freilich Geschichte, denn sie entspricht der aristotelischen Lehre von der Kathar-

sis – doch scheint diese implizit eine fundamentale Homogenität der Rezipienten

vorauszusetzen:wasdemeinenAngst undSchaudern ist, ist demAnderenSchaden-

freude, und was dieser als Schicksal versteht, ist jenem Folge inhumaner Klassen-

strukturen. Szondi hat in geschichtsphilosophisch-Lukács’scher Terminologie die

Vermutung geäußert, dass Brechts Konstruktion des epischen Theaters durch ein

»Problematischwerdender zwischenmenschlichenBeziehungen«148 bedingt sei,die

das Drama selbst in Frage stelle. Die epische Distanz, die Brecht programmatisch

fordert, und die die Situation des Theaters mit der narrativen Position versöhnen

will, soll ihm ermöglichen, die Verhältnisse darzustellen, ohne den Rezipienten in

eine passive Rolle zu versetzen. Die zugrundeliegende Figur ist die der Didaktik –

und dieser Begriff kaschiert eine problematische Opposition: die von Aufklärung

und Demagogie.149

Die Kategorie der Identität von sozialen Gruppen trägt eine Indikation des Pro-

blems mit sich, denn eine Gruppenidentität basiert auf Identifikation von Gruppen-

mitgliedern. Dies wirft die Frage auf, wie Gruppenmitglieder dazu kommen, sich

mit einer Gruppe zu identifizieren, und bekanntlich ist ein wesentlicher Faktor hier

die sogenannte Sozialisation.150 Inwiefern nun die Erziehung eines Kindes zu einer

Person und die eines Erwachsenen ein anders gearteter Fall ist, wird noch zu erör-

tern sein.Die aufklärerische Kategorie derMündigkeitmag aber zum experimentum

crucis reichen.DasZiel vonAufklärung istAutonomie,dasZiel vonDemagogiederen

Gegenteil. Für Brechts Konzept wird der Sachverhalt zweischneidig, denn der Ver-

zicht auf die Demagogie bedingt die Ohnmacht des Erziehungsversuchs,was Ador-

nos Charakterisierung des Brecht’schen Vorgehens als »preaching to the saved«151

meint.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 41

Was wir an diesem Überblick erkennen können, ist, dass der Streitpunkt der

Literatur über größere Teile des 20. Jahrhunderts ein wesentlicher Indikator der

jeweiligen Konzeption von Auseinandersetzung ist. Dies wiederum ist nicht so

selbstverständlich, wie es andererseits erscheinen mag. Zunächst freilich ist Li-

teratur sprachliche Äußerung und damit geradezu prädestiniert dazu, als Mittel

der Auseinandersetzung verwendet zu werden. Diese Überlegung führt jedoch zur

Tendenzliteratur, die geradezu auf der Grenze zur Illiterarizität balanciert. Denn

zugleich ist Literatur ein sozialer Handlungszusammenhang, der in der Gestalt

des 20. Jahrhunderts auf einer metaphysischen Hypostase basiert, die nach den

Regeln des Kultur-Begriffes – und des Genie-Kults – verhandelt wird. Der Klas-

siker als Idealbild des literarischen Werkes illustriert bereits die Verwandtschaft

des Literatur-Begriffes selbst mit dem klassizistischen Modus. Wir hatten Eliots

Charakterisierung des Klassikers bereits kennengelernt und stellten fest, dass sie

sich nahtlos einfügt in die Rezeptionslinie, die bei Leavis kulminiert. Dies wieder-

um zeigt, dass damit Literatur nicht etwa nur als Mittel der Auseinandersetzung

begriffen wird, sondern geradezu das jeweilige Prinzip der Auseinandersetzung

instanziiert. Für Leavis ist die Literatur die klassische Kultur, die allein gegen die

Anarchie steht, und für Sartre ist die Literatur der Ort der freiheitlichen Begeg-

nung von Autor und Leser, der Kampfplatz der Autonomie. Der Verschiebung des

Modus von Antagonismus entspricht, dass Sartre den Begriff des Schreibens dem

der Literatur bevorzugt. Diese Entscheidung hat, vermittelt durch das Wirken

Roland Barthes’,152 Schule gemacht. Wir werden die spezifische Konstellation der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Frankreich noch näher betrachten, in der

die Zentrierung des ›Zeichens‹ die Kategorie des Antagonismus geradezu sprengte.

Zuletzt wies Brechts Konzeption bereits voraus auf eine Problematik, die in dem

Konzept der Auseinandersetzung sozialer Identitäten angelegt war. Man kann

Adornos Ästhetizismus-Vorwurf gegen Brecht153 gegen den Strich geradezu dahin-

gehend lesen, dass Brechts letztliche Loyalität gegenüber klassischen Kategorien

der Literatur und desTheaters seine antagonistische Tendenz desavouierte.

DieKonzeptionder Literaturwirddamit zu einemKreuzungspunkt verschiede-

ner Linien, die wir noch zu verfolgen haben werden. Diese Rolle verdankt sie nicht

zuletzt dem Kultur-Begriff, der selbst als Wurzel einer dieser Linien fungiert, wie

wir gesehen haben. Es stünde zu erwarten, dass eine analoge Untersuchung des 21.

Jahrhunderts nichtmehr denselbenmethodischenGewinn aus demKonzept der Li-

teratur ziehen könnte, was die Historizität dieses Konzepts unterstreicht.

§ 5 Widerlegung und Aufhebung: Zur Dialektik

Der Begriff der Dialektik ist hier aus zwei Gründen einschlägig: einerseits ent-

stammt er einer der ältesten systematischen Konzeptionen der gewaltfreien

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

