|. Modi von Antagonismus

schieden von einer anderen Identitit, doch dadurch treten diese beiden Identititen
unweigerlich in einen Konflikt ein. Eine universale Identitit stellt sich so als eine con-
tradictio in adiecto dar.

Wir wollen noch auf einen Punkt an dieser Stelle hinweisen: in all diesen Theo-
rien begegnete die Figur des Kampfes, gar des Krieges — doch stets als Maglichkeit.
Die Freund-Feind-Situation bringt die Méglichkeit der Gewalt mit sich — doch ist sie
selbstkeine gewalttitige Situation. Injeder der betrachteten Theorien wurde die tat-
sdchliche Gewalt als blofe Moglichkeit virtualisiert. Dies scheint notwendig zu sein,
wie an anderer Stelle noch sichtbar werden wird.™

Die Freund-Feind-Theorien bilden die zweite Klasse antagonistischer Auseinan-
dersetzungen, die wir betrachtet haben. Sie unterscheidet von Bendas Klassizismus
der Verzicht auf die universale Identitit, die Benda — wenngleich unter Schwierigkei-
ten — noch fordern musste. In gewissem Sinn bilden sie zugleich die paradigmati-
sche Klasse von Antagonismen, wie der Name bereits suggeriert. Wir wollen jedoch,
bevor wir diese Kategorie verlassen, noch einige andere Modi von Antagonismus be-
trachten.

§ 4 Littérature engagée

Esist an dieser Stelle illustrativ einen Blick auf die Literatur zu werfen, genauer: auf
Verortungen der Literatur innerhalb eines antagonistischen Modus. Wenn namlich
in Freund-Feind-Theorien Gewalt nur virtualisiert vorhanden ist, steht zu erwar-
ten, dass die Konfliktsituation auf andere Weise zur Erscheinung kommen wird.
Die friedliche Koexistenz ist in ihnen, wie wir gesehen haben, nur als negative Form
ihrer eigentlichen Tendenz konzipiert, umgekehrt fithrt die Figur realer Gewalt, wie
wir ebenfalls sehen werden, zum Kollaps der Situation. Freilich werden Freund-
Feind-Situationen aufgrund ihres existenziellen Charakters zur Austragung auf vie-
len Feldern tendieren. Doch ist gerade fiir den konkreten historischen Kontext der
oben betrachteten Theorien die Literatur von Interesse, zum einen weil sie de facto
ein wichtiger Faktor in sozialen Wirkungszusammenhingen des frithen 20. Jahr-
hunderts war, zum anderen aber, weil in antagonistischen Konzeptionen, die die
Literatur einbegreifen, regelmifiig ein Begriff begegnet, der fiir unseren weiteren
Zusammenhang von zentraler Bedeutung sein wird: der der Kultur. Die inzwischen
klassischen Analysen Raymond Williams’ werden wir zu gegebener Zeit rekapitu-
lieren, es ist an dieser Stelle nur wichtig einen Punkt in Erinnerung zu rufen: der
Begrift der Kultur ist ein historisches Konzept, das durchaus unterschiedliche Dinge
gemeint hat, und Williams’ Konzept der common culture, auf das wir zuriickkommen
werden, ist ein Gegenprogramm zur verbreitetsten Konzeption von Kultur. Diese wie-
derum ist fiir unseren aktuellen Kontext absolut einschligig.

- am 14.02.2026, 19:35:02.

35


https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Eine zentrale Entwicklungslinie dieser Konzeption fithrt von Matthew Arnold
iber T. S. Eliot zu F. R. Leavis. Arnold und Leavis waren Dichter und Kulturkriti-
ker in Personalunion, Leavis war Literaturwissenschaftler von Profession, doch be-
griff er die Kulturkritik gewissermaflen als deren letztes Ziel. Matthew Arnold hat-
te 1869 in seinem vielrezipierten Werk Culture and Anarchy einen Begriff der Kultur
entwickelt, der diese formal als innere Perfektion fasste. Das konkrete Mafd der Gro-
Be, die perfektioniert werden soll, blieb, wie diese selbst, dabei eigentiimlich unbe-
stimmt. Arnold rekurriert regelmifig auf Metaphern, wie die Beschreibung, Kul-

117 und

tur sei »sweetness and light«,"® zu verstehen als »beauty and intelligencex,
sei darin verwandt der Dichtung und der Religion.™® Die Dichtung selbst folgt dem
Ideal der Schénheit, doch geniigt sie nicht zur Perfektion, da ihr die Moralitit fehlt,
deswegen muss auch die Religion ihr zur Seite stehen. Die Dichtung der Griechen,
die beides zugleich war, ist deswegen »of such surpassing interest and instructive-
ness for us, though it was [...] a premature attempt, an attempt which for success
needed the moral and religious fibre in humanity to be more braced and developed
than it had yet been.«™ Die moralische wie dsthetische innere Perfektion stellt Ar-
nold gegen das Vertrauen in die »machinery«.” Diese Gegeniiberstellung wird zu
einem zentralen Ingredienz der an Arnold anschliefRenden Kulturkritik. Die Meta-
pher von der »machinery« und der ihr kontrastierten >Organizitit< hat eine enorme
Wirkungskraft entwickelt. Die industrialisierte Welt und der 6konomische Libera-
lismus werden assoziiert mit einer Mechanisierung der Gesellschaft, die wieder-
um dadurch dem Untergang - von der Anarchie Arnolds bis zur Verfallenheit Hei-
deggers — geweiht ist, wenn nicht ein natiirlich-organisches Gegenmittel gefunden
werden kann.” Arnold sieht dieses in der Kultur als innerer Perfektion. Dies wirft
fir ihn wie fir seine Nachfolger umgehend die Frage auf, wer denn — wenn die Kul-
tur die ganze Gesellschaft retten soll — der Trager dieser Kultur sein kénne. Wir ken-
nen Bendas Antwort auf diese Frage. Arnolds Ansatz weicht von dieser Linie ab. Er
skizziert eine Dreiteilung der britischen Gesellschaft in die Barbaren, die Philister
und die Masse (»populace«). Diese Restrukturierung dient einer konzeptuellen Re-
charakterisierung vorgegebener Klassenstrukturen, wenngleich stets durchscheint,
dass er als Barbaren die Aristokraten, als Philister die »middle class«'** und als Mas-
se die Arbeiter verstanden haben méchte. Doch eine direkte Folge der individualis-
tischen Konzeption von Kultur als innerer Perfektion, ist, dass sich diese dann nicht
an eine Klasse binden lisst:

»Therefore, when we speak of ourselves as divided into Barbarians, Philistines,
and Populace, we must be understood always to imply that within each of these
classes there are a certain number of aliens [Herv. i. O.][..], — persons who are
mainly led, not by their class spirit, but by a general humane [Herv. i. O.] spirit, by
the love of human perfection; and that this numberis capable of being diminished
or augmented.«?

- am 14.02.2026, 19:35:02.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

Dies entwirft Arnolds Kulturprogramm. Sein Begriff der Kultur ist einerseits sehr
dhnlich dem Bendas in seinem Klassizismus, doch ergibt sich aus seiner Idee der
inneren Perfektion eine Demokratisierung der Kulturtridgerschaft. Unabhingig von
der Klassenzugehorigkeit kann Kultur serworben< werden — und dies ist die Hoff-
nungsperspektive fiir das verfallende Land: denn die Anzahl der an den ewigen Wer-
ten Orientierten ist variabel. Gelingt es also, diese durch Erziehung zu steigern,
kann das Verfallen an die obskure machinery aufgehalten werden.

Dies wirft zwei Fragenkomplexe auf, auf die wir zuriickkommen werden: den
nach der Erziehung und die Frage nach den >Massen«. Arnolds Konzeption der Kul-
tur ist in ihrem Bezug auf die ewigen Werte und ihrer Bindung der Humanitit an
Religion und Asthetik denselben Einwinden ausgesetzt, die wir an Eliot und Ben-
da bereits erarbeitet hatte. Die tentative Popularisierung der Kultur dagegen unter-
scheidet Arnold von Benda. Im Gegensatz zu diesem sieht er die Kultur nicht im
Besitz der clercs — hochstens faktisch — sondern in ihrer Humanitit als potentielle
Perfektion der gesamten Menschheit.

Dieser Impetus hat sich bei Eliot freilich verloren. An die Stelle der zumindest
virtuellen Ubiquitit von Kultur als innerer Perfektion tritt etwas, das man >trickle-
down culture< nennen kdnnte. Eliot beschreibt eine »continuous gradation«** der
Gesellschaft, in der von oben< nach >untenc eine abnehmende kulturelle Speziali-

125 auch ei-

sierung vorliegt und betont, dass mit dieser »more conscious culture«
ne gréfere Verantwortung einhergeht. Eliot setzt an Stelle der Benda'schen Zwei-
teilung ein kontinuierliches Spektrum, doch wird bereits aus seiner vorgreifenden
Widerlegung des naheliegenden Vorwurfes eines Aristokratismus und seiner Ver-
teidigung der »élite«’?® klar, das er hierin Benda bereits niher steht als Arnold.

Leavis zuletzt, der eine zwiespiltige Beziehung zu Eliot, und eine grof3e Affini-
tit zu Arnold hatte, fand sich einer komplizierten Problemstellung gegeniiber. Ei-
nerseits teilte er Arnolds Befiirchtung, die machinery werde die Kultur zerstéren,'’
- schlimmer noch: »it is vain to resist the triumph of the machine«'*® — und die bei
Arnold noch als rein faktisch gemeinte Feststellung, es sei »a very small minority
that the discerning appreciation of art and literature depends«.” Doch kann er Ar-
nolds Hoffnungen fiir eine Popularisierung der Kultur nicht itbernehmen, da er sich
der Realitit einer entstehenden »Massenkultur« gegeniiber sieht: »It is equally vain
to console us with the promise of a »mass culture« that shall be utterly new. It would,
no doubt, be possible to argue that such a >mass culture« might be better than the
culture we are losing, but it would be futile: the >utterly new« surrenders everything
that can interest us.«° Selbst wenn, so Leavis, die neue Massenkultur sogar besser
wire — sie wire nicht mehr dieselbe, und damit nicht von Interesse. Das Konzept,
das ihn zu dieser Aussage zwingt, ist das nimliche, das bereits im Titel seines ers-
ten Hauptwerkes For Continuity (1933) anklingt. Es ist die Kontinuitit, die Tradition,
die eine Kultur erst wertvoll macht. Freilich wird vor diesem Hintergrund die Idee
einer >neuen Kultur< zu einem inhdrenten Widerspruch.

- am 14.02.2026, 19:35:02.

37


https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Leavis leitet daraus die Aufgabe des Literaturwissenschaftlers ab, die Kontinui-
tit der Kultur zu sichern und die klassischen Werke von Dante bis Hardy™'
ben zu erhalten. Der Einfluss, den diese Konzeption entwickelt hat, war enorm. Die

am Le-

Wirkung, die der >Leavisismc hatte, war dabei kurios zwiegespalten, denn der Klas-
sizismus seines Gehaltes war radikal konservativ, andererseits war gerade Leavis’
Konzeption der kulturellen Aufgabe des Literaturwissenschaftlers und des sozialen
Wirkungszusammenhanges, in den er die Literatur stellte, geeignet die Tradition
des19. Jahrhunderts zu rekonfigurieren, die den Literaturwissenschaftler gewisser-
mafen als einen Priester des Genie-Kults instituiert hatte.

Die so skizzierte Linie stellt gewissermaflen die klassizistisch-antagonistische
Konzeption von Kultur — noch verstanden als Hochkultur, und besonders reprisen-
tiert durch die Literatur — dar. Von Arnold bis Leavis hilt sich das Bild der Bedrohung
der Identitit der Gesellschaft durch die Maschine und die Metaphorik der lebendi-
gen Kontinuitit gegen die Mechanik der Industrialisierung. Zum Bezugspunkt wird
stets die klassische Literatur, zum Problem werden regelmif3ig die Massen und der
hauptsichlich differenzierende Faktor ist die Einschitzung der Méglichkeit, den
Massen Dante nahezubringen oder ihn zumindest vor ihnen zu retten.

Die Kultur gerit dabei zur Reprisentation von Identitit. Was wir bislang als eine
Frage der Identitit der Gesellschaft kennengelernt haben, wird in der Arnold-Lea-
vis-Linie zu einer Frage von Kultur als der Form, in der Identitit begegnet. Dies ist

der Grund, weshalb Eliot Kultur als einen »whole way of life«**

133

begreift. Kultur um-
fasst mehr als die Literatur,
schen Triger kristallisiert wird. Der Begriff der Kultur wird hier eingefiihrt als ein
Surrogat der Identitit, das dieses Konzept erst zuginglich macht.

wenngleich diese regelmiRig zu threm paradigmati-

Wenn nun diese Linie gewissermafen die kulturtheoretische Adaption des klas-
sizistischen Modus von Antagonismus darstellt, kann man fragen, wie die Rolle der
Literatur in einer Freund-Feind-Theorie begriffen werden wird. Der Begriff, der hier
Schule gemacht hat, ist der Sartres von der slittérature engagée«. Sartre geht da-
beivon einer eigenwilligen Eigeninterpretation der Phinomenologien Husserls und
Heideggers aus, die ihn in seinem Hauptwerk Das Sein und das Nichts (1943) auf den
Begriff des Nichts und den daraus resultierenden Begriff der Freiheit verweist. Ver-
mittelt wird beides durch die Angst. Dieser auf Kierkegaard und Heidegger zuriick-
gehende Gedanke hat eine diffizile Struktur: Heidegger hatte von Kierkegaard die
Unterscheidung von Angst und Furcht als »verfallender< Form der Angst itbernom-
men. Die Angst wird dabei der Modus, in dem es dem Dasein rein um sein eigenes
Sein geht, ohne dass es dabei mit konkreten Sorgen sich beschiftigt. Vielmehr ist
der blof3e Umstand, dass das Dasein sich gewissermafien selbst entwirft, der Grund
der Angst. Sartre reinterpretiert diesen Umstand nur leicht, indem er ihn als den
Punkt bestimmt, an dem das >Nichts« in die Welt des Menschen tritt: »Das Bewu{3t-
sein, seine eigene Zukunft nach dem Modus des Nicht-Seins zu sein, ist genau das,
was wir Angst nennen.«* Die Angst wird so verstanden als Bewusstsein des uner-

- am 14.02.2026, 19:35:02.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

triglichen Umstandes, das, was ich sein werde, ich schlicht (noch) nicht bin - und
eben darin liegt meine Freiheit: »Wenn nichts mich zwingt, mein Leben zu retten,
hindert mich nichts, mich in den Abgrund zu stiirzen.«'* Aus diesem sexistenzia-
listischen« Freiheitsgedanken, leitet Sartre auch die Aufgabe der Literatur ab. Die
bekannteste Darstellung dieses Gedankens ist sein Essay Was ist Literatur? von 1948.
Sartre betont die Wesentlichkeit der Rezeptionssituation fir die Existenz des litera-
rischen Werkes. Fiir sich selbst schreiben kann wesentlich nicht dasselbe sein, wie
fiir einen anderen, argumentiert er, da man stets alle Entscheidungen bereits selbst
getroffen habe. Dies bedingt, dass der Leser eine tragende Rolle dabei spielt, die Li-
teratur zu ihrer Existenz kommen zu lassen — und das erlaubt es Sartre, das Werk

136

als einen »Appell« zu charakterisieren.”® Erst im Akt des Lesens entstehe der »ds-

57 und damit werde der Leser zu einem Koproduzenten. Nun

thetische Gegenstand«
bedingt ein Appell an die Freiheit bereits ein Maf an Engagement.”*® Eine »ungerech-
te Welt«®® des Werkes entwirft nimlich dann am Ende nicht der Autor, vielmehr

140 der Autor den Leser, diese selbst zu erschaffen. Wenn nun aber ich diese

»zwingt«
Welt erschaffen habe, dann bin ich dadurch immer schon zu einem gewissen Grade
von ihr tangiert, muss mich um sie sorgen. Eine ungerechte Welt, die ich geschaffen
habe, muss mich daher stets empéren, sie kann mich nicht kalt lassen — so Sartres
Ableitung des Engagements des Lesers aus dem Freiheitsgedanken. Die Freiheit von
Autor und Leser wird damit zur Garantie des »moralischen Imperativs« im dstheti-
schen."!

Bekanntlich stellt Sartre diese Konzeption von engagierter Literatur gegen die
Konzeption des Lart pour lart. Die Situation der Freiheit bedingt, dass Literatur stets
ein Engagement von Autor und Leser erzeugen muss, das letztlich zum Ziel haben

142 Dass Sartre dabei vor allem an den Kampf

muss, »[d]ie Freiheit [zu] verteidigen«.
gegen den Faschismus denkt, wird aus seinen Beispielen klar. Literatur wird so zu
einem Mittel der Auseinandersetzung, das die Empérung des Lesers gegen die Un-
gerechtigkeit zu stellen vermag. Die Aufgabe der Literatur verschiebt sich von der
Bewahrung einer kulturellen Identitit zu einer Waffe im Kampf gegen das Bose, so
muss man Sartre wohl verstehen.

Adorno hat freilich Sartre vorgeworfen, dass »die vorgezeichnete Form der Al-
ternative, in der Sartre die Unverlierbarkeit von Freiheit beweisen will, [...] diese
[aufthebe]«.'*® Sartres eigene Stiicke, die mehr dramatische Darstellungen von Phi-
losophie sind, verlieren gerade in ihrer Darstellung der schonungslosen Freiheit der
Wahl den engagierten Charakter — einerseits, weil darin der »Inhalt mehrdeutig
[wird], fiir den der Dichter sich engagiert«,"* denn wenn dieser nurmehr die abs-
trakte Situation der Freiheit darstellt, ist gerade die engagierte Entscheidung darin
suspendiert — und andererseits, weil diese Situation von Freiheit selbst von der kon-
kreten Entscheidungssituation abstrahiert: sie ist »gleichgiiltig dagegen, dafd deren
eigene Moglichkeit abhingt von dem zu Wihlenden.«** Sartres Stiicke, so Ador-
no, sind zu sehr Existenzphilosophie als dass ihr Engagement mehr sein konnte als

- am 14.02.2026, 19:35:02.

39


https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

146 Adornos eigenes Kunstideal kann freilich

die »[leere] Behauptung« von Freiheit.
schlecht zu Sartres Stiicken passen, betont es doch gerade den hermetischen Cha-
rakter der Kunst als deren Wirkungspotential: »Kafkas Prosa, Beckets Stiicke oder
der wahrhaft ungeheuerliche Roman >Der Namenlose« iiben eine Wirkung aus, der
gegeniiber die offiziell engagierten Dichtungen wie Kinderspiel sich ausnehmen; sie
erregen die Angst, die der Existentialismus nur beredet.«*” Dass umgekehrt gera-
de diese Kunst in ihrer Hermetik ein schier unbegrenztes Interpretationspotential
tragt und zugleich ihren Rezipientenkreis stark verengt, steht auf einem anderen
Blatt. Letztlich hat Adornos Ansatz stets die Konsequenz, die Kultur erneut zum Ei-
gentum der Happy Few zu machen, die er freilich als tragische Gestalten begreifen
will.

Adorno selbst nennt gewissermafien als — ebenso verurteilte — Alternative die
Stiicke Brechts. Deren Wirkkonzept ist tatsichlich noch einmal ein anderes. Es fillt
auf, dass die paradigmatischen Exempel sogenannter >engagierter« Literatur stets
in die Kategorie des Dramas fallen und man ist versucht, die unmittelbar soziale
Rezeptionssituation des Theaters als Grund zu vermuten. Diese Konstruktion hitte
freilich Geschichte, denn sie entspricht der aristotelischen Lehre von der Kathar-
sis — doch scheint diese implizit eine fundamentale Homogenitit der Rezipienten
vorauszusetzen: was dem einen Angst und Schaudern ist, ist dem Anderen Schaden-
freude, und was dieser als Schicksal versteht, ist jenem Folge inhumaner Klassen-
strukturen. Szondi hat in geschichtsphilosophisch-Lukacs’scher Terminologie die
Vermutung gedufert, dass Brechts Konstruktion des epischen Theaters durch ein
8 bedingt sei, die
das Drama selbst in Frage stelle. Die epische Distanz, die Brecht programmatisch

»Problematischwerden der zwischenmenschlichen Beziehungen«

fordert, und die die Situation des Theaters mit der narrativen Position versohnen
will, soll ihm erméglichen, die Verhiltnisse darzustellen, ohne den Rezipienten in
eine passive Rolle zu versetzen. Die zugrundeliegende Figur ist die der Didaktik —
und dieser Begriff kaschiert eine problematische Opposition: die von Aufklirung
und Demagogie.'¥

Die Kategorie der Identitit von sozialen Gruppen trigt eine Indikation des Pro-
blems mit sich, denn eine Gruppenidentitit basiert auf Identifikation von Gruppen-
mitgliedern. Dies wirft die Frage auf, wie Gruppenmitglieder dazu kommen, sich
mit einer Gruppe zu identifizieren, und bekanntlich ist ein wesentlicher Faktor hier

5° Inwiefern nun die Erziehung eines Kindes zu einer

die sogenannte Sozialisation.
Person und die eines Erwachsenen ein anders gearteter Fall ist, wird noch zu erdr-
tern sein. Die aufkliarerische Kategorie der Miindigkeit mag aber zum experimentum
crucis reichen. Das Ziel von Aufklirung ist Autonomie, das Ziel von Demagogie deren
Gegenteil. Fiir Brechts Konzept wird der Sachverhalt zweischneidig, denn der Ver-
zicht auf die Demagogie bedingt die Ohnmacht des Erziehungsversuchs, was Ador-
nos Charakterisierung des Brecht'schen Vorgehens als »preaching to the saved«*"

meint.

- am 14.02.2026, 19:35:02.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

Was wir an diesem Uberblick erkennen kénnen, ist, dass der Streitpunkt der
Literatur iiber grofiere Teile des 20. Jahrhunderts ein wesentlicher Indikator der
jeweiligen Konzeption von Auseinandersetzung ist. Dies wiederum ist nicht so
selbstverstindlich, wie es andererseits erscheinen mag. Zunichst freilich ist Li-
teratur sprachliche Aufterung und damit geradezu pridestiniert dazu, als Mittel
der Auseinandersetzung verwendet zu werden. Diese Uberlegung fithrt jedoch zur
Tendenzliteratur, die geradezu auf der Grenze zur Illiterarizitit balanciert. Denn
zugleich ist Literatur ein sozialer Handlungszusammenhang, der in der Gestalt
des 20. Jahrhunderts auf einer metaphysischen Hypostase basiert, die nach den
Regeln des Kultur-Begriffes — und des Genie-Kults — verhandelt wird. Der Klas-
siker als Idealbild des literarischen Werkes illustriert bereits die Verwandtschaft
des Literatur-Begriffes selbst mit dem klassizistischen Modus. Wir hatten Eliots
Charakterisierung des Klassikers bereits kennengelernt und stellten fest, dass sie
sich nahtlos einftigt in die Rezeptionslinie, die bei Leavis kulminiert. Dies wieder-
um zeigt, dass damit Literatur nicht etwa nur als Mittel der Auseinandersetzung
begriffen wird, sondern geradezu das jeweilige Prinzip der Auseinandersetzung
instanziiert. Fiir Leavis ist die Literatur die klassische Kultur, die allein gegen die
Anarchie steht, und fiir Sartre ist die Literatur der Ort der freiheitlichen Begeg-
nung von Autor und Leser, der Kampfplatz der Autonomie. Der Verschiebung des
Modus von Antagonismus entspricht, dass Sartre den Begriff des Schreibens dem
der Literatur bevorzugt. Diese Entscheidung hat, vermittelt durch das Wirken
Roland Barthes,” Schule gemacht. Wir werden die spezifische Konstellation der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts in Frankreich noch niher betrachten, in der
die Zentrierung des >Zeichens« die Kategorie des Antagonismus geradezu sprengte.
Zuletzt wies Brechts Konzeption bereits voraus auf eine Problematik, die in dem
Konzept der Auseinandersetzung sozialer Identititen angelegt war. Man kann

'53 gegen den Strich geradezu dahin-

Adornos Asthetizismus-Vorwurf gegen Brecht
gehend lesen, dass Brechts letztliche Loyalitit gegeniiber klassischen Kategorien
der Literatur und des Theaters seine antagonistische Tendenz desavouierte.

Die Konzeption der Literatur wird damit zu einem Kreuzungspunkt verschiede-
ner Linien, die wir noch zu verfolgen haben werden. Diese Rolle verdankt sie nicht
zuletzt dem Kultur-Begriff, der selbst als Wurzel einer dieser Linien fungiert, wie
wir gesehen haben. Es stiinde zu erwarten, dass eine analoge Untersuchung des 21.
Jahrhunderts nicht mehr denselben methodischen Gewinn aus dem Konzept der Li-

teratur ziehen konnte, was die Historizitit dieses Konzepts unterstreicht.

§5 Widerlegung und Aufhebung: Zur Dialektik

Der Begrift der Dialektik ist hier aus zwei Griinden einschligig: einerseits ent-
stammt er einer der Zltesten systematischen Konzeptionen der gewaltfreien

- am 14.02.2026, 19:35:02.

4


https://doi.org/10.14361/9783839471364-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

