
»Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

Hannah Arendt und die Medialität des Politischen

Johann Szews

Abstract Der Beitrag thematisiert Hannah Arendts politische Theorie als ge-

nuin politische Form eines Denkens des Medialen und zieht Verbindungslinien

zwischen politischer Philosophie und Medienphilosophie. Arendts Begriffe des

Erscheinungsraums, der Pluralität und der Urteilskraft werden aus medienphi-

losophischer Sicht diskutiert und in den Kontext radikaler Demokratietheorie

gestellt. Abschließendwird imKontrast aufCarl SchmittsDenkendesPolitischen

eingegangen, dasMedialität gewaltsamverdrängt und sich anUnmittelbarkeits-

sehnsüchten orientiert.

Die Welt liegt zwischen den Menschen, und dies Zwischen – viel

mehr als, wie man häufig meint, die Menschen oder gar der Mensch

– ist heute der Gegenstand der größten Sorge und der offenbarsten

Erschütterung in nahezu allen Ländern der Erde.

Hannah Arendt1

Die Bedeutung des Dazwischen kann für das Denken Hannah Arendts

kaum überschätzt werden. »Wo immer Menschen zusammenkom-

men,« schreibt Arendt, »schiebt sich Welt zwischen sie, und es ist in

diesem Zwischen-Raum, daß alle menschlichen Angelegenheiten sich

1 HannahArendt, »Gedanken zu Lessing. VonderMenschlichkeit in finsterenZei-

ten«, in: dies., Freundschaft in finsteren Zeiten, Berlin 2018, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Denken des Medialen

abspielen.«2 Insbesondere in ihrem Werk Vita activa geht Arendt aus-

führlich auf den Zwischenraum der menschlichen Welt ein, der sich

in ihrer Perspektive als ein ausdrücklich politisches Dazwischen zeigt.

Das Politische versteht Arendt wesentlich als zwischenmenschliches

Vermittlungsgeschehen, Politik zeigt sich als eine mediale Praxis. Im

Folgenden soll diese Verbindung zwischen politischer Philosophie

und Medienphilosophie im Denken Arendts nachgezeichnet werden.

Zunächst wird Arendts Perspektive auf den Zwischenraum der Politik

vorgestellt, der Schwerpunkt liegt dabei auf Pluralität als Bedingung der

Möglichkeit politischer Praxis. Anschließend werden Arendts Überle-

gungen zur Urteilskraft dargestellt, wobei die Kraft zu Urteilen als eine

genuin politische Fähigkeit der Vermittlung verschiedener Perspektiven

erschlossen wird. Abschließend wird ein Schlaglicht auf die politischen

Gefahren geworfen, die aus einer Verdrängung von Medialität und

Pluralität folgen.3

Arendts Konzept des Zwischenraums basiert auf der Unterschei-

dung vonHerstellen undHandeln.MitHerstellen undHandeln bezeich-

net Arendt zwei Perspektiven auf menschliche Tätigkeiten, angelehnt

an die antike Unterscheidung zwischen Poiesis und Praxis. Werden

Tätigkeiten als Formen des Herstellens beschrieben, so rücken die

materiellen Objekte und Werke, die produziert werden, in den Blick:

»Das Herstellen produziert eine künstliche Welt von Dingen, die sich

den Naturdingen nicht einfach zugesellen, sondern sich von ihnen

dadurch unterscheiden, daß sie der Natur bis zu einem gewissen Grade

widerstehen und von den lebendigen Prozessen nicht einfach zerrieben

2 Arendt,Was ist Politik?, München 2003, S. 25.

3 Ich verwende den Begriff der Medialität im Anschluss an Gerhard Gamm, »An-

thropomorphia inversa. DieMedialisierung vonMensch und Technik«, in: ders.,

Nicht Nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/M. 2000, S.

288–308 sowie ChristianeVoss, »Medienphilosophie. VomDenken inZwischen-

räumen«, in: Eva Schürmann, Sebastian Spanknebel, Héctor Wittwer (Hg.),

Formen und Felder des Philosophierens. Konzepte, Methoden, Disziplinen, München

2017, S. 252–272.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 79

werden.«4 Die Tätigkeit desHerstellens folgt nach Arendt einemZweck-

Mittel-Schema:

Was nun den Herstellungsprozeß selbst anlangt, so ist er wesentli-

che von der Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt. Das hergestellte Ding

ist ein Endprodukt, weil der Herstellungsprozeß in ihm an ein Ende

kommt (»der Prozeß erlischt im Produkt«, wie Marx sagt), und es ist

ein Zweck, zu dem der Herstellungsprozeß selbst nur das Mittel war.5

Mit der Tätigkeit des Herstellens verbindet sich ein bestimmtes Ver-

ständnis von Medialität, und zwar die »Vermittlung von Materie,

Material und Dingen,«6 das heißt, die Verhältnisse zwischen Men-

schen treten hier nur indirekt in Erscheinung. Mit der Tätigkeit des

Herstellens verbinden sich primär instrumentelle und strategische

Beziehungsweisen zwischenMenschen.

Die Tätigkeitsform des Handelns beschreibt Arendt demgegenüber

als Praxis, die sich »direkt zwischen Menschen abspielt.«7 Handeln

versteht Arendt als verständigungsorientierte Beziehungsweise, in der

Menschen nicht als austauschbare Funktionsträger oder Repräsentan-

ten sozialer Rollen erscheinen, sondern als konkrete Individuen mit

je spezifischen Perspektiven auf die Welt. Die Praxis des Handelns

ist nach Arendt auf das »Faktum der Pluralität«8 bezogen, und genau

diese Bestimmung der Pluralität ist Arendts zentrale Bestimmung des

Politischen: »Zwar ist menschliche Bedingtheit in allen ihren Aspekten

auf das Politische bezogen, aber die Bedingtheit durch Pluralität steht

zu dem, daß es so etwas wie Politik unter Menschen gibt, noch einmal

in einem ausgezeichneten Verhältnis.«9

Anschließend an diese Auszeichnung der Pluralität als notwendige

Bedingung für politische Praxis unterscheidet Arendt zwei Formen, in

4 Arendt, Vita activa oder vom tätigen Leben, München 2002, S. 16.

5 Ebd., S.168f.

6 Ebd., S. 17.

7 Ebd.

8 Ebd.

9 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Denken des Medialen

denen das Dazwischen bedeutsam werden kann. Einerseits begegnen

sich Menschen über die Vermittlung »objektiv-weltliche[r] Interes-

sen.«10 Diese Interessen sind laut Arendt »imWortsinne das,was ›inter-

est‹, was dazwischen liegt und die Bezüge herstellt, die Menschen mit-

einander verbinden und zugleich voneinander scheiden.«11 In diesem

»objektive[n] Zwischenraum«12 bezieht sich sich die Tätigkeitsform des

Herstellens entsprechend auf die Mitteilung von Informationen und

die strategische Aushandlung von Interessen, es wird »über etwas«13

gesprochen und die Beteiligten verfolgen bestimmte Zwecke in ihrer

Kommunikation. Andererseits wird dieser »objektive Zwischenraum«14

aber »durchwachsen und überwuchert« von einem »zweite[n] Zwi-

schen.«15 Noch die objektivste und auf Gegenstände bezogene Form

der Kommunikation zwischen Menschen geht Arendt zufolge mit einer

Ebene subjektiven Erscheinens einher, mit einer »Enthüllung des Wer

des Handelns und Sprechens:«16

Dieses zweite Zwischen, das sich imZwischenraumderWelt bildet, ist

ungreifbar, da es nicht ausDinghaftembesteht und sich in keinerWei-

se verdinglichen oder objektivieren läßt; Handeln und Sprechen sind

Vorgänge, die von sich aus keine greifbaren Resultate und Endproduk-

te hinterlassen. Aber dies Zwischen ist in seiner Ungreifbarkeit nicht

weniger wirklich als die Dingwelt unserer sichtbaren Umgebung. Wir

nennen diese Wirklichkeit das Bezugsgewebe menschlicher Angele-

genheiten, wobei dieMetapher des Gewebes versucht, der physischen

Ungreifbarkeit des Phänomens gerecht zu werden.17

10 Ebd., S. 224.

11 Ebd.

12 Ebd., S. 225.

13 Ebd., S. 224.

14 Ebd., S. 225.

15 Ebd.

16 Ebd., S. 224.

17 Ebd., S.225.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 81

Dieses hier zunächst etwas rätselhaft umschriebene Phänomen eines

ungreifbaren zweitenZwischen bildet denwesentlichenBeitragArendts

zur Frage nach der Bedeutung des Dazwischen für die politische Philo-

sophie.

Das zweite Zwischen ist als performative und kollektive Praxis zu

verstehen,die imSprechenundHandeln einBezugsgewebe von konkre-

tenMenschen entstehen lässt. In bestimmten raum-zeitlichen Situatio-

nen wird ein gemeinsamer »Erscheinungsraum« gebildet:

Ein Erscheinungsraum entsteht, wo immer Menschen handelnd und

sprechend miteinander umgehen; als solcher liegt er vor allen aus-

drücklichen Staatsgründungen und Staatsformen, in die er jeweils ge-

staltet und organisiert wird. Ihn unterscheidet von anderen Räumen

[…], daß er die Aktualität der Vorgänge, in denen er entstand, nicht

überdauert, sondern verschwindet.18

Diesen Erscheinungsraum bezeichnet Arendt auch als die »Bühne der

Welt«19, auf der die jeweilige »Einmaligkeit«20 der verschiedenen Men-

schen zur Geltung kommen kann. Mit dem Begriff des Erscheinungs-

raums verbindet Arendt die Vorstellung, dass im öffentlichen Raum der

Politik die pluralen Vielen voreinander in Erscheinung treten und durch

die Konfrontation ihrer jeweils radikal einmaligen und verschiedenen

Perspektiven neue Gemeinsamkeiten entstehen können.21

18 Ebd., S. 251.

19 Ebd., S. 219.

20 Ebd., S. 226.

21 Eine Weiterentwicklung von Arendts räumlicher Konzeptualisierung des Er-

scheinungsraums der Bühne könnte in einer stärkeren Betonung der Zeitlich-

keit bestehen: Aus zeitlicher Perspektive tritt insbesondere der Prozess des Ver-

mittlungsgeschehens in den Blick, die performative Praxis kollektiver Verstän-

digung erscheint dann als Weg ohne a priori vorgegebenes Ziel. Aus zeitli-

cher Perspektive geht es weniger um einen begrenzten Raum der Politik, son-

dern eher um eine Entgrenzung politischer Handlungsfähigkeit in eine offe-

ne Zukunft. Das politische Dazwischen bezeichnet in diesem Sinne den Über-

gang zwischen einem vergehenden Nicht-Mehr und einem kommenden Noch-

Nicht. In Arendts Begriff der »Gründung« verbinden sich räumliche und zeitli-

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Denken des Medialen

Die Politik ist für Arendt diejenige Sphäre, in der eine Darstellung

von radikal verschiedenen Perspektiven auf die Welt von zentraler Be-

deutung ist. Im »Gewebe der menschlichen Bezüge«22 kommen die

verschiedenen Perspektiven der Menschen als der »›subjektive Fak-

tor‹«23 zur Geltung. Die agonale Vermittlung der Verschiedenen läßt

einen Raum entstehen, der nicht durch einen strategischen Inter-

essenausgleich hergestellt wird, sondern durch den Anspruch, eine

gleichermaßen pluralisierte wie gemeinsame Welt entstehen zu las-

sen. Diese Entfaltung von Gemeinsamkeit in der Sphäre des zweiten

Zwischen beschreibt Arendt auch als Entstehung von Macht: »Macht

ist, was den öffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum

zwischen Handelnden und Sprechenden, überhaupt ins Dasein ruft

und am Dasein erhält.«24 Aus Arendts Perspektive ist Macht keine un-

terdrückend-repressive Form des Sozialen, sondern im Gegenteil eine

produktive Weise der Verbindung von Menschen, die im performativen

Vollzog gemeinsamer Praxis kollektive Handlungsfähigkeit erlangen:

»Macht aber besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Men-

schen, wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie

sich wieder zerstreuen.«25 Arendt formuliert somit eine medienphilo-

sophisch akzentuierte Unterscheidung von Macht von Gewalt: Macht

ist als kommunikative und medial vermittelte soziale Relation zu ver-

stehen, Gewalt hingegen bleibt stumm und vermeidet die Vermittlung:

»Was niemals aus den Gewehrläufen kommt, ist Macht,«26 schreibt

Arendt in ihremWerkMacht und Gewalt.27

che Aspekte politischen Handelns. Vgl. zur Zeitlichkeit des Politischen Johann

Szews,DieÖkonomie der Zeit. Studien zuNietzsche und Foucault,Weilerswist 2022.

22 Arendt, Vita activa, a.a.O., S. 225.

23 Ebd., S. 226.

24 Ebd., S. 252.

25 Ebd., S. 252.

26 Arendt,Macht und Gewalt, München 2003, S. 54.

27 In diesem Sinne erläutert auch Byung-Chul Han anschließend an Michel Fou-

cault Macht im Unterschied zu Gewalt als Vermittlungsgeschehen: »In Wirk-

lichkeit stellt dieUnterdrückungnur einebestimmte, nämlich eine vermittlungs-

arme oder vermittlungslose Form der Macht dar. Die Macht aber beruht nicht

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 83

Arendts Konzept der Pluralität ist gegen eine lange Tradition poli-

tischer Philosophie gerichtet, die zum einen Macht und Gewalt nicht

voneinander unterscheidet und zum anderen von Einheitsfiguren und

Vermittlungsvergessenheit geprägt ist. Als traditionelle Einheitsfiguren

sind hier das Volk, die Nation oder der allgemeineWille zu nennen. Ge-

gen diese Figuren der Souveränität und Vereinheitlichung setzt Arendt

ihren Begriff politischer Praxis als Vollzugsform von Pluralität. InWas

ist Politik? schreibt sie: »Politik entsteht in dem Zwischen-den-Menschen,

also durchaus außerhalb des Menschen. Es gibt daher keine eigentlich

politische Substanz. Politik entsteht im Zwischen und etabliert sich als

der Bezug.«28 Die Frage nach dem Politischen überschneidet sich bei

Arendt mit der Frage nach Medialität in der wesentlichen Bedeutung

von sprachlichen und kommunikativen Vermittlungsformen: Es geht

Arendt um ein Verständnis von kollektiver Praxis, die die Beteiligten »in

sich versammelt und zugleich voneinander trennt.«29 Die Verschiede-

nen verbleiben gerade auch dann inDifferenz zueinander,wenn sie sich

versammeln: Das Dazwischen wird bei Arendt nie homogenisiert oder

nivelliert.

Bei genauerer Betrachtungwird allerdings deutlich, dass der Begriff

der Pluralität in Arendts Darstellung mehrere Dimensionen hat. Einer-

seits spielt in der Sphäre des Politischen die Pluralität zwischen den ver-

schiedenen Menschen eine zentrale Rolle, diese Dimension kann als in-

tersubjektive Pluralität bezeichnet werden. Andererseits bezieht Arendt

das Konzept der Pluralität auch auf die Binnenstruktur der politischen

Subjekte, hier kann von intrasubjektiver Pluralität gesprochen werden.

auf der Repression« (Byung-Chul Han, Was ist Macht?, Stuttgart 2005, S. 44).

Macht ist vonMedialität geprägt, Gewalt verdrängt hingegendasVermittlungs-

geschehen zwischen Menschen: »Die Gewalt bezeichnet […] eine besondere

Konstellation, in der die Vermittlung auf Null reduziert ist« (ebd., S. 115). Die

Machtbegriffe von Arendt und Foucault treffen sich in der Betonung der pro-

duktiven Dimension von Machtverhältnissen. Vgl. zur Form produktiver Macht

Szews, Die Ökonomie der Zeit, a.a.O.

28 Arendt,Was ist Politik?, a.a.O., S. 11.

29 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Denken des Medialen

In einer Projektbeschreibung für eine leider nie vollendete Introduction

into Politics von 1959 schreibt Arendt:

»In terms of humanplurality, there exist two basicmodes of being tog-

ether: to be togetherwith othermen andwith one’s equals fromwhich

springs action, and to be together with ones self to which the activity

of thinking corresponds.«30

Im Verhältnis zwischen den Menschen erscheint Pluralität insbesonde-

re als Verschiedenheit von Perspektiven auf die gemeinsameWelt. »Po-

litik,« so schreibt Arendt, »handelt von dem Zusammen- undMiteinan-

der-Sein der Verschiedenen.«31 Die Verschiedenheit derMenschen wird

durch keine vorausgesetzte Ebene der Verbundenheit zusammengehal-

ten,die gemeinsameWelt entsteht erst imKonflikt undStreit über diese

Welt, nicht durch eine a priori geteilte Identität.

Wenn sich die pluralen Vielen miteinander verständigen, dann tau-

schen sie ihre jeweiligenPerspektiven aus, ohne eine absolute Perspekti-

ve, einen view fromnowhere, in Anspruch nehmen zu können.Arendts po-

litischer Perspektivismus verweist gleichsam medienphilosophisch auf

die Vermittlungsangewiesenheit menschlicher Wirklichkeit und damit

auf die unabschließbare Vielfältigkeit von Perspektiven. Die verschie-

denen Menschen können sich zwar darüber einigen, dass sie alle über

etwas sprechen, dieses etwas erscheint jedoch niemals unmittelbar, son-

dern immer nur in der Vermittlung der Perspektiven. In gewisserWeise

30 Arendt, Was ist Politik?, a.a.O., S. 201. Im Anschluss an François Jullien könn-

te diese Unterscheidung von intersubjektiver und intrasubjektiver Pluralität

noch erweitert werden um die Dimension interkultureller Pluralität. Zwischen

den Kulturen ereignen sich permanente Übersetzungs- und Transformations-

prozesse, die jedes Phantasma kultureller Ursprünglichkeit und Einheitlichkeit

ausschließen. Ebenso wenig, wie es eine in sich geschlossene subjektive Iden-

tität geben kann, kann es eine gleichsam selbstgenügsame kulturelle Identität

geben. Das Dazwischen zeigt sich als beweglicher Abstand zwischen Kulturen,

vgl. Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität, Berlin 2018.

31 Arendt,Was ist Politik?, a.a.O., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 85

bleibt der Gegenstand des politischen Verständigungsprozesses abwe-

send, erscheint lediglich »im Abgleich verschiedener Darstellungen.«32

HierwirdArendtsNähe zurmedienphilosophischenAnalyse vonunhin-

tergehbaren Darstellungsprozessen besonders deutlich. Die Pluralität

möglicher Darstellungen der Welt bringt die Gewissheit einer gemein-

samenWeltwahrnehmung erst hervor: »Die alternativen Darstellungen

bezeugen gewissermaßen, dass es das Dargestellte gibt.«33 Gerade weil

es immer verschiedene Möglichkeiten der Darstellung gibt, ist es Eva

Schürmann zufolge die Aufgabe einer »kritischen Medienanthropolo-

gie,«34 Darstellungsprozesse zu reflektieren, die Pluralität von Darstel-

lungen und Erscheinungsweisen hervorzuheben und die Vorstellung ei-

ner Realität jenseits aller Darstellung zurückzuweisen.

In ihrer Verschiedenheit betrachtet Arendt die Menschen allerdings

als Gleiche, das heißt Gleichheit wird als Kategorie gleichwertiger Dif-

ferenz verstanden und nicht als substantielle Gleichheit im Hinblick

auf bestimmte Zugehörigkeit. Als Gegenbild zu dieser Gleichheit-in-

Pluralität verwendet Arendt die Familie, die sie als Figuration essen-

tialistischer Verbundenheit deutet: Wenn man »politische Körper auf

der Familie aufbaut,« so Arendt inWas ist Politik?, »ist die ursprüngliche

Verschiedenheit ebenso wirksam ausgelöscht, wie die [...] Gleichheit

aller Menschen […] zerstört ist. Der Ruin der Politik nach beiden Seiten

entsteht aus der Entwicklung politischer Körper aus der Familie.«35 Bis

heute haben politische Einheitsfiguren als Fiktionen der Abstammung,

Verwandtschaft oder Volkszugehörigkeit großen Einfluss. Arendts Kri-

tik richtet sich gegen alle Konzepte von Politik, die nicht von der kon-

kreten Verschiedenheit der wirklich anwesenden Menschen ausgehen

und wendet sich insofern auch gegen das Konzept der Brüderlichkeit

als politischer Kategorie. Wie über Arendt hinaus vor allem Jacques

32 Eva Schürmann, »Vom Abwesenden zeugen. Die projektive Praxis des Darstel-

lens«, in: Christiane Voss, Lorenz Engell (Hg.),Mediale Anthropologie, Paderborn

2015, S. 146.

33 Ebd., S. 152.

34 Ebd., S. 152.

35 Arendt,Was ist Politik?, a.a.O., S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Denken des Medialen

Derrida in Politik der Freundschaft ausgeführt hat, sind auch im Begriff

brüderlicher Solidarität noch Elemente einer vor-politischen Zugehö-

rigkeit enthalten.36 Arendts Pluralitätsbegriff kann dementgegen als

radikaldemokratisch bezeichnen: Gegen alle vor-politischen Grenzzie-

hungen und Zugehörigkeiten geht es darum, das Politische als Praxis

der Selbstregierung zwischen den radikal verschiedenen Menschen

zu verstehen. Arendt wendet sich somit auch gegen die Einheitsfigur

der »Volkssouveränität« und setzt dagegen das »Konzept der Plurali-

tät als faktische[n] Ausgangs- und normative[n] Orientierungspunkt

demokratischer Politik.«37 Auch wenn Arendts Rede vom »Faktum der

Pluralität«38 gelegentlich essentialistisch klingt, so als sei Pluralität

immer schon gegeben, versteht sie Pluralität im politischen Sinne als

Potential, das es im Vollzug der Praxis erst zu verwirklichen gilt. Die

gleichermaßen bedeutsamen Aspekte der »Egalität und Individualität«

sind Katrin Meyer zufolge »nicht einfach gegeben, sondern Ausdruck

politisch-freiheitlicher Selbstbestimmung.«39 Das Dazwischen gewinnt

so auch eine normative Dimension, es wird zur

Aufgabe demokratischer Praktiken und Institutionen, Pluralität und

den damit verbundenen Dissens anzuerkennen, Minderheitenposi-

tionen zu schützen und Differenz aktiv zu ermöglichen. Die politische

Vollzugsform dieser Pluralität ist nach Arendt der Kampf um Macht

im Sinne eines agonalenWettstreits umdie besseren Ideen und Argu-

mente, die auf der Bühne der Öffentlichkeit formuliert und deliberiert

werden. […] Der agonal-deliberative Wettstreit tritt damit als norma-

tives Prinzip an die Stelle der Volkssouveränität: nicht die souveräne

Entscheidung des Volkes, sondern die pluralistisch geführte Ausein-

andersetzung qualifiziert politische Praxis als demokratische.40

36 Vgl. Jacques Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002.

37 Katrin Meyer, »Hannah Arendt«, in: Dagmar Comtesse, Oliver Flügel-Martin-

sen, Franziska Martinsen, Martin Nonhoff (Hg.), Radikale Demokratietheorie. Ein

Handbuch, Berlin 2019, S. 101.

38 Arendt, Vita activa, a.a.O., S. 17.

39 Meyer, »Hannah Arendt«, a.a.O., S. 102.

40 Ebd., S. 102. Arendts Perspektive auf die gesellschaftlichen Verhältnisse ih-

rer Zeit ist von einer tendenziellen Blindheit für rassistische Ungerechtigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 87

Analog zu dieser Kritik der Einheitsfigur der Volkssouveränität kri-

tisiert Arendt gleichermaßen auch die Vorstellung eines homogenen

politischen Subjekts. Hier kommt die Ebene intrasubjektiver Pluralität

zu Geltung.

Arendt begreift Subjektivität als in sich gespaltenes Verhältnis,

in der Nachfolge von Sokrates spricht sie vom Subjekt als »Zwei-in-

Einem.«41 Der einzelne Mensch befindet sich demnach nicht in un-

mittelbarer Identität mit sich, sondern vermittelt in sich eine innere

Pluralität. Im Gespräch mit sich selbst reflektieren Subjekte die politi-

schen Gespräche, die sie in der Öffentlichkeit mit anderen führen. In

einer Vorlesung über Sokrates formuliert Arendt dies folgendermaßen:

Die Fähigkeit, zu sprechen, und die Tatsache der menschlichen Plura-

lität entsprechen einander nicht nur in dem Sinne, dass ich mich mit

den anderen, mit denen zusammen ich auf der Welt bin, mit Worten

verständige, sondern in dem sogar noch wichtigeren Sinne, dass ich

indem ich mit mir selbst spreche, mit mir zusammenlebe.42

Subjektivität ist Arendt zufolge als »Dialog in Gespaltenheit«43 zu den-

ken, als ein Verhältnis der Mehrdeutigkeit und Differenz. Subjektive

Identität wird von Arendt dementsprechend nicht nach demModell ei-

nes Kerns gedacht, der authentischen Ausdruck finden könnte, sondern

als ein Prozess der Selbst-Entwicklung im Verhältnis zum sozialen Um-

feld. Das Selbst-Verhältnis ist immer ein Verhältnis der Vermittlung,

»das bedeutet, dass ich nicht nur anderen erscheine, sondern auch mir

geprägt, die sich auch in ihrer Konzeption des Erscheinungsraums nieder-

schlägt, da strukturelle Ausschlüsse aus der Öffentlichkeit kaum bedacht wer-

den. Im Sinne einer radikaldemokratischen Lesart müssen diese problemati-

schen Aspekte der arendtschen Konzepte immer wieder hinterfragt werden.

Vgl. Juliane Rebentisch, Der Streit um Pluralität. Auseinandersetzungen mit Han-

nah Arendt, Berlin 2022.

41 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, Berlin 2016, S. 56.

42 Ebd.

43 Ebd., S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Denken des Medialen

selbst.«44 DieDarstellung des eigenen Selbst bleibt Arendt zufolge »stets

veränderlich und ein wenig ambivalent«45 und ist auf indirekte Formen

der Bezeugung eines Selbst-Bildes angewiesen: »Da du sogar in der

Einsamkeit nicht gänzlich allein bist, kannst und musst du selbst deine

eigene Wirklichkeit bezeugen.«46 Des eigenen Selbst-Bildes kann sich

ein Mensch nur im Umgang mit anderen vergewissern, die ihm oder

ihr eine bestimmte persönliche Identität zurückspiegeln. Anschließend

an Sokrates formuliert Arendt daher als Maxime für ein gelingendes

Selbst-Verhältnis den Ratschlag, das eigene Selbst immer schon im

sozialen Erscheinungsraum zu verorten und keinesfalls die Wahrheit

über sich in einer Art essentialistischer Authentizität zu vermuten: »›Sei

so,wie du anderen erscheinenmöchtest.‹ Das heißt: Erscheine dir selbst

so, wie du erscheinenmöchtest, wenn andere dich wahrnehmen.«47

MitSokrates verbindetArendtdenGedankeneiner gespaltenenSub-

jektivität, einer Form innerer Pluralität. In ihrem Denktagebuch formu-

liert Arendt diesen Gedanken einer unhintergehbaren Vermittlung von

Selbst und Anderen besonders pointiert: »Der schweigende Dialog in-

diziert Pluralität, aber Vorbild ist der Dialog mit einem Anderen. Nur

weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch mit mir sprechen,

d.h. denken.«48 Diese Einsicht in das vielfältige Vermittlungsgeschehen

in subjektiven und intersubjektiven Zwischenräumen entfaltet Arendt

weiter in Auseinandersetzung mit Immanuel Kants Konzept »erweiter-

ter Denkungsart.«49

44 Ebd., S. 58.

45 Ebd., S. 60.

46 Ebd., S. 59.

47 Ebd.

48 Arendt, Denktagebuch. 1950–1973, München 2020, S. 688.

49 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe Bd. X., Frankfurt/

M. 1974, S. 227. Arendt erläutert ihren Bezug zu Kant folgendermaßen: »Auf

diesem Vermögen einer ›erweiterten Denkungsart‹ beruht die Urteilskraft, wie

Kant sie in seiner dritten Kritik entdeckt und beschrieben hat. Er hat sie kei-

neswegs zufällig ursprünglich eine ›Kritik des Geschmacks‹ genannt; merkwür-

dig bleibt, daß ihm die politische Bedeutung seiner Entdeckung nicht bewußt

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 89

In Kants dritter Kritik, der Kritik der Urteilskraft, die eigentlich

dem Bereich philosophischer Ästhetik gewidmet ist, findet Arendt

Aspekte eines Begriffs politischer Urteilskraft, wobei Kants Konzept

reflektierender Urteilskraft ihr besonders wichtig ist. Reflektierende

Urteilskraft wird dann ausgeübt, wenn zur Beurteilung einer Situation

keine Maßstäbe zur Verfügung stehen, die im Sinne subsumierender

Logik angewendet werden können. Die Praxis reflektierender Urteils-

kraft bildet vielmehr erst die Maßstäbe, die zu einer angemessenen

Beurteilung des Geschehens führen können. InWas ist Politik? schreibt

Arendt:

Dies Urteilen, dasmaßstabslos ist, kann sich auf nichts berufen als die

Evidenz des Geurteilten selbst, und es hat keine anderen Vorausset-

zungen als die menschliche Fähigkeit der Urteilskraft, die mit der Fä-

higkeit zu unterscheiden sehr viel mehr zu tun hat hat als mit der Fä-

higkeit zu ordnen und zu subsumieren. DiesmaßstabsloseUrteilen ist

uns wohl bekannt aus dem ästhetischen oder Geschmacksurteil, über

dasman,wieKant einmal sagte, geradenicht »disputieren«,wohl aber

streiten und übereinkommen kann; undwir kennen es im alltäglichen

Leben, wenn immer wir in einer noch nicht bekannten Lage meinen,

der oder jener hätte die Situation richtig oder falsch beurteilt.50

Arendt interessiert an Kants Konzept der Urteilskraft speziell dieWeise,

in der Reflektieren als politische Praxis zwischen Menschen ausgeübt

werden kann. Erst durch die Vermittlung verschiedener Perspektiven

auf eine Situation können die jeweils individuellen Vorurteile zuguns-

ten reflektierter Urteile überwunden werden. Mit Kant gesprochen

sollen die »subjektiven Privatbedingungen, welche leicht für objektiv

gehalten werden könnten«51 durch eine experimentelle Übernahme

möglichst vieler Perspektiven überprüft und revidiert werden. Unter

wurde.« (Arendt, »Wahrheit und Politik«, in: dies., Zwischen Vergangenheit und

Zukunft. Übungen im politischen Denken I,München 2012, S. 342).

50 Arendt,Was ist Politik?, a.a.O., S. 20f.

51 Kant, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Denken des Medialen

demGemeinsinn, dem »sensus communis«, versteht Kant ein »Beurtei-

lungsvermögen […], welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart

jedes anderen in Gedanken (a priori) Rücksicht nimmt.«52 Es geht

sowohl Kant als auch Arendt darum, möglichst viele »mögliche Urtei-

le« anderer Menschen in Betracht zu ziehen, indem man »sich in die

Stelle jedes andern versetzt.«53 Diese »erweiterte Denkungsart«54 ist

auf die Ausübung der »Einbildungskraft«55 angewiesen. Die Praxis der

kreativen Perspektivenübernahme bestimmt Arendt als »das Zeichen

politischen Denkens«56 und als zentrale Voraussetzung gelingender

Vermittlung von Pluralität: Die kollektive Ausübung von Urteilskraft

und Einbildungskraft ist als Vermittlungsgeschehen zu verstehen, als

eine mediale Praxis in der sich Politik und Poetik des Medialen verbin-

den. Politisches Denken ist Arendt zufolge ein Denken in Darstellungs-

und Vorstellungsprozessen:

PolitischesDenken ist repräsentativ in demSinne, daßdasDenken an-

derer immermit präsent ist. Eine Meinung bilde ichmir, indem ich ei-

ne bestimmte Sache von verschiedenenGesichtspunkten aus betrach-

te, indem ich mir die Standpunkte der Abwesenden vergegenwärtige

und sie mir so mit repräsentiere. Dieser Vergegenwärtigungsprozeß

akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertre-

tene Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfühlung noch dar-

um, mit Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majorität zu ermitteln

und sich ihr dann anzuschließen. Vielmehr gilt es,mit Hilfe der Einbil-

dungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzugeben, einen Stand-

ort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun

von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden. Je mehr sol-

cher Standorte ich inmeinen Überlegungen in Rechnung stellen kann

und je besser ich mir vorstellen kann, was ich denken und fühlen wür-

de, wenn ich an der Stelle derer wäre, die dort stehen, desto besser

52 Ebd.

53 Ebd.

54 Ebd., S. 227.

55 Ebd., S. 218.

56 Arendt, »Wahrheit und Politik«, a.a.O., S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 91

ausgebildet ist dieses Vermögender Einsicht […] unddesto qualifizier-

ter wird schließlich das Ergebnis meiner Überlegungen, meine Mei-

nung sein.57

Im Anschluss an Kant versucht Arendt somit die intersubjektive Kon-

frontation mit der Differenz anderer Weltsichten zum Ausgangspunkt

politischer Reflexion zu machen. Die Ermöglichung von Differenz und

die Ausbildung einer pluralen Kultur, die ein angstfreies Miteinander

zwischen den Verschiedenen ermöglicht, ist schließlich auch der Kern

von Arendts Begriff der Freiheit: »Freiheit gibt es nur in dem eigentüm-

lichen Zwischen-Bereich der Politik.«58

Die politische Freiheit ist in modernen Gesellschaften jedoch nie-

mals garantiert, sondern wird immer bedroht von gegenläufigen au-

toritären Tendenzen. Arendts politische Philosophie des Dazwischen

kann insgesamt als Reflexion auf die Gefährdungen der Zwischenräume

des Politischen gelesen werden. Ebenso ausführlich wir eindrücklich

führt Arendt diese Kehrseite des Versprechens pluraler Freiheit in ihrer

Analyse moderner Gewaltverhältnisse in Elemente und Ursprünge totaler

Herrschaft vor. In diesem Werk wird die Gewalt des Faschismus nicht

als ein anti-moderner oder archaischer Exzess beschrieben, sondern

als Konsequenz einer der modernen Gesellschaft inhärenten Tendenz

zur Verdrängung von Pluralität. Die totale Herrschaft bekämpft Arendt

zufolge Pluralität in allen gesellschaftlichen Bereichen. Mit einer ra-

dikalen Vereinheitlichung des politischen Raums und der Zerstörung

57 Ebd., S. 342.

58 Arendt,Was ist Politik?, a.a.O., S. 12. Rebentisch beschreibt die Idee eines angst-

freien Miteinanders der pluralen Vielen als Fluchtpunkt von Arendts Politik-

verständnis: »Arendts Skepsis, wenn nicht gar Abneigung gegen alle Arten von

Gemeinschaften, die auf Ähnlichkeit beruhen, seien dies Zwangs- oder Wahl-

gemeinschaften, ist mithin eine Implikation ihrer Liebe zu und ihres Engage-

ments für eine Welt, in der Differenz nicht nur erlaubt, sondern gefordert ist.

Dies ist eine Welt, die den Menschen einlädt, sich in der Einzigartigkeit sei-

nesWeltzugangs zu zeigen und sich dadurch zugleich von ihrem Pluralitätsge-

schehen in unvorhersehbaren Weisen affizieren und gegebenenfalls auch ver-

ändern zu lassen.« (Rebentisch, Der Streit um Pluralität, a.a.O., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Denken des Medialen

pluraler Öffentlichkeit geht die Isolation der Individuen einher. Die

Gewaltherrschaft beruht auf der anti-pluralistischen Drohung, »aus

vielen Menschen einen Menschen«59 zu machen: »Der äußere Zwang

des Terrors vernichtet mit der Zerstörung des Raums der Freiheit alle

Beziehungen zwischenMenschen; zusammengepreßt mit allen anderen

ist ein jeder ganz und gar von allen anderen isoliert.«60 Die moderne

Gewaltherrschaft »konstituiert den totalitären politischen Körper« und

durch »Terror gelingt es, Menschen so zu organisieren, als gäbe es sie

gar nicht im Plural, sondern nur im Singular.«61 Beide Dimensionen

der Pluralität, die intersubjektive und die intrasubjektive Dimension,

sind immerwieder durchHerrschaftsverhältnisse bedroht. TotaleHerr-

schaft führt, wie Waltraud Meints-Stender ausführt, zu Situationen

existenzieller Verlassenheit:

Auf die Zerstörung der Pluralität durch den Verlust einer gemeinsa-

men öffentlichen Welt folgt die Unfähigkeit zu handeln, auf die Zer-

störung der Pluralität im Selbst folgt die Unfähigkeit zu denken. Ver-

lassenheit ist ein Zustand, in dem die Pluralität der Menschen sich

weder als Selbst im Denken noch als Handeln in der Welt entfalten

kann.62

Der Zustand der Verlassenheit, des durch Herrschaft und Gewalt be-

gründeten »Weltverlusts,«63 bezeichnet die vollendete Verdrängung

aller zwischenmenschlichen Vermittlungen. Arendts Analyse verdräng-

ter Pluralität, die auch auf ihre eigenen Erfahrungen im historischen

Kontext des Faschismus verweist, steht mit dieser Betonung politischer

59 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,

Totalitarismus, München 2011, S. 970.

60 Ebd.

61 Ebd., S. 958.

62 Waltraud Meints-Stender, »Pluralität als ›Konstitutionsprinzip‹ der Politik«, in:

HannahArendt.net 1 (9), November 2018, S. 7, URL: https://www.hannaharendt.

net/index.php/han/article/view/391 [Letzter Aufruf: 22.08.2023].

63 Arendt, »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten«, in:

dies., Freundschaft in finsteren Zeiten, Berlin 2018, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 93

Vermittlungsformen in größter Distanz zur politischen Philosophie

Carl Schmitts. Um die Gefahren verdrängter Pluralität zu verdeutli-

chen, soll im Folgenden ein abschließendes Schlaglicht auf Schmitts

Theorie des Politischen geworfen werden.

In direkter persönlicher Nähe zum Faschismus formulierte Schmitt

eine anti-pluralistische und vermittlungsaverse politische Philosophie,

in deren Zentrum Einheitsfiktionen stehen.64 Im Gegensatz zu Arendt

begreift Schmitt Demokratie als unmittelbare Herrschaft eines ho-

mogenen Volkes. Schmitt zufolge ist der politische Raum durch eine

hierarchische »Ordnung«65 und völkische Homogenität gekennzeich-

net, sein Verständnis von Demokratie beruht auf der »Ablehnung aller

politischen Einflüsse und Einwirkungen, die nicht der substanziellen

Homogenität des eigenen Volkes entspringen.«66 Jede Unterminierung

politischer Einheitlichkeit führt nach Schmitt in den »Ausnahmezu-

stand,«67 der mit einem gewaltvollen Akt souveräner Entscheidung

beantwortet werden muss. »Zur Demokratie,« so beschreibt Schmitt

64 Insgesamt ist das Verhältnis Arendts zu Schmitt durch größte inhaltliche Di-

stanz gekennzeichnet: »Im schärfsten Gegensatz zu Arendts Bestimmung von

Politik [...] steht Carl Schmitts Auffassung, dass das Politische in einer Freund/

Feind-Logik bestehe, während sie formuliert, dass das Politische ›von dem Zu-

sammen- undMiteinander-Sein der Verschiedenen‹ handelt« (Meints-Stender,

»Pluralität als ›Konstitutionsprinzip‹ der Politik«, a.a.O., S. 10). Trotz dieser Ge-

gensätzlichkeit erscheinen Teile von Arendts politischen Philosophie wie indi-

rekte kritische Antworten auf Schmitt, so kann etwa ihrWerkÜber die Revolution

als »pointierte Gegenthese« zu Schmitts Begriff des Politischen interpretiert wer-

den. Vgl. Helmut Dubiel, »Das nichtangetretene Erbe. Anmerkungen zu Han-

nah Arendts politischer Theorie«, in: ders., Ungewissheit und Politik, Frankfurt/

M. 1994, S. 41ff.

65 Carl Schmitt, Politische Theologie, Berlin 1996, S. 19.

66 SchmittVerfassungslehre, Berlin 1965, S, 238. Vgl. zu Schmitts Demokratiebegriff

Rebentisch, Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Existenz, Berlin

2012, S. 217–267 und zur Wirkung von Schmitt in der politischen Philosophie

Jan-Werner Müller, Ein gefährlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in Europa, Darm-

stadt 2011.

67 Schmitt, Politische Theologie, a.a.O., S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Denken des Medialen

sein Verständnis völkischer Demokratie, »gehört [...] notwendig ers-

tens Homogenität und zweitens – nötigenfalls – die Ausscheidung oder

Vernichtung des Heterogenen.«68 Anders als Arendt verdrängt Schmitt

jede Form der Pluralität, Heterogenität undMedialität aus dem Bereich

der politischen Öffentlichkeit und artikuliert eine autoritäre Sehnsucht

nach Homogenität und Unmittelbarkeit. Jede Vermittlung der gesell-

schaftlichen Pluralität erscheint als bloß »künstliche Maschinerie«

des Parlamentarismus, der eine unmittelbare »acclamatio des Volkes«

gegenübergestellt wird.69 Der unmittelbare Ausdruck politischer Herr-

schaft geht jedoch schnell in Gewalt über.70 Schmitt kann letztlich im

Unterschied zu Arendt Machtausübung nicht von Gewaltanwendung

differenzieren und lässt jede politische Praxis in die Unterdrückung von

Heterogenität münden. Eine medienphilosophisch aufgeklärte Kritik

an diesem autoritären Politikverständnis kann zeigen, dass Schmitt

68 Schmitt,Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, Berlin 2017,

S. 14.

69 Im Zusammenhang lautet das Zitat: »Vor einer, nicht nur in technischen, son-

dern auch im vitalen Sinne unmittelbarenDemokratie erscheint das aus libera-

len Gedankengängen entstandene Parlament als eine künstliche Maschinerie,

währenddiktatorische und zäsaristischeMethodennicht nur vonder acclamatio

des Volkes getragen, sondern auch unmittelbare Äußerungen demokratischer

Substanz und Kraft sein können« (ebd., S. 23).

70 Die gewaltgeladene Sehnsucht nach Unmittelbarkeit wird auch von Sven Rei-

chardt als ein zentrales Merkmal faschistischer Politik dargestellt: »Mit der fa-

schistischen Betonung des Volks als dem Souverän wurde zwar versprochen,

ein Band zwischen politischer Führung und Volk zu knüpfen, aber zugleich et-

was fundamental anderes als ein liberales Demokratieverständnis aufgerufen.

Der Faschismus verachtete die liberaldemokratischen checks and balances, den

Wettbewerb der parteigebundenen Meinungsbildung, eine unabhängige Jus-

tiz oder die Freiheit der öffentlichen Meinungsbildung. Er setzte die Beschwö-

rung von Homogenität und Einheit an die Stelle von Aushandlung in pluralen

Gesellschaften, favorisierte sakralisierte Symbolik und hierarchische Sankti-

onsgewalt gegenüber formalisierten Konfliktregelungen« (Reichardt, »Unmit-

telbarkeit und Gewalt: Zur Beteiligung an faschistischer Politik«, in: Journal of

Modern European History 17 [1] 2019, S. 41).

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 95

alle Erscheinungsweisen des Dazwischen zugunsten einer repressi-

ven Unmittelbarkeit negiert. Im Gegensatz zu Schmitt geht Arendts

politische Philosophie von der Pluralität der Vielen aus und richtet

sich gegen das Phantasma einer einheitlichen »Volksgemeinschaft«.71

Arendt positiviert die Medialität des Politischen und zeigt, dass Prakti-

ken der Vermittlung überhaupt erst politische Verständigungsprozesse

zwischen verschiedenen Perspektiven und damit die Entstehung radi-

kaldemokratischer Macht ermöglichen.

Literatur

Arendt, Hannah, Vita activa oder vom tätigen Leben,München 2002.

Arendt, Hannah,Was ist Politik?, München 2003.

Arendt, Hannah,Macht und Gewalt, München 2003.

Arendt, Hannah, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antise-

mitismus, Imperialismus, Totalitarismus,München 2011.

Arendt,Hannah, »Wahrheit undPolitik«, in: dies.,ZwischenVergangen-

heit undZukunft.Übungen impolitischenDenken I,München 2012,

S. 327–370.

Arendt, Hannah, Sokrates. Apologie der Pluralität, Berlin 2016.

Arendt,Hannah, »Gedanken zu Lessing.Von derMenschlichkeit in fins-

terenZeiten«, in: dies.,Freundschaft infinsterenZeiten,Berlin 2018,

S. 39–88.

Arendt, Hannah, Denktagebuch. 1950 – 1973,München 2020.

Brumlik, Micha, »Martin Heidegger. Vom wahren Sein zur Volksge-

meinschaft«, in: Ralf Fücks, Christoph Becker (Hg.), Das alte Den-

71 Arendt wendet sich mit ihrem Konzept der Pluralität auch in aller Konsequenz

von Martin Heidegger ab, dessen philosophisches Denken der Volksgemein-

schaft verhaftet bleibt. Vgl. Micha Brumlik, »Martin Heidegger. Vom wahren

Sein zur Volksgemeinschaft«, in: Ralf Fücks, Christoph Becker (Hg.), Das alte

Denken der neuen Rechten. Die langen Linien der antiliberalen Revolte, Bonn 2020,

S. 49–63.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Denken des Medialen

ken der neuen Rechten. Die langen Linien der antiliberalen Revolte,

Bonn 2020, S. 49–63.

Derrida, Jacques, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002.

Dubiel, Helmut, »Das nichtangetretene Erbe. Anmerkungen zu Han-

nah Arendts politischer Theorie«, in: ders., Ungewissheit und Poli-

tik, Frankfurt/M. 1994, S. 29–66.

Gamm, Gerhard, »Anthropomorphia inversa. Die Medialisierung von

Mensch und Technik«, in: ders., Nicht Nichts. Studien zu einer Se-

mantik des Unbestimmten, Frankfurt/M. 2000, S. 288–308.

Han, Byung-Chul,Was ist Macht?, Stuttgart 2005.

Jullien, François, Es gibt keine kulturelle Identität, Berlin 2018.

Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft, in: ders.,Werkausgabe Bd. X.,

Frankfurt/M. 1974.

Meints-Stender,Waltraud, »Pluralität als ›Konstitutionsprinzip‹ der Po-

litik«, in:HannahArendt.net 1 (9),November 2018,URL: https://www

.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391 [Letzter Aufruf:

22.08.2023].

Meyer, Katrin, »Hannah Arendt«, in: Dagmar Comtesse, Oliver Flügel-

Martinsen, Franziska Martinsen, Martin Nonhoff (Hg.), Radikale

Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin 2019, S. 98–106.

Müller, Jan-Werner, Ein gefährlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in

Europa, Darmstadt 2011.

Rebentisch, Juliane, Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokrati-

scher Existenz, Berlin 2012.

Rebentisch, Juliane,DerStreit umPluralität.Auseinandersetzungenmit

Hannah Arendt, Berlin 2022.

Reichardt, Sven, »Unmittelbarkeit und Gewalt: Zur Beteiligung an fa-

schistischer Politik«, in: Journal of Modern European History 17(1)

2019, S. 37–42.

Schürmann, Eva, »Vom Abwesenden zeugen. Die projektive Praxis des

Darstellens«, in: Christiane Voss, Lorenz Engell (Hg.), Mediale An-

thropologie, Paderborn 2015, S. 139–152.

Schmitt, Carl, Verfassungslehre, Berlin 1965.

Schmitt, Carl, PolitischeTheologie, Berlin 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391


Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.« 97

Schmitt, Carl, Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamenta-

rismus, Berlin 2017.

Szews, Johann, Die Ökonomie der Zeit. Studien zu Nietzsche und Fou-

cault,Weilerswist 2022.

Voss, Christiane, »Medienphilosophie. Vom Denken in Zwischenräu-

men«, in: Eva Schürmann, Sebastian Spanknebel, Héctor Wittwer

(Hg.),FormenundFelderdesPhilosophierens.Konzepte,Methoden,

Disziplinen,München 2017, S. 252–272.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

