»Die Welt liegt zwischen den Menschen.«
Hannah Arendt und die Medialitat des Politischen

Johann Szews

Abstract Der Beitrag thematisiert Hannah Arendts politische Theorie als ge-
nuin politische Form eines Denkens des Medialen und zieht Verbindungslinien
zwischen politischer Philosophie und Medienphilosophie. Avendts Begriffe des
Erscheinungsraums, der Pluralitit und der Urteilskraft werden aus medienphi-
losophischer Sicht diskutiert und in den Kontext radikaler Demokratietheorie
gestellt. AbschliefSend wird im Kontrast auf Carl Schmitts Denken des Politischen
eingegangen, das Medialitit gewaltsam verdringt und sich an Unmittelbarkeits-
sehnsiichten orientiert.

Die Welt liegt zwischen den Menschen, und dies Zwischen — viel
mehr als, wie man hdufig meint, die Menschen oder gar der Mensch
—ist heute der Cegenstand der grofiten Sorge und der offenbarsten
Erschiitterung in nahezu allen Landern der Erde.

Hannah Arendt’

Die Bedeutung des Dazwischen kann fiir das Denken Hannah Arendts
kaum {iiberschitzt werden. »Wo immer Menschen zusammenkom-
men,« schreibt Arendt, »schiebt sich Welt zwischen sie, und es ist in
diesem Zwischen-Raum, daf} alle menschlichen Angelegenheiten sich

1 Hannah Arendt, »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeitin finsteren Zei-
ten, in: dies., Freundschaft in finsteren Zeiten, Berlin 2018, S. 41.

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Denken des Medialen

abspielen.«* Insbesondere in ihrem Werk Vita activa geht Arendt aus-
fuhrlich auf den Zwischenraum der menschlichen Welt ein, der sich
in ihrer Perspektive als ein ausdriicklich politisches Dazwischen zeigt.
Das Politische versteht Arendt wesentlich als zwischenmenschliches
Vermittlungsgeschehen, Politik zeigt sich als eine mediale Praxis. Im
Folgenden soll diese Verbindung zwischen politischer Philosophie
und Medienphilosophie im Denken Arendts nachgezeichnet werden.
Zunichst wird Arendts Perspektive auf den Zwischenraum der Politik
vorgestellt, der Schwerpunkt liegt dabei auf Pluralitit als Bedingung der
Méglichkeit politischer Praxis. Anschlieffend werden Arendts Uberle-
gungen zur Urteilskraft dargestellt, wobei die Kraft zu Urteilen als eine
genuin politische Fihigkeit der Vermittlung verschiedener Perspektiven
erschlossen wird. Abschlief}end wird ein Schlaglicht auf die politischen
Gefahren geworfen, die aus einer Verdringung von Medialitit und
Pluralitit folgen.?

Arendts Konzept des Zwischenraums basiert auf der Unterschei-
dung von Herstellen und Handeln. Mit Herstellen und Handeln bezeich-
net Arendt zwei Perspektiven auf menschliche Titigkeiten, angelehnt
an die antike Unterscheidung zwischen Poiesis und Praxis. Werden
Tatigkeiten als Formen des Herstellens beschrieben, so riicken die
materiellen Objekte und Werke, die produziert werden, in den Blick:
»Das Herstellen produziert eine kiinstliche Welt von Dingen, die sich
den Naturdingen nicht einfach zugesellen, sondern sich von ihnen
dadurch unterscheiden, daf sie der Natur bis zu einem gewissen Grade
widerstehen und von den lebendigen Prozessen nicht einfach zerrieben

2 Arendt, Was ist Politik?, Miinchen 2003, S. 25.

3 Ich verwende den Begriff der Medialitdt im Anschluss an Gerhard Gamm, »An-
thropomorphiainversa. Die Medialisierung von Mensch und Technik, in: ders.,
Nicht Nichts. Studien zu einer Semantik des Unbestimmten, Frankfurt/M. 2000, S.
288-308 sowie Christiane Voss, »Medienphilosophie. Vom Denken in Zwischen-
raumenc, in: Eva Schiirmann, Sebastian Spanknebel, Héctor Wittwer (Hg.),
Formen und Felder des Philosophierens. Konzepte, Methoden, Disziplinen, Miinchen
2017, S. 252-272.

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

werden.«* Die Titigkeit des Herstellens folgt nach Arendt einem Zweck-
Mittel-Schema:

Was nun den Herstellungsprozef selbst anlangt, so ist er wesentli-
che von der Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt. Das hergestellte Ding
ist ein Endprodukt, weil der Herstellungsprozef in ihm an ein Ende
kommt (»der Prozef$ erlischt im Produkt«, wie Marx sagt), und es ist
ein Zweck, zu dem der Herstellungsprozefd selbst nur das Mittel war.

Mit der Tatigkeit des Herstellens verbindet sich ein bestimmtes Ver-
stindnis von Medialitit, und zwar die »Vermittlung von Materie,
Material und Dingen,«® das heift, die Verhiltnisse zwischen Men-
schen treten hier nur indirekt in Erscheinung. Mit der Titigkeit des
Herstellens verbinden sich primir instrumentelle und strategische
Beziehungsweisen zwischen Menschen.

Die Tatigkeitsform des Handelns beschreibt Arendt demgegeniiber
als Praxis, die sich »direkt zwischen Menschen abspielt.«” Handeln
versteht Arendt als verstindigungsorientierte Beziehungsweise, in der
Menschen nicht als austauschbare Funktionstriger oder Reprisentan-
ten sozialer Rollen erscheinen, sondern als konkrete Individuen mit
je spezifischen Perspektiven auf die Welt. Die Praxis des Handelns
ist nach Arendt auf das »Faktum der Pluralitit<® bezogen, und genau
diese Bestimmung der Pluralitit ist Arendts zentrale Bestimmung des
Politischen: »Zwar ist menschliche Bedingtheit in allen ihren Aspekten
auf das Politische bezogen, aber die Bedingtheit durch Pluralitit steht
zu dem, dafd es so etwas wie Politik unter Menschen gibt, noch einmal
in einem ausgezeichneten Verhiltnis.«’

Anschliefend an diese Auszeichnung der Pluralitit als notwendige
Bedingung fiir politische Praxis unterscheidet Arendt zwei Formen, in

4 Arendt, Vita activa oder vom titigen Leben, Miinchen 2002, S. 16.
5 Ebd., S.168f.

6 Ebd., S.17.

7 Ebd.

8 Ebd.

9 Ebd.

14.02.2026, 11:41:50.

7


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Denken des Medialen

denen das Dazwischen bedeutsam werden kann. Einerseits begegnen
sich Menschen tiber die Vermittlung »objektiv-weltliche[r] Interes-
sen.«™° Diese Interessen sind laut Arendt »im Wortsinne das, was >inter-
est¢, was dazwischen liegt und die Beziige herstellt, die Menschen mit-
einander verbinden und zugleich voneinander scheiden.«" In diesem
»objektive[n] Zwischenraum«* bezieht sich sich die Titigkeitsform des
Herstellens entsprechend auf die Mitteilung von Informationen und
die strategische Aushandlung von Interessen, es wird »iiber etwas«™
gesprochen und die Beteiligten verfolgen bestimmte Zwecke in ihrer
Kommunikation. Andererseits wird dieser »objektive Zwischenraum«**
aber »durchwachsen und tiberwuchert« von einem »zweite[n] Zwi-
schen.«”® Noch die objektivste und auf Gegenstinde bezogene Form
der Kommunikation zwischen Menschen geht Arendt zufolge mit einer
Ebene subjektiven Erscheinens einher, mit einer »Enthillung des Wer
des Handelns und Sprechens:«'¢

Dieses zweite Zwischen, das sich im Zwischenraum der Welt bildet, ist
ungreifbar, da es nichtaus Dinghaftem besteht und sich in keiner Wei-
se verdinglichen oder objektivieren 1a8t; Handeln und Sprechen sind
Vorgédnge, die von sich aus keine greifbaren Resultate und Endproduk-
te hinterlassen. Aber dies Zwischen ist in seiner Ungreifbarkeit nicht
weniger wirklich als die Dingwelt unserer sichtbaren Umgebung. Wir
nennen diese Wirklichkeit das Bezugsgewebe menschlicher Angele-
genheiten, wobei die Metapher des Gewebes versucht, der physischen
Ungreifbarkeit des Phinomens gerecht zu werden."”

10 Ebd,S. 224.
b8 Ebd.

12 Ebd, S 225.
13 Ebd,S. 224.
14 Ebd,S. 225.
15 Ebd.

16  Ebd.,S. 224.
17 Ebd., S.225.

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

Dieses hier zunichst etwas ritselhaft umschriebene Phinomen eines
ungreifbaren zweiten Zwischen bildet den wesentlichen Beitrag Arendts
zur Frage nach der Bedeutung des Dazwischen fir die politische Philo-
sophie.

Das zweite Zwischen ist als performative und kollektive Praxis zu
verstehen, die im Sprechen und Handeln ein Bezugsgewebe von konkre-
ten Menschen entstehen lisst. In bestimmten raum-zeitlichen Situatio-
nen wird ein gemeinsamer »Erscheinungsraumc« gebildet:

Ein Erscheinungsraum entsteht, wo immer Menschen handelnd und
sprechend miteinander umgehen; als solcher liegt er vor allen aus-
driicklichen Staatsgriindungen und Staatsformen, in die erjeweils ge-
staltet und organisiert wird. lhn unterscheidet von anderen Raumen
[..], daR er die Aktualitat der Vorgédnge, in denen er entstand, nicht
iiberdauert, sondern verschwindet.

Diesen Erscheinungsraum bezeichnet Arendt auch als die »Bithne der
Welt«”, auf der die jeweilige »Einmaligkeit«*® der verschiedenen Men-
schen zur Geltung kommen kann. Mit dem Begriff des Erscheinungs-
raums verbindet Arendt die Vorstellung, dass im 6ffentlichen Raum der
Politik die pluralen Vielen voreinander in Erscheinung treten und durch
die Konfrontation ihrer jeweils radikal einmaligen und verschiedenen
Perspektiven neue Gemeinsamkeiten entstehen kénnen.*

18 Ebd., S. 251.

19  Ebd,S. 219.

20 Ebd,S. 226.

21 Eine Weiterentwicklung von Arendts raumlicher Konzeptualisierung des Er-
scheinungsraums der Bithne konnte in einer starkeren Betonung der Zeitlich-
keit bestehen: Aus zeitlicher Perspektive trittinsbesondere der Prozess des Ver-
mittlungsgeschehens in den Blick, die performative Praxis kollektiver Verstin-
digung erscheint dann als Weg ohne a priori vorgegebenes Ziel. Aus zeitli-
cher Perspektive geht es weniger um einen begrenzten Raum der Politik, son-
dern eher um eine Entgrenzung politischer Handlungsfahigkeit in eine offe-
ne Zukunft. Das politische Dazwischen bezeichnet in diesem Sinne den Uber-
gang zwischen einem vergehenden Nicht-Mehr und einem kommenden Noch-
Nicht. In Arendts Begriff der »Grindung« verbinden sich riumliche und zeitli-

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Denken des Medialen

Die Politik ist fiir Arendt diejenige Sphire, in der eine Darstellung
von radikal verschiedenen Perspektiven auf die Welt von zentraler Be-
deutung ist. Im »Gewebe der menschlichen Beziige«*” kommen die
verschiedenen Perspektiven der Menschen als der »subjektive Fak-

tOI‘«<Z3

zur Geltung. Die agonale Vermittlung der Verschiedenen lif3t
einen Raum entstehen, der nicht durch einen strategischen Inter-
essenausgleich hergestellt wird, sondern durch den Anspruch, eine
gleichermafen pluralisierte wie gemeinsame Welt entstehen zu las-
sen. Diese Entfaltung von Gemeinsamkeit in der Sphire des zweiten
Zwischen beschreibt Arendt auch als Entstehung von Macht: »Macht
ist, was den offentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum
zwischen Handelnden und Sprechenden, iiberhaupt ins Dasein ruft
und am Dasein erhilt.«** Aus Arendts Perspektive ist Macht keine un-
terdriickend-repressive Form des Sozialen, sondern im Gegenteil eine
produktive Weise der Verbindung von Menschen, die im performativen
Vollzog gemeinsamer Praxis kollektive Handlungsfihigkeit erlangen:
»Macht aber besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Men-
schen, wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie
sich wieder zerstreuen.«*® Arendt formuliert somit eine medienphilo-
sophisch akzentuierte Unterscheidung von Macht von Gewalt: Macht
ist als kommunikative und medial vermittelte soziale Relation zu ver-
stehen, Gewalt hingegen bleibt stumm und vermeidet die Vermittlung:
»Was niemals aus den Gewehrliufen kommt, ist Macht,«*® schreibt
Arendt in ihrem Werk Macht und Gewalt.””

che Aspekte politischen Handelns. Vgl. zur Zeitlichkeit des Politischen Johann
Szews, Die Okonomie der Zeit. Studien zu Nietzsche und Foucault, Weilerswist 2022.

22 Arendt, Vita activa, a.2.0., S. 225.

23 Ebd.,S. 226.

24  Ebd,S.252.

25  Ebd,S.252.

26  Arendt, Macht und Gewalt, Miinchen 2003, S. 54.

27  Indiesem Sinne erldutert auch Byung-Chul Han anschliefSend an Michel Fou-
cault Macht im Unterschied zu Cewalt als Vermittlungsgeschehen: »In Wirk-
lichkeitstellt die Unterdriickung nur eine bestimmte, namlich eine vermittlungs-
arme oder vermittlungslose Form der Macht dar. Die Macht aber beruht nicht

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

Arendts Konzept der Pluralitit ist gegen eine lange Tradition poli-
tischer Philosophie gerichtet, die zum einen Macht und Gewalt nicht
voneinander unterscheidet und zum anderen von Einheitsfiguren und
Vermittlungsvergessenheit geprigt ist. Als traditionelle Einheitsfiguren
sind hier das Volk, die Nation oder der allgemeine Wille zu nennen. Ge-
gen diese Figuren der Souverinitit und Vereinheitlichung setzt Arendt
ihren Begriff politischer Praxis als Vollzugsform von Pluralitit. In Was
ist Politik? schreibt sie: »Politik entsteht in dem Zwischen-den-Menschen,
also durchaus aufSerhalb des Menschen. Es gibt daher keine eigentlich
politische Substanz. Politik entsteht im Zwischen und etabliert sich als
der Bezug.«*® Die Frage nach dem Politischen iiberschneidet sich bei
Arendt mit der Frage nach Medialitit in der wesentlichen Bedeutung
von sprachlichen und kommunikativen Vermittlungsformen: Es geht
Arendt um ein Verstindnis von kollektiver Praxis, die die Beteiligten »in
sich versammelt und zugleich voneinander trennt.«** Die Verschiede-
nen verbleiben gerade auch dann in Differenz zueinander, wenn sie sich
versammeln: Das Dazwischen wird bei Arendt nie homogenisiert oder
nivelliert.

Bei genauerer Betrachtung wird allerdings deutlich, dass der Begriff
der Pluralitit in Arendts Darstellung mehrere Dimensionen hat. Einer-
seits spielt in der Sphire des Politischen die Pluralitit zwischen den ver-
schiedenen Menschen eine zentrale Rolle, diese Dimension kann als in-
tersubjektive Pluralitit bezeichnet werden. Andererseits bezieht Arendt
das Konzept der Pluralitit auch auf die Binnenstruktur der politischen
Subjekte, hier kann von intrasubjektiver Pluralitit gesprochen werden.

auf der Repression« (Byung-Chul Han, Was ist Macht?, Stuttgart 2005, S. 44).
Machtistvon Medialitit gepragt, Gewalt verdrangt hingegen das Vermittlungs-
geschehen zwischen Menschen: »Die Gewalt bezeichnet [..] eine besondere
Konstellation, in der die Vermittlung auf Null reduziert ist« (ebd., S. 115). Die
Machtbegriffe von Arendt und Foucault treffen sich in der Betonung der pro-
duktiven Dimension von Machtverhiltnissen. Vgl. zur Form produktiver Macht
Szews, Die Okonomie der Zeit, a.a.O.

28  Arendt, Was ist Politik?, a.a.0., S. 11.

29  Ebd,,S. 25.

14.02.2026, 11:41:50.

83


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Denken des Medialen

In einer Projektbeschreibung fiir eine leider nie vollendete Introduction
into Politics von 1959 schreibt Arendt:

»In terms of human plurality, there exist two basic modes of being tog-
ether: to be together with other men and with one’s equals from which
springs action, and to be together with ones self to which the activity
of thinking corresponds.«*°

Im Verhiltnis zwischen den Menschen erscheint Pluralitit insbesonde-
re als Verschiedenheit von Perspektiven auf die gemeinsame Welt. »Po-
litik,« so schreibt Arendt, »handelt von dem Zusammen- und Miteinan-
der-Sein der Verschiedenen.«*' Die Verschiedenheit der Menschen wird
durch keine vorausgesetzte Ebene der Verbundenheit zusammengehal-
ten, die gemeinsame Welt entsteht erst im Konflikt und Streit iiber diese
Welt, nicht durch eine a priori geteilte Identitat.

Wenn sich die pluralen Vielen miteinander verstindigen, dann tau-
schen sie ihre jeweiligen Perspektiven aus, ohne eine absolute Perspekti-
ve, einen view from nowhere, in Anspruch nehmen zu konnen. Arendts po-
litischer Perspektivismus verweist gleichsam medienphilosophisch auf
die Vermittlungsangewiesenheit menschlicher Wirklichkeit und damit
auf die unabschliefbare Vielfiltigkeit von Perspektiven. Die verschie-
denen Menschen kénnen sich zwar dariiber einigen, dass sie alle iiber
etwas sprechen, dieses etwas erscheint jedoch niemals unmittelbar, son-
dern immer nur in der Vermittlung der Perspektiven. In gewisser Weise

30  Arendt, Was ist Politik?, a.a.0., S. 201. Im Anschluss an Francois Jullien kénn-
te diese Unterscheidung von intersubjektiver und intrasubjektiver Pluralitit
noch erweitert werden um die Dimension interkultureller Pluralitat. Zwischen
den Kulturen ereignen sich permanente Ubersetzungs- und Transformations-
prozesse, die jedes Phantasma kultureller Urspriinglichkeit und Einheitlichkeit
ausschliefSen. Ebenso wenig, wie es eine in sich geschlossene subjektive Iden-
titdt geben kann, kann es eine gleichsam selbstgeniigsame kulturelle Identitit
geben. Das Dazwischen zeigt sich als beweglicher Abstand zwischen Kulturen,
vgl. Jullien, Es gibt keine kulturelle Identitdt, Berlin 2018.

31 Arendt, Was ist Politik?, a.a.0., S. 9.

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

bleibt der Gegenstand des politischen Verstindigungsprozesses abwe-
send, erscheint lediglich »im Abgleich verschiedener Darstellungen.«**
Hier wird Arendts Nihe zur medienphilosophischen Analyse von unhin-
tergehbaren Darstellungsprozessen besonders deutlich. Die Pluralitit
moglicher Darstellungen der Welt bringt die Gewissheit einer gemein-
samen Weltwahrnehmung erst hervor: »Die alternativen Darstellungen
bezeugen gewissermaflen, dass es das Dargestellte gibt.«** Gerade weil
es immer verschiedene Moglichkeiten der Darstellung gibt, ist es Eva
Schiirmann zufolge die Aufgabe einer »kritischen Medienanthropolo-
gie,«* Darstellungsprozesse zu reflektieren, die Pluralitit von Darstel-
lungen und Erscheinungsweisen hervorzuheben und die Vorstellung ei-
ner Realitit jenseits aller Darstellung zuriickzuweisen.

In ihrer Verschiedenheit betrachtet Arendt die Menschen allerdings
als Gleiche, das heif3t Gleichheit wird als Kategorie gleichwertiger Dif-
ferenz verstanden und nicht als substantielle Gleichheit im Hinblick
auf bestimmte Zugehorigkeit. Als Gegenbild zu dieser Gleichheit-in-
Pluralitit verwendet Arendt die Familie, die sie als Figuration essen-
tialistischer Verbundenheit deutet: Wenn man »politische Korper auf
der Familie aufbaut,« so Arendt in Was ist Politik?, »ist die urspriingliche
Verschiedenheit ebenso wirksam ausgeloscht, wie die [...] Gleichheit
aller Menschen [...] zerstort ist. Der Ruin der Politik nach beiden Seiten
entsteht aus der Entwicklung politischer Kérper aus der Familie.«* Bis
heute haben politische Einheitsfiguren als Fiktionen der Abstammung,
Verwandtschaft oder Volkszugehorigkeit grof3en Einfluss. Arendts Kri-
tik richtet sich gegen alle Konzepte von Politik, die nicht von der kon-
kreten Verschiedenheit der wirklich anwesenden Menschen ausgehen
und wendet sich insofern auch gegen das Konzept der Briiderlichkeit
als politischer Kategorie. Wie iiber Arendt hinaus vor allem Jacques

32 Eva Schirmann, »Vom Abwesenden zeugen. Die projektive Praxis des Darstel-
lensc, in: Christiane Voss, Lorenz Engell (Hg.), Mediale Anthropologie, Paderborn
2015, S. 146.

33 Ebd, S 152.

34 Ebd., S.152.

35  Arendt, Was ist Politik?, a.a.0., S.10.

14.02.2026, 11:41:50.

85


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Denken des Medialen

Derrida in Politik der Freundschaft ausgefithrt hat, sind auch im Begriff
briiderlicher Solidaritit noch Elemente einer vor-politischen Zugeho-
rigkeit enthalten.*® Arendts Pluralititsbegriff kann dementgegen als
radikaldemokratisch bezeichnen: Gegen alle vor-politischen Grenzzie-
hungen und Zugehorigkeiten geht es darum, das Politische als Praxis
der Selbstregierung zwischen den radikal verschiedenen Menschen
zu verstehen. Arendt wendet sich somit auch gegen die Einheitsfigur
der »Volkssouverdnitit« und setzt dagegen das »Konzept der Plurali-
tat als faktische[n] Ausgangs- und normative[n] Orientierungspunkt
demokratischer Politik.«*” Auch wenn Arendts Rede vom »Faktum der
Pluralitit«*® gelegentlich essentialistisch klingt, so als sei Pluralitit
immer schon gegeben, versteht sie Pluralitit im politischen Sinne als
Potential, das es im Vollzug der Praxis erst zu verwirklichen gilt. Die
gleichermafen bedeutsamen Aspekte der »Egalitit und Individualitit«
sind Katrin Meyer zufolge »nicht einfach gegeben, sondern Ausdruck
politisch-freiheitlicher Selbstbestimmung.«** Das Dazwischen gewinnt
so auch eine normative Dimension, es wird zur

Aufgabe demokratischer Praktiken und Institutionen, Pluralitit und
den damit verbundenen Dissens anzuerkennen, Minderheitenposi-
tionen zu schiitzen und Differenz aktiv zu erméglichen. Die politische
Vollzugsform dieser Pluralitit ist nach Arendt der Kampf um Macht
im Sinne eines agonalen Wettstreits um die besseren Ideen und Argu-
mente, die auf der Bithne der Offentlichkeit formuliert und deliberiert
werden. [..] Der agonal-deliberative Wettstreit tritt damit als norma-
tives Prinzip an die Stelle der Volkssouverdnitat: nicht die souverdne
Entscheidung des Volkes, sondern die pluralistisch gefiihrte Ausein-
andersetzung qualifiziert politische Praxis als demokratische.*°

36  Vgl.Jacques Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002.

37 Katrin Meyer, »Hannah Arendts, in: Dagmar Comtesse, Oliver Fliigel-Martin-
sen, Franziska Martinsen, Martin Nonhoff (Hg.), Radikale Demokratietheorie. Ein
Handbuch, Berlin 2019, S. 101.

38  Arendt, Vita activa, a.2.0., S.17.

39  Meyer,»Hannah Arendt«, a.a.0., S.102.

40 Ebd., S.102. Arendts Perspektive auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse ih-
rer Zeit ist von einer tendenziellen Blindheit fir rassistische Ungerechtigkeit

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

Analog zu dieser Kritik der Einheitsfigur der Volkssouverinitit kri-
tisiert Arendt gleichermaflen auch die Vorstellung eines homogenen
politischen Subjekts. Hier kommt die Ebene intrasubjektiver Pluralitit
zu Geltung.

Arendt begreift Subjektivitit als in sich gespaltenes Verhiltnis,
in der Nachfolge von Sokrates spricht sie vom Subjekt als »Zwei-in-
Einem.«* Der einzelne Mensch befindet sich demnach nicht in un-
mittelbarer Identitit mit sich, sondern vermittelt in sich eine innere
Pluralitit. Im Gesprich mit sich selbst reflektieren Subjekte die politi-
schen Gespriche, die sie in der Offentlichkeit mit anderen fithren. In
einer Vorlesung tiber Sokrates formuliert Arendt dies folgendermafien:

Die Fahigkeit, zu sprechen, und die Tatsache der menschlichen Plura-
litat entsprechen einander nicht nur in dem Sinne, dass ich mich mit
den anderen, mit denen zusammen ich auf der Welt bin, mit Worten
verstindige, sondern in dem sogar noch wichtigeren Sinne, dass ich
indem ich mit mir selbst spreche, mit mir zusammenlebe.**

Subjektivitit ist Arendt zufolge als »Dialog in Gespaltenheit«** zu den-
ken, als ein Verhaltnis der Mehrdeutigkeit und Differenz. Subjektive
Identitit wird von Arendt dementsprechend nicht nach dem Modell ei-
nes Kerns gedacht, der authentischen Ausdruck finden kénnte, sondern
als ein Prozess der Selbst-Entwicklung im Verhiltnis zum sozialen Um-
feld. Das Selbst-Verhiltnis ist immer ein Verhiltnis der Vermittlung,
»das bedeutet, dass ich nicht nur anderen erscheine, sondern auch mir

gepragt, die sich auch in ihrer Konzeption des Erscheinungsraums nieder-
schlagt, da strukturelle Ausschliisse aus der Offentlichkeit kaum bedacht wer-
den. Im Sinne einer radikaldemokratischen Lesart miissen diese problemati-
schen Aspekte der arendtschen Konzepte immer wieder hinterfragt werden.
Vgl. Juliane Rebentisch, Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit Han-
nah Arendt, Berlin 2022.

41 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitit, Berlin 2016, S. 56.

42  Ebd.

43 Ebd,S.57.

14.02.2026, 11:41:50.

87


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Denken des Medialen

selbst.«* Die Darstellung des eigenen Selbst bleibt Arendt zufolge »stets
verinderlich und ein wenig ambivalent«* und ist auf indirekte Formen
der Bezeugung eines Selbst-Bildes angewiesen: »Da du sogar in der
Einsamkeit nicht ginzlich allein bist, kannst und musst du selbst deine
eigene Wirklichkeit bezeugen.«*® Des eigenen Selbst-Bildes kann sich
ein Mensch nur im Umgang mit anderen vergewissern, die ihm oder
ihr eine bestimmte personliche Identitit zuriickspiegeln. AnschlieRend
an Sokrates formuliert Arendt daher als Maxime fiir ein gelingendes
Selbst-Verhiltnis den Ratschlag, das eigene Selbst immer schon im
sozialen Erscheinungsraum zu verorten und keinesfalls die Wahrheit
tiber sich in einer Art essentialistischer Authentizitit zu vermuten: »Sei
so, wie du anderen erscheinen méchtest.«< Das heifst: Erscheine dir selbst
so, wie du erscheinen méchtest, wenn andere dich wahrnehmen.«*

Mit Sokrates verbindet Arendt den Gedanken einer gespaltenen Sub-
jektivitit, einer Form innerer Pluralitit. In ihrem Denktagebuch formu-
liert Arendt diesen Gedanken einer unhintergehbaren Vermittlung von
Selbst und Anderen besonders pointiert: »Der schweigende Dialog in-
diziert Pluralitit, aber Vorbild ist der Dialog mit einem Anderen. Nur
weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch mit mir sprechen,
d.h. denken.«*® Diese Einsicht in das vielfiltige Vermittlungsgeschehen
in subjektiven und intersubjektiven Zwischenriumen entfaltet Arendt
weiter in Auseinandersetzung mit Immanuel Kants Konzept »erweiter-
ter Denkungsart.«*

44  Ebd., S.58.
45 Ebd., S. 60.
46  Ebd.,S.59.
47  Ebd.

48  Arendt, Denktagebuch. 1950-1973, Miinchen 2020, S. 688.

49  Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe Bd. X., Frankfurt/
M. 1974, S. 227. Arendt erldutert ihren Bezug zu Kant folgendermafien: »Auf
diesem Vermdégen einerserweiterten Denkungsartcberuht die Urteilskraft, wie
Kant sie in seiner dritten Kritik entdeckt und beschrieben hat. Er hat sie kei-
neswegs zuféllig urspriinglich eine>Kritik des Geschmacks< genannt; merkwiir-
dig bleibt, dafd ihm die politische Bedeutung seiner Entdeckung nicht bewuf3t

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

In Kants dritter Kritik, der Kritik der Urteilskraft, die eigentlich
dem Bereich philosophischer Asthetik gewidmet ist, findet Arendt
Aspekte eines Begriffs politischer Urteilskraft, wobei Kants Konzept
reflektierender Urteilskraft ihr besonders wichtig ist. Reflektierende
Urteilskraft wird dann ausgeiibt, wenn zur Beurteilung einer Situation
keine Maf3stibe zur Verfiigung stehen, die im Sinne subsumierender
Logik angewendet werden kénnen. Die Praxis reflektierender Urteils-
kraft bildet vielmehr erst die Mafistibe, die zu einer angemessenen
Beurteilung des Geschehens fiithren kénnen. In Was ist Politik? schreibt
Arendt:

Dies Urteilen, das mafdstabslos ist, kann sich auf nichts berufen als die
Evidenz des Ceurteilten selbst, und es hat keine anderen Vorausset-
zungen als die menschliche Fihigkeit der Urteilskraft, die mit der Fa-
higkeit zu unterscheiden sehr viel mehr zu tun hat hat als mit der Fa-
higkeitzu ordnen und zu subsumieren. Dies mafdstabslose Urteilen ist
uns wohl bekannt aus dem dsthetischen oder Geschmacksurteil, tiber
das man, wie Kanteinmal sagte, gerade nicht»disputieren«, wohl aber
streiten und bereinkommen kann; und wir kennen es im alltaglichen
Leben, wenn immer wir in einer noch nicht bekannten Lage meinen,
der oder jener hitte die Situation richtig oder falsch beurteilt.>°

Arendt interessiert an Kants Konzept der Urteilskraft speziell die Weise,
in der Reflektieren als politische Praxis zwischen Menschen ausgeiibt
werden kann. Erst durch die Vermittlung verschiedener Perspektiven
auf eine Situation konnen die jeweils individuellen Vorurteile zuguns-
ten reflektierter Urteile itberwunden werden. Mit Kant gesprochen
sollen die »subjektiven Privatbedingungen, welche leicht fir objektiv
gehalten werden kénnten< durch eine experimentelle Ubernahme
moglichst vieler Perspektiven wberpriift und revidiert werden. Unter

wurde.« (Arendt, »Wahrheit und Politike, in: dies., Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken |, Miinchen 2012, S. 342).

50  Arendt, Was ist Politik?, a.a.0., S. 20f.

51 Kant, Kritik der Urteilskraft, a.a.0., S. 225.

14.02.2026, 11:41:50.

89


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Denken des Medialen

dem Gemeinsinn, dem »sensus communis«, versteht Kant ein »Beurtei-
lungsvermogen [...], welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart
jedes anderen in Gedanken (a priori) Riicksicht nimmt.«<** Es geht
sowohl Kant als auch Arendt darum, méglichst viele »mégliche Urtei-
le« anderer Menschen in Betracht zu ziehen, indem man »sich in die
Stelle jedes andern versetzt.«” Diese »erweiterte Denkungsart«** ist
auf die Ausiibung der »Einbildungskraft«*® angewiesen. Die Praxis der
kreativen Perspektiveniibernahme bestimmt Arendt als »das Zeichen

politischen Denkens«*®

und als zentrale Voraussetzung gelingender
Vermittlung von Pluralitit: Die kollektive Ausiibung von Urteilskraft
und Einbildungskraft ist als Vermittlungsgeschehen zu verstehen, als
eine mediale Praxis in der sich Politik und Poetik des Medialen verbin-
den. Politisches Denken ist Arendt zufolge ein Denken in Darstellungs-

und Vorstellungsprozessen:

Politisches Denken ist reprasentativin dem Sinne, dafd das Denken an-
derer immer mit prasent ist. Eine Meinung bilde ich mir, indem ich ei-
ne bestimmte Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrach-
te, indem ich mir die Standpunkte der Abwesenden vergegenwirtige
und sie mir so mit reprisentiere. Dieser Vergegenwirtigungsprozef
akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertre-
tene Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfithlung noch dar-
um, mit Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majoritat zu ermitteln
undsich ihrdann anzuschliefien. Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Einbil-
dungskraft, aber ohne die eigene Identitat aufzugeben, einen Stand-
ort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun
von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden. Je mehr sol-
cher Standorte ich in meinen Uberlegungen in Rechnung stellen kann
und je besser ich mir vorstellen kann, was ich denken und fiihlen wiir-
de, wenn ich an der Stelle derer wire, die dort stehen, desto besser

52 Ebd.

53 Ebd.

54  Ebd,S. 227.

55 Ebd,S. 218.

56  Arendt, »Wahrheit und Politiks, a.a.0., S. 342.

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

ausgebildetist dieses Vermogen der Einsicht [...] und desto qualifizier-
ter wird schlieRlich das Ergebnis meiner Uberlegungen, meine Mei-
nung sein.>’

Im Anschluss an Kant versucht Arendt somit die intersubjektive Kon-
frontation mit der Differenz anderer Weltsichten zum Ausgangspunkt
politischer Reflexion zu machen. Die Ermoglichung von Differenz und
die Ausbildung einer pluralen Kultur, die ein angstfreies Miteinander
zwischen den Verschiedenen erméglicht, ist schliefilich auch der Kern
von Arendts Begrift der Freiheit: »Freiheit gibt es nur in dem eigentiim-
lichen Zwischen-Bereich der Politik.«*®

Die politische Freiheit ist in modernen Gesellschaften jedoch nie-
mals garantiert, sondern wird immer bedroht von gegenliufigen au-
toritiren Tendenzen. Arendts politische Philosophie des Dazwischen
kann insgesamt als Reflexion auf die Gefihrdungen der Zwischenriume
des Politischen gelesen werden. Ebenso ausfithrlich wir eindriicklich
fithrt Arendt diese Kehrseite des Versprechens pluraler Freiheit in ihrer
Analyse moderner Gewaltverhiltnisse in Elemente und Urspriinge totaler
Herrschaft vor. In diesem Werk wird die Gewalt des Faschismus nicht
als ein anti-moderner oder archaischer Exzess beschrieben, sondern
als Konsequenz einer der modernen Gesellschaft inhirenten Tendenz
zur Verdringung von Pluralitit. Die totale Herrschaft bekimpft Arendt
zufolge Pluralitit in allen gesellschaftlichen Bereichen. Mit einer ra-
dikalen Vereinheitlichung des politischen Raums und der Zerstérung

57  Ebd., S 342.

58  Arendt, Was ist Politik?, a.a.0., S.12. Rebentisch beschreibt die Idee eines angst-
freien Miteinanders der pluralen Vielen als Fluchtpunkt von Arendts Politik-
verstiandnis: »Arendts Skepsis, wenn nicht gar Abneigung gegen alle Arten von
Gemeinschaften, die auf Ahnlichkeit beruhen, seien dies Zwangs- oder Wahl-
gemeinschaften, ist mithin eine Implikation ihrer Liebe zu und ihres Engage-
ments fiir eine Welt, in der Differenz nicht nur erlaubt, sondern gefordert ist.
Dies ist eine Welt, die den Menschen einladt, sich in der Einzigartigkeit sei-
nes Weltzugangs zu zeigen und sich dadurch zugleich von ihrem Pluralitdtsge-
schehen in unvorhersehbaren Weisen affizieren und gegebenenfalls auch ver-
andern zu lassen.« (Rebentisch, Der Streit um Pluralitdt, a.a.0., S. 100.

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Denken des Medialen

pluraler Offentlichkeit geht die Isolation der Individuen einher. Die
Gewaltherrschaft beruht auf der anti-pluralistischen Drohung, »aus

® zu machen: »Der duflere Zwang

vielen Menschen einen Menschen<®
des Terrors vernichtet mit der Zerstorung des Raums der Freiheit alle
Beziehungen zwischen Menschen; zusammengepref3t mit allen anderen
ist ein jeder ganz und gar von allen anderen isoliert.«*® Die moderne
Gewaltherrschaft »konstituiert den totalitiren politischen Kérper« und
durch »Terror gelingt es, Menschen so zu organisieren, als gibe es sie
gar nicht im Plural, sondern nur im Singular.«<*" Beide Dimensionen
der Pluralitit, die intersubjektive und die intrasubjektive Dimension,
sind immer wieder durch Herrschaftsverhaltnisse bedroht. Totale Herr-
schaft fithrt, wie Waltraud Meints-Stender ausfithrt, zu Situationen
existenzieller Verlassenheit:

Auf die Zerstérung der Pluralitit durch den Verlust einer gemeinsa-
men o6ffentlichen Welt folgt die Unfihigkeit zu handeln, auf die Zer-
storung der Pluralitidt im Selbst folgt die Unfahigkeit zu denken. Ver-
lassenheit ist ein Zustand, in dem die Pluralitit der Menschen sich
weder als Selbst im Denken noch als Handeln in der Welt entfalten
kann.®

Der Zustand der Verlassenheit, des durch Herrschaft und Gewalt be-
griindeten »Weltverlusts,«* bezeichnet die vollendete Verdringung
aller zwischenmenschlichen Vermittlungen. Arendts Analyse verdring-
ter Pluralitit, die auch auf ihre eigenen Erfahrungen im historischen
Kontext des Faschismus verweist, steht mit dieser Betonung politischer

59  Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,
Totalitarismus, Miinchen 2011, S. 970.

60 Ebd.

61  Ebd,S.958.

62  Waltraud Meints-Stender, »Pluralitit als >Konstitutionsprinzip< der Politik, in:
HannahArendt.net 1 (9), November 2018, S. 7, URL: https://www.hannaharendt.
net/index.php/han/article/view/391 [Letzter Aufruf: 22.08.2023].

63  Arendt, »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren Zeitenc, in:
dies., Freundschaft in finsteren Zeiten, Berlin 2018, S. 42.

14.02.2026, 11:41:50.


https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

Vermittlungsformen in gréfter Distanz zur politischen Philosophie
Carl Schmitts. Um die Gefahren verdringter Pluralitit zu verdeutli-
chen, soll im Folgenden ein abschlieRendes Schlaglicht auf Schmitts
Theorie des Politischen geworfen werden.

In direkter personlicher Nihe zum Faschismus formulierte Schmitt
eine anti-pluralistische und vermittlungsaverse politische Philosophie,
in deren Zentrum Einheitsfiktionen stehen.® Im Gegensatz zu Arendt
begreift Schmitt Demokratie als unmittelbare Herrschaft eines ho-
mogenen Volkes. Schmitt zufolge ist der politische Raum durch eine

hierarchische »Ordnung«®*

und volkische Homogenitit gekennzeich-
net, sein Verstindnis von Demokratie beruht auf der »Ablehnung aller
politischen Einfliisse und Einwirkungen, die nicht der substanziellen
Homogenitit des eigenen Volkes entspringen.«® Jede Unterminierung
politischer Einheitlichkeit fithrt nach Schmitt in den »Ausnahmezu-
stand,«”’ der mit einem gewaltvollen Akt souveriner Entscheidung

beantwortet werden muss. »Zur Demokratie,« so beschreibt Schmitt

64  Insgesamt ist das Verhdltnis Arendts zu Schmitt durch grofite inhaltliche Di-
stanz gekennzeichnet: »Im schirfsten Gegensatz zu Arendts Bestimmung von
Politik [...] steht Carl Schmitts Auffassung, dass das Politische in einer Freund/
Feind-Logik bestehe, wihrend sie formuliert, dass das Politische svon dem Zu-
sammen- und Miteinander-Sein der Verschiedenen<handelt« (Meints-Stender,
»Pluralitat als >Konstitutionsprinzip« der Politik«, a.a.0., S. 10). Trotz dieser Ce-
gensatzlichkeit erscheinen Teile von Arendts politischen Philosophie wie indi-
rekte kritische Antworten auf Schmitt, so kann etwa ihr Werk Uber die Revolution
als »pointierte Gegenthese« zu Schmitts Begriff des Politischen interpretiert wer-
den. Vgl. Helmut Dubiel, »Das nichtangetretene Erbe. Anmerkungen zu Han-
nah Arendts politischer Theorie«, in: ders., Ungewissheit und Politik, Frankfurt/
M. 1994, S. 41ff.

65  Carl Schmitt, Politische Theologie, Berlin 1996, S.19.

66  Schmitt Verfassungslehre, Berlin 1965, S, 238. Vgl. zu Schmitts Demokratiebegriff
Rebentisch, Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Existenz, Berlin
2012, S. 217-267 und zur Wirkung von Schmitt in der politischen Philosophie
Jan-Werner Miiller, Ein gefihrlicher Ceist. Carl Schmitts Wirkung in Europa, Darm-
stadt 2011.

67  Schmitt, Politische Theologie, a.a.0., S.18.

14.02.2026, 11:41:50.

93


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Denken des Medialen

sein Verstindnis volkischer Demokratie, »gehort [...] notwendig ers-
tens Homogenitit und zweitens — nétigenfalls — die Ausscheidung oder
Vernichtung des Heterogenen.«*® Anders als Arendt verdringt Schmitt
jede Form der Pluralitit, Heterogenitit und Medialitit aus dem Bereich
der politischen Offentlichkeit und artikuliert eine autoritire Sehnsucht
nach Homogenitit und Unmittelbarkeit. Jede Vermittlung der gesell-
schaftlichen Pluralitit erscheint als bloR »kiinstliche Maschinerie«
des Parlamentarismus, der eine unmittelbare »acclamatio des Volkes«
gegeniibergestellt wird.*® Der unmittelbare Ausdruck politischer Herr-
schaft geht jedoch schnell in Gewalt iiber.”® Schmitt kann letztlich im
Unterschied zu Arendt Machtausiibung nicht von Gewaltanwendung
differenzieren und lisst jede politische Praxis in die Unterdriickung von
Heterogenitit miinden. Eine medienphilosophisch aufgeklirte Kritik
an diesem autoritiren Politikverstindnis kann zeigen, dass Schmitt

68  Schmitt, Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, Berlin 2017,
S.14.

69 Im Zusammenhang lautet das Zitat: »Vor einer, nicht nur in technischen, son-
dern auch imvitalen Sinne unmittelbaren Demokratie erscheint das aus libera-
len Gedankengangen entstandene Parlament als eine kinstliche Maschinerie,
wahrend diktatorische und zésaristische Methoden nicht nurvon der acclamatio
des Volkes getragen, sondern auch unmittelbare Auferungen demokratischer
Substanz und Kraft sein kdnnen« (ebd., S. 23).

70  Die gewaltgeladene Sehnsucht nach Unmittelbarkeit wird auch von Sven Rei-
chardt als ein zentrales Merkmal faschistischer Politik dargestellt: »Mit der fa-
schistischen Betonung des Volks als dem Souverdn wurde zwar versprochen,
ein Band zwischen politischer Fithrung und Volk zu knipfen, aber zugleich et-
was fundamental anderes als ein liberales Demokratieverstandnis aufgerufen.
Der Faschismus verachtete die liberaldemokratischen checks and balances, den
Wettbewerb der parteigebundenen Meinungsbildung, eine unabhingige Jus-
tiz oder die Freiheit der 6ffentlichen Meinungsbildung. Er setzte die Beschwo-
rung von Homogenitit und Einheit an die Stelle von Aushandlung in pluralen
Gesellschaften, favorisierte sakralisierte Symbolik und hierarchische Sankti-
onsgewalt gegeniiber formalisierten Konfliktregelungen« (Reichardt, »Unmit-
telbarkeit und Cewalt: Zur Beteiligung an faschistischer Politiks, in: Journal of
Modern European History 17 [1] 2019, S. 41).

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

alle Erscheinungsweisen des Dazwischen zugunsten einer repressi-
ven Unmittelbarkeit negiert. Im Gegensatz zu Schmitt geht Arendts
politische Philosophie von der Pluralitit der Vielen aus und richtet
sich gegen das Phantasma einer einheitlichen »Volksgemeinschaft«.”
Arendt positiviert die Medialitit des Politischen und zeigt, dass Prakti-
ken der Vermittlung iiberhaupt erst politische Verstindigungsprozesse
zwischen verschiedenen Perspektiven und damit die Entstehung radi-
kaldemokratischer Macht ermoglichen.

Literatur

Arendt, Hannah, Vita activa oder vom titigen Leben, Miinchen 2002.

Arendt, Hannah, Was ist Politik?, Miinchen 2003.

Arendt, Hannah, Macht und Gewalt, Miinchen 2003.

Arendt, Hannah, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antise-
mitismus, Imperialismus, Totalitarismus, Miinchen 2011.

Arendt, Hannah, »Wahrheit und Politike, in: dies., Zwischen Vergangen-
heit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, Miinchen 2012,
S. 327-370.

Arendt, Hannah, Sokrates. Apologie der Pluralitit, Berlin 2016.

Arendt, Hannah, »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in fins-
teren Zeiteng, in: dies., Freundschaft in finsteren Zeiten, Berlin 2018,
S.39-88.

Arendt, Hannah, Denktagebuch. 1950 — 1973, Miinchen 2020.

Brumlik, Micha, »Martin Heidegger. Vom wahren Sein zur Volksge-
meinschaft, in: Ralf Fiicks, Christoph Becker (Hg.), Das alte Den-

71 Arendt wendet sich mitihrem Konzept der Pluralitdt auch in aller Konsequenz
von Martin Heidegger ab, dessen philosophisches Denken der Volksgemein-
schaft verhaftet bleibt. Vgl. Micha Brumlik, »Martin Heidegger. Vom wahren
Sein zur Volksgemeinschaft, in: Ralf Fiicks, Christoph Becker (Hg.), Das alte
Denken der neuen Rechten. Die langen Linien der antiliberalen Revolte, Bonn 2020,
S. 49-63.

14.02.2026, 11:41:50.

95


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Denken des Medialen

ken der neuen Rechten. Die langen Linien der antiliberalen Revolte,
Bonn 2020, S. 49-63.

Derrida, Jacques, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002.

Dubiel, Helmut, »Das nichtangetretene Erbe. Anmerkungen zu Han-
nah Arendts politischer Theorieg, in: ders., Ungewissheit und Poli-
tik, Frankfurt/M. 1994, S. 29-66.

Gamm, Gerhard, »Anthropomorphia inversa. Die Medialisierung von
Mensch und Technike, in: ders., Nicht Nichts. Studien zu einer Se-
mantik des Unbestimmten, Frankfurt/M. 2000, S. 288-308.

Han, Byung-Chul, Was ist Macht?, Stuttgart 2005.

Jullien, Frangois, Es gibt keine kulturelle Identitit, Berlin 2018.

Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft, in: ders., Werkausgabe Bd. X.,
Frankfurt/M. 1974.

Meints-Stender, Waltraud, »Pluralitat als >Konstitutionsprinzip< der Po-
litik, in: HannahArendt.net1(9), November 2018, URL: https://www
.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391 [Letzter Aufruf:
22.08.2023].

Meyer, Katrin, »Hannah Arendt, in: Dagmar Comtesse, Oliver Fliigel-
Martinsen, Franziska Martinsen, Martin Nonhoff (Hg.), Radikale
Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin 2019, S. 98-106.

Miiller, Jan-Werner, Ein gefihrlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in
Europa, Darmstadt 2011.

Rebentisch, Juliane, Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokrati-
scher Existenz, Berlin 2012.

Rebentisch, Juliane, Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit
Hannah Arendyt, Berlin 2022.

Reichardt, Sven, »Unmittelbarkeit und Gewalt: Zur Beteiligung an fa-
schistischer Politik«, in: Journal of Modern European History 17(1)
2019, S. 37—-42.

Schiirmann, Eva, »Vom Abwesenden zeugen. Die projektive Praxis des
Darstellens, in: Christiane Voss, Lorenz Engell (Hg.), Mediale An-
thropologie, Paderborn 2015, S. 139-152..

Schmitt, Carl, Verfassungslehre, Berlin 1965.

Schmitt, Carl, Politische Theologie, Berlin 1996.

14.02.2026, 11:41:50.


https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391
https://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/391

Johann Szews: »Die Welt liegt zwischen den Menschen.«

Schmitt, Carl, Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamenta-
rismus, Berlin 2017.

Szews, Johann, Die Okonomie der Zeit. Studien zu Nietzsche und Fou-
cault, Weilerswist 2022.

Voss, Christiane, »Medienphilosophie. Vom Denken in Zwischenriu-
men, in: Eva Schiirmann, Sebastian Spanknebel, Héctor Wittwer
(Hg.), Formen und Felder des Philosophierens. Konzepte, Methoden,
Disziplinen, Miinchen 2017, S. 252—272.

14.02.2026, 11:41:58.

97


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 11:41:50.


https://doi.org/10.14361/9783839468319-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

