Teil 1

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Die Befiirchtung zu duffern, unser Leben werde zunehmend und in Zukunft
womoglich ganzlich durch Algorithmen bestimmt, hat sich in den letzten Jah-
ren als massenmediale und populirwissenschaftliche Binsenwahrheit etabliert.
Yuval Hararis Bestseller Homo Deus gibt dieser Dystopie eines Kontrollverlusts
des Menschen tber sich selbst einen beredten exemplarischen Ausdruck.! Vie-
len, die so warnen, durfte kaum bewusst sein, dass sich die Bezeichnung ,Algo-
rithmus‘ vom Namen des Mathematikers Muhammad ibn Musa (8./9. Jahrhun-
dert) herleitet, genauer von dessen als ,Algorizmi‘ (und in anderen Variationen)
latinisiertem Namenszusatz al-Hwarizmi, der sog. nisba, die auf eine Herkunft
aus der historischen zentralasiatischen Landschaft Choresmien (arab.-pers.
Hwarizm oder Hwarazm resp. H'arizm oder HYarazm) hindeutet.2 Uber die
Omnipriasenz der Algorithmen schleicht sich aber nicht nur ein orientalischer
Gelehrter des Mittelalters in den Sprachgebrauch der Gegenwart ein, sondern
auch eine Assoziation, die auf den Themenbereich weist, in dem sich die vorlie-
gende Arbeit situiert. Das sudlich des Aralsees am Unterlauf des Amudarja gele-
gene Choresmien, urspringlich dem iranischen Kulturraum zugehoérig und
spater turkisiert, gelangte als Khanat von Chiwa 1873 unter die Kontrolle des
russischen Zarenreiches. Das Territorium von Chiwa wurde nach der Oktober-
revolution auf die usbekische und die turkmenische Sowjetrepublik verteilt.?
Heute lebt der Name ,Choresmien® als Provinz des postsowjetischen Staats Us-
bekistan weiter (usbek. Xorazm).

Choresmien ist Teil eines lieu de mémoire,* tir den sich in der Forschungsdis-
kussion der vergangenen zwei bis drei Jahrzehnte der Ausdruck ,russischer Ori-

Harari, Yuval: Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen. Aus dem Englischen tibers. von An-
dreas Wirthensohn. Miinchen: C.H.Beck €2017. Vgl. das Kapitel zur ,Datenreligion,
S.497-537.

Vgl. Brentjes, Sonja: ,Algorithm®. In: Ecyclopaedia of Islam, 3. Ausgabe, Online-Version
(doi: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0154, Zugriff am 8.11.2019). Fol-
kerts, Menso (Edition, Ubersetzung, Kommentar); Kunitzsch, Paul (Mitarbeit): Die dlteste
lateinische Schrift iiber das Rechnen nach al-Hwarizmi. Miinchen: Verlag der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 1997.

3 Vgl. als Uberblick Bosworth, C. E.: ,Khwarazm®. In: Encyclopaedia of Islam, 2. Ausgabe,
Online-Version (doi: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_420S5, Zugriff am
8.11.2019).

Der Ausdruck lieu de mémoire ist hier als lose Anlehnung an das gleichnamige in den
1980er-Jahren von Pierre Nora am Beispiel Frankreichs entwickelte Konzept zu verstehen.
Er hat hier nur einfithrenden Charakter und bezeichnet dementsprechend kein leitendes
Theorem dieser Studie. Fiir eine bereits vorliegende Anwendung des Konzepts auf russi-
sche Beispiele siche Nivat, Georges (Hrsg.): Les sites de la mémoire russe. Bd. 1: Géographie de
la mémorre russe. Paris: Fayard 2007. Behandelt werden z.B. das Museum, die Universitit,
die Bibliothek, Stadte, das Theater oder Kirchen und Kloster. Als einzige geografische

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ent® eingeburgert hat.’> Noch ohne auf die entsprechende Literatur Bezug zu
nehmen, kann die angesprochene Formulierung vorab auf zwei Weisen verstan-
den werden. In einer enger gefassten Bedeutung bezeichnet der ,russische Ori-
ent® diejenigen geografischen Gebiete innerhalb des Zarenreiches, der Sowjet-
union und des postsowjetischen Russland, die als orientalisch, dem Orient an-
gehorend, galten und gelten. Neben Choresmien resp. Chiwa und den anderen
zentralasiatischen Gebieten trifft dies etwa auf den Kaukasus oder die Krim,
aber ggf. auch auf weitere Regionen zu. Eine solche geografische Bestimmung
ist an die politische und militarische Beherrschung der entsprechenden Gebiete
gebunden: Was aus dem Machtbereich des Staates fallt, verlasst auch den Gel-
tungsbereich der Definition. In einer weiter gefassten Bedeutung bezieht sich
der ,russische Orient* hingegen nicht (nur) auf ein konkretes geografisches Ter-
ritorium, sondern auf einen Topos, auf eine imaginierte kulturelle Bezugsgro-
Be, die spezifische identititsstiftende Funktionen zu erfiillen vermag. So ver-
standen, ist der ,russische Orient” weder geografisch noch zeitlich gebunden.
Als Orient fungiert in diesem Fall dasjenige, was in Russland resp. der Sowjet-
union oder von mit Russland oder der Sowjetunion assoziierten Personen als
Orient vorgestellt, konstruiert, imaginiert, angeeignet wird. Ist dieses zweite
Verstindnis auf das erste nicht angewiesen, so bedarf umgekehrt das erste not-
wendigerweise des zweiten: Ein beherrschtes Gebiet als orientalisch zu empfin-
den, verlangt nach einem kulturellen Verstindnis dessen, was der Orient sei.
Das Beispiel der Person al-Hwarizmis, um zum Ausgangspunkt zurickzukeh-
ren, veranschaulicht, wie diese beiden Dimensionen des ,russischen Orients‘ zu-
sammenwirken. Eine sowjetische Briefmarke aus dem Jahr 1983 tber den
Nennwert von 4 Kopeken (siche Abb. 1) zeigt vor blauem Hintergrund das
kupferfarbene Portrat eines etwas streng blickenden bartigen Mannes mittleren
Alters, um dessen Kopf ein Turban drapiert ist. Die Strenge des Blickes mag we-
niger auf eine murrische Laune als auf eine den Anspriichen des sozialistischen
Realismus gentgende wissenschaftlich-zielgerichtete Geisteshaltung schlieen
lassen. Auf der linken Seite findet sich ein nur teilweise sichtbarer Gegenstand,
dessen untere Halfte einen Kreis oder eine Scheibe, vielleicht ein Astrolabium,
darstellt. Ein von Ornamenten eingefasster kurzer Schriftzug verkindet lako-
nisch ein Jubilaum von , 1200 Jahren® und daneben steht, etwas grofer und oh-
ne weitere Erlauterung, der Name des Gewurdigten: Muchammed al’-Chorez-
mi (Muhammad al-Hwarizmi). Der mittelalterliche Orient, der gemif§ der oben

Landschaft im alltagssprachlichen Sinne ist Sibirien vertreten (M. Rojanski: ,La Sibérie
comme lieu de mémoire®, S. 303-315).

Vgl. zur Illustration folgende exemplarische Buchtitel: Brower, Daniel R.; Lazzerini, Ed-
ward J. (Hrsg.): Russia’s Orient. Imperial Borderlands and Peoples, 1700-1917. Bloomington:
Indiana University Press 1997. Wageman, Patty; Kouteinikova, Inessa (Hrsg.): Russia’s Un-
known Orient: Orientalist Painting 1850 - 1920. Groningen: Groninger Museum 2010. Tolz,
Vera: Russia’s Own Orient: The Politics of ldentity and Oriental Studies in the Late Imperial
and Early Soviet Periods. Oxford: Oxford University Press 2011.

18

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

angefiihrten ersten Definition nicht Bestandteil des ,russischen Orients® sein
kann, stellt hier in einer ikonografisch imaginierten historischen Kontinuitit
eine implizite Verbindung zum zentralasiatischen sowjetischen Orient her (der
die Kriterien der ersten Definition erfiillt) und tritt damit als ,russischer Orient*
gemafs der zweiten Definition in den Dienst des sowjetischen nation building.
Der positive Bezug auf einen in der Imagination angerufenen vergangenen Ori-
ent — al-Hwarizmis Status als Naturwissenschaftler verleiht ihm offenbar eine
mit der Staatsideologie konforme ,Progressivitat* — legitimiert damit die sowje-
tische ,Volkerfreundschaft resp. den imperialen Anspruch auf den gegenwarti-
gen sowjetischen Orient.

Die Rede von einem ,russischen Orient® entspringt im Wesentlichen einer
Forschungsrichtung v.a. der Geschichtswissenschaft und Slavistik sowie teilwei-
se der Kunstgeschichte, die sich seit den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts mit
dem russischen Blick auf den Orient als einer kulturellen Konstruktion, als
einer Imaginations-, aber auch Kolonialgeschichte befasst. Vereinfacht gesagt
hat die betreffende Literatur den ,russischen Orientalismus‘ zum Gegenstand —
eine Formulierung, die zuvorderst an Edward Saids Giberaus einflussreiches, fiir
die postcolonial studies grundlegendes Werk Orientalism (1978) denken lasst,
aber als Sammelbegriff fir russische Orientverstindnisse auch in Arbeiten Ver-
wendung findet, die nicht im Geiste Saids geschrieben sind.¢ Gleichwohl bildet
der palastinensisch-amerikanische Literaturwissenschaftler eine beinahe unum-
gangliche positive, negative oder ambivalente Referenz, wo der ,russische Ori-
ent’ in Betracht steht. Bedenkt man, dass die europiische Aneignung asiati-
schen Wissens ab dem 18. Jahrhundert gelegentlich in Anlehnung an eine klas-
sische Studie Raymond Schwabs als ,orientalische Renaissance’ bezeichnet
wird, so entspricht die Bedeutung Saids fiir die Erforschung dieser ,zweiten® Re-
naissance funktional derjenigen Jakob Burkhardts fir die Erforschung der ,ers-
ten‘ Renaissance: Beide Wissenschaftler verkorpern gewissermafen einen Uber-
vater, dessen Einfluss auf die Konzeption des jeweiligen Forschungsfeldes der-
art pragend war, dass zumindest ein rhetorischer Bezug auf ihn erforderlich ist.”

6 Said selbst unterscheidet drei Verstindnisweisen des Begriffs ,Orientalismus‘: 1. Orienta-
lismus als Bezeichnung eines wissenschaftlichen Spezialgebiets resp. als Sammelbezeich-
nung universitarer Disziplinen; 2. Orientalismus als imaginares Bild des Orients, der onto-
logisch und epistemologisch vom Okzident unterschieden wird; 3. Orientalismus als (in-
stitutionalisierter) westlicher Machtdiskurs, der den Orient hegemonial beherrscht. Zwar
Uberwiegt fiir Said die dritte Bestimmung, doch geht er in der Konsequenz seiner Unter-
suchungsanlage davon aus, dass alle drei Definitionen ineinander ibergehen und sich
wechselseitig bedingen. Vgl. Said, Edward: Orientalism. London: Penguin Books 2003
[1978], S.2f. Hinzuzufiigen wire zumindest eine vierte Begriffsbestimmung (die sich
ebenfalls auf die anderen drei beziehen lasst): Orientalismus als Stilrichtung in der europi-
ischen Kunstgeschichte.

Schwab benennt den Gegenstand seines Buches explizit als zweite Renaissance: ,Renais-
sance orientale, — deuxieme Renaissance opposée a la premiere [...].“ Schwab, Raymond:
La Renaissance Orientale. Paris: Payot 1950, S. 18. Der Begriff der orientalischen Renais-

19

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie unterschiedlich die Arbeiten zum ,russischen Orientalismus® ausgerich-
tet sein konnen, zeigt sich mithin an ihrer Positionierung gegentiber Said. Eine
der frihesten und einflussreichsten Studien auf diesem Gebiet, Susan Laytons
Untersuchung eines Konnexes von Literatur und Imperialismus (1994), beruht
beispielsweise auf einer initialen Zustimmung zur Plausibilitit von Orienta-
lism.® Was Layton als mehr oder weniger selbstevident voraussetzt — die Gultig-
keit der Said’schen Thesen im russischen Kontext —, bildet einige Jahre spater
(2000) den Gegenstand einer Grundsatzdebatte in der Zeitschrift Kritzka. Den
Ausfiuhrungen Adeeb Khalids, der die Aussagekraft von Saids Studie in Bezug
auf das zaristische Russland weitgehend akzeptiert, halt Nathaniel Knight seine
Skepsis gegeniiber einer solchen generellen Anwendbarkeit entgegen, wahrend
Maria Todorova sich v.a. kritisch mit der simplifizierenden Said-Lektiire ausein-
andersetzt, die sie bei Knight ausmachen will.? Kerstin S. Jobst meldet sich im
selben Jahr mit einer abwigenden Darstellung zu Wort, die Orientalism fir den
Bereich der Osteuropaischen Geschichte als Analyseinstrument kolonialer
Machtstrukturen anerkennt, zugleich aber wesentliche Einwinde benennt und
etwa anmahnt, die kulturellen Rackwirkungen auf die Kolonialmacht (die Me-
tropole) mit zu bedenken, die sich durch den Kulturkontakt mit den Kolonien
(der Peripherie) ergeben.!?

Auch in der jingeren einschlagigen Literatur bleibt eine Stellungnahme zu
Said meist unabdingbar. Ambivalente Einschatzungen, die Orientalism einer-
seits eine gewisse Erklarungskraft zugestehen, andererseits aber auch die Be-
schrankungen dieses Ansatzes hervorheben, stehen nach wie vor neben eindeu-
tiger positionierten, affirmierenden oder ablehnenden Sichtweisen. So halt Da-
vid Schimmelpenninck van der Oye Saids Werk im Fall Russlands fiir ,,not
wholly relevant®, gesteht aber ein, dass es zu Recht Fragen tber die Verbindung
von Wissen und Macht aufwerfe. Victor Taki lasst demgegentiber, mit wenigen
Abstrichen, eine grofere Zustimmung erkennen, wihrend sich Evgenij Stejner
in der Einleitung zu einem (nicht nur den ,russischen Orient® betreffenden)

sance ist keine Wortschopfung Schwabs, vielmehr bezieht er sie aus dem 19. Jahrhundert
bei Edgar Quinet, vgl. ebd. Vera Tolz spricht gar, mit Blick auf den Zeitraum zwischen ca.
1880 und 1920, von einer zweiten orzentalischen Renaissance, vgl. Tolz 2011, S. 1.

8 Vgl. Layton, Susan: Russian Literature and Empire. Conquest of the Caucasus from Pushkin to
Tolstoy. Cambridge: Cambridge University Press 1994, S. 8f.

9 Khalid, Adeeb: ,Russian History and the Debate over Orientalism®. In: Kritika 1, Nr. 4
(2000), S.691-99. Knight, Nathaniel: ,On Russian Orientalism: A Response to Adeeb
Khalid“. In: ebd., S.701-15. Todorova, Maria: ,,Does Russian Orientalism Have a Russian
Soul? A Contribution to the Debate between Nathaniel Knight and Adeeb Khalid®. In:
ebd., S.717-27. Zum Kontext dieser Debatte ist zudem ein weiterer Artikel Knights zu
rechnen, der einen der Ausgangspunkte fiir Khalids Argumentation bildet, siche Knight,
Nathaniel: ,,Grigor’ev in Orenburg, 1851-1862: Russian Orientalism in the Service of Em-
pire?* In: Slavic Review 59, Nr. 1 (2000), S. 74-100.

10 Jobst, Kerstin S.: ,Orientalism, E.W. Said und die Osteuropiische Geschichte®. In: Saecu-
lum 51 (2000), S. 250-266.

20

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konferenzband sehr deutlich ablehnend gegen Said in Stellung bringt.!' Vera
Tolz, um eine weitere Position zu nennen, vertritt die originelle These, Saids
Schaffen stehe vermittels nahostlicher marxistischer Intellektueller in einem Fi-
liationsverhiltnis zur Orientalistik des spaten Zarenreiches und der frithen
Sowjetunion, die viele der Argumente von Orientalism bereits vorweggenom-
men habe.!?

Die angefiihrten Arbeiten — weitere sind hinzuzufigen'®> — konnen keines-
wegs auf die Auseinandersetzung mit Said reduziert werden, die allerdings un-
bestreitbar einen wichtigen Ausgangspunkt dieser Forschungsrichtung setzte.
Den umfassenderen Kontext, dem diese Literatur zuzuordnen ist, bildet die so-
genannte ,Neue Imperiumsgeschichte® (new imperial bistory, novaja imperskaja
istorgja), die seit dem Ende der UdSSR in der Geschichtswissenschaft und der
Slavistik éltere, stark auf russische Nationalgeschichte fokussierte Sichtweisen
in Frage stellt. Einen vielrezipierten Anstof$ hierzu gab z.B. Andreas Kappelers
1992 erschienene Darstellung Russlands als Vielvolkerreich.'* Im Rahmen
der ,Neuen Imperiumsgeschichte‘ kann, wie auch in anderen Forschungsfel-

11 ygl. Schimmelpenninck van der Oye, David: Russian Orientalism. Asia in the Russian Mind
from Peter the Great to the Emigration. New Haven: Yale University Press 2010, S. 8-10. Ta-

ki, Victor: Tsar and Sultan. Russian Encounters with the Ottoman Empire. London/New
York: I. B. Tauris 2016, S. 6-8. Stejner, Evgenij (Hrsg.): Orientalizm/Oksidentalizm: jazyki
kul’tur 1 jazyki ich opisanija: sbornik statej. Orientalism/Occidentalism: Languages of Cultures
vs. Languages of Description: Collected Papers. Moskva: Sovpadenie 2012, S. 9-10.

12 S0 schreibt sie u.a.: ,[...] I propose that contemporary post-colonial scholarship should be
viewed as a ,descendant® of the early twentieth-century Russian Orientology“ (Tolz 2011,
S.5). Vgl. auflerdem S. 20f., 171f. und ausfithrlicher S. 88-101; zum Argument einer (indi-
rekten) Verbindungslinie von Said zum russischen Kontext speziell S. 100f.

13 Neben den bereits genannten Publikationen siehe z.B. Greenleaf, Monika: Pushkin and
Romantic Fashion: Fragment, Elegy, Orient, Irony. Stanford: Stanford University Press 1994.
Jersild, Austin: Orientalism and Empire: North Caucasus Mountain Peoples and the Georgian
Frontier, 1845-1917. Montréal: McGill-Queen’s University Press 2002. Ram, Harsha: The
Imperial Sublime: A Russian Poetics of Empire. Madison: University of Wisconsin Press
2003. David-Fox, Michael; Holquist, Peter; Martin, Alexander (Hrsg.): Orientalism and
Empire in Russta. Bloomington: Slavica 2006. Jobst, Kerstin S.: Dze Perle des Imperiums: der
russische Krim-Diskurs im Zarenreich. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH 2007. Hok-
anson, Katya: Writing at Russia’s Border. Toronto: University of Toronto Press 2008. De
Meaux, Lorraine: La Russie et la tentation de lorient. Paris: Fayard 2010. Kissel, Wolfgang
Stephan (Hrsg.): Der Osten des Ostens: Orientalismen in slavischen Kulturen und Literaturen.
Frankfurt a. M.: Peter Lang 2012. Bornet, Philippe; Gorshenina, Svetlana (Hrsg.): L orien-
talisme des marges: éclairages a partir de 'Inde et de la Russie = Etudes de lettres 296, Nr. 2-3
(2014). Alekseev, P. V.: Konceptosfera oriental’nogo diskursa v russkoj literature pervoj polovi-
ny XIX v.: ot A. S. Puskina k F. M. Dostoevskomu. Tomsk: Izd-vo Tomskogo universiteta
2015. [Muzej-zapovednik ,Caricyno“]: Orientalizm. Tureckij stil’ v Rossii. 1760-1840-¢.
Moskva: Kuckovo pole 2017. Einige zusitzliche einschligige, im Verlauf der weiteren Ka-
pitel verwendete Arbeiten werden hier nicht eigens gelistet.

14 Kappeler, Andreas: Rufland als Vielvilkerreich. Entstehung. Geschichte. Zerfall. Miinchen:
C.H.Beck 22008 [1992]. Eine Zuordnung der den ,russischen Orientalismus‘ untersuchen-
den Literatur zur ,Neuen Imperiumsgeschichte‘ impliziert aufferdem eine (allerdings
nicht immer trennscharf mogliche) Abgrenzung zu ,traditionellen Fachgeschichten der
Orientalistik. Bzgl. letzterer siche z.B. Kim, G. F.; Sastitko, P. M. (Hrsg.): Istorija oteest-

21

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern und Disziplinen, eine wiederentdeckte Aktualitit des Themas ,Religion®
beobachtet werden.!s In der referierten Literatur zum ,russischen Orientalis-
mus* hat sich diese ,Wiederkehr* allerdings noch kaum in Form programmati-
scher Behandlung niedergeschlagen. Zweifellos sprechen einschlagige Werke
religionsbezogene Aspekte der Konstruktion des ,russischen Orients® an, doch
interessieren diese eher als Teilbereich tbergeordneter Fragestellungen und
nicht als Perspektive an sich.'¢ Eine explizite, systematische und in die Tiefe rei-
chende Thematisierung von Religion im Medium des russischen Orientdiskur-
ses v.a. der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts ist das Anliegen der vorliegenden
Studie. Sie schreibt sich damit in die Forschungsliteratur zur Imperiumsge-
schichte Russlands ein, allerdings als ,Exotin®, ist ihre disziplinire Heimat doch
das Fach Religionswissenschaft.

Die Herangehensweise dieser Arbeit mag auf den ersten Blick aus der Warte
anderer Facher ein gewisses Befremden hervorrufen. Sie kommt namlich nicht
umhin, grundsitzlich zu fragen, ob und inwiefern ihr Gegenstand - Religion
im ,russischen Orient — historisch tiberhaupt gegeben sei. Wie sich im Verlauf
der Untersuchung zeigen wird, verbirgt sich hinter dieser scheinbar widersinni-
gen Skepsis eine diachrone Komplexitit diskursiver Prozesse, die von gegenwir-
tigen Religionsverstindnissen kaum zu trennen ist. Kurz gefasst liegt hier der
Versuch vor, die Reflexion der wissensgeschichtlichen Genese des Gegenstan-
des der Religionswissenschaft — also der Religion(en) — zu erweitern und mit
Russland auf ein Gebiet anzuwenden, das in dieser Hinsicht, zumindest in der
westeuropaischen Fachdiskussion, noch kaum Beachtung gefunden hat. Es geht
also um eine Historisierung von Religion resp. von Religionsverstindnissen am
Beispiel des russischen Orientdiskurses, womit zumindest auch einige Aspekte
der russischen (Vor-)Geschichte des Faches Religionswissenschaft in Erschei-
nung treten (oder zumindest historische Voraussetzungen der spateren Fachge-

vennogo vostokovedentja do serediny XIX veka. Moskva: Nauka, glavnaja redakcija vosto¢noj
literatury 1990. Vigasin, A. A.; Chochlov, A. N.; Sastitko, P. M. (Hrsg.): Istorija otelestven-
nogo vostokovedenija s serediny XIX veka do 1917 goda. Moskva: Izdatel’skaja firma ,Vos-
to¢naja literatura® RAN 1997. Bartol’d, V. V: Istorija izucenija vostoka v Evrope i v Rossit.
Lekcit, citannye v Imp. S.-Peterburgskom universitete. S.-Peterburg: Tipografija M. M. Stasju-
levi¢a 1911.
15 7 B. Geraci, Robert P.; Khodarkovsky, Michael (Hrsg.): Of Religion and Empire. Missions,
Conversion, and Tolerance in Tsarist Russia. Ithaca/London: Cornell University Press 2001
und als Uberblick Werth, Paul W.: ,Lived Orthodoxy and Confessional Diversity: The
Last Decade on Religion in Modern Russia®. In: Kritika 12, Nr. 4 (2011), S. 849-865.
Illustrativ ist z.B. die Diskussion bei Taki 2016, S. 12-14. Der Autor strebt in seiner Unter-
suchung zu russischen Beschreibungen des Osmanischen Reiches an, Religion mitzube-
handeln, aber nicht Gberzubetonen: ,,Conscious of the twin pitfalls of ignoring and over-
estimating religion in the study of the still largely traditional, yet modernizing society,
the present author sought to strike a balance between religious and secular elements in
Russian encounters with the Ottoman Empire and trace their changing correlation over
time“ (ebd., S. 13).

16

22

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte).”” Damit soll zugleich ein interdisziplinarer Fragehorizont eroffnet
werden, der fur die Geschichtswissenschaft und die Slavistik eine vermutlich
ungewohnte Weise, auf ihren ,hauseigenen® Gegenstandsbereich zu blicken, er-
bringt, denn die Art der hier zu berticksichtigenden Quellen (z.B. historiografi-
sche, philologische, literarische, literaturkritische, philosophische, journalisti-
sche oder reiseberichtende Texte) wird diesen Fachern als durchaus vertraut er-
scheinen.

In ihrem epistemologischen Grundverstaindnis kann die vorliegende Studie
als eine Spielart religionswissenschaftlicher Diskursanalyse verstanden werden,
ohne dass sie sich einer bereits formulierten diskursanalytischen Richtung in-
nerhalb des Faches anschlosse.!® Die theoretischen Grundlagen ihres Fragens
bezieht sie vielmehr zu wesentlichen Teilen direkt aus dem Denken Michel
Foucaults, das sie dartiber hinaus mit dem kultursemiotischen Ansatz Jurij Lot-
mans, genauer dem Konzept der Semiosphare, engfthrt. Letzteres steht zudem
dem der Untersuchung zugrunde gelegten Rezeptionsbegriff Modell, der es er-
lauben soll, den ,Orient‘ als Medium, als semiotischen Text zu formalisieren,
der nicht in Said’scher Manier machtdiskursiv pradeterminiert ist.'”” Die ent-
sprechenden theoretischen Ausfithrungen finden sich in Kapitel 2 im Anschluss
an die Einleitung.

Die angedeutete Perspektive bringt es mit sich, dass oft von Begriffen, dass
viel von der (Religion beschreibenden) Sprache die Rede sein wird. Die an die
Quellen heranzutragenden Fragen richten sich also nicht auf deren korrekte
oder falsche Beschreibung historischer Gegenstinde. Der Gegenstand ist die
Sprache selbst, insofern sie dasjenige, was sie beschreibt, mit dieser Beschrei-
bung zugleich erschafft. Zu betonen ist, mégliche Grundsatzeinwinde voraus-
nehmend, dass damit keinesfalls eine sprachkonstruktivistische Radikalposition
propagiert werden soll. Die Existenz einer Realitit jenseits von Sprache bleibt

17" Einen - aufgrund des Formats der Darstellung nur einfiihrenden — Uberblick zur Entste-
hung der Religionsforschung resp. Religionswissenschaft im osteuropéischen Raum bie-
tet Ciurtin, Eugen: ,Eastern Europe®. In: Alles, Gregory D. (Hrsg.): Religious Studies: A
Global View. London: Routledge 2008, S.50-74. Fir Beispiele russischer Arbeiten zur
Fachgeschichte der Religionswissenschaft (religiovedenie) vgl. Kap. 9.4, Fn. 719.

Siehe als Vorschlidge der Konzipierung einer diskursanalytischen Religionswissenschaft
(denen hier nicht gefolgt wird) z.B. von Stuckrad, Kocku: ,,Discursive Study of Religion:
Approaches, Definitions, Implications“. In: Method and Theory in the Study of Religion 25
(2013), S. 5-25. Neubert, Frank: Die diskursive Konstitution von Religion. Wiesbaden: Sprin-
ger VS 2016.

Wie im Falle diskursanalytischer Zuginge in der Religionswissenschaft wird auch hier
kein direkter Anschluss an bestehende (nicht sehr zahlreiche und unterschiedlich positio-
nierte) Konzeptionen einer semiotikbasierten Religionswissenschaft angestrebt. Fur zwei
Beispiele solcher Ansitze siche Yelle, Robert A.: Semiotics of Religion. Signs of the Sacred in
History. London: Bloomsbury 2013. Hermsen, Edmund: ,Religiose Zeichensysteme im
Spannungsfeld anikonischer und ikonischer Darstellung. Neue Perspektiven zu einer zei-
chentheoretischen Begrindung der Religionswissenschaft®. In: Zestschrift fiir Religions-
und Geistesgeschichte 55 (2003), Nr. 2, S. 97-120.

18

19

23

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unbenommen, doch sie steht hier meist nicht im Fokus. Die Perspektive, wel-
che die vorliegende Studie einnimmt, geht — als spezifische Perspektive, nicht
als Universaltheorie — davon aus, dass Religion als Gegenstand nicht an sich ge-
geben ist, sondern dass zuerst geklart werden muss, aufgrund welcher Voraus-
setzungen tGberhaupt historisch (und damit auch in der Gegenwart) von Religi-
on und Religionsverstindnissen gesprochen werden kann. Eine zentrale Bedeu-
tung kommt dabei zuvorderst einer Historisierung des Begriffs ,Religion® selbst
zu. Weitere Termini spielen, wie sich zeigen wird, mehr als eine Nebenrolle, so
z.B. allgemeine Uberbegriffe wie ,Glaube‘, ,Gesetz’, ,Lehre‘ oder ,Sekte*, aber
auch kontextspezifische Uberbegriffe wie ,Buddhismus®, ,Islam‘, ,Mahometa-
nertum®, ,Schamanismus® u.a.m. Es ist dariiber hinaus zu bedenken, dass Reli-
gionsverstindnisse keine isolierte Existenz fihren. Sie bilden sich mit, neben
und gegen Verstindnisse von Geschichte, Wissenschaft, Literatur, Politik etc.

Konkret steht also zunichst die Frage nach Begriffen, Konzepten, Verstind-
nissen an. Welche neuen treten auf, welche alten 10sen sie ab? Wie bildet sich
eine (neue) religionsdeskriptive Sprache aus und welche Folgen hat ihr Ge-
brauch fir die Art und Weise, wie auf Religion geblickt, was als Religion ver-
standen und konzipiert wird? Wo finden welche Abgrenzungsvorginge statt,
welche Begriffe fallen aus dem Geltungsbereich der Religion, welche Bezie-
hung wird zwischen Religion und Geschichte, Wissenschaft, Literatur, Politik,
der eigenen Kultur etc. gesetzt? Ergeben sich daraus identitatsstiftende Fakto-
ren? Werden Religionsvergleiche vorgenommen (welche?) und ergeben sich da-
raus analytische Uberlegungen? SchlieRlich auch: Wie wird Wissen tiber Religi-
on in narrative Strategien uberfiihrt und/oder literarisch umgesetzt?

Der Untersuchungsgegenstand, an dem solche Fragen expliziert werden, ist
das wissenschaftliche, literarische und publizistische Feld der ,langen® ersten
Halfte des 19. Jahrhunderts, wobei sich ,literarisch® nicht nur im engeren Sinne
auf fiktionale oder ,kiinstlerische‘ (im Sinne von russisch chudoZestvennyy) Texte
beziehen soll, sondern auch Bereiche wie Literaturkritik, Ubersetzungstatigkeit
oder Reflexion tber Literatur und Philologie meint. Der Wissenschafts- und
der Literaturbetrieb sowie allgemein der publizistische Markt sind zu dieser
Zeit noch weniger als spater in Teilbereiche differenziert. Paradigmatisch ge-
langt dies an der Person Osip Senkovskijs (siche v.a. Kap. 3, 4 und 7.6) zum
Ausdruck, der eine wissenschaftliche, eine literarische und eine journalistische
Karriere auf sich vereinte. Spezifische Text-Genres wie der Reisebericht entzie-
hen sich aulerdem einer klaren Zuordnung und konnen je nach Gewichtung
wissenschaftshistorisch oder literaturgeschichtlich gelesen werden. Das ange-
sprochene Untersuchungsfeld beschrankt sich zudem nicht auf die russische
Sprache, es umfasst etwa auch Deutsch oder Franzosisch. Die wichtigste Refe-
renzsprache der Quellenanalyse ist Russisch, doch muss die Mehrsprachigkeit
des Feldes gerade im Rahmen einer Imperiumsgeschichte Berticksichtigung er-

24

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fahren.?® ,Lang‘ soll der untersuchte Zeitraum - in Anlehnung an die ge-
schichtswissenschaftliche Rede vom ,langen 19. Jahrhundert® (1789-1914) - in-
sofern genannt werden, als sich trotz eines Schwerpunkts auf den 1820er-
bis 1840er-Jahren auch Blicke uber die Jahrhundertmitte hinaus und auf das
Ende des 18. Jahrhunderts als notwendig erweisen, um tber eine groflere Dauer
verlaufende Entwicklungen zu erfassen. Zugrunde gelegt wird die Annahme,
dass sich im Zeitrahmen vom Ende des 18. Jahrhunderts bis zur Mitte des 19.
Jahrhunderts entscheidende Verinderungen und Pluralisierungen festmachen
lassen, die zu spiteren Religionsverstindnissen, sowjetischen und heutigen, ent-
scheidend beitragen, so etwa die Etablierung von Uberbegriffen wie ,Religion®
(religia), Buddhismus® (buddizm) oder ,Islam* (islam) im russischen Sprachge-
brauch. Die ,lange‘ erste Halfte des 19. Jahrhunderts umfasst solche Neuerung-
en als sich verdichtende Tendenzen und nicht als singulare Ursprungsmomen-
te. Das Weiterleben alterer Konzepte und Terminologie tiber die Jahrhundert-
mitte hinaus ist damit ebenso moglich, wie es sich als unmoglich oder schwie-
rig erweist, ihr erstes historisches Auftreten zu fixieren.

Zu betonen ist, dass die Untersuchung nicht in erster Linie einen Beitrag zur
Religionsgeschichte Russlands resp. zur Geschichte der Religionen in Russland
darstellt, sondern zur gesellschaftlichen Kommunikation iber Religion. Sie be-
fasst sich also mit religionsbezogenen Diskursen in Textgattungen wie Wissen-
schaft, Literatur, Reiseberichten oder Literaturkritik, die sie als spezifische Teil-
aspekte gesellschaftlicher Wissensproduktion versteht, aber kaum mit anderen
religionsbezogenen historischen Feldern wie beispielsweise der Religionspolitik
des Staates, dem Religionsverstindnis der Orthodoxen Kirche oder der Institu-
tionengeschichte von Religionsgemeinschaften.?! Wie auflerdem deutlich ge-
worden sein diirfte, besteht das Forschungsanliegen nicht darin, eine ontolo-
gisch geartete special relationship Russlands mit Asien, eine wesensmaflige Ver-

20 So publizierte z.B. der fir die russische Buddhismusforschung zentrale Isaak Jakob
Schmidt v.a. auf Deutsch, teilweise aber auch auf Russisch (vgl. v.a. Kap. 7.2 u. 7.3).

Die Arbeit positioniert sich also auch nicht als Beitrag zum in den letzten Jahrzehnten
diskutierten religionswissenschaftlichen Konzept der ,Europaischen Religionsgeschichte,
wobei aber eine Anschlussfahigkeit mit Blick auf die hier behandelten Textgattungen
durchaus gegeben wire. Burkhard Gladigow, auf den die Idee einer ,Europaischen Religi-
onsgeschichte als spezifischer religionsgeschichtlicher Konstellation (im Gegensatz zur
geografisch definierten ,Religionsgeschichte Europas‘) zurtickgeht, sieht bspw. program-
matisch vor, ,dalf der ,vertikale Transfer von Ergebnissen, Thesen der Geistes- und Na-
turwissenschaften in den Bereich von Religion ebenso mitbedacht werden muf8 wie
die ,sinnstiftende Funktion® von Literatur und neuen Medien®. Gladigow, Burkhard: ,,Eu-
ropiische Religionsgeschichte®. In: Kippenberg, Hans G.; Luchesi, Brigitte (Hrsg.): Lokale
Religionsgeschichte. Marburg: diagonal-Verlag 1995, S.21-42, hier S.29. Gerade im Falle
von ,Interferenz von Wissenschafts- und Religionsgeschichte®, betont Gladigow, sei die
Rolle von ,orientalistischen Fichern® kaum zu verkennen (vgl. ebd., S.31). Der (russi-
sche) Orient wire dann in einem konzeptuellen Sinne als ,Ort* der Europdischen Religi-
onsgeschichte zu diskutieren, vgl. hierzu Hermann, Adrian; Mohn, Jirgen (Hrsg.): Orte
der europdischen Religionsgeschichte. Wirzburg: Ergon-Verlag 2015.

21

25

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wandtschaft Russlands mit dem Orient herauszuarbeiten, wie dies 1950 bei
Schwab anklingt und noch 2010 bei de Meaux in gewissen Formulierungen
nachhallt.?? Aus einer Ablehnung solcher essentialisierender Sichtweisen folgt
allerdings nicht, die spezifische geografische Lage Russlands und seine histo-
rische Verflechtung mit dem eurasischen Raum als bedeutungslos zu erklaren,
sondern vielmehr diese Voraussetzungen als Konstellation zu verstehen, die die
Konstruktion von kulturellen Identititen wie etwa die Auffassung, Russland
vermittle als Tertium zwischen West und Ost, anregen (vgl. hierzu Kap. 3.1.3).
Die Kapitel 3 bis 8 dieser Studie, in denen das Gros des historischen Quellen-
materials analysiert wird, beanspruchen eine gewisse thematische Breite, die
nach einer Erklirung ihres Zustandekommens verlangt. Das hier gewihlte Vor-
gehen der Materialauswahl und Materialbegrenzung orientiert sich an der Idee
der Enzyklopadie und konkret am 1835 bis 1841 in St. Petersburg herausgege-
benen Enciklopediceskij leksikon (Enzyklopddisches Lexikon). Diese erste russische
Universalenzyklopadie, die nach 17 Banden abbricht und deshalb heutzutage
wenig bekannt ist, weist eine thematische und programmatische Verbindung
mit dem Gegenstand dieser Studie auf, denn sie bezieht zwar einerseits einen
betrachtlichen Teil ihres Inhalts von westeuropéischen Vorbildern, betont aber
demgegentiber als russische Eigenleistung die zahlreichen Artikel zu Russland
und zum Orient (resp. Asien). Verschiedene Exponenten der russischen Orien-
talistik wie z.B. Osip Senkovskij, Pavel Savel’ev, Vasilij Grigor’ev, Isaak Jakob
Schmidt oder Osip Kovalevskij waren an der Erarbeitung dieses enzyklopadi-
schen Projekts beteiligt. Angesiedelt in der publizistischen Nachbarschaft der
populir werdenden sogenannten dicken Zeitschriften (folstye Zurnaly), lasst es
sich auch generell im Zusammenhang der Allgemeinbildung oder ,Aufklirung’
(prosvescenie) und der Kultivierung der modernen russischen Schriftsprache und
damit im Bereich der Literatur gemaf§ dem oben festgelegten weiten Verstind-
nis situieren. Kapitel 3.1 ordnet das Enciklopediteskij leksikon (im Folgenden:
EL) in sein historisches Umfeld und die Geschichte des enzyklopadischen Den-
kens ein und prisentiert es als eine wissensgeschichtliche Quelle, die bis anhin
wenig Beachtung gefunden hat. Kapitel 3.3 entfaltet sodann aus der Lektire

22 ygl. folgende Passagen: ,Que ce soit pour des raisons de site ou de sang, par des traits
d’histoire ou de structure, le voisinage du tempérament slave avec I’Asie est autrement
évident que celui de la nature germanique; il n’est pas nourri des mémes échanges,
n’oscille pas a la méme profondeur, n’aboutit nullement a des pratiques comparables; son
produit de pratiques morales a quelque chose a la fois de plus naturel et de plus fidele“
(Schwab 1950, S. 471). ,,Cette part d’Orient, réelle ou imaginaire, nous parle de la vocati-
on universelle de la Russie. Elle nous dit aussi pourquoi ce grand pays a toujours voulu et
su parler au monde entier.“ ,La Russie était alors devenue un intermédiaire culturel entre
Occident et Orient, apte a étre entendu et compris de part et d’autre de ses frontieres. [...]
Fruit d’échanges fréquents, tant avec ’Occident qu’avec ’Orient, le métissage — ou ,tissa-
ge* — de la Russie est la source de son universalisme® (de Meaux 2010, S. 12 und 396).
Abgesehen von essentialisierenden Formulierungen wie den zitierten bietet de Meaux’
Buch einen mehr als brauchbaren Uberblick zum ,,Orient russe®.

26

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgewihlter Artikel des EL ein heuristisches Themen- und Begriffsfeld, das den
Religionsdiskurs als Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ergibt. Kapitel
3.2. reflektiert dieses Vorgehen zudem mit theoretischen Uberlegungen, die
sich aus Deleuze & Guattaris Modell des Rhizoms und dem darauf aufbauen-
den Verstandnis der Enzyklopadie als Regulativ bei Umberto Eco speisen. Alle
nachfolgenden Analysekapitel (4-8) leiten sich aus dem in Kapitel 3.3 erfassten
und umgrenzten Feld ab und beziehen sich (nicht notwendigerweise zu Kapi-
telbeginn) auf Artikel des EL. Letzteres konstituiert somit den Ariadnefaden
und die narrative Grundstruktur der Darstellung, die dabei allerdings nicht ste-
hen bleibt, sondern die Texte der Enzyklopadie in groffere Zusammenhange
verortet. Die durch das EL erbrachte Orientierungsleistung miindet, vereinfacht
gesagt, in thematische Einheiten zu Diskursen tber Islam, Zoroastrismus, Bud-
dhismus und Schamanismus, wovon einige Eckpunkte vorab benannt seien.

Im Zentrum von Kapitel 4 steht Osip Senkovskij (Jozet Sekowski), der pol-
nischstimmige St. Petersburger Orientalist, Literat, Enzyklopadist und Journa-
list der 1820er- bis 1850er-Jahre. Die ersten beiden Abschnitte nehmen die Fahr-
te seines ambivalenten, nicht einfach zu fassenden Islambildes auf (4.1 und 4.2).
Daraufhin begegnet Senkovskij als Kulturtheoretiker Asiens, womit auch eine
auf den ersten Blick wenig sichtbare religionskomparatistische Position ans
Licht tritt (4.3). Das Kapitel schlieft mit einigen Bemerkungen zum um die
Mitte des 19. Jahrhunderts autkommenden Gebrauch des Begriffs islam in der
russischen Sprache (4.4).

Kapitel 5 nimmt seinen Ausgang bei einem wissenschaftlichen Theaterdis-
kurs, der seit etwa der Mitte des 19. Jahrhunderts die #z ziya — das sogenann-
te ,Passionsspiel® der Schiiten — als eine Form religiosen Theaters behandelt
(5.1). Es versucht zu zeigen, inwiefern Pavel Savel’evs Beitrige zum EL diese
performative Dimension schiitischer Religionsausibung von einem historisch-
politischen Blick auf die Schia unterscheiden (5.2) und auf ein intertextuelles
Feld von Reiseberichten verweisen, das vom spiten 18. Jahrhundert in die erste
Halfte des 19. Jahrhunderts reicht und das Fundament des spateren wissen-
schaftlichen Theaterdiskurses errichtet (5.3). Davon ausgehend legen zwei Fall-
studien zur Erzihlung Mulla-Nur von Aleksandr Bestuzev-Marlinskij (5.4) und
zu den Reisen des Orientalisten II'ja Berezin (5.5) zwei spezifische Darstellun-
gen des schiitischen religiosen Theaters frei, an denen sich eine dialogisch-ak-
kulturierte und eine wissenschaftlich-distanzierte Zugangsweise zur schiiti-
schen Religion im Besonderen und zum Orient im Allgemeinen veranschauli-
chen lasst.

Kapitel 6 wendet sich, ansetzend bei den Informationen, die sich im EL iiber
den Zoroastrismus gewinnen lassen (6.1), der westeuropaischen und russischen
Behandlung dieses religionshistorischen Gegenstandes zu und zeigt dabei einen
diskursiven Ubergang zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf, in dessen Vollzug
die ,Religion der Perser* den ,Gesetzgeber Zoroaster* als leitendes Konzept reli-

27

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gionsgeschichtlicher Texte ablost (6.2 und 6.3). Als Kulmination dieser Ent-
wicklung tritt anschliefend eine im Jahr 1836 in mehreren aufeinander bezoge-
nen Zeitschriftenartikeln gefithrte Debatte auf, die sich zwischen dem Philoso-
phen und spateren Ethnografen und Historiker Nikolaj Nadezdin und dem Li-
teraturhistoriker Stepan Sevyrev infolge einer Polemik um die korrekte Inter-
pretation der Religionsgeschichte des alten Orients abspielt (6.4). Dieser Streit
zweier Moskauer Professoren kann zudem im groferen Kontext der Herausbil-
dung einer Perspektive des expliziten Religionsvergleichs interpretiert werden
(6.5).

Kapitel 7 behandelt die Anfinge der Buddhismusrezeption in Russland. In-
wiefern die Konstituierung der diskursiven Aussagefiahigkeit des Buddhismus
als ,Religion Buddhismus‘, so wie sie auch der Gegenwart bekannt ist, keine
Selbstverstandlichkeit darstellt, sondern eines diskursiven und terminologi-
schen Umbruchs bedurfte, soll eingangs und spiter resimierend anhand ausge-
wihlter Quellen erlautert werden (7.1. und 7.5.), um auf dieser Grundlage mit
Isaak Jakob Schmidt und Osip Kovalevskij ausfihrlich auf die beiden dominan-
ten Figuren der frihen Buddhismusforschung in Russland und ihre spezifi-
schen Religionsverstindnisse zu sprechen zu kommen (7.2.-7.4). Schlieflich
veranschaulicht die Analyse ausgewahlter Erzihlungen Osip Senkovskijs und
Vladimir Sokolovskijs, wie literarische Texte an der beschriebenen Entwicklung
teilhaben konnen, indem sie gezielt wissenschaftliche Inhalte rezipieren (7.6).

Kapitel 8 arbeitet nach einfihrenden Bemerkungen zum Geltungsbereich
des Begriffs ,Schamanismus‘ als eines wissenschaftlichen Konzepts (8.1) seit der
Frihen Neuzeit bestehende Wahrnehmungsmuster auf, die den Schamanismus
als ritualbasierte sibirische Religion konstruieren (8.2), und lenkt vor diesem
Hintergrund den Blick am Beispiel des Sinologen Iakinf Bicurin, v.a. aber des
in Kazan’ ausgebildeten Dorzi Banzarov auf spezifische Versuche, die bis dahin
rein ethnografische Herangehensweise an den Schamanismus in eine an der
zeitgenossischen Orientalistik orientierte philologische und religionstheoreti-
sche Perspektive umzuwandeln (8.3).

Diese Schlaglichter auf den Inhalt der vorliegenden Arbeit beleuchten nur
die markantesten der vorkommenden Themen und Personen. Es durfte dabei
klar geworden sein, dass sich die geografische Referenz der behandelten Quel-
len Gber die Grenzen von Russlands ,eigenem* Orient hinaus erstrecke, dass al-
so die zu Beginn eingefithrte zweite Definition des ,russischen Orients® zum
Tragen kommt.

Zum Abschluss der Einleitung sind einige Bemerkungen zu Schreib- und
Verwendungsweisen erforderlich. Die russischen Begriffe ,Orient® (vostok, auch:
Osten) und ,Asien‘ (Azzja) fungieren im Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts
weitgehend synonym. ,Orient® bezeichnet also nicht nur einen ,islamischen
Orient‘ oder den Nahen/Mittleren Osten und Nordafrika, sondern z.B. auch Ja-
pan und China. Wiederum kann der Begriff ,Asien‘ resp. ,Asiaten‘ sich genauso

28

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf .die Inder‘ wie auf den Kaukasus oder ,die Muslime® beziehen. Die vorlie-
gende Arbeit behalt die Synonymitat des Orient- und Asienbegriffs in diesem
Sinne bei (den deutschen Begriff ,Morgenland* fithrt sie hingegen nur als Zi-
tat). Sie behandelt beide Begriffe als polyvalente Signifikanten, die nur in spezi-
fisch indizierten Fillen durch ein konkretes geografisches Signifikat aufge-
schlisselt werden. Zudem werden ,Orient* und ,Asien‘ aufgrund ihrer hiufigen
Wiederholung in der Regel ohne Anfiihrungszeichen verwendet, es sei denn,
sie sollen, wie eben geschehen, im FliefStext als Begriffe hervorgehoben werden.
Sie bezeichnen im Rahmen dieser Arbeit dennoch im Grundsatz kulturelle
Konzepte und sind in der Regel so zu lesen, als ob sie mit Anfithrungszeichen
geschrieben seien.?? Von ,Orientalistik¢ und ,Orientalist(en)‘ zu sprechen, gilt
heutzutage (im Gegensatz zu ,Orient*) weitgehend als veraltet resp. als durch
Saids Orientalism diskreditiert. Wenn die vorliegende Arbeit diese Ausdriicke
dennoch (meist ohne Anfithrungszeichen) verwendet, so meint sie die zeitge-
nossische und in der Quellensprache vorgefundene Sammelbezeichnung fir
eine Reihe wissenschaftlicher Facher und deren Vertreter.

Die heute auf Russisch gingige sprachliche Unterscheidung zwischen ,rus-
sisch® in kulturell-ethnischem resp. sprachlichem Sinne (russkij) und ,russlan-
disch® als Bezug auf den Staat und die Gesellschaft Russlands (rossifskif) hat zu
Beginn des 19. Jahrhunderts noch keine Geltung. Vielmehr konnen beide Be-
griffe synonym und austauschbar auftreten; russkzj kann ganz allgemein auf das
Imperium verweisen, wihrend andererseits Formulierungen wie rossijskij jazyk
(russische Sprache) moglich sind. Die vorliegende Arbeit verzichtet auf die kon-
sequente Unterscheidung zwischen ,russisch® und ,russlindisch®, die sich als
Imitation des gegenwartigen russischen Sprachgebrauchs v.a. in der deutsch-
sprachigen Geschichtswissenschaft etabliert hat. Den Vorzug erhalt grundsatz-
lich die Bezeichnung ,russisch‘, die, wenn nicht genauer spezifiziert, fir die ge-
genwartige Bedeutung von russkij ebenso wie rossijskij stehen kann. Der Aus-
druck ,russlindisch gelangt hingegen dort punktuell zum Einsatz, wo der Dif-
ferenzierung eine spezifische, klirende Notwendigkeit zukommt.

Generell geht eine diskursanalytische Zugangsweise mit der Notwendigkeit
einher, sehr stark auf Sprache als Sprache, auf Begriffe als Begriffe zu blicken.
Die in dieser Arbeit hiaufig verwendeten einfachen Anfihrungszeichen dienen
in den meisten Fillen dazu, Begriffe hervorzuheben resp. zu problematisieren
(z.B.: der Begrift ,Religion‘); sie konnen dariiber hinaus sinngemafle, aber nicht
wortliche Diskurszitate darstellen, also zur Markierung eines Interpretations-
vorschlages dienen, der sich eines Wortes bedient, das auch der Quellensprache
entstammen konnte (z.B.: das Anliegen des Textes ist die unausgesproche-
ne ,Wahrheit® des Christentums). Doppelte Anfithrungszeichen hingegen zei-
gen direkte Zitate oder der Quellensprache entnommene Worter (auch in deut-

23 Also z.B.: Senkovskijs Bild des Orients.

29

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher Ubersetzung) an. Nicht in allen Kontexten ist allerdings eine eindeutige
Unterscheidung zwischen Begriffsbenennung resp. Begriffsproblematisierung
und wortlichen Zitaten moglich. So kann es manchmal schwierig zu entschei-
den sein, ob z.B. von ,Religion® als Begriff oder vom Wort ,Religion“ als Zitat
die Rede ist. Dazu kommt, dass stellenweise auch von Religion (um beim glei-
chen Beispiel zu bleiben) ohne Anfiihrungszeichen gesprochen wird. Sei es, um
die Lesbarkeit zu erhohen, wenn durch den Kontext klar bleibt, dass die Spra-
che als Analyseebene gemeint ist, sei es, um jenseits der diskursanalytischen
Ebene auf eine historische Religionsgemeinschaft o.A. hinzuweisen. Dieses
Changieren deutet auf eine grundsatzliche Problematik der Problematisierung
und Historisierung von Begriffen hin. Die Wissenschaftssprache entstammt oft-
mals selbst den Diskursen, die sie beschreiben will. Sie kommt bisweilen nicht
umhin, Begriffe, die sie problematisieren und in der Kontingenz ihrer ge-
schichtlichen Genese beleuchten will, zugleich in einer bestimmten Verwen-
dungsweise vorauszusetzen.

Aus dem russischen Alphabet und anderen nicht lateinischen Schriftsyste-
men ins lateinische Alphabet Gbertragene Begriffe werden kursiv ohne Anfih-
rungszeichen wiedergegeben, ebenso nicht tbersetzte Begriffe aus anderen
Sprachen als dem Deutschen, die das lateinische Alphabet verwenden. Werkti-
tel sind im Lauftext ebenfalls kursiv gesetzt, nicht aber Eigennamen. Die Uber-
setzungen, die alle, wenn nicht anders gekennzeichnet, vom Verfasser stam-
men, Ubertragen auflerdem oftmals vom heutigen Sprachgebrauch abweichen-
de Originallautungen, so z.B. ,Mahometanertum® fir magometanstvo. AufSer-
halb von wortlichen Zitierungen werden ggf. etablierte Eindeutschungen (z.B.
Mohammed) verwendet. Wo keine Eindeutschung angezeigt scheint oder das
Original interessiert, stehen russische Begriffe in der Gblichen im deutschspra-
chigen Raum verwendeten wissenschaftlichen Transliteration; die Darstellung
arabischer und persischer Begriffe folgt den Vorgaben der Deutschen Morgen-
landischen Gesellschaft (DMG) mit stellenweiser Anpassung an die persische
Aussprache; Sanskrie-Worter werden gemafl dem International Alphabet of
Sanskrit Transliteration (IAST) wiedergegeben. Umschriften aus weiteren Spra-
chen (z.B. Mongolisch) entstammen der jeweils verwendeten Sekundarliteratur.
Diejenigen zitierten russischen Texte, die in den verwendeten Ausgaben in vor-
revolutiondrer Orthografie verfasst sind, wurden, wie es tiblich ist, in die gegen-
wartige Orthografie transkribiert; dabei konnen allerdings vom heutigen
Sprachgebrauch abweichende Grofschreibungen erhalten bleiben.

30

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. [GIIOUIATH i

)

|

Abbildung 1: Sowyetische Briefimarke von 1983 iiber 4 Kopeken: ,,1200 Jahre Much-
ammed al’-Chorezmi*.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:1983_CPA_5426_(1).png (Zugriff am 1.11.2019).

31



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507847-15 - am 23.01.2028, 05:17:34.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

