Rituale

Rituale haben ihre Zeit: Rituale besitzen als symbolische Praktiken und als dar-
stellendes Verhalten eine bestimmte Zeitdauer, der Vollzug lebens- und jahres-
zyklischer Ubergangsrituale ist an bestimmte Zeiten gebunden und Rituale kénnen
sich wandeln, wenn sich Formen und Symbole der rituellen Auffiihrung oder ihre
Bedeutung verdndern. Wéhrend lédngere Zeit ein allgemeiner Bedeutungsverlust
von Ritualen konstatiert wurde, iberwiegt inzwischen die These vom Bedeutungs-
wandel. Auch wenn in jiingster Zeit erneut ein Verschwinden der Rituale in post-
modernen Gesellschaften beklagt wird, 1dsst sich darauf verweisen, dass Rituale
revitalisiert, neu erfunden und importiert werden kdnnen wie bspw. das Public
Viewing und Scheidungsfeiern oder Halloween und Junggesell*innenabschiede.
Hinzu treten im Zeitalter digitaler Globalisierung neue Chancen und Risiken, die
mit in virtuellen R&umen vollzogenen Ritualen, mit massentouristisch organisier-
ter Publikumsprésenz, mit potentiell permanenter Beobachtung mittels digitalisier-
ter Massenmedien bei gleichzeitiger kulturrdumlicher Distanz oder mit instagram-
tauglichen Prisentations- und Uberbietungsregeln einhergehen.

Rituale sind magische Handlungen; sie erzeugen ein Verbundensein durch ge-
meinsame Symbole, wobei ,,das Interesse an der Wirksamkeit magischer Hand-
lungen mit der Stérke der sozialen Bindungen variiert* (Douglas 1986: 32). Dabei
unterlagen Rituale noch bis zu Beginn der 1990er Jahre als Ausdruck religios ge-
prigten Aberglaubens, als Massenveranstaltungen totalitdrer Systeme, als szenische
Arrangements von Zwangsorganisationen wie bspw. der Schule oder als sinnent-
leerte und konformistische Kommunikationsformen einem generellen Ideologie-
verdacht. Dies hat sich nicht nur abgeschwécht und Rituale haben im sozialen Le-
ben ebenso wie in der Forschung eine Renaissance erlebt, sondern das Pendel ist
seither in die Gegenrichtung umgeschlagen. Rituale gelten inzwischen {iberwiegend
als geeignete und bisweilen auch therapeutisch einsetzbare Heilmittel, mit denen
die Ungeheuer der Postmoderne, wie soziale Desorientierung und die Unberechen-
barkeit von Lebensentwiirfen sowie Identititsverlust und Bindungslosigkeit, die mit
gesteigerten Mobilitéts- und Flexibilitdtszwingen einhergehen, gebannt werden

42 - am 14.02.2026, 12:20:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839448625-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | Zeit im Lebensverlauf

konnen. Dabei stellt sich die Frage, inwiefern die neoliberale Fetischisierung von
Performance-Anforderungen hinsichtlich eines individuellen wie organisationalen
Selbstdarstellungszwangs nicht zu einer zugleich zweckgebundenen und iiberstei-
gerten Eventisierung ritueller Auffithrungen beitrégt, die deren Wirksambkeit beein-
trachtigt und deren Lebensdauer begrenzt. Dariiber hinaus setzt sich im Zuge der
finanzkapitalgepragten Globalisierung und der damit verbundenen Skonomischen
Kodifizierung und ihren dkologischen Folgen die Sorge um einen Ritualverlust als
Teil des immateriellen Weltkulturerbes fort

Die Perspektiven auf Rituale und die damit verbundenen Begriftlichkeiten sind
so vielféltig wie die untersuchten sozialen Phdnomene selbst. Begrenzt man sie
nicht auf die Merkmale der Wiederholbarkeit, Regelhaftigkeit und Gerichtetheit,
lassen sich Rituale als symbolische Inszenierungen und Auffiihrungen verstehen.
Rituelle Auffithrungen sind Handlungskomplexe, die einem besonderen Aufwand
unterliegen und sich durch sichtbare Vorbereitungen vom alltédglichen Handlungs-
fluss abheben (vgl. Soeffner 1992). Der Inszenierungscharakter von Ritualen zeigt
sich in Festlegungen hinsichtlich der Handlungsmuster und ihres Ablaufs, die einen
begrenzten Handlungsspielraum gewéhren. Mit der Betonung des Inszenierungs-
charakters und der Kennzeichnung als darstellendes Verhalten lassen sich Rituale
von blofen Regeln, Routinen und Gewohnheiten unterscheiden und dennoch lésst
sich ein breites Spektrum von Fest- und Alltags- sowie Makro- und Mikroritua-
len auffichern.

Rituale gelten der Ritualforschung zunéchst als symbolische Mittel, die sozi-
alen Gruppen Stabilitét und Sicherheit verleihen und kulturelle Tradierung leisten.
Sie tragen zur Bewiltigung von Krisen und zur Bildung von Gemeinschaften bei,
indem sie Sinn- und Identitétsstiftung hinsichtlich héherer, iiberpersonaler, als le-
gitim anerkannter Werte, Normen und Wesen bewirken. Deren Existenz wird durch
die rituelle Auffiihrung Evidenz verliehen. Rituale sind daher Ausdruck eines Glau-
bens, erschopfen sich jedoch nicht in ihrer Reprisentationsfunktion. Dabei liegt die
Funktions- und Wirkungsweise bzw. die Logik von Ritualen mehr oder weniger
neben der reflexiven Spur der Sprache. Dies liegt in der Materialitét, der Sinnlich-
keit, der Emotionalitdt sowie der korperlichen Kodierung des rituellen Handlungs-
vollzugs begriindet.

Die einzelnen Episoden der rituellen Auffithrungen arbeiten mit und an den
Korpern der rituellen Akteure. Dies betrifft die Hauptakteure der rituellen Auffiih-
rung ebenso wie das Publikum und die Meister der rituellen Inszenierung. Die ri-
tuellen Autoritdten haben sich selbst an die Etikette, den Code der Kleidung und
Gesten sowie die Abfolge der Handlungsmuster zu halten. Daran ist ihre Aner-
kennung als Représentant*innen einer Institution oder sozialen Gruppe gebunden.
Diese Anerkennung basiert auf dem kollektiven Glauben der Akteure an die Macht

42 - am 14.02.2026, 12:20:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839448625-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rituale | 259

der symbolischen Auffiihrung, der wiederum in den Dispositionen ihres Habitus
verbiirgt ist. Insofern basiert die Wirkung von Ritualen auf sozialer Magie, die wie
jede magische Handlung versucht, die bereits geleistete Arbeit — hier die Erzie-
hungsarbeit als Arbeit an der Inkorporierung habitueller Dispositionen zur Aner-
kennung — nicht wiederholen zu miissen, und dadurch den Glauben der Akteure
an die im Ritual eingesetzten Grenzziehungen und Identititszuweisungen sichert:
,»Gepredigt wird nur bereits Bekehrten* (Bourdieu 1990: 92). Zum ambivalenten
Charakter von Ritualen gehort jedoch, dass neben diesen herrschaftssichernden As-
pekt ihr spielerischer und ein zumindest potentiell subversiv-performativer Cha-
rakter tritt. Die gegenwirtige Ritualforschung fokussiert die lange unterschétzten
dynamischen und innovativen Elemente von Ritualen.

Rituale sind konstitutive Elemente des sozialen Lebens, sie strukturieren unse-
ren Alltag, gestalten unseren Lebenslauf und rahmen unsere Lebenszeit. Geburt und
Tod werden traditionell durch Rituale bewiltigt, wobei die Entwicklung mensch-
licher Kultur stark an (kulturspezifische) Ahnen- und Totenkulte gebunden ist. Dar-
iiber hinaus werden individuelle Lebensverldufe sowohl in Face-to-Face-Gemein-
schaften als auch in hochdifferenzierten Kulturen durch Statuspassagen (vgl. van
Gennep 1999) rituell gestaltet, die in modernen Gesellschaften vor allem durch
Bildungsverldufe und das Berufsleben bestimmt sind wie bspw. das Ritual der
Freisprechung, das insbesondere im Hotel- und Gaststéttengewerbe nach wie vor
zelebriert wird. Auch das in arbeitsteiligen und differenzierten Gesellschaften vom
offentlichen getrennten Privatleben kennt Statuspassagen, wobei die trotz aller
Krisendiskurse nach wie vor vitale Lebensform der Familie hier als bestimmend
gelten kann.

Das Spektrum familialer Rituale reicht von (a) institutionell-konstitutiven Ri-
tualen wie Hochzeits- und inzwischen auch Scheidungsfeiern, der vorgeburtlichen
Babyshower, Geburts- und Trauerfeiern, iiber (b) lebenszyklische Rituale wie Feste
zu Geburts- und Namenstagen sowie besonderen Jubiléden, (c) jahreszyklische Ri-
tuale wie das Weihnachtsfest bis hin zu (d) gemeinschafts-konstitutiven Alltags-
ritualen wie der gemeinsamen Familienmahlzeit oder dem abendlichen Vorlesen.
Eingeschlossen in dieses Spektrum sind Mischformen, weil die Familie sowohl
Sozialisationsinstanz als auch -kontext bzw. Institution und Gemeinschaft ist.
Wihrend den institutionell-konstitutiven und lebenszyklischen Ritualen sehr ein-
deutig lebensprigende und lebenslaufbestimmende Wirkungen zukommen, lassen
sich diese aus den jahreszyklischen Familienfeiern und gemeinschaftsbildenden
Alltagsritualen zwar vermuten, jedoch nicht direkt ableiten. Inwiefern diese iiber
mehrere Lebensphasen aufrechterhalten, ganz oder nur zwischenzeitlich fallen ge-
lassen oder in dhnlicher Weise wieder aufgegriffen und damit stilpragend fiir die
néchste Familiengeneration sind, ist nach wie vor ein Forschungsdesiderat.

42 - am 14.02.2026, 12:20:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839448625-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | Zeit im Lebensverlauf

AuBerhalb verwandtschaftlicher Beziehungen weisen auch personliche Nah-
beziehungen wie Freundschaften, Jugendcliquen, Nachbarschaften und Szenen
Rituale auf. SchlieBlich kennen 6ffentliche Institutionen und Organisationen ihre
Rituale ebenso wie kriminelle Vereinigungen, in denen vor allem Aufnahme-, Straf-
und Racherituale als Beweis und Sicherung absoluter und lebenslanger Loyalitét
bedeutsam sind (vgl. Candida 2018). Hinsichtlich von Lebensverlaufen wirken
religiose Rituale organisierend und strukturierend, die hdufig mit familialen Ritu-
alen verbunden sind. Politische Rituale zu wiederkehrenden Jahrestagen wie dem
Mauerfall, der Deutschen Einheit oder der Befreiung von Konzentrations- und Ver-
nichtungslagern kénnen ebenso wie Widerstandsrituale politischer und sozialer
Bewegungen sowohl in bestimmten Lebensphasen als auch phaseniibergreifend
sinn- und identitétsstiftend wirken. Dabei kdnnen sie (soziologische) Generatio-
nen verbinden oder einzelne Generationen priagen und Ausdruck von Generations-
konflikten sein. Dariiber hinaus existieren regionalspezifische Rituale mit lokalen
Besonderheiten wie bspw. der Kolner StraBenkarneval, der als kollektives Uber-
gangsritual (vgl. Ulrich 2009) generations- und lebensphaseniibergreifend eben-
falls Sinn und Identitit stiftet und auf diese Weise sozial integrativ und kulturtra-
dierend wirkt.

Fiir die Frage nach der gesellschaftlichen Organisation von Sozialisationspro-
zessen, dem Rhythmus von Lebensldufen und dem Erleben gesellschaftlicher Zeit-
ordnungen sind die bereits erwdhnten Statuspassagen von besonderem Interesse.
Viele Rituale beziehen sich auf individuelle wie kollektive Ubergangssituationen
und weisen hiufig selbst die Verlaufsform eines Ubergangs auf. Statuspassagen
gehdren zu solchen Ubergangsritualen, die sich nach Arnold van Gennep (1999)
in die Abldsungs- bzw. Trennungsphase, die Phase des Schwellenzustandes bzw.
der Liminalitit sowie der Angliederungs- bzw. Inkorporationsphase gliedern. Je
nach Anlass existiert ein grofer Variantenreichtum in der zeitlichen Dauer und dem
Grad der Ausgestaltung der einzelnen Phasen. Deshalb lassen sich Beerdigungen
auch als Trennungsriten, Hochzeiten als Angliederungsriten und Rituale der Ver-
lobung oder Initiation auch als Umwandlungs- oder Schwellenriten bezeichnen.

Im Zustand der Liminalitdt werden die Akteure von ihren sozialen Verpflich-
tungen befreit und die durch Rituale eingesetzten Grenzen zwischen Heiligem und
Profanem, Kosmos und Chaos, symbolischer Ordnung und Unordnung werden
unterbrochen. Die liminale Phase zeichnet sich durch ein geheimes, strapazidses
und schmerzhaftes, hiufig demiitigendes und dennoch ekstatisches oder rausch-
haftes Spiel mit Symbolen aus, die aus legitimen Ordnungen herausgeldst und da-
bei verkehrt werden. Doch gerade dieses dramatische Spiel auf den normativen und
symbolischen Grenzen einer Gemeinschaft sichert ihre Stabilitdt und Legitimitit.
In arbeitsteiligen, hochdifferenzierten und pluralistischen Gesellschaften bezieht

42 - am 14.02.2026, 12:20:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839448625-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rituale | 261

sich die Umwandlung zumeist auf einzelne Aspekte des sozialen Lebens und die
Ritualteilnehmer*innen gehdren zugleich mehreren sozialen Kontexten an, aus
denen sie kaum vollstindig geldst werden. Dariiber hinaus lasst sich fiir viele in-
stitutionell geprégte Statuspassagen die Frage stellen, inwiefern hier liminale Zu-
stinde erwiinscht sind oder in Widerspruch zur Selbstdarstellung der Institution,
ihrer Normen und Werte sowie ihres Auftrags geraten wiirden, wie bspw. zum
Bildungsauftrag der Schule und sie eher die Ausnahme wie bspw. auf Abiturfeiern
darstellen und héufig mit einem zusétzlichen Ortswechsel verbunden sind. Rausch-
hafte Zustdnde und ekstatische Phasen in jahreszeitlich-organisationalen oder le-
benszyklisch-familialen Ubergangsritualen sind dagegen durchaus bekannt und ein
beliebtes Sujet kultureller Gattungen wie bspw. dem Kinofilm.

Wihrend dltere Menschen offenbar geniigend Rituale kennen oder auf diese
verzichten konnen, wird Kindern und Jugendlichen zumindest in der Ratgeberlite-
ratur zugeschrieben, sie wiirden Rituale brauchen. Nun gilt die Jugendphase selbst
als unbestimmter und krisenhafter Zustand, der durch die Suche nach Selbstbe-
stimmung u.a. iiber den Weg der Distanzierung von der Erwachsenenwelt gekenn-
zeichnet ist. Dies kdnnte nun zur Abwendung von Ritualen beitragen oder in Ana-
logie zur Ritualforschung selbst als liminale Phase gekennzeichnet werden. Limi-
nale Phasen in Ubergangsritualen werden jedoch durch Wiederangliederung ein-
geholt und ihr Ausgang als Statuspassage ist in Form stabiler sozialer Positionen
mit klar definierten Rechten und Pflichten relativ festgelegt. Im Unterschied dazu
zeichnet sich die Jugendphase zunehmend durch widerspriichliche Anforderungen
und flieBende Ubergiinge mit ungewissem Ausgang aus. Jedoch zeigt die Uber-
gangsforschung, dass zwar der Ubergang vom Kind zum Erwachsenen diffus und
plural geworden ist, Jugendliche jedoch erfindungsreich in der rituellen Gestal-
tung dieser Ubergangsphase sind und auch in diesem Sinn Ubergangsarbeit leis-
ten, bspw. in der Erfindung von Mutproben oder Mikroritualen der Selbstinitiation
in der Mediennutzung oder im Substanzkonsum (vgl. Sting 2013). Dariiber hinaus
ist im letzten Jahrzehnt die Jugendweihe, deren Wurzeln in die Mitte des 19. Jahr-
hunderts reichen, zunehmend in den Blick genommen worden. Dabei wird darauf
hingewiesen, dass der Vollzug dieses Makrorituals der Harmonisierung interge-
nerationaler Konfliktlagen dient, die mit der Jugendphase als besonderer Lebens-
verlaufsphase verbunden sind (vgl. Wiezorek/Zifonun 2018).

Kathrin Audehm

42 - am 14.02.2026, 12:20:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839448625-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | Zeit im Lebensverlauf

LITERATUR

Bourdieu, P. (1990): Was heiBt Sprechen? Die Okonomie des sprachlichen Tausches.
Wien. Braumiiller.

Candido, F. (2018): Rituale in Gangs und kriminellen Vereinigungen. In: Frey, D.
(Hg.): Psychologie der Rituale und Brauche. Berlin: Springer, S. 333-342.

Douglas, M. (1986): Ritual, Tabu und Korpersymbolik. Sozialanthropologische Studien
in Industriegesellschaft und Stammeskultur. Frankfurt am Main: Fischer.

Gennep, A. van (1999): Ubergangsriten (Les rites de passage). Frankfurt am Main:
Campus.

Soeffner, H.-G. (1992): Die Ordnung der Rituale. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Sting, S. (2013): Rituale und Ritualsierungen in Ubergingen des Jugendalters. In:
Schroer, W./Stauber, B./Walther, A./Bohnisch, L./Lenz, K. (Hg.): Handbuch Uber-
ginge. Weinheim: Beltz Juventa, S. 471-485.

Ulrich, C. (2009): Spottkonig, Narr und Karnevalsprinz. Eine Betrachtung des KéIner
StraBenkarnevals als kollektives Ubergangsritual. In: Raesfeld, L./Bertels, U. (Hg.):
Gotter, Gaben und Geselligkeit. Einblicke in Rituale und Zeremonien weltweit.
Miinster: Waxmann.

Wiezorek, C./Zifonun, D. (2018): Die Erfahrung generationaler Differenz. Das Ritual
der Jugendweihe und die Harmonisierung generationaler Konflikte. In: Diskurs
Kindheits- und Jugendforschung, Jg. 13, Heft 3, S. 261-275.

42 - am 14.02.2026, 12:20:01. @]


https://doi.org/10.14361/9783839448625-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

