V. Literarische Jenseitsreisen und
ihre Modernitat

Die eben im Ergebnis des IV. Kapitels benannte spezifische Modernitit von Jenseits-
reisen, die im Vergleich mit den antiken apokalyptisch orientierten Himmelsreisen
deutlich wird, zu reflektieren, ist Ziel dieser Arbeit. So wird an dieser Stelle nun Mo-
dernitét, wie sie anhand von einzelnen Zugriffen im I. Kapitel zu einer Problemge-
stalt formuliert wurde, als Hintergrund der Weltanschauung der Autoren auf die un-
tersuchten Jenseitsreisen bezogen. Erkenntnisse aus der Literatur, philosophische und
theologische Uberlegungen sowie soziologische Erwigungen werden demnach ver-
bunden.

In einem ersten Schritt wird hierfiir noch einmal auf die jeweiligen Zugriffe Charles
Taylors, Peter L. Bergers, Ulrich Becks, Hans Joas’ und Hans-Joachim H6hns zu-
riickgegriffen: Einzelne Aspekte ihrer Ausfiithrungen werden auf die Ergebnisse zum
Motivgebrauch des Jenseitsreisenmotivs in der Moderne bezogen.

In einem zweiten Schritt wird die theologische Bedeutung des Motivs der Him-
melsreise in Zusammenhang mit der spezifischen Situation der Moderne betrachtet.
Die Bildwelt der Jenseitsreiseerzéhlungen wird soteriologisch reflektiert, wobei das
Bediirfnis nach einem tiberschauenden Blickwinkel, wie es in den Jenseitsreisen er-
kannt wurde, in die technologische Moderne eingeordnet wird. Zudem wird der As-
pekt der Freiheit soteriologisch und im Kontext der Situation in der Moderne be-
dacht.

In einem dritten Schritt sollen diese beiden Reflexionsschritte kurz zusammenge-
bracht werden, sodass sich ein Zwischenfazit beziiglich der Modernitit literarischer
Jenseitsreisen ergibt.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 11:43:05.



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Sehnsichte der Moderne: Verkniupfung der
Zugriffe mit den Jenseitsreisen

Im Folgenden werden die Zugriffe der im I. Kapitel ausgewdhlten Autoren auf den
Gebrauch des Jenseitsreisemotivs in der Moderne bezogen. Dies waren, um die Posi-
tionen der Autoren mithilfe eines/mehrerer Schlagworte noch einmal ins Geddchtnis
zu rufen:

Charles Taylor: Expressivitdt des Selbst

Peter L. Berger: Pluralismus

Ulrich Beck: Individualisierung und Kosmopolitisierung

Hans Joas: Kontingenz

Joachim Hohn: Religiése Dispersion; Erlebnisorientierung, Subjektzentrierung, Asthetisie-

rung, Psychologisierung

1.1 TAYLOR UND DIE SEHNSUCHT NACH DEM JENSEITS
AUS UNBEHAGEN AN DER IMMANENZ

Der Zugriff Charles Taylors auf Modernitdt wurde im I. Kapitel unter dem Schlag-
wort der Expressivitdt des Selbst gefasst. Expression und Artikulation spielen in sei-
nem Werk QUELLEN DES SELBST eine grof3e Rolle. Der Mensch, so Taylor, bilde seine
Identitét durch Expression aus, schafft sich durch Selbstartikulation. Den Stellenwelt
von Artikulation macht er klar deutlich: ,,Den Sinn des Lebens finden wir, indem wir
ihn artikulieren.“' Die literarische Jenseitsreise, Literatur allgemein, kann demnach
als eine Artikulationsform eben auch zur Identitit durch Kommunikation beitragen
und umgekehrt auch eine Weltanschauung zum Ausdruck bringen.

Ein weiterer zentraler Begriff Charles Taylors, der oben aufgegriffen wurde, ist
das abgepufferte Selbst. Jenes begrenzt sich atomistisch auf sich selbst und seinen
,Geist. Von allem jenseits dieser Grenze puffert es sich ab, sieht sich als ,,Gebieter
der Bedeutungen, die die Dinge fiir es haben.“> Anders als das vorneuzeitliche, ver-

1 Taylor 1994, 41.
2 Taylor 2012, 73.

14.02.2026, 11:43:05. [


https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

zauberte pordse Selbst scheint es so vor der Verwundung durch Geister, Ddmonen
und kosmische Krifte sowie den dementsprechenden Angsten gefeit. Aber:

,.Freilich kann etwas Analoges an die Stelle dieser Angste treten. [...] Ausschlaggebend ist je-
doch, daBl diese Abgriinde im Rahmen der grundlegend verdnderten Auffassung von Ich und
Welt als etwas Inneres definiert sind und auf vollig andere Weise behandelt werden. [...] Das
vielleicht klarste Zeichen der Verdnderung unserer Welt besteht darin, daf3 es heute viele Men-
schen gibt, die auf die Welt des porésen Ichs mit Wehmut zuriickblicken, so als wiirde die
Schaffung einer dichten emotionalen Grenze zwischen uns und dem Kosmos als Verlust erlebt.
Das Ziel dieser Menschen ist es, das verlorengegangene Gefiihl bis zu einem gewissen Grad
zurlickzugewinnen. So gehen die Leute etwa in Gruselfilme, um sich das Erlebnis eines leich-

ten Schauers zu verschaffen. Unsere biuerlichen Vorfahren hétten uns fiir verriickt erklért.«

Diese wehmiitig-nostalgische Sicht auf das pordse Selbst macht im Grunde deutlich,
dass sich das Selbst letztlich doch nicht ganz in sich zuriickziehen kann, ohne etwas
zu vermissen. Auch in der entzauberten Moderne ist es zudem mit Situationen kon-
frontiert, in denen es keine Alternative fiir die (nach dem pordsen Selbst) verdréngten
Gefiihlsquellen aulerhalb des Geistes hat und damit eben am Suchen ist. Ein solches
Suchen auflerhalb des eigenen Selbst, auerhalb des Geistes kommt in den modernen
Jenseitsreisen zur Sprache.

Ebenso zur Sprache kommt das Bediirfnis, welches durch jenes entsteht, was
Taylor Fragilisierung nennt. Die durch den Pluralismus entstehende Fragilisierung
— das ,zerriittende Gefiihl, die anderen seien anderer Ansicht — gehort zu den
Hauptmerkmalen der Welt um 2000, die sie von der Welt um 1500 unterscheidet.«*
Die Fragilisierung fiihrt also zu einer Orientierungsnot. Die Suche nach einer Ge-
samt(be)deutung, das Gefiihl der Fragilitdt des Sinns ordnet Taylor als eine Form von
Unbehagen an der Immanenz ein.’ Eine solche Unzufriedenheit, so Taylor, kann
durch eine Wiederbelebung der Transzendenz gestillt werden. Menschen koénnen aber
auch eine Losung auBlerhalb traditioneller, etablierter Religionen rein immanent be-
stimmen, Immanenz neuartig deuten.® Diese unterschiedlichen Méglichkeiten, sich
zu positionieren, sind auch in den untersuchten Jenseitsreisen zu finden bzw. die Au-
toren stellen solche auf unterschiedliche Weise dar. So versuchen die astromentalen
Menschen in Werfels STERN DER UNGEBORENEN beispielsweise, mit dem immanenten
Transzendieren auszukommen und die vorhandene Leere durch z.B. die Chronoso-
phie zu fiillen. Hans Castorp kann gar kein Unbehagen an der Immanenz als solches
definieren, seine ,,Leiden* im Sanatorium, seine Forschungen in naturwissenschaftli-
chen Lehrwerken kennen Begriffe wie immanent und transzendent gar nicht. Letzt-
lich ist es aber eben in all den untersuchten literarischen Jenseitsreisen ein ,,Unbeha-
gen an der Immanenz*, welches das Bediirfnis nach dem absoluten Standpunkt einer
Jenseitsreise auslost.

Taylor 2012, 73.
Taylor 2012, 515.

Vgl. Taylor 2012, 525.
Vgl. Taylor 2012, 525.

AN L bW

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernitat | 381

1.2 BERGER UND DIE SEHNSUCHT NACH ORIENTIERUNG
ANGESICHTS SCHWINDENDER GEWISSHEITEN

Peter L. Berger spricht in Bezug auf die Lebens- und Erfahrungsbedingungen der
Menschen in der Moderne vor allem von Pluralismus. Diesen bezieht er, wie im
I. Kapitel ausgefiihrt, nicht nur auf die Gesellschaft, sondern auch auf den einzelnen
Menschen. Pluralismus, so seine beiden Behauptungen, fiihre zum einen zu einem
Relativierungsschock. In der Interaktion mit anderen werde bewusst, dass man Wirk-
lichkeit auch anders wahrnehmen und deuten koénne. Zum anderen erzeuge Pluralis-
mus einen permanenten Zustand der kognitiven Kontamination, also der gegenseiti-
gen Beeinflussung und des Neuverhandelns von Meinungen und angeblichen Fak-
ten.” Pluralismus untergrabe Selbstverstindlichkeiten und fiihre, hier iibernimmt Ber-
ger einen Begriff des Soziologen Helmut Schelsky, zu einer Dauerreflexion.® Eine
solche Dauerreflexion ist in {iberzeichneter Form in Thomas Manns ZAUBERBERG zu
erkennen. Dessen Protagonist Hans Castorp wird einerseits in seiner Dauerreflexion
zu seinem Forscherdrang gebracht, andererseits fiihrt diese aber im Grunde auch zu
seinem sich immer weiter verldngernden Aufenthalt im Sanatorium. Insgesamt lassen
alle untersuchten Literaturbeispiele den Umgang mit den Folgen des Pluralismus
deutlich werden. Angesicht von verschwindenden Gewissheiten und einem groflen
Angebot an unterschiedlichen, mehr oder weniger zufriedenstellenden Sinndeutun-
gen entsteht der Drang, seine Weltanschauung durch das Einnehmen eines absoluten
Standpunktes zu finden, zu stiitzen oder gar zu ,,beweisen*.

Der Pluralismus im Denken, das Verschwinden von Selbstverstandlichkeiten,
fiihre in Bezug auf Religion nicht nur zur Méglichkeit eines sdkularen Diskurses in
der Gesellschaft. Bergers These nach gibt es dafiir auch eine Entsprechung im Be-
wusstsein.” Sikularer und religiéser Diskurs konnten koexistieren, so auch in einer
Person in Bezug auf unterschiedliche Bereiche. Dies ldsst sich im Grunde am Bei-
spiel des Protagonisten Ransom in Lewis PERELANDRA-TRILOGIE aufzeigen. Zu Be-
ginn seiner Jenseitsreise auf Malakandra spielt Religion eine untergeordnete Rolle.
Vielmehr nimmt er seine Umwelt mit wissenschaftlicher Neugier wahr. Auf Perelan-
dra dann, als der Bezug auf den Siindenfall immer deutlicher wird, denkt Ransom
nicht nur in religiosen Kategorien, sondern nutzt auch solches Vokabular. Im dritten
Band der Trilogie wird er schlieBlich gar als eine Messiasfigur dargestellt. Erst in
diesem dritten Band sind die Aussagen des Jenseitsreisenden im Grunde nur noch ei-
nen religidsen Diskurs zuzuordnen.

7 Vgl Berger 2015, 17f.
8 Vgl. Berger 2015, 99.
9 Vgl Berger 2013, 6.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

1.3 BECK UND DIE SEHNSUCHT NACH EINEM
GEORDNETEN MAKROKOSMOS

Ulrich Becks zentrale These ist eine zunehmende Individualisierung und Kosmopoli-
tisierung in der Moderne. Bezogen auf Religion spricht er als eine Form der Moder-
nisierungsdynamik von Individualisierung innerhalb und von der Religion. Erstere
sieht er revolutionédr begonnen durch Martin Luthers ,,Erfindung® eines eigenen Got-
tes, wobei damit nicht der ,,Bastel-Gott des 21. Jahrhunderts“lo, sondern der sich in
der Schrift offenbarende Bibelgott gemeint sei'': ,,Er [Martin Luther] ist es, dem das
,Undenkbare, ,Ungeheuerliche‘, die Héaresie gelingt, durch die Konstruktion der
Gottunmittelbarkeit des Individuums in der Verbindung von dem ,einen‘ und dem
,eigenen® Gott die subjektive Glaubensfreiheit gegen die kirchliche Orthodoxie zu
begriinden.“'* Der subjektive Glaube werde von der kirchlichen Autoritit entkoppelt,
die Quellen der Glaubensgewissheit in die Selbstbegegnung mit dem eigenen Gott
verlegt. Dadurch werde nicht nur ein Blickwechsel, sondern ein ,,Weltwechsel“ voll-
zogen:

,,Bei Luther wird der Makrokosmos der Welt durch den Mikrokosmos der eigenen Erfahrung,
des Gewissens, des Kampfes von Interesse und Notwendigkeit usw. ersetzt. [...] Damit voll-
zieht sich eine Umwertung der Werte von Innen und Auen, von Welt und Glauben. Der innere
Kosmos des eigenen Gottes als Quelle allen Heils gewinnt Prioritdt gegeniiber dem &uf3eren
Kosmos der Welt.«!*

Die eigene, subjektive Gotteserfahrung durch die scriptura, die Luther als unmittelbar
ansieht, 14sst aber eben letztlich nicht das Bediirfnis einer tatsédchlichen Gottesbegeg-
nung, wie sie in der Gottesschau in Jenseitsreisen vorkommen kann, verschwinden —
davon abgesehen, dass zu diskutieren wire, wie viele Menschen in der westlichen
Moderne tiberhaupt (noch) Gottesunmittelbarkeit durch Textunmittelbarkeit erleben.
Die Jenseitsreise 14sst zudem erkennen, dass der individualistische Blick nur auf sich
selbst, auf den Mikrokosmos der eigenen Erfahrung, den Menschen nicht ausreicht.
Vielmehr wird in literarischen Jenseitsreisen das Bediirfnis ausgedriickt, wieder ei-
nen iiberschauenden Blick auf den Makrokosmos zu erlangen.

Im I. Kapitel wurden die religidsen Aneignungsformen der Moderne, die Beck
identifiziert, genannt: Der antimoderne Fundamentalismus, die postmoderne Religio-
sitdt und die zweitmoderne Religiositit. Diese auf die untersuchten Jenseitsreisen zu
beziehen und die Weltanschauung der Autoren einer dieser drei Kategorien zuzuord-
nen, wére eine saubere, einfache Losung. Eine solche Einordnung ist aber nicht mog-

10 Beck 2008, 139.

11 Durch seine Voraussetzung eines gottlichen Offenbarungsaktes, in dem Textunmittelbar-
keit und Gottunmittelbarkeit zusammenfallen, verbindet Luther, so Beck, allerdings wider-
spruchsvoll die Subjektivierung und Individualisierung Gottes mit dem monotheistischen
Gottesmonopol. Universalistisch erhebe der eigene und einzige Bibelgott Anspruch auf ab-
solute Geltung. Vgl. Beck 2008, 139.

12 Beck 2008, 136. Hervorheb. i. O.

13 Beck 2008, 137f.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernitat | 383

lich und zeigt auf, dass die Kategorien als Orientierung zwar hilfreich sind, aber
letztlich nur ,,Idealtypen® darstellen. So wire beispielsweise Lewis’ Werk der Defini-
tion nach eher dem antimodernen Fundamentalismus zuzuordnen, behauptet es doch
implizit im Grunde nur einen wahren religiésen Weg. Gerade die Jenseitsreisen aber,
die als nachmetaphysisch eingestuft wurden, oder zumindest in der entworfenen Pri-
vatmetaphysik gar nicht mehr nach einem Gott oder einer Religion fragen, konnen
aber eben nicht einer dieser drei religidsen Aneignungsformen der Moderne zugeord-
net werden.

Die Kosmopolitisierung, die bei Beck neben der Individualisierung eine zentrale
Rolle spielt, ist mit dieser eng verwoben. Sie ist ebenfalls eine Modernisierungsdy-
namik in Becks reflexiver Modernisierung, in der die Grundlagen der Ersten Moder-
ne angesichts deren Nebenfolgen pords und uneindeutig werden. Im Zuge der Kos-
mopolitisierung wiirden Grenzen verwischt, aufgehoben oder neu errichtet, das Ich
miisse sich im Ansturm der Freiheit bewéhren. '* Die Auseinandersetzung mit dem
fremden Anderen und der Mehrdeutigkeit ist wiederum ein Aspekt eines Orientie-
rungsbediirfnisses, das in literarischen Jenseitsreisen zum Ausdruck kommen kann.

1.4 JOAS UND DIE SEHNSUCHT NACH EINEM
ALLUMFASSENDEN ERKLARUNGSMUSTER

Hans Joas beschiftigt sich in Bezug auf die Lebensbedingungen moderner Menschen
vor allem mit Kontingenz. Die Zahl an Handlungsoptionen steige. Joas betrachtet
dessen Auswirkungen auf das soziale Leben, wobei er insbesondere auf die Verdnde-
rungen von Wertbindungen eingeht. Zudem &dufert er sich in Bezug auf die Debatten
tiber Religion und Kontingenz. Religion stellt fiir ihn keine Kontingenzbewaltigungs-
technik dar, sondern sei Voraussetzung fiir ,,kontingente Gewissheit[en] “I> Das Be-
wusstsein der kontingenten Quellen von Wertbindungen und der kontingenten
Grundlagen jedes Glaubens lasse trotzdem eine intersubjektive, in Religionen kollek-
tive Gewissheit zu, die aufgrund ihrer Erfahrungsbasiertheit diskursiv kaum zu er-
schiittern sei — aber eben um ihre Kontingenz wisse. Jenseitsreisen sind Zeugnis eines
aus dem Kontingenzbewusstsein entstehenden Bediirfnisses. In einer modernen Welt,
in der die Optionsmenge kaum zu iiberblicken ist, gibt es eine Sehnsucht nach abso-
luten Antworten. In manchen der untersuchten Jenseitsreisen werden diese gegeben.
Dostojewskis und Lewis’ Protagonisten finden ihre Antworten in der Religion. In
Bezug auf andere der Beispiele stellt sich die Frage, ob in der gezeigten Jenseitswelt
iiberhaupt Gewissheiten oder zumindest kontingente Gewissheiten zu finden sind.
Sicherlich keinerlei Gewissheiten haben die suchenden Menschen im Beckettschen
Zylinder.

Ein Begriff, den Joas in Zusammenhang mit dem Entstehen von Wertbindung
einfiihrt, und der im I. Kapitel besprochen wurde, ist die Selbsttranszendenz. Er
meint damit zunichst rein psychologisch und deskriptiv Erfahrungen, bei denen der
Mensch aus den Grenzen seines eigenen Selbst herausgerissen und von etwas ergrif-

14 Vgl. Beck 2008, 94f., 101f., 108.
15 Joas 2013b, 126. Hervorheb. A. B.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

fen wird.'® Alle Arten von Glauben und Artikulationsformen dieser universellen Er-
fahrung einbeziehend, hilt Joas zunéchst keinen Gott nétig fiir solch eine fundamen-
tale Grunderfahrung. Als Beispiele nennt er Naturerlebnisse auf Berggipfeln oder das
Sich-Verlieben." Religionen schafften dann zum einen ein Repertoire an Deutungs-
moglichkeiten und zum anderen Raum fiir solche Erfahrungen.

Die Sehnsucht nach Deutung von Erfahrungen, nach einem Weltbild in das auch
solche Erfahrungen, die Joas ,,Selbsttranszendenz nennt, einzupassen sind, wird in
Jenseitsreisen deutlich. Die Protagonisten der Jenseitsreisen machen, wenn sie einen
absoluten Standpunkt in der Jenseitsreise erreichen, Erfahrungen, die zum Teil nicht
nur in Joas’ Sinn der Selbsttranszendenz entsprechen, sondern in den als religids ein-
geordneten Jenseitsreisebeispielen eben auch Erfahrungen von Transzendenz sind.

1.5 HOHN UND DIE SEHNSUCHT NACH ANTWORTEN
AUF DISPERSES RELIGIOSES NACHDENKEN

Hans-Joachim Hohns Theorie religioser Dispersion ist im 1. Kapitel als eine seiner
zentralen Gedanken in POSTSAKULAR ausgefiihrt worden. Das Erscheinungsbild dis-
perser, verfliissigter Religion sei in der Moderne oft nur noch religionsférmig; Reli-
gion werde hiufig lediglich als semantisches und ésthetisches Potential genutzt.'® Ar-
tikulation disperser Religionsformigkeit ldsst sich auch in den untersuchten Jenseits-
reisenbeispielen erkennen, die zwar als sdkular eingeordnet wurden und das Thema
institutionalisierter Religion, wie es dagegen beispielsweise Werfel mit dem Katholi-
zismus und dem Judentum in STERN DER UNGEBORENEN explizit wird, nicht anspre-
chen, wohl aber religiése Potentiale, religiose Themen aufnehmen und schépferisch
verarbeiten. Erinnert sei an dieser Stelle an die Untersuchungen zu Lindsay, der den
christlichen Erlosungsgedanken aufnimmt, und Kasack, der den Gedanken der Rein-
karnation aus Ostlichen Religionen adaptiert. In der Privatmetaphysik, die die beiden
Autoren jeweils in ihren Werken entfalten, konnte man sicher einige Elemente als di-
spers-religids bezeichnen.

Hohn betont, dass Religion keine anthropologische Konstante und auch nicht
zwingend sdkularisierungsresistent sei, wohl aber seien es die Bezugsprobleme reli-
gidser Fragen, die ,,Endlichkeit und Vergénglichkeit des Menschseins als existentiale
Daseinsbestimmungen®'®. Dies machen letztlich auch die untersuchten Jenseitsreisen
deutlich, die solch bleibende Fragen artikulieren, selbst wenn sie insgesamt nicht
vom Standpunkt einer Religion ausgehen oder auf eine solche explizit eingehen.
Derartige religios-fragende Bezugspunkte sind letztlich auch unabhéngig von der
Form in der (disperse) Religion oder Religiositit geduBert wird und der Neuformatie-
rung religioser Nachfrage, die Hohn in Zusammenhang mit den Trends zur erlebnis-
orientierten Religiositit, zur Subjektzentrierung, Asthetisierung und Psychologisie-
rung religiésen Suchens und Findens setzt.

16 Vgl. Joas 2007, 17.
17 Vgl. Joas 2007, 18f.
18 Vgl. Hohn 2007, 40.
19 Hohn 2015, 182.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernitat | 385

Zwar driicken die untersuchten literarischen Jenseitsreisen also die bleibenden
»religiosen Fragen aus — dass sie dabei aber im Gegensatz zum antiken, apokalypti-
schen Motiv nicht mehr vom Standpunkt der Religion ausgehen, unterstiitzt die Aus-
sage Hohns, dass sich der Ausgangspunkt religiosen Nachdenkens veridndert hat:

,»Auf den Gedanken ,Gott® kann der Mensch in der Moderne kaum noch auf jenen Wegen
kommen, auf denen er nach gingiger philosophischer Auffassung urspriinglich ins religiose
Nachdenken geriet. Sein Anfang ist nicht das Staunen, dass tiberhaupt etwas ist und nicht viel-

mehr nichts, sondern das Entsetzen iiber den Zustand dessen, was ist.“*’

Die Frage ,,Warum ist etwas und nicht vielmehr nichts?“, unter anderem von Leibniz,
Schelling und Heidegger prominent diskutiert, wird oft als Grundfrage der Metaphy-
sik bezeichnet, andere verwerfen sie als leerlaufend.”’

»Wie die ,Grundfrage‘ im Laufe der Geschichte genau formuliert, mit welchen anderen Fragen
sie in Verbindung gebracht, in welchen Kontexten stehend sie wahrgenommen und mit wel-
chen Mitteln sie zu beantworten versucht wurde, ldsst zudem auch einen Bezug zur allgemei-
nen geistesgeschichtlichen Situation erkennen. Wéhrend etwa die Frithgeschichte der Frage bis
einschlieBlich Leibniz und Schelling einen klarerweise theologischen oder mythischen Bezug
hat, scheint in Zeiten, in denen das Urknallmodell unser kosmologisches Weltbild dominiert,
eine Bezugnahme auf physikalische Theorien schwer vermeidbar. Wenn man heute die Frage
stellt, ,Warum ist iiberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts?‘ ist man schnell auch bei Fragen
wie ,Was war vor dem Urknall, was hat ihn ausgeldst?‘ oder ,Wieso sind die Naturkonstanten
so fein aufeinander abgestimmt, wie sie es zu sein scheinen?‘. Noch fiir Leibniz war dagegen
die Frage, warum Gott die Welt geschaffen hat, eine geradezu offensichtliche Variante, eine

Reformulierung der Frage, warum iiberhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts.*

Im obigen Zitat macht Hohn dagegen deutlich, dass diese Grundfrage gar nicht mehr
Ausloser religiosen Nachdenkens ist, auch nicht iiber den Umweg des Urknalls.
Nicht die Erfahrung dass iiberhaupt etwas ist, sondern die Erfahrung dessen was ist,
erschiittere laut Hohn den Menschen. Eine solche Erfahrung als Ausloser fiir ein ,,re-
ligioses Nachdenken®, bei dem dann aber eben nicht zwingend eine Antwort iiber
Gott gefunden werden muss, lésst sich in den untersuchten Jenseitsreisen bei Lindsay
und Kasack interpretieren. Sowohl in DIE REISE ZUM ARCTURUS als auch in DIE STADT
HINTER DEM STROM sind die Protagonisten entsetzt iiber den Zustand der Welt — auf
dem Arcturus angesichts der Erkenntnis, dass der Kristallmann alles Muspellicht
bricht, in der Totenstadt angesichts des verzerrten Spiegelbildes der Realitit. Anders
dagegen sieht es beispielsweise in der Jenseitsreise in DER VERWAISER aus, die eher
eine Erfahrung des Nichts als des Etwas zeigt.

Diese Erfahrung des Nichts konstatiert der Religionsphilosoph Bernhard Welte fiir
die Moderne. In seinem Konzept biindeln sich einzelne Aspekte aus den Zugriffen

20 Hohn 2015, 158.
21 Vgl. Hauswald et al. 2013, 7.
22 Hauswald et al. 2013, 9.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

der eben besprochenen Autoren und die Beobachtung Hohns, dass Ausldser religio-
sen Nachdenkens nicht mehr die ,klassische* metaphysische Grundfrage ist, wird zu-
gespitzt. Weltes Perspektive ldsst sich gut anhand der Situation der Menschen in Be-
cketts Zylinder veranschaulichen, weshalb vertiefend nun der VERWAISER auf Weltes
Konzept der Erfahrung des Nichts in der Moderne bezogen wird.

1.6 DAS LICHT DES NICHTS BEI WELTE UND DIE
~AUSWIRKUNGEN [DES] LICHTS AUF DAS
SUCHENDE AUGE“Z IM VERWAISER

Der Religionsphilosoph und Fundamentaltheologe Bernhard Welte beschreibt in sei-
nem Werk DA4S LICHTS DES NICHTS die Erfahrung des Nichts, aus der eine neue religi-
0se Erfahrung hervorgehen kann, als erschiitternd. In der zweckrationalen Moderne
konstatiert er einen Ausfall religioser Erfahrungen. Entstehe der Schein, dass die inst-
rumentelle Vernunft fiir sich allein fiirs Ganze des menschlichen Daseins geniige,
miisse alles, was nicht in deren Ordnung falle, als Nichts erscheinen.”* Nichts zu er-
fahren, unterscheide sich aber davon, {iberhaupt nichts zu erfahren. Das Nichts hat
,einen Zug von Unendlichkeit an sich [...]. Es ist so etwas wie ein unendlicher Ab-
grund. Man findet in ihm keine Grenze [...] Wo wir dieses Nichts also im Ernst an-
zublicken wagen, da konnen wir etwas spiiren und erfahren von Unendlichkeit und
Unbedingtheit.“*> Das schweigende, nur negativ auszudriickende Nichts ist zweideu-
tig; es kann nihilistisch als nichtig gedeutet werden — an dieser Stelle fithrt Welte als
Gegeninstanz aber an, dass letztlich immer die Erfahrung unverginglichen Sinns ge-
macht werde.”® Das Nichts kann aber auch positiv verstanden werden, ,,ndmlich als
die verborgene und darum wie Nacht und Nichts erscheinende Machtigkeit, die in ih-
rer unendlichen und abgriindigen Unbedingtheit den Liebenden den Sinn ihrer Liebe
und allen Menschen den Unterschied zwischen Gut und Bése, zwischen Recht und
Unrecht wahrt.“”” So werde es zu einer religidsen Erfahrung.

Zu einer lebendigen, schmerzlichen Erfahrung des Nichts kommen auch die
Menschen im VERWAISER Samuel Becketts. Das Nichts als charakteristische Grunder-
fahrung der Moderne bleibe vielen Menschen verdeckt, da sie vor ihr in die Positivi-
tit des alltiglichen Umtriebs ausweichen, so Welte.”® Im Zylinder des VERWAISERS
konnen die Menschen nicht fliichten, sie sind der Erfahrung des Nichts unweigerlich
ausgesetzt. Sie konnen weder dem begrenzten Raum des Zylinders entgehen, mit
welcher Aktivitdt auch immer — ob als ,,Sucher oder ,,Kletterer usw. — sie dies ver-

23 Beckett 1972, 7. Beckett beschreibt im Kontext dieses Zitates den Zylinder, der ,,dann und
wann‘“ keucht und den Atem anhilt, bis sich das Licht in ihm wieder beruhigt. In den Mo-
menten des Keuchens, in denen Stofe und eine extreme Temperatur spiirbar sind, ldsst das
verianderte Licht das ,,suchende und auch das ,,nicht mehr suchende Auge* erstarren.

24 Vgl. Welte 1985, 29f.

25 Welte 1985, 44f.

26 Vgl. Welte 1985, 47-51.

27 Welte 1985, 52.

28 Vgl. Welte 1985, 37.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernitat | 387

suchen, noch dessen Beschaffenheit und Pulsieren: ,,dann und wann‘ keucht der Zy-
linder und den hilt den Atem an, bis sich das Licht in ihm wieder beruhigt. In den
Momenten des Keuchens, in denen St6e und eine extreme Temperatur spiirbar sind,
lasst das verdnderte Licht das ,,suchende® und auch das ,,nicht mehr suchende Auge*
erstarren. Die Auswirkungen des Lichts lassen Sucher und Besiegte gleichsam passiv
innehalten, ,,Ihr Bleiben geht [in diesem Moment, A. B.] vielleicht zu Ende.“” Am
Ende ihres Suchens erfahren die ,,Korper” im VERWAISER die Entbehrung des Sinns,
dessen letzter Grund in der Erfahrung des Nichts liegt, in das alles einmiindet.”’ Wel-
te macht deutlich, dass auch die in der Uberzeugung des Fehlens jeden Sinns, des ab-
surden Daseins Lebenden vom Sinnpostulat eingeholt werden.”' Die Besiegten, die
regungslos an der Wand des Zylinders sitzen, sind in Becketts Darstellung nun aber
keine positiv gelduterten Menschen. Sie wenden sich nicht eine Offenbarungserfah-
rung artikulierend dem abgriindigen, dunklen Géttlichen zu. Uber ihren Gemiitszu-
stand erfahrt der Leser nichts. Wohl aber fallen sie eben insofern auf, als dass sie als
einzige nicht mehr suchen, einen Standpunktwechsel vollzogen haben. Bei Weltes
Deutung bleibend konnte man den Besiegten in Becketts VERWAISER das erschiittern-
de Erlebnis einer Erfahrung des Nichts zuschreiben.

29 Beckett 1972, 7.
30 Vgl Welte 1985, 48.
31 Vgl Welte 1985, 48.

14.02.2026, 11:43:05. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 11:43:05.



https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

