
 

V. Literarische Jenseitsreisen und  

ihre Modernität 
 

 

 

Die eben im Ergebnis des IV. Kapitels benannte spezifische Modernität von Jenseits-

reisen, die im Vergleich mit den antiken apokalyptisch orientierten Himmelsreisen 

deutlich wird, zu reflektieren, ist Ziel dieser Arbeit. So wird an dieser Stelle nun Mo-

dernität, wie sie anhand von einzelnen Zugriffen im I. Kapitel zu einer Problemge-

stalt formuliert wurde, als Hintergrund der Weltanschauung der Autoren auf die un-

tersuchten Jenseitsreisen bezogen. Erkenntnisse aus der Literatur, philosophische und 

theologische Überlegungen sowie soziologische Erwägungen werden demnach ver-

bunden. 

 

In einem ersten Schritt wird hierfür noch einmal auf die jeweiligen Zugriffe Charles 

Taylors, Peter L. Bergers, Ulrich Becks, Hans Joas’ und Hans-Joachim Höhns zu-

rückgegriffen: Einzelne Aspekte ihrer Ausführungen werden auf die Ergebnisse zum 

Motivgebrauch des Jenseitsreisenmotivs in der Moderne bezogen. 

In einem zweiten Schritt wird die theologische Bedeutung des Motivs der Him-

melsreise in Zusammenhang mit der spezifischen Situation der Moderne betrachtet. 

Die Bildwelt der Jenseitsreiseerzählungen wird soteriologisch reflektiert, wobei das 

Bedürfnis nach einem überschauenden Blickwinkel, wie es in den Jenseitsreisen er-

kannt wurde, in die technologische Moderne eingeordnet wird. Zudem wird der As-

pekt der Freiheit soteriologisch und im Kontext der Situation in der Moderne be-

dacht. 

In einem dritten Schritt sollen diese beiden Reflexionsschritte kurz zusammenge-

bracht werden, sodass sich ein Zwischenfazit bezüglich der Modernität literarischer 

Jenseitsreisen ergibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

1 Sehnsüchte der Moderne: Verknüpfung der 

Zugriffe mit den Jenseitsreisen 

 

 

 

Im Folgenden werden die Zugriffe der im I. Kapitel ausgewählten Autoren auf den 

Gebrauch des Jenseitsreisemotivs in der Moderne bezogen. Dies waren, um die Posi-

tionen der Autoren mithilfe eines/mehrerer Schlagworte noch einmal ins Gedächtnis 

zu rufen: 

 

 Charles Taylor: Expressivität des Selbst 

 Peter L. Berger: Pluralismus 

 Ulrich Beck: Individualisierung und Kosmopolitisierung 

 Hans Joas: Kontingenz 

 Joachim Höhn: Religiöse Dispersion; Erlebnisorientierung, Subjektzentrierung, Ästhetisie-

rung, Psychologisierung 

 

 

1.1 TAYLOR UND DIE SEHNSUCHT NACH DEM JENSEITS 

AUS UNBEHAGEN AN DER IMMANENZ 

 

Der Zugriff Charles Taylors auf Modernität wurde im I. Kapitel unter dem Schlag-

wort der Expressivität des Selbst gefasst. Expression und Artikulation spielen in sei-

nem Werk QUELLEN DES SELBST eine große Rolle. Der Mensch, so Taylor, bilde seine 

Identität durch Expression aus, schafft sich durch Selbstartikulation. Den Stellenwelt 

von Artikulation macht er klar deutlich: „Den Sinn des Lebens finden wir, indem wir 

ihn artikulieren.“
1
 Die literarische Jenseitsreise, Literatur allgemein, kann demnach 

als eine Artikulationsform eben auch zur Identität durch Kommunikation beitragen 

und umgekehrt auch eine Weltanschauung zum Ausdruck bringen.  

Ein weiterer zentraler Begriff Charles Taylors, der oben aufgegriffen wurde, ist 

das abgepufferte Selbst. Jenes begrenzt sich atomistisch auf sich selbst und seinen 

„Geist“. Von allem jenseits dieser Grenze puffert es sich ab, sieht sich als „Gebieter 

der Bedeutungen, die die Dinge für es haben.“
2
 Anders als das vorneuzeitliche, ver-

                                                             

1 Taylor 1994, 41. 

2 Taylor 2012, 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

zauberte poröse Selbst scheint es so vor der Verwundung durch Geister, Dämonen 

und kosmische Kräfte sowie den dementsprechenden Ängsten gefeit. Aber: 

 

„Freilich kann etwas Analoges an die Stelle dieser Ängste treten. […] Ausschlaggebend ist je-

doch, daß diese Abgründe im Rahmen der grundlegend veränderten Auffassung von Ich und 

Welt als etwas Inneres definiert sind und auf völlig andere Weise behandelt werden. […] Das 

vielleicht klarste Zeichen der Veränderung unserer Welt besteht darin, daß es heute viele Men-

schen gibt, die auf die Welt des porösen Ichs mit Wehmut zurückblicken, so als würde die 

Schaffung einer dichten emotionalen Grenze zwischen uns und dem Kosmos als Verlust erlebt. 

Das Ziel dieser Menschen ist es, das verlorengegangene Gefühl bis zu einem gewissen Grad 

zurückzugewinnen. So gehen die Leute etwa in Gruselfilme, um sich das Erlebnis eines leich-

ten Schauers zu verschaffen. Unsere bäuerlichen Vorfahren hätten uns für verrückt erklärt.“
3
 

 

Diese wehmütig-nostalgische Sicht auf das poröse Selbst macht im Grunde deutlich, 

dass sich das Selbst letztlich doch nicht ganz in sich zurückziehen kann, ohne etwas 

zu vermissen. Auch in der entzauberten Moderne ist es zudem mit Situationen kon-

frontiert, in denen es keine Alternative für die (nach dem porösen Selbst) verdrängten 

Gefühlsquellen außerhalb des Geistes hat und damit eben am Suchen ist. Ein solches 

Suchen außerhalb des eigenen Selbst, außerhalb des Geistes kommt in den modernen 

Jenseitsreisen zur Sprache. 

Ebenso zur Sprache kommt das Bedürfnis, welches durch jenes entsteht, was 

Taylor Fragilisierung nennt. Die durch den Pluralismus entstehende Fragilisierung 

— das „zerrüttende Gefühl, die anderen seien anderer Ansicht — gehört zu den 

Hauptmerkmalen der Welt um 2000, die sie von der Welt um 1500 unterscheidet.“
4
 

Die Fragilisierung führt also zu einer Orientierungsnot. Die Suche nach einer Ge-

samt(be)deutung, das Gefühl der Fragilität des Sinns ordnet Taylor als eine Form von 

Unbehagen an der Immanenz ein.
5
 Eine solche Unzufriedenheit, so Taylor, kann 

durch eine Wiederbelebung der Transzendenz gestillt werden. Menschen können aber 

auch eine Lösung außerhalb traditioneller, etablierter Religionen rein immanent be-

stimmen, Immanenz neuartig deuten.
6
 Diese unterschiedlichen Möglichkeiten, sich 

zu positionieren, sind auch in den untersuchten Jenseitsreisen zu finden bzw. die Au-

toren stellen solche auf unterschiedliche Weise dar. So versuchen die astromentalen 

Menschen in Werfels STERN DER UNGEBORENEN beispielsweise, mit dem immanenten 

Transzendieren auszukommen und die vorhandene Leere durch z.B. die Chronoso-

phie zu füllen. Hans Castorp kann gar kein Unbehagen an der Immanenz als solches 

definieren, seine „Leiden“ im Sanatorium, seine Forschungen in naturwissenschaftli-

chen Lehrwerken kennen Begriffe wie immanent und transzendent gar nicht. Letzt-

lich ist es aber eben in all den untersuchten literarischen Jenseitsreisen ein „Unbeha-

gen an der Immanenz“, welches das Bedürfnis nach dem absoluten Standpunkt einer 

Jenseitsreise auslöst. 

 

                                                             

3 Taylor 2012, 73. 

4 Taylor 2012, 515. 

5 Vgl. Taylor 2012, 525. 

6 Vgl. Taylor 2012, 525. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernität | 381 

1.2 BERGER UND DIE SEHNSUCHT NACH ORIENTIERUNG 

ANGESICHTS SCHWINDENDER GEWISSHEITEN 

 

Peter L. Berger spricht in Bezug auf die Lebens- und Erfahrungsbedingungen der 

Menschen in der Moderne vor allem von Pluralismus. Diesen bezieht er, wie im 

I. Kapitel ausgeführt, nicht nur auf die Gesellschaft, sondern auch auf den einzelnen 

Menschen. Pluralismus, so seine beiden Behauptungen, führe zum einen zu einem 

Relativierungsschock. In der Interaktion mit anderen werde bewusst, dass man Wirk-

lichkeit auch anders wahrnehmen und deuten könne. Zum anderen erzeuge Pluralis-

mus einen permanenten Zustand der kognitiven Kontamination, also der gegenseiti-

gen Beeinflussung und des Neuverhandelns von Meinungen und angeblichen Fak-

ten.
7
 Pluralismus untergrabe Selbstverständlichkeiten und führe, hier übernimmt Ber-

ger einen Begriff des Soziologen Helmut Schelsky, zu einer Dauerreflexion.
8
 Eine 

solche Dauerreflexion ist in überzeichneter Form in Thomas Manns ZAUBERBERG zu 

erkennen. Dessen Protagonist Hans Castorp wird einerseits in seiner Dauerreflexion 

zu seinem Forscherdrang gebracht, andererseits führt diese aber im Grunde auch zu 

seinem sich immer weiter verlängernden Aufenthalt im Sanatorium. Insgesamt lassen 

alle untersuchten Literaturbeispiele den Umgang mit den Folgen des Pluralismus 

deutlich werden. Angesicht von verschwindenden Gewissheiten und einem großen 

Angebot an unterschiedlichen, mehr oder weniger zufriedenstellenden Sinndeutun-

gen entsteht der Drang, seine Weltanschauung durch das Einnehmen eines absoluten 

Standpunktes zu finden, zu stützen oder gar zu „beweisen“. 

Der Pluralismus im Denken, das Verschwinden von Selbstverständlichkeiten, 

führe in Bezug auf Religion nicht nur zur Möglichkeit eines säkularen Diskurses in 

der Gesellschaft. Bergers These nach gibt es dafür auch eine Entsprechung im Be-

wusstsein.
9
 Säkularer und religiöser Diskurs könnten koexistieren, so auch in einer 

Person in Bezug auf unterschiedliche Bereiche. Dies lässt sich im Grunde am Bei-

spiel des Protagonisten Ransom in Lewis PERELANDRA-TRILOGIE aufzeigen. Zu Be-

ginn seiner Jenseitsreise auf Malakandra spielt Religion eine untergeordnete Rolle. 

Vielmehr nimmt er seine Umwelt mit wissenschaftlicher Neugier wahr. Auf Perelan-

dra dann, als der Bezug auf den Sündenfall immer deutlicher wird, denkt Ransom 

nicht nur in religiösen Kategorien, sondern nutzt auch solches Vokabular. Im dritten 

Band der Trilogie wird er schließlich gar als eine Messiasfigur dargestellt. Erst in 

diesem dritten Band sind die Aussagen des Jenseitsreisenden im Grunde nur noch ei-

nen religiösen Diskurs zuzuordnen. 

 

 

                                                             

7 Vgl. Berger 2015, 17f. 

8 Vgl. Berger 2015, 99. 

9 Vgl. Berger 2013, 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

1.3 BECK UND DIE SEHNSUCHT NACH EINEM 

GEORDNETEN MAKROKOSMOS 

 

Ulrich Becks zentrale These ist eine zunehmende Individualisierung und Kosmopoli-

tisierung in der Moderne. Bezogen auf Religion spricht er als eine Form der Moder-

nisierungsdynamik von Individualisierung innerhalb und von der Religion. Erstere 

sieht er revolutionär begonnen durch Martin Luthers „Erfindung“ eines eigenen Got-

tes, wobei damit nicht der „Bastel-Gott des 21. Jahrhunderts“
10

, sondern der sich in 

der Schrift offenbarende Bibelgott gemeint sei
11

: „Er [Martin Luther] ist es, dem das 

‚Undenkbare‘, ‚Ungeheuerliche‘, die Häresie gelingt, durch die Konstruktion der 

Gottunmittelbarkeit des Individuums in der Verbindung von dem ‚einen‘ und dem 

‚eigenen‘ Gott die subjektive Glaubensfreiheit gegen die kirchliche Orthodoxie zu 

begründen.“
12

 Der subjektive Glaube werde von der kirchlichen Autorität entkoppelt, 

die Quellen der Glaubensgewissheit in die Selbstbegegnung mit dem eigenen Gott 

verlegt. Dadurch werde nicht nur ein Blickwechsel, sondern ein „Weltwechsel“ voll-

zogen:  

 

„Bei Luther wird der Makrokosmos der Welt durch den Mikrokosmos der eigenen Erfahrung, 

des Gewissens, des Kampfes von Interesse und Notwendigkeit usw. ersetzt. […] Damit voll-

zieht sich eine Umwertung der Werte von Innen und Außen, von Welt und Glauben. Der innere 

Kosmos des eigenen Gottes als Quelle allen Heils gewinnt Priorität gegenüber dem äußeren 

Kosmos der Welt.“
13

 

 

Die eigene, subjektive Gotteserfahrung durch die scriptura, die Luther als unmittelbar 

ansieht, lässt aber eben letztlich nicht das Bedürfnis einer tatsächlichen Gottesbegeg-

nung, wie sie in der Gottesschau in Jenseitsreisen vorkommen kann, verschwinden – 

davon abgesehen, dass zu diskutieren wäre, wie viele Menschen in der westlichen 

Moderne überhaupt (noch) Gottesunmittelbarkeit durch Textunmittelbarkeit erleben. 

Die Jenseitsreise lässt zudem erkennen, dass der individualistische Blick nur auf sich 

selbst, auf den Mikrokosmos der eigenen Erfahrung, den Menschen nicht ausreicht. 

Vielmehr wird in literarischen Jenseitsreisen das Bedürfnis ausgedrückt, wieder ei-

nen überschauenden Blick auf den Makrokosmos zu erlangen.  

Im I. Kapitel wurden die religiösen Aneignungsformen der Moderne, die Beck 

identifiziert, genannt: Der antimoderne Fundamentalismus, die postmoderne Religio-

sität und die zweitmoderne Religiosität. Diese auf die untersuchten Jenseitsreisen zu 

beziehen und die Weltanschauung der Autoren einer dieser drei Kategorien zuzuord-

nen, wäre eine saubere, einfache Lösung. Eine solche Einordnung ist aber nicht mög-

                                                             

10 Beck 2008, 139. 

11 Durch seine Voraussetzung eines göttlichen Offenbarungsaktes, in dem Textunmittelbar-

keit und Gottunmittelbarkeit zusammenfallen, verbindet Luther, so Beck, allerdings wider-

spruchsvoll die Subjektivierung und Individualisierung Gottes mit dem monotheistischen 

Gottesmonopol. Universalistisch erhebe der eigene und einzige Bibelgott Anspruch auf ab-

solute Geltung. Vgl. Beck 2008, 139. 

12 Beck 2008, 136. Hervorheb. i. O. 

13 Beck 2008, 137f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernität | 383 

lich und zeigt auf, dass die Kategorien als Orientierung zwar hilfreich sind, aber 

letztlich nur „Idealtypen“ darstellen. So wäre beispielsweise Lewis’ Werk der Defini-

tion nach eher dem antimodernen Fundamentalismus zuzuordnen, behauptet es doch 

implizit im Grunde nur einen wahren religiösen Weg. Gerade die Jenseitsreisen aber, 

die als nachmetaphysisch eingestuft wurden, oder zumindest in der entworfenen Pri-

vatmetaphysik gar nicht mehr nach einem Gott oder einer Religion fragen, können 

aber eben nicht einer dieser drei religiösen Aneignungsformen der Moderne zugeord-

net werden.  

Die Kosmopolitisierung, die bei Beck neben der Individualisierung eine zentrale 

Rolle spielt, ist mit dieser eng verwoben. Sie ist ebenfalls eine Modernisierungsdy-

namik in Becks reflexiver Modernisierung, in der die Grundlagen der Ersten Moder-

ne angesichts deren Nebenfolgen porös und uneindeutig werden. Im Zuge der Kos-

mopolitisierung würden Grenzen verwischt, aufgehoben oder neu errichtet, das Ich 

müsse sich im Ansturm der Freiheit bewähren. 
14

 Die Auseinandersetzung mit dem 

fremden Anderen und der Mehrdeutigkeit ist wiederum ein Aspekt eines Orientie-

rungsbedürfnisses, das in literarischen Jenseitsreisen zum Ausdruck kommen kann. 

 

 

1.4 JOAS UND DIE SEHNSUCHT NACH EINEM 

ALLUMFASSENDEN ERKLÄRUNGSMUSTER 

 

Hans Joas beschäftigt sich in Bezug auf die Lebensbedingungen moderner Menschen 

vor allem mit Kontingenz. Die Zahl an Handlungsoptionen steige. Joas betrachtet 

dessen Auswirkungen auf das soziale Leben, wobei er insbesondere auf die Verände-

rungen von Wertbindungen eingeht. Zudem äußert er sich in Bezug auf die Debatten 

über Religion und Kontingenz. Religion stellt für ihn keine Kontingenzbewältigungs-

technik dar, sondern sei Voraussetzung für „kontingente Gewissheit[en]“
15

. Das Be-

wusstsein der kontingenten Quellen von Wertbindungen und der kontingenten 

Grundlagen jedes Glaubens lasse trotzdem eine intersubjektive, in Religionen kollek-

tive Gewissheit zu, die aufgrund ihrer Erfahrungsbasiertheit diskursiv kaum zu er-

schüttern sei – aber eben um ihre Kontingenz wisse. Jenseitsreisen sind Zeugnis eines 

aus dem Kontingenzbewusstsein entstehenden Bedürfnisses. In einer modernen Welt, 

in der die Optionsmenge kaum zu überblicken ist, gibt es eine Sehnsucht nach abso-

luten Antworten. In manchen der untersuchten Jenseitsreisen werden diese gegeben. 

Dostojewskis und Lewis’ Protagonisten finden ihre Antworten in der Religion. In 

Bezug auf andere der Beispiele stellt sich die Frage, ob in der gezeigten Jenseitswelt 

überhaupt Gewissheiten oder zumindest kontingente Gewissheiten zu finden sind. 

Sicherlich keinerlei Gewissheiten haben die suchenden Menschen im Beckettschen 

Zylinder. 

Ein Begriff, den Joas in Zusammenhang mit dem Entstehen von Wertbindung 

einführt, und der im I. Kapitel besprochen wurde, ist die Selbsttranszendenz. Er 

meint damit zunächst rein psychologisch und deskriptiv Erfahrungen, bei denen der 

Mensch aus den Grenzen seines eigenen Selbst herausgerissen und von etwas ergrif-

                                                             

14 Vgl. Beck 2008, 94f., 101f., 108. 

15 Joas 2013b, 126. Hervorheb. A. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

fen wird.
16

 Alle Arten von Glauben und Artikulationsformen dieser universellen Er-

fahrung einbeziehend, hält Joas zunächst keinen Gott nötig für solch eine fundamen-

tale Grunderfahrung. Als Beispiele nennt er Naturerlebnisse auf Berggipfeln oder das 

Sich-Verlieben.
17

 Religionen schafften dann zum einen ein Repertoire an Deutungs-

möglichkeiten und zum anderen Raum für solche Erfahrungen. 

Die Sehnsucht nach Deutung von Erfahrungen, nach einem Weltbild in das auch 

solche Erfahrungen, die Joas „Selbsttranszendenz“ nennt, einzupassen sind, wird in 

Jenseitsreisen deutlich. Die Protagonisten der Jenseitsreisen machen, wenn sie einen 

absoluten Standpunkt in der Jenseitsreise erreichen, Erfahrungen, die zum Teil nicht 

nur in Joas’ Sinn der Selbsttranszendenz entsprechen, sondern in den als religiös ein-

geordneten Jenseitsreisebeispielen eben auch Erfahrungen von Transzendenz sind. 

 

 

1.5 HÖHN UND DIE SEHNSUCHT NACH ANTWORTEN 

AUF DISPERSES RELIGIÖSES NACHDENKEN 

 

Hans-Joachim Höhns Theorie religiöser Dispersion ist im I. Kapitel als eine seiner 

zentralen Gedanken in POSTSÄKULAR ausgeführt worden. Das Erscheinungsbild dis-

perser, verflüssigter Religion sei in der Moderne oft nur noch religionsförmig; Reli-

gion werde häufig lediglich als semantisches und ästhetisches Potential genutzt.
18

 Ar-

tikulation disperser Religionsförmigkeit lässt sich auch in den untersuchten Jenseits-

reisenbeispielen erkennen, die zwar als säkular eingeordnet wurden und das Thema 

institutionalisierter Religion, wie es dagegen beispielsweise Werfel mit dem Katholi-

zismus und dem Judentum in STERN DER UNGEBORENEN explizit wird, nicht anspre-

chen, wohl aber religiöse Potentiale, religiöse Themen aufnehmen und schöpferisch 

verarbeiten. Erinnert sei an dieser Stelle an die Untersuchungen zu Lindsay, der den 

christlichen Erlösungsgedanken aufnimmt, und Kasack, der den Gedanken der Rein-

karnation aus östlichen Religionen adaptiert. In der Privatmetaphysik, die die beiden 

Autoren jeweils in ihren Werken entfalten, könnte man sicher einige Elemente als di-

spers-religiös bezeichnen. 

Höhn betont, dass Religion keine anthropologische Konstante und auch nicht 

zwingend säkularisierungsresistent sei, wohl aber seien es die Bezugsprobleme reli-

giöser Fragen, die „Endlichkeit und Vergänglichkeit des Menschseins als existentiale 

Daseinsbestimmungen“
19

. Dies machen letztlich auch die untersuchten Jenseitsreisen 

deutlich, die solch bleibende Fragen artikulieren, selbst wenn sie insgesamt nicht 

vom Standpunkt einer Religion ausgehen oder auf eine solche explizit eingehen. 

Derartige religiös-fragende Bezugspunkte sind letztlich auch unabhängig von der 

Form in der (disperse) Religion oder Religiosität geäußert wird und der Neuformatie-

rung religiöser Nachfrage, die Höhn in Zusammenhang mit den Trends zur erlebnis-

orientierten Religiosität, zur Subjektzentrierung, Ästhetisierung und Psychologisie-

rung religiösen Suchens und Findens setzt.  

                                                             

16 Vgl. Joas 2007, 17. 

17 Vgl. Joas 2007, 18f. 

18 Vgl. Höhn 2007, 40. 

19 Höhn 2015, 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernität | 385 

Zwar drücken die untersuchten literarischen Jenseitsreisen also die bleibenden 

„religiösen“ Fragen aus – dass sie dabei aber im Gegensatz zum antiken, apokalypti-

schen Motiv nicht mehr vom Standpunkt der Religion ausgehen, unterstützt die Aus-

sage Höhns, dass sich der Ausgangspunkt religiösen Nachdenkens verändert hat:  

 

„Auf den Gedanken ‚Gott‘ kann der Mensch in der Moderne kaum noch auf jenen Wegen 

kommen, auf denen er nach gängiger philosophischer Auffassung ursprünglich ins religiöse 

Nachdenken geriet. Sein Anfang ist nicht das Staunen, dass überhaupt etwas ist und nicht viel-

mehr nichts, sondern das Entsetzen über den Zustand dessen, was ist.“
20

 

 

Die Frage „Warum ist etwas und nicht vielmehr nichts?“, unter anderem von Leibniz, 

Schelling und Heidegger prominent diskutiert, wird oft als Grundfrage der Metaphy-

sik bezeichnet, andere verwerfen sie als leerlaufend.
21

  

 

„Wie die ‚Grundfrage‘ im Laufe der Geschichte genau formuliert, mit welchen anderen Fragen 

sie in Verbindung gebracht, in welchen Kontexten stehend sie wahrgenommen und mit wel-

chen Mitteln sie zu beantworten versucht wurde, lässt zudem auch einen Bezug zur allgemei-

nen geistesgeschichtlichen Situation erkennen. Während etwa die Frühgeschichte der Frage bis 

einschließlich Leibniz und Schelling einen klarerweise theologischen oder mythischen Bezug 

hat, scheint in Zeiten, in denen das Urknallmodell unser kosmologisches Weltbild dominiert, 

eine Bezugnahme auf physikalische Theorien schwer vermeidbar. Wenn man heute die Frage 

stellt, ‚Warum ist überhaupt etwas und nicht vielmehr nichts?‘ ist man schnell auch bei Fragen 

wie ‚Was war vor dem Urknall, was hat ihn ausgelöst?‘ oder ‚Wieso sind die Naturkonstanten 

so fein aufeinander abgestimmt, wie sie es zu sein scheinen?‘. Noch für Leibniz war dagegen 

die Frage, warum Gott die Welt geschaffen hat, eine geradezu offensichtliche Variante, eine 

Reformulierung der Frage, warum überhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts.“
22

 

 

Im obigen Zitat macht Höhn dagegen deutlich, dass diese Grundfrage gar nicht mehr 

Auslöser religiösen Nachdenkens ist, auch nicht über den Umweg des Urknalls. 

Nicht die Erfahrung dass überhaupt etwas ist, sondern die Erfahrung dessen was ist, 

erschüttere laut Höhn den Menschen. Eine solche Erfahrung als Auslöser für ein „re-

ligiöses Nachdenken“, bei dem dann aber eben nicht zwingend eine Antwort über 

Gott gefunden werden muss, lässt sich in den untersuchten Jenseitsreisen bei Lindsay 

und Kasack interpretieren. Sowohl in DIE REISE ZUM ARCTURUS als auch in DIE STADT 

HINTER DEM STROM sind die Protagonisten entsetzt über den Zustand der Welt – auf 

dem Arcturus angesichts der Erkenntnis, dass der Kristallmann alles Muspellicht 

bricht, in der Totenstadt angesichts des verzerrten Spiegelbildes der Realität. Anders 

dagegen sieht es beispielsweise in der Jenseitsreise in DER VERWAISER aus, die eher 

eine Erfahrung des Nichts als des Etwas zeigt.  

 

Diese Erfahrung des Nichts konstatiert der Religionsphilosoph Bernhard Welte für 

die Moderne. In seinem Konzept bündeln sich einzelne Aspekte aus den Zugriffen 

                                                             

20 Höhn 2015, 158. 

21 Vgl. Hauswald et al. 2013, 7. 

22 Hauswald et al. 2013, 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

der eben besprochenen Autoren und die Beobachtung Höhns, dass Auslöser religiö-

sen Nachdenkens nicht mehr die ‚klassische‘ metaphysische Grundfrage ist, wird zu-

gespitzt. Weltes Perspektive lässt sich gut anhand der Situation der Menschen in Be-

cketts Zylinder veranschaulichen, weshalb vertiefend nun der VERWAISER auf Weltes 

Konzept der Erfahrung des Nichts in der Moderne bezogen wird. 

 

 

1.6 DAS LICHT DES NICHTS BEI WELTE UND DIE 

„AUSWIRKUNGEN [DES] LICHTS AUF DAS  

SUCHENDE AUGE“
23

 IM VERWAISER 

 

Der Religionsphilosoph und Fundamentaltheologe Bernhard Welte beschreibt in sei-

nem Werk DAS LICHTS DES NICHTS die Erfahrung des Nichts, aus der eine neue religi-

öse Erfahrung hervorgehen kann, als erschütternd. In der zweckrationalen Moderne 

konstatiert er einen Ausfall religiöser Erfahrungen. Entstehe der Schein, dass die inst-

rumentelle Vernunft für sich allein fürs Ganze des menschlichen Daseins genüge, 

müsse alles, was nicht in deren Ordnung falle, als Nichts erscheinen.
24

 Nichts zu er-

fahren, unterscheide sich aber davon, überhaupt nichts zu erfahren. Das Nichts hat 

„einen Zug von Unendlichkeit an sich […]. Es ist so etwas wie ein unendlicher Ab-

grund. Man findet in ihm keine Grenze […] Wo wir dieses Nichts also im Ernst an-

zublicken wagen, da können wir etwas spüren und erfahren von Unendlichkeit und 

Unbedingtheit.“
25

 Das schweigende, nur negativ auszudrückende Nichts ist zweideu-

tig; es kann nihilistisch als nichtig gedeutet werden – an dieser Stelle führt Welte als 

Gegeninstanz aber an, dass letztlich immer die Erfahrung unvergänglichen Sinns ge-

macht werde.
26

 Das Nichts kann aber auch positiv verstanden werden, „nämlich als 

die verborgene und darum wie Nacht und Nichts erscheinende Mächtigkeit, die in ih-

rer unendlichen und abgründigen Unbedingtheit den Liebenden den Sinn ihrer Liebe 

und allen Menschen den Unterschied zwischen Gut und Böse, zwischen Recht und 

Unrecht wahrt.“
27

 So werde es zu einer religiösen Erfahrung.  

Zu einer lebendigen, schmerzlichen Erfahrung des Nichts kommen auch die 

Menschen im VERWAISER Samuel Becketts. Das Nichts als charakteristische Grunder-

fahrung der Moderne bleibe vielen Menschen verdeckt, da sie vor ihr in die Positivi-

tät des alltäglichen Umtriebs ausweichen, so Welte.
28

 Im Zylinder des VERWAISERS 

können die Menschen nicht flüchten, sie sind der Erfahrung des Nichts unweigerlich 

ausgesetzt. Sie können weder dem begrenzten Raum des Zylinders entgehen, mit 

welcher Aktivität auch immer – ob als „Sucher“ oder „Kletterer“ usw. – sie dies ver-

                                                             

23 Beckett 1972, 7. Beckett beschreibt im Kontext dieses Zitates den Zylinder, der „dann und 

wann“ keucht und den Atem anhält, bis sich das Licht in ihm wieder beruhigt. In den Mo-

menten des Keuchens, in denen Stöße und eine extreme Temperatur spürbar sind, lässt das 

veränderte Licht das „suchende“ und auch das „nicht mehr suchende Auge“ erstarren. 

24 Vgl. Welte 1985, 29f. 

25 Welte 1985, 44f. 

26 Vgl. Welte 1985, 47-51. 

27 Welte 1985, 52. 

28 Vgl. Welte 1985, 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Literarische Jenseitsreisen und ihre Modernität | 387 

suchen, noch dessen Beschaffenheit und Pulsieren: „dann und wann“ keucht der Zy-

linder und den hält den Atem an, bis sich das Licht in ihm wieder beruhigt. In den 

Momenten des Keuchens, in denen Stöße und eine extreme Temperatur spürbar sind, 

lässt das veränderte Licht das „suchende“ und auch das „nicht mehr suchende Auge“ 

erstarren. Die Auswirkungen des Lichts lassen Sucher und Besiegte gleichsam passiv 

innehalten, „Ihr Bleiben geht [in diesem Moment, A. B.] vielleicht zu Ende.“
29

 Am 

Ende ihres Suchens erfahren die „Körper“ im VERWAISER die Entbehrung des Sinns, 

dessen letzter Grund in der Erfahrung des Nichts liegt, in das alles einmündet.
30

 Wel-

te macht deutlich, dass auch die in der Überzeugung des Fehlens jeden Sinns, des ab-

surden Daseins Lebenden vom Sinnpostulat eingeholt werden.
31

 Die Besiegten, die 

regungslos an der Wand des Zylinders sitzen, sind in Becketts Darstellung nun aber 

keine positiv geläuterten Menschen. Sie wenden sich nicht eine Offenbarungserfah-

rung artikulierend dem abgründigen, dunklen Göttlichen zu. Über ihren Gemütszu-

stand erfährt der Leser nichts. Wohl aber fallen sie eben insofern auf, als dass sie als 

einzige nicht mehr suchen, einen Standpunktwechsel vollzogen haben. Bei Weltes 

Deutung bleibend könnte man den Besiegten in Becketts VERWAISER das erschüttern-

de Erlebnis einer Erfahrung des Nichts zuschreiben. 

                                                             

29 Beckett 1972, 7. 

30 Vgl. Welte 1985, 48. 

31 Vgl. Welte 1985, 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446836-018 - am 14.02.2026, 11:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

