EINLEITUNG.
ANTHROPOLOGIE UND GESCHICHTSPHILOSOPHIE

Uberbeanspruchung der Anthropologie

In regelmdfRigen Abstdnden wird die zeitgendssische Philosophie
von Flutwellen einer modischen Richtung iiberschwemmt, in der
sich die Betroffenheit von Fragestellungen entwicklungstrachtiger
Einzelwissenschaften, wie Humanbiologie, Psychologie, Soziologie,
mit unklaren Weltanschauungsbediirfnissen und ungekldrten Welt-
anschauungsmotiven vermischt. Ich meine die so genannte philo-
sophische Anthropologie — und nehme aus dem Folgenden die In-
tention und Position des ebenso wissenschaftlich wie philoso-
phisch strengen Denkens von Helmuth Plessner ausdriicklich aus.
In den vierziger und friihen fiinfziger Jahren des 20. Jahrhun-
derts erlebte die hier gemeinte philosophische Anthropologie ei-
nen ersten Hohepunkt mit den Werken von Arnold Gehlen (1962/
1940), Hans Lipps (1941), Otto Friedrich Bollnow (1943) und einer
Renaissance der von den Nazis aus der Diskussion verdrangten
Nachwirkung Max Schelers (1947). In den spéten sechziger Jahren
gab es dann eine Konjunktur dessen, was man den »humanen So-
zialismus« nannte, der sich zu Unrecht auf die Jugendschriften
von Marx berief und von einer religids gefarbten Marx-Rezeption
im linken Protestantismus bis etwa zur jugoslawischen Praxis-
Gruppe reichte.! In den siebziger Jahren kniipfte eine neue philo-
sophische Anthropologie an die negative Dialektik Theodor W.
Adornos an - wie Ulrich Sonnemann (1969) und Dietmar Kamper
(1973), an die strukturalistische Ethnologie — wie Wolf Lepenies
(1971), an die Psychoanalyse — wie Alfred Lorenzer (1973, 1974)

1 | Vgl. Marxismus-Studien 1954ff.; Vranicki 1969; Markovic 1968; Z, Zeit-
schrift fiir marxistischer Erneuerung 18(1994). Zur Kritik der erstgenannten
Ansdtze vgl. Holz 1972.

11

14.02.2026, 18:22:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

und generell der von Alexander Mitscherlich herkommende Kreis.?
Die Ausstrahlung dieser Stromungen war und ist zum Teil noch
heute auRerordentlich grof und reproduziert sich in Weltanschau-
ungsakzenten, die von den Feuilletons fiir das gebildete Publikum
gesetzt werden.

Was ist nun das Philosophische an einer Anthropologie, die
meint, sich auf eine Bestimmung des >faktischen Wesens des Men-
schen¢ griinden zu sollen — wie auch immer dieses bestimmt wer-
den mdge, und sei es gar bloR als die negative Bestimmung seiner
prinzipiellen Unfixierbarkeit im historischen Fluss oder in der in-
dividuellen Entwicklung? Um das Problem zuzuspitzen, verschdrfe
ich die Frage provokativ: Hat es die Philosophie {iberhaupt mit
dem faktischen Wesen des Menschen zu tun? Diese Frage zielt
nicht in Richtung des Anti-Humanismus Louis Althussers (1968),
der objektive geschichtliche Strukturen, solche des 6konomischen
Prozesses, als unabhingig vom handelnden, arbeitenden Menschen
verstehen mochte (vgl. Sandkiihler 1977; Grimm 1980; Steenbak-
kers 1982). Vielmehr frage ich, ob die »anthropologische Wende«
nicht von dem Grundproblem der Philosophie, dem Verhiltnis von
Sein und Bewusstsein, wegfiihrt beziehungsweise dieses Verhdltnis
bereits in einem ungepriiften Vorentscheid einseitig auslegt.

Max Horkheimer hat gegen die Zentrierung der Humanwissen-
schaften auf eine allgemeine Anthropologie den Einwand der his-
torischen Relativitdt des Menschen erhoben. »Die Aufgabe, die
Max Scheler der Anthropologie gestellt hat, genau zu zeigen, wie
aus einer »Grundstruktur des Menschseins«< [...] alle spezifischen
Monopole, Leistungen und Werke des Menschen hervorgehen: [...]
- diese Aufgabe ist unmdglich. [...] Sie widerspricht dem dialekti-
schen Charakter des Geschehens, in das die Grundstruktur von
Gruppen und Individuen jederzeit verflochten ist, und kann im
besten Fall zum Entwurf von Modellen im Sinn naturwissenschaftli-
cher Systeme fiihren« (Horkheimer 1968: 202). Die Orientierung
der Kritik an Schelers Konzeption eines, sozusagen durch gottli-
chen Schopfungsakt gesetzten, unveranderlichen Wesens >des
Menschen« verschiebt allerdings die Problemstellung. Anthropolo-
gie wird als eine metaphysische Antithese zur naturwissenschaftli-
chen Evolutionstheorie aufgefasst und damit auf eine kategoriale
Ebene mit den empirischen Disziplinen gestellt, wihrend doch der

2 | Vgl. zu einer psychologischen Anthropologie mit marxistischen Ein-
schldgen die beiden von Hans-Peter Gente herausgegebenen Bande Marxis-
mus, Psychoanalyse, Sexpol, Frankfurt/Main 1970, besonders Band II: Die
aktuelle Diskussion.

12

14.02.2026, 18:22:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hervorgang des Menschen (qua Naturwesen) aus der Natur in ein Einleitung:
Anderes der Natur (qua Zivilisationswesen) als ein qualitativer Um- Anthropologie
schlag, das heiRt als ein Vorgang in der Dialektik der Natur zu be- und Geschichts-
greifen wdre. Weil Horkheimers Dialektikbegriff eine Dialektik der philosophie
Natur ausschlie3t (vgl. Holz 2003b), muss er Anthropologie in ei-

nen Gegensatz zur Geschichtsphilosophie bringen. »Der Versuch,

den Menschen als feste oder werdende Einheit zu begreifen, ist

eitel. [...] Die menschlichen Eigenschaften sind in den Gang der
Geschichte verschlungen« (Horkheimer 1968: 226f.). Diese richtige
Einschrankung jedes essenzialistischen Apriorismus hypertrophiert

dann aber zu der Behauptung, dass »die Geschichte keineswegs als

Entfaltung eines einheitlichen Menschenwesens anzusehen ist«

(ebd.), damit wird aber auch jeder immanenten Begriindung einer

humanen Lebenspraxis und dem Postulat eines Fortschritts in der
Beforderung der Humanitdt (vgl. Herder 1889) der Boden entzo-

gen.’> Wenn andererseits von der Anthropologie gesagt wird, sie

habe es »in der Tat in erster Linie mit Konstanten des Menschen,

des Humanum, des iiber- und interkulturell Identifizierbaren und
Wiederfindbaren beim Menschen« zu tun (Lenk 1983: 145), so wird

die historische Variabilitdt menschlicher Verhaltensweisen und der

in ihnen sich erst verfestigenden Eigenschaften und also die so-
ziokulturelle Konstitution von Identitdt zu Gunsten der Vorstellung

von einem ungeschichtlichen Naturwesen des Menschen verdrangt.

Odo Marquard hat das programmatisch ausgesprochen: Die philo-

sophische Anthropologie verhalte sich zur Geschichtsphilosophie

als »ihr wirkliches Gegenteil, und zwar dadurch, daf die fiir sie
fundamentale Frage nicht die Frage nach der Geschichte des Men-

schen ist, sondern die Frage nach seiner Natur. [...] Die Gegen-
wartsanthropologie beginnt also nicht nur, sie vollendet sich auch

im Zeichen der >Wende zur Natur« (Marquard 1982: 27, 136). Die-

se Diagnose einer Antinomie steht nun aber im Gegensatz zu dem

Befund, auf den sie sich selbst beruft: Anthropologie sei namlich

»eine ganz und gar neuzeitliche Angelegenheit« (ebd.: 124) und

also eine Reflexionsgestalt in jenem Emanzipationsprozess, der

den Menschen zum autonomen, miindigen Menschen werden lasst.*
Anthropologie bildet damit die Voraussetzung fiir die Humanwis-

3 | Das ldsst sich am Beispiel der Menschenrechte zeigen; vgl. Holz 1996.
4 | Séakularisierung oder Legitimitdt der Neuzeit ist die Alternative, un-
ter die Marquard im Anschluss an Hans Blumenberg (1966) diesen Emanzi-
pationsprozess stellt: »Geschichtsphilosophie ist diejenige, die aufruft zum
Ausgang der Menschen aus ihrer selbstverschuldeten Unmiindigkeit [...]:
das ist der Mythos der Aufkldarung« (Marquard 1982: 14, vgl. 1983).

13

14.02.2026, 18:22:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

senschaften, wie sie sich heute verstehen. Die Konzeption einer
smenschlichen Natur¢, die den Wesensbegriff mit dem Naturbegriff
konfundiert, ist mithin aus einem bestimmten geschichtlichen
Weltverhdltnis des Menschen entstanden und bestdtigt die Frage-
stellung der Geschichtsphilosophie, statt sie zu dementieren.

Die »anthropologische Differenz«

Vor dieses Dilemma gestellt, bleibt die Entwicklung eines theoreti-
schen Verstdndnisses der Humanwissenschaften eine noch zu 16-
sende Aufgabe. Die Kritische Theorie ist in den beiden umfassen-
den systematischen Versuchen, diese Aufgabe zu l6sen — Theodor
W. Adornos Negative Dialektik (1966) und Ulrich Sonnemanns Ne-
gative Anthropologie (1969) — zu keinem Ergebnis gekommen, und
sie konnte von ihren Voraussetzungen aus auch nur eine Destruk-
tion systematischer Anthropologie erreichen, ohne mehr als die
Triimmer einer philosophischen Theorie vom Menschen zu behal-
ten. In Geschichte und menschliche Natur (1973) geht Dietmar
Kamper von diesen Aporien aus. Er entwickelt seine Fragestellung
aus der Unzuldnglichkeit jener Positionen, die von der Existenz-
philosophie und von der Frankfurter Schule bezogen wurden. Der
Ablosungsprozess von diesen Positionen gehort zu den Inhalten
einer mdglichen Neukonstituierung philosophischer Anthropolo-
gie, die sich nicht durch fixierbare Resultate ausweisen will, son-
dern den Konstitutionsprozess selbst als kritische Auflésung einer
Wesenslehre vom Menschen vorantreibt. Bei diesem kritischen Ver-
fahren kommt die Konvergenz existenzialistischer Anthropologie
und kritischer Anthropologie der Frankfurter Schule deutlich he-
raus — eine Konvergenz, die sich sozusagen unter der Hand bei den
Vertretern der dlteren Generation der Kritischen Theorie auch sonst
einstellt: Adornos wie Marcuses Positionen schlagen vielfach in
existenzialistische um, ohne dass beide sich Rechenschaft dariiber
geben wiirden.

An diesem theoriegeschichtlichen Befund muss sich das Prob-
lembewusstsein einer kritischen Anthropologie schérfen. Diese
kann sich nicht auf eine Destruktion herrschender Lehren be-
schrdanken, sondern miisste — wenn sie auch die Erfahrung des
Scheiterns einer positiv verfestigten Idee vom sMenschen an sich«
zur Voraussetzung hat — daraus die Perspektive eines eigenen in-
haltlich zu erfiillenden Verfahrens entwickeln.

Zentrum des kamperschen Ansatzes in dieser Richtung ist der
Begriff der »anthropologischen Differenz¢, der terminologisch zwar

14

14.02.2026, 18:22:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

an Heideggers Begriff der >ontologischen Differenz¢ anklingt, mit Einleitung:
diesem sonst jedoch wenig gemein hat. Vielmehr umreiRt Kamper Anthropologie
das Gemeinte: »Ein Begriff vom Menschen, der die Unmoglichkeit und Geschichts-
eines Begriffs vom Menschen begrifflich nachweist, steht noch aus. philosophie
Dies genau wdre der Inhalt der anthropologischen Differenz«
(Kamper 1973: 26). Fiir Kamper erfiillt sich ein solches Programm
in einer Theorie der Reflexion und der Reflexivitdt. Konstruierte
Hegel die geschichtliche Systematik der Gattungsnatur des Men-
schen in der Phdnomenologie des Geistes als ein geschlossenes Re-
flexionssystem, so sei nach Marx ein analoger Entwurf einer philo-
sophischen Anthropologie nicht mehr mdglich. Die Reflexivitdt
miisse vielmehr als eine »unabschlieBbare Struktur« beschrieben
werden, »weil sie jeweils gesellschaftlich und geschichtlich vermit-
telt ist« (ebd.: 151). Was Reflexion ist, konne ohne die inhaltli-
chen Momente, durch die sich die Vermittlung vollzieht und die
die Vermitteltheit der Reflexion ausmachen, nicht bestimmt wer-
den. Der Vermittlungsprozess sei aber prinzipiell unendlich und
reproduziere sich immer wieder auf neuen Ebenen und in neuen
Formen und mit neuen Inhalten. So komme die Entfaltung des
menschlichen Wesens nie zum Abschluss einer sich selbst genii-
genden Wesensbestimmung, sondern bleibe in einem stetigen Pro-
zess der Veranderung, die zugleich eine von aulRen bewirkte Ver-
dnderung durch die gesellschaftlichen Verhdltnisse und eine
Selbstveranderung mit Riickwirkung auf die gesellschaftlichen
Verhdltnisse ist.

Allerdings kann eine Anthropologie, die vom Primat der gesell-
schaftlichen Prozesse ausgeht, nicht beim sindividuellen< Men-
schen anheben (und auch nicht bei ihm enden); die Médngel der
feuerbachschen Konzeption, die schon Marx deutlich genug ausge-
sprochen hat, miissten sich sonst reproduzieren.

Insofern ist Kampers Versuch, Anthropologie im Reflexionsver-
hédltnis zu fundieren, ein Riickgriff auf eine ontologische Struktur.
Er selbst versteht sie transzendental und fallt damit dem Missver-
stdndnis zum Opfer, die Reflexion der Reflexion vor die Reflexion
zu setzen.® Dass der Mensch »sich nur dann versteht, wenn ande-
re ihn verstehen« (Kamper 1973: 154), ist eine Spezifikation des
Sachverhalts, dass jedes Seiende nur das ist, was es ist, indem es
sich auf ihm gegenstdndliche, andere Seiende bezieht. Marx hat
dies als Fundamentalstruktur alles Seins herausgestellt und mit
dem kategorialen Titel »gegenstdndliches Wesen« (vgl. Marx 1968:

5 | Er miisste dann eine >objektive Transzendentalitdtc setzen (vgl. Zim-
mer 2003: 32ff.), was er jedoch nicht tut.

15

14.02.2026, 18:22:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

576ff.) bezeichnet: »Daf} der Mensch ein leibliches, naturkréftiges,
lebendiges, wirkliches, sinnliches, gegenstdndliches Wesen ist,
heilRt, daR er wirkliche, sinnliche Gegenstinde zum Gegenstand sei-
nes Wesens, seiner LebensdufRerung hat oder daR er nur an wirkli-
chen, sinnlichen Gegenstinden sein Leben duflern kann. Gegen-
standlich, natiirlich, sinnlich sein und sowohl Gegenstand, Natur,
Sinn auler sich haben oder selbst Gegenstand, Natur, Sinn fiir ein
drittes sein ist identisch. [...] Ein Wesen, welches seine Natur nicht
auler sich hat, ist kein natiirliches Wesen, nimmt nicht teil am We-
sen der Natur. Ein Wesen, welches keinen Gegenstand aufier sich
hat, ist kein gegenstandliches Wesen. Ein Wesen, welches nicht
selbst Gegenstand fiir ein drittes Wesen ist, hat kein Wesen zu sei-
nem Gegenstand, d.h. verhdlt sich nicht gegenstdndlich, sein Sein
ist kein gegenstdndliches. Ein ungegenstdndliches Wesen ist ein
Unwesen« (ebd.: 578).

Das besagt, dass die Materialitdt eines Seienden in einem Ver-
haltnis ihre Wirklichkeit hat - sie ist >materielles Verhdltnis<. Die
Reflexion ist das allgemeine und universelle Verhdltnis, die Refle-
xivitdt ist die allgemeine und universelle Struktur des Seins im
Ganzen, der Natur. Darin liegt, dass die Spezifik des Menschseins
als ein spezielles Naturverhdltnis beschrieben werden kann, und da
dies, wie alle Verhdltnisse in einem bewegten System von Vielen,
zeitlichen Verdnderungen unterliegt und also geschichtlich ist, fal-
len Natur und Geschichte nicht dichotomisch auseinander, wie
Marquard unterstellt. Mit Recht macht Kamper dagegen geltend:
»Der Resultatcharakter der menschlichen Natiirlichkeit tritt nicht
in den Blick. Kultur, Gesellschaft, Politik usf. erscheinen als zu-
sdtzliche Bestimmung. Dal sie im Gegenteil das Medium der >na-
tiirlichen< Entwicklung des Menschen darstellen, bleibt auRer Be-
tracht. Weil die biirgerliche Anthropologie das Individuum als ihr
Prinzip unterstellt, schirmt sie sich selbst gegen jegliche ge-
schichtliche Relativierung ab. [...] Die Asozialitdt des biirgerlichen
Menschenbilds wird vor allem, seit die Wissenschaften lebensprak-
tisch unerldRlich sind, iiber anthropologische Theoreme vermit-
telt« (Kamper 1973: 19, 155).

Wenn Kamper dann allerdings das wechselseitige Reflexions-
verhdltnis der Seienden, die »doppelte Reflexion« (vgl. Holz 1983:
40ff.), das die Differenz der Reflexionsglieder in ihrer Beziehungs-
einheit festhdlt, eben wegen dieser Differenz in den Bereich der
»Unbegrifflichkeit« verweist, versperrt er sich den Blick auf die Ra-
tionalitdt der dialektisch-ontologischen Verfasstheit von Welt. »Die
Unbegrifflichkeit des erst praktisch zu sich selbst kommenden
Menschen, die an der anthropologischen Reflexion begrifflich

16

14.02.2026, 18:22:54.


https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nachgewiesen wurde, zeigt ihre methodologische Relevanz gerade
darin, daR die humanwissenschaftliche Theorie ihren Momentcha-
rakter festhélt und auf Praxis nicht mehr in der Weise eines totalen
Entwurfs wirkt, sondern sich selbst begrenzend, menschliche Uni-
versalitdt praktisch freigebend und die Reflexivitdt jedes einzelnen
konkreten Individuums postulierend. Historische >Experimente<
miissen von denen >kontrolliert< werden kdnnen, die sie passiv und
aktiv erfahren« (Kamper 1973: 237).° Da wird Freiheit aus der ver-
niinftigen Selbstbestimmung in die planlose Selbstbestdtigung zu-
riickgenommen. Das heil’t, Kamper fdllt wieder auf den von ihm
zuvor kritisierten Standpunkt des isolierten Individuums zuriick,
weil er sich die philosophische Grundfrage nach den Konstitutions-
bedingungen von Totalitédt nicht stellt (vgl. Sartre 1967: 46ff., 703
ff.).

Die »Modernitdat« der Anthropologie

Die Abkehr von philosophischen Grundfragen, die der Frage nach
der Natur des Menschen vorgeordnet sind, entspringt einer spezi-
fisch neuzeitlichen Einstellung; sie geht einher mit dem Zerfall der
metaphysischen Gewissheit des Gehalten- und Begriindetseins jeg-
licher, vorab der menschlichen Existenz in einem kosmischen Gan-
zen oder einer als transzendent verstandenen Schépfungsinstanz
und reflektiert das Zuriickgeworfensein des Menschen auf die
Selbstgewissheit, die Descartes in der Evidenz des cogito fand (vgl.
Wein 1948). Weltanschaulich vorbereitet und ermdglicht wurde sie
jedoch durch die biblische Lehre von der Sonderstellung des Men-
schen gegeniiber jedem anderen Seienden, die Lehre von der ima-
go Dei (Gottesebenbildlichkeit) und von dem dominium terrae
(Herrschaft iiber die Erde) (vgl. Moses 1,1, 26—28). Sobald aus die-
sem Schopfungsverhdltnis Gott entfernt wurde (oder auch nur de-
istisch in Abstand versetzt wurde), war die Umkehrung in die Vor-
stellung einer anthropotropen Weltordnung unaufhaltsam.’

6 | Wir konnen diese Konsequenz nicht mit der richtigen Einsicht zu-
sammenbringen, »dalR >Miindigwerden< kein beildufiger Vorgang ist, der
zum Menschen nachtrdglich addiert werden kann, sondern, ein ProzeR, der
mit dem Hervorgang des Menschen selbst identisch ist« (Kamper 1973:
169).

7 | Im Hochmittelalter wird die nachgeordnete Funktion des Menschen
trotz der imago-Dei-Lehre durch eine feine Unterscheidung aufrecht erhal-
ten: Der Mensch sei nicht Ebenbild Gottes (imago Dei), sondern »nach dem

17

14.02.2026, 18:22:54.

Einleitung:
Anthropologie
und Geschichts-
philosophie


https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Fiir diesen Umschlag ist Bernhard Groethuysens Philosophische
Anthropologie im Handbuch der Philosophie charakteristisch. 1931
erschienen, gehen ihr die beiden Arbeiten von Scheler und Pless-
ner, die man als die Stiftungsurkunden der Anthropologie als
Grundlagendisziplin bezeichnen darf, aus den Jahren 1927/28 vo-
ran. In ihnen wird die herausgehobene Einzigartigkeit des Mensch-
seins im Rahmen des universellen Naturseins zentral — bei Scheler
in metaphysischer, bei Plessner in naturdialektischer Perspektive.
Groethuysen verzichtet darauf, diesen Neueinsatz, der doch aller-
erst die Selbststdndigkeit der philosophischen Anthropologie be-
griindete, iiberhaupt zu erdrtern. Er entwickelt vielmehr die Lehre
vom Menschen als Moment des Weltverstdndnisses, von Platon und
Aristoteles bis zur Renaissance, ihr Fundament in einem den Men-
schen bedingenden und ihn umfangenden Seinszusammenhang
findend. »In der kosmologischen Anthropologie der Renaissance
bedeutet Selbsterkenntnis: Bestimmung des Menschen in seinem
Weltverhaltnis« (Groethuysen 1931: 181). Bei Erasmus sieht er die
Anzeichen der verdnderten Einstellung: »Bei Erasmus grenzt sich
das Personlich-Menschliche vom Kosmischen ab. Der Mensch findet
in seiner Menschlichkeit etwas vor, das sich ihm als etwas Selbst-
verstandliches, Natiirliches darstellt, an das er sich hdlt, um von da
aus sein Leben zu regeln« (ebd.: 194). Damit beginne eine neue
Epoche der Menschheitsgeschichte, in der der Mensch zum ersten
Mal die Welt von sich aus konstruiere, sie um sich anordne. Das
Denkmotiv, den Allmittelpunkt einer unendlichen Sphdre an jedem
Ort lokalisieren zu konnen (vgl. Mahnke 1937), spitzt sich nun
subjektphilosophisch zu (vgl. Holz 1997a). Es beginnt das, was
man den >Diskurs der Moderne« genannt hat (vgl. Habermas 1988):
die Deutung der Welt als Entwurf aus der Leistung des Menschen,
sei es in der Arbeit, in der Sprache, in der Erkenntnis.

So ist - trotz aller modischen Einkleidungen, in denen sie auf-
tritt - die Anthropologie doch keine Mode, sondern eine im Wesen
der Neuzeit angelegte Weise, die Frage nach dem Anfang der Philo-
sophie zu stellen. Wird aber, in verkiirzter Sicht, als vermeintlicher
Gegenstand dieses Fragens der Mensch oder gar der Mensch ge-
nommen, und nicht das menschliche Verhdltnis zur Welt, so verfehlt
die Anthropologie ihr eigentliches Problem. Die Aporie, dass An-
thropologie nur dann sinnvoll mdglich ist, wenn sie gerade nicht
zuerst nach dem Menschen fragt, soll in den folgenden Schritten
aufgeschlossen werden.

Bilde Gottes geschaffen« (ad imaginem factum) (Petrus Lombardus, Senten-
zen II, dist. 16 c).

18

14.02.2026, 18:22:54.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

