L2 #

Interdisziplinéire Tierethik | Interdisciplinary Animal Ethics

w N ’

2

*14

Andreas Aigner

Das Lacan’sche Tier

Eine psychoanalytische Perspektive auf den
Anthropozentrismus und die Ambivalenzen
in der Mensch-Tier-Beziehung

6, 11:46:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Interdisziplinare Tierethik
Interdisciplinary Animal Ethics

Herausgegeben von | Edited by
Herwig Grimm, Wien und | and Michael Rosenberger, Linz

Wissenschaftlicher Beirat | Editorial Advisory Board
Roland Borgards, Frankfurt a. M.,
Literaturwissenschaften | literary studies

Gyula Gajdon, Wels, Biologie | biology

Alison Hanlon, Dublin, Animal Welfare Wissenschaften und
Veterinarethik | animal welfare science and veterinary ethics

Martin M. Lintner, Brixen, Theologie | theology

Clare Palmer, College Station | Texas, Philosophie | philosophy
Anne Peters, Heidelberg, Rechtswissenschaften | law

Elisabeth Schramm, Freiburg i. Br., Psychologie | psychology

Aline Steinbrecher, Ziirich, Geschichtswissenschaft | history
Jessica Ullrich, Miinster, Kunstwissenschaft | art history

Martin Ullrich, Niirnberg, Musikwissenschaft | musicology

Rainer E. Wiedenmann, Eichstatt-Ingolstadt, Soziologie | sociology

Band 2 | Volume 2

- am 13.01.2026, 11:46:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Andreas Aigner

Das Lacan’sche Tier

Eine psychoanalytische Perspektive auf den
Anthropozentrismus und die Ambivalenzen
in der Mensch-Tier-Beziehung

{} Nomos



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

© Titelbild: Andreas Aigner

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2022
© Andreas Aigner

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestralle 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-8487-8759-3
ISBN (ePDF): 978-3-7489-3198-0

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748931980 Nomos eLibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

- am 13.01.2026, 11:46:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geleitwort der Reihenherausgeber

Was darf man sich von dem Psychoanalytiker Jacques Lacan fiir die Tier-
ethik erwarten, hat er doch schon die Idee zuriickgewiesen, dass es sich
beim menschlichen Subjekt um ein Zentrum des Denkens handelt? Was
dann erst bei Tieren? Das Lacan’sche Tier steht fir eine differenzierte Aus-
einandersetzung mit Grundfragen der Mensch-Tier-Beziehung, die nicht
davor zuruckschreckt, die gewohnten Wege der Tierethik zu verlassen und
Neuland systematisch zu erkunden. Das Buch lisst sich nur schwer in die
bisherige Debatte einordnen, da mit ihm ein neuer Strang eroffnet wird:
Tierethische Fragen mit den Methoden der Psychoanalyse zu bearbeiten
und neu zu denken. Damit ist das Buch im besten Sinne innovativ und in-
terdisziplinir, genau wie es die Reihe Interdisziplindre Tierethik verspricht.
Mit ,,Das Lacan’sche Tier® liegt nun deren zweiter Band vor.

Wo aber genau liegt sein Beitrag fiir die Tierethik? Wohl kein anderes
Thema hat die Tierethik seit ihren Anfingen in den 1970er Jahren derart
in Bann gehalten wie die Ambivalenz der Mensch-Tier-Beziehungen. Nutz-
tiere, Wildtiere, Heimtiere, Zootiere, Vektoren, Patient*innen, Gefahrt*in-
nen, Familienmitglieder. Je nach Bereich werden Tiere gegessen oder ge-
liebt, gehasst oder verhatschelt, 6konomisch perfekt genutzt oder in Ruhe
gelassen. Der weitaus grofSte Teil der Tierethiker*innen interpretiert diese
ambivalenten Beziehungen als Widerspriiche. Ja, wir behandeln biologisch
ahnliche Wesen sehr unterschiedlich, daran besteht kein Zweifel. Aber ist
der biologische Vergleichsmaf$stab dabei die geeignete und einzige Grund-
lage der ethischen Kritik? Der moralische Individualismus sympathisiert
mit dieser Uberzeugung und fokussiert auf die Ungerechtigkeitsbeziehun-
gen gegenuber (manchen) Tieren. Sie bestehen darin, dass Wesen mit
vergleichbaren Eigenschaften in unserem Handeln ungleich berticksichtigt
werden. Was aber, wenn diese Grundlage der Argumentation iber Eigen-
schaften zu kurz greift?

Andreas Aigner verlasst in seinem Buch die ausgetretenen Pfade und
setzt sich von solchen traditionellen Thematisierungen der Ambivalenzen
der Mensch-Tier-Beziehungen ab. Im Zentrum steht dabei das Argument,
dass sich unterschiedliche Formen des Geniefens, die keineswegs immer
lustvoll sind, in Mensch-Tier-Beziehungen realisieren. ,Das Lacan’sche
Tier* bezieht sich auf die Wirklichkeit des Subjekts. Damit argumentiert
Aigner fir eine Erginzung, die auch als grundsatzliche Infragestellung der

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geleitwort der Rethenherausgeber

traditionellen Tierethik gelesen werden kann. So geht etwa dem Anspruch,
Gleiches gleich zu behandeln, die Frage voraus, wie dieser Anspruch fiir
das Subjekt tberhaupt normative Gultigkeit erlangt. Derartige Analysen
tierethischen Denkens konzise und tberzeugend vorzunehmen und zum
Nachdenken anzuregen, ist ein wesentliches Verdienst dieses Buches. Zu-
dem, und dies sei ausdriicklich erwahnt, kommt es ohne Jargon aus, was
es verstindlich und greifbar macht. Damit lidt es zu einem neuen Nach-
denken tber Mensch-Tier-Beziehungen ein. Die Frage des Verhaltnisses zu
Tieren wird dabei neu gestellt, und seine Antwort macht uns als Menschen
abermals zum Thema.

Mit diesem Buch eroffnen wir auch eine neue, prizisere Terminologie, die
wir fir alle kiinftigen Bande als normativ voraussetzen. Sie betrifft die
Rede von ,Anthropozentrik® oder ,Anthropozentrismus“. Noch immer wer-
den diese Begriffe oft austauschbar verwendet. Dabei ist seit Jahrzehnten
anerkannt, dass es drei Perspektiven zu unterscheiden gilt:

1) Die erkenntnistheoretische, methodische oder epistemische Perspektive fragt
danach, welche Maf$stibe dem Menschen fir tierethische Urteile zur
Verfiigung stehen. Hier ist in den Fachdebatten unbestritten, dass es
dem Menschen nur moglich ist, mit seinen menschlichen Vorstellungs-
moglichkeiten auf die Welt zu schauen. Es wird ihm fiir immer ver-
schlossen bleiben, zu fiihlen, ,wie es ist, eine Fledermaus zu sein“ — so
der Titel des berithmten Aufsatzes von Thomas Nagel 1974.

2) Die formale Perspektive fragt danach, wer fiir sein Handeln welche Ver-
antwortung ubernehmen kann und ob man bei nichtmenschlichen
Tieren tberhaupt von Verantwortung reden sollte. Diese zweite Frage
wird in der Forschung zumindest fiir bestimmte Tierspezies und eng
begrenzte Verantwortlichkeiten zunehmend bejaht. Allerdings geht es
dabei nie um die immense Verantwortung fiir das Uberleben der Bio-
sphire als ganzer. Hier dirfte unbestritten sein, dass nur der Mensch
ansatzweise diese Moglichkeit besitzt.

3) Die materiale oder teleologische Perspektive schlieflich fragt danach, fiir
wen denn die Tiere sind: Wer sind die Teloi, die (Selbst-) Zwecke,
um derentwillen die Mittel der Natur eingesetzt werden sollen? Sind
es nur die Menschen, wie der Anthropozentrismus behauptet? Sind es
alle fihlenden, schmerzempfindenden Lebewesen, wie der Pathozen-
trismus oder Sentientismus meint? Sind es alle Lebewesen, wie der
Biozentrismus postuliert? Oder sind es Lebewesen und anorganische
Materie, ja sogar kollektive Entititen wie Okosysteme und Arten, wie
der Okozentrismus oder Holismus sagen wiirde?

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gelettwort der Rethenberausgeber

Ausgehend vom angelsichsischen Bereich hat es sich in den letzten Jahren
auch im deutschen und romanischen Sprachraum eingebiirgert, von ,,An-
thropozentrismus® zu sprechen, wenn man die teleologische Frage meint.
Das halten wir fiir eine sachlich angemessene Entwicklung. Denn an der
teleologischen Frage hiangt die eigentliche ideologische Positionierung,
und Ideologien bezeichnen wir semantisch traditionell mit dem Suffix
~ismus“ und ,-istisch®.

Allerdings passen ,Anthropozentrismus® und das in der Regel dazu
kombinierte ,anthropozentrisch semantisch nicht zusammen. Zum Sub-
stantiv ,Anthropozentrismus“ gehdrt rein sprachlich das Adjektiv ,,anthro-
pozentristisch“. Und das gilt natiirlich auch fiir das englische Substantiv
santhropocentrism®, das das Adjektiv ,anthropocentristic nach sich zie-
hen muss — was in der englischsprachigen Literatur leider tiberhaupt nicht
der Fall ist. Umgekehrt korrespondiert das Adjektiv ,anthropozentrisch®
mit dem Substantiv ,Anthropozentrik®, so wie z.B. das Adjektiv ,ethisch®
mit dem Substantiv , Ethik“. Im Englischen entsprichen dem das Substan-
tiv ,anthropocentrics“ und das Adjektiv ,anthropocentric“. Denn sprach-
lich bezeichnet das Suffix ,-ismus® ein Weltbild, eine Ideologie, das Suffix
»-1k“ hingegen — abgeleitet vom zugehorigen griechischen Adjektiv — eine
Methode oder Herangehensweise (Ethik, Physik, Logik...).

Folglich ist sprachlich korrekt zwischen materialem oder teleologischem
Anthropozentrismus (mit Adjektiv anthropozentristisch) einerseits sowie
formaler Anthropozentrik und epistemischer Anthropozentrik (beide mit
Adjektiv anthropozentrisch) andererseits zu unterscheiden. Das verdeut-
licht, dass von der formalen oder epistemischen Anthropozentrik kein
zwingender Schluss zum materialen Anthropozentrismus fihrt.

So hoffen wir als Reihenherausgeber, dass dieses Buch nicht nur neue
Perspektiven fiir eine bestehende Debatte liefert, sondern auch neue De-
batten und innovative Denkweisen tber Tiere und unser Verhiltnis zu
ihnen fordert. Als Reihenherausgeber danken wir Beate Bernstein vom
Nomos Verlag fiir ihr Engagement und Unterstiitzung. Zudem sei auch
den Gutachtern fir ihre Arbeit zur Qualititssicherung gedankt.

Linz und Wien, im April 2022

Herwig Grimm Michael Rosenberger

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 11:46:36.



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Preface by the Series Editors

What can one expect from psychoanalyst Jacques Lacan for animal ethics,
when he already rejected the idea that the human subject is a centre of
thought? What, then, with animals? Das Lacan’sche Tier (The Lacanian
Animal) presents a differentiated examination of foundational problems
of the human-animal relationship that does not shy away from leaving
the familiar paths of animal ethics and systematically exploring unknown
territory. It is not easy to place this book in the established debate because
it opens an entirely new strand: working through and, indeed, thinking
anew questions of animal ethics with the methods of psychoanalysis. This
is what renders this book innovative and interdisciplinary, in the best
sense, just as the series Interdisciplinary Animal Ethics promises. With Das
Lacan’sche Tier, there now appears its second volume.

But what is this book’s specific contribution to animal ethics? Probably
no other topic has kept animal ethics, ever since its beginnings in the
1970s, stronger under its spell than the ambivalence of human-animal rela-
tionships. Livestock, wildlife, pets, zoo animals, vectors, patients, compan-
ions, family members. Depending on the context, animals are devoured or
loved, hated or pampered, used in the most economic sense possible or left
alone entirely. The majority of animal ethicists interprets these ambivalent
relationships as contradictions. And indeed, there is no doubt that we treat
beings that are biologically very similar in very diverse ways. But is biology
the most adequate standard of comparison and the only basis for ethical
critique? Moral individualism sympathizes with this conviction and, conse-
quently, focuses on relations of injustice towards (some) animals, criticiz-
ing the unequal treatment of beings with comparable capabilities. But
what if the foundation of this line of reasoning falls short?

In his book, Andreas Aigner leaves well-worn tracks and breaks away
from such traditional ways of framing ambivalence in human-animal rela-
tionships. He builds his work around the argument that human-animal
relationships realise different forms of enjoyment, not necessarily always
tull of relish. Das Lacan’sche Tier relates to the reality of the subject. By
doing this, Aigner argues for an extension that could also be read as a fun-
damental challenge to established animal ethics. For example, the claim
that equals should be treated equally begs the question, how this claim
acquires normative validity for the individual in the first place. To analyse

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Preface by the Series Editors

arguments of animal ethics in this way, concisely and convincingly, and
to stimulate reflection is an important contribution of this book. Further-
more, and this should be mentioned explicitly, it does not resort to jargon,
making it accessible and tangible. In doing so, it invites new reflection on
human-animal relationships. The question of relating to animals is thereby
posed anew, and its answer makes us humans the topic of investigation
once again.

With this book, we also introduce a new, more precise terminology, which
we will presume for all future volumes. This concerns the use of the terms
"anthropocentrics" and "anthropocentrism". To this day, these concepts
are used interchangeably. However, it has been recognized for decades that
three distinct perspectives need to be distinguished:

1) The epistemological, methodological or epistemic perspective asks about
the criteria available to humans for animal ethical judgements. It is
uncontested in scientific debates that humans can only perceive the
world through human categories of perception. Mankind will forever
be barred from knowing "what it is like to be a bat" - as the title of
Thomas Nagel’s respective paper put it in 1974.

2) The formal perspective asks which subjects can take on what kinds of re-
sponsibility for their actions, and whether one can speak of responsibil-
ity at all regarding non-human animals. Today, this second question is
increasingly answered in the affirmative by science, at least for certain
species and narrowly defined responsibilities. However, this does never
even touch upon the immense responsibility for the survival of the
entire biosphere. It seems indisputable that only humans rudimentarily
possess this capability.

3) The material and teleological perspective, eventually, asks for whom ani-
mals and other non-human beings exist: Who are the teloi, the ends
(in themselves), for whom the means of nature should be employed?
Only humans, as anthropocentrism claims? All sentient beings capable
of feeling pain, as pathocentrism or sentientism hold? Simply all living
beings, as biocentrism postulates? Or even all living beings as well as all
inorganic matter, even collective entities like ecosystems and species, as
ecocentrism or holism would argue for?

Spreading from the Anglo-Saxon world, it has become common in recent
years in German and Romance speaking countries to speak of "anthro-
pocentrism" when referring to the teleological question. We hold this to
be a factually adequate development. For it is the teleological question

10

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Preface by the Series Editors

that determines the ideological position, and ideologies are traditionally
marked semantically by the suffix "-ism" or "-istic".

However, the widespread combination of "anthropocentrism" with "an-
thropocentric" does not match up semantically. In German, the noun
"Anthropozentrismus" requires the adjective "anthropozentristisch". The
same, of course, holds true for the English noun "anthropocentrism",
which entails the adjective "anthropocentristic" — which, unfortunately,
the English research literature does not adhere to at all. Conversely, the
adjective "anthropozentrisch" corresponds, in German, to the noun "An-
thropozentrik”, just like, for example, the adjective "ethisch" to the noun
"Ethik". In English, this would correspond to the noun "anthropocentrics"
and the adjective "anthropocentric". For linguistically, the suffix "-ism"
denotes a worldview, an ideology, whereas the suffix "-ics" — stemming
from the corresponding Greek adjective — marks a method or an approach
(f.e.: ethics, physics, logic).

Consequently, the linguistically correct distinction must be made be-
tween material or teleological anthropocentrism (with adjective anthro-
pocentristic) on the one hand, and both formal and epistemic anthro-
pocentrics (with adjective anthropocentric) on the other hand. This illus-
trates that neither formal nor epistemic anthropocentrics necessarily entail
material anthropocentrism.

As editors of this series, we hope that this book will not only present
new perspectives on an existing debate, but also foster new discussions
and innovative ways of thinking about animals and our relationship with
them. We, as the series editors, thank Beate Bernstein of Nomos Publish-
ing for her commitment and support. Furthermore, we also thank the
reviewers for their work on quality assurance.

Linz and Vienna, April 2022

Herwig Grimm Michael Rosenberger

11

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 11:46:36.



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort und Danksagung

Das vorliegende Buch ist eine Giberarbeitete Fassung meiner Dissertation,
die an der Universitit Wien (Institut fiir Philosophie, Fakultit fiir Philoso-
phie und Bildungswissenschaft) eingereicht und im Marz 2020 verteidigt
wurde. Die Arbeit wurde vom Fonds zur Férderung der wissenschaftlichen
Forschung (FWF) unter der Projektleitung von Herwig Grimm als For-
schungsprojekt gefordert (Projektnummer: P 27428-B29).

Eine Herausforderung beim Verfassen dieser Monographie bestand da-
rin, zwei sehr unterschiedliche Bereiche — die Tierethik und die Psychoana-
lyse von Jacques Lacan — konstruktiv miteinander zu verbinden und dabei
zu zeigen, dass Lacans Theorien einen gewinnbringenden Ausgangspunkt
fir eine alternative Betrachtungsweise tierethischer Probleme bieten. Eine
andere Herausforderung betrifft die Theorien von Lacan selbst, die nicht
nur originelle Einsichten in die menschliche Subjektivitat beinhalten, son-
dern aufgrund ihrer Reichhaltigkeit und Komplexitit immer wieder den
Eindruck erwecken, dass man etwas missverstanden oder Ubersehen ha-
ben konnte. Die wiederholte Herausforderung des eigenen Verstindnisses
dieser Theorien hatte eine motivierende Wirkung auf meine Auseinander-
setzung mit Lacans Werk. Ich mochte mich aber in erster Linie bei jenen
Personen herzlich bedanken, die zur Entstehung dieser Arbeit beigetragen
und mich dabei unterstiitzt haben.

Mein erster und besonderer Dank gilt meinem Betreuer Herwig Grimm,
der nicht nur half, dieses Projekt auf den Weg zu bringen, sondern mir
auch ermoglichte, am Messerli Forschungsinstitut an der Veterinirmedizi-
nischen Universitit Wien zu arbeiten. Ebenso sei Robert Pfaller fiir seine
wertvolle Unterstiitzung in der Betreuung der Arbeit sowie die bereichern-
den Gespriche und Anregungen gedankt. Mein Dank richtet sich des
Weiteren an Peter Widmer, der mich bereits in der Anfangsphase der
Dissertation mit hilfreichen Hinweisen und Kommentaren unterstitzte.
Fir einen anregenden Austausch bedanke ich mich ebenso bei Walter
Seitter. Gedankt sei Graham Tebb fiir seine Hilfe bei der Erstellung eines
erfolgreichen Antrages fir den FWF, dem ich an dieser Stelle fiir die
Finanzierung der Arbeit als Forschungsprojekt danke. Ein weiterer Dank
gebiithrt Hans Cymorek, der die Dissertation mit grofler Sorgfalt lektorier-
te und wesentlich zur besseren Verstandlichkeit derselben beitrug. Fir
die Begutachtung der Dissertation mochte ich August Ruhs und Hub

13

- am 13.01.2026, 11:45:36. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort und Danksagung

Zwart herzlich danken. Mein Dank gilt auch den Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern der Universitit Wien, die in administrativen Belangen eine
grofSe Hilfe waren.

Ich bedanke mich beim gesamten Kollegium der Abteilung fiir Ethik
der Mensch-Tier-Beziehung am Messerli Forschungsinstitut. Insbesondere
Svenja Springer und Matthias Eggel waren eine konstante Unterstiitzung,.
Die zahlreichen Gespriache mit Samuel Camenzind und Martin Huth stell-
ten ebenso eine grofle Bereicherung dar. Eva Schwarzinger war in Fragen
der Organisation und anderen Belangen eine unschitzbare Hilfe. Ein wei-
terer Dank geht an meine Familie, insbesondere an meine Eltern, die
mir in jeder Lebenslage einen starken Riickhalt geben. Generell bedanke
ich mich bei den Menschen in meinem personlichen Umfeld fir ihre
Zuversicht und Unterstitzung,.

Ich danke all jenen, die bei der Publikation dieses Buches mafgeblich
mitgewirkt haben. Zu nennen ist hier das Messerli Forschungsinstitut,
dem auch fiir die Beteiligung bei den Kosten gedankt sei. Mein Dank gilt
ebenfalls den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern beim Nomos-Verlag, al-
len voran Beate Bernstein. Bettina R. Algieri danke ich fir die Durchsicht
der Arbeit und fiir ihre Anmerkungen und Korrekturen. Ganz besonders
bedanke ich mich bei den Herausgebern der Reihe Interdisziplindre Tier-
ethik, Herwig Grimm und Michael Rosenberger.

Wien, im April 2022

Andreas Aigner

14

- am 13.01.2026, 11:45:36. o


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung

1.1 Ausgangspunkt: Zur Frage des Anthropozentrismus
1.2 Fragestellung und Zielsetzung
1.3 Vorgehen und Aufbau

2 Tierethik und Anthropozentrismus

2.1 Das Problem des Anthropozentrismus

2.2 Anthropozentrismus: Definition

2.2.1 Moralischer Anthropozentrismus
2.2.1.1 ,Strikter” moralischer Anthropozentrismus
2.2.1.2 Hierarchisierung
2.2.1.3 Instrumentalisierung

2.2.2 Epistemischer Anthropozentrismus (Anthropozentrik)

2.2.3 Ambivalenz und Anthropozentrismus: Wie denken
Menschen tber Tiere?

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethik

2.4 Alternative Perspektiven der Tierethik
2.4.1 Moralischer Relationalismus und feministische Positionen
2.4.2 Postanthropozentrismus und Posthumanismus
2.4.2.1 Derrida und der Posthumanismus
2.4.2.2 Ist das posthumane Subjekt sprachlich
strukturiert?

3 Das Subjekt Lacans

3.1 Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse

3.1.1 Das ,Zentrum® des Anthropozentrismus und das
Lacan’sche Unbewusste

3.1.2 Lacan in der Tierethik: Chancen und Schwierigkeiten

3.1.3 Der ,frithe” und ,spite“ Lacan

3.2 Das Subjekt des Unbewussten
3.2.1 Signifikant und Signifikat: Definition

- am 13.01.2026, 11:45:36. o

19
19
23
24

30

30

36

41
43
46
47
49

55
66

76

76
80
87

96

99
99

929
108
114

117
117

15


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

3.2.2
3.2.3
3.2.4

3.2.5
3.2.6

Das unbewusste Denken und die signifikante Batterie
Der Herrensignifikant und der binére Signifikant

Ich und geteiltes Subjekt: Das Verschwinden des
epistemischen ,,Zentrums®

Signifikant, Begehren, Mangel

Das Objekt a: Ursache des Begehrens, Objekt des Triebes,
Mehr-GeniefSen

3.3 Das Subjekt des GeniefSens

3.3.1
332
3.3.3
3.34
3.3.5

Eine Neuformulierung des Unbewussten?

Das Reale, das Symbolische und das Imaginire

Die lalangue

Der Borromaische Knoten

Am Grunde der Ambivalenz: Die Formen des Geniefsens
3.3.5.1 Das Objekt 2 im Borromaischen Knoten

3.3.5.2 Geniefen des Sinns

3.3.5.3 Phallisches Geniefien

3.3.5.4 Genieflen des Anderen

4 Das Lacan’sche Tier

4.1 Zur Grenzziechung zwischen Mensch und Tier

4.2 Tiere: Gefangene des Imaginidren?
4.3 Das Tier und die ,,Blodheit“ des Signifikanten
4.4 Von halben Hithnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung

4.5 Der Borromaische Knoten und das Tier

4.5.1

4.5.2

16

Die Mensch-Tier-Beziehung und die Formen des

Genieflens: Uberblick

Genieflen des Sinns: Heimtier und tierliches Individuum

4.5.2.1 Bindungen zu Tieren: ,Egomorphe®
Spiegelbilder?

4.5.2.2 Wertvolle Individuen mit Eigenarten: Was ein
Tier besonders macht

4.5.2.3 Kommunikation mit Tieren

4.5.2.4 Genieflen des Sinns und Tierethik

4.5.2.5 Komik und GeniefSen des Sinns: Aufgesetzte
Signifikanten

4.5.2.6 Genieflen des Sinns: Zusammenfassung

- am 13.01.2026, 11:45:36. o

120
128

133
145

150
160

160
163
172
178
191
195
197
207
221

226

226
230
236
257
274

274
280

282
287
290
294

298
303


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

4.5.3 Phallisches Geniefien: Nutztier und Versuchstier

4.5.4

S Schluss

4.5.3.1

4.53.2
4.5.3.3
4.5.3.4
4.53.5
4.5.3.6

4.5.3.7
4.5.3.8

4.5.3.9

Instrumentalisierung: Der Ausschluss vom
Imaginaren

Gewalt an Tieren: Das Symbolische

Tiere essen: Regeln des guten Geschmacks?
Tierversuche: Kiinstliche Montagen
Tieropfer: Verlust von GeniefSen
Geschlecht und Fleischkonsum: ,Richtige
Manner?

Phallisches Genieflen und Tierethik
Komik und phallisches Genieffen: Nichts zu
lachen?

Phallisches Genieffen: Zusammenfassung

Genieflen des Anderen: Wildtier und Zootier

4.5.4.1

Auferhalb des Symbolischen: Ein in sich erfiilltes
Genief§en?

4.5.4.2 Jagen und Staunen: Das Wildtier und der Vater

4.5.4.3
4.5.4.4

4.5.4.5

Genieflen des Anderen und Tierethik
Komik und Genieflen des Anderen: Eine
komische Theorie der Evolution

Genieflen des Anderen: Zusammenfassung

5.1 Ambivalenz und Genieflen

5.2 Anthropozentrismus
5.3 Ausblick

Literaturverzeichnis

- am 13.01.2026, 11:45:36. o

305

308
316
320
326
329

330
346

350
355
356

357
363
370

374
381

382

382
391
398

401

17


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 11:46:36.



https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

