
Interdisziplinäre Tierethik | Interdisciplinary Animal Ethics

Das Lacan’sche Tier

Andreas Aigner

Eine psychoanalytische Perspektive auf den 
Anthropozentrismus und die Ambivalenzen 
in der Mensch-Tier-Beziehung

2

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Interdisziplinäre Tierethik 
Interdisciplinary Animal Ethics

Herausgegeben von | Edited by 
Herwig Grimm, Wien und | and Michael Rosenberger, Linz

Wissenschaftlicher Beirat | Editorial Advisory Board

Roland Borgards, Frankfurt a. M.,  
Literaturwissenschaften | literary studies
Gyula Gajdon, Wels, Biologie | biology
Alison Hanlon, Dublin, Animal Welfare Wissenschaften und  
Veterinärethik | animal welfare science and veterinary ethics
Martin M. Lintner, Brixen, Theologie | theology 
Clare Palmer, College Station | Texas, Philosophie | philosophy
Anne Peters, Heidelberg, Rechtswissenschaften | law
Elisabeth Schramm, Freiburg i. Br., Psychologie | psychology
Aline Steinbrecher, Zürich, Geschichtswissenschaft | history
Jessica Ullrich, Münster, Kunstwissenschaft | art history
Martin Ullrich, Nürnberg, Musikwissenschaft | musicology
Rainer E. Wiedenmann, Eichstätt-Ingolstadt, Soziologie | sociology

Band 2 | Volume 2

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.Auflage

Das Lacan’sche Tier

Nomos

Andreas Aigner

Eine psychoanalytische Perspektive auf den  
Anthropozentrismus und die Ambivalenzen  
in der Mensch-Tier-Beziehung

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


© Titelbild: Andreas Aigner

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2022

© Andreas Aigner

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-8487-8759-3 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-3198-0

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748931980

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geleitwort der Reihenherausgeber

Was darf man sich von dem Psychoanalytiker Jacques Lacan für die Tier­
ethik erwarten, hat er doch schon die Idee zurückgewiesen, dass es sich 
beim menschlichen Subjekt um ein Zentrum des Denkens handelt? Was 
dann erst bei Tieren? Das Lacan’sche Tier steht für eine differenzierte Aus­
einandersetzung mit Grundfragen der Mensch-Tier-Beziehung, die nicht 
davor zurückschreckt, die gewohnten Wege der Tierethik zu verlassen und 
Neuland systematisch zu erkunden. Das Buch lässt sich nur schwer in die 
bisherige Debatte einordnen, da mit ihm ein neuer Strang eröffnet wird: 
Tierethische Fragen mit den Methoden der Psychoanalyse zu bearbeiten 
und neu zu denken. Damit ist das Buch im besten Sinne innovativ und in­
terdisziplinär, genau wie es die Reihe Interdisziplinäre Tierethik verspricht. 
Mit „Das Lacan’sche Tier“ liegt nun deren zweiter Band vor.

Wo aber genau liegt sein Beitrag für die Tierethik? Wohl kein anderes 
Thema hat die Tierethik seit ihren Anfängen in den 1970er Jahren derart 
in Bann gehalten wie die Ambivalenz der Mensch-Tier-Beziehungen. Nutz­
tiere, Wildtiere, Heimtiere, Zootiere, Vektoren, Patient*innen, Gefährt*in­
nen, Familienmitglieder. Je nach Bereich werden Tiere gegessen oder ge­
liebt, gehasst oder verhätschelt, ökonomisch perfekt genutzt oder in Ruhe 
gelassen. Der weitaus größte Teil der Tierethiker*innen interpretiert diese 
ambivalenten Beziehungen als Widersprüche. Ja, wir behandeln biologisch 
ähnliche Wesen sehr unterschiedlich, daran besteht kein Zweifel. Aber ist 
der biologische Vergleichsmaßstab dabei die geeignete und einzige Grund­
lage der ethischen Kritik? Der moralische Individualismus sympathisiert 
mit dieser Überzeugung und fokussiert auf die Ungerechtigkeitsbeziehun­
gen gegenüber (manchen) Tieren. Sie bestehen darin, dass Wesen mit 
vergleichbaren Eigenschaften in unserem Handeln ungleich berücksichtigt 
werden. Was aber, wenn diese Grundlage der Argumentation über Eigen­
schaften zu kurz greift?

Andreas Aigner verlässt in seinem Buch die ausgetretenen Pfade und 
setzt sich von solchen traditionellen Thematisierungen der Ambivalenzen 
der Mensch-Tier-Beziehungen ab. Im Zentrum steht dabei das Argument, 
dass sich unterschiedliche Formen des Genießens, die keineswegs immer 
lustvoll sind, in Mensch-Tier-Beziehungen realisieren. „Das Lacan’sche 
Tier“ bezieht sich auf die Wirklichkeit des Subjekts. Damit argumentiert 
Aigner für eine Ergänzung, die auch als grundsätzliche Infragestellung der 

5

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


traditionellen Tierethik gelesen werden kann. So geht etwa dem Anspruch, 
Gleiches gleich zu behandeln, die Frage voraus, wie dieser Anspruch für 
das Subjekt überhaupt normative Gültigkeit erlangt. Derartige Analysen 
tierethischen Denkens konzise und überzeugend vorzunehmen und zum 
Nachdenken anzuregen, ist ein wesentliches Verdienst dieses Buches. Zu­
dem, und dies sei ausdrücklich erwähnt, kommt es ohne Jargon aus, was 
es verständlich und greifbar macht. Damit lädt es zu einem neuen Nach­
denken über Mensch-Tier-Beziehungen ein. Die Frage des Verhältnisses zu 
Tieren wird dabei neu gestellt, und seine Antwort macht uns als Menschen 
abermals zum Thema.

Mit diesem Buch eröffnen wir auch eine neue, präzisere Terminologie, die 
wir für alle künftigen Bände als normativ voraussetzen. Sie betrifft die 
Rede von „Anthropozentrik“ oder „Anthropozentrismus“. Noch immer wer­
den diese Begriffe oft austauschbar verwendet. Dabei ist seit Jahrzehnten 
anerkannt, dass es drei Perspektiven zu unterscheiden gilt:
1) Die erkenntnistheoretische, methodische oder epistemische Perspektive fragt 

danach, welche Maßstäbe dem Menschen für tierethische Urteile zur 
Verfügung stehen. Hier ist in den Fachdebatten unbestritten, dass es 
dem Menschen nur möglich ist, mit seinen menschlichen Vorstellungs­
möglichkeiten auf die Welt zu schauen. Es wird ihm für immer ver­
schlossen bleiben, zu fühlen, „wie es ist, eine Fledermaus zu sein“ – so 
der Titel des berühmten Aufsatzes von Thomas Nagel 1974.

2) Die formale Perspektive fragt danach, wer für sein Handeln welche Ver­
antwortung übernehmen kann und ob man bei nichtmenschlichen 
Tieren überhaupt von Verantwortung reden sollte. Diese zweite Frage 
wird in der Forschung zumindest für bestimmte Tierspezies und eng 
begrenzte Verantwortlichkeiten zunehmend bejaht. Allerdings geht es 
dabei nie um die immense Verantwortung für das Überleben der Bio­
sphäre als ganzer. Hier dürfte unbestritten sein, dass nur der Mensch 
ansatzweise diese Möglichkeit besitzt.

3) Die materiale oder teleologische Perspektive schließlich fragt danach, für 
wen denn die Tiere sind: Wer sind die Teloi, die (Selbst-) Zwecke, 
um derentwillen die Mittel der Natur eingesetzt werden sollen? Sind 
es nur die Menschen, wie der Anthropozentrismus behauptet? Sind es 
alle fühlenden, schmerzempfindenden Lebewesen, wie der Pathozen­
trismus oder Sentientismus meint? Sind es alle Lebewesen, wie der 
Biozentrismus postuliert? Oder sind es Lebewesen und anorganische 
Materie, ja sogar kollektive Entitäten wie Ökosysteme und Arten, wie 
der Ökozentrismus oder Holismus sagen würde?

Geleitwort der Reihenherausgeber

6

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausgehend vom angelsächsischen Bereich hat es sich in den letzten Jahren 
auch im deutschen und romanischen Sprachraum eingebürgert, von „An­
thropozentrismus“ zu sprechen, wenn man die teleologische Frage meint. 
Das halten wir für eine sachlich angemessene Entwicklung. Denn an der 
teleologischen Frage hängt die eigentliche ideologische Positionierung, 
und Ideologien bezeichnen wir semantisch traditionell mit dem Suffix 
„-ismus“ und „-istisch“.

Allerdings passen „Anthropozentrismus“ und das in der Regel dazu 
kombinierte „anthropozentrisch“ semantisch nicht zusammen. Zum Sub­
stantiv „Anthropozentrismus“ gehört rein sprachlich das Adjektiv „anthro­
pozentristisch“. Und das gilt natürlich auch für das englische Substantiv 
„anthropocentrism“, das das Adjektiv „anthropocentristic“ nach sich zie­
hen muss – was in der englischsprachigen Literatur leider überhaupt nicht 
der Fall ist. Umgekehrt korrespondiert das Adjektiv „anthropozentrisch“ 
mit dem Substantiv „Anthropozentrik“, so wie z.B. das Adjektiv „ethisch“ 
mit dem Substantiv „Ethik“. Im Englischen entsprächen dem das Substan­
tiv „anthropocentrics“ und das Adjektiv „anthropocentric“. Denn sprach­
lich bezeichnet das Suffix „-ismus“ ein Weltbild, eine Ideologie, das Suffix 
„-ik“ hingegen – abgeleitet vom zugehörigen griechischen Adjektiv – eine 
Methode oder Herangehensweise (Ethik, Physik, Logik…).

Folglich ist sprachlich korrekt zwischen materialem oder teleologischem 
Anthropozentrismus (mit Adjektiv anthropozentristisch) einerseits sowie 
formaler Anthropozentrik und epistemischer Anthropozentrik (beide mit 
Adjektiv anthropozentrisch) andererseits zu unterscheiden. Das verdeut­
licht, dass von der formalen oder epistemischen Anthropozentrik kein 
zwingender Schluss zum materialen Anthropozentrismus führt.

So hoffen wir als Reihenherausgeber, dass dieses Buch nicht nur neue 
Perspektiven für eine bestehende Debatte liefert, sondern auch neue De­
batten und innovative Denkweisen über Tiere und unser Verhältnis zu 
ihnen fördert. Als Reihenherausgeber danken wir Beate Bernstein vom 
Nomos Verlag für ihr Engagement und Unterstützung. Zudem sei auch 
den Gutachtern für ihre Arbeit zur Qualitätssicherung gedankt.

 
Linz und Wien, im April 2022

Herwig Grimm Michael Rosenberger

Geleitwort der Reihenherausgeber

7

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Preface by the Series Editors

What can one expect from psychoanalyst Jacques Lacan for animal ethics, 
when he already rejected the idea that the human subject is a centre of 
thought? What, then, with animals? Das Lacan’sche Tier (The Lacanian 
Animal) presents a differentiated examination of foundational problems 
of the human-animal relationship that does not shy away from leaving 
the familiar paths of animal ethics and systematically exploring unknown 
territory. It is not easy to place this book in the established debate because 
it opens an entirely new strand: working through and, indeed, thinking 
anew questions of animal ethics with the methods of psychoanalysis. This 
is what renders this book innovative and interdisciplinary, in the best 
sense, just as the series Interdisciplinary Animal Ethics promises. With Das 
Lacan’sche Tier, there now appears its second volume.

But what is this book’s specific contribution to animal ethics? Probably 
no other topic has kept animal ethics, ever since its beginnings in the 
1970s, stronger under its spell than the ambivalence of human-animal rela­
tionships. Livestock, wildlife, pets, zoo animals, vectors, patients, compan­
ions, family members. Depending on the context, animals are devoured or 
loved, hated or pampered, used in the most economic sense possible or left 
alone entirely. The majority of animal ethicists interprets these ambivalent 
relationships as contradictions. And indeed, there is no doubt that we treat 
beings that are biologically very similar in very diverse ways. But is biology 
the most adequate standard of comparison and the only basis for ethical 
critique? Moral individualism sympathizes with this conviction and, conse­
quently, focuses on relations of injustice towards (some) animals, criticiz­
ing the unequal treatment of beings with comparable capabilities. But 
what if the foundation of this line of reasoning falls short?

In his book, Andreas Aigner leaves well-worn tracks and breaks away 
from such traditional ways of framing ambivalence in human-animal rela­
tionships. He builds his work around the argument that human-animal 
relationships realise different forms of enjoyment, not necessarily always 
full of relish. Das Lacan’sche Tier relates to the reality of the subject. By 
doing this, Aigner argues for an extension that could also be read as a fun­
damental challenge to established animal ethics. For example, the claim 
that equals should be treated equally begs the question, how this claim 
acquires normative validity for the individual in the first place. To analyse 

9

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


arguments of animal ethics in this way, concisely and convincingly, and 
to stimulate reflection is an important contribution of this book. Further­
more, and this should be mentioned explicitly, it does not resort to jargon, 
making it accessible and tangible. In doing so, it invites new reflection on 
human-animal relationships. The question of relating to animals is thereby 
posed anew, and its answer makes us humans the topic of investigation 
once again.

With this book, we also introduce a new, more precise terminology, which 
we will presume for all future volumes. This concerns the use of the terms 
"anthropocentrics" and "anthropocentrism". To this day, these concepts 
are used interchangeably. However, it has been recognized for decades that 
three distinct perspectives need to be distinguished:
1) The epistemological, methodological or epistemic perspective asks about 

the criteria available to humans for animal ethical judgements. It is 
uncontested in scientific debates that humans can only perceive the 
world through human categories of perception. Mankind will forever 
be barred from knowing "what it is like to be a bat" – as the title of 
Thomas Nagel’s respective paper put it in 1974.

2) The formal perspective asks which subjects can take on what kinds of re­
sponsibility for their actions, and whether one can speak of responsibil­
ity at all regarding non-human animals. Today, this second question is 
increasingly answered in the affirmative by science, at least for certain 
species and narrowly defined responsibilities. However, this does never 
even touch upon the immense responsibility for the survival of the 
entire biosphere. It seems indisputable that only humans rudimentarily 
possess this capability.

3) The material and teleological perspective, eventually, asks for whom ani­
mals and other non-human beings exist: Who are the teloi, the ends 
(in themselves), for whom the means of nature should be employed? 
Only humans, as anthropocentrism claims? All sentient beings capable 
of feeling pain, as pathocentrism or sentientism hold? Simply all living 
beings, as biocentrism postulates? Or even all living beings as well as all 
inorganic matter, even collective entities like ecosystems and species, as 
ecocentrism or holism would argue for?

Spreading from the Anglo-Saxon world, it has become common in recent 
years in German and Romance speaking countries to speak of "anthro­
pocentrism" when referring to the teleological question. We hold this to 
be a factually adequate development. For it is the teleological question 

Preface by the Series Editors

10

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


that determines the ideological position, and ideologies are traditionally 
marked semantically by the suffix "-ism" or "-istic".

However, the widespread combination of "anthropocentrism" with "an­
thropocentric" does not match up semantically. In German, the noun 
"Anthropozentrismus" requires the adjective "anthropozentristisch". The 
same, of course, holds true for the English noun "anthropocentrism", 
which entails the adjective "anthropocentristic" – which, unfortunately, 
the English research literature does not adhere to at all. Conversely, the 
adjective "anthropozentrisch" corresponds, in German, to the noun "An­
thropozentrik", just like, for example, the adjective "ethisch" to the noun 
"Ethik". In English, this would correspond to the noun "anthropocentrics" 
and the adjective "anthropocentric". For linguistically, the suffix "-ism" 
denotes a worldview, an ideology, whereas the suffix "-ics" – stemming 
from the corresponding Greek adjective – marks a method or an approach 
(f.e.: ethics, physics, logic).

Consequently, the linguistically correct distinction must be made be­
tween material or teleological anthropocentrism (with adjective anthro­
pocentristic) on the one hand, and both formal and epistemic anthro­
pocentrics (with adjective anthropocentric) on the other hand. This illus­
trates that neither formal nor epistemic anthropocentrics necessarily entail 
material anthropocentrism.

As editors of this series, we hope that this book will not only present 
new perspectives on an existing debate, but also foster new discussions 
and innovative ways of thinking about animals and our relationship with 
them. We, as the series editors, thank Beate Bernstein of Nomos Publish­
ing for her commitment and support. Furthermore, we also thank the 
reviewers for their work on quality assurance.

 
Linz and Vienna, April 2022

Herwig Grimm Michael Rosenberger

Preface by the Series Editors

11

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorwort und Danksagung

Das vorliegende Buch ist eine überarbeitete Fassung meiner Dissertation, 
die an der Universität Wien (Institut für Philosophie, Fakultät für Philoso­
phie und Bildungswissenschaft) eingereicht und im März 2020 verteidigt 
wurde. Die Arbeit wurde vom Fonds zur Förderung der wissenschaftlichen 
Forschung (FWF) unter der Projektleitung von Herwig Grimm als For­
schungsprojekt gefördert (Projektnummer: P 27428-B29).

Eine Herausforderung beim Verfassen dieser Monographie bestand da­
rin, zwei sehr unterschiedliche Bereiche – die Tierethik und die Psychoana­
lyse von Jacques Lacan – konstruktiv miteinander zu verbinden und dabei 
zu zeigen, dass Lacans Theorien einen gewinnbringenden Ausgangspunkt 
für eine alternative Betrachtungsweise tierethischer Probleme bieten. Eine 
andere Herausforderung betrifft die Theorien von Lacan selbst, die nicht 
nur originelle Einsichten in die menschliche Subjektivität beinhalten, son­
dern aufgrund ihrer Reichhaltigkeit und Komplexität immer wieder den 
Eindruck erwecken, dass man etwas missverstanden oder übersehen ha­
ben könnte. Die wiederholte Herausforderung des eigenen Verständnisses 
dieser Theorien hatte eine motivierende Wirkung auf meine Auseinander­
setzung mit Lacans Werk. Ich möchte mich aber in erster Linie bei jenen 
Personen herzlich bedanken, die zur Entstehung dieser Arbeit beigetragen 
und mich dabei unterstützt haben.

Mein erster und besonderer Dank gilt meinem Betreuer Herwig Grimm, 
der nicht nur half, dieses Projekt auf den Weg zu bringen, sondern mir 
auch ermöglichte, am Messerli Forschungsinstitut an der Veterinärmedizi­
nischen Universität Wien zu arbeiten. Ebenso sei Robert Pfaller für seine 
wertvolle Unterstützung in der Betreuung der Arbeit sowie die bereichern­
den Gespräche und Anregungen gedankt. Mein Dank richtet sich des 
Weiteren an Peter Widmer, der mich bereits in der Anfangsphase der 
Dissertation mit hilfreichen Hinweisen und Kommentaren unterstützte. 
Für einen anregenden Austausch bedanke ich mich ebenso bei Walter 
Seitter. Gedankt sei Graham Tebb für seine Hilfe bei der Erstellung eines 
erfolgreichen Antrages für den FWF, dem ich an dieser Stelle für die 
Finanzierung der Arbeit als Forschungsprojekt danke. Ein weiterer Dank 
gebührt Hans Cymorek, der die Dissertation mit großer Sorgfalt lektorier­
te und wesentlich zur besseren Verständlichkeit derselben beitrug. Für 
die Begutachtung der Dissertation möchte ich August Ruhs und Hub 

13

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwart herzlich danken. Mein Dank gilt auch den Mitarbeiterinnen und 
Mitarbeitern der Universität Wien, die in administrativen Belangen eine 
große Hilfe waren.

Ich bedanke mich beim gesamten Kollegium der Abteilung für Ethik 
der Mensch-Tier-Beziehung am Messerli Forschungsinstitut. Insbesondere 
Svenja Springer und Matthias Eggel waren eine konstante Unterstützung. 
Die zahlreichen Gespräche mit Samuel Camenzind und Martin Huth stell­
ten ebenso eine große Bereicherung dar. Eva Schwarzinger war in Fragen 
der Organisation und anderen Belangen eine unschätzbare Hilfe. Ein wei­
terer Dank geht an meine Familie, insbesondere an meine Eltern, die 
mir in jeder Lebenslage einen starken Rückhalt geben. Generell bedanke 
ich mich bei den Menschen in meinem persönlichen Umfeld für ihre 
Zuversicht und Unterstützung.

Ich danke all jenen, die bei der Publikation dieses Buches maßgeblich 
mitgewirkt haben. Zu nennen ist hier das Messerli Forschungsinstitut, 
dem auch für die Beteiligung bei den Kosten gedankt sei. Mein Dank gilt 
ebenfalls den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern beim Nomos-Verlag, al­
len voran Beate Bernstein. Bettina R. Algieri danke ich für die Durchsicht 
der Arbeit und für ihre Anmerkungen und Korrekturen. Ganz besonders 
bedanke ich mich bei den Herausgebern der Reihe Interdisziplinäre Tier­
ethik, Herwig Grimm und Michael Rosenberger.

 
Wien, im April 2022

Andreas Aigner

Vorwort und Danksagung

14

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhaltsverzeichnis

Einleitung1 19

Ausgangspunkt: Zur Frage des Anthropozentrismus1.1 19
Fragestellung und Zielsetzung1.2 23
Vorgehen und Aufbau1.3 24

Tierethik und Anthropozentrismus2 30
Das Problem des Anthropozentrismus2.1 30
Anthropozentrismus: Definition2.2 36

Moralischer Anthropozentrismus2.2.1 41
„Strikter“ moralischer Anthropozentrismus2.2.1.1 43
Hierarchisierung2.2.1.2 46
Instrumentalisierung2.2.1.3 47

Epistemischer Anthropozentrismus (Anthropozentrik)2.2.2 49
Ambivalenz und Anthropozentrismus: Wie denken 
Menschen über Tiere?

2.2.3
55

Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethik2.3 66
Alternative Perspektiven der Tierethik2.4 76

Moralischer Relationalismus und feministische Positionen2.4.1 76
Postanthropozentrismus und Posthumanismus2.4.2 80

Derrida und der Posthumanismus2.4.2.1 87
Ist das posthumane Subjekt sprachlich 
strukturiert?

2.4.2.2
96

Das Subjekt Lacans3 99
Zur Begegnung von Tierethik und Psychoanalyse3.1 99

Das „Zentrum“ des Anthropozentrismus und das 
Lacan’sche Unbewusste

3.1.1
99

Lacan in der Tierethik: Chancen und Schwierigkeiten3.1.2 108
Der „frühe“ und „späte“ Lacan3.1.3 114

Das Subjekt des Unbewussten3.2 117
Signifikant und Signifikat: Definition3.2.1 117

15

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das unbewusste Denken und die signifikante Batterie3.2.2 120
Der Herrensignifikant und der binäre Signifikant3.2.3 128
Ich und geteiltes Subjekt: Das Verschwinden des 
epistemischen „Zentrums“

3.2.4
133

Signifikant, Begehren, Mangel3.2.5 145
Das Objekt a: Ursache des Begehrens, Objekt des Triebes, 
Mehr-Genießen

3.2.6
150

Das Subjekt des Genießens3.3 160
Eine Neuformulierung des Unbewussten?3.3.1 160
Das Reale, das Symbolische und das Imaginäre3.3.2 163
Die lalangue3.3.3 172
Der Borromäische Knoten3.3.4 178
Am Grunde der Ambivalenz: Die Formen des Genießens3.3.5 191

Das Objekt a im Borromäischen Knoten3.3.5.1 195
Genießen des Sinns3.3.5.2 197
Phallisches Genießen3.3.5.3 207
Genießen des Anderen3.3.5.4 221

Das Lacan’sche Tier4 226
Zur Grenzziehung zwischen Mensch und Tier4.1 226
Tiere: Gefangene des Imaginären?4.2 230
Das Tier und die „Blödheit“ des Signifikanten4.3 236
Von halben Hühnchen: Komik und Mensch-Tier-Beziehung4.4 257
Der Borromäische Knoten und das Tier4.5 274

Die Mensch-Tier-Beziehung und die Formen des 
Genießens: Überblick

4.5.1
274

Genießen des Sinns: Heimtier und tierliches Individuum4.5.2 280
Bindungen zu Tieren: „Egomorphe“ 
Spiegelbilder?

4.5.2.1
282

Wertvolle Individuen mit Eigenarten: Was ein 
Tier besonders macht

4.5.2.2
287

Kommunikation mit Tieren4.5.2.3 290
Genießen des Sinns und Tierethik4.5.2.4 294
Komik und Genießen des Sinns: Aufgesetzte 
Signifikanten

4.5.2.5
298

Genießen des Sinns: Zusammenfassung4.5.2.6 303

Inhaltsverzeichnis

16

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Phallisches Genießen: Nutztier und Versuchstier4.5.3 305
Instrumentalisierung: Der Ausschluss vom 
Imaginären

4.5.3.1
308

Gewalt an Tieren: Das Symbolische4.5.3.2 316
Tiere essen: Regeln des guten Geschmacks?4.5.3.3 320
Tierversuche: Künstliche Montagen4.5.3.4 326
Tieropfer: Verlust von Genießen4.5.3.5 329
Geschlecht und Fleischkonsum: „Richtige 
Männer“?

4.5.3.6
330

Phallisches Genießen und Tierethik4.5.3.7 346
Komik und phallisches Genießen: Nichts zu 
lachen?

4.5.3.8
350

Phallisches Genießen: Zusammenfassung4.5.3.9 355
Genießen des Anderen: Wildtier und Zootier4.5.4 356

Außerhalb des Symbolischen: Ein in sich erfülltes 
Genießen?

4.5.4.1
357

Jagen und Staunen: Das Wildtier und der Vater4.5.4.2 363
Genießen des Anderen und Tierethik4.5.4.3 370
Komik und Genießen des Anderen: Eine 
komische Theorie der Evolution

4.5.4.4
374

Genießen des Anderen: Zusammenfassung4.5.4.5 381

Schluss5 382
Ambivalenz und Genießen5.1 382
Anthropozentrismus5.2 391
Ausblick5.3 398

Literaturverzeichnis 401

Inhaltsverzeichnis

17

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748931980-1 - am 13.01.2026, 11:46:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931980-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

