
192 Ein Bild und sein Doppelgänger

4. Typisierende Beschreibung

Das Konstruktionsproblem führt den Betrachter an ein Bild-Paradoxon heran: Die Un-

haltbarkeit eines Bildes wird an einem Bild (für alle Zeiten) beschaubar. Es zeigt sei-

ne spezifische Stellung zur Wirklichkeit, die hier am Beispiel einer Formensuche (Ich-

Entdeckung) rund werden will, aber nicht kann. Die Unhaltbarkeit des Selbst-Bildes

mündet in eine Vermittlungsaufgabe zwischen der Verschmelzungssehnsucht (mit sich

eins sein) und der Anschauungsfunktion (sich in anderem sehen).

Der Selbstbetrachter steht vor der Schwierigkeit, die Doppelheit, mit sich eins sein

und zugleich uneins zu sein, wiederum in eine Gestalt zu bringen. Er versucht die Un-

stimmigkeiten entweder zu korrigieren oder in Gesamtkontexte einzubetten, um das

Bild zu erhalten und zugleich in einen lebendigen Austauschmit ihm zu kommen. Über

aufwendige Konstruktionen, ein Verändern und Eingreifen in das Bild, sowie durch die

Überführung des Bildes in ein organisches Nacheinander oder über die Einbettung in

Alltagskontexte vollzieht sich ein mühsamer Aneignungsprozess, der indes nicht voll-

ständig gelingt. Den beschriebenen Lösungstypen gelingt es jeweils nicht in einen le-

bendigen Austausch mit dem Bild zu kommen, sodass alternativ Trennungen vollzogen

werden, der Betrachter ins Agieren gerät und sich schließlich vom Bild zu lösen sucht.

Der immanente ikonoklastische Zug der Narziss-Darstellung, die dargestellte Unhalt-

barkeit des Bildes als bewegendesThema des Bildes, wird jedoch nicht nur als schmerz-

haft, sondern auf der anderen Seite als genussvoll erlebt: im Erleben drängt es aus der

Einheit und Identifizierung heraus. So spitzt das Bild im Erleben diesen Wunsch zu,

es zu überschreiten, zu durchstoßen und zu zerstören. Es setzt seine Selbstüberwin-

dung in Szene und bleibt doch ein (gemaltes) Bild. Dieses Erlebensmoment wird von

Probandenseite als besonderer ›Witz‹ des Bildes empfunden. An diesemGestaltparadox

›scheitern‹ jedoch alle Versuche (Umgangsformen), das Bild in eine vereinheitlichende

Gestalt zu bringen, die den beiden Tendenzen, Einheitlichkeit und Uneinheitlichkeit

von Formenbildung, gerecht werden bzw. die Verschmelzungssehnsucht mit der An-

schauungsfunktion vereinbaren könnten.

Die Umgangsformen bewegen sich zwischen Konstruieren und Zerstören, zwischen

Integrieren und Loslösen. Sie bilden zudemMethoden, die durch die Gegensatzqualitä-

ten von abstrahierender Reflexion (Symbolisieren, Ironisieren, Intellektualisieren, Ver-

lagern, Fabulieren) und einem handgreiflichen Hineingehen (Korrigieren,Miteinbezie-

hen, Handeln, Sich-Lösen) geprägt sind. Die Extreme des Erstarrens und Verschmel-

zens entsprechen der Kluft, die auch zwischen den beiden Sorten von Umgangsformen

liegen. Sie münden ins Extrem des Hoch-Kultivierten einerseits und in die Archaik des

›Einverleibens‹ oder ›Zerstörens‹18.

 

 

 

 

18 Diese Qualitäten entsprechen dem Gegensatz des Sakralen zum Profanen, die das gesamte Werk

von Caravaggio prägen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 193

4.1 Symbolisieren (Als-Ob-Konstruktionen)

Die Kluft zwischen Sehen und Berühren lässt sich über das Aufsuchen von Entspre-

chungen der beiden Seiten in Form von Als-Ob-Konstruktionen mildern. Das Seelische

(Latente, in der Anschauung liegende) soll mit dem Körperlichen (Manifeste, Berühr-

bare) in Einklang gebracht werden. So beschreiben die Probanden, wie in einer kör-

perlichen Haltung jeweils auch etwas Seelisches liegt: So sitzt er »vom Gram gebeugt«

da und ist in sein Spiegelbild de facto »versunken« – nämlich sowohl mental, als auch

real, da am Bildgrund etwas ›wie versunken‹ daliegt (6). Das Bild will offensichtlich real

be-griffen, also angefasst werden – denn Narziss fasst hinein. Gleichzeitig will es aber

auch mental begriffen im Sinne von ›verstanden‹ werden. Eine »Haltung« lässt sich

als eine physisch sichtbare (Körper-)Haltung beschreiben und ebenso als ein innerer

Seelenzustand (6) – so wie ein Trauernder die Hände vor das Gesicht schlägt oder die

Augen schließt [wie hier im Bild], »was witzigerweise gar nicht dem [konkreten] An-

blick [geschuldet] sein muss«, sondern als Geste, metaphorisch für die Trauer stehen

kann. (6) Neben der Verbindung darf uneindeutig bleiben, ob z.B. die konkrete Ges-

te des Augen-Schließens für einen übergeordneten Gedanken steht im Sinne von ›vor

etwas die Augen verschließen‹ oder nicht.

Ein Aufstehen vom Bild kann sich sinnlich-konkret vollziehen und über die Hand-

lung hinaus eine Perspektiverweiterung darstellen/symbolisieren: »Wenn er jetzt auf-

steht – wenn wir jetzt metaphorisch bleiben – dann wird ja die Realität größer sozu-

sagen« […] »auch metaphorisch, dass der Horizont sich erweitert« (4). Und umgekehrt

wird herausgestellt, dass eine Metapher wie »die Oben-Unten-Metapher« nicht (nur)

abstrakt ist, sondern den »räumlichen Begriffen« zugehört – denn das »Untere steht

ja immer für das Unbewusste, Unterbewusste« (6). Das Sich-Spiegeln kann sich real

an einem Spiegel vollziehen oder auch eine innerseelische Spiegelung meinen: »Deine

Selbstbezogenheit ist so, wie als wenn du dich im Spiegel anschauen würdest« (6).

Diese Vermittlungsstrategie wirkt verbindend/integrativ und unterzieht die Bildbe-

trachtung einer Reflektion, womit sie sich vom Konkreten ein Stück weit löst. In ihren

ausgeprägten konstruktiven Zügen bleibt diese Umgangsform jedoch letztlich unleben-

dig. Der Betrachter wird in dieser Umgangsweise wie zu einem Wissenschaftler, der

das Bild untersucht. Er betrachtet das Bild, ›als ob‹ er es betrachten würde und bleibt

hierüber notgedrungen außen vor. Das Sehen der Zusammenhänge geht zulasten der

Erlebenstiefe (Greifbarkeit).

4.2 Ironisieren

Das Ironisieren bildet eine Umgangsweise, die die Brüche des Bildes spielerisch auf-

nimmt und dem teils empfindlich berührten Betrachter Distanz verschafft. So lassen

sich Berührungsmomente in Ironiewenden: »Das ist das ersteMal, dass ich auf Deutsch

weine« (8). Um aus der Bannung des unerträglich Schönen herauszukommen – einer

Schönheit, die zudem mit dem eigenen und notgedrungen mittelmäßigen Leben zu

konkurrieren beginnt – helfen ironische Betitelungen der Gesamtszene: »Adliger an

Wasserquelle verjagt Goldfisch« (10). Die Idee, dass es sich um eineWaschszene handelt

bricht das Idealbild auf wohltuende Weise ins Alltägliche, wodurch es für den Betrach-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Ein Bild und sein Doppelgänger

ter ›greifbarer‹ wird: »Und beim Waschen denkt man dann: ›Ach, was bin ich hübsch,

auch wenn mein Knie kaputt ist« (10).

Die wechselseitige Abhängigkeit zwischen Bild und Betrachter wird in folgender

ironischen Wendung auf die Spitze getrieben und über den ›Witz‹ verträglich: »Um

zu existieren braucht er unsere Anwesenheit, weil wenn wir nicht weg gehen, bleibt

er da« (8). Derartige ironische Wendungen bieten eine Fassung, können jedoch einen

emotionalen Zugang versperren. Sie kranken daran, indirekt zu sein und halten den

witzelnden Betrachter (wenn auch zum Schutz) außen vor.

4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven)

Das Intellektualisieren bildet eine Umgangsform, die ebenfalls Distanz verschafft, in-

dem sich der Betrachter vom Konkreten löst. Dies wird als entlastend erfahren, denn

»der Blick ermüdet ein bisschen« undman schaut »weniger jetzt auf Details« (6). Gleich-

zeitig verspricht diese Strategie eine Einordnung in größere Kontexte, die das Bilder-

leben zu einer bereichernden, wertvollen Erfahrung macht. Der Betrachter nimmt eine

Metaperspektive ein und sucht die Unstimmigkeiten/Widersprüchlichkeiten im Bild in

einen philosophischen Kontext zu heben, um hierüber Verständnis zu generieren. So

begründet ein Proband die Erfahrung des Nicht-Sichtbaren im Bild mit einer Aussage

von Magritte: »Alles was man sieht, verdeckt etwas was man nicht sieht.« (3) Das Di-

lemma der Sichtbarkeit, gleichzeitig etwas zu zeigen und zu verdecken, scheint hier

auf ein Bild gebracht: »Das hat eigentlich was mit dem Schauen zu tun – [nämlich] ein

Verdecken von Sachen.« So kann man »durch Wegnehmen und Hinschauen etwas auf-

decken, aber immer nur ein bisschen« – denn »hinter dem Bild sieht man die Wand

nicht« und so fort (3). Die Erfahrung, kein einheitliches Bild entwickeln zu können,

dieses nur in Fragmenten dargereicht zu bekommen, wird aus diesem Kontext heraus

verständlich: denn »die Menge des Nichtgesehenen überwiegt ja immer ins Unendli-

che« (3). Um das Uneinheitliche und Wirklichkeitsentfernte in ein Bild zu fassen, wird

eineTheater-Metapher herangezogen.Mit seinen unecht wirkenden Qualitäten und als

»doppeltes Spiel« eröffne das Bild eine Gesamtsicht auf das »Schauspiel des Lebens« (5).

An den nicht miteinander zu vereinbarenden Seiten lässt sich sowohl die Relativität als

Wirklichkeitsprinzip, als auch die Übertragbarkeit von Prinzipien erhellen: »Auch die

Relativität wurde schon benutzt in einem anderen Kontext. Das ist sie in der Theorie

wissenschaftlich, aber auch religiös.« (11).

Die Erörterung des Zusammenhangs zwischen Körper und Seele bietet ebenfalls

ein Erklärungsmodell: Wenn man sagt, »das Spiegelbild hat Bewusstsein« und dass die

»Seele eine gewisse Art von Körperlichkeit« ist (3), dann ließe sich die Unmöglichkeit

des Bildes erklären, dass »obwohl seine Hand im Wasser ist« keine Wellen zu sehen

sind und »die Reflektion total stabil« bleibt (5). Die Konstruktionen können auch ins

Esoterische kippen: »Dieses runde-ovale, mit dem Knie genau im Zentrum hat auch

irgendwie was von einem Augapfel, was auch wieder auf das Betrachten vielleicht ver-

weist, der Spiegel, der Spiegel zur Seele« (9). Der Vergleich mit dem Bild von Magritte

»C’est ci ne pas un pipe« soll die Differenz zwischen dem Metaphorischen und dem

Physisch- Realen in einer ironischen Wendung verträglich machen: »Dies ist kein Spie-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 195

gelbild – stimmt, weil es natürlich gemalt ist« (3). Diese Wendung erlöst ein Stück weit

aus der Spiegelerfahrung, die nahe rückt.

In dieser Lösungsform wird die Doppelkonstruktion des Bildes mal zu einer Wel-

tenformel, mal zu einer ironischenWendung und Parabel auf das Leben. Sie schafft Di-

stanz und eröffnet eine Auseinandersetzung mit den großen Themen der Menschheit,

die sich im Bild thematisch auffinden lassen. Der Betrachter avanciert zum Philoso-

phen, indem er die (entzweiende) Anschauung in eine gedankliche Anschauung verla-

gert. Die Tätigkeit des Abstrahierens, die diesen Umgangstypus prägt, wird ihrerseits

einer Reflexion unterzogen. Es werden philosophische Fragen aufgeworfen, die notge-

drungen unbeantwortet bleiben: Wie steht es um das Verhältnis zwischen dem Kon-

kreten und dem Abstrakten, zwischen Idee und Realität, zwischen Körperlichkeit und

Gedankenwelt? Diese Umgangsform nimmt das Spiel zwischen manifestem und laten-

ten Bildinhalt auf und sucht diese Gehalte auf einer abstrakten Ebene zu halten und

nicht zu vereindeutigen: In dem Dazwischen vermag es dem Konstruktionsproblem

(etwas sein und zugleich etwas anderes sein) zu begegnen, scheitert jedoch in demMo-

ment, in dem die Überlegungen plötzlich zu weit hergeholt, interpretativ oder projektiv

wirken. Und so bemerkt ein Proband: »Man kommt ein bisschen von dieser konkreten,

pictoralen, gemalten Person weg und mehr auf den allgemeinen psychologischen, an-

thropologischen Zustand« zu sprechen (6).

Die vielversprechende Meta-Perspektive/philosophische Einbettung wirkt letztlich

zu unspezifisch und geht teils am Konkreten des Bildes vorbei. So erscheint z.B. die

Schauspiel-Metapher doch zu verallgemeinernd zu sein und verliert darüber ihre Aus-

sagekraft für das Bild: »Ich denke, dass alles ein Theater ist« (5). Es brechen allerorts

wieder Unstimmigkeiten/Zweifel auf: So ist beispielsweise nicht klar: spricht man nun

darüber »auf einer abstrakteren Ebene [oder] auf einer rein physischen« (3). In dieser

Schwebe gerät der Betrachter ins bloße »Spekulieren« hinein; die Einordnungsansätze

erscheinen »sinnlos« (2). Vieles, was zum Bild gesagt wurde oder zu sagen wäre, wird

als »Abschweif« (6) entlarvt oder wirkt derart »überinterpretiert«: »Das hat jetzt mit

dem Bild gar nichts zu tun« (3).

4.4 Korrigieren

Die Vorstellung ins Bild einzugreifen und es zu korrigieren, indem Bilddetails ausge-

blendet ergänzt, verändert werden, ›erlöst‹ vorübergehend aus der Bannung der An-

schauung und verspricht zugleich ein kongruentes Bild zu erschaffen. Dieser Typus

verlässt dabei nicht ganz die Anschauungsebene und erfährt sich gleichzeitig als kreativ

und an der Bildgenese beteiligt. Er vermittelt ebenfalls zwischen Loslösung (Bilddetails

ausblenden) und Konstruktion (Bilddetails imaginativ fortsetzen und verändern). Das

Ausblenden geschieht über ein Zukneifen der Augen, »damit das so unscharf wird« (9).

Der Betrachter wird sich der Methode des Isolierens bewusst: Auf diese Weise kann

man »nur diese hell-dunkel-Akzente dann für mich nochmal isolieren« (9). Dies hilft

sich »ungestörter auf die Komposition zu konzentrieren – ansonsten ist man so »ab-

gelenkt von den ganzen Details« (9). Hierüber erhofft sich der Betrachter »mehr Spiel-

raum« in der Konzentration auf »irgendwelche Wahrnehmungs- und Stimmungsge-

schichten« (9).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Ein Bild und sein Doppelgänger

Das Wegblenden bestimmter Details ermöglicht es, ein prägnantes Bild zu kre-

ieren, an dem der Betrachter ausblendend mitgewirkt hat: »Und wenn ich jetzt nur

wieder den Arm wegnehme, ist es einfach ein großartiges Bild« (10). Um bestimmte

Sinnkonstruktionen hinzubekommen – z.B. in einer Szene, in der er sein Knie wäscht

oder trinkt – »muss man halt ausblenden, dass es Narziss ist« (10).

Alternativ können Korrekturen am Bild vollzogen werden – etwa um Bildaspekte,

die schmerzlich oder peinlich berühren, zu tilgen. So würde man das kompromittie-

rende Knie am liebsten »verdecken oder irgendwie einen Stein dazwischen legen, da-

mit das nicht so auffällt« (2). Störendes lässt sich durch gezielte Eingriffe beseitigen.

So gesteht ein Proband, aus dem künstlerischen Kontext kommend, das Bild schon mal

»missbraucht« zu haben: »Was ich in der Collage gemacht habe, ist dann den Kopf von

Narziß durch den Kopf vonWinkelmann getauscht« (3). Mit diesen kreativen Eingriffen

soll ein verbessertes Bild geschaffen werden. So auch in der Vorstellung, die Mittelli-

nie symmetrisch zu ziehen, »sodass die Simulation gleichviel Realität bekommt wie

die Realität« (3). Der Betrachter stellt sich vor, wie die Bildanteile dann »gleichmäßig

verteilt auf dem jungen Mann und seinem Abbild« lägen (1). Um es einheitlicher zu ma-

chen, ließe sich die harte Zweiteilung des Bildes ein wenig aufweichen:Man selbst »hät-

te wahrscheinlich mit einem ganz weichen Pinsel versucht so ein bisschen mehr noch

mit dem Wasser zusammen zu bringen« (3) oder »das an die Extreme zu treiben, zu

entmischen« (3) und damit den starken Hell-Dunkel-Kontrast zu tilgen. Diverse Ein-

griffe, z.B. die Symmetrisierung der beiden Bildhälften, dienen der Bewältigung der

Ungleichheit: Da es »stört«, »dass es nicht mittig ist«, »habe ich es mittig gerückt« (3).

Mit diesem Eingriff ist zudem die Vorstellung verbunden, das Bild daraufhin zu einem

beweglichen Ganzen machen zu können. Dieses Ganze ließe sich – weil spiegelgleich

und vereinheitlicht – beliebig herumdrehen: »Man könnte es rotieren« und würde dann

sehen: »Was ist kontrastreicher? Was ist verwaschener? Wer hat die Augen offen? Wer

hat die Augen zu?« In welche Richtung geht die Beziehung und in welche geht es viel-

leicht nicht? (3) Auch wäre es »interessant, wenn man das Bild andersherum hinhängt«

(3). Der Betrachter versucht verändernd einzuwirken, was ihn aus der Blickbannung

löst. Das Bild wird hierdurch im wahrsten Sinne des Wortes greifbar/beweglich, der

Betrachter zum mitwirkenden Künstler.

In dieser Lösungsstrategie kann das Bild ›berührt‹ und vom Betrachter zu eigen ge-

macht werden, ohne dass dieser die Anschauungsebene ganz verlassenmuss. Er schafft

damit ein Stückweit sein eigenes Bild.Hierzumuss er jedoch an bestimmten Realitäten

des manifesten Bildes entweder vorbeisehen oder verändernd eingreifen. Die Formen-

bildung wird entsprechend als manipulativ erfahren.

4.5 Miteinbeziehen

Neben dem Korrigieren, können andere Bilddetails imaginativ fortgesetzt werden: »Du

weißt, das ist kein Fleck, sondern aus der Erfahrung weißt du, an der Stelle kann ei-

gentlich nur ein Knie sein« (2). »Der Betrachter muss das halt imaginativ ergänzen« (2).

»Das Gehirn ergänzt so, wie er da sitzen müsste« (4). Der Betrachter wird wie zu einem

Detektiv auf der Spurensuche, die Lücken und Inkongruenzen des Bildes zu einer Her-

ausforderung: »Fürmich ist es interessanter, wo nicht alles klar ist«, »weil wir uns etwas

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 197

vorstellen können« (11). Und das ist »schon befriedigend, dann so eine Einordnung von

sowas zu finden, was man erstmal nicht verorten kann« (9).

Das Miteinbeziehen der Kontexte hilft aus der Begrenzung und Fixierung auf das

Bild herauszukommen. Es wirkt ebenso erlösend über den Rahmen des Bildes hinaus

zu gehen. So kann beispielsweise die Hinzunahme der Interviewsituation erweiternd

und sinnstiftend wirken: »Du [Interviewerin] hilfst mir in eine Richtung. Du bist nicht

draußen aus dem, was ich erzähle« (5) und »insofern ist es ja für uns schon ein Spie-

gel, der uns beide zurückwirft – dich als was du an Fragen stellst, was dich offenbart

zu einem gewissen Grad in den Antworten«, die du damit evozierst (3). Das Miteinbe-

ziehen der Interviewer-Proband-Interaktion bietet eine Richtung: »Manchmal versuche

ich was zu erzählen, was für dich interessant sein könnte« – so ähnlich wie man ver-

sucht »herausfinden, was die andere Person [im Bild] denkt« bzw. was »für die andere

Person wirklich interessant sein könnte« (5). So fragt man sich: »Was muss ich jetzt da

sagen?« – auch um nichts falsch zu machen (10). »Und natürlich fühle ich mich auch

in deine Lage als Interviewerin und ich fühle die Probleme, die du hast […] und frage

mich: »Mach ich, was sie will?« (8). Ebenso werden Ergänzungen erhofft: »Du sagst mir

die [Lösung] gleich.« Dies wird als Erlösungsmoment ersehnt: »Achsooo! Jetzt macht

das irgendwie Sinn.« (4). Im Miteinbeziehen des »Rahmens« – im doppelten Sinne als

konkreter Bilderrahmen, aber auch als Situation – wird die erfahrene Begrenzung zu

verstehen gesucht: »Weil es so eingegrenzt« wirkt, fragt man sich ob es sich dabei um

den »Originalrahmen« handelt (10). »Wenn man den Rahmen miteinbezieht«, der an-

sonsten einfach etwas verdeckenwürde, verändert/erweitert sichwiederumdas Bild (9).

Dann ließe sich dort mehr erkennen, »wo theoretisch diese Linie aus Kopf und Schul-

tern wäre, die man jetzt aber nicht so gut sehen kann, weil eben da der Rahmen an-

fängt« (9). In gleiche Richtung geht es, wenn die Provenienz des Bildes erörtert und

über die Sammlerfamilie Koschinski spekuliert wird (10).

Korrigieren undMiteinbeziehen ›erlösen‹ insofern, als dass sie das Bild in seiner An-

schauungsfunktion überschreiten: »So haben wir uns doch viel mehr erzählt«. Es sind

»viel mehr Varianten […] entstanden als nur dieses Spiegeln« (10). Allerdings macht

es dem Betrachter zu schaffen, trotz der Variationen, Ergänzungen und Erweiterun-

gen ebenfalls kein in sich stimmiges Bild hinzukriegen: »Du sollst das, was du nicht

siehst, so fortsetzen, dass sich eine logische Haltung daraus ergibt. Würdest du das

hier schaffen? Schwierig« (2). Es lässt sich letztlich doch »nicht ablesen«, sodass man es

sich nur »vorstellen« kann (5). So sind dem Betrachter des Bildes Assoziationen gekom-

men, »weil ich halt hingeschaut habe«, gleichzeitig »denke ich nicht, dass das irgendwie

beabsichtigt ist« (10).

In der Hinzunahme und Variation der Betrachterperspektive, die der Ergänzung

und Einheitsbildung (bzw. Aneignung) diente, steht der Betrachter letztlich wieder da-

vor und kann »natürlich nicht entscheiden, was richtig ist« (3). In den jeweiligen Ein-

griffen – ob ausblendend, korrigierend oder ergänzend – bricht an allen Ecken und En-

den Deutungsvielheit, sprich Uneinheitlichkeit auf, die dann wie bei einem Perpetu-

um Mobile weitere Eingriffe und Kontextualisierungen erfordert. Die Formenbildung

krankt daran, endlos zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Ein Bild und sein Doppelgänger

4.6 Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes)

Diese Umgangsform bildet insofern eine ›Lösungs‹-Strategie, als dass sie dem mani-

festen Bild auszuweichen sucht. Dem Betrachter im Bild werden zunächst die Augen

geschlossen: Er sitzt dann »mit halb geschlossenen« (6) oder »mit geschlossenen Au-

gen vor seinem eigenen [inneren] Bild« (6). Unvereinbarkeiten, die das Bild aufwirft,

lassen sich hierüber gut begründen. Es muss sich um ein Bild/Abbild handeln, das er

sich »im Geiste« vorstellt, um ein »inneres Bild« (1). Der Betrachter des Bildes hingegen

sucht im manifesten Bild nach Indizien für diese Sinngebung. Sie lässt sich dadurch

belegen, dass »das Auge [ist] gar nicht auf die Blickachse gerichtet« ist (6). Und auch

das Abgeschnittene des Spiegelbildes »legt die Deutung nahe, dass das Spiegelbild gar

nicht so wichtig ist, sondern dass es wichtiger ist, was in seinem Kopf passiert« (6).

»Das heißt er schaut nicht. Er ist ganz innerlich« (8).

Mit diesen Belegen löst sich der Betrachter des Bildes nicht ganz vom manifesten

Bild, während der Betrachter im Bild seinen Illusionen, Wunschvorstellungen nachge-

hen kann: Dieser bewegt sich wie ein »Schlafwandler«, »physisch noch in der realen

Welt, aber […] sieht ja ganz andere Sachen« (9). Zunächst hat er seinen »Körper ab-

gelegt«, woraufhin sich »der gesamte Fokus […] auf die Wahrnehmung dieses Dinges

richtet, auf das Spiegelbild und dann sich verschiebt nach innen« (6). Der Trick dieser

Lösungsform besteht darin, dass über eine strikte Trennung zwischen den beiden Be-

trachtern Anschauungsfunktion und Verschmelzungssehnsucht aufgeteilt werden. Im

Augenschließen ist der Betrachter im Bild nun ganz für sich, mit sich eins: »Das Bild

hat sich sozusagen eingebrannt« […] ein Eigenleben im Kopf entwickelt: »Der braucht

das Spiegelbild gar nicht mehr, der ist internalisiert« (6). Die Erfahrung sich durch das

Imaginieren vom Realen wegzubewegen, bildet zunächst nur ein Problem des Betrach-

ters im Bild, welcher gar nicht sieht, was da in Wirklichkeit ist. Für ihn ist »Kunst ohne

diesen Blick erloschen« (6). Die Gefahr, Illusionen undWahnvorstellungen aufzusitzen,

wird in den Betrachter des Bildes im Bild verlagert, während der Rezipient noch fest

auf dem Boden der Tatsachen steht. Er wird zu einer Art Therapeut des Betrachters

im Bild.

Allerdings gelingt das Getrennthalten in dieser Lösungsstrategie nicht ganz, denn

es reizt zu erkunden, was sich der Betrachter im Bild vorstellen mag: »Man müsste

jetzt eigentlich so in seinen Kopf gucken« […], um »Gewissheit über die Aussage oder

über dieses Bild« zu erlangen (4). Es wirkt »auch so ein bisschen widersprüchlich«,

»dass es so angelegt ist, [dass] diese Gedanken kommen und diese Lust es wissen zu

wollen« (4). Das Bild als imaginiertes Bild – gleichgültig ob es sich um die Vorstellung

des Betrachters im Bild oder die des Rezipienten handelt – droht, das manifeste Bild

zu erübrigen/zu ersetzen: »Es geht in dem Fall mehr um die Idee des Spiegels, als um

das physische Spiegeln« (3). Zugleich ist da immer noch ein Bild im Sinne von Abbild zu

sehen und dieses Bild »haut gar nicht hin. Es müsste ein anderes Bild sein, das dürften

wir gar nicht kennen« (9).

Das Gestaltparadox dieser Lösungsform liegt darin, dass mit geschlossenen Augen

auf ein Bild geschaut wird oder – anders ausgedrückt, dass ein inneres Bild an die Stel-

le eines realen Bildes tritt, ohne es zu ersetzen (Paradoxie der Sichtbarkeit). Das Bild

wird als rein imaginär klassifiziert und im Hinblick auf das Leben als unzureichend

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 199

empfunden: »In der Realität möchte ich wissen, was passiert« (11). Die Tatsache, dass

die Augen »ja auch nicht auf« sind und gleichzeitig der »Blick […] so das einzige [ist],

wo was Wirkliches passiert« (4), wirkt belustigend und paradox (4). »Er braucht den

Spiegel eigentlich gar nicht mehr oder das Bild braucht den Spiegel gar nicht mehr, um

the way out zu sein« (6). Damit wird die Bildfunktion selbst ad absurdum geführt bzw.

das Bild seiner Funktion als materiales Gegenüber, das sich anschauen lässt, enthoben.

Ungeklärt bleibt bei der Konstruktion einer Innensicht weiterhin, »warum er sich über

sein Spiegelbild beugt«, »wenn er noch nicht mal da reinguckt« (4). Zum einen gelingt

die Aufspleißung der beiden Betrachterpositionen nicht ganz – denn um den verdeck-

ten Blick des Protagonisten im Bild zu ergründen,muss der Rezipient Anleihen bei sich

nehmen. Zum anderen bleibt das imaginierte innere Bild des Betrachters im Bild vage

und ist mit dem (Ab-)Bild weiterhin nicht in Übereinstimmung zu bringen.

4.7 Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte)

Das Einbetten der inkongruenten Bilddetails in eine Geschichte schafft Zusammenhang

und dient der Herstellung einer Sinngestalt. Diese Umgangsform trägt Zeitlichkeit ins

Bild hinein, konstruiert ein Vorher und Nachher als nicht sichtbaren, nicht manifesten

Bildinhalt und überführt das Bild in einen Prozess. Die unterschiedlichen »Momente«,

die im Bild belebt werden, können über eine Geschichte zusammengehalten werden:

»Ich könnte mir gut vorstellen, dass das nicht ein Moment ist, sondern dass das eben

mehrere Momente sind, dass man das auch wirklich als Erzählung angucken kann« (2).

Der Kern der Geschichten ist jeweils um ein Loslösungsmoment zentriert – der Haupt-

darsteller der Geschichte wischt durchs Wasser, um das Bild verschwinden zu lassen,

gleitet hinab oder steht auf und bewegt sich weg. Damit vereint auch diese Umgangs-

form Loslösung und Integration.

Zunächst fühlt sich der Betrachter durch die Lücken bzw. durch das geheimnisvolle

Schwarz zum Geschichtenerfinden animiert: »Die anderen sind ja im Bild nicht sicht-

bar« – das ist »so diese Zusatzgeschichte, die auch durch dieses Dunkle, was wir nicht

sehen, stimuliert wird.« (9). Der »Zweifel«, die Unentschiedenheit werden zu einer not-

wendigen Bedingung für eine Geschichte: »Die Geschichte ist ein Ergebnis des Zwei-

fels« (11). Gleichzeitig wird es als notwendig erfahren, den inneren Zustand, der durch

das Bild »externalisiert« wurde, durch eine Geschichte zu explorieren, sprich dem au-

ßenstehenden Betrachter des Bildes wieder zugänglich zumachen. Der außenstehende

Betrachter hat nun »dieMöglichkeit die Sache narrativ auszulegen« (6).Mithilfe von ver-

schiedenen »Leserichtungen« lässt sich ein Gesamtsinn erschließen – das ist wie »ein

Drehbuch« zum Bild zu schreiben (11) oder einen »Film daraus machen« (10). Der Be-

trachter wird zum Drehbuchautor und erlangt hierüber Distanz zum Geschehen, ohne

sich ganz aus der Anschauung dessen, was ihm entgegenblickt, lösen zu müssen.

Die Inkongruenzen des Bildes werden über die Konstruktion eines Nacheinander

in eine Sinngestalt gebracht: »Wenn man beginnt in das Wasser zu schauen, hat man

vielleicht noch nicht die Hand drin, um das Bild wegzuwischen, sondern man muss

sich überlegen, das kommt vielleicht erst ab einem bestimmten Punkt« (6). So ist links

»dieser Anfangsstatus und dann nach rechts, wenn wir uns vorstellen, dass dann die

Geschichte weitergeht und er dann abgleitet« (9). Als Drehbuchautor vermag der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Ein Bild und sein Doppelgänger

trachter seine Tätigkeit zu reflektieren. Er bekommt die Konstruktionsmechanismen

seiner Geschichtsbildung mit. So müssen Festlegungen gesucht werden, die dem Er-

lebenslauf Halt geben, so unter anderem die Festlegung auf »eine Leserichtung«: Von

links nach rechts wäre z.B. eine Leserichtung, die »ganz natürlich ist, zumindest in

unserem Kulturkreis« (9). Betrachtet er es von dieser Seite hätte er »quasi schon die

Sicherheit der Hand«, die sich aufstützt (9). Die »Leserichtungen« des Bildes verlangen

immer nach einem »Orientierungspunkt«, von dem ich immer ausgegangen bin und

zu dem ich zurückgekommen bin – der mir dann quasi Halt gegeben hat« (9). Dieser

Haltepunkt wird am Protagonisten wie folgt beschrieben: »Wir sehen ja die Hand, das

ist ein ganz wichtiger Teil. Er muss sich ja abstützen, er muss ja erstmal in diese Posi-

tion kommen. Er kommt an, stützt sich […] dann habe wir seinen Kopf, also wir sehen

seinen Blick. Das ist die Stelle, wo er dann merkt: ›Ah, guck an, da ist ja mein Spiegel-

bild, wie schön‹ und dann erst später kommt diese Hand, die dann so in diese Trance

geht. Also das aufstützen, sich sehen und dann versinken« (9).

Die geschichtliche Abfolge wird zudemmit einem Gesamtkontext unterfüttert: Das

Ertrinken wäre dann »die Strafe dafür, dass man den anderen außen vorlässt, dass er

nur auf sich konzentriert ist« (9). Alternativ bildet der Blick den Haltepunkt, von wo aus

sich die (imaginierte) Geschichte entfalten kann: »Für die Geschichte gibt es praktisch

einen Anlass, auf diese Art von Verfasstheit zu sprechen zu kommen, anlässlich dieses

Blicks in das Wasser« (6).

In der Konstruktion eines Nacheinanders und in der Sinngebung der Szene lässt

sich dennoch nicht alles unterbringen. Der Betrachter als Drehbuchautor hadert mit

seinem Entwurf, der von seiner Sichtweise abhängt und doch nicht ganz unabhängig

von dem ist, was entgegenblickt. Bild und Geschichte können in Konkurrenz zuein-

ander treten. Zudem ringt er nun erneut mit Perspektiven- und Deutungsvielfalt im

eigenen Entwurf: »Also entweder ich lese es von links nach rechts oder wenn ich den

Punkt eben als Ausgangspunkt nehme und es von links nach rechts lese, dass ich quasi

so seine Perspektive einnehme… aber wenn ich von dort aus nach rechts lese, dann wie-

der unsere Perspektive habe und sehe was dort passiert. Das was er ja, wenn wir vom

hellsten Punkt ausgehen nach links [gehen], kriegt er das ja gar nicht mit. Wenn wir

vom hellsten Punkt nach rechts [gehen], das [sind] für mich wieder die zwei Perspek-

tiven, die wir da aufmachen können« (9).

Deutlich wird, wie sich der Betrachter in der Deutungsvielfalt von Konstruktions-

möglichkeiten verheddert. Er drängt auf Entschiedenheit, endet jedoch in einem ent-

weder-oder und ist damit wieder im Bannkreis der Verdopplung: »Also ich würde es

trotzdem als Ausgangspunkt noch akzeptieren. Also entweder ich fange meine Ge-

schichte ganz links an, diese Standardleserichtung, oder ich lese es eben vom Punkt

aus, so als wäre es für mich immer noch richtig« (9). Die Uneinheitlichkeit lässt sich

nicht ganz durch den Entwurf einer Handlungseinheit tilgen. Im Ausdenken einer Ge-

schichte, teils imaginativ ergänzend, teils imaginativ ersetzend, tut sich erneut die For-

menvielfalt als Uneinheitlichkeit auf – ob als Beliebigkeit oder auch Perspektivvielfalt.

Es wird bemerkt, dass man sich zur Einbettung in eine Geschichte viel »zusammen-

spinnen« muss (9). Der Betrachter begegnet sich im Geschichtenerzählen als jemand,

der teils an Realitäten vorbeisehen muss und sich vom Bild als Momentaufnahme ent-

fernt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 201

Gleichzeitig beginnen Kontexte außerhalb des konkret Anschaulichen Konkurrenz

zu machen, z.B. der Narziss-Mythos als Konkurrenzgeschichte. Der Betrachter stellt

ernüchtert fest, dass viele Einfälle »weniger mit dem Bild zu tun [haben], als mit dem

Narziss-Mythos« (6). Er bemerkt, dass er dort Dinge ›sieht‹ – wie zum Beispiel »das

Wegschmelzen«, weil er »weiß, wie es ausgeht« (2). Die Kenntnis des Narziss-Mythos

stört den eigenen Entwurf: »Aber trotzdem bin ich immer blockiert von der Geschichte,

die ich kenne« (9). Am liebsten würde er sich nur aufs Sehen verlassen und hätte die

gesamte Konstruktion in der Hand. So wird als Problem formuliert, »dass ich es nicht

angucken kann, ohne die Geschichte, die ich kenne. Das geht nicht. Zumal eben auch

der Künstler die Geschichte kannte« (2).

Während die Geschichten, weil eben nicht ganz frei erfunden, nicht nur dem Dreh-

buchautor zugeschrieben werden können (uneins sein), wirkt zugleich das Erzählen

einer Geschichte als zu weit hergeholt und als etwas, das dem Bild nicht gerecht wird:

»Es ist ja kein Film. Das ist ein Bild« (2). Die Ergänzungsnotwendigkeit wird als Manko

(des Bildes) aufgedeckt: »Also würde es [auf das Abdriften bezogen] an dieser Stelle wei-

tergehen, wäre es als Simultanbild wahrscheinlich nicht erzählbar« (9). Die kunstvolle

Übertragung eines Mediums (Bild) in ein anderes (Geschichte/Erzählung) kann letzt-

lich nicht über die Eigenart des Bildes als eine Momentaufnahme hinwegtäuschen. Die

Formenbildung krankt letztlich daran, illusionistisch zu erscheinen.

4.8 (Impulsartiges) Handeln und Sich-Lösen

Erstarrung, Unbeweglichkeit, Undurchdringliches sind Erlebensqualitäten, die im Be-

trachter des Narziss-Bildes die Sehnsucht wecken, das Bild auf irgendeine Weise zu

traktieren. Dies ist vergleichbar mit Narziss’ Versuchen dem Bild als »echtes« Gegen-

über Reaktionen abgewinnen zu wollen. Die Vorstellung, ins Bild einzugreifen, erlöst

aus der Anschauungsfunktion. Als Betrachter »will man, dass was passiert« (7) – damit

er aus dieser »hilflosen Situation« herauskommt. Die unentschiedene Situation drängt

auf eine (Los-)Lösung: »Also irgendwas muss er ja machen« (1). Dann hat man den Ein-

druck, »er versucht schon sich zu befreien mit der Hand, [die ins Wasser eingetaucht

ist]« (11) – mit dieser Hand will er »irgendetwas machen« (10). Am liebsten würde man

»den Unteren« »aufwecken« oder »wachrütteln« (7). Es ist einerseits »schön glatt« und

andererseits »möchte man am liebsten ein bisschen Bewegung reinbringen in diesen

Spiegel« (10). »Ich liebe das und würde sofort reinspringen und auch sein Bild ein biss-

chen durcheinanderbringen. Das fände ich doch sehr erfrischend« (10).

Diese Handlungen gehenmit dem Versprechen einher, erneuert wieder vor das Bild

treten zu können und zwischendrin eine Entwicklung vollzogen zu haben: »Er ist nicht

zufriedenmit seinem Bild und wird es ganz bald aufwühlenmit der Hand« (10). Er wür-

de »dadurch dieses jetzige Ich verschwinden lassen und so einen Start oder Nullpunkt

setzen« (4).

Das Knie hilft als Durchbruch durch die Mitte, aus der ›Reflektion‹ herauszukom-

men: »Man kann auch sagen, dass dieses Teil das einzige Teil von dem ganzen Körper

ist, das gegen die Reflexion geht« (5). Am liebsten würde man »da rein in das Wasser«,

um Kühlung zu finden (10). Ein Proband plädiert für das Handeln – denn körperliche

Probleme ließen sich nur lösen, »indem ich halt mal die Hanteln bewege und nicht in-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Ein Bild und sein Doppelgänger

dem ich die Hand bewege so wie in diesem Bild« (6). Bedürfnisse wie Durst, Hunger,

sexuelles Begehren werden spürbar und drängen darauf das Anschauen abzulösen, vom

ihm zu erlösen. Die imaginierte Bedürfnisbefriedigung verspricht eine Lücke zu füllen,

wieder vollständig zuwerden: »Ich habe in der Tat nur ein bisschen Salat gegessen, kann

sein, dass ich jetzt die Kartoffel ins Wasser schmeißen will« (10). Das Betrachten be-

kommt eine sexuelle Note und so fragt man sich z.B. »wie oft zum Beispiel Blickkontakt

gewesen ist« (6) bis hin zum Durchbruch: »Ich habe dich [Interviewerin] angeschaut.

[…] Wie schöne Augen du hast« (8). Mehrfach endet das Interview mit dem Hinweis

auf ein körperliches Signal der Erschöpfung, das sich unvermittelt meldet: »Ich glaube,

ich muss jetzt was trinken« (6). Der Betrachter behauptet sich in diesem Lösungstypus

als autonom und handlungsfähig. Entsprechend wird ein abruptes Ende gesetzt: »Aber

dazu fällt mir wirklich nichts mehr ein. Tut mir leid.« (2). Ein Schlussstrich wird damit

gezogen, dass man sich sagt: »Da wird er [Caravaggio] sich schon etwas bei gedacht

haben« (10). Weitere Aussagen zum Bild werden verweigert: »Aber ich zweifle bei dem

Zustand des Bildes auch daran, ob da überhaupt etwas über das Bild zu wissen [ist]«

(2). »Das Bild ist nachgedunkelt und wir wissen es nicht« – denn »es war alles mal hell«

(10). Oder ein Restaurator hat sich an dem Bild »vergriffen«, sodass sich zu diesem Bild

nichts sagen lässt: »Ich weigere mich zu spekulieren« (2). Der Abbruch des Interviews

wird angedroht: »Ehrlich gesagt, frage ich mich, wie lange ich das jetzt noch machen

muss« (2) oder gedanklich durchgespielt: »Wenn ich jetzt einfach weglaufen würde, was

würden Sie dann machen?« (10)

Alternativ lässt sich einfach wegsehen: »Da können die geschlossenen Augen auch

in die gleiche Richtung gehen.« (6). Das Wegsehen ist ein Augenverschließen, um sich

der Sache zu entziehen: »Und das gibt es eben auch, dass man etwas nicht ertragen

kann, eben weil es zu schön ist oder zu grässlich ist, dass die Leute entweder die Hän-

de vor das Gesicht schlagen oder die Augen schließen.« (6) Im Wegsehen vermag man

sich dem Bild zu entziehen. Dies wird am Betrachter im Bild beobachtet als »ein Sich-

Herausnehmen aus der Situation« (6). Und so ergeht es auch dem zweiten Betrachter

des Bildes: Als Option »tritt man wieder heraus« (1). Zwischenzeitlich »an die Oberflä-

che des Bildes zurückzugleiten« bzw. »von dem Bild abgekommen« zu sein, wird als

»auch mal ganz nett« und entspannend erlebt (6). Assoziiert werden Momente, in de-

nen man bei physischer Anwesenheit abgleitet: »Es gibt ja Wirklichkeiten, das ist mir

auch schon manchmal passiert, dass sich Menschen rausnehmen aus dem Gespräch

oder aus der Begegnung« (6). Das Wegsehen erlöst aus der Anschauung, die in die Fi-

xierung führt. So hat das zwischenzeitliche Abschweifen den Vorteil, dass man dann

»vielleicht viel mehr wieder [sieht], was am Anfang war, aber angereicherter« (1). Es

führt aus der Blickfixierung heraus und verlagert die Formenbildung in die Zukunft.

Neben den impulsartigen Handlungen werden sanfte Loslösungsprozesse vom Bild

imaginiert. Die Geschichten sind um einen Rettungsgedanken zentriert: Man hofft,

»dass er ihn aus demWasser zieht« (7), »dass er ihn rauszieht« (5), woraufhin dieser aus

der Gefangenschaft befreit wird. Die Szene wird über das Sich-Lösen vom Bild in eine

Handlung und damit in die Realität überführt: »Dann steht er auf und geht zur Tou-

ristengruppe« (3). Der Betrachter im Bild hat sich dann aus dem Bild befreit (8) – denn

»er geht einfach weg« (2). Das Aufstehen und Weggehen ist auch für den Rezipienten

erlösend: so sehr man »im Bann des Kreises« steckte, ist man nun froh, »dass man sich

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 203

daraus jetzt auch befreien kann« (9). Der Betrachter wird zum Helden seiner eigenen

Geschichte und vermag die Mitwirkung des Bildes dennoch zu würdigen. Er hat eine

Entwicklung durchlebt – sich mit dem Vater, der seine Anerkennung vorenthalten hat,

auseinandergesetzt, aber seinen Frieden damit gemacht: »Diese Figur hier ist nicht ab-

solut negativ. Jetzt ist es okay, zwar noch ein bisschen kalt, aber nicht so schlimm« (5).

Ein anderer Proband konnte sich in den unterschiedlichen Deutungsrichtungen nicht

festlegen und hat sich dann nach mehrfacher Wiederaufnahme des Interviews schließ-

lich für eine Deutungsrichtung entschieden, die ihm gleichermaßen erlaubt, sich vom

Bild wegzubewegen: »Wenn ich das Wasser verändere, dann muss ich in die Realität,

das kann ich nicht in der Spiegelung verändern. Das muss ich wirklich verändern, in-

dem ich halt aufstehe und was ändere […]« – denn »deine Probleme kannst du nur in

der Realität lösen« (4). Das Sich-Lösen verspricht einen Neuanfang: »Die Spiegelung

ist jetzt weg, ich kann jetzt aufstehen, was anderes werden und wieder kommen und

sehe dann mein neues Ich« (4). Wie auch beim Wegsehen wird die Formenbildung in

die Zukunft verlegt. Sie krankt daran, dass sie das Bild nicht dulden kann und erweist

sich gegenüber der Realität des Mediums – ein Bild erfordert die Betrachtung – als in-

adäquat.

Geschichten und Handlungen sind um die Beseitigung des Bildes zentriert. Damit

werden quälende Festlegungen durch das Bild mithilfe einer Bildzerstörung bewältigt.

Diese Lösungsstrategie ›erlöst‹ also im wahrsten Sinne des Wortes vom Bild. Sie leis-

tet dies aber nur vorübergehend, da sich auch nach befreienden Handlungen wieder

Bilder einstellen. Abbruch und Beseitigung lassen dahinter eine Verwandlungsnot ver-

muten, die eng mit dem Bild als einheitsstiftendes und formgebendes Instrument und

mit der Kehrseite des Bildes, festzulegen und einzuzwängen, verknüpft ist. Gleichzei-

tig liegt in Handlungen oder auch dem Einwirken von Realitäten tatsächlich eine (vor-

übergehende) ›Lösung‹. Die Lösungsstrategie zeigt zwei Sorten des Lösungsprozesses,

einen impulsartigen und einen, der das Bild nur vorübergehend beseitigen muss, es

also auch dulden und integrieren kann. Diese beweglichere Form führt bezogen auf

das Konstruktionsproblem zu Wiederholungen: Immer wieder vor ein Bild treten, sich

wegbewegen, wiederkommen und sehen, was sich verändert hat. Einheitlichkeit und

Uneinheitlichkeit bleiben in einer solchen Wiederholung aufeinander bezogen.

Die Unhaltbarkeit eines Bildes wurde als Konstruktionsproblem der Selbst-Schau

und des Sich-Selbstgenügens benannt. Der Bildbetrachter macht die Erfahrung, dass

er sich nicht gleichzeitig sehen und mit diesem Gegenüber identisch sein kann. Die

Lösungstypen arbeiten sich an diesemParadoxon ab. Sie stellen den Versuch einermehr

oder weniger glücklichen Vermittlung dieser beiden seelischen Strebungen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158-012 - am 14.02.2026, 09:21:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

