Stefan KnauR, Louis Wolfradt,
Tlm Hofmann, Jens Eberhard (Hg.)

Auf den

Spuren von A“tﬂﬂ

Wilhelm
Amo

Philosophie und der Ruf
nach Interkulturalitat

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan Knauf}, Louis Wolfradt, Tim Hofmann, Jens Eberhard (Hg.)
Auf den Spuren von Anton Wilhelm Amo

Edition Moderne Postmoderne

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan Knauf3 (Dr.), geb. 1983, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter (Abt. Nachhal-
tige Landschaftsentwicklung, Institut fiir Geowissenschaften und Geographie,
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg). Nach dem Studium der Politik-
wissenschaft, Medien- und Kommunikationswissenschaft und Philosophie in
Halle, Catania und Parma promovierte er in Philosophie und fithrte das DFG-
Forschungsprojekt »Eine physiozentrische Grundlegung des Rechts — Mit dem
lateinamerikanischen Buen Vivir auf dem Weg zu einer Allgemeinen Erklirung
der Rechte der Natur?« an der Universitit Erfurt durch.

Louis Wolfradt, geb. 1995, studiert Erziehungswissenschaften an der Martin-Lu-
ther-Universitit Halle-Wittenberg. Er hat zuvor Philosophie und Geschichte stu-
diert.

Tim Hofmann, geb. 1995, studiert Geschichte, Philosophie und Sozialkunde an
der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Jens Eberhard (B.A.), geb. 1986, studiert Philosophie an der Universitit Leipzig.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan KnauB, Louis Wolfradt, Tim Hofmann, Jens Eberhard (Hg.)

Auf den Spuren von Anton Wilhelm Amo
Philosophie und der Ruf nach Interkulturalitat

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2021 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5697-8

PDF-ISBN 978-3-8394-5697-2
https://doi.org/10.14361/9783839456972
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Geleitwort
Anton Wilhelm Amo in transkultureller Perspektive
Matthias Kaufmann ... ..o e

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie
Einfihrende Uberlegungen
Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard ..............ccccoiviviiinnn....

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo,

Privatdozent fiir Philosophie in Halle

Kritische Blicke auf den Rassismus der deutschen Aufklarung

BArBel VBIKEl ....... . e e e

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung

des Apatheia Gedankens

Uberlegungen zu Amos Schrift »De humanae mentis apatheia«

MIiCh@elm Ot ... e e e

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo
Jacob Emmanuel Mabe ..o

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik
ANArEj KrQUSE . ..o e

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo
ConsStant Kpao SOre .......veeeei e e et

Ist interkulturelle Kommunikation mdglich?

Zur Schwierigkeit angemessenen Uber-Setzens
Gabriele MUNNIX ... ...ttt

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung
Frantz Fanons antikoloniale Theorie und ihre Rezeptionsgeschichte

Daniel Hildebrandt ...........ooooomrmniiii et

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen
Historiographie

Grundlegende Uberlegungen zu einer interkulturell
orientierten Philosophie

RAM A Ml ..o ettt

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgesprache
(Abélard, Lull, Cusanus) als Probleme Interkultureller Philosophie
(Yousefi, Mall, Wimmer)

1= 11 v

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

Zhuofei WANG . ...ooee e e e

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Thomas SChMIdL ..o e ettt eeaas

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéltnis zum Kolonialismus

UWe WOITTadL. ...ttt ettt ettt eeeeiaaas

Das postkoloniale Ende der Bildung

Robert Wartmann ........ooeiiiiiiiiiiiii ettt et e,

Zu den Autoren und Autorinnen .............ooooiiiiii

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geleitwort
Anton Wilhelm Amo in transkultureller Perspektive

Matthias Kaufmann

»Interkulturalitit ist das Gebot der Stunde.« Diese Feststellung gilt natiirlich min-
destens seit einigen Jahrzehnten. Inzwischen wird indessen auch in Deutschland
einer immer breiteren Offentlichkeit klar, wie unausweichlich, unverzichtbar und
»alternativlos« der physische und mentale, kulinarische und literarische, wissen-
schaftliche und kiinstlerische, aber auch ganz einfach alltigliche Austausch zwi-
schen sozialen Konstellationen ist, die man seit einiger Zeit als Kulturen bezeich-
net. Doch gilt es, hier genau hinzusehen:

Erstens kann man unter Interkulturalitit Verschiedenes verstehen: Man kann
damit einen Austausch zwischen fest abgegrenzten Gebilden meinen, deren Mit-
glieder einander kaum oder gar nicht tiber die kulturellen Grenzen hinweg ver-
stehen kénnen. Dies hitte Ahnlichkeiten dazu, wie man das traditionelle ius gen-
tium seit Sudrez als ius inter gentes deutete, seit Bentham spricht man von inter-
national law. Das Nicht-Verstehen ist im Fall der Kulturen durch ein Gemisch aus
unterschiedlichen Sprachen, unterschiedlichen Religionen, unterschiedlichen Ge-
wohnheiten etc. bedingt. Man kann Interkulturalitit jedoch auch als Sphire des
transkulturellen, gemeinsamen »Gesprachs« interpretieren, vergleichbar dem ius
gentium als ius supra gentes, das viele Gemeinsamkeiten mit dem Naturrecht hatte,
um nochmals Sudrez anzusprechen, auf den diese Differenzierung wohl zuriick-
geht. Dass es da Konflikte und Missverstindnisse geben kann, wird nicht bestrit-
ten, doch gelten diese nicht a priori als unitberwindbar. Bei dieser Deutung ver-
meidet man einen »Multikulturalismus in Mosaikform«, wie ihn Seyla Benhabib
bereits vor fast zwanzig Jahren kritisierte, eine Zersplitterung der Gesellschaft in
eine Vielzahl von »Identititenc, die sich hiufig genug auch noch iiberschneiden.

Zweitens muss klar sein, dass diese Interkulturalitit sich wesentlich von der
durch Macht und Dominanz bestimmten Art unterscheidet, auf welche die seit
Jahrhunderten existierenden globalen Verflechtungen die meiste Zeit iiber verlie-
fen. Dabei geht es nicht um die idealistische Vision eines herrschaftsfreien, leiden-
schaftslosen Diskurses. Vielmehr sollen vergangene, insbesondere kolonialistische
Herrschaftsstrukturen und ihre innerlichen wie duflerlichen Restbestinde ebenso
deutlich gemacht und vermieden werden, wie das gegenwirtige Ausnutzen militi-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matthias Kaufmann

rischer, technischer und 6konomischer Stirke zum Nachteil des globalen Siidens.
Der Austausch findet »auf Augenho6he« statt, was eigentlich keiner Erwihnung be-
diirfen sollte.

Der vorliegende Band greift die zweite, transkulturelle Form der Begegnung
und des vieldimensionalen Austausches auf und zeigt aus unterschiedlichen
Perspektiven u. a. der Psychologie, der Pidagogik, der Philosophie, welche Wege
aus dem kolonialistischen Erbe bisher genommen wurden und welche Wegstrecke
noch zu gehen ist. Eine Auseinandersetzung mit Anton Wilhelm Amo in dieser
Weise in eine generellere Beschiftigung mit der Frage nach Interkulturalitit
einzubetten, ist sicherlich sinnvoll und niitzlich. So lisst sich seine Rezeptions-
geschichte in Bezug zu anderen Entwicklungen setzen, ohne dass man ihn, den
Philosophen, auf seine ungewoéhnliche personliche Historie reduziert. Es gilt, die
theoretischen Positionen dieses Denkers, der auf verschiedenen Wissensgebieten
auf der Hohe der fachlichen Diskussionen seiner Zeit war, welchen er originelle,
wenn vielleicht auch nicht bahnbrechende Beitrige hinzuftigte, zu reflektieren
und kritisch zu wiirdigen.

Durch das gewihlte Verstindnis von Interkulturalitit eriibrigt sich die Frage,
ob Anton Wilhelm Amo nun ein deutscher oder ein afrikanischer Philosoph war,
da es keinen Grund gibt, diese beiden Identititen gegeneinander auszuspielen.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie
Einfiihrende Uberlegungen

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Der afrikanischstimmige Aufklirungsphilosoph Anton Wilhelm Amo hat fach-
wissenschaftlich wie gesellschaftspolitisch Konjunktur: Er interessiert sowohl
aufgrund seines besonderen Lebensweges und Bildungsganges als auch wegen
seines zum Teil verschollenen philosophischen Werkes, das neben Texten zur
Philosophie des Geistes, der Logik und Erkenntnistheorie auch ein Werk zur
Rechtsstellung Schwarzer! Menschen im Europa der damaligen Zeit umfassen
soll.

Auch iiber das akademische Interesse an Amo hinaus wird vor allem seine Bio-
graphie differenziert beurteilt: Wurde ihm einerseits durch seine aufklirerischen
Gonner eine auflergewdhnliche universitire Karriere ermdglicht, so kam er doch
als Versklavter nach Europa, wurde das Opfer von - aus heutiger Sicht rassisti-
scher — Verspottung und verlieR Deutschland schlieflich als mutmafilich gebro-
chener Mann in Richtung des heutigen Ghanas. Es erstaunt daher nicht, dass Amo
nicht nur als Beleg fiir die Weltoffenheit des aufklirerisch inspirierten preufischen
Absolutismus, sondern vor allem auch als prominentes Beispiel einer moglicher-
weise bis in die heutige Zeit andauernden strukturellen Benachteiligung aufler-
europiischer, zum Teil rassialisierter Menschen betrachtet wird. Die Strahlkraft
Amos reicht dabei so weit, dass er in den Rang einer Symbolfigur fir die gesell-
schaftliche Aufarbeitung des (deutschen) Kolonialismus und Rassismus erhoben

1 In Anlehnung an Barbel Voélkel (vgl. Volkel 2021 in diesem Band) haben wir uns dazu ent-
schieden, in dieser Einleitung die Hautfarbenbezeichnung >Schwarz« grofizuschreiben. Wir
weisen damit darauf hin, dass es uns nicht um eine Zuschreibung von Personeneigenschaf-
ten geht.

2 Es bleibt letztlich nicht vollends aufklarbar, warum uns die Arbeit De iure Maurorum in Europa
(dt. Uber die Rechtsstellung der Mohren in Europa) nicht erhalten ist. Monika Firla nimmt im
Anschluss an Brentjes (vgl. Brentjes 1976, 37f.) an, dass die Arbeit nie gedruckt wurde und
deswegen auch nicht als verschollen angenommen werden sollte (vgl. Firla 2002, 61). Damit
wendet sie sich explizit gegen Autoren wie Sephocle, der in dem Nichtauffinden der Arbeit
»a great deal of mysterie« sieht (vgl. ebd., zit. n. Sephocle 1992, 185).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

wird. Prominentestes Beispiel ist die Umbenennung der MohrenstrafRe in Berlin-
Mitte in Anton-Wilhelm-Amo-Strafie. Gegenwirtig bezeichnet man Amo als »ers-
ten schwarzen Philosophen Deutschlands, einen »Vordenker fir die Rechte der
Schwarzen, die Befreiungsbewegungen, die Abschaffung der Sklavereix, ja gar als
»Lichtgestalt« und »Revolutionir« (Bloch 2020).

Die Verkiirzung von Leben und Werk Anton Wilhelm Amos auf griffige »La-
bels«liuft allerdings bisweilen selbst Gefahr, zu einer blofRen Instrumentalisierung
seiner Person beizutragen. Jedenfalls kann sie der Komplexitit und Vielschichtig-
keit seines Schaffens nur unzureichend gerecht werden. Ebenso blendet dagegen
eine vollstindige Entpolitisierung Amos, etwa, indem man ihn als gewdhnlichen
(deutschen) Philosophen auffasst, wesentliche Teile dessen aus, was gegenwirtig
fir die offentliche Auseinandersetzung mit ihm bedeutsam ist. Amos Biographie
sowie seine philosophischen wie juristischen Arbeiten sind untrennbar mit der eu-
ropdischen Kolonialpolitik und zeitgenéssischen Formen des Rassismus verbun-
den, auch wenn sie selbstverstindlich nicht darin aufgehen. Ein Grund fiir uns
als Herausgeber, die Beitrige zu Amo systematisch um Texte zur interkulturellen
Philosophie zu erginzen.

Philosophie mit interkultureller Einstellung zu betreiben, bedeutet fiir uns, den
Blick auf Chancen und Herausforderungen zu lenken, die mit Fremdheit verbunden
sind. Wir gehen dabei davon aus, dass die Erfahrung von Fremdheit ein wesentli-
ches Element kulturell geprigter Sinn- und Handlungszusammenhinge darstellt.
Kulturen prigen als Sinn- und Handlungszusammenhinge auch die Identitit von
Menschen, ohne sie jedoch vollstindig zu determinieren (vgl. Knauf3 2021). Fir die
Anerkennung der faktisch kaum zu leugnenden Bedeutsambkeit kulturell gepragter
Fremdheitserfahrungen ist es dabei weitestgehend unerheblich, ob es sich um ei-
ne »wesenhafte« oder »blof3 vorgestellte« Fremdheit handelt. Die reiche handlungs-
und sprachpragmatische Dimension der Interkulturalitit kann folglich nicht durch
einen Prinzipienstreit iiber den ontologischen Status von Kulturen fiir nichtig er-
klirt werden. Die vermeintliche Dichotomie zwischen einem Essentialismus bzw.
Konstruktivismus der Kulturen kann daher in den Hintergrund treten. Interkultu-
ralitit bezeichnet fiir uns zwangsliufig einen Mittelweg zwischen einem differenz-
losen Menschheitsuniversalismus, der die faktische Bedeutung von Kulturen leug-
net, und einem uniiberwindbaren Kulturrelativismus, der bei aller Verschiedenheit
der Kulturen deren Moglichkeit des Austausches abstreitet (vgl. Knauf 2020, 173-
178).

Sich hier und heute philosophisch mit Anton Wilhelm Amo zu beschiftigen,
bedeutet fiir uns, sich in einen Hiatus zu begeben: Auf der einen Seite steht der
Anspruch, dem Denken moglichst unabhingig von Herkunft, Hautfarbe und Ge-
schlecht gerecht zu werden. Auf der anderen Seite scheint es allerdings doch not-
wendig, die mit jenen kontingenten, aber dennoch prigenden Merkmalen verbun-
denen Eigenheiten des Denkens und Fithlens sowie die damit verkniipften Nachtei-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

le und Privilegien zur Sprache zu bringen. Sich dauerhaft und gleichsam produktiv
in diesem Zwiespalt einzurichten, bedeutet fiir uns, Philosophie mit interkulturel-
ler Einstellung zu betreiben. Leben und Werk von Anton Wilhelm Amo laden auf be-
sondere Weise dazu ein, diesem »Ruf der Philosophie nach Interkulturalitit« nach-
zugehen. Ob Amo als europiischer Aufklirungsphilosoph oder als afrikanischer
Philosoph zu deuten ist, mag exemplarisch die schwierigen Fragen nach (philo-
sophischer) Identitit, Zugehdorigkeit, erinnerungspolitischer Eingemeindung und
dem orthaften Status eines »ZwischenWeltenSchreiben(den)« aufwerfen (Ette 2014,
24). Sie entbinden uns aber realiter nicht davon, Amo ebenso als Philosophen und
Juristen der Frithaufklirung ernst zu nehmen und uns seinen iiberlieferten Werken
hermeneutisch wie systematisch zu nihern. Dies trigt dazu bei, mogliche Kurz-
schliisse einer vereinnahmenden Auslegung, die sich zu sehr auf Hautfarbe und
Herkunft Amos bezieht, zu vermeiden. Fiir eine erste Verortung dieses besonde-
ren frithaufklirerischen Denkers afrikanischer Herkunft soll nun die Quellenlage
zum Lebensweg und dem philosophischen wie juristischen Werk Amos kurz vor-
gestellt werden.

Anton Wilhelm Amo - Leben und Werk

Anton Wilhelm Amo wurde um 1700 im heutigen Ghana am Ufer des Golfes von
Guinea im Einzugsbereich der Hafenstadt Axim geboren. Die Gegend war von eu-
ropdischen Michten umkampft und ging 1642 von portugiesischer in hollindische
Herrschaft iiber. Bereits 1612 entstand mit dem Fort Nassau die erste hollindische
Niederlassung an der sogenannten »Goldkiiste«, dem heutigen Ghana (vgl. Brent-
jes 1976, 16).

Amo kam 1707 an den Hof von Braunschweig-Wolfenbiittel.> Als persénliches
»Geschenk« fiir den Herzog gedacht, war er hochstwahrscheinlich in seinem Ge-
burtsland von Hollindern versklavt und itber Amsterdam verkauft worden. Ob er
am Hof in Wolfenbiittel als sogenannter »Hofmohr« gelebt hat, ist umstritten.*
Im Gegensatz zu anderen nach Europa verschleppten Afrikaner*innen, mit denen

3 Gemafs den Aufzeichnungen der hiesigen Kapelle wurde am 29.07.1707 »ein kleiner Mohr«
getauft. Der Vorname »Anton« gleicht dem seines herzoglichen Ziehvaters Anton Ulrich
von Braunschweig-Wolfenbiittel. Einer seine Sohne tragt ebenfalls den Namen »Wilhelm«.
»Amocist vermutlich dessen urspriinglicher Name.

4 Brentjes bestreitet Amos Tatigkeit als einfachem Hofmohr unter Verweis auf dessen »ener-
gische, flotte Handschrift«, die nicht zu der eines »halbgebildeten Dieners« passe (Brentjes
1976, 30). Firla dagegen wendet ein: »Die Bezeichnung>Mohr<in diesem Zusammenhang be-
zieht sich eindeutig auf seine Tatigkeit als schwarzer Lakai, und dies belegt, dafd er in jener
Zeit wie so viele andere Afrikaner eine Planstelle als s)Kammer-< oder >Hofmohr<innehatte«
(Firla 2002, 59).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

l


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

die europiischen Hofe des Adels sich »exotisch« zu schmiicken versuchten,’ wur-
de Amo bereits frith gefrdert.® Er erhielt durch Anton Ulrich von Braunschweig
und Lineburg-Wolfenbiittel eine mehrsprachige Ausbildung und studierte ab 1727
in Halle Jura und Philosophie. De iure Maurorum in Europa (1729) (dt. Uber die Rechts-
stellung der Mohren in Europa) bildete die Grundlage fiir Amos erste bekannte wis-
senschaftliche Disputation und beschiftigte sich mit der Rechtsstellung Schwarzer
Menschen in Europa. Diese aus heutiger Sicht besonders interessante Arbeit wurde
auf Latein verfasst, gilt aber bis heute als verschollen.” Nach seinem ersten Hoch-
schulwechsel 1730 wurde er 1734 in Wittenberg mit seinem Werk De humanae men-

5 Eine eindriickliche bildliche Darstellung findet sich etwa exemplarisch in dem Gemalde von
Antoine Pesne (um 1750), das Henriette Karoline von Hessen-Darmstadt und ihren Schwar-
zen Diener zeigt, der ihr zu Fiifien kniet und mit vertraumten Blick Blumen reicht: »Dieses
Ambiente vermittelt Prestige, der dabei erzeugte Kontrast diente nicht zuletzt der Hervor-
hebung schoner Weiblichkeit. Sie sollte vor allem in deren Weife zum Ausdruck kommen
[..J« (Hund 2017, 15).

6 Nach Mabe beherrschte Amo neben Deutsch auch Latein, Griechisch, Hollandisch und Fran-
z0sisch (vgl. Mabe 2007, 20). Seine wissenschaftlichen Arbeiten hat Amo dabei ausschlieRR-
lich auf Latein publiziert. Auf die Mehrsprachigkeit Amos ging auch bereits der Nachruf auf
den schweizerisch-niederlandischen Schiffsarzt David Henrij Gallandat ein, der Amo nach
dessen Riickkehr in Afrika einen Besuch abstattete: »Er (Amo, d. A.) lebte dort als Eremit und
hatte unter den Seinen den Ruf eines Wahrsagers. Er war verschiedener Sprachen michtig:
Hebraisch, Griechisch, Latein, Franzosisch, Hoch= und Niederdeutsch« (Lochner 1958, 25).
Die vertiefte Ausbildung Amos und seine frithe Forderung muss allerdings auch entspre-
chend kontextualisiert werden. So galt Herzog Anton Ulrich von Braunschweig-Wolfenbiittel
als einer der bedeutendsten Romanautoren des 17. Jahrhunderts und als ein hochgebilde-
ter mithin an afrikanischer Geschichte und Kultur interessierter Mann (vgl. Firla 2002, 57),
der zudem noch musikalisch war und selber komponierte (vgl. Abraham 2004, 191). Darliber
hinaus konnte Anton Ulrich in der intensiven Forderung Amos auch von Zar Peter |. inspiriert
gewesen sein, mit dem er familidr verbunden war und der einige Jahre zuvor den Athiopi-
er Ibrahim Hannibal Petrovitsch >geschenkt«bekam und ausbilden liefd (vgl. van der Heyden
2008, 67).

7 Firla geht davon aus, dass die Arbeit nie zur Drucklegung gekommen ist, womit sie das-
selbe Schicksal mit vielen zeitgendssischen Qualifikationsarbeiten teilen wiirde (vgl. Firla
2002, 61). Eine kurze Zusammenfassung der Arbeit findet sich allerdings in den von Jo-
hann Peter von Ludewig herausgegebenen »Wochentlichen Hallischen Frage = und Anzei-
gungs=nachrichten«vom 28.11.1729 (im Original nachzulesen bei Brentjes 1976,38). Abraham
fasstdas Kernanliegen der Arbeit ausgehend von dieser Zusammenfassung wie folgt zusam-
men: »From secular history, he directly applied provisions of the Constantinian settlement
and the Justinian Code, particularly the Pandects, to Africa, since African Kings had been vas-
sals of the Roman Emperor under renewed imperial patents granted up till Justinian« (Abra-
ham 2004, 193). Firla weist jingst darauf hin, dass es keinerlei Belege dafir gibt, dass die
Arbeit selber aus der Feder Amos stammte. Sie nimmt an, dass die Arbeit selbst von Johann
Peter von Ludewig verfasst wurde und Amo als Vorlage fiir seine miindlich vorzutragende
Disputation diente (vgl. Firla 2020, 23).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

tis apathia (dt. Die Empfindungslosigkeit der menschlichen Seele [gemeint ist der Geist,
d. A.]) promoviert. In dieser Arbeit widersprach Amo Descartes’ Theorie von den
Affekten, obgleich er dhnlich wie dieser einen (anders konturierten) Leib-Seele-
Dualismus vertrat, der einzig dem Koérper die Fihigkeit zusprach, zu empfinden
(vgl. zusammenfassend Gutema 2011, 139), wihrend der Geist fiir Amo apathisch
ist.® Amo meinte einen Widerspruch in der cartesianischen Position ausgemacht
zu haben: Wenn der Geist tatsichlich eine immaterielle Substanz ist, wie kann sie
dann von materiellen Dingen affiziert werden? Unter Umstinden kann man darin
eine »Entmystifizierung der Seele« und eine »Rehabilitierung des Leibes« sehen. Es
ist offen, ob Amo damit als »afrikanischer Philosoph« oder »deutscher Metaphysi-
ker« zu betrachten ist (vgl. Duru 2017).° In jedem Fall zeigen sich in der Arbeit aber
deutliche Reminiszenzen an die antike Tradition der Stoa, vornehmlich an Epik-
tet, die in der neueren Amo-Forschung bereits herausgearbeitet wurden (vgl. Firla
2002), wobei auch Aristoteles fiir Amo eine wichtige Inspirationsquelle dargestellt
zu haben scheint (vgl. Ott 2021 in diesem Band).

Nachdem Amo Wittenberg 1736 verlief3, war er erneut fiir einige Jahre in Hal-
le als Hochschullehrer titig. Dort legte er 1738 seine umfangreichste Arbeit vor,
den Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi (dt. Traktat iiber die Kunst niichtern
und sorgfiltig zu philosophieren), in dem er vornehmlich auf methodologischer Ebe-
ne Probleme des Philosophierens bestimmte und sich mit den basalen Bedingun-
gen philosophischer Praxis in ihren unterschiedlichen Subdisziplinen beschiftig-
te. Hervorzuheben ist, dass Amo im Zuge dieser Arbeit auch die Grundziige einer
Hermeneutik entwarf, die einer angemessenen Philosophiegeschichtsschreibung
den Weg bereiten, sowie eine gemifle wissenschaftliche Ausbildung sichern sollte
(vgl. ausfithrlicher Mabe 2021 in diesem Band). Vor diesem Hintergrund gilt er »[...]
as one of the first modern theorist and systematician of hermeneutics [...]« (Mabe
2020, 329).

Als Hochschullehrer fiir Logik, Metaphysik, Physiologie, Astronomie, Geschich-
te, Jura, Theologie und Politik war Amo an verschiedenen Orten und Universititen
tatig. Er »[...] soll sich an allen intellektuellen Diskursen, die im 18. Jahrhundert in
Europa gefithrt worden sind mit eigenen Beitrigen beteiligt haben [..]J« (van der
Heyden 2008, 71). Die Griinde fiir seine hiufigen Wechsel der Universititen sind

8 Zur Ubersetzungsproblematik und wieso Amo eigentlich von Geist spricht, wihrend die
deutsche Ubersetzung mens als Seele iibersetzt vgl. Ott 2021 in diesem Band.

9 Hountondji sieht in der Apatheia des Geistes gerade eine positive Grundstruktur mensch-
licher Verfasstheit, wenn er schreibt, dass »[..] es sich nicht um eine rationale Entitit oder
intellektuelle Fiktion [handelt, d. A.], sondern um eine positive Struktur, eine spezifische
Organisation, die wesentlich zum lebenden Kérper gehért und ihn von der trigen Materie
unterscheidet« (Hountondji 1993, 137).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

nicht abschliefend zu kliren, sollten aber (auch) vor dem Hintergrund der per-
manent schwelenden Konflikte zwischen Vertretern der Frithaufklirung und den
Pietisten in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts verstanden werden. So verlief3
Amo etwa die Universitit Halle in Richtung Jena zu einer Zeit, in der man Jena
als eine der Hochburgen des Wolffianismus bezeichnen konnte, wihrend sich die
Krifteverhiltnisse in Halle erneut zugunsten pietistischer Agitationen gegen Ver-
treter des Wolffschen Rationalismus verschoben hatten (vgl. Brentjes 1976). Wenn-
gleich Amo selbst nicht als uneingeschriankter Vertreter des Wolffschen Rationalis-
mus bezeichnet werden kann, war sein Eintreten fiir die Gleichberechtigung aller
menschlichen Wesen, die Toleranz gegeniiber Andersgliubigen sowie die Anerken-
nung einer pluralistischen Gleichwertigkeit verschiedener Theologien den pietisti-
schen Dogmen sicherlich abtraglich gewesen (vgl. Gutema 2011, 136f.). Amos An-
wesenheit in Jena, seinem letzten Wohn- und Arbeitsort in Deutschland, wo er seit
1739 lehrte, lisst sich bis zum Jahr 1746 iiber einen Stammbucheintrag belegen (vgl.
Firla 2012), bevor er wahrscheinlich Anfang 1747 tiber die Niederlande mit einem
Schiff der Westindisch-hollindischen Kompanie an die »Goldkiiste« zuriickkehrte
und sich dort in den folgenden Jahren als Wahrsager und Weissager betitigte (vgl.
Firla 2002, 74ff.).1°

Die Person Amo, sein unvermitteltes Auftauchen in- und ebenso rasches Ver-
schwinden aus der Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts gibt viele Ritsel und
Herausforderungen auf. Amo erweist sich daher als eine Art »Kippfigur« (Bloch
2020). Aufgrund der immer noch recht diirftigen Quellenlage entzieht er sich an
vielen Stellen einer prizisen historischen Einordnung.™ In seinen philosophischen
Werken erweist sich Amo methodisch einerseits als solider Vertreter seines Fachs,
der sich einem logischen und streng rationalen Aufbau seiner Argumentationen
verpflichtet fithlt. Andererseits zeigt sich Amo in seinen Reminiszenzen an die
antike Tradition der Stoa und mit seinem Eintreten fir die moralische Vervoll-
kommnung der gesamten Menschheit aber auch als mutiger, stringenter und da-

10 Amo ersuchte bei der Leitung der »Niederldndisch-Westindischen Kompanie« in einem
Schreiben eine kostenfreie Fahrt in seine Heimat. Der Brief ist vor dem 20. Dezember 1746
eingegangen. Anfang April 1747 erreichte das Schiff Amos Heimat, was eine Abfahrt im Ja-
nuar 1747 wahrscheinlich macht (vgl. Firla 2012, 25). Es ist nicht abschliefSend zu klaren, was
Amo letztlich zur Heimkehr in sein Herkunftsland bewog. Der niederlédndisch-schweizeri-
sche Schiffsarzt David Henrij Gallandat, der Amo wahrend seiner Afrikareise besuchte, mach-
te als ausschlaggebendes Moment den Tod seines Forderers Johann Peter von Ludewig aus,
der Kanzler an der Universitat Halle war und 1743 verstarb (vgl. Brentjes 1977, 788).

by Wenngleich angemerkt werden muss, dass sich die Quellenlage zu Leben und Werk Amos
bestandig erweitert. Jiingst etwa publizierte Firla zu drei aktuellen Quellenfunden aus Amos
Feder, die allesamt auf Deutsch verfasst wurden (vgl. Firla 2020). So war Amo vor seinem
Studienbeginn in Halle wohl als Bibliothecar(ius) & Secretar(ius) am Hof des Herzogs von
Braunschweig-Wolffenbiittel tatig gewesen (vgl. ebd., 12).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

mit gleichwohl innovativer Denker seiner Zeit."> Dariiber hinaus ist Amo auch des-
wegen ein besonderer Frithaufklirer, weil er als einer der Wenigen die Versklavung
am eigenen Leib erfahren hat. Seine afrikanische Herkunft und seine Hautfarbe
spielten in den uns iberlieferten Quellen immer eine mindestens latente Bedeu-
tung und Amos Lebensweg wie sein philosophisches Wirken sind nicht von ih-
nen zu trennen. Selbst fiir die Gelehrten, die Amo wohlwollend gegeniiberstanden
und ihn akademisch forderten, spielten dessen Hautfarbe und seine afrikanische
Herkunft eine hervorhebenswiirdige Rolle.” Zu ungewéhnlich, gar der Erwihnung
notwendig schienen ihnen wohl die Hautfarbe und Herkunft eines Schwarzen Aka-
demikers zu ihrer Zeit gewesen zu sein. Diese Hervorhebungen sollten allerdings
nicht eo ipso als negative Markierungen verstanden werden, stellte doch auch Amo
selbst offensiv seine Herkunft und Hautfarbe aus.™*

Amos Eintreten fiir eine universelle Vervollkommnung des Menschenge-
schlechts und sein wissenschaftlicher wie lebenspraktischer Kampf gegen die
Rassialisierung nicht-weifer Menschen und deren Versklavung lassen ihn aus
heutiger Perspektive moderner, kritischer und zuletzt auch konsequenter erschei-
nen, als dies bei den ungleich breiter rezipierten Aufklirungsphilosophen des 18.
Jahrhunderts der Fall gewesen ist. Der Konigsberger Philosoph Immanuel Kant
etwa, der gemeinhin als der Aufklirungsphilosoph schlechthin gehandelt wird,
soll Amos Texte gekannt haben, wenngleich er ihn nicht namentlich erwihnte.
Angesichts der Prisenz Amos in den Kreisen der Gelehrten l6sen Formulierungen
wie »Die Menschheit ist in ihrer groften Vollkommenheit in der Race der Wei-
Ren. Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefiihl, welches iber das

12 Zunennen sei in diesem Kontext auch noch Amos Glickwunschgedicht anlasslich der Dis-
sertation seinesjidischen Freundes Moses Abraham Wolff, in dem sich Amos religiéses Tole-
ranzdenken noch deutlicher herauskristallisiert als in seinem Tractatus: »Und in der Tat stellt
Amo nicht nur einen Bezug zu Wolffs Familie her. Sondern er versteht den Himmel ganz ent-
schieden und demonstrativ als Himmel fiir alle Christen und Juden zugleich« (Firla 2020,
43). Mit diesem Postulat einer Cleichwertigkeit der christlichen und jidischen Religion er-
weist sich Amo als deutlich religios toleranter als seine frithaufklarerischen Zeitgenossen.
Firla bemerkt dazu: »Amos christliches Umfeld in Halle und an der Hallenser Universitat war
der festen Uberzeugung, das Christentum sei die einzig wahre Religion, die allein den Men-
schen das Heil bringe« (ebd., 44).

13 Exemplarisch lieRen sich an dieser Stelle etwa der Bericht aus der »Wochentlichen Halli-
schen Frage= und Anzeigungs=Nachrichten«vom 28.11.1729 anlésslich Amos erster Disputa-
tion zu De iure Maurorum in Europa, anfiihren, der vom »getaufte(n) Mohr/Namens Herr An-
tonius Wilhelmus Amo« spricht (Brentjes 1976, 38). Auch in den »Hamburgischen Berichten
von Gelehrten Sachen« vom 02.06.1733 wird Amos hervorgehobene Stellung beim Empfang
des sichsischen Kurfiirsten betont und dieser als sMohr« tituliert (vgl. ebd., 43ff.).

14 Brentjes weist darauf hin, dass Amo ab April 1720 den Zunamen sAmox fithrte und zudem
seit der Publikation seiner Dissertation 1734 offensiv den Namenszusatz >Guinea-Afer« ver-
wendete (vgl. Brentjes 1976, 47).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Lippische stiege« (Kant 1987, AA IX, 316) oder »Wir verlassen hiermit Afrika, um
spaterhin seiner keine Erwihnung mehr zu tun. Denn es ist kein geschichtlicher
Weltteil, er hat keine Bewegung und Entwicklung aufzuweisen [...]« (Hegel 1961,
163) Befremden aus. Sie werfen die Frage nach der Inferiorisierung afrikanischer
Menschen innerhalb des Denkens der europiischen Aufklirung auf. Jenseits des
aufklirerischen Gleichheits- und Vernunftpostulats wird tiber die verschiedenen
Hautfarben zugleich versucht, auf strukturell verschiedene kérperliche wie geisti-
ge Eigenschaften von Menschen zu schliefien. Eines der vielen Ritsel bzgl. dieser
aus heutiger Sicht rassistischen Urteile u. a. bei Kant und Hegel bleibt, dass sie
Leben und Werk von Anton Wilhelm Amo auf merkwiirdige Weise ausblenden: In
seinem Denken proklamierte Amo die Universalitit der menschlichen Vernunft,
erlebte aber in seinem Handeln zugleich, wie die vorherrschende europiische
Geisteshaltung seine und andere Kulturen davon ausschlofd (vgl. Gutema 2011,
143). In diesem Sinne lidt Amo exemplarisch dazu ein, den zentrischen Blick
auszuweiten auf das, was auflerhalb der eigenen Tradition liegt. Das zeigt die
Verortung von Amo zwischen der europiischen Aufklirung und der afrikanischen
Philosophie. Amo selbst war also gezwungen, sich in jenem Zwiespalt einzurichten,
der unserer Ansicht nach einen wichtigen hermeneutischen wie pragmatischen
Moglichkeitsraum interkulturellen Philosophierens darstellt. Der vorliegende
Band erkundet daher ausgehend von einer werkimmanenten Rekonstruktion
von Amos Denken verschiedene Perspektiven interkultureller Philosophie, die im
Folgenden vorgestellt werden sollen.

Die Beitrage

Birbel Volkel portraitiert in ihrem unseren Band eréffnenden Text den aus Afri-
ka stammenden Philosophen Anton Wilhelm Amo und zeichnet sein Werk und
philosophisches Wirken nach. Vor dem Hintergrund der historischen wie wissen-
schaftlichen Suche nach dem Ursprung des Menschengeschlechts und einer Erkli-
rung fiir die unterschiedlichen Hautfarben widmet sie sich vornehmlich Immanuel
Kant. Kants Differenzierungen (menschlicher) »Arten« und »Rassen« instanziieren
eine rassische Nomenklatur, mit Hilfe derer von verschiedenen Hautfarben auf
(zugeschriebene) Eigenschaften wie Fleif und Intelligenz zu schliefRen versucht
wurde. Laut Volkel handelt es sich dabei um rassistische Markierungen, die das
aufklirerische Gleichheitspostulat unterlaufen und eine philosophische Rechtferti-
gung fiir die gesellschaftliche Inferioritit Schwarzer Menschen im 18. Jahrhundert
anbieten.

Michaela Otts Beitrag umfasst eine dreiteilige ideengeschichtliche Auseinan-
dersetzung mit dem Apathie-Gedanken Amos, den dieser in seiner Dissertations-
schrift De humanae mentis apatheia entwickelte. Im ersten Teil erfolgt eine philoso-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

phisch-philologische Analyse, die neben den »Uneindeutigkeiten« in Amos Schrift
und seiner problematischen Ubersetzung auch dessen vermeintliche Beziige zu
Aristoteles aufzeigt. Im Anschluss daran stellt die Autorin mogliche Ankniipfungs-
punkte Kants an Amos Schrift vor. Auf diese Weise wird verdeutlicht, wie Amo
mit seinen Vorstellungen von Apathie und reflexiver Geistigkeit aristotelische Ide-
en erweiterte wie kantische Positionen vorwegnahm. Ott zeigt zudem auf, dass
die Vernunft in Ansitzen zeitgenossischer afrikanischer Philosophie tendenziell
zu Gunsten der Emotionalitit ausgegrenzt wird.

Jacob Mabe zeichnet Amos hermeneutische Methode der Geschichtsschreibung
aus dessen Werk Tractatus de arte sobrie et accurate phiosophandi (dt. Traktat iiber die
Kunst, niichtern und sorgfiltig zu philosophieren) nach. Amo entwickelt darin ein me-
thodologisches Programm zur Ausbildung eines wissenschaftlichen Denkens, das
es dem oder der Polyhistoriker*in erlaubt, iiberlieferte historische Wissensbestin-
de zu rezipieren und fiir das eigene Denken fruchtbar zu machen. Dabei folgt Amo
einem aufklirerischen Impetus, Unwissenheit und Ignoranz zu unterlaufen und
das Denken auf seinen zukiinftigen Gebrauch hin auszurichten. Objektivitit, Un-
parteilichkeit und eine mehrsprachige Ausbildung sichern dabei den hermeneu-
tischen Zugang zu iiberlieferten Wissensbestinden. Auf Basis von Amos Prinzipi-
en einer hermeneutischen Geschichtsschreibung kritisiert Mabe schliefilich Hegels
und Kants Behauptungen einer »Geschichtslosigkeit« afrikanischer Menschen.

Andrej Krause dagegen vergleicht die logisch-erkenntnistheoretischen Ab-
handlungen Amos mit den Schriften des zeitgendssisch maf3geblichen mittelal-
terlichen Logikers Petrus Hispanus. Krause weist Amo dabei als einen profunden
Kenner auf diesen klassischen Gebieten der Philosophie aus, der mit dem Diskus-
sionsstand seiner Zeit inklusive den antiken Originalen vertraut war, die dafiir
als Vorlage gedient haben. Krause wiirdigt Amos eigene Position, wenngleich
er sie nicht fur herausragend hilt. Bemerkenswert ist fiir ihn insbesondere der
mit den logischen Uberlegungen verbundene ethische Ansatz, den Forschenden
eine »animi serenitas« bzw. »Heiterkeit des Gemiits« nahezulegen: Philosoph*in-
nen sollten mit einer durchaus auch emotionalen Beharrlichkeit fir ihre Sache
argumentieren, letztendlich aber das bessere Argument ohne Groll anerkennen.

Constant Kpao Saré verfolgt verschiedene Stationen der Literarisierung von
Amos Leben und Werk. Bereits zu dessen Lebzeiten wird das rassistische Klischee
des »verliebten Afrikaners« in Gang gesetzt, als der Jurist J. E. Philippi Amo als
liebestollen Narren diffamiert. Diese Herabsetzung Amos bliebe auch spiter in
das deutsche Amo-Narrativ eingeschrieben, wie Kpao Saré am Beispiel des DDR-
Denkmals auf dem Gelinde der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg zeigt.
Auch werde Amo teilweise naiv-utopistisch als Symbolfigur interkultureller Kom-
munikation eingesetzt und z. B. durch Glétzner fiir eigene, moralisch fragwiirdige
Zwecke instrumentalisiert. In der Literarisierung von Yoko Tawadas The Shadow
Man und J. Cobbinahs Dr. Amos Lonely Planet tritt Amo dagegen als Idealfigur auf,

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

17


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

die sich gegeniiber der europiischen Kultur eine eigene Stimme erarbeitet und fiir
ihre Rechte eintritt.

Gabriele Miinnix schligt ausgehend vom Beispiel Amos ein Modell interkultu-
reller Philosophie vor, das auf dem wittgenstein'schen Begriff der »Familienihn-
lichkeit« beruht. Denken beruht letztlich auf dem Gebrauch der Sprache in ver-
schiedenen lebensweltlichen Situationen. Verschiedene Lebenswelten bilden ein
nicht-hierarchische Netz aus Sprachen und Kulturen. Dies ermdoglicht es, durch
die Aneignung neuer Sprech- und Lebensweisen Perspektivwechsel zu vollziehen
und das zunichst Fremde zunehmend besser zu verstehen. Philosophie erscheint
somit weder als Essenz einer bestimmten Kultur, noch sollte sollte sie zuguns-
ten eines Kulturrelativismus aufgegeben werden. Sie liefert vielmehr Leitbilder in
einem umfassenden Bildungsprozess, der die wechselnden Erfahrungen verschie-
dener Kulturen umfasst und durch das Selbst-Ubersetzen und Erlernen anderer
Sprachen geférdert wird.

Daniel Hildebrandt stellt sich in seinem Beitrag einem doppelten Vorhaben:
Zum einen zeichnet er Frantz Fanons Versuch einer Befreiung des Schwarzen, ko-
lonisierten Subjekts nach, das im Rahmen eines wechselseitigen Kampfes um An-
erkennung zum Bewusstsein seiner eigenen Gleichwertigkeit gelangt und sich aus
der physischen wie psychischen Abhingigkeit von weiflen Koérpern befreien kann.
Zum anderen verfolgt Hildebrandt das Projekt einer Offnung der Rezeption von
Fanon. In Replik auf Udo Wolters fordert er eine Alternative zu den dichotomen
Rezeptionslinien, die Fanon entweder marxistisch oder poststrukturalistisch in-
spiriert lesen. Daran sei die selektive Werkauswahl zu kritisieren. Der Autor for-
dert folglich eine kritische, gesellschaftstheoretisch gewendete Re-Lektiire des in
Teilen disparaten Gesamtwerks von Fanon.

Ram Adhar Malls programmatischer Text entfaltet auf methodologischer
Ebene ein Grundsatzprogramm interkulturellen Philosophierens. Vor dem Hinter-
grund einer globalisierten und postkolonialen Welt erweist sich die Notwendigkeit
interkulturellen Philosophierens als dringlicher denn je. Dabei geht es Mall um
die wechselseitige Anerkennung und Befruchtung von philosophischen Denksys-
temen und Fragestellungen in unterschiedlichen Kulturkreisen. Dies schlieft die
Relativierung des universellen Geltungsanspruchs der griechisch-abendlindischen
Philosophie ein. Die hermeneutische Suche nach den Uberlappungen verschie-
dener philosophischer Denksysteme verwendet dennoch die regulative Idee einer
»philosophia perennis«. Sie garantiert aber gerade den offenen Horizont einer
toleranten, anderen Sprachen und philosophischen Denksystemen gegeniiber
offenen Praxis interkulturellen Philosophierens.

Arne Moritz zeigt in seinem Beitrag drei Entsprechungen von mittelalterlichen
Religionsidalogen und interkultureller Philosophie auf: die Verbindung des philo-
sophischen Erkenntnisinteresses mit einem praktischen Interesse, die Einklamme-
rung nicht-philosophischer Erkenntnisquellen und nicht-philosophisch begriinde-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

ter Geltungsanspriiche und die Wahrnehmung der Ausgangssituation als kulturel-
le. Davon ausgehend werden hinsichtlich der in beiden Traditionen angenomme-
nen interkulturellen Gegebenheit von Philosophie drei strukturidhnliche Probleme
mittelalterlicher Religionsgespriche bzw. interkultureller Philosophie herausgear-
beitet: dass eine »interkulturelle Philosophieprisumption« weder normativ gebo-
ten, noch hermeneutisch sinnvoll ist, dass sie zu unangemessenen semantischen
Idealisierungen verleitet und zur Beseitigung der eigentlich wertgeschitzten Kon-
tingenz und Differenz fithrt.

Zhuofei Wang geht in ihrem Beitrag der Frage nach, wie sich die aus Europa
stammende philosophische Disziplin der Asthetik zu einer zeitgemifien und inter-
kulturell orientierten Asthetik erweitern lisst. Dafiir ist die Einbeziehung aulereu-
ropdischer Traditionen nétig. Wang fiihrt das dsthetische Konzept der Atmosphire
ein, um hier zu vermitteln. Im Folgenden beschreibt die Autorin anhand von ver-
schiedenen anschaulichen Beispielen, wie sich durch das Konzept der Atmosphire
das dsthetische Denken jenseits von Begriffen wie »Schonheit« fiir andere Tradi-
tionen und Fragestellungen 6ffnen lisst. Auf dieser Grundlage plidiert sie fiir eine
interkulturell ausgerichtete Asthetik, die sich von einem herkémmlichen istheti-
schen Essentialismus befreit.

Thomas Schmidt widmet sich kritisch der Interkulturalitit im Denken des ja-
panischen Philosophen Nishida Kitard. Hierfiir befasst er sich zunichst mit Nis-
hidas Logik des Ortes, die der buddhistisch geprigte Philosoph in Auseinander-
setzung mit der europdischen Philosophie entwickelt. Im zweiten Teil wird Nishi-
das Subjektivititstheorie verhandelt und in Beziehung zu Kant und Hegel gesetzt.
Verstanden als »kleine Philosophie« erhellt sich die konstitutive Randperspektive,
aus der heraus Nishida das zentristische Denken der europiischen Philosophie an-
greift und sich so Freirdume verschafft. Durch eine Verortung Nishidas im 6ffentli-
chen Diskurs des aufstrebenden Japans versucht Schmidt abschlieRend, sowohl die
Probleme als auch die Potentiale seiner interkulturellen Philosophie auszuloten.

Uwe Wolfradt beschiftigt sich mit der Kulturpsychologie und deren Verhiltnis
zum Kolonialismus. Die speziellen Probleme der Kulturpsychologie in der Zeit des
deutschen Kolonialismus werden hierbei an den ethnopsychologischen Untersu-
chungen exemplifiziert, die Richard Thurnwald in Melanesien unternommen hat-
te. Aus der heutigen Perspektive wird deutlich, dass die Darlegungen Thurnwalds
gegeniiber fremden Kulturen herablassend, rassistisch und von sozial-evolutionis-
tischen Uberzeugungen durchdrungen waren. Seine Arbeiten stehen exemplarisch
dafiir, wie Wissensbestinde und Methoden der Ethnopsychologie genutzt wurden,
um eine angebliche kulturelle Uberlegenheit der Europier*innen herauszustellen
und die Beherrschung der Kolonialvélker wissenschaftlich zu legitimieren. Am En-
de von Wolfradts Text steht die Frage nach der Aufarbeitung des kolonialen Den-
kens in der Psychologie und deren Fortentwicklung zu einer Psychologie in globaler
Perspektive.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

19


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Robert Wartmanns Beitrag nihert sich, unseren Band abschliefend, aus
erziehungswissenschaftlicher Perspektive dem »deutschen Sonderweg« der Bil-
dungstheorie. Er fragt vor dem Hintergrund postkolonialer Theoriebildung,
inwiefern sich kritische Interventionen gegen das Humboldtsche Bildungsideal
weiter radikalisieren lassen. Hierfiir stellt er poststrukturalistisch, alterititsphilo-
sophisch und dekonstruktivistisch fundierte Kritiken am Bildungsbegrift bei den
Erziehungswissenschaftlern Ricken, Koller und Wimmer vor. Wartmann weist
dariiber hinaus auf die historische Verkniipfung von Bildungsideal, Rasse und
Nation bei Humboldt hin und stellt damit den ungebrochenen Bezug auf den
deutschen Bildungstheoretiker Humboldt sowie die affirmative Verwendung des
Bildungsbegriffes grundlegend in Frage.

Im Anschluss an die vorgestellten Beitrige seien uns noch einige grundlegen-
de Bemerkungen zur Entstehung dieses Sammelbandes erlaubt. Die Grundidee des
Bandes sowie ein Teil der hier abgedruckten Beitrige gehen auf die Ringvorlesung
Jenseits. Warum die Philosophie keine Heimat hat. Beitrige zur interkulturellen Philoso-
phie im Sommersemester 2017 an der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg
zuriick, die nur durch das aufierordentliche studentische Engagement der Mit-
herausgeber Jens Eberhard, Tim Hofmann und Louis Wolfradt stattfinden konnte.
Der Universitit Erfurt danken wir fiir die grof3ziigige finanzielle Unterstiitzung der
Open Access Verdffentlichung. Der Forschungsschwerpunkt Gesellschaft und Kul-
tur in Bewegung hat das Lektorat des Bandes finanziert. Matthias Kaufmann, Ri-
chard Rottenburg und Reinhold Sackmann ist als Organisatoren der Amo-Lectures
stellvertretend fiir alle Wissenschaftlerinnen zu danken, die sich der Erinnerung
von- und Auseinandersetzung mit Anton Wilhelm Amo widmen. Zu guter Letzt gilt
unser grofiter Dank den Autor*innen dieses Bandes fiir ihr Engagement bei dem
Schreiben ihrer Beitrige und fiir das uns entgegengebrachte Vertrauen.

Die Herausgeber, Halle (Saale), Mai 2021.

Literaturverzeichnis

Abraham, William. 2004. »Anton Wilhelm Amo.« In A Companion to African Philoso-
phy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 191-199. Oxford: Blackwell Publishing.

Bloch, Werner. 2020. »Anton Wilhelm Amo: Der erste Schwarze Philosoph
Deutschlands.« Die Zeit, 11. September 2020. Letzter Zugriff 07.10.2020. http
s://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-m
ohrenstrasse-berlin.

Brentjes, Burchard. 1976. Anton Wilhelm Amo. Der schwarze Philosoph in Halle. Leipzig:
Koehler & Amelang.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

Brentjes, Burchard. 1977. »250 Jahre Anton Wilhelm Amo.« Afrika-Asien-Latein-
amerika 5: 785-789.

Duru, Martin. 2017. »Amo. Der afrikanische Philosoph der Aufklirung.« Philosophie
Magazin 1: 32-39.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Eine Phi-
losophie der Aufklirung zwischen Europa und Afrika. Berlin: Kadmos.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen Anton Wil-
helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTiDe Geschichtswerkstatt.

Firla, Monika. 2020. Drei Texte aus A. W. Amos Feder in deutscher Sprache 1729-37. Stutt-
gart: AfriTiiDe Geschichtswerkstatt.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-
mermohr — Privatdozent fiir Philosophie — Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Gutema, Bekele. 2011. »Anton Wilhelm Amo.« Polylog 25: 133-144.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1961. Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte.
Stuttgart: Reclam.

Hountondji, Paulin J. 1993. Afrikanische Philosophie. Mythos und Realitit. Berlin: Dietz.

Hund, Wulf D. 2017. Wie die Deutschen weifs wurden. Kleine (Heimat)Geschichte des Ras-
sismus. Stuttgart: Metzler.

Kant, Immanuel. 1987. »Physische Geographie. Zweiter Theil.« In Kants Werke:
Akademie-Textausgabe, Bd. 9, Logik, Physische Geographie, Pidagogik, 151-376. Ber-
lin: De Gruyter.

Knauf3, Stefan. 2020. »Planetarische Integritit — Was Umweltethik und interkul-
turelle Philosophie voneinander lernen konnen.« In Environmental Ethics: Cross-
cultural Explorations, herausgegeben von Monika Kirloskar-Steinbach, Madalina
Diaconu, 171-186. Freiburg, Miinchen: Karl Alber.

Knauf, Stefan. 2021. »Offentlichkeit als Quelle und Ereignis von Differenz — Akkul-
turation im Anschluss an Charles Taylor und Seyla Benhabib.« In Antropologia
e potere. Modelli scientifici, filosofici e filologici dell'acculturazione tra Otto e Novecento,
herausgegeben von Giancarlo Magnano San Lio, Luigi Ingaliso, 79-91, Soveria
Mannelli: Rubbettino.

Lochner, Norbert. 1958. »Anton Wilhelm Amo. Ein Gelehrter aus Ghana im
Deutschland des 18. Jahrhunderts.« Ubersee-Rundschau 10: 22-31.

Mabe, Jacob E. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen: Traugott
Bautz.

Mabe, Jacob E. 2020. »Amo’'s Hermeneutics and Hegel's Historical Prejudices
against Africa.« Philosophy Study 10: 329-336.

Van der Heyden, Ulrich. 2008. »Anton Wilhelm Amo, der afrikanische Philosoph.«
In Unbekannte Biographien. Afrikaner im deutschsprachigen Raum vom 18. Jahrhun-
dert bis zum Ende des zweiten Weltkrieges, herausgegeben von dems., 65-75. Werder
a. d. Havel: Kai Homilius.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

21


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 Stefan KnauB/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Zimmerer, Jirgen. 2020. »Kolonialverbrechen des Kaiserreichs. Das Auswirtige
Amt ist ungeeignet fiir die Aufarbeitung deutscher Kolonialgeschichte.« Der
Tagesspiegel, 6. Oktober 2020. Letzter Zugriff 07.10.2020. https://www.tagess
piegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-i

st-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.
html.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo,
Privatdozent fiir Philosophie in Halle'

Kritische Blicke auf den Rassismus der deutschen
Aufklarung

Bérbel Vélkel

Einleitung

Die europiische Epoche der Aufklirung, in der sich mit dem Gebrauch der
Vernunft auch eine zunehmende Humanisierung des Menschen am Horizont
der Menschheitsentwicklung abzuzeichnen schien, wird bis heute iiberwiegend
positiv wahrgenommen. Schwer tun wir uns jedoch damit, »Zweifel an der Ver-
trautheit« mit dieser Epoche zuzulassen (Pecar und Tricoire 2015, 13). Die heute
allgemeingiiltigen Gleichheitspostulate, die mit den atlantischen Revolutionen
verbunden sind, wurden eben nicht allen Menschen gleichermafen zuerkannt —
auch nicht in Europa (vgl. Stollberg-Rilinger 2017, 256-284). Freiheit und Gleich-
heit waren von Beginn an mit »Weis[s]heit« verbunden (vgl. Hund 2017, 87-90).
In den folgenden Ausfithrungen wird die These vorgestellt und diskutiert, dass
bereits vor den grof3en Freiheitsrevolutionen, die die feudale Ordnung Europas in
Frage stellten und schliefilich zu Fall brachten, eine neue Ungleichheitsdimension

1 In meinem Beitrag schreibe ich in Literaturangaben und Quellenzitaten weder das >N« noch
das >M«Wort aus. Dies gilt als geschichtswissenschaftliches Fehlverhalten. Folgende Criin-
de bewegen mich zu dieser Handlungsweise: Beiden Personenbezeichnungen liegen dis-
kriminierende Zuschreibungen zugrunde, die (iber die historischen Zeiten hinweg keinen
Bedeutungswandel erfahren haben. >N<und »M« waren bereits in der vergangenen Gegen-
wart diskriminierende Zuschreibungen und sie sind es bis heute (vgl. Kilomba 2009; zum
>McWort vgl. Wilmot 2020). Damit kdnnen diese Personenbeschreibungen nicht historisiert
werden, was die geschichtswissenschaftliche Methode unterstellt. In Anlehnung an Judith
Butler, dass Subjekte tiber regulierte Wiederholungen in ihren bezeichneten Formen tber-
dauern, erscheint einzig die Unterbrechung der Wiederholung geeignet, die performative
Macht des verletzenden Sprechens iiber Personen zu unterbrechen (vgl. Butler1997, 309 und
312; Butler 2014, 10). Die verkurzte Schreibweise der diskriminierenden Bezeichnungen ver-
weist auf deren Verwendung, ohne diese zu wiederholen.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Bérbel Vilkel

natur- und geistesgeschichtlich entwickelt wurde, die es vermochte und bis heute
vermag, Distinktionslinien unterhalb der Gleichheitspostulate zu manifestieren,
die sich an der Hautfarbe und der kulturellen Prigung von Menschen ausrichten.
Der wissenschaftliche Rassismus ist eine Begleiterscheinung der Aufklirung, was
bislang kaum thematisiert wird. Nach Pecar und Tricoire kann man sogar sagen,
»dass bis zum spiten 18. Jahrhundert so gut wie alle Aufklirer an die physische
und moralische Minderwertigkeit der »N« glaubten« (Pecar und Tricoire 2015,
85). Und weil dieser Rassismus der Aufklirung keine nennenswerte Erwihnung
findet, kann das uns heute immer noch plagende Phinomen nicht historisiert und
kritisch reflektiert werden.

Im Kontext einer aufgeklirten europiischen Farbenlehre, in der die weiRe”
Hautfarbe zunehmend zur NormgréfRe definiert wurde, der andere Hautfarben
hierarchisch unterlegen sein sollten, nimmt Anton Wilhelm Amo eine besondere
Rolle ein. Als er sich am 9. Juni 1727 eigenhindig an der preuf3ischen Universitit in
Halle als Student einschrieb, war er der erste und fiir mehr als 220 Jahre auch der
letzte Mensch afrikanischer Herkunft, der an dieser Universitit Philosophie und
Rechtswissenschaften studierte (vgl. Ette 2019, 1). Und auch hier zeigt sich eine
bedeutungsvolle Kontinuitit: Bis heute sind die Funktionen im westlichen Wis-
senschaftsbetrieb tiberwiegend weifd besetzt.

Aufjeden Fall ist das Wissen um Amo kein Geheimwissen, er gehort in die Reihe
derer, die in den Stidten, in denen er gewohnt und gewirkt hatte, zu den erinne-
rungswiirdigen Personen gehort, was entsprechende Gedenktafeln belegen. Auch
gibt es eine breite Forschung zu ihm. Dass ich diesen Philosophen in einem ge-
schichtswissenschaftlichen Kontext diskutiere, hat zum Grund, dass Amo m. E. die
Dialektik der Aufklirung verkérpert und in diesem Zusammenhang historisch und
diskursiv in einem kulturgeschichtlichen Kontext verortet werden kann. Amo hat
Spuren in der deutschen Geschichte hinterlassen, schlieflich lebte er den Grof3teil
seines Lebens unter Deutschen, auch wenn er seine afrikanische Herkunft nie ver-
leugnete. Seine FiiRe hinterlieRen Abdriicke auf deutschem Boden und seine Ge-
danken in der deutschen Ideen- und Geistesgeschichte. Allein weil es ihn, der kul-
turgeschichtlich Erinnerungswiirdiges hinterlassen hat, gibt, hat er einen Platz in
der deutschen Erinnerungslandschaft verdient, wodurch deren weifRe Farbe frag-
wiirdig wird.

2 Im vorliegenden Text wird die Hautfarbenbezeichnungen sSchwarz« (Schwarze Deutsche
als Selbstbezeichnung der afrodeutschen Community) durchgiangig grofRgeschrieben. Da-
mit soll deutlich gemacht werden, dass die Farbe nicht im Sinne eines Adjektivs, also mit
Eigenschaften versehen, zu verstehen ist. Die Farbe »weifd« hingegen wird klein geschrie-
ben, weil sie als analytische Kategorie auf Weif3sein als grundsatzliche Norm in der weifsen
Wahrnehmung verweist, die mit Privilegien verbunden ist (Vgl. Sow 2015, 190f.).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

Amos Biografie kann aufgrund der recht guten Quellenlage plausibel mit dem
damaligen wissenschaftlichen aber auch gesellschaftlichen Diskurs um die Ver-
schiedenheit der Menschen verkniipft werden. Auf diese Weise ist ein Reflexions-
prozess moglich, der deutlich macht, dass Amo nicht nur ereignisgeschichtlich das
Opfer von Sklavenhindlern war, sondern dass er auch geistesgeschichtlich ein Op-
fer des aufkommenden aufgeklarten wissenschaftlichen Rassismus in Deutschland
wurde.

1. Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Guinea

Anton Wilhelm Amo war als etwa siebenjihriger Junge um 1707 mit ziemlicher Si-
cherheit unfreiwillig aus Axim, das im heutigen Ghana lag, von der hollindischen
West-Indischen Kompanie nach Amsterdam verbracht worden. Er wurde dem Her-
zog Anton Ulrich von Braunschweig-Wolfenbiittel wohl geschenkt, ein Indiz da-
fiir, dass es sich bei ihm um einen Sklaven handelte, itber den man frei zu verfii-
gen vermochte (vgl. ebd., 4).> Der Junge, der als Lakai* eingesetzt wurde, war am
Wolfenbiitteler Hof nicht der erste als Statussymbol dienende Afrikaner (vgl. Firla
2002, 56ff.), was als ein Hinweis gelten kann, dass die Herzdge von Braunschweig-
Wolfenbiittel tief in den Sklavenhandel verstrickt waren, auch wenn es im Her-
zogtum nominell keine Sklaverei gab (vgl. Ette 2019, 5).° Nach Anne Kuhlmann-
Smirnov war es jedoch gerade das Fehlen eines offenen Sklavenmarktes, das den
Schwarzen Menschen im europiischen hofischen Umfeld den »Nimbus des Be-
sonderen, des Kostbaren und des Exklusiven« gab (Kuhlmann-Smirnov 2013, 68).
Indem der Junge verschenkt worden war, war er aus der hollindisch kolonialen
Sklaverei in eine »Sklaverei »ohne Institution« geraten (Zeuske 2018, 96).

Am 29. Juli 1707 wurde Amo auf Geheifd Anton Ulrichs evangelisch getauft und
erhielt den Vornamen Anton Wilhelm. Nach dem Tod Anton Ulrichs itbernahmen
zuerst August Wilhelm und dann Ludwig Rudolf von Braunschweig-Wolfenbiittel
eine Mentorenfunktion in Amos Leben. Seit 1714 besuchte Amo neben seiner Titig-
keit als Lakai auch eine Schule am Hof von August Wilhelm (vgl. Mabe 2007, 18). Am
9. Juni 1727 schrieb er sich an der Universitit Halle fiir das Studium der Philosophie

3 Andere Deutungen sprechen davon, Amo sei zu Ausbildungszwecken nach Holland gebracht
worden. Jacob Mabe bestreitet, dass der Junge Herzog Anton Ulrich geschenkt worden sei
(vgl. Mabe 2007, 14).

4 Von 1716 bis 1720 lasst sich aus den Kammerrechnungen des Hofes nachhalten, dass dort ein
»McAnthon Wilhelm«beschaftigt war, derjihrlich 64 Taler,imJahr1719/20 76 Taler verdiente
(vgl. Firla 2002, 59).

5 Seit dem 16. Jahrhundert verstanden sich die Metropolen, so Michael Zeuske, als »sklaven-
frei« (Zeuske 2018, 96ff.).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

25


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Bérbel Volkel

ein. Am 28. November 1729, also gut zwei Jahre spater, stellte er seine Disputati-
on »De iure Maurorum in Europa« (»Uber die Rechtsstellung der >M« in Europa«)
vor (vgl. Firla 2002, 60). Hieran ldsst sich erkennen, dass Amo eine Verschiebung
seines Studienschwerpunktes vorgenommen und nach Abschluss der Disputation,
die in der Juristischen Fakultit stattfand, einen juristischen Abschluss erworben
hatte (vgl. ebd., 61). Diese Arbeit Amos gilt als verschollen, wohl weil sie nie zur
Drucklegung gelangt ist (vgl. ebd.). Von 1730 bis 1735/6 studierte Amo an der Uni-
versitit Wittenberg, wo er am 17. Oktober 1730 zum Magister der Philosophie und
der Freien Kiinste ernannt wurde (vgl. ebd.). 1734 legte er in Wittenberg seine In-
auguraldissertation mit dem Titel »De humanae mentis apatheia« (»Die Apatheia
der menschlichen Seele«) vor (vgl. ebd.). Von 1735-1738 kehrte er an die Universitit
Halle zuriick, wo er zwei Jahre spiter eine weitere Schrift mit dem Titel »Tracta-
tus de arte sobrie et accurante philosophandi« (»Traktat iitber die Kunst, niichtern
und sorgfiltig zu philosophieren«) einreichte, die ihn zur selbststindigen Lehrti-
tigkeit berechtigte. Am 6. Juli 1737 wurde ihm die Lehrberechtigung fir das Fach
Philosophie erteilt (vgl. Mabe 2007, 25). 1739 ging Amo dann als Dozent nach Jena.
Monika Firla kann Amo 1746 iiber einen Stammbucheintrag noch als Biirger von Je-
na nachweisen (vgl. Firla 2012, 15). 1747 erschien ein tiberaus demiitigender Artikel
mit rassistischen Verweisen von seinem Hallenser Studienkollegen Johann Ernst
Philippi (um 1700 - um 1750) unter dem Pseudonym Leberecht Ehrenhold. Diese
rassistische Anfeindung oder aber bereits vorher der Tod seines Forderers Lude-
wig im Jahr 1743 mag letztlich den Ausschlag gegeben haben, dass Amo beschloss,
in seine Herkunftsregion Axim zuriick zu kehren. Wahrscheinlich kehrte Amo im
Januar 1747 nach Axim zuriick (vgl. ebd., 25). Dass er die Riickreise angetreten hat-
te, wird auch aus einem Nachruf auf den Schiffsarzt David Henrij Gallandat bzgl.
einer Reise desselben nach Afrika im Jahr 1753 belegt, wo er Anton Wilhelm Amo
getroffen hatte (vgl. Firla 2002, 74f.). Nach Monika Firla arbeitete Amo in Afrika
als Wahrsager, was zu jener Zeit kein Widerspruch zu seinem wissenschaftlichen
Selbstverstindnis gewesen sein muss (vgl. ebd., 76ff.). Aus dem Bericht Gallandats
geht ebenfalls hervor, dass Amo Axim wieder verlassen hatte, um in das etwa 70 km
entfernte Fort Chama zu ziehen. Méglicherweise wurde er zu diesem Schritt von
der Niederlindisch-Westindischen Kompanie gezwungen, um ihn »als Mitwisser
ihrer Politik in Ubersee kaltzustellen« (ebd., 77). Jacob Mabe vermutet jedoch, dass
Amo aufgrund der ihm in Axim fehlenden europiischen Intellektualitit die Nihe
von Europiern suchte und daher den Umzug freiwillig vornahm (vgl. Mabe 2007,
29f.).

Anton Wilhelm Amo beherrschte neben Deutsch und Latein auch die Sprachen
Griechisch, Hollindisch und Franzdsisch. Nach Mabe soll er auflerdem Hebriisch
und Englisch gekonnt haben (vgl. ebd., 20).

Auch sein Name verdient noch Aufmerksamkeit, da er Aufschluss iiber das
Selbstverstindnis Amos gibt. Sein Nachname Amo ist offenbar kein afrikanischer

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

Name. Jacob Mabe vermutet, dass er diesen Namen nach seiner Gefangennahme
im Hollindischen Fort bei Axim erhielt (vgl. ebd., 16). Sein urspriinglicher Vorna-
me, den ihm seine Eltern gegeben hatten, ist ihm wohl aufgrund seiner frithen
Verschleppung entfallen; jedenfalls finden sich keine Hinweise auf diesen. Die Na-
men Anton und Wilhelm wurden ihm von auflen auferlegt. Amo hat sich aber zwei
selbstgewihlte Namen zugelegt: Guilielmus und Afer, so dass er sich selbst stets
als Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Guinea vorstellte. Indem er in sei-
nem Namen zwei Sprachen und Kulturen vereinte, bildete sein Name, so Ottmar
Ette, »gleichsam seinen ersten und fundamentalen Text, der sich bewusst in un-
terschiedliche Traditionen, Sprachen, Kulturen und Herkunftsbezeichnungen ein-
schreibt. Im Namen ist die transareale Dimension von Leben, Denken und Schrei-
ben dieses Philosophen vital (und fiir alle sichtbar) verankert« (Ette 2019, 8).

2. Anton Wilhelm Amos wissenschaftliches Werk als Aufklarer

Ob er nun dem aufgeklarten Wolfenbiitteler Herzog Anton Ulrich als eine Art »Ver-
suchsobjekt« diente, mit dem dieser die Bildungsfihigkeit »des«< Afrikaners« er-
proben wollte (vgl. ebd., 6), eine Deutung, die Monika Firla bestreitet®, sei dahin-
gestellt. Unbestreitbar und gut belegt ist, dass Amo sich mit zihem Fleif3, hoher
Intelligenz und unter Einsatz seines Verstandes und seiner Vernunft zu einem ar-
gumentationsstarken Mitglied der deutschen Aufklirung entwickelte, der alle sei-
ne Schriften in lateinischer Sprache verfasste. Amo nahm die Primisse der Auf-
klirung, Mut zu haben, sich des eigenen Verstandes zu bedienen ernst, indem er
von Anfang an die Vernunft als einen »universellen menschlichen Wesenszug« be-
griff (Gutema 2011, 135). Bereits in seiner Schrift iiber die rechtliche Situation der
Schwarzen Menschen in Europa leitete er eine historische Nihe und Gleichheit
zwischen den Menschen auf dem afrikanischen Kontinent und Europa iiber die r6-
mische Besatzung und das Romische Recht ab. In seiner Dissertation zur Apatheia
der menschlichen Seele” entwickelte er in Bezug auf den Leib-Seele Dualismus eine
kontrire Position zu René Descartes. Amo leitete in logischen und methodisch sau-
ber abgeleiteten Thesen und Begriindungen her, dass die Seele nicht leidet, da sie
immateriell ist und @iber physisch-sinnliche Impulse nicht affiziert werden kann.

6 Vgl. Firla 2002, 56. Firla bestatigt dem Hof von Braunschweig-Wolfenbiittel eine Afrika-
ner*innen gegeniiber »unvoreingenommene Haltung« (vgl. ebd., 57).

7 Die deutsche Ubersetzung des lateinischen mens als Seele fithrt, so Manuela Ott in diesem
Band, zu Verunklarungen in der Beweisfithrung Amos, weswegen sich dieser Begriff prazi-
ser mit Geist (ibersetzen liefRe. Da in der in meinem Beitrag verwendeten Literatur mit dem
Begriff Seele gearbeitet wird, wird der angeregte Diskurs zwar wahrgenommen, die neu vor-
geschlagene Ubersetzung jedoch noch nicht verwendet, da sie im hier explizierten Gedan-
kengang keine primare Rolle spielt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

27


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Bérbel Volkel

Monika Firla belegt eine starke Nihe Amos zum Denken des stoischen Philoso-
phen Epiktet, den Amo ibrigens im Original las (vgl. Mabe 2007, 20). Wihrend
Firla die von Amo beschriebene Seelenruhe als ein »sich dem Schicksal fiigen« in-
terpretiert (vgl. Firla 2012, 10ff.), deutet Justin Smith, Professor fiir Philosophie an
der Universitit 7 — Denis Diderot in Paris diese Beweisfithrung Amos als gerade-
zu revolutionir und den gingigen Diskursen seiner Zeit widersprechend, wenn er
sagt: »[...] so long as the human soul was thought to be something fundamentally
independent of the body, physical differences between human beeings could not
be taken as markers of essential difference« (Smith 2017, 18). In der europiischen
Geistesgeschichte hat sich die Deutung Descartes bzgl. des Leib-Seele Dualismus
durchgesetzt, wonach beide miteinander verbunden sind. Mit Amos Ableitung wi-
re auch eine andere Deutung moglich gewesen, die in der physischen Vielfalt der
Menschen eine seelische/geistige Einheit zu sehen und zu beweisen vermochte.
Nach Mabe und Bekele war es auch nicht Immanuel Kant, der als Erster vom »Ding
an sich« sprach, sondern Amo (vgl. Mabe 2007, 32f.; Bekele 2011, 140) und Amo war,
so die beiden Philosophen, auch der erste in der europiischen Philosophie, der die
Hermeneutik als eine verniinftige Methode des Verstehens beschrieb (vgl. Mabe
2007, 32; Bekele 2011, 140). Obwohl Amo ganz eigenstindige physische und kul-
turelle Vielfalt harmonisierende Gedanken in den Aufklirungsdiskurs eingebracht
hatte, werden diese bis heute offensichtlich ignoriert.

3. Immanuel Kants Aufklarungsdefinition

Bereits in Kants zentraler und bis heute giiltigen Definition von Aufklirung als
Befreiung aus selbstverschuldeter Unmiindigkeit lisst sich eine Hierarchisie-
rungsdimension erkennen. Aufklirung stellt daher, so Pecar und Tricoire, »kein
Geschichtsnarrativ« dar. Vielmehr handelt es sich hierbei um die polemische
Selbstinszenierung einer Gruppe, die sich selbst als »Aufklirer« bezeichnete und
als solche in Szene setzte (vgl. Pecar und Tricoire 2015, 29ff.). Aufklirung »war
auch stets eine diskursive Schépfung sozialer Hierarchien. Sie ging mit dem
Anspruch einher, die noch nicht Aufgeklirten zu leiten« (ebd., 32). Ebenso war sie
in keiner Weise von Anfang an fiir alle Menschen gedacht. An der Frage, ob die
Aufklirung mit ihren Fortschrittsideen auch fir Jidinnen und Juden, Sklav*innen
und Frauen gelten sollte, schieden sich die Geister (vgl. Stollberg-Rilinger 2017,
257). In die Idee selbst war also bereits iiber die groflen Kdpfe der weiflen und
mannlichen europdischen Aufklirung eine Hierarchisierung eingelagert, die je-
derzeit auf soziale, geschlechtliche und ethnische Inferioritit rekurrieren konnte.
Wenn Historiker*innen also die Geltungsanspriiche der Aufklirer heuristisch fiir
gegeben halten und kritiklos akzeptieren, indem sie den polemischen Gehalt in
den Begriffen der »Durchsetzung der Vernunft, von der Verbesserung der Welt,

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

ja selbst von der Verbreitung des Lichts« nicht erkennen, gehen sie, so die beiden
Autoren, »auf oft erstaunliche Weise der Propaganda der Aufklirer auf den Leim«
(Pecar und Tricoire 2015, 33). Amo als Schwarzer deutscher Aufklirer teilte diese
elitire Sichtweise auf die Aufklirung dezidiert aus nachvollziehbaren Griinden
nicht (vgl. Bekele 2011, 136f.).

Immanuel Kant und sein Rassenbegriff

Im Zusammenhang mit der kolonialen Eroberung der Welt, in deren Folge seit dem
15. Jahrhundert die Verschiedenheit der Menschen immer komplexer wahrnehm-
bar wurde, mussten Erklirungen fiir diese Vielfalt gefunden werden, die sich mit
der gottlichen Schopfung vereinbaren liefien. Hier wird hiufig der Sklavenhandel
als Grund fiir den aufkommenden Hautfarbenrassismus genannt (vgl. Flaig 2018,
124-138). Pecar und Tricoire stellen dies nicht in Frage, geben aber zu bedenken,
ob die zur gleichen Zeit aufkommenden Rassentheorien nicht ebenfalls in diesen
Kontext gehoren (vgl. Pecar und Tricoire 2015, 88). Wie sich am Aufkommen zwei-
er konkurrierender dominanter Erklirungsmodelle zeigt, ging es bei der wissen-
schaftlichen Auseinandersetzung um die Diversitit der Menschheit zentral um die
Frage, wie sich diese erkliren liefle. In diesem Diskurs standen sich Monogene-
tiker, die von der Einheit der Menschengattung ausgingen und Polygenetiker, die
eine Vielzahl menschlicher Urspriinge annahmen, gegeniiber. Vor allem der Poly-
genismus geriet in die Kritik, da dessen Vertreter sich aufgrund ihrer antikleri-
kalen und materialistischen Weltsicht von der Einheit der Schépfung distanzier-
ten, gleichzeitig aber auch von einer prinzipiellen Ungleichheit der menschlichen
Spezies ausgingen (vgl. Smith 2017, 98). Der Monogenismus hingegen, der auf ei-
nem gemeinsamen Ursprung der menschlichen Entwicklungsgeschichte bestand,
schien gefeit gegen rassistische Anwandlungen zu sein (vgl. Pecar und Tricore 2015,
94f.). Dem war aber durchaus nicht so, wie man nicht nur, aber auch am Beispiel
Kants sehen kann. In seiner 1775 erschienen Schrift »Von den verschiedenen Rassen
der Menschen« schrieb er:

»[...] gehoren alle Menschen auf der weiten Erde zu einer und derselben Natur-
gattung, weil sie durchgiangig mit einander fruchtbare Kinder zeugen, so grofie
Verschiedenheiten auch sonstinihrer Gestalt angetroffen werden. Von dieser Ein-
heit der Naturgattung [..] kann man nur eine einzige natiirliche Ursache anfiih-
ren: nimlich dass sie alle zu einem einzigen Stamme gehéren [..] (31). Auf diese
Weise sind >)N<und Weifde zwar nicht verschiedene Arten von Menschen [..] aber
doch zwei verschiedene Rassen [..] (32). [...] Die Ursache, >N<und Weife fiir Grund-
rassen anzunehmen, ist fir sich selbst klar (35). [..] Die grofite feuchte Hitze des
warmen Klimas muss hingegen an einem Volke, das darin alt genug geworden
ist, [..] Wirkungen zeigen, [..]. [..] Der Uberfluss der Eisenteilchen, die sonst in
jedem Menschenblute angetroffen werden, und hier durch die Ausdiinstung des

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

29


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Bérbel Volkel

phosphorisch Sauren (wornach alle >N<stinken) in der netzférmigen Substanz ge-
fallet werden, verursacht die durch das Oberhdutchen durchscheinende Schwar-
ze [...] Das Ol der Haut, welches den zum Haareswuchs erforderlichen Nahrungs-
schleim schwicht, verstattete kaum die Erzeugung einer den Kopf bedeckenden
Wolle. Ubrigens ist die feuchte Warme dem starken Wuchs der Tiere iiberhaupt
beférderlich, und kurz, es entspringt der >N¢, der seinem Klima wohl angemes-
sen, namlich stark, fleischig, gelenk, aber unter der reichlichen Versorgung sei-
nes Mutterlandes faul, weichlich und tandelnd (41). [..] In dem Geschlechte der
Weien wiirde aber dieses in den Saften aufgeldste Eisen gar nicht niederschla-
gen, und dadurch zugleich die vollkommene Mischung der Safte und Starke dieses
Menschenschlags vor den (ibrigen beweisen (42)« (Kant 1775, 25-44).

Die Quelle zeigt, dass Kant ein Monogenetiker war. In Anlehnung an den Natur-
forscher Georges-Louis Leclerc de Buffon (1707-1788), ebenfalls ein Monogeneti-
ker und Anhinger der Degenerationsthese (vgl. Smith 2017, 119), nahm er dessen
Terminologien auf und ibertrug sie ins Deutsche (vgl. Reimann 2017, 171). Kant
wandte die Bufforr'sche Beobachtung, dass Tiere der gleichen Gattung fruchtbaren
Nachwuchs zeugten, auf den Menschen an und konnte damit nachweisen, dass alle
Menschen der gleichen Gattung angehoren, da sie untereinander stets fruchtbaren
Nachwuchs zeugten. >N« und Weife gehdrten somit zur gleichen Gattung, jedoch
zu unterschiedlichen >Rassens, weil sie eine Mischform zeugen wiirden, wenn sie
sich zusammentun. Kant definierte die >Rasse« als eine »Abartung«, die ihre »Klas-
sifikationsmerkmale iiber Generationen« behilt, auch wenn sie in andere Klimazo-
nen versetzt wird und die mit anderen »Abartungen« Mischlinge zeugt (vgl. ebd.).®

Gleichzeitig wird deutlich, dass Schwarz und Weif fiir ihn »Grundrassen« dar-
stellten. Die unterschiedlichen Hautfarben deutete er als Folge der Anpassung an
die klimatischen Verhiltnisse, indem er den Schwarzen Menschen in den heifSen
Zonen der Erde aufgrund ihrer Adaption an die regionalen Verhiltnisse einen zu
hohen Eisenanteil im Blut unterstellte, der sie »stinken« lief3e. Gleichzeitig mach-
te er die Hitze als Ursache fiir Degenerationserscheinungen bei den Schwarzen
Menschen aus. Wir haben es hier mit einer »voll ausgereifte[n] theoretische[n] Recht-
fertigung der Uberlegenheit der weiflen Rasse, die in der Biologie wurzelt und erbliche Un-
terschiede angeborener Fihigkeiten anfiihrt« zu tun (McCarthy, zit. in Reimann 2017,
175).

8 Deutlich wird, dass Kant von einem Gedanken der Vererbung ausging, so dass man ihm tat-
sachlich auch eine Distanz zur reinen Klimatheorie zuerkennen muss.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

Immanuel Kant und seine Polarisierung zwischen weiB und klug

und schwarz und dumm

Die Degenerationsthese gehorte in den Kontext eines aufgeklirten monogeneti-
schen Denkens, das die Einheit der Menschengattung voraussetzte, deren Diver-
sitit aber erkliren musste. Deutlich wird auch die Grundannahme dieser Denker,
die aus einem einzigen Elternpaar hervorgegangene perfekte Menschengattung
sei weifler Farbe und damit europiisch gewesen (vgl. Bitterli 2004, 327). Fiir Kant
waren weifle Mitteleuropder®innen wie er selbst, die dem urspriinglichen, nicht
mehr rekonstruierbaren Stamm am nichsten stehende Abweichung und daher na-
hezu vollkommen (vgl. Reimann 2017, 170ff.). Wenn er also die Schwarze und die
weifle »Rasse« als »Grundrassen« annimmt, zeigt sich, dass fiir ihn der Schwarze
Mensch mit dem weiflen Menschen aufler der gemeinsamen Gattungszugehorig-
keit nichts teilt. Kant, fir den Bildungsfihigkeit stets eine zentrale Rolle bei der
Hierarchisierung der Menschengruppen spielte, attestierte den Schwarzen Men-
schen eine Bildungsfihigkeit in der Hinsicht, »als dass sie dienen kénnten, >d. h.
sie lassen sich abrichten« (ebd., 174). Zusammen mit seiner Definition der >Rasse«
in Bezug auf einheitliche und vererbbare Klassifikationsmerkmale war die Legiti-
mierung der Versklavung von Schwarzen Menschen durch weifie Menschen damit
wissenschaftlich begriindet, eigentlich ein den Polygenisten entgegen gebrachter
Vorwurf (vgl. Bitterli 2004, 329). Smith merkt an, dass sowohl der Begriff Degene-
ration wie auch der Begriff Evolution wertende Begriffe sind. Wihrend Evolution
den Fortschritt von einer niedrigeren zu einer héheren Stufe meint, beschreibt
Degeneration das genaue Gegenteil. Degeneration verweist, so Smith, auf »unge-
sunde und unmoralische Praktiken<®, was zeigt, dass der heutige Kulturalismus
als ein Rassismus, der auf die Unvereinbarkeit von kulturellen Werte- und Nor-
mensystemen rekurriert, auf genau diese Denkfigur der Degeneration aus dem 18.
Jahrhundert zuriickgreift.

So schrieb Kant in der bereits erwihnten Schrift:

»Die>N<s von Afrika haben von Natur aus kein Gefiihl, welches (iber das Lappische
(Leichtsinnige (I. K.), B. V.) stiege. Herr Hume fordert jedermann auf, ein einziges
Beispiel anzufiihren, da ein >N« Talente gewiesen habe und behauptet: dass un-
ter den Hunderttausenden von Schwarzen, die aus ihren Lindern anderwirts ver-
fithrt werden, obgleich deren sehr viele auch in Freiheit gesetzt werden, dennoch
nicht ein einziger jemals gefunden worden, der entweder in Kunst oder Wissen-
schaft, oder irgendeiner anderen rithmlichen Eigenschaft etwas vorgestellt habe,

9 »Degeneration<andevolution<both, in their original senses, are evaluative terms, the latter
signifying progress from a lower stage to a higher one, and in this sense contrasting with
degeneration or change in the opposite direction« (Smith 2017, 118). »This is not a theory of
evolution by natural mechanism, but of degeneration by an artificial mechanism, in particu-
lar, by unhealthy and immoral cultural practices« (ebd., 119).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

31


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Bérbel Volkel

obgleich unter den Weif3en sich bestindig welche aus dem niedrigsten Pobel em-
por schwingen, und durch vorziigliche Gaben in der Welt ein Ansehen erwerben.
[..] Die Schwarzen sind sehr eitel, aber aufs>N<art, so plauderhaft, dass sie mit Pri-
geln miissen auseinander gejagt werden« (59).

Und weiter kam er zu dem Schluss: »[...] kurzum, dieser Kerl war vom Kopf bis auf
die Fife schwarz, ein deutlicher Beweis, dass das, was er sagte, dumm war« (61).

Interessant ist an diesem Quellenauszug der Verweis Kants auf David Hume
und dessen Aufforderung, man mége doch ein einziges Beispiel nennen, wo ein
Schwarzer Mensch etwas Herausragendes in den Wissenschaften oder Kiinsten ge-
leistet habe. Wir haben es hier mit einem Falsifizierungsproblem zu tun, nach dem
die Behauptung, alle Schwine seien weif3, nur so lange gilt, bis der erste schwar-
ze Schwan gesichtet wird. Die Frage ist, ob Kant, der seinen Wohnort Konigsberg
nur einmal in seinem Leben verlassen hat, von der Arbeit seines etwas ilteren Kol-
legen und Zeitgenossen Anton Wilhelm Amo Kenntnis hatte. Angesichts der Tat-
sache, dass Kant die wissenschaftlichen Diskurse seiner Zeit interessiert verfolg-
te, aufgriff, kommentierte und auch weiterverarbeitete, scheint es ausgesprochen
unwahrscheinlich, dass er nie etwas von Amo gehort haben soll. Nachweisen lasst
sich das nicht. Angesichts der iiberaus ausgeprigten Ignoranz und Uberheblichkeit
Kants gegeniiber Schwarzen Menschen, schliefilich lebten deren Viele im Europa
des 18. Jahrhunderts, scheint es jedoch wahrscheinlicher, dass er dessen Werk ein-
fach ignorierte.

4. Johann Friedrich Blumenbach und seine Beobachtungen
bzgl. Schwarzer Menschen - eine Gegenposition zu Immanuel Kant

Johann Friedrich Blumenbach (1752-1840) war ein Anthropologe und Zeitgenosse
Kants. Er wurde geboren, als Amo Deutschland wohl bereits verlassen hatte. An-
ders als der philosophische »Stubengelehrte« Kant war Blumenbach allein schon
berufsbedingt viel unterwegs und lernte auf diese Weise viele Menschen kennen
(vgl. Reimann 2017, 168). Blumenbach kannte Kants Werk gut und stimmte mit
diesem offensichtlich in einigen Teilen, so z. B. in Bezug auf den Monogenismus
und auch den Einfluss des Klimas in Bezug auf die Unterschiedlichkeiten der du-
f3eren Erscheinungsformen, iiberein. Als Naturwissenschaftler vertrat er aber in
Bezug auf die Vererbung deutlich andere Meinungen als sein geisteswissenschaft-
licher Kollege. Dies lag nicht zuletzt daran, dass Blumenbach im Verlauf seiner
Forschungstitigkeit immer mehr empirisch arbeitete, indem er begann, Schidel-
formen zu vergleichen, um moglicherweise gattungsspezifische Unterschiede fest-
stellen zu konnen. Reiseberichte dienten ihm zunehmend nur noch zur Kontrolle
seiner eigenen Forschungen. Blumenbach gelangte zu dem Schluss, dass es zwi-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

schen den verschiedenen Menschenrassen, wie er sie seit 1791 schlieflich in Aner-
kennung des mittlerweile etablierten Diskurses nannte, flieende Uberginge ge-
ben wiirde, so dass eindeutige und wertende Aussagen zu den einzelnen mensch-
lichen Erscheinungsformen unzulissig seien. Auch gebe es innerhalb einer >Rasse«
physiognomisch gravierende Unterschiede, so dass eindeutige Zuschreibungen in
Bezug auf die Asthetik einer >Rasse« nicht zulissig seien. Ebenso warnte Blumen-
bach stets davor, die kaukasische europiische >Rasse«, wie er sie nannte, als dsthe-
tische >Musterrasse« zu definieren und alle anderen >Rassen< an diesem Vorbild zu
messen.’® So schrieb er:

»Seit jener Zeit habe ich Gelegenheit gehabt, ziemlich viele >N« zu sehen und zu
sprechen, und drey>N«chedel und eine Menge anderer Priaparate vons>N<in meine
Sammlungzukriegen, und bin durch dasalles, in Verbindung mitdem, was ich mir
aus Reisebeschreibungen dariiber bekannt gemacht, immer mehr von der Wahr-
heit zweyer Sitze (iberzeugt worden: DaR nemlich 1) zwischen >N<und>N<, so wie
inder Farbe, so besondersauch in Riicksichtihrer Faciallinie eben so viele, wo nicht
mehr Verschiedenheit vorwaltet, als zwischen Manchen der iibrigens noch so ach-
testen>N<«und anderen Menschenvarietdten. Und daf 2) die>N«<in Riicksichtihrer
natiirlichen Geistesanlagen und Fahigkeiten gerade um nichts dem tibrigen Men-
schengeschlechte nachzustehen scheinen (A2). [..] Ihr erstaunliches Gedachtnis,
ihre viel umfassende Geschaftsthatigkeit [...] ihre Verschlagenheitim Handel, zu-
mal mit Goldstaub, wobey selbst die erfahrensten Europdischen Kaufleute nicht
immer genug auf ihrer Hut seyn kénnen sind so allgemein bekannte Dinge, als
daf es sich der Miihe lohnte, dariiber noch lang Gewéhrsleute anzufiihren. Eben-
so bekannt ist die ausnehmende Anlage der Sklaven zu Erlernung aller Art von
feinster Handarbeit. So ihre musikalischen Talente, da man Beyspiele hat, dafs >N«
die Violine so meisterhaft gelerntund so viel damitverdient, da sie sich fiir grofde
Summen frey kaufen konnten (A4)« (Blumenbach 1787, off.).

Vor allem die Schwarzen Menschen hatten unter Diskriminierungen zu leiden,
was Blumenbach sehr wohl wusste und wogegen er immer wieder an argumen-
tierte (vgl. Bitterli 2007, 347). »[Di]e Einheit der Menschengattung, hatte, so Nor-
bert Klatt, »fiir Blumenbach stets Vorrang vor der Verwendung des Rassenbegriffs«
(Klatt 2010, 13f.). Der zitierte Quellenauszug zeigt deutlich, dass sich Blumenbach

10 Heute wird Blumenbachs Rolle in den Rassendiskursen des 18. Jahrhunderts zwiespaltiger
eingeschatzt. Sarah Reimann kann zeigen, dass Blumenbach sich zwar einerseits gegen die
Ubertragung eines europaischen Schonheitsideals auf auRereuropiische Volker verwahrte,
andererseits aber von der »kaukasischen Varietdt« als einer »Mittelform« mit der »schonsten
Gesichts- und Schadelform« sprach. Sie bestatigt jedoch, dass Blumenbach die verschiede-
nen menschlichen Varietdten als gleichwertig betrachtete und stets bemiiht war, stereotype
Darstellungen zu widerlegen (vgl. ebd., 218).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

33


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Bérbel Volkel

als ein entschiedener Gegner der Sklaverei (vgl. Brentjes 1976, 72) den zeitgends-
sischen Diskursen bzgl. der intellektuellen und kulturellen Inferioritit Schwarzer
Menschen nicht anschloss (vgl. ebd., 87).

Der Vergleich von Kant und Blumenbach lisst erkennen, wie Offenheit in
der Weltwahrnehmung, Begegnungen und dialogischer Austausch geeignet sein
konnen, Vorurteile zu entlarven und das gemeinsam Geteilte in den Begegnungen
wahrzunehmen. Immer wieder betonte Blumenbach, »dass der Verstand der
Schwarzen >eben so culturfihig ist, als bei irgendeinem Europier« (Reimann 2017,
217). Nichtsdestotrotz hat sich Europa den kruden rassistischen Ideen eines Stu-
benhockers anvertraut, der die Welt nur aus Reiseberichten kannte und daraus
seine Rassentheorie entwickelte. In Blumenbach hitte eine ideengeschichtliche
Alternative zum hierarchisierenden Rassenverstindnis bereitgestanden und in
Amo deren lebender Beweis.

Johann Friedrich Blumenbach war nimlich einer der ersten Wissenschaftler,
der Amo und seine wissenschaftliche Arbeit gegen die rassistischen Diskurse seiner
Zeit fur die Nachwelt belegte (vgl. Brentjes 1976, 72). Er kannte zumindest zwei von
Amos wissenschaftlichen Ausarbeitungen und er schitzte dessen Belesenheit und
Verstand. Blumenbach zitierte aus einer Rede des Philosophen und Naturforschers
Samuel Christian Hollmann (1696-1787), die dieser anlisslich der Ehrung von Amos
Dissertation gehalten hatte:

»Seine Ehre, erworben durch die Verdienste seines Verstandes, (ver)mehrte er
durch den ausgezeichneten Ruhm seiner Tichtigkeit, seines FleifRes und seiner
Celehrsambkeit, die er durch 6ffentliche und private Ausiibungen deutlich offen-
barte. — Ziemlich vielen in der inneren Politik iibergab er die Philosophie, wihlte
das Beste aus, indem die Lehrsidtze der Alten wie Neuen [sc. von ihm] gepriift
worden waren, und legte das Ausgewihlte klar und deutlich aus«.

Und in einem weiteren Zitat anlisslich seiner anerkannten Dissertation heifSt es:

»Vornehmlich ragt dein sehr begliickter Verstand heraus — Du, der du ja freilich
das Gliick und die Vortrefflichkeit dessen [i.e des Verstandes] und die Dichte und
Feinheit der Gelehrsamkeit und Bildung durch viele Beispiele, bisher sogar in un-
serer Akademie unter grofRem Beifall von allen Beurteilenden, und in der vorlie-
genden Dissertation vortrefflich bestatigt hast. Ich gebe dir jene mit eigenem Ei-
fer geschmackvoll und gelehrt ausgearbeitete, noch unangetastete und véllig un-
veranderte [sc. Dissertation] zuriick, so dass die Kraft deines Verstandes dadurch
umso mehr hervorleuchte«

b8 Ich danke Marco Yari Tarrantino, Institut fir Latinistik an der Universitat Osnabriick, fur die
Ubersetzung dieser beiden Zitate.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

Mehr als deutlich wird hier die intellektuelle Wertschitzung, die Blumenbach Amo
gegeniiber zum Ausdruck brachte, indem er dessen Zugehorigkeit in die Riege der
deutschen Frithaufklirer hervorhob. Da Kant und Blumenbach in regem Austausch
miteinander standen, erscheint es einmal mehr als unwahrscheinlich, dass Kant
von Amo nichts gewusst haben soll. Moglicherweise hitte Kant iiber Amo aber
gesagt: »Dieser Kerl war vom Kopf bis auf die FiiRRe schwarz, ein deutlicher Be-
weis, dass das, was er sagte, dumm war« (Reimann 2017, 168). An einem intensiven
Austausch mit anderen Rassentheoretikern seiner Zeit hatte Kant offenbar wenig
Interesse (vgl. ebd., 178). Er schien sich seiner selbst sehr sicher gewesen zu sein.

1808 bestitigte der franzdsische Abolitionist Abbé Henri Gregoire die wissen-
schaftlichen Aktivititen Amos und widerlegte ebenfalls die zeitgendssischen Vor-
urteile, Menschen afrikanischer Herkunft hitten keine nennenswerten intellektu-
ellen Leistungen hinterlassen (vgl. Smith 2015, 215f.).

5. Anton Wilhelm Amo wird 6ffentlich beleidigt

Dass Amo Anfang 1747 Deutschland verlassen hat, wissen wir (vgl. Firla 2012, 25).
Die Griinde hierfiir sind jedoch eher spekulativ. Nach Burchard Brentjes ist der
Tod seines Gonners Johann Peter von Ludewig im Jahr 1743 fiir Amo sicher ein
schwerer Schicksalsschlag gewesen. Hinzu kam jedoch, so Brentjes, eine 6ffentli-
che Demiitigung vier Jahre spiter, die in seinen Augen schlieflich den Ausschlag
fiir Amos Riickreise in seine ehemalige Heimat Axim gegeben haben mag (vgl.
Brentjes 1976, 69). Es lasst sich nicht eindeutig belegen — aber Amo scheint sich in
eine weifle Frau, die Brentjes in Halle vermutete, verliebt zu haben (vgl. ebd., 71).
Johann Ernst Philippi, ein grandios gescheiterter Studienkollege Amos, verbreitete
jedenfalls zwei Schmihgedichte, die diese verschmihte Liebe als wahr und fiir eine
weifSe Frau beleidigend darstellten (vgl. Firla 2002, 73)."* Philippis Schmihgedichte
zeigen, so Monika Firla, dass die biirgerliche Emanzipation der Frithaufklirer »nur
auf Kosten der auflereuropiischen Volker« errungen werden konnte (ebd., 74). Die
propagierte intellektuelle und dsthetische Minderwertigkeit Schwarzer Menschen
diente der Rechtfertigung von Sklavenhandel und Sklavenwirtschaft. Obwohl Amo
von seinem wissenschaftlichen Status als Lehrberechtigter fir das Fach Philoso-
phie und als Dozent an unterschiedlichen Universititen im biirgerlichen Milieu
angekommen war, zeigte sich dieses offensichtlich nicht bereit, ihn in seinen Rei-
hen aufzunehmen (vgl. Hund 2017, 94). Zwischen seiner Anerkennung im damals
progressiven wissenschaftlichen Umfeld (zum ordentlichen Professor wurde er je-
doch nicht berufen) und seiner gesellschaftlichen Anerkennung scheint eine tiefe

12 NachFirlaistdie Deutung Brentjes, bei der Angebeteten handele es sich moglicherweise um
die spatere Schwiegertochter von Johann Joachim Lange, eher nicht haltbar (vgl. ebd., 74).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

35


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Bérbel Volkel

Kluft gelegen zu haben. Philippis Schmihgedichte sind eindeutig rassistisch, sie
rekurrieren auf die Empérung einer weifSen deutschen Frau, die sich von einem
Schwarzen Mann umworben sieht. Hier zeigt sich der Hautfarbenrassismus der
neuzeitlichen Sklavenhaltergesellschaften. Ob mit wahrem Kern oder nicht — die
Gedichte waren nach Brentjes in jener Zeit wohl weit verbreitet zuginglich (vgl.
Brentjes 1976, 69).3 Fiir Amo muss die Erkenntnis, im wissenschaftlichen Umfeld
keine Forderer und Goénner mehr zu haben, vom biirgerlichen Milieu rassistisch
abgelehnt und 6ffentlich gedemiitigt zu werden, zutiefst verletzend gewesen sein.
Jedenfalls hat er Europa den Riicken gekehrt und Europa hat diesen eigensinnigen
Aufklirer nach dem Ende des Sklavenhandels lange Zeit vergessen (vgl. Brentjes
1976, 72).

6. Die Universitat Halle setzt Anton Wilhelm Amo ein Denkmal

1916 stief der Bibliothekar der Universitit Halle-Wittenberg™, Wolfram Suchier,
auf die Dissertation Amos, die er als ein Kuriosum wahrnahm (vgl. ebd., 73). Den-
noch verfolgte er die Geschichte archivalisch weiter. Seine Arbeiten waren fir die
weiteren Amo Forschungen grundlegend. 1961 geriet Amos Dissertation dann Bur-
chard Brentjes, einem Archiologen an der Universitit Halle, in die Hinde. Mit
Unterstiitzung durch die Regierung der DDR und die Leitung der Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg trieb Brentjes die Amo Forschungen profund voran.
Auf diese Weise konnten alle von Amo bekannten Texte in der 1968 in Halle er-
schienen Schrift »Antonius Gulielmus Amo Afer aus Axim in Ghana« herausgege-
ben werden. Auch wurden Amos Schriften ins Englische tibersetzt (vgl. ebd., 74).
Im 20. Jahrhundert erfihrt die Amo Forschung, so Justin Smith, eine grundlegende
Wende:

»[...] from someone who is frequently mentioned, to someone who is, so to speak,
used, someone whois conscripted as an early representative of diverse intellectual
traditions of importance to the authors invoking Amo’s name, not least Marxism,
African nationalism, and various hybrids of these« (Smith 2015, 216).

Kwame Nkrumah, ein Verfechter des Panafrikanismus und erster ghanaischer Pri-
sident, wiirdigte in einem Brief an Burchard Brentjes Amo als einen von vielen »un-

13 Smith sieht vor diesem Hintergrund eine Kontinuitit von Philippi zu Kant (vgl. Smith 2017,
227-230): »When Kant says that the black skin is a sure sign of stupidity, he has in effect
found a convenient outward marker of a stupidity that was presumed to be there in native
peoples long before race came to be conceived as the biological or essential basis for differing
intelligences in different human groups« (ebd., 228).

14  Beide Universitaten waren 1817 vereinigt worden (vgl. ebd., 73).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

ter den Hohepunkten einer langen Tradition afrikanischer Bemithung und Hinga-
be an die Wissenschatft. [...] Amo war jedoch nicht nur ein Gelehrter. Er war auch
ein afrikanischer Patriot, der seine Individualitit, seine afrikanische Persénlichkeit
und sein unbezweifelbares Recht auf Gleichheit und Freiheit nachdriicklich ver-
focht. Das Leben afrikanischer Patrioten, die sich in Europa aufhielten, wie Anton
Wilhelm Amo, Gustavus Vassa, Kapitin Coffie legen Zeugnis ab fir die unauslosch-
liche Flamme der Freiheit, die in den afrikanischen Herzen loderte« (Nkrumabh, zit.
n. Brentjes 1976, 75). Der Brief zeigt, dass Nkrumah gute Kontakte zur Universitit
Halle unterhielt und er den in Deutschland ignorierten Philosophen fiir Afrika re-
klamierte. In diesem Zusammenhang ist auch die Statue interessant, die auf dem
Gelidnde der Universitit steht und die, so eine relativ aktuelle Presseerklirung der
Universitit aus dem Jahr 2018, an den Philosophen erinnern soll (vgl. Pressemit-
teilung Universitit Halle 2018).

Es handelt sich um eine Bronzeplastik, die der Bildhauer Gerhard Geyer, in-
spiriert durch eine Studienreise in die Linder Guinea und Ghana, im Auftrag der
DDR gestaltete. Urspriinglich sollte die Statue wohl als Geschenk nach Ghana ge-
hen. Von hierher lisst sich auch die Motivwahl interpretieren. Mann und Frau ste-
hen, in sozialistischer Darstellungsweise, gleichberechtigt mit geballten Fiusten,
einem Hinweis auf ihre Zugehorigkeit zur Arbeiterklasse, nebeneinander. Geyer
gab seiner Statue in Anlehnung an die afrikanischen Unabhingigkeitsbewegungen
den Namen »Freies Afrika«. Die Statue verblieb jedoch aufgrund verinderter poli-
tischer Verhiltnisse in der DDR und wurde stattdessen 1965 auf dem Universitits-
gelinde in Halle in einem vollig anderen Kontext, nimlich in Erinnerung an den
Schwarzen Philosophen Anton Wilhelm Amo, aufgestellt. 1975 wurde das Denkmal
um eine Gedenkplatte erginzt. Die Art der Darstellung ist stereotyp, rassistisch,
sie negiert Amo als Wissenschaftler und sie kontinuiert die Schmihungen Philip-
pis bis ins 21. Jahrhundert: Der entkontextualisierte Schwarze Mann, der an Amo
erinnern soll, wird neben eine Schwarze Frau imaginiert, die zwar >Seinesgleichen«
ist, die er aber wohl nie gehabt hat.

Die stereotype Darstellung der halbnackten Schwarzen Menschen ist durch die
Kontextualisierung der Statue ein weiterer Affront gegen Amo bis heute. Dies lisst
sich durch die Gegeniiberstellung einer durch Brentjes iiberlieferten Quelle bezeu-
gen:

Zitat aus Hamburgische Berichte von neuen Gelehrten Sachen (Hamburg) XLIX (2.
Juni 1733), S. 366:

»Der Herr M. Amo, ein Africaner, stand in der Mitten, als Commandeur (iber das
gantze Corpo, schwarz gekleidet, einen propren Stock in der Hand tragend, und
liber die Weste mit einem breiten weiflen Ordens-Bande angethan, worauf das
Chur-Sachs. Wapen mit Gold und untermengten schwartzen Seide prachtig ge-
stickt war. Die beyden Marschille aber, welche ihn in das Collegium begleitet, tru-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

37


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Bérbel Vdlkel

gen schwartze Ordens-Bander iiber das Hemde, damit zwischen ihnen, was den
Putz anlanget, ein Unterschied seyn mogte« (Brentjes 1976, 44).

Die beschriebene prichtige Kleidung und die hervorgehobene prominente Stellung
im Rahmen eines offentlichen Auftritts zeigen eine vollig anders kontextualisierte
Person. Hier fithrt Amo eine Delegation der Universitit in vollem Ornat an. Nach
Brentjes »[..] ist es offensichtlich, dass die Universitit auf ihren schwarzen Mar-
schall und Philosophen stolz war, da sie ihn dem Kénig von Polen und Kurfiirsten
zu Sachsen als Leiter des feierlichen Empfangs bot« (ebd., 46). Die Statue miisste
im postmigrantischen Deutschland dringend postkolonial dekonstruiert werden.

Dass sich bis heute offensichtlich niemand sonderlich iiber diese Kontextuali-
sierung Amos aufgeregt hat, zeigt m. E. einmal mehr die Kontinuitit der kolonia-
len Blicke gerade auch in bildungsbiirgerlichen Kontexten — schliellich steht die
Statue auf einem Universititsgelinde. Dieser koloniale rassistische Blick aus dem
Zeitalter der neuzeitlichen Sklaverei, der unter anderem iiber Immanuel Kant ver-
wissenschaftlicht wurde, blieb iiber die sich auf die Aufklirung berufenden Re-
volutionen der so genannten Moderne erhalten. Bevor die Gleichheit der Men-
schen zum Programm werden konnte, war bereits vorher ein Ungleichheitsdiskurs
geboren worden, der Gleichheit an aufklirerische Bedingungen wie Rationalitit
und Bildung zu binden vermochte. An diesen Bedingungen scheiterten lange Zeit
die Frauen, die sich die Akzeptanz ihrer rationalen Krifte hart erkimpfen muss-
ten. An diesen Bedingungen scheitern bis heute Menschen mit Beeintrichtigun-
gen, die den aufgeklirten Rationalititsbedingungen nicht zu entsprechen schei-
nen (vgl. Volkel 2017, 48-61). Nicht zuletzt der in der Aufklirung verwissenschaft-
lichte Kultur- und Hautfarbenrassismus bot und bietet bis heute >gute Griindes,
bestimmte Personengruppen von einer volligen Gleichstellung auszunehmen. Wer
aktuell z. B. argumentiert, dem Islam fehle die europiische Aufklirung, die Musli-
me erst voll demokratiefihig werden lasse (Schroder 2019), bewegt sich auch heute
noch in diesem hierarchisierenden Bedingungskontext der Aufklirung.

Literaturverzeichnis

Bitterli, Urs. 2004. Die Wilden und die Zivilisierten. Grundziige einer Geistes- und Kul-
turgeschichte der europdisch-iiberseeischen Begegnung. Miinchen: Beck.

Blumenbach, Johann Friedrich. 1787. »Abschnitt von den >N«.« In Magazin fiir das
Neueste aus der Physik und Naturgeschichte, Band 4.

Brentjes, Burchard. 1976. Anton Wilhelm Amo. Der schwarze Philosoph in Halle. Leipzig:
Kohler & Amelang.

Butler, Judith. 1997. Kérper von Gewicht. Berlin: Suhrkamp.

Butler, Judith. 2014. Hass spricht. Zur Politik des Performativen. Berlin: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kants »stinkende >N<« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent fiir Philosophie in Halle

Ette, Ottmar. 2019. Mobile Preufien. Ansichten jenseits des Nationalen. Berlin: Springer
Nature.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-
mermohr — Privatdozent fiir Philosophie — Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen Anton Wil-
helm Amo aus dem Jahr 1764. Stuttgart: AfriTiDe Geschichtswerkstatt.

Flaig, Egan. 2018. Weltgeschichte der Sklaverei. Miinchen: C.H. Beck.

Gutema, Bekele. 2011. »Anton Wilhelm Amo.« polylog. Zeitschrift fiir Interkulturelles
Philosophieren 25: 133-144.

Hund, Wulf D. 2017. Wie die Deutschen weifs wurden. Eine kleine (Heimat)Geschichte des
Rassismus. Stuttgart: Metzler.

Kant, Immanuel. 1775. »Von den verschiedenen Rassen der Menschen, herausge-
geben von Philip Schroder. Norderstedt: Books on Demand.

Kilomba, Grada. 2009. »Das N-Wort.« Bundeszentrale fiir politische Bildung.
Letzter Zugriff 25.03.2021. https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrika
nische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migratio
n/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort.

Klatt, Norbert. 2010. Kleine Beitrige zur Blumenbachforschung. Band 3, herausgegeben
von dems. Gottingen: Norbert Klatt.

Kuhlmann-Smirnov, Anne. 2013. Schwarze Europder im Alten Reich. Handel, Hof, Mi-
gration. Gottingen: V&R unipress.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Beltz.

Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg. 18.10.2018. »Pressemitteilung.« Letz-
ter Zugriff 05.02.2020. https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=p
manzeige&pmid=2958.

Pecar, Andreas und Damien Tricoire. 2015. Falsche Freunde. War die Aufklirung wirk-
lich die Geburtsstunde der Moderne? Frankfurt u. a.: Campus.

Reimann, Sarah. 2017. Die Entstehung des wissenschaftlichen Rassismus im 18. Jahrhun-
derts. Stuttgart: Franz Steiner.

Schroder, Kristina. 2019. »Islam hat sich noch nicht aufgeklirt.« Kirche + Leben
Netz. Das katholische Online Magazin. Letzter Zugriff 06.02.2020. https://ww
w.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-
aufgeklirt/.

Smith, Justin E. H. 2017. Nature, Human Nature & Human Difference. Race in Early
Modern Philosophy. Princeton u. a.: Princeton University Press.

Sow, Noah. 2015. »weifd.« In Wie Rassismus aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonia-
lismus im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, herausge-
geben von Susan Arndt, Nadja Ofuatey-Alazard, 190-191. Miinster: Unrast.

Stollberg-Rilinger, Barbara. 2017. Die Aufklirung. Europaim 18 Jahrhundert. Stuttgart:
Reclam.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

39


https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958

40

Bérbel Volkel

Volkel, Birbel. 2017. Inklusive Geschichtsdidaktik. Vom inneren Zeitbewusstsein zur dia-
logischen Geschichte. Schwalbach: Wochenschau.

Wilmot, Vivian Moana. 2020. »Das M-Wort als Ausdruck von Kolonialitit — Anhand
eines aktuellen Beispiels aus Thiiringen.« Institut fiir Demokratie und Zivilge-
sellschaft. Letzter Zugriff 25.03.2021. https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-1
1/.

Zeuske, Michael. 2018. Sklaverei. Eine Menschheitsgeschichte von der Steinzeit bis heute.
Stuttgart: Reclam.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants
Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens
Uberlegungen zu Amos Schrift »De humanae mentis
apatheia«

Michaela Ott

Antonoius Gvilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana - so wird der Autor jener phi-
losophischen Dissertationsschrift (vgl. Amo 1965) genannt, die im April 1734 unter
dem Titel De humanae mentis apatheia sev sensionis acfacultatis sentiendi in mente hu-
mana absentia et earum in corpore nostro organico ac vivo praesentia an der Universitit
Wittenberg vorgelegt und unter Vorsitz von Dr. Martin Gotthelf Loescher, ord. Pro-
fessor der Medizin und Physik, 6ffentlich verteidigt wird. In ihrem Titel bzw. ihrer
spiteren deutschen Ubersetzung als Die Apatheia der menschlichen Seele oder iiber das
Fehlen der Empfindung und der Fihigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und das
Vorhandensein von beidem in unserem organischen lebenden Korper steckt bereits die ge-
samte These, auch das tibersetzungsbedingte Missverstindnis, das hier in seiner
charakteristischen Zwischenstellung zwischen vorangehenden Philosophen, ins-
besondere Aristoteles und Descartes, und der folgenden aufklirerischen Philoso-
phie Immanuel Kants niher beleuchtet werden soll.

Dass Amo als europdischer Philosoph verstanden werden kann, und zwar dank
seiner Rezeption lateinischer und deutscher Texte und seiner kritischen Bezugnah-
me auf sie, unterstreicht Paulin Hountondji, Philosoph aus Benin, bereits in den
1970er Jahren (vgl. Hountondji 1970). Hountondjis Forderung, Amos Werke in ihren
theoretischen Zusammenhang einzubetten und ihn als namhaften Denker in die-
ser Tradition zu profilieren (vgl. Hountondji 1993, 124), soll hier in der Weise nach-
gekommen werden, dass Aristoteles’ Schrift Peri psyches als eine der Hauptquellen
seiner Dissertationsschrift bestimmt und in einem zweiten Schritt das Weiterleben
des Apatheia-Gedankens in der deutschen Philosophie der Aufklirung bei Imma-
nuel Kant skizziert wird.

In Amos Promotionsschrift »Apatheia des Geistes« wird Aristoteles nicht ausdriick-

lich zitiert. Seine Auseinandersetzung mit Descartes’ Geist-Materie-Dualismus
scheint aber in ihrer Betonung der »Apatheia des Geistes« und der Unterschei-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Michaela Ott

dung zweier Geistformen, wie auch andere Autoren’ vermuten, aristotelisch
inspiriert. Seine Bestimmungen der »mens (humana)« bleiben gleichwohl unklar
bis widerspriichlich, da er den Bestimmungen des aristotelischen »nous« unter
Einbeziehung gewisser cartesianischer Annahmen gerecht zu werden sucht und
die deutschen Ubersetzungen der lateinischen Termini das Ihrige zur logischen
Verunklarung seiner Aussagen beitragen.

In diesem Sinn mdchte ich einerseits die nicht unproblematische Weiterfith-
rung der aristotelischen Darlegungen zeigen, andererseits aufweisen, dass die
deutsche Wiedergabe des lateinischen Texts der Dissertation zu Missverstind-
nissen und Fehldeutungen beigetragen hat. Diese ergeben sich vor allem aus
der irrefithrenden Ubersetzung des lateinischen Terminus »mens«: Das von Amo
»mens humana« Genannte wird im Deutschen als »menschliche Seele« wiederge-
geben, wihrend der Terminus »Geist« fiir lateinisch »spiritus« reserviert bleibt,
gelegentlich aber auch zur Wiedergabe von »anima« verwendet wird. »Mens«
bezeichnet aber viel eher »Geist« als »Seele«, wenn man den inhaltlichen Erliute-
rungen von Amo folgt. Das »mentale« Vermdgen, das er expliziert, beliuft sich auf
den innerhalb Aristoteles’ umfassender »Seele« (psyche)-Deutung eingeschrinkten
Bereich des Geistigen - eine Einschrankung, die vermutlich auch durch christliche
Deutungen mitbedingt ist. Denn das Besondere an Aristoteles’ Seelenkonzeption,
wie in Peri psyches (vgl. Aristoteles 1995), De anima/Uber die Seele dargelegt, ist ja
die Annahme eines seelischen Kontinuitits- und Formgebungsprinzips durch
alle natiirlichen Erscheinungen hindurch bis zum héchsten selbsttitigen geisti-
gen Vermogen — und damit einer Art (platonischen?) Steigerungsprinzips. Die
Tatsache, dass die christliche Lehre in ihrer Auszeichnung des Menschen diese
Kontinuititsannahme durchtrennt, lisst Amo nurmehr den impassiblen und rein
aktiven Geist, also das von Aristoteles hochstplatzierte geistige Vermogen als
Lebensprinzip vorstellen.

Amos Begriffe »mens« oder »spiritus« dienen, so meine These, der Weiter-
schreibung des aristotelisch-scholastischen Geist- oder Vernunftbegriffs. Die
Verunklarungen und die Inkohirenz in Amos Ankniipfungen an Aristoteles und
Descartes haben intratextuelle Griinde aufgrund einer unsauberen Argumentation
Amos, die zusitzlich durch die irrefithrende Ubersetzung erschwert wird. Denn
»mens humana« wird ins Deutsche als »menschliche Seele« iibersetzt, was zu
Widerspriichen fithrt. Eine traditionskonforme und logische Kohirenz bietet der
Begriff »mens« nur, wenn er auf Deutsch als »Geist« wiedergegeben — und in

1 Diese Annahme bestitigt in seiner Schlussreflexion auch Yawovi Emmanuel Edeh, der Amos
gesamte Texte im Hinblick auf ihre Einfliisse, insbesondere auf jenen von Christian Wolff,
analysiert und befindet, dass die aristotelische, aristotelisch-thomistische und cartesianische
Tradition am entscheidendsten fiir Amos philosophisches Verstandnis waren (vgl. Edeh 2003,
135).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

seine beiden Erscheinungsformen als »Geist« und »menschlicher Geist« ausdiffe-
renziert wird, wie es Amo intendiert. Die Eindeutschung von »mens« als »Seele«
erweist sich christlich inspiriert, wie etwa die Verbindung »Seele der Seligen oder
Verdammten« im Text zeigt.

Dass sowohl spiritus als auch mens als »Geist« zu iibersetzen wiren, belegt ei-
ne Aussage von Amo selbst: Er fithrt »mens« ebenso wie »intelligentia« ausdriick-
lich als »akzidentelle« Variante von »spiritus« an (Erliuterungen, $4). Nur wenn
»mens« als »Geist« ibersetzt wird, macht die auch in Nihe zu Descartes getrof-
fene Aussage seiner prinzipiellen Getrenntheit vom Korper, seiner Undurchlissig-
keit, Empfindungsunfihigkeit, Intentionalitit und Zweckorientiertheit Sinn. Ott-
mar Ette (vgl. Ette 2014, 70) fithrt denn auch die entsprechende Definition als zen-
trale Aussage an: »Geist im eigentlichen Sinne ist jede immaterielle erkennende
Wesenbheit, die aus einer Absicht heraus um eines bestimmten und ihr bekannten
Zieles willen handelt« (76). Hountondji liest diese Aussage als Amos Positionierung
im Streit zwischen den Mechanisten und Vitalisten seiner Zeit; er hilt sie fir trag-
fihig im Rahmen der Bestimmung eines Lebensprinzips allgemein, da dieses nur
in einer rein aktiven, autogenerativen Substanz gefunden werden kann (134). Die
dem »Mentalen« von Amo zugeschriebene »apatheia«, welche der »Empfindung«
(»sensio«) und der »Fihigkeit zu empfinden« (»facultas sentiendi«) entbehrt, geht
mit Aristoteles’ Verstindnis des »nous poietikos«, der Vernunft als des sich selbst
hervorbringenden und undurchlissigen geistigen Vermogens, konform. Allerdings
muss unter diesem Vermdgen, wie ich mit Hountondji sagen mochte, ein »Geist
im Allgemeinen« (141), ein abstraktes Prinzip verstanden werden, das nicht mit der
»mens humana« identisch ist. Im Hinblick auf den »menschlichen Geist« driickt
die fehlende Rezeptivitit einen Mangel, wie Hountondji meint, in jedem Fall aber
eine Erginzungsbediirftigkeit aus.

Zunichst lisst Amos These von der apatheia der »mens humanac, als »mensch-
liche Seele« iibersetzt, an stoische Lehrmeinungen denken. Und in der Tat fin-
det sich unter den iberlieferten Texten Senecas einer mit dem Titel »De Tran-
quilitate Animi/Die Ruhe der Seele«, in dem nach seelischer Unerschiitterlichkeit,
griechisch »Euthymia«, gefragt wird. Senecas Ausfithrungen sind Antworten auf
die Fragen eines wohlhabenden Biirgers und stellen eine Art psychologisch-hand-
lungsbezogene Unterweisung zum gliickenden Leben bzw. gelingenden Sterben

dar:

»Mahnt uns aber die Natur, unsere erste Glaubigerin, so sagen wir auch zu ihr:
>Nimm meine Seele besser, als du sie gabst, zuriick; ich striube mich nicht und
will nicht flichten. Dargeboten siehst du aus freien Stiicken, was du unvermerkt
gegeben hast. Nimm es fort!< Dorthin zuriickzukehren, von wo man kam — was
ist daran schwer? Ubel lebt ein jeder, der nicht gut zu sterben weifl. Daher gilt es

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

43


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Michaela Ott

zunachst, den Wert des Lebens niedriger anzusetzen und, dafl man noch atmet,
nur gering zu achten« (Seneca 2014, 525).

Wie ersichtlich handelt es sich um eine piddagogische Situation, in der ein Meister
bei der Bewiltigung eines psychischen wie ethischen Grenzproblems um Hilfe und
Rat angegangen wird. Seneca fungiert als Philosoph und Weiser, der iiber letzte
Dinge nachgedacht hat, Bescheidung anmahnt und Auskunft iiber eine Ethik des
Sterbens erteilt.

Diese Textsorte des unterweisenden und erbaulichen Dialogs ist aber nicht Vor-
bild fiir Amos Schrift, wenn auch zahlreiche Interpret*innen® auf die Nihe von
Amos philosophischer Doktorarbeit zu stoischen Problemstellungen hingewiesen
haben. Er denkt nicht iiber psychische oder ethische Grenzfragen des Menschen-
seins nach, sondern sucht, in philosophisch-medizinischer Erkenntnisabsicht, ein
Geistesvermdgen zu isolieren, das durch Empfindungsfreiheit kraft vollstindigen
Selbstbewusstseins, Eigenantriebs und Zweckorientierung ausgewiesen sein soll.
Es geht um die Bestimmung der Leidensfreiheit geistiger und nicht seelischer Ver-
mogen, wie ich behaupten méchte, und um die besondere Verfasstheit des mensch-
lichen Geistes, insofern dieser mit dem Korper in »Wechselwirkung« tritt.

1. Philosophische Uneindeutigkeiten in Amos Geistdarlegung

Aristoteles, der die menschlichen Fihigkeiten zwischen Wahrnehmung, Strebever-
mogen und Vernunft im Hinblick auf ihre Potenzen des »pathein« (hinnehmen,
leiden) und »poiein« (herstellen, vermogen) ausdifferenziert, fichert das Pathische
zwischen Passivitit, Wahrnehmungs- und Leidensfihigkeit, Passion und rezep-
tiver Geistigkeit auf. Empfindungsfihigkeit und Affizierbarkeit erscheinen als Be-
dingung der Moglichkeit fiir Vermogensbildung im organischen und menschlichen
Bereich, wie selbst Immanuel Kant zu Beginn seiner Kritik der reinen Vernunft (1787)
einrdumt. Und doch kennen beide Philosophen Vermégensbereiche, die als apa-
thisch, als unempfinglich bis leidensfrei charakterisiert werden, da sie als freies,
sich selbst hervorbringendes Denken und als dessen selbsttitige Reflexivitit und
Zweckorientierung erscheinen sollen (vgl. Kant 1975). Sie werden »nous« bzw. »Ver-
nunft« genannt.

Interessanterweise charakterisiert Aristoteles den alles umfassenden Bereich
der Seele (psyche) als Wirkursache der Selbstbewegung und als allgemeines Zeu-

2 Monika Firla begriifst gleich eingangs in ihrer kleinen Schrift Ein Jenaer Stammbucheintrag
des schwarzen Philosophen Anton Wilhelm Amo aus dem Jahr 1746 die Entdeckung, dass sich der
Amo-Deuter Yawori Emmanuel Edeh in seiner umfassenden Schrift Die Grundlagen der philoso-
phischen Schriften von Amo ebenfalls von der Ndhe Amos zur frithen Stoa liberzeugt bekundet
(vgl. Firla 2012, 7).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

gungsprinzip, das die trige Materie vom Mineral iiber das Pflanzen- und Tierreich
hin zu den sensorisch-rezeptiven, imaginativen und mentalen menschlichen Ver-
mogen formgebend aktualisiert. Die Seele wird als hochst differentielle Formur-
sache des Korpers bestimmit. Sie verwirklicht (energeia) und vollendet (entelechia)
die Potenzialitit (dynamis) des Korpers als causa efficiens und causa finalis nach
Art der Wissenschaft (412a). In seiner pyramidalen Anordnung von Nahrungs-,
Zeugungs- Wahrnehmungs-, Bewegungs- und rationalen Seelen kénnen die un-
teren Vermogen ohne die oberen existieren, sind fiir diese aber auch Mittel und
Zweck; sie verhelfen den physischen Potenzen zu aktueller Lebendigkeit und wei-
sen verschiedene Grade des Passiven und Pathischen auf. Die »seelischen« Affek-
te treten als »korperliche Bewegungen« in der Spannweite von Begierde, Furcht,
Freude, Hass und anderen mehr in Erscheinung; das Pathische als Empfindungs-
fahigkeit und Rezeptivitit stellt solchermaflen die Verbindung zwischen Kérper
und geistigen Vermdgen her.

Als schillerndstes Vermégen wird der »menschliche Geist«, »nous pathetikos«,
vorgestellt, da er, empfangend und aufnahmebereit, durch unterschiedliche Ver-
mogen ausgewiesen sein und zugleich an das apathische hochste Geistvermogen
angrenzen soll. Denn »oberhalb« seiner nimmt die rein selbsttitige Vernunft,
»nous poietikos«, die Spitzenstellung in der Vermdgenshierarchie ein. Dieses
hochste Vernunftvermogen bringe sich selbst hervor und unterhalte keinerlei
Verbindung zu anderen Vermogen: impassibles, rein aktives Geistprinzip. Aristo-
teles betont, dass es »unvermischt (amige)« (4292) sein miisse, »denn das Fremde
(allotrion), das dazwischen erscheint, hindert und versperrt« (429a). Da es alle
Vorstellungen aus sich selbst bezieht, gilt es als selbstverursachend und selbst
zwecksetzend, causa efficiens und causa finalis im Sinne von Amos’ Konzeption
des Geistes. Apathisch und nicht-passiv wird die hchste Vernunft von Aristoteles
schon deshalb genannt, weil das Titige und Strebende ehrwiirdiger als das Passive
und Leidende erscheint. Sie soll letztlich unsterblich und ewig sein: unbewegter
Beweger, titige Ruhe, darin dem Gottlichen gleichkommend. Eine prinzipielle
Abgetrenntheit dieses geistigen Vermogens wie spiter bei Descartes wird von
Aristoteles gleichwohl nicht, wohl aber eine mogliche Abtrennbarkeit vom Kérper
(429b) theoretisiert.

Aristoteles’ Ausfithrung zum sich selbsterzeugenden Vermégen des »nous poie-
tikos« hat eine duferst langlebige Diskussion quer durch die Philosophiegeschich-
te hin zu Avicenna und Averroes und von dort zu den scholastischen Philosophen
ausgelost. Descartes radikalisiert die bei Aristoteles skizzierte Unterscheidung der
seelischen Vermogen vom kérperunabhingigen Geist, da er alles, was nicht mess-
bare und damit geistig zu vereindeutigende Ausdehnung an den Dingen ist, fir
akzidentell und ungeistig hilt. Die Vernunfterkenntnis, so betont Descartes, kon-
ne keineswegs aus den bewegenden Kriften der Materie abgeleitet werden (vgl.
Descartes 1960). Er legt die Grenze zwischen Geist und Natur mitten durch den

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

45


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Michaela Ott

Menschen; die Seele wird auf der Seite der Natur verortet, ihre Rithrungen und
Leidenschaften werden, wie der Titel seiner Schrift Les passions de I'dme (Descartes
1984) verrit, ihr und dem Korper zugeschrieben, der nun, bar jeder Geistigkeit,
einer Maschine 3hnlich wird.

Zwar folgt Amo seinem Vorginger Descartes — wie dieser seinem Vorginger
Aristoteles — im Versuch der Freistellung des Geistigen von allen Affizierungsvor-
gingen. Auch bei Amo soll das unter der Bezeichnung »mens/spiritus« Theoreti-
sierte sich allein auf objektivierbare Groflen beziehen und von jeder subjektiven
Wahrnehmung prinzipiell geschieden sein. Damit erdrtert er nur einen Teilbe-
reich dessen, was bei Aristoteles unter »psyches/anima/Seele« verhandelt wird. Das
»mens« Genannte teilt Amo ausdriicklich der »Gattung« der »Geister« (spiritus) zu
und charakterisiert es als rein selbsttitiges Prinzip mit Intentionalitit und Ziel-
orientierung; die Apatheia wird aufgefichert in die Merkmale unteilbar, nicht-an-
schlussfihig, undurchdringlich, leidensunfihig und innerlich rein, da nichts ande-
res in ihm enthalten sein darf. Dieses Geistige leidet, wie er nochmals betont, kei-
ne Verbindung, Durchdringung und Berithrung: »unfihig, eine Empfindung auf-
zunehmen« (§1I, Abschnitt 111, 79), erscheint es gleichbedeutend mit dem aristo-
telischen »nous poietikos«. Es erkennt durch sich selbst, erkennt sich selbst, ist
sich seiner selbst und anderer Dinge bewusst. Da die Verwandtschaft von Amos
»mens«-Verstindnis mit diesem aristotelischen Geist-Begriff ins Auge sticht, er-
scheint die Ubersetzung von »mens« als »Seele« irrefithrend. Méglicherweise ist
sie der Zuordnung seiner Auffassung zum stoischen Denken geschuldet und ver-
kennt seine Auseinandersetzung mit Aristoteles’ peri psyches.

Ganz anders sieht Amos Bestimmung des »mens humana« aus. Nun relativiert
er die These der Abgetrenntheit des Geistes, da der »menschliche Geist«, wie ich
korrigierend anstelle von »menschlicher Seele« sagen méchte, durchaus in »Wech-
selwirkung« (76) mit dem organischen Korper erkennen und im Hinblick auf ein
bewusstes Ziel handeln koénnen soll. Er soll in instrumenteller Verbindung und
»Wechselwirkung« (mutua unio) mit der Materie stehen, kraft welcher er den Kor-
per »als Mittel seiner Tatigkeit gebraucht« (76). Das Verhiltnis des »mens humana«
zum Korper wird — herablassend - als »Gebrauch« bestimmt; er soll ihr als Werk-
zeug und Mittel dienen fiir ihre Titigkeit; als Werkzeug soll er fiir ein praktisches,
als Mittel fiir ein theoretisches Ziel in Einsatz gebracht werden kénnen. »Mens hu-
mana erscheint damit als Regent eines ihm sklavisch untergeordneten Kérpers.
Diese »rationale Seele« dhnelt wiederum dem aristotelischen »nous pathetikos«,
der pathos- und leidensfihigen menschlichen Vernunft, welche mit dem Kérperli-
chen, Affektiven und Sinnlichen interagiert.

Die deutsche Wiedergabe dieses Vermogens als »menschliche Seele« verun-
klart, um es noch einmal zu betonen, seine Erkennbarkeit. Amo weist die Empfin-
dungen und das Empfindungsvermégen in Anlehnung an Descartes dem Korper
und der Seite des Seelischen zu. Und doch verwischt ein weiterer, nunmehr um-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

gekehrter Ubersetzungsfehler diese seine Zuteilung: Descartes’ Bestimmung der
Affekte der Seele (animi pathemata seu adfectus, 78) werden nun als »Affekte des
Geistes« (78) iibersetzt. Diese begrifflichen Verwechslungen und widersinnigen Zu-
teilungen werden schliellich unvermittelt mit einem Aristoteles-nahen Zitat, un-
ter Verweis auf Christian Sennert, abgerundet, das den Grund der Verwendung
des Seele- anstelle des Geistbegrifts deutlich werden lisst: In ihm wird von ei-
ner »empfindungsfihigen Seele« der Tiere gesprochen, »die eine Form hat« (78),
wihrend beim Menschen die empfindungsfihige Seele der »unsterblichen Seele«
untergeordnet sein soll; »Seele« nimmt eine Funktion im christlichen Deutungs-
zusammenhang ein, insofern sie als Substanz zwischen dem menschlichen Kérper
und der unsterblichen Seele vermitteln soll.

Vielleicht also lasst sich die Bezeichnung »mens« hier als Kompromissbegriff
lesen, der eine Anniherung der griechischen Geistauffassung an den christlichen
Seelebegriff ermoglichen soll. Denn die Eindeutschung von »mens« als »Seele«
dient der Betonung, dass diese entweder in den Korpern oder von ihnen getrennt
und dann unter Umstinden nicht dem Tod ausgeliefert ist. Als Beleg fiir die Un-
sterblichkeit der Seele wird die Bibel, Matthius X, 28 angefiihrt. Diese nicht-pro-
blematisierten Ubersetzungen von »mens« als »Seele« und von »animac als »Geist«
verstellen indes das Verstindnis des Geistigen, das Amo etablieren will.

Vor allem Kapitel II widmet sich den Darlegungen des Verhiltnisses von
menschlichem Korper und Seele/Geist, dem Mentalen, wie ich besser sagen
mochte. Wie von anderen Interpreten moniert, zitiert Amo hier Descartes auf
irrefiihrende Weise und vermutlich nur, um seine eigenen Aussagen zu autorisie-
ren. Es lisst sich aber auch hier mutmaflen, dass die erneute Ubersetzung von
»anima« als »Geist« fiir die mit Descartes’ Uberzeugung nicht zu vereinbarende
Aussage von »korperlicher Vereinigung mit dem Geist« verantwortlich zu machen
ist.

Obwohl Amo — im Gegensatz zu Descartes — nun betont, dass das Mentale »mit
dem Korper vermittels gegenseitiger Vereinigung handelt« (80), leugnet er erneut
seine Leidensfihigkeit. Aus der misslichen Diskussion um die mentale (Un)Emp-
fanglichkeit findet er schliefilich den Ausweg zu behaupten, dass das Mentale zwar
nicht leidet, aber die Empfindungen »erkennt, die im Kérper entstanden sind« und
sie fur seine Titigkeiten »anwendet« (Kap. 11, Einziger Abschnitt, 81). Es kann sich
die Empfindungen des Kdrpers »vergegenwirtigen«. Im Gegensatz zum Korper,
der teilbar ist und sich aus Teilen zusammensetzt, kann das geistige Vermogen
nicht empfinden, da es nicht-teilbar ist. Es kann damit zwangsldufig nicht als le-
bendig verstanden werden, da, wie gesagt wird, alles Lebendige empfindet.

Als Ausweg aus diesem Dilemma wird nun zwischen »leben« und »existieren«
(82) ein Unterschied gemacht. Geist und Seele existieren, leben aber nicht wie etwa
Mensch und Tier. Sie werden als solche mit Steinen gleichgesetzt! Thr Vorteil: Sie
konnen nicht getotet werden, wofiir erneut Matth. X, 28 als Beleg angefiithrt wird.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

47


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Michaela Ott

Zum Abschluss seiner Darlegungen weist Amo in kurzen physiologischen Be-
merkungen und unter Berufung auf Arzte — und vermutlich als Reverenz an den
prifungsvorsitzenden Professor der Medizin — auf einen »Nervensaft« und das
Blut als »Lebensprinzipien« (83) hin. Aus verschiedenen uneindeutigen Bibelstel-
len will er zudem erschliefRen, dass die Fihigkeit des Empfindens auch in der Bibel
nicht der Seele, nur dem Kdrper zugeschrieben wird (83, § II).

Seltsamerweise werden in der sich daran anschlieRenden verschriftlichten
»Disputation«, als reagiere Amo bereits auf gewisse Kritiken, dann doch die
Grenzziehungen aufgeweicht: In § 2 wird nun davon gesprochen, dass Denken
ein »seelischer Akt« ist, der sich »durch Begriffe und Empfindungen« () vollzieht.
Und unter § 3 heifdt es: »Alles, was wir denken, ist entweder eine Empfindung
oder ein Ding« (93). Diese Aussage lisst sich freilich mit dem obigen Statement
vereinbaren, laut welchem die Seele Empfindungen denken und erkennen kann.
In jedem Fall aber scheint der Akt des Denkens nicht rundweg affektfrei vor
sich zu gehen, wenn zudem betont wird, dass sich die Seele nach Einlosung des
Zwecks des Verstehens, Wollens oder Bewirkens, den drei Formen des Denkakts,
»beruhigt«.

Vollstindig unvereinbar mit dem bislang Ausgefiihrten erscheint schlieflich,
dass Amo in $§1, Abschnitt II, das sensualistische Diktum von Philipp Melanchthon
anfithrt, wonach »Nichts im Intellekt ist, was nicht vorher in den Sinnen gewesen
ist« (94). Da er zuvor den »Intellekt« als entweder gleichbedeutend mit Geist oder
als Idee oder Titigkeit dieses Vermogens vorgestellt hat, wird die von ihm prokla-
mierte Empfindungsfreiheit oder Apatheia des geistigen Vermogens umso unein-
sichtiger. Erneut stellt sich hier die Schwierigkeit der Unterscheidung von Denken
und Empfinden ein, welche Aristoteles, wie erwihnt, durch Hierarchisierung der
Seelenvermdgen und ihre zunehmende geistige Selbsthervorbringung und Pathos-
freiheit zu l6sen versucht hat.

2. Fortfiihrung des Empfindungslosigkeitspostulats
in Kants Philosophie

In der Philosophie der Aufklirung verschrankt sich das Verhiltnis von Geist und
korperlicher Sinnlichkeit auf neue und anspruchsvolle Weise, insofern es dezidiert
im Bereich der menschlichen Vernunfttitigkeit verhandelt und deren Verhiltnis
zum Korperlich-Sinnlichen zu einem ihr immanenten Konstitutionsprozess er-
klart wird. So eroffnet Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft knapp 50 Jahre
nach Amos Dissertation mit der Annahme, dass sich Erkenntnis nur dank »sinn-
licher Anschauung« itberhaupt auf Gegenstinde beziehen und zu Erfahrung wer-
den kann. Zur Anschauung komme es nur, wenn der Gegenstand das Gemiit auf
bestimmte Weise affiziere: »Die Fihigkeit (Rezeptivitit), Vorstellungen durch die

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

Art, wie wir von Gegenstinden affiziert werden, zu bekommen, heif3t Sinnlichkeit«
(B 33). Sinnlichkeit erscheint mithin als eine durch Objekte katalysierte und fiir die
Entwicklung der geistigen Vermégen unabdingbare Voraussetzung; zugleich aber
erklirt Kant sie durch »die Vorstellungen a priori« von Raum und Zeit vorstruktu-
riert. Diese Vorstellungen bedingen die Rezeption der Gegenstinde mit, insofern
sie die Erscheinungen gewissen Verhiltnisbestimmungen, jenen des riumlichen
Nebeneinanders und des zeitlichen Nacheinanders unterstellen; ein pathisch-apa-
thischer Vorgang wird hier skizziert. Sinnliche Anschauung erweist sich als Zu-
sammenspiel aus Angiangnis durch Objekte bei gleichzeitigem Entgegenkommen
des vorstrukturierten Vorstellungsvermogens.

In einem gegeniiber der Tradition verinderten Verstindnis erscheint auch der
»innere Sinn der Zeit« nicht in erster Linie auf Aufierliches, etwa die Form eines Ge-
genstands gerichtet, sondern als »Anschauung seiner selbst«; als solche ist er nichts
anderes als die Selbstkonstitution psychischer Zeitlichkeit, die Kant denn auch pri-
mire Selbstaffizierung nennt: »Nun ist das, was, als Vorstellung, vor aller Handlung
(...) vorhergehen kann, die Anschauung, welche, da sie nichts vorstellt, aufer sofern
etwas im Gemiite gesetzt wird, nichts anderes sein kann als die Art, wie das Gemiit
durch eigene Tatigkeit, nimlich dieses Setzen ihrer Vorstellung, mithin durch sich
selbst affiziert wird, d. h. ein innerer Sinn der Form nach« (B 67). Der Vorgang der
sinnlichen Anschauung basiert mithin auf Teilvorgingen der Selbstaffizierung und
-hervorbringung. Vermégensausitbung und -konstitution wirken auf verschiede-
nen Ebenen ineinander. Es gibt keine klare Trennlinie zwischen Geist und Sinn-
lichkeit/Korperlichkeit, wenn auch das oberste Vermdgen der Vernunft, da iber
Zweckbestimmungen reflektierend, durchaus als Neufassung des aristotelischen
nous poietikos gelesen werden kann.

Vorgange der Selbstaffizierung kennzeichnen bei Kant auch die dsthetische Ur-
teilskraft, die allerdings nicht aus dem Blickwinkel affizierter Wahrnehmung und
Rezeptivitit, sondern aus jenem des Zusammenspiels von Einbildungskraft und
Verstand im Subjekt betrachtet wird. Erfahrungen des Angenehmen oder Haf3li-
chen, pathische Eindriicke, gliedert Kant entschieden aus der dsthetischen Urteils-
kraft aus. Und obwohl er die dsthetische Erfahrung auf Aristoteles’ pathischer Ba-
sisunterscheidung von Lust und Unlust griinden ldsst, wird diese dezidiert umge-
wertet und ent-pathisiert. Bekanntlich erklirt er in der Kritik der Urteilskraft (1790)
das Urteil des Schonen von der alleinigen Anschauung der idealen »Form« eines
Gegenstands und dem Lustgefiihl, das sich bei dieser Betrachtung zwischen den
Vermégen von Verstand und Einbildungskraft einstellt, abhingig; dieses menta-
le Lustgefiihl, hervorgebracht durch die Form des Gegenstands und die Form der
Ubereinstimmung der menschlichen Vermégen, soll aufgrund seiner doppelten

3 Kant, Immanuel. 1975. »Kritik der reinen Vernunft.« In ders. Werke in zehn Binden, Bd. 3, her-
ausgegeben von Wilhelm Weischedel. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

49


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Michaela Ott

Formbezogenheit jedermann »angesonnen« und fiir allgemeingiiltig erklirt wer-
den kénnen.

Die hier gemeinte Lust versteht sich, wie ersichtlich, apathisch, ist gewisser-
maflen eine erkenntnisbedingte Lust, die nicht mit sinnlichem Lustempfinden
gleichgesetzt werden darf. Gleichwohl wohnen dem Urteil des Schonen, genau
besehen, weitere Affizierungsmomente und Lustaspekte inne: Denn neben dem
Paradox des »interesselosen Wohlgefallens« an der Form des Gegenstands und der
dadurch katalysierten Ubereinstimmung der Vermégen von Einbildungskraft und
Verstand wird die »Mitteilungsfihigkeit des Gemiitszustands« (BA 27) und »die
Allgemeinheit der subjektiven Bedingungen der Beurteilung der Gegenstinde«
(B 30) als ihrerseits lustproduzierend bestimmt. Die Zuschauerschaft wird durch
die isthetische Erfahrung animiert, weshalb sie sie mit anderen teilen will. Die
dadurch katalysierte Kommunikationsgemeinschaft potenziert sich zu einer ima-
giniren Affektgemeinschaft, die Hannah Arendt dann »subjektive Universalitit«
nennt (vgl. Arendt 1998).

In seiner spiten Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798 (Kant
1975) verhandelt Kant allgemein das Begehrungsvermdogen, wobei er diese »Begier-
de« erneut als »Selbstbestimmung der Kraft eines Subjekts«, diesmal »durch die
Vorstellung von etwas Kiinftigem« (B 203)* von der »habituellen sinnlichen Begier-
de«, der Neigung und dem Wunsch, geschieden wissen will. Diese weitgehend apa-
thisch geschilderte Begierde kennt ihrerseits eine soziale Bezogenheit, insofern sie
durch das Bestreben charakterisiert ist, »in einem Zustande mit seinen Mitmen-
schen und im Verhiltnis zu ihnen zu sein, da jedem das zu Teil werden kann, was
das Recht ist« (B 234). Vernunftkompatibel, ist sie das Gegenteil von Leidenschaft
und Affeke, von unwillkiirlichen Artikulationen, die den Affizierten »einem Gestor-
ten dhnlich« (B 206) sehen lassen. Selbst die fiir das Urteil oralen Geschmacks unab-
dingbaren Empfindungen des Schmackhaften oder seines Gegenteils werden nun
als Affekte abqualifiziert, die »Uberlegungen« nicht aufkommen lassen, da sie of-
fensichtlich kein entgegenkommendes Pendant in apathischen Vermdgen haben.
In der Nihe zur Stoa und im Vergessen der von ihm selbst theoretisierten Selbstaf-
fizierungen verschiedener Vermogen charakterisiert er Affekte nun als »Krankheit
des Gemiitss; in diesem Sinne rit er sogar von Mitleid ab (B 206). Sein Gesamt-
einwand gegen Affekt und Leidenschaft, gegen das Pathische, speist sich hier —
wie bei Amo - aus der Annahme, dass sie der gewiinschten Selbstbestimmung der
menschlichen Vernunft zuwiderlaufen und der Freiheit und Herrschaft iiber sich
selbst Abbruch tun: »Die Leidenschaft [..] findet ihre Lust und Befriedigung am

4 Kant, Immanuel.1975. »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.« In ders. Werke in zehn Bin-
den, Bd. 10, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, 407-690, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

Sklavensinn« (B 228). Mit diesem Verdammungsurteil erreicht Kants Abwertung
des Affektiven ihren Hohepunkt.

Amos Betonung der Empfindungslosigkeit und Leidensfreiheit des Geistes er-
scheint aus der Kant'schen Perspektive als Vorwegnahme der Emanzipations-
und Selbstbestimmungsabsicht der aufklirerischen Philosophie. Amos Disserta-
tion liest sich dann wie die Beteuerung, im Herzen der griechisch-europiisch-
christlichen Philosophietradition zu stehen, die in direkten oder indirekten
Aristoteles-Wiederholungen und -Weiterschreibungen — und in deren Anreiche-
rung durch christliches Gedankengut — eine moglichst selbsttitige, frei reflek-
tierende und nicht von Affekten abhingige Geistigkeit zu erdenken strebt. Dazu
gesellt sich moglicherweise der Wunsch, zu der in philosophischer Hermeneutik
minimalaffektiv verbundenen Gemeinschaft philosophischer Interpret*innen zu
gehoren.

Amo wire von Kants Gleichsetzung des Affekts mit einem Sklavensinn dennoch
betroffen gewesen. Denn mit der Parallelisierung von Leidenschaft und Sklaven-
sinn unterhohlen sich Kants Vernunftkritiken selbst: Sie veranschlagen die kon-
stitutiven Selbstaffizierungsvorginge des Geistigen nun gering bzw. verdringen
diese, bieten zudem rassistisch-abwertende Qualifizierungen fiir gewisse mensch-
liche Vermégen an, welche die proklamierte Empfindungsfreiheit, vor allem aber
den Verallgemeinerungs- bis Universalititsanspruch der Geistnatur und des apa-
thischen isthetischen Urteils selbst in Frage stellen. Die Vokabel des »Sklaven-
sinns« hitte mit Sicherheit Amos Leidenschaft wachgerufen und ihm die Preka-
ritat seines Anspruchs auf selbstverstindliche Inklusion in die geistig-apathische
Gemeinschaft der philosophischen Denker deutlich gemacht. Er hitte sich weni-
ger gewundert iiber das gegen ihn gerichtete protorassistische Schmihgedicht, das
ihn vermutlich zum Verlassen des Landes der Dichter und Denker zwang (vgl. Ette
2014, 125).

3. Amos Apatheia-Begriff in Differenz zu zeitgendssischen
afrikanischen Philosophiekonzepten

Die von Amo angestrebte Geistverfassung, die, wie gezeigt, jene von Aristoteles
dargelegte Ruhe des gottlichen Geistes wiederbeleben will, trifft sich nicht, soweit
ersichtlich, mit heutigen Denkansitzen von Philosoph*innen und Geistesarbei-
ter*innen aus afrikanischen Lindern. Die Analyse menschlicher Geistestitigkeit
steht nicht im Zentrum afrikanischen Philosophieren, auch wenn Achille Mbembe
polemisch auf »raison« zu sprechen kommt und diese als »raison négre« mit ganz
anderen Konnotationen assoziiert (vgl. Mbembe 2013).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

51


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Michaela Ott

Trotz der Gefahr einer Schematisierung mdochte ich daran erinnern, dass Léo-
pold Sédar Senghor, franzésischsprachiger Philosoph, Dichter und Staatsprisi-
dent des Senegal ab dem Moment der Entkolonisierung, das afrikanische Gemiit
von europdisch-rationalen Vermogen gerade durch die Kraft seiner Emotionalitit
geschieden wissen will. Denn nur diese bringe eine lebendige und erfahrungsge-
trankte »con-naissance« hervor, eine Erkenntnis als »Mitgeburt«, aus welcher sich
das Wesen der Négritude, ihrer Kunst und Neigung zu Poesie und Musik, zu Rhyth-
mus und Tanz herleiten lasse (vgl. Senghor 1967).

Wie der zeitgendssische senegalesisch-US-amerikanische Philosoph Souley-
mane Bachir Diagne allerdings nachweist (vgl. Diagne 2011), lisst Senghor 1959
dank einer neuen Bergson-Lektiire die kulturelle Scheidung von Ratio und Emo-
tion fallen und an ihre Stelle eine monistische Vermégenskonzeption treten, eine
»raison-étreinte« oder »Berithrungsvernunft« (Senghor 1967, 199). Dank dieses
pathisch-apathischen Gesamtvermogens koénne dem Schwarzen nun Intuition
und Vernunft gleichermafen zugesprochen werden. Aber auch Senghors Denken
selbst erweise sich, so Diagne, als sympathetische Vernunft, insofern er sich nicht
nur von Bergsons Begriffssynthese (vgl. Bergson 1889) anstecken lisst, sondern
deren Riickbindung an deutsche Philosopheme lobend hervorkehrt und mit diesen
afrikanische Selbstverstindigungsdiskurse zu speisen sucht. Bis heute fallen im
Philosophiediskurs des franzosischsprachigen Afrikas affirmative Bezugnahmen
auf das vitalistische Denken Henri Bergson auf.

Der siidafrikanische Theoretiker Achille Mbembe lisst Senghors Unterschei-
dung von Emotionalitit und Vernunft noch einmal aufleben, wenn er die den
Schwarzen zugeschriebene Nahe zum Urspriinglichen, Emotionalen und Animali-
schen sarkastisch kommentiert. Und doch sucht auch er diese Dualitit umgehend
in einem allgemeinen Vermdgen »Schwarzer Vernunft« (Raison Neégre), einem ge-
neral Black intellect, aufzuheben, welchen er nicht nur Afrikaner*innen, sondern
all jenen »Verdammten dieser Erde« zuerkennen will, die heute zur »iiberfliis-
sigen Menschheit« gezihlt werden und damit »erneut nicht ganz Menschen
sind« (Mbembe 2015, 16). Auf die Erkenntnis, dass kulturelle Entgegensetzun-
gen in affektgeladenen und gewaltstiftenden Akten miinden, antwortet er mit
der Erweiterung der »Négritude«-Konzeption zu einer globalisierten, polemisch
Schwarz genannten Vernunft. In deren Vorzug gelangt man/frau freilich nicht
nach MafRgabe kulturell-rassistischer Zuordnungen oder gar empfindungsfreier
und korperferner Seelen- oder Geistesverfasstheit, sondern kraft 6konomisch-
symbolischer (Nicht)Teilhabe an einer Existenzform, die denkbar weit vom Apathi-
schen entfernt ist. Mbembe subsumiert nimlich unter die »conditio nigra« all jene
von den Wertschopfungsketten Ausgeschlossenen, von denen gerade nicht leid-
freie Geistigkeit oder philosophische Seelenruhe verlangt werden kann. Vielmehr
geben sie eine globalisierte menschliche Gesellschaft ab, die nicht durch Einstim-
migkeit von Verstand und Einbildungskraft und die Kommunizierbarkeit eines

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

isthetischen Urteils verbunden, sondern durch analoges Leiden an weitgehender
symbolischer Nichtteilhabe und den Mangel an Mitsprache und Zugehorigkeit
gekennzeichnet sind. »Raison« erscheint damit als geopolitisch-6konomisch
markiertes (Nicht)Vermogen, das von lebensgeschichtlichen Zwangslagen erzahlt
und eine weitgehend unfreiwillige geistige Verfasstheit darstellt, deren unaus-
weichliche Patheia aus aufgezwungener Passivitit und Hinnahme fremder Gewalt
resultiert.

Literaturverzeichnis

Amo Afer aus Axim in Ghana, Antonoius Gvilielmus. 1965. Dissertationsschrift. Uber-
setzung seiner Werke. Halle: Martin-Luther-Universitit Halle Wittenberg.

Arendt, Hannah. 1998. Das Urteilen. Miinchen: Piper.

Aristoteles. 1995. Peri psyches/Uber die Seele, herausgegeben von Horst Seidl. Ham-
burg: Meiner.

Bergson, Henri. 1889. Essai sur les données immédiates de la Conscience. Paris: Presses
Univ. de France.

Descartes, René. 1960. Discours de la Méthode. Hamburg: Meiner.

Descartes, René. 1984. Les Passions de 'Ame/Die Leidenschaften der Seele. Hamburg:
Meiner.

Diagne, Souleymane Bachir. 2011. Bergson postcolonial. Paris: CNRS Edition.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.
Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:
Kadmos.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen Anton Wil-
helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTiDe Geschichtswerkstatt.

Hountondji, Paulin J. 1970. Un philosophe Africain dans I'Allemagne du XVIII siécle.
Antoine-Guillaume Amo. Paris: Presses Univ. de France.

Hountondji, Paulin J. 1993. Afrikanische Philosophie. Mythos und Realitit. Berlin: Dietz.

Kant, Immanuel. 1975. »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.« In ders. Werke
in zehn Banden, Bd. 10, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, 407-690. Darm-
stadt: WBG.

Kant, Immanuel: »Kritik der reinen Vernunft.« In ders. Werke in zehn Binden, Bd. 3,
herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Darmstadt: WBG.

Mbembe, Achille. 2013. Critique de la Raison Négre. Paris: La Découverte.

Mbembe, Achille. 2016. Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

Seneca. 2014. Schriften zur Ethik. Die kleinen Dinge. Berlin: De Gruyter.

Senghor, Léopold Sédar. 1967. Négritude und Humanismus. Diisseldorf: Diederichs.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

53


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 08:

:44, hittps://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung
nach Anton Wilhelm Amo

Jacob Emmanuel Mabe

Einfiihrung

Anton Wilhelm Amo gehort in Anbetracht der GrofRe seiner intellektuellen Leistun-
gen unangefochten zu den Pioniergestalten, denen die deutsche Philosophie ihre
herausragende Stellung in der Neuzeit verdankt. Obschon die Aufklirungsrezepti-
on lange Zeit ohne Amo stattgefunden hat, war er einer der wichtigen Wegbereiter
der europiischen Moderne. Dieser Beitrag ist der erste Versuch iiberhaupt, die von
Amo in seiner Hauptschrift Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi* formu-
lierten Bedingungen und Prinzipien der Geschichtsschreibung zusammenzufassen
und zu systematisieren. Das dabei verfolgte Ziel besteht darin, einen véllig neuen
Weg in der Amo-Forschung zu erdéffnen.

Bis zum 18. Jahrhundert war es zwar nicht iiblich, die Philosophie in rein ge-
schichtlicher Form darzustellen. Doch Philosophie war mit Geschichtsdenken un-
trennbar eng verbunden, und die Philosoph*innen wirkten insofern zugleich auch
als Historiograph*innen, als sie ihre Werke stets in Anlehnung an die tiberlieferten
Texte insbesondere des Altertums und der Scholastik verfassten. Dieser historisch-
philosophischen Tradition verpflichtet, setzt sich auch Anton Wilhelm Amo mit
metaphysisch-ontologischen, ethischen, erkenntnistheoretischen, logischen und
isthetischen Zusammenhingen ebenso systematisch wie historisch auseinander.
In seinem Traktat, der sich formal-stilistisch sowohl den Discours de la méthode von
René Descartes (vgl. Descartes 1637) als auch den Tractatus theologico-politicus von
Baruch Spinoza (vgl. Spinoza 1670) zum Vorbild nimmt, widmet sich Amo grof3-
tenteils der Hermeneutik, die er als Theorie und Methode der Interpretation textu-

1 Amo, Antonius Guiliemus. 1738. Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi. Halle. (Deut-
sche Ausgabe: Amo, Antonius Giuliemus. 1965. Traktat iiber die Kunst, niichtern und sorgfiltig
zu philosophieren. Halle: Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg. Samtliche Zitate bezie-
hen sich auf diese deutsche Ausgabe.)

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Jacob Emmanuel Mabe

eller Uberlieferungen bezeichnet (vgl. Amo 1965, Kap. VIII, Abschnitt Iff.).* Darin
entwickelt Amo eigene Ansitze zur Abgrenzung der Philosophie von der Theologie
und weist dabei gegen Spinoza darauf hin, dass die Theologie zu dogmatisch be-
ziiglich ihrer Aussagen iiber heilige Dinge sowie profane Ideen sei (Kap. II). Anders
als Descartes unterscheidet Amo nicht zuletzt zwischen Philosophie und Naturwis-
senschaften. Er begriindet seine Position mit dem Argument, dass die der Philoso-
phie zugrundeliegenden Gesetzmifigkeiten die Méglichkeiten der wissenschaft-
lichen Verifikation (durch Beobachtung und Experiment) bei weitem iibertreffen
miissten (vgl. Mabe 2007/2020).

1. Erudition und Polyhistorie

In der Neuzeit wird die Erudition (Gelehrsamkeit) als eine Disziplin begriffen, die
alle Wissensgebiete zusammenfasst. Anton Wilhelm Amo hebt zudem hervor, dass
die Erudition ein vielseitiges Wissen und Denken sei, das hauptsichlich durch das
Studium von Biichern erworben werde und folgende Voraussetzungen zu erfiillen
habe, nimlich (a) das historische Wissen, (b) die Kenntnis von Sprachen und (c)
das Buchwissen (vgl. Amo 1965a, Kap. I, Abschnitt IVff.). Abgesehen von der Eru-
dition befasst sich Amo ebenso mit der Hermeneutik wie mit der philosophischen
Historiographie, die er unter die Polyhistorie als vielschichtiges und weitsichtiges
Wissen iiber die Vergangenheit subsumiert (vgl. Kap. I, Abschnitt XIV, §1, §2). In
dieser Hinsicht setzt er den Polyhistoriker mit dem Universalgelehrten gleich, der
mit der Methodologie der Erudition sehr gut vertraut ist. Bei Amo stehen Polyhis-
torik und Erudition dann in einem ungetrennten Verhiltnis zueinander (vgl. Kap.
VIII, Abschnitt 1, §2).

Uberdies zeichnet sich der Polyhistoriker nach Amo dadurch aus, dass er iiber
die Fahigkeit verfiigt, historische Zeugnisse (Biicher, Materialien, Kategorien etc.)
oder Ereignisse systematisch zu erfassen, kritisch (differenziert) zu tberpriifen
und hermeneutisch (ohne Vorurteile) zu verdeutlichen (vgl. Kap. 1). Amo will den
Polyhistoriker damit in die Lage versetzen, das iiberlieferte Erbe der Vergangenheit
und die darin enthaltenen philosophischen Ideen, Lehrmeinungen und Doktrinen
vergleichend (»denen er huldigt« [Kap. VIII, Abschnitt 1, $4]) zu rezipieren und ge-
maf3 den philosophischen Prinzipien seines Zeitalters zu interpretieren, um daraus
eine eigene Lehre zu entfalten (vgl. Abschnitt III, §2 — §6). Auf dieser Erkenntnis
aufbauend, untersucht Amo die wesentlichen logischen, ethischen und ontologi-
schen, erkenntnistheoretischen, metaphysischen wie ethisch-moralischen Fragen
in Auseinandersetzung mit den Denkern der Antike, der Scholastik und seiner Zeit

2 Die Voraussetzung fiir die Interpretation ist, dass »ein Autor, die Schrift, ein Interpret« vor-
kommen (Abschnitt IV, §2).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

(der frithen Neuzeit). Daraus entwickelt er eigene philosophische Perspektiven. Ex-
emplarisch dafiir steht seine Deutung der menschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo
1965a, Kap. 1, Abschnitt 2-4), wobei Amo hier an Leibniz ankniipft, ohne allerdings
auf seine Person zu verweisen oder sich mit seiner Position profund auseinander-
zusetzen.’

Bereits Leibniz lehrt, dass die menschliche Seele unter keinem Einfluss stehe,
weil sie selbstindig, vollstindig und abgeschlossen sei (vgl. Leibniz 1998). Dies be-
sagt nach Leibniz, dass die Seele ihre Vorstellungen aus eigener Kraft entwickeln
kann. Dabei begreift er die Seele als Kraft und zugleich Kraftzentrum, was dar-
auf hindeutet, dass es nichts gebe, so Leibniz, was in die Seele hineingelangen
konne, und was in ihr sei, wohne ihr von Anfang an inne. Wahrnehmungen und
ihre Erinnerungen seien zwar das Urspriinglichste des menschlichen Vorstellens.
Doch aus rein mechanistischer Verkniipfung und Zerlegung von Wahrnehmun-
gen entstehe nach Leibniz keine Vorstellung von Allgemeinem (vgl. Poser 2010).
Fir Leibnitz ist alles Kraft, Denken und Begehren. Die Welt ist daher keine Ma-
schine. Bereits Descartes hat Schwierigkeiten, den Dualismus zwischen Seele und
Korper zu prazisieren. So unterscheidet er beide Substanzen nur auf der theore-
tisch-methodischen Ebene, indem er den Kérper als eine Maschine begreift, die
auf die Seele einwirkt. Ausgehend von der Alltagserfahrung (insbesondere mit den
Leidenschaften) versucht Descartes die Seele und den Korper zu vereinen. Leibnitz
lehnt die cartesianische Auffassung von Materie ab. Fiir ihn besteht das gesamte
Universum aus Monaden, die er als einfache Substanzen ohne Teile, als Atome der
Natur definiert.

Der Unterschied zwischen Korper und Seele besteht nach Leibniz darin, dass
in der Seele die eigene Anstrengung und die dufleren Eindriicke dauerhaft im Ge-
dichtnis bleiben, wihrend im Korper diese beiden Elemente nur voriibergehend
als Produktion der Bewegung existieren. Wie lisst sich dann das Verhaltnis von
Seele und Korper denken? Nach Leibnitz geschieht alles so, als hitte Gott zwei Uh-
ren geschaffen, die er mit der gleichen Geschwindigkeit eingestellt hitte, die er in
Harmonie gebracht hitte. Es gibt eine vorher festgelegte Harmonie: Der Korper

3 In der deutschen Philosophie der Frithaufklarung hatte nicht Leibniz, sondern vielmehr
Christian Thomasius in seiner 1691 erschienenen Abhandlung tiber den Versuch von dem We-
sen des Geistes die Debatte iber den Leib-Seele-Dualismus ausgeldst. Es ging Thomasius da-
bei allerdings nicht darum, ein eigenes philosophisches Konzept zu entwickeln, geschweige
denndie beiden Substanzen eindeutig voneinander abzugrenzen. Das lag insbesondere dar-
an, dass er mitderscholastischen Terminologie operierte, ohne diese kritisch zu reflektieren.
Thomasius wurde deshalb Eklektizismus und Plagiat vorgehalten. Neben Amo meldetensich
andere Philosophen in Deutschland, wie Ludwig Philip Thitmmig (1697-1928), Johan Chris-
toph Gottsched (1700-1766), Johan Heinrich Winckler (1703-1770) etc. und spater Alexander
Gottlieb Baumgarten (1714-1762) oder auch Georg Friedrich Meier (1718-1777) mit eigenen
Beitragen zur Leib-Seele-Problematik zu Wort.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

57


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Jacob Emmanuel Mabe

reguliert sich gemif den wirksamen Ursachen, die Seele gemif3 den endgiiltigen
Ursachen und es besteht eine Harmonie zwischen den wirksamen Ursachen und
den endgiiltigen Ursachen (vgl. Leibniz 1710). Gott schuf so viele Substanzen wie
moglich mit einem Minimum an Mitteln. Zwischen den Substanzen gibt es tat-
sdchlich keinen wirklichen Einfluss. Sie sind »fensterlos« und kénnen daher nicht
kommunizieren. Doch auf metaphysischer Ebene wirken die Monaden nur nach
diesem Prinzip der vorher festgelegten Harmonie aufeinander ein.

Schliefilich fasst Leibniz die menschliche Seele als eine Vernunftkraft auf, die
zum Selbstbewusstsein und durch Reflexion zu deutlichen Vorstellungen gelangen
kann. Somit liege das Wissen des Menschen in seiner Seele eingeschlossen. Will
der Mensch zur Erkenntnis gelangen, so kann er nach Leibniz nur deswegen han-
deln, um dieses Wissen zu entwickeln oder zum Bewusstsein zu bringen. Kurz:
Leibniz weist damit der menschlichen Seele die Fihigkeit zu, die volle Erkenntnis
vom Seienden zu erreichen.

Wihrend Amo seinem »Landsmann« Leibniz jegliche Kritik erspart, greift er
die cartesianische Auffassung von den Leidenschaften der Seele vehement an und
argumentiert, dass nicht die Seele, sondern der Kérper Empfindungen aufnehme.
Im Traktat bemerkt Amo folgendes:

»Die Empfindung ist die in den Sinnesorganen vorhandene Empfindungsquali-
tat. Sie wird dreifach betrachtet: physisch, moralisch, logisch [..] Physisch ist jede
Empfindung entweder angenehm oder unangenehm —die erstere heifdt Lust, die
letztere Unlust —, oder sie ist aus beiden gemischt. Siiftigkeit, Bitterkeit, Kitzel [...]
Moralisch in Betracht kommt jede habituelle Empfindung; sie wird Gewohnheit
genannt und ist entweder gut oder bdse; jene heif’t Tugend, diese Untugend [..]
Logisch ist jede Empfindung, die in den Sinnesorganen oder im Gedéchtnis vor-
handen oder nicht vorhanden ist« (Amo 1965a, Kap. IV, § 1—§4).

In der Apatheia der menschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo 19652, Kap. IV) fithrt
Amo aus, dass die Leidenschaften und sonstigen Affekte, die dem Geist zugeschrie-
ben werden, ausschliefflich dem Korperlichen oder Leiblichen angehéren und fihrt
fort: Da die Seele immateriell sei, kénne sie weder empfinden noch durch Berith-
rung (gegenseitige Wechselwirkung), durch Durchdringung oder durch Verbin-
dung leiden, weil ihr die Sinnesorgane fehlen (vgl. Amo 1965b, Kap. 1). Amo recht-
fertigt sich mit dem Argument, der Mensch bestehe, wie auch Descartes lehrt, zwar
aus zwei wesentlichen Teilen, nimlich aus Seele und Kérper; doch er empfinde die
materiellen Dinge nicht von seiner Seele, sondern von seinem lebenden organi-
schen Korper aus, welcher sein sich bewegender Teil sei.

Die Seele bezeichnet Amo zudem als eine Wesenheit, die nicht von etwas Mate-
riellem zu einer Tatigkeit gezwungen oder angeregt wird, sondern nur aus freiem
Antrieb ihre Titigkeiten von innen heraus bestimmt, um ihr wahres Ziel, nimlich
die reine Titigkeit sowie die Vervollkommnung der menschlichen Existenz, zu er-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

reichen. Empfindet der Mensch durch den Kérper, so tut er dies nur durch die
Titigkeit seiner Seele aufgrund deren Verbindung und Wechselwirkung mit dem
Korper (vgl. Amo 1965b, Kap. II).

2. Regeln, Prinzipien und Ziele der Geschichtsschreibung

Die Erudition und die Polyhistorie stellen nach Amo die notwendigen Vorausset-
zungen fiir die Geschichtsschreibung dar, insofern sie dem Ziel dienen, das Ge-
dachtnis zu bewahren, an das Vergangene zu erinnern und das Vergessen sowie das
Unwissen (die Ignoranz) zu verhindern (vgl. Amo 1965a, Kap. IV, Abschnitt V{f.). Es
geht ihm darum, dass die »Ideen in der Anlage des Gehirns zu kiinftigem Gebrauch
zuriickbleiben« (Kap. V, §3).* Aufbauend auf dieser Erkenntnis legt Amo, wie in der
folgenden Liste gezeigt wird, die fiir die Geschichtsschreibung relevanten Bedin-
gungen sowie grundlegenden Prinzipien fest und beschreibt die Regeln zu deren
Beachtung.

Das philosophische Hintergrundwissen

Das philosophische Hintergrundwissen ist nach Amo die erste Bedingung der Ge-
schichtsschreibung. Es entsteht aus der Beschiftigung mit den Lehrmeinungen
und Manuskripten sowohl der bekannten Denker (Amo hat sich z. B. mit Platon,
Aristoteles, Cicero, Augustin, Thomas von Aquin, Descartes etc. auseinanderge-
setzt) wie der unbekannten und ignorierten Autoren (vgl. Abschnitt XIV, §1f.). Um
zu diesem Wissen zu gelangen, soll man »in der Literatur in den [..] Wissenschaf-
ten und Bildungsfichern und in der gesamten Philosophie gut beschlagen sein«
(Kap. VIII, Abschnitt I, §2). Die Auseinandersetzung mit historischen Werken soll
indessen zeigen, woraus ihre Bedeutung und Originalitit in der gegenwirtigen
Zeit besteht (vgl. Kap. I, §5).

Das polyvalente Wissen

Fir das polyvalente Wissen, das spater enzyklopidisches Wissen genannt wird,
sind nach Amo alle Kenntnisse der Ethik, der Logik, der Metaphysik, der Herme-
neutik, der Theologie, der Physik, der Medizin und der Mathematik unabdingbar
(vgl. Kap. 1).5 Das polyhistorische Wissen hingegen setzt voraus, dass man mit allen
Methoden, Theorien und Personen der Geschichte sehr gut vertraut ist.

4 Amo setzt Gedichtnis und Repetition gleich. Es geht ihm dabei darum, Ideen zu wiederho-
len, da sie in der Erinnerung bleiben (vgl. Kap. T, Abschnitt 11, § 7).

5 Amo spricht selber nicht von Polyvalenz, sondern von einer Art generalisierendes Wissen,
das er vom spezialistischen Wissen abgrenzt. Man wiirde heute vom Generalisten sprechen
(vgl. Kap. VIII, Abschnitt |, §1 und §2).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

59


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Jacob Emmanuel Mabe

Die Authentizitat

Amo misst der Authentizitit (Echtheit) grofie Bedeutung bei, denn er glaubt, dass
deren genaue Beachtung helfen kann, Plagiat und Verfilschung, d. h. falsche Re-
ferenz zu vermeiden (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §4 und §5). So schreibt er: »Alles,
was zum Ziel und Vorhaben des Autors im Widerspruch steht, ist fremd« (Kap.
VIII, Abschnitt V, §6).

Die Glaubwiirdigkeit und die Unparteilichkeit

Der Glaubwiirdigkeit (vgl. Abschnitt I11, §2f.) und der Unparteilichkeit, was heute
als Objektivitit und wissenschaftliche Stringenz bezeichnet wird, kommt ein hoher
Stellenwert bei Amo zu. Er bemerkt dazu folgendes: »Nebensichlich sind der Stil,
die Eigentiimlichkeit, die Stellung, die Religion, die Partei, die Lehrmeinungen
usw. des Autors« (Abschnitt III, §6).

Die Mehrsprachigkeit

Fiir Amo muss jeder polyhistorische Denker »sehr vieler Sprachen kundig sein«
(Kap. VIIL, Abschnitt I, §2). In diesem Zusammenhang geht Amo von seiner eigenen
Erfahrung als multilingualem Denker aus. Denn er konnte sich mit Originaltexten
in lateinischer, franzésischer, deutscher und englischer Sprache auseinanderset-
zen.

Die Methodenprazisierung und der Stil (Kap. VIII, Abschnitt I, §5)

Damit ist die Prizisierung der anzuwendenden Deutungsmethode gemeint. Unter
Methode versteht er »die Ableitung eines Themas aus vorher gesetzten Prinzipien«
(Abschnitt VI, §1). Amo stellt neben der analytischen und synthetischen Methode
auch die aristotelische Methode dar, die »mit Argumentenc, sowie die sokratische
Methode, die »mit Fragen« angewandt werden (vgl. Abschnitt VI, §3). Doch Amo
selbst bevorzugt die Dialektik und die Hermeneutik (vgl. Abteilung IV des speziel-
len Teils, Kap. I11, Abschnitt i, §2fF.). Beziiglich der Methoden geht es seiner Ansicht
nach darum, (a) die Intention zu bestimmen, die man hat (heute spricht man von
der Motivation), (b) das Objekt zu benennen, das man untersuchen oder erkennen
will und (c) den Zweck (die Zielsetzung) zu erliutern, den man verfolgt.

Beziiglich des Stils soll er dem »Brauch und dem Geist der Sprache und der Zeit«
folgen (Kap. VII, Abschnitt III, §4).

Drei wesentliche Prinzipien sind bei der Erfiillung der genannten Bedingungen zu
beachten:

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

- Das Objektivititsprinzip. Die Geschichtsschreibung setzt nach Amo dringend
eine objektive Auffassung der Dinge voraus, so dass man »den Archetypus des
Dings« selbst beschreibt, das erkannt wird. Auflerdem muss man »unparteiisch
nach Wahrheit streben« (§7).

« Das Hypothesenprinzip. Nach Amo ist es bei der Geschichtsschreibung drin-
gend erforderlich, verschiedene Hypothesen aufzustellen und zu formulieren,
die danach zu iiberpriifen und auszuwerten sind. Das Hypothesenprinzip, das
»von einem Vorausgesetzten zum anderen« (Kap. I, Abschnitt VIII, §3) verfihrt,
dient dazu, alle méglichen Fiktionen auszuschlief3en (vgl. Abschnitt IV, §5).

. Das teleologische Prinzip. Dem teleologischen Prinzip als »rein forschender
Erkenntnis« kommt die Funktion zu, den Text entsprechend seinem Zweck
auszulegen und zu verfassen (vgl. Kap. I, Abschnitt VIII, §2).

Nach Amo muss die Geschichtsschreibung zwei Ziele in Einklang bringen, um his-
torische Ereignisse objektiv darzustellen und verstehbar zu machen: Dem heuris-
tischen Ziel, welches die Entstehung und die Wirkungen der philosophischen Be-
griffe zu erfassen hat, stellt Amo das hermeneutische Prinzip gegeniiber. Das heu-
ristische Prinzip zeigt, (a) wie philosophische Begriffe in den vergangenen Epochen
gedacht und definiert wurden, und (b) wie sie im Kontext der Gegenwart rezipiert,
reflektiert und zu Ende gedacht werden kénnen. Die hermeneutische Geschichts-
schreibung zielt hingegen darauf, (a) die Wissensliicken der Alten zu schliefien,
b) die Grenzen des zeitgendssischen Denkens aufzuzeigen und c) Modelle fiir zu-
kiinftiges Philosophieren zu entwickeln.

3. Hermeneutik und Geschichte

Nach Amo ist die Hermeneutik keine blofRe Interpretationsphilosophie, sondern
vielmehr ein methodisches Prinzip des Verstehens und Begriindens der zu unter-
suchenden historischen Zeugnisse im gegenwirtigen Kontext. In seinem Traktat
schreibt er: »Die Kunst des Interpretierens oder die Hermeneutik ist die Fertigkeit
des kontemplativen Intellekts, den Sinn eines speziellen Textes durch Heranziehen
logischer Regeln und geeigneter Mittel zu ergriinden« (Kap. VIII, Abschnitt IV, §1).

Dabei weist Amo dem Interpreten die Aufgabe zu, »dass er (1) gebithrende Auf-
merksamkeit walten lasse, (2) kontemplativ itbe und (3) den Gegenstand des The-
mas klar vor Augen habe« (Kap. VIII, Abschnitt II, §1). Um aber seine Glaubwiir-
digkeit nicht zu verspielen, miisse der Interpret seine Zeugnisse sowie den Zeugen
(Autor) genau erwihnen und nicht stillschweigend die Quellen leugnen. Herme-
neutik ist nach Amos Verstindnis ohne die Dreiheit von Autor, Schrift und Inter-
pret unglaubwiirdig oder nicht authentisch. Um glaubwiirdig zu wirken, soll der
Interpret (Philosophiehistoriker) »die Eigentiimlichkeit« des Autors gut kennen,

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

61


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Jacob Emmanuel Mabe

unparteiisch nach Wahrheit streben und die wahre und falsche Lesart erforschen.
Gleichwohl warnt Amo vor einer doktriniren Interpretation, die nur den Regeln
der Logik und Grammatik folgt, wihrend viele Fragen offenbleiben. Denn »jede
Interpretation hat nur bei einer Unklarheit Erfolg, die sich beseitigen lisst« (Kap.
VIII, Abschnitt V, §10).

Uberdies unterscheidet Amo zwischen genereller und spezieller Betrachtung.
Die generelle Betrachtung setzt nach seiner Ansicht voraus, dass jeder Kritiker ein
Polyhistoriker und sehr vielen Sprachen kundig sei. Spezielle Betrachtung ist auf
ein Bildungsfach beschrinkt, doch der Autor soll Kenntnisse tiber die gesamte Phi-
losophie besitzen. Er muss die Regeln der Schrift und der Lektiire beachten (d. h.,
er soll die Projektion der eigenen Meinung in den Text vermeiden). Amo warnt
vor Fiktionen und Vermutungen. Er unterscheidet zwischen doktrinirer und au-
thentischer Interpretation. So folgt z. B. die Bibelinterpretation der Theologen oder
der Rechtsgelehrten anderen Prinzipien (z. B. das Gesetz ist zwar hart, aber ge-
schrieben. Sie setzt aber eine Dunkelheit voraus, die behoben werden kann, ohne
den Sinn des Gesetzgebers zu verindern). Die logische Interpretation hingegen ist
entweder extensiv (Ausweitung des Gegenstandes) oder restriktiv (einschrinkend),
z. B. bis das Gegenteil bewiesen ist.

Beziiglich der Interpretation der Geschichte empfiehlt Amo, die Vergangen-
heit nicht durch selektive und spezielle Momente oder Ereignisse zu interpretieren,
sondern nur in ihrer Allgemeinheit zu untersuchen. Ein Philosophiehistoriker soll-
te demnach ein Generalist, d. h. ein Denker mit interdisziplinirem Geist sowie mit
mehrsprachigen Kenntnissen sein. Dem Generalisten stellt Amo einen Historiker
mit spezialisiertem Blick gegeniiber, der nur mit einer Disziplin oder mit einem
wissenschaftlichen Gebiet vertraut ist. Doch ein guter Historiker, der die Regeln
der Schreib- und Lesekunst gut beherrscht, sollte nach Amo auch gut in der Lage
sein, seinen Wissenshorizont auf andere Wissensgebiete zu erweitern.

4.  Amos Vorurteilskritik und das Afrikaner*innen-Bild aus den Texten
von Immanuel Kant und Georg Friedrich Wilhelm Hegel

Auch grofie Denker unterliegen nicht selten den Lastern ihres Zeitalters. Die be-
rithmten Klassiker der deutschen Philosophie sind davon nicht verschont geblie-
ben, denn die Natur und die Zusammensetzung ihrer Texte spiegeln weitgehend
die kollektive Arroganz ihrer Epoche wider. Angeregt durch den damals verbrei-
teten Stolz und Uberlegenheitskomplex amiisieren sich insbesondere Immanuel
Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel als geistreiche Europier tiber die Afrika-
ner*innen. Trotz Unkenntnis von Afrika und seinen Bewohner*innen wagen es die
beiden Philosophen, Schriften wie Physische Geographie (Kant) (vgl. Kant 1802/1987)
und Vorlesung iiber die Philosophie der Geschichte (Hegel) (vgl. Hegel 2010) zu verfassen,

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

die bis heute keinerlei Freude bei den Leser*innen aufkommen lassen. Wortlich
schreibt Kant: »Die Menschheit ist in ihrer groflten Vollkommenheit in der Ras-
se der Weiflen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent«. Er fuhr
fort: Die Schwarzen Afrikas »sind weit tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der
amerikanischen Volkerschaften« (Kant 1987, AA IX, 316).

Hegel seinerseits sagt iiber den*die Afrikaner®in, er*sie stelle »den natiirlichen
Menschen in seiner ganzen Wildheit und Unbindigkeit dar« und folgert daraus,
dass bei den Schwarzen Afrikas »nichts an das Menschliche Anklingende in diesem
Charakter zu finden« und »ihr Bewusstsein noch nicht zur Anschauung irgendei-
ner festen Objektivitit gekommenc sei. Hegel glaubte tatsichlich die Ursachen der
Probleme Afrikas in seiner Vorlesung iiber die Philosophie der Weltgeschichte zu erkli-
ren. Dabei verwechselte er die Realgeschichte Afrikas mit den Vorurteilen, die er
auf diesen Kontinent projiziert.

Nach Hegel kann es keine Philosophie ohne die Geschichte geben. Als Geschich-
te bezeichnet er alle Ereignisse der Vergangenheit, die er nicht als einfache Vergan-
genheit, sondern als ein gegenwirtiges Vergangenes, d. h.d. h. als eine Vergangen-
heit begreift, die in der Gegenwart gedacht wird. Es sei sodann die Gegenwart, sagt
Hegel, die alle vorherigen oder historischen Ereignisse aufer Kraft setzte und ge-
genwirtig werden lasse. Der Zweck der Geschichte sei zudem die Verwirklichung
der Freiheit. Hegel begreift Freiheit als historische Kategorie, die sich nur im Staat
als einer wirksamen Assoziation zum Schutz der gemeinsamen Interessen der Biir-
ger*innen manifestiere. Die Funktion des Staates sei es, alles zu unternehmen, um
besondere und allgemeine Interessen in Einklang zu bringen. Der Staat sei somit
die Vollendung der Geschichte, insofern sie alle anderen gesellschaftlichen Insti-
tutionen abschaffen lasse, die die nationale Einheit verhindern.

Spricht Hegel von Weltgeschichte, so versteht er darunter die Geschichte der
Freiheit, d. h.d. h. den »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit.« Damit meint er
einen Fortschritt, den alle Volker als absolute Bedingung der Freiheit erkennen
miissen. Zudem betrachtet Hegel die Epochen der Weltgeschichte als Etappen ei-
nes Wegs, der zur Perfektion der Freiheit fithre. Diese Epochen haben nach Hegel
nicht in Schwarzafrika stattgefunden, sondern in der 6stlichen (Orientalen, ein-
schliefdlich Nordafrikas) und westlichen Welt mit Hilfe von grofien historischen
Personlichkeiten wie Alexander, Cisar und Napoleon, die den Weltgeist durch ihre
Ideen, ihre Handlungen und ihre Reden verkérpert haben. Sicherlich wiirde He-
gel diese These heute revidieren und auch Schwarzafrikaner*innen in seine Liste
von Personlichkeiten der Weltgeschichte einbeziehen, wenn er nicht nur Nelson
Mandela, sondern auch Diktatoren wie Lenin, Hitler, Stalin, Mussolini, Idi Amin,
Mobutu, Bokassa etc. gekannt hitte.

Schlieft Hegel Afrika siidlich der Sahara von der Geschichte aus, so will er
dort keine bewussten Vollstrecker*innen des Weltgeistes identifiziert haben, die
in der Lage gewesen sind, mittels ihres Verstandes an der geistigen Entwicklung

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

63


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Jacob Emmanuel Mabe

der Welt mitzuwirken und Staaten aufzubauen. Da Afrika nach Hegel weder Bewe-
gung noch Fortschritte in Richtung Freiheit zeigt, schlieft er daraus, dass dieser
Kontinent nicht zur historischen Welt gehort.

Auf welche Quellen sich Kant und Hegel stiitzen, um ihre Gedanken von der
»Geschichtslosigkeit« (Hegel) und »Unvollkommenheit« Afrikas zu formulieren, ist
philosophisch nicht nachvollziehbar. Jedenfalls sind unter ihrem Einfluss bemer-
kenswert eurozentristische Schulen entstanden, die bis heute mehr Vorurteile,
Scherze oder Spottwitze reproduzieren als niitzliche Lektionen iber Afrika und
seine Volker bieten. Insbesondere Hegel ist aufgrund seines leeren Geschichtsge-
schwitzes lingst zum wichtigsten Wegbereiter des Afropessimismus geworden,
der heute noch fortbesteht und die Verstindigung zwischen Europier*innen und
Afrikaner*innen massiv erschwert.

Hitten Hegel und Kant Amo gelesen, und wenn sie ihn lesen, auch richtig ver-
standen, so wire ihnen ihr leeres Geschwitz iiber Afrikaner*innen nicht unterlau-
fen. Im Traktat fasst Amo die Hermeneutik als eine philosophische Disziplin auf,
die dazu beitragen konnte, die geistige Einseitigkeit sowie Vorurteile zu iiberwin-
den, wobei jedes Vorurteil nach seiner Ansicht negativ ist, weil es von seinem Prin-
zip her auf einem Irrtum des Verstandes beruht. Mit anderen Worten, »Irrtiimer
und Vorurteile entstehen auf eine und dieselbe Weise, nimlich aus dem Intellekt«
(Amo 19652, Kap. IV, Abschnitt VIII, §1). Das Vorurteil ist daher keine Folge von
falscher Erkenntnis, sondern sie entsteht vielmehr aus dem Fehlen von Erkenntnis
schlechthin. Aus Unkenntnis wird die Autoritit als Wahrheit, nicht Wahrheit als
Autoritit zur Geltung gebracht.

Amo weist nachdriicklich darauf hin, dass sich die Autoritit auf das Vorurteil
berithmter Minner griindet, die alles fiir wahr und sehr gut erkliren, was sie selbst
festgesetzt haben. Das Vorurteil ergibt sich daraus, etwas anders zu verstehen und
zu erkennen, als es an sich ist. Der Irrtum selbst beruht nach Amo nicht allein auf
der Ignoranz, sondern auch auf der Unachtsambkeit, dem Vergessen, der Uberstiir-
zung (aus Ungeduld) und dem Mangel an gutem Willen. Damit verbunden ist die
prinzipielle Neigung zu bestimmten Dingen oder die kategorische Abneigung ge-
gen sie. So entsteht beispielsweise das Vorurteil aus Plattheit, dem Neuen skeptisch
gegeniiber zu stehen und lediglich dem Bekannten oder Gewohnten zu folgen.

Amo kritisiert nicht zuletzt das »Vorurteil der Antiquitit« (§4), welches darin
besteht, nur dem, was von den Alten kommt, Wahrheit zu bescheinigen, sowie das
»Vorurteil der Tradition« (§5), allen Uberlieferungen unverindert und unhinter-
fragt Glauben zu schenken. Beziiglich der Wissenschaft spricht Amo vom Vorurteil
der Subtilitit, welches der Erforschung belangloser und unniitzer Dinge zugrun-
de liegt. SchlieRlich ist Amo der festen Uberzeugung, dass Vorurteile allgemein
negativ und damit zu itberwinden sind.

Dass Kant und Hegel trotz ihrer beschimend wirkenden, ja beleidigenden Tex-
te, welche allerdings nur fiir ihre individuelle Biographie und nicht fiir die Philo-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

sophie selbst von Bedeutung sind, bislang eifrige und rufliebende Verehrer*innen
sowie Bewunder*innen in Afrika gefunden haben, die ihre Lehren iiberall preisen,
zeugt nicht zuletzt von ihrer philosophischen Grofie. Vor diesem Hintergrund er-
scheint ein fairer, ehrlicher und produktiver Umgang mit ihren Texten sinnvoll. Es
wire daher ratsam, die Fehler von derart grofien Meisterdenkern nicht als kultu-
relle Schande anzusehen oder sie schlichtweg zu verleugnen, zu iibergehen oder zu
bagatellisieren. Es waren einfach intellektuelle Versiumnisse, die in Zukunft nicht
wieder passieren sollten. Aus den Fehlern der Vergangenheit zu lernen, bedeutet
auch, sie als kaum vermeidbare moralische oder ethische Begleiter des Lebens an-
zunehmen.

Kurz: Die Philosophie kann weder die intellektuellen Fehler beseitigen, die Kant
und Hegel durch die Diskreditierung der Afrikaner*innen begangen haben, noch
Reue oder Schuldgefiihle fiir ihre beschimenden Darstellungen an ihrer Seite emp-
finden. Sie kann, wenn iberhaupt, lediglich Orientierungshilfe zur Vermeidung
von Interpretationsfehlern bieten, die insbesondere explizit rassistischen, afropho-
bischen und diskriminierenden Charakter haben, indem sie zeigt, wie das Verste-
hen textueller Uberlieferungen differenziert herausgearbeitet und umgesetzt wer-
den kann.

Die Differenzierung zielt weder auf die Apologie noch auf die kategorische Ver-
urteilung klassischer Philosoph*innen. Sie kann lediglich dazu beitragen, die in
manchen Textteilen enthaltenen Vorurteile, Beleidigungen und kognitiven Defi-
zite erkennbar und als solche so zu benennen, damit ihre Untersuchbarkeit aus
verschiedenen kulturellen Perspektiven iiberhaupt erst moglich wird. Zudem ist
die Differenzierung in der Regel eine Grundvoraussetzung, ohne die ein objektiver
Umgang mit den umstrittenen Texten von Kant und Hegel kaum maglich ist, inso-
fern sie daran hindern kann, dass man sich passiv in der Bewunderung fiir einen
berithmten Autoren verliert oder ihm blind die Treue schlechthin hilt.

SchlieRlich erméglicht es die Differenzierung, die iiblen Texte weder zuriick-
zuweisen noch die darin enthaltenen ehrlichen Passagen einseitig zu glorifizieren,
sondern vielmehr einer sachlichen und kompromisslosen Kritik zu unterziehen.
Ausgehend von dieser Annahme wird der Philosophie in diesem Zusammenhang
die Aufgabe zugewiesen, methodische Grundlagen fiir ein unparteiisches, trans-
parentes und umfassendes Studium aller klassischen Texte zu bieten. Denn nur
so kann es gelingen, einerseits die gedanklichen Irrtiimer insbesondere von Kant
und Hegel im Hinblick auf ihre deplatzierten Aulerungen iiber andere Vélker zu
verdeutlichen und andererseits zu zeigen, dass ihre Herangehensweisen in der Be-
schiftigung mit auflereuropiischen Kulturen und Geistestraditionen keineswegs
dem rationalen Anspruch geniigen, die sie selbst der Philosophie zuschreiben. Tat-
sichlich begreifen Letztere die Philosophie als eine Reflexion, die stets auf Kritik
ausgerichtet sein miisse. Damit itberfordern Kant und Hegel mit ihren (teilweise
unkritischen) Texten, welche die intellektuelle Uberlegenheit der Européer*innen

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

65


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Jacob Emmanuel Mabe

behaupten, nicht nur sich selbst, sondern auch ihre treuen Leser*innen, die ihrer-
seits ebenfalls nicht frei von Vorurteilen sind. Zusammenfassend besteht die aus
diesen Ausfithrungen zu ziehende Schlussfolgerung lediglich in der niichternen
Erkenntnis, dass man mit Vorurteilen niemals das vollkommene Wissen erlangen
kann.

Mit ihren maflosen Vorurteilen gegeniiber Afrika verletzen Kant und Hegel
eindeutig die von Amo beschriebenen Regeln fiir die objektive Interpretation der
Geschichte. Sie wiren sogar wirkliche Feinde der historischen Vernunft in den Au-
gen Amos. Historisch-hermeneutisch geht es Amo darum zu zeigen, dass man Au-
toren und deren Werke nicht nur sorgfiltig und niichtern gelesen und studiert,
sondern auch sinngemif verstanden haben muss, wenn man Philosophiegeschich-
te schreibt. Das Traktat zeichnet sich dabei als Anleitung in das historische Den-
ken und Schreiben aus, wendet sich gegen dogmatische Geschichtsschreibung und
schliefdt alle Gebiete der Erudition, Medizin, Physik, Theologie etc. mit ein. Von
Amo kénnen wir heute lernen, dass nur ein gutes Verstindnis der Vergangenheit
es uns ermoglicht, das Wissen zu erzeugen, das fir alle Volker und Kulturen an-
nehmbar ist.

5. Schlussbetrachtung

Anton Wilhelm Amo hat seine Philosophie der Hermeneutik und der Geschichte
dem Vorurteilsproblem gewidmet, welches heute noch ein grofRes Hindernis nicht
nur fir die internationalen Begegnungen, sondern auch fir die Erinnerungsarbeit
darstellt. Bei ihm sind Vorurteile immer negativ, wenn sie auch fiir diejenigen, die
sie benutzen, als Urteile, d. h. einzige Wahrheitskriterien betrachtet werden. Nach
Amo sind Urteile, die gegen andere Menschen gerichtet und von ihnen als beleidi-
gend, herabsetzend, verletzend, ja verunglimpfend empfunden werden, Vorurteile,
egal ob sie begriindet sind oder auf bloRen Meinungen beruhen. Im Bewusstsein
der Tatsache, dass den meisten Menschen, die sich mit ihren eigenen Kulturen eng
verbunden fithlen, dem Dilemma der tiberlieferten Urteile und Vorurteile gegen-
tiber anderen Menschen und Kulturen ausgesetzt sind, von dem sie sich nur schwer
loslésen koénnen, schligt Amo die Anwendung von rationalen Gesetzen, Regeln und
Normen vor, die »zur Humanitit« verpflichten (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §10, Re-
geln I - XIII). Amo glaubt zwar an eine gerechte Welt, war sich indessen bewusst,
dass Gerechtigkeit weder durch bloRen Appell noch durch philosophisches Denken
zustande kommt, sondern nur durch die »Ratio des Gesetzes« herrschen kann: »Die
Gerechtigkeit wird nicht durch das Denken bestimmt, sondern durch die Gesetze«
(Regel VI). Doch Amo warnt vor einem blof3en Appell an die Gesetze: »Man soll nicht
immer an das Gesetz appellieren« (Regel VIII). Das Gesetz muss niamlich der Ratio
(dem Vernunft- oder Verstandesdenken) angemessen sein, damit es auch gerechte

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

Anwendung findet (vgl. Regel IX). Daraus erhellt sich, dass Gerechtigkeit aus der
philosophischen Reflexion hervorgehen muss, bevor sie als Gesetz zur Anwendung
kommt. Auf diese Weise macht Amo die Philosophie und damit seine Gerechtig-
keitskonzeption zu den zentralen Bausteinen der universellen Verstindigung. Mit
seiner Hermeneutik will Amo nicht zuletzt erreichen, dass die Geschichtsschrei-
bung dazu genutzt wird, nicht nur an die iberlieferten Ideen und Geschehnisse
der Vergangenheit bestindig zu erinnern, sondern auch um dem Vergessen sowie
dem Unwissen (der Ignoranz) effektiv und dauerhaft entgegenzuwirken.

Literaturverzeichnis

Amo, Antonius Guiliemus. 1738. Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi. Halle.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965a. Traktat iiber die Kunst, niichtern und sorgfiltig zu phi-
losophieren. Halle (Saale): Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965b. Die Apatheia der menschlichen Seele oder iiber das Feh-
len der Empfindung und der Fihigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und
das Vorhandensein von beiden in unserem organischen lebenden Korper. Halle (Saale):
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Descartes, René. 1971. Abhandlung iiber die Methode des richtigen Vernunfigebrauchs und
der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung. Ditzingen: Reclam.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2010. Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte
(gehalten 1830/1831). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel. 1987. »Physische Geographie, Band 2.« In Kants Werke: Akademie-
Textausgabe, Bd. 9, Logik, Physische Geographie, Pidagogik. Berlin: De Gruyter.
Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1710. Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de

Phomme, et lorigine du mal. Amsterdam: Troyel.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. »Versuche in der Theodisée iiber die Giite Got-
tes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Ubels.« In Philosophische
Werke, Band 4, herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg: Meiner.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1998. Die Prinzipien der Philosophie und Monadologie
(Principes de la philosophie ou la Monadologie), herausgegeben von Hartmut Hecht.
Stuttgart: Reclam.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2011. »Anton Guillaume Amo, le pére de la modernité phi-
losophique africaine.« In Héritage du Discours Théologique Négro-Africain. Mélanges
en honneur du Prof. Dr. Bimwenyi-Kweshi, herausgegeben von Nsapo Kalamba,
Mubabinge Bilolo, 69-83. Miinchen u. a.: African University Studies.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2013. »Afrika als Erinnerungsort und Erinnerungsarbeit.
Eine philosophische Perspektive.« In Kein Platz an der Sonne. Erinnerungsorte

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

67


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Jacob Emmanuel Mabe

der deutschen Kolonialgeschichte, herausgegeben von Jirgen Zimmerer, 487-501.
Frankfurt a. M.: Campus.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Amo et Hegel: Deux vies, deux philosophies.« Géo-
politique Africaine 52, 3.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Anton Wilhelm Amo: Ein Wegbereiter der moder-
nen deutschen Philosophie?« In Warum lernt und lehrt man Deutsch in Afrika? Au-
tobiographische Ansichten und didaktische Erfahrungen. Festschrift zu Ehren von Anton
Wilhelm Amo, herausgegeben von dems., 11-28. Nordhausen: Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2020. »Amo’'s Hermeneutics and Hegel’s Historical Preju-
dices against Africa.« Philosophy Study 10, 6: 329-336.

Poser, Hans. 2010. Gottfried Wilhelm Leibniz zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Spinoza, Baruch. 1870. Theologisch-politische Abhandlung. Kritik an der religiosen Intole-
ranz und ein Pladoyer fiir eine sikularisierte Gesellschaftsordnung. Berlin: Heimann.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Andrej Krause

In seiner zweiten grofRen schriftlichen Abhandlung, dem 1738 in Halle in der Kitt-
lerschen Offizin erschienenen Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi behan-
delt Anton Wilhelm Amo Themen der traditionellen — aristotelischen — Logik.! Ein
Kompendium dieser traditionellen Logik stellen die um 1240* von Petrus Hispa-
nus verfassten Summulae logicales dar, wenngleich diese auch logische Neuerungen
enthalten. Obwohl Amo sich nun nicht ausdriicklich auf Petrus bezieht, stimmt er
mit ihm oft iberein, teilweise wortlich. Im Folgenden sollen Amos Ausfithrungen
zu einigen Themen der traditionellen Logik dargelegt, kurz diskutiert und, sofern
passend, mit den Summulae (im Folgenden zitiert nach der lateinischen Ausgabe
von 1972 mit der Angabe von Abhandlung und Abschnitt) verglichen werden. Dies
betrifft konkret Amos Einteilungen der Termini und Sitze (genauer: der Aussage-
sdtze, propositiones) sowie der Schliisse bzw. Argumentationen. Eine ausfithrliche
Gegeniiberstellung mit den von ihm verwendeten logischen Schriften des Aristo-
teles ist nicht beabsichtigt, ebenso wenig eine Betrachtung der von ihm genutzten
logischen Abhandlungen des 17. bzw. 18. Jahrhunderts, von denen die Idea philoso-
phiae rationalis seu logica des Petrus a Sancto Josepho Fuliensi von 1654, der Philo-
sophiae Aristo-Thomisticae Cursus des Augustinus a Virgine Maria von 1664 und die
Logica des Johannes Clericus von 1710 zumindest erwahnt seien.

1 Dieses Werk (abgekiirzt: Tractatus) wird im Folgenden nach der lateinischen Ausgabe von
1968 mit der Angabe der dortigen Seitenzahl zitiert. In eckigen Klammern wird zusatzlich die
Seitenzahl der deutschen Ubersetzung angegeben. Zur Biographie Amos vgl. etwa Brentjes
1976, Firla 2002 u. Abraham 2004, zu Aspekten seines philosophischen Werkes etwa Houn-
tondji 1983, 118-128, Edeh 2003, Wiredu 2004, Mabe 2007, 51-95, Krause 2009, Ette 2014 u.
Somet 2016, 11-43.

2 Zur Abfassungszeit vgl. Degen 2006.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Andrej Krause

1. Termini und Satze

Zu den Termini

Termini sind sprachliche Ausdriicke (vgl. zum Folgenden Tractatus 242-245 [251-
253]). Sie werden von Amo in mehrfacher Hinsicht eingeteilt, zunichst hinsicht-
lich dessen, ob sie leer (inanis) oder bezeichnend (significativus), d. h. ein Zeichen
(signum) sind. Letztere — und nur um diese soll es jetzt gehen — werden intentional,
mit einer gewissen Absicht, gebraucht. Diese Termini sind einfach oder zusam-
mengesetzt (terminus simplex, terminus compositus), je nachdem, ob sie etwas Ein-
faches oder Zusammengesetztes bezeichnen. Das Bezeichnete ist eine Idee (idea)
oder ein Ding (res). Dinge sind Substanzen oder Eigenschaften, wobei — und hier
beruft sich Amo auf die traditionelle Kategorienlehre — Eigenschaften den Kate-
gorien Quantitit, Relation, Qualitit, Wirken, Erleiden, Zeit, Ort, Lage oder Habi-
tus angehoren (vgl. Tractatus 101 [133], 140 [167], 215 [228]). Die Einteilung in ein-
fache und zusammengesetzte Dinge konnte grundsitzlich sowohl die Substanzen als
auch die Eigenschaften betreffen, inwiefern Amo jedoch einfache Eigenschaften an-
nimmt, sei dahingestellt. Er unterscheidet aber klar zwischen einfachen und zu-
sammengesetzten Substanzen. Erstere sind geistig, letztere materiell (vgl. Tractatus
132 [159]). In diesem Sinne einfache (= geistige) Substanzen sind Amo zufolge Gott,
die menschlichen Seelen und die Geister (vgl. Krause 2009, 144ff.). Daher bezeich-
net ein einfacher, nicht eine Eigenschaft bezeichnender Terminus gerade Gott, ei-
ne menschliche Seele oder einen Geist. Jeder zusammengesetzte Terminus, also jeder
Terminus, der Zusammengesetztes bezeichnet, ist konkret oder abstrakt. Konkret
ist er, wenn er Zusammengesetztes kollektiv bezeichnet, abstrakt, wenn er es dis-
tributiv bezeichnet. So kann etwa der zusammengesetzte Terminus »Mensch« eine
Gruppe von Menschen als Ganzes bezeichnen, er kann aber auch jeden einzelnen
Menschen dieser Gruppe bezeichnen. Im ersten Fall ist er konkret, im zweiten abs-
trakt. Termini, die Gruppen von einfachen Dingen - etwa die Gruppe aller mensch-
lichen Seelen — bezeichnen, wiirde Amo vermutlich als zusammengesetzte Termini
auffassen.

Termini werden weiterhin hinsichtlich ihres Umfangs (respectu ambitus) unter-
schieden, sie sind universell (universalis), partikulir (particularis) oder individuell
(individualis). Universell sind sie, wenn sie alle Dinge, die unter den jeweiligen Be-
griff fallen, bezeichnen, etwa wenn der Terminus »Mensch« alle Menschen bezeich-
net. Bezeichnen sie nur einige Dinge, die unter den jeweiligen Begriff fallen, sind
sie partikulir, bezeichnen sie genau ein Ding, sind sie individuell. Wiren alle indivi-
duellen Dinge einfache Dinge, dann wiren alle individuellen Termini einfache Termini.
Wire beispielsweise Sokrates sowohl ein individuelles als auch ein einfaches Ding,
so wire der Terminus »Sokrates« individuell und einfach.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Die Unterscheidung der Termini hinsichtlich ihres Gebrauchs in Sitzen (ratione
usus in propositionibus) fithrt zur Einteilung in kategorematische und synkategore-
matische Termini. Kategorematische Termini sind Subjekt oder Pridikat eines Sat-
zes. Die restlichen Termini des Satzes sind synkategorematisch. Diese bezeichnen
nicht von sich aus, sondern nur im Zusammenhang mit den kategorematischen
Termini. Beispielsweise ist in dem Satz »Also ist Titius sterblich« »Titius« katego-
rematisch und »also« synkategorematisch.

Zu den Satzen
Termini bilden Sitze. Auch diese werden von Amo in mehrfacher Hinsicht einge-
teilt, erstens hinsichtlich dessen, ob sie einfach oder zusammengesetzt sind, zwei-
tens hinsichtlich ihrer Qualitit, d. h. ob sie bejahend oder verneinend sind, und
drittens hinsichtlich der Quantitit, also ob sie universell, partikulir oder individu-
ell sind.? Einen einfachen Satz nennt Amo auch einen kategorischen Satz. Dieser
Satz sagt genau eines iiber eines aus (vgl. zum Folgenden Tractatus 219f. [232]). Das
Ausgesagte ist das Pridikat, dieses wird pridiziert. Dasjenige, iiber das ausgesagt
wird, ist das Subjekt, dieses subjiziert. Kategorische Sitze sind insofern einfach,
als sie keine Sitze als echte Teile enthalten. Sie sind logische Elementarsitze. Th-
re Hauptteile, Subjekt und Pridikat, konnen ihrerseits einfach oder zusammenge-
setzt sein. Dieses Einfach- oder Zusammengesetztsein darf nicht mit dem Einfach-
oder Zuammengesetztsein eines Terminus verwechselt werden. So kann »Mensch«
ein einfaches Subjekt, aber ein zusammengesetzter Terminus sein. Im Satz »Das
Pferd ist ein Lebewesen« (»equus est animal«) sind sowohl Subjekt als auch Pradikat
einfach. Im Satz »Das Pferd ist ein wieherndes Lebewesen« (»equus est animal hinni-
bile«) ist das Pridikat — »wieherndes Lebewesen« — zusammengesetzt, im Satz »Der
gute Mann muss geehrt werden« (»vir bonus est colendus«) ist es das Subjekt — »der
gute Mann«. Und schlieRlich sind im Satz »Der gerechte Mann ist der Liebe wert«
(»vir iustus est amore dignus«) sowohl Pridikat als auch Subjekt zusammengesetzt.
Wihrend einfache Sitze keine Sitze als echte Teile haben, bestehen zu-
sammengesetzte Sitze aus mehreren einfachen Sitzen. Hierbei gibt es finf
Moglichkeiten der Verbindung von einfachen Sitzen (vgl. Tractatus 230 [240]).
Diese kann mit den Termini »wenn, »weil«, »also«, »und« oder »entweder — oder«
(»aut-aut«) erfolgen. Das einschlieffende Oder wird an dieser Stelle nicht erwihnt.
Die entsprechenden Sitze nennt Amo konditional (»Wenn die Sonne scheint, ist

3 Es lohntsich, hier den lateinischen Text ausfithrlich zu zitieren, denn er stimmt, wie sich zei-
gen wird, fast wortlich mit der entsprechenden Stelle in den Summulae logicales des Petrus
Hispanus Uberein: »Propositiones considerantur vulgo secundum quaestiones quae? qualis?
quanta? Respectu quaestionis quae? Propositio alia composita, alia simplex. Ratione quaes-
tionis qualis? alia affirmativa, alia negativa. Ad quaestionem quanta? respondendum propo-
sitionem aliam esse vel universalem, vel particularem, vel individualem« (Tractatus 214 [228]).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Andrej Krause

es Tag«), kausal (»Weil die Sonne scheint, ist es Tag«), rational bzw. illativ (»Die
Sonne scheint, also ist es Tag«), kopulativ (»Jeder Mensch besteht aus Seele und
Korper«) und disjunktiv (»Entweder ist Petrus gerecht oder er ist ungerecht«).

Die Einteilung der Sitze hinsichtlich der Quantitit, also hinsichtlich dessen,
ob sie universell, partikulir oder individuell sind, ergibt sich aus den verwende-
ten universellen, partikuliren oder individuellen Termini. Sie soll aber nicht nur
fiir einfache Sitze, sondern auch fiir zusammengesetzte Sitze gelten, auch diese
sollen sich derartig unterscheiden, und zwar hinsichtlich eines ihrer Glieder oder
hinsichtlich mehrerer ihrer Glieder (»vel quoad alterum, vel quoad utrumque extremum
propositionis«, vgl. Tractatus 215 [228]). Diese Bemerkung kann in zweifacher Wei-
se verstanden werden. Sind mit den Gliedern des Satzes die kategorischen Sit-
ze eines zusammengesetzten Satzes gemeint, dann sind zusammengesetzte Sitze
insofern universell, partikulir oder individuell, als ihre kategorischen Sitze uni-
versell, partikuldr oder individuell sind. Ein zusammengesetzter Satz konnte dann
beispielsweise sowohl universell als auch individuell sein, wenn namlich ein kate-
gorischer Teil von ihm universell und der andere individuell ist, wie in dem Satz
»Wenn alle Menschen sterblich sind, dann ist Titius sterblich.« Hier ist der ers-
te Teilsatz universell, der zweite individuell. Aber auch wenn man die Bemerkung
so versteht, dass damit die Zusammensetzung kategorischer Sitze aus Subjekten
und Pridikaten gemeint ist, die ihrerseits universell, partikulir oder individuell
sind, konnen diese Sitze gleichzeitig von verschiedener Quantitit sein, falls sich
nimlich Subjekte und Pridikate hinsichtlich der GréfRe des Umfangs unterschei-
den. Dann wire etwa der Satz »Titius ist sterblich und Titius ist reich« hinsichtlich
des ersten und zweiten Subjektes individuell, hinsichtlich des ersten und zweiten
Pridikates jedoch universell (oder eventuell partikulir).

Die genannten grundlegenden Einteilungen der Termini und Sitze finden sich
nun im GrofRen und Ganzen auch in den Summaulae logicales des Petrus Hispanus.
Auch dort ist ein Terminus ein sprachlicher Ausdruck, der etwas bezeichnet und
auch dort gibt es nicht-bedeutungstragende sprachliche Ausdriicke, wie etwa »bu-
ba« (vgl. Summulae 1 3). Petrus akzeptiert wie Amo die aristotelischen Kategorien
(vgl. Summaulae 111 5). Er unterscheidet die Termini zwar nicht hinsichtlich Ein-
fachheit bzw. Zusammengesetztheit, wie Amo es tut, aber ebenfalls hinsichtlich
des Umfangs. Demnach kann ein allgemeiner Terminus (ferminus communis) von
mehreren, ein singulirer Terminus (terminus singularis) nur von einem einzigen
pradiziert werden (vgl. Summulae 1 8). Ersterer entspricht dem universellen bzw.
partikuliren Terminus Amos, letztere seinen individuellen Termini. Ferner hilt
auch Petrus kategorematische und synkategorematische Ausdriicke auseinander
(vgl. Summulae 1 5). Die Sitze unterscheidet er dhnlich wie Amo. Demnach gibt es
kategorische (einfache) und hypothetische (zusammengesetzte) Sitze, wobei ers-
tere universell, partikulir, indefinit oder singulir bzw. affirmativ oder negativ sein

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

kénnen.* Bei den hypothetischen Sitzen nennt er nur drei: konditionale, kopula-
tive und disjunktive (vgl. Summulae 1 16). Die Disjunktion ist, anders als bei Amo,
nicht zwingend ausschliefend.

2. Argumentationen

»Argumentatio est: Illatio ex praemissis« (Tractatus 217 [230]), eine Argumentation ist
ein Folgern oder Schliefien aus Primissen. Da Schliisse nun immer Schliisse aus
mindestens einer Pramisse sind, sind Argumentationen nichts anderes als Schliis-
se. Anders gesagt: Argumentationen bzw. Schliisse sind Gruppen von Sitzen, die
aus mindestens einer Primisse und einer Konklusion bestehen. Amo unterscheidet
sieben Argumentationsarten (vgl. Tractatus 234 [243]): Syllogismus, Induktion, Bei-
spiel, Enthymem, Dilemma, Sorites, Prosyllogismus. Der Syllogismus nimmt eine
besondere Stellung ein. Bei ihm handelt es sich um eine Argumentation bzw. einen
Schluss, der aus genau zwei Primissen und einer Konklusion besteht (vgl. Tractatus
217 [230]). Die anderen Arten nennt Amo irregulire Syllogismen. Diese Bezeichnung
ist ungliicklich, da irregulire Syllogismen gerade keine Syllogismen im definierten
Sinn sein sollen.

2.1 Syllogismen

Ein Syllogismus ist, wie gesagt, eine Argumentation bzw. ein Schluss, die bzw. der
aus genau zwei Pramissen und einer Konklusion besteht, Schliisse mit genau einer
Primisse oder mit mehr als zwei Primissen sind keine Syllogismen. Syllogismen
sind einfach oder zusammengesetzt. Sie sind einfach, wenn die Primissen und
die Konklusion einfache, d. h., kategorische Sitze sind, sie sind zusammengesetzt,
wenn mindestens eine Primisse ein aus kategorischen Sitzen zusammengesetzter
Satz ist.

Einfache Syllogismen

Bei den einfachen Syllogismen unterscheidet Amo die vier bekannten Figuren an-
hand der Stellung des sogenannten Mittelbegriffs (vgl. zum Folgenden Tractatus
219-229 [232-240]). Dieser Begriff ist jeweils Teil der beiden Praimissen des Syllo-
gismus. Diese Primissen heiflen Obersatz bzw. Untersatz des Syllogismus. Der

4 Die angekiindigte Parallelstelle bei Petrus lautet: »Divisa propositione tripliciter sciendum
est quod triplex est quesitivum per quod querimus, scilicet: sque?<, squalis?<, >quanta?< [...]
ad interrogationem factam per >que?< respondendum est >cathegoricac< vel >ypotheticac; per
squalis?oaffirmativac vel snegativag [...] per >quanta?< >universalis, >particularisc, >indefinitac, et
ssingularisc< [...]« (Summulae 1 10).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Andrej Krause

Obersatz enthilt das Pradikat, der Untersatz das Subjekt der Konklusion.® Die im
einfachen Syllogismus verwendeten Sitze konnen nicht nur universell und partiku-
lir, sondern auch individuell sein. Das ist ein Unterschied zu Petrus Hispanus, bei
dem die Schlussformen nur universelle oder partikulire, aber keine individuellen
Sitze enthalten (vgl. Summulae IV 13). In der ersten Figur steht der Mittelbegriff im
Obersatz an Subjektstelle und im Untersatz an Pridikatstelle, in der zweiten Figur
jeweils an Pridikatstelle und in der dritten jeweils an Subjektstelle. Hier stimmen
Amo und Petrus tiberein (vgl. Summulae IV). In der vierten Figur, die sich bei Pe-
trus nicht (und bekanntlich auch bei Aristoteles nicht) findet, steht der Mittelbegrift
im Obersatz an Pridikatstelle und im Untersatz an Subjektstelle. Amo ordnet, wie
auch Petrus, den Figuren Modi bzw. Schlussformen zu und bezeichnet die giiltigen
mittels mnemotechnischer Ausdriicke, wobei er mit »a« universell affirmative, mit
»e« universell negative, mit »i« partikulir affirmative und individuell affirmative
und mit »o« partikulir negative und individuell negative Sitze bezeichnet. In den
Summulae werden mit »i« nur partikulir affirmative und mit »o« nur partikulir
negative Sitze bezeichnet.

Eine vollstindige Ubersicht der giiltigen Modi bzw. Schlussformen findet sich
bei v. Kutschera 1967, 342. Vergleicht man dessen Ubersicht mit den Ausfithrun-
gen bei Amo (vgl. Tractatus 224 [236]) und Petrus (vgl. Summulae 1V 13), ergibt sich
folgendes Bild:

Erste Figur ~ v. Kutschera ~ Amo Petrus
barbara barbara barbara
celarent celarent  celarent
darii darii darii
ferio ferio ferio
barbari baralipton
celaront celantes
dabitis
fapesmo
frisesomorum
5 Die deutsche Ubersetzung von 1978 (1965) ist in diesem Zusammenhang mangelhaft. »Me-

dius« ist nicht mit »Mittelsatz« zu (ibersetzen — was fiir ein Satz sollte das sein? —, sondern
mit»Mittelbegriff« (vgl. Tractatus 217 [230]). Gelegentlich wird aufierdem »syllogismus« mit
»Schluss« iibersetzt, was ungenau ist, da nichtjeder Schluss ein Syllogismus ist (ebd.). Ferner
ist das»praedicatum maioris« bzw. das »praedicatum minoris« nicht die »Aussage« des Ober-
bzw. Untersatzes, sondern das jeweilige Pradikat (vgl. Tractatus 220 [232]).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Zweite Figur  v. Kutschera ~ Amo Petrus
cesare cesare cesare
camestres  camestres cambestres
festino festino festino
baroco baroco barocho

cesaro
camestros

Dritte Figur ~ v. Kutschera ~ Amo Petrus
datisi darapti darapti
disamis felapton  felapto
ferison disamis  disamis
bocardo datisi datisi
darapti bocardo  bocardo
felapton ferison ferison

Vierte Figur ~ v. Kutschera ~ Amo

calemes cadere
dimatis fegano
fresison balano
fesapo fedilo
bamalip digami
calemos

Die bei Amo fiir die erste Figur aufgefithrten Modi nennt also auch v. Kutschera,
barbari und celaront fehlen aber bei Amo. Petrus hat u. a. noch baralipton, also
auch a-a-i (wie bei barbari). Bei der zweiten Figur nennt Amo cesare, camestres,
festino, baroco. Dies deckt sich mit den Angaben bei Petrus und bei v. Kutsche-
ra, die bei v. Kutschera aufgefithrten Modi cesaro und camestros fehlen allerdings
bei Amo und Petrus. Bei der dritten Figur stimmen alle drei Autoren tiberein. Bei
der vierten Figur, die bei Petrus, wie gesagt, fehlt, unterscheiden sich Amos und v.
Kutscheras Angaben auf den ersten Blick deutlich. Identifiziert man jedoch cadere
mit calemes, fegano mit fesapo, fedilo mit fresison und digami mit dimatis, was,
wenn man nur die Vokale beachtet, naheliegt, so fehlt bei Amo gegeniiber v. Kut-
schera lediglich bamalip und calemos, also a-a-i und a-e-o. Auflerdem ist balano
bei Amo sicher falsch, a-a-o ist keine giiltige Schlussform der 4. Figur. Hier dirf-
te es sich um einen Druckfehler handeln, denn zwei Seiten weiter — in Tafel A —

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

75


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Andrej Krause

steht anstelle von balano richtig balani (vgl. Tractatus 226 [237], vgl. auch 222 [234]).
Dies wiirde dann bamalip bei v. Kutschera entsprechen. In Tafel A findet sich dafir
ein anderer Druckfehler: Dort wird bocardo als Modus der zweiten Figur genannt.
Das ist falsch, bocardo gilt nicht fiir die zweite, sondern fiir die dritte Figur. Amo
ordnet zwei Seiten zuvor bocardo richtigerweise der dritten Figur zu.

Jeder Syllogismus soll ein giiltiger Schluss sein. Ungiiltige Schliisse konnen
zwar die Form eines Syllogismus haben, sie sind aber keine Syllogismen, sondern
Trugschliisse. Amo fithrt mehrere Arten von Trugschliissen an, darunter solche, die
aufgrund von Aquivokationen (Mehrdeutigkeiten) eines dann scheinbaren Mittel-
begriffs entstehen (vgl. Tractatus 239-242 [247-250]). Das von ihm fiir einen der-
artigen Trugschluss angegebene Beispiel lautet: »Jeder Hund ist ein Lebewesen.
Irgendein Stern ist ein Hund. Also: Irgendein Stern ist ein Lebewesen.« Der mehr-
deutige Mittelbegriff ist »Hund« (»canis«). Dieses Beispiel findet sich auch bei Pe-
trus (vgl. Summulae VII 30), der mogliche Trugschliisse in Abhandlung VII sehr
ausfithrlich erdrtert.

Syllogismen miissen nicht wahr sein. Ihre Wahrheit hingt von der Wahrheit
der Primissen ab. Amo unterscheidet in diesem Zusammenhang demonstrative,
dialektische, pseudographische und sophistische Syllogismen (vgl. Tractatus 218
[231], 237 [246]). Ein Syllogismus ist demonstrativ, wenn dessen Primissen und auch
dessen Konklusion notwendigerweise wahr sind. Dann ist er ein wahrer Syllogis-
mus. Ein Syllogismus ist dialektisch, wenn dessen Sitze nur mit einer gewissen
Wahrscheinlichkeit wahr sind, pseudographisch, wenn sie als notwendigerweise
wahr erscheinen, ohne es zu sein, und sophistisch, wenn sie als wahrscheinlicher-
weise wahr erscheinen, aber ebenfalls ohne es zu sein. Auch Petrus unterscheidet
Syllogismen anhand des Wahrheitsgehaltes der Primissen und der Konklusion.
Er zihlt demonstrative, dialektische, versuchende und sophistische Syllogismen
auf (vgl. Summulae VII 4-9). Beim demonstrativen Syllogismus sind die Primissen
wahr, beim dialektischen Syllogismus sind sie nur mit einer gewissen Wahrschein-
lichkeit wahr. Beim versuchenden Syllogismus hilt der Respondent, also der, auf
den die Disputation gerichtet ist, die Pramissen fiir wahrscheinlicherweise wahr,
ganz gleich, ob sie tatsichlich wahr sind oder nicht. Der sophistische Syllogismus
verwendet Primissen, die wahrscheinlicherweise wahr erscheinen, aber nicht
wahrscheinlicherweise wahr sind. Aufierdem ist er nur scheinbar ein Syllogismus,
da er nicht giiltig, sondern ein Trugschluss ist.

Zusammengesetzte Syllogismen

Zusammengesetzte Syllogismen bestehen ebenfalls aus genau drei Sitzen (zwei
Primissen und einer Konklusion), wobei aber nicht alle diese Sitze einfach sind,
sondern zumindest eine der Primissen ein zusammengesetzter Satz ist (vgl. zum
Folgenden Tractatus 229-233 [240-243]). Letzterer konnte zunichst einmal kondi-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 77

tional, kausal, rational bzw. illativ, kopulativ und disjunktiv sein. Nun verwendet
Amo an dieser Stelle nur drei dieser Satzarten, und zwar konditionale, kopulative
und disjunktive. Womoglich fasst er hier kausale Sitze letztlich als konditionale
auf und rationale (illative) Sitze als solche, die ihre Folgerungen sowieso jeweils
unmittelbar enthalten. Es sei daran erinnert, dass Petrus bei den hypothetischen
Sitzen genau die drei Satzarten unterscheidet, die Amo jetzt als relevant fiir den
zusammengesetzten Syllogismus ansieht.

konditionaler Syllogismus
Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den von Amo angefithrten Beispielen ergibt,
folgende Formen haben:

(i) Wenn p, dann q. p. Also: q.

(i) Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht p. Also: Nicht q.
(iii) Wenn p, dann nicht q. p. Also: Nicht q.

(iv) Wenn nicht p, dann q. Nicht p. Also: q.

Diese Formen sind (bzw. stehen fiir) zusammengesetzte Syllogismen im definier-
ten Sinn, da jeweils die erste Primisse ein konditionaler Satz und insofern zusam-
mengesetzt ist. Sie sind Varianten des traditionellen modus ponens. Im System des
natiirlichen Schliefiens der modernen Aussagenlogik kennt man diesen modus als
Abtrennungsregel. Amo nennt drei weitere Beispiele, die sich schematisch wie folgt
darstellen lassen und die Varianten des traditionellen modus tollens sind.:

(v)  Wenn p, dann q. Nicht q. Also: Nicht p.
(vi Wenn nicht p, dann nicht q. g. Also: p.
(vii) Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht nicht q. Also: p.

Diese Schliisse sind giiltig, nur hitte man eventuell an Stelle von (vii) in Analogie
zur Aufzihlung (i) bis (iv) Folgendes erwartet:

(vii*) Wenn p, dann nicht q. q. Also: Nicht p.
(viii) Wenn nicht p, dann q. Nicht q. Also: p.

Abschliefiend gibt Amo zwei Beispiele fiir klassische Fehlschliisse an:

(ix) Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist gebildet. Also ist er gelehrt.
(x) Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist nicht gelehrt. Also ist er nicht gebil-
det.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Andrej Krause

Schematisch lisst sich dies so schreiben:

(xi) Wenn p, dann q. q. Also: p.
(xii) Wenn p, dann q. Nicht p. Also: Nicht q.

Es ist offensichtlich, dass es sich hierbei um Fehlschliisse handelt.

kopulativer Syllogismus
Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den angefiihrten Beispielen ergibt, folgende
Formen haben:

(i) pundq.Also: p.
(i) pundq. Also: q.
(iii) Nicht (p und q). p. Also: Nicht q.

Allerdings stellen die ersten beiden Satzgruppen keine Syllogismen dar, da sie je-
weils genau eine Primisse enthalten. Sie sind daher, obwohl die Primisse jeweils
ein zusammengesetzter, kopulativer, Satz ist, insbesondere keine zusammengesetz-
ten Syllogismen, wenngleich sie giiltige Argumente sind. Amo scheint das auch
einzuriumen, es ist jedoch falsch, diese Argumente als Enthymeme aufzufassen,
wie er es tut (vgl. Tractatus 233 [243]), denn hier miissen keine unausgesprochenen
Pramissen erginzt werden. Die Konklusion ergibt sich jeweils unmittelbar aus der
Pramisse. Auflerdem wire diese Annahme inkonsistent, da Enthymeme nach Amos
eigenen Angaben keine Syllogismen sind und somit auch keine zusammengesetzten
Syllogismen sein koénnen. Im System des natiirlichen SchliefRens sind (i) und (ii)
Varianten der Regel zur Beseitigung der Konjunktion. (iii) kénnte beispielsweise
durch die De Morganschen Regeln und die Regel zur Beseitigung der Disjunktion
gestiitzt werden, die beim folgenden disjunktiven Syllogismus verwendet wird.

disjunktiver Syllogismus

Dieser Syllogismus ist zusammengesetzt im Sinne Amos. Das angegebene Beispiel
lasst sich wie folgt schematisieren:

() Entweder p oder q. Nicht p. Also: q.

Diesem Schema entspricht die erwihnte Regel der Beseitigung der Disjunktion,
die iiblicherweise fiir das einschlieflende Oder eingefiihrt wird, so dass dann ent-

sprechend gilt:

(i) p oder q. Nicht p. Also: q.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Amo wiirde (ii) sicher auch zustimmen.

Petrus Hispanus untersucht ebenfalls konditionale, kopulative und disjunktive Sit-
ze, wobei er fiir die verwendeten Operatoren (»wenn, »und«, »oder«) Wahrheits-
bedingungen angibt, die Ahnlichkeiten mit den Wahrheitsbedingungen der aussa-
genlogischen Implikation, Konjunktion bzw. Disjunktion haben. Darauf soll hier
nicht weiter eingegangen werden (vgl. dazu Summaulae I 17, Krause 2011, 75f.).

2.2 Andere Argumentationsarten

Die tibrigen von Amo angegebenen Argumentationsarten sind keine Syllogismen,
die Anzahlihrer Pramissen ist verschieden von zwei, sie haben also entweder genau
eine Pramisse oder mindestens drei Primissen (vgl. zum Folgenden Tractatus 233-
236 [243-245]). Amo zihlt, wie erwihnt, sechs derartige irregulire »Syllogismen«
auf: Induktion, Beispiel, Enthymem, Dilemma, Sorites und Prosyllogismus. Petrus
nennt neben dem Syllogismus nur drei weitere Argumentationsarten: Induktion,
Enthymem und Beispiel (vgl. Summaulae V 3).

Eine Induktion ist ein Schluss von mehreren individuellen Sitzen auf einen uni-
versellen oder partikuliren Satz. Amo gibt folgendes Beispiel an: »Durch Luxus gin-
gen die Assyrische Monarchie, Karthago, Tyrus, Sidon, Sodom, Gomorrha [...] usw.
zugrunde. Also: Durch Luxus gehen Staaten zugrunde, wenn nicht alle, so doch
sehr viele« (Tractatus 234 [244].) Die allgemeine Form der Induktion ist demnach:
»X1 ISt Y. X, isty. X3 isty. usw. Also: Alle (oder doch ziemlich viele) x sind y.« Amo sagt
explizit, dass die Induktion eine »Erschliefung [..] aus gehiuften dhnlichen Bei-
spielen« sei (Tractatus 234 [243]). Demnach sind Beispiele offensichtlich Sonderfille
der Induktion. Sie verwenden weniger Pramissen als Induktionen, gegebenenfalls
nur eine. Die von Amo hierfiir angegebene Argumentation lautet: Christus hat Pe-
trus, der Bufle tat, verschont. Und er hat den Schicher, der BufRe tat, verschont,
und er hat Magdalena, die Buf3e tat, verschont. Also wird er auch mich, wenn ich
BufRe tue, verschonen (Tractatus 234 [244]). In den Summulae wird an entsprechen-
der Stelle nur eine Primisse aufgezahlt.® Ein Enthymem ist ein Argument, das als
Teil eines Syllogismus aufgefasst werden kann, insofern bei ihm eine der beim Syl-
logismus erforderlichen Primissen nicht formuliert ist, sondern erginzt werden
muss, wie etwa in dem Enthymem »Jeder Mensch ist vernunftbegabt. Also: Jeder
Mensch denkt.« Hier muss die Primisse »Jeder Vernunftbegabte denkt« erginzt

6 »Es ist schlecht, dass die Bewohner von Leon gegen die von Astorga kimpfen; Also: Es ist
schlecht, dass die Bewohner von Astorga gegen die von Zamora kimpfen« (Summulae V 3).
Petrus unterstellt, dass die Pramisse hier fir einen universellen Satz steht, der besagt, dass
es generell schlecht ist, dass Grenznachbarn gegen Grenznachbarn kimpfen.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

79


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Andrej Krause

werden. Amos Ausfithrungen zum Dilemma sind sehr fragmentarisch. Ublicher-
weise wird unter einem Dilemma ein Schluss aus zwei konditionalen Primissen
verstanden, deren Vordersitze sich kontradiktorisch widersprechen, deren Nach-
sdtze aber gleich sind. Man kann dann auf die Geltung des Nachsatzes schlief3en.
Schematisch: »Wenn p, dann q. Wenn nicht p, dann auch q. Also: q.« Allerdings
wiirde diese Argumentation genau zwei Primissen enthalten, so dass es sich bei
ihr nach Amos eigenen Festlegungen um einen Syllogismus, und zwar um einen zu-
sammengesetzten Syllogismus handeln miisste. Beim Sorites soll das Pridikat der
ersten Primisse das Subjekt der zweiten sein, das Pradikat der zweiten das Subjekt
der dritten usw. Die Konklusion enthilt dann als Pridikat das Pridikat der letzten
und als Subjekt das Subjekt der ersten Primisse, etwa wenn aus »Alle A sind B. Alle
B sind C. Alle C sind D.« auf »Alle A sind D.« geschlossen wird. Der Prosyllogismus
soll eine Aneinanderreihung von Syllogismen sein, wobei die jeweiligen Zwischen-
konklusionen zum weiteren Schlief}en verwendet werden. Lauten die Pramissen
beispielsweise p, q und r, so konnte man aus p und q auf eine Zwischenkonklusion
s schlieflen und mit dieser und r auf eine abschlieRende Konklusion t. Neben die-
sen von Amo explizit genannten Argumentationsarten gibt es sicher noch weitere
Begriindungen, die unter seinem Begriff der Argumentation - eine Gruppe von
Sitzen, die aus mindestens einer Primisse und einer Konklusion besteht — fallen
wiirden, die Amo aber nicht nennt, etwa die folgende: Nicht (p und q). Also: Nicht
p oder nicht q.

Am Ende seines Tractatus duflert sich Amo zu den Disputationsarten und un-
terscheidet doktrinale (demonstrative), dialektische, versuchende (tentative) und
sophistische Disputationen (vgl. Tractatus 264-266 [270-271]). Diese Aufzihlung
stimmt wortlich mit der bei Petrus Hispanus iiberein (vgl. Summulae VII 4), es
gibt jedoch inhaltliche Unterschiede. Petrus nimmt seine Einteilung gemif seiner
Unterscheidung der Syllogismen vor, wihrend Amos Kriterien allgemeiner sind,
zumal seine Bemerkungen viel kiirzer als die entsprechenden Ausfithrungen in den
Summulae sind. Amo zufolge findet die doktrinale Disputation in den Wissenschaf-
ten statt, wobei sie als erste Primissen die Prinzipien der jeweiligen Wissenschaft
verwendet. Er nennt keine spezielle Wissenschaf, fiir Petrus sind dies Mathematik
und Naturwissenschaft (vgl. Summulae VII 12). Die dialektische Disputation stiitzt
sich auf Wahrscheinlichkeiten und fithrt nur zu einer Vermutung (ad opinionem).
Amo nennt auch hier keine einschligige Disziplin, fiir Petrus ist dies jedenfalls die
Philosophie (vgl. ebd.). Die versuchende Disputation geht allein von den Thesen der
Disputierenden aus, wihrend die sophistische Disputation Trugschliisse benutzt.

Amo zufolge hat jeder Disputierende insbesondere die Pflicht, die Heiterkeit
des Gemiits (animi serenitas) zu bewahren:

»[..] dafd wir ndmlich die Sorgen und Aufregungen ablegen und darangehen, die
These in der Palédstra des gelehrten Wettstreites beharrlich zu verteidigen, damit

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

wir uns nicht vom Wortgeprassel des Gegners auf die Gegenseite schlagen lassen,
nach dem Wort: Wir sind bereit, ohne Verbissenheit zu widerlegen und uns ohne Wut
widerlegen zum lassen« (Tractatus 267 [271]). Amo zitiert an dieser Stelle Cicero (»[...]
et refellere sine pertinacia et refelli sine iracundia parati sumus«, Cicero 1997, Il 2

[5]).

Diese Pflicht hat bis heute nichts an Aktualitit verloren.

Literaturverzeichnis

Abraham, William E. 2004. »Anton Wilhelm Amo.« In A Companion to African Philo-
sophy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 191-199. Oxford: Blackwell Publishing.

Amo, Anton Wilhelm. 1968 (1738). »Tractatus de arte sobrie et accurate philo-
sophandi.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student, Dok-
tor der Philosophie, Magister legens an den Universititen Halle, Wittenberg, Jena
1727-1747. Dokumente/Autographe/Belege, herausgegeben von der Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg, 60-275. Halle (Saale): Martin-Luther-Universitit
Halle-Wittenberg.

Amo, Anton Wilhelm. 1978. »Traktat von der Kunst, niichtern und sorgfiltig zu
philosophieren.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student,
Doktor der Philosophie, Magister legens an den Universititen Halle, Wittenbery, Je-
na 1727-1747. Ubersetzung seiner Werke, herausgegeben von der Martin-Luther-
Universitidt Halle-Wittenberg, 103-280. Fotomechanischer Nachdruck der Aus-
gabe von 1965. Halle (Saale): Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Brentjes, Burchard. 1976. Anton Wilhelm Amo. Der schwarze Philosoph in Halle. Leipzig:
Koehler & Amelang.

Cicero. 1997. Tusculanae disputationes. Gespriche in Tusculum, herausgegeben von
Ernst Alfred Kirfel. Stuttgart: Reclam.

Degen, Wolfgang. 2006. »Inhaltliche Einfithrung.« In Petrus Hispanus. Logische Ab-
handlungen. Tractatus/Summulae Logicales, herausgegeben von Hans Burkhardt,
IX-XXIII. Miinchen: Philosophia.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.
Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:
Kadmos.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-
mermohr — Privatdozent fiir Philosophie — Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Hountondji, Paulin J. 1983. »An African philosopher in Germany in the eighteenth
century: Anton-Wilhelm Amo.« In African Philosophy: Myth and Reality, heraus-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Andrej Krause

gegeben von Paulin J. Hountondji, 111-130. Bloomington: Indiana University
Press.

Krause, Andrej. 2009. »Anton Wilhelm Amo’s Ontology.« Philosophia africana 12: 141-
157.

Krause, Andrej. 2011. »Zum Begriff der Argumentation bei Petrus Hispanus.« Salz-
burger Jahrbuch fiir Philosophie 56: 69-80.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

Peter of Spain. 1972. Tractatus called afterwards Summaule logicales, herausgegeben von
L. M. De Rijk. Assen: Van Gorkum.

Petrus Hispanus. 2006. Logische Abhandlungen. Tractatus/Summulae Logicales, her-
ausgegeben von Hans Burkhardt. Miinchen: Philosophia.

Somet, Yoporeka. 2016. Anthony William Amo. Sa vie et son ceuvre. Le Plessis-Trévise:
Teham Editions.

von Kutschera, Franz. 1967. Elementare Logik. Wien, New York: Springer.

Wiredu, Kwasi. 2004. »Amo’s Critique of Descartes’ Philosophy of Mind.« In A
Companion to African Philosophy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 200-206.
Malden: Blackwell Publishing.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literarisierung der Person und des Werkes
von A.W. Amo

Constant Kpao Sare

Einleitendes: Ein Gelehrter der Rassenfrage wird Opfer des Rassismus

Zu den Gelehrten, die im Zeitalter der Aufklirung fir die Mentalititsvorbereitung
zu Gunsten der Rechte der in Europa lebenden Afrikaner*innen eintraten, gehorte
der Philosoph Anton Wilhelm Amo (ca. 1700-1758). In der Forschungsliteratur wird
Amos Lebenswerk als Teil des intellektuellen Erben der afrikanischen Diaspora be-
trachtet (vgl. Abraham 1996) und gilt als unverzichtbare Quelle fir die Geschichte
des Volkerrechts (vgl. Kleinschmidt 2013, 257f.), fiir die interkulturelle Philosophie
(vgl. Wimmer 1990, 110ff.; Mabe 2007), fiir die Deutung des rassistischen Wissens-
archivs des >Weif3seins« (vgl. Hund 2017, 8off.) usw. Die 1747 gegen Amo verbrei-
teten rassistischen Schmihgedichte illustrieren die Schattenseite der Aufklirung
in Bezug auf die Rasse-Doktrin (vgl. Smith 2015, 228ft.). Amo zahlte den Preis der
Ausklammerung seiner Person von der Heroisierung der Aufklirungsphilosophen.
Lange wurden in westlich geprigten Erzihlungen - einschlieflich des kolonialge-
schulten Afrikas — Philosophen wie Kant, Hegel u. a. mythisiert und literarisiert,
wobei Amos Name kaum Erwihnung fand. Diese literarische Amo-Amnesie, wie
hier auch zu zeigen sein wird, lisst sich bis in die nachkoloniale Zeit hinein nach-
verfolgen. Dabei liegt die Vermutung nahe, dass diese kollektive Verschwiegenheit
mit der Verbreitung des rassistischen Topos vom »verliebten Afrikaner« in der 6f-
fentlichen Meinung in Verbindung gebracht werden kann.

1. Der rassistische Topos des verliebten Afrikaners

Das Motiv des verliebten Afrikaners gehort sicherlich zu den beliebtesten Topoi
der europiischen Literatur. Seine literarische Gestaltung lasst sich mindestens bis
ins 17. Jahrhundert zuriickverfolgen. Man findet es als Titel der fiktiven Erzihlung
Der Verliebte Afrikaner (1671) des franzésischen Barock-Dichters Gabriel de Brémond
(ca. 1645-1705). Wihrend es dort nicht um die Liebe eines Afrikaners geht, sondern
eher um die Liebe des noblen Franzosen Albirond zu Uranie, einer in Tunis leben-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Constant Kpao Sare

den Sklavin, wurde dieser Stoff in der deutschsprachigen Literatur, wie Detering
(2016, 90-110) am Beispiel des Romans Der Verliebte Europder (1682) des Barockro-
manciers Johann Beer (1655-1700) aufgezeigt hat, umgedeutet. Dies illustriert, dass
die wohlwollende Anniherung zum >verliebten Afrikaner< der herrschenden Welt-
anschauung zuwiderlief. Offensichtlich lassen sich die vom Jura-Professor Johann
Ernst Philippi (1700-1757) verbreiteten Schmahschriften gegen Amo auch in diesen
allgemeinen Kontext einschreiben. Brémonds Untertitel »Neue Galanterie« wird
nimlich in Philippis Gedicht als »galanter Liebesantrag« eines Mohren umgedich-
tet.! Um Amos Person in der kollektiven Imagination verblassen zu lassen, wird
er dort nicht als ehrwiirdiger Philosoph dargestellt, sondern als ein verzweifelter
»schwarzer« Heiratsanwirter fiir Astrine, die weifle Frau. Wie die Kunsthistori-
kerin Anna Greve treffend einriumt, muss man diesen aussondernden Topos un-
eingeschrinkt als paradigmatisch fiir die ganze Weif8sein-Ideologie abstrahieren,
d. h. als »symptomatisch fiir die Dominanz rassistischen Denkens in der weifen
Mehrheitsgesellschaft« (Greve 2013, 13). Zum Beleg fiihrt sie an, dass selbst im Rah-
men der Wiederentdeckung der Person von A'W. Amo in der ehemaligen DDR die
Kunstgeschichte 1965 durch eine Bronzeplastik zu seinen Ehren in Halle bereichert
werden konnte, wobei er nicht als Philosoph, sondern véllig inadiquat »mit einer
in gleicher Weise >gekleideten« Frau dargestellt wurde [...], obwohl gerade der Ras-
sismus seiner Umwelt die Heirat mit einer weiflen Deutschen verhindert hatte«
(ebd.).

Vor diesem Hintergrund wird ersichtlich, dass selbst gutgemeinte Rehabili-
tierungsversuche von A.W. Amo es oft nicht schaffen, die kolonialistisch geprigte
asymmetrische Reprisentation des >Anderen< zu vermeiden. Insofern soll in der
vorliegenden Uberlegung mit Literarisierung nicht nur einseitig die anspruchsvol-
len bzw. gelungenen literarischen Gestaltungen verstanden werden, sondern viel-
mehr soll die noch iiberschaubare fiktive Amo-Literatur moglichst explizit analy-
siert werden. Bevor aber auf dieses Spektrum eingegangen wird, kann es sich noch
als gewinnbringend erweisen, das heutige diasporische Engagement fiir die Sicht-
barkeit des afrikanischen Philosophen der Aufklirung zu tiberfliegen.

2. Literarische Amo-Amnesie und die Antwort
der afrikanischen Diaspora

Im Kontext der Mythisierung der Aufklirung sind Romantisierungen und Fiktio-
nalisierungen von Denkern wie Rousseau, Kant, Hegel u. a. kaum tiberschaubar.

1 Vgl. »Herrn M. Amo zu Jena, eines gelernten Mohrens, Galanter Liebesantrag an die Made-
moiselle Astrine, eine schéne Brunette« und »Der Mademoiselle Astrine Parodische Antwort
Auf vorstehendes Gedichte Eines verliebten Mohrensc, in: Philippi 1749, 10-19.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

Immanuel Kant beispielsweise gilt in der Literatur mehr noch als in der Philoso-
phie als ein legitimer vorbildlicher Klassiker, da er dort »stilistische Normen festle-
gen [konnte], durch deren Nachahmung der Kiinstler sich schulen muss« (Bezzola
1993, 62). Recht interessant und ziemlich kurios zugleich ist die Feststellung, dass
Amos Wirkung auf die afrikanische Literaturkritik kaum achtenswert ist. Und dies
obwohl er sich auch dann und wann als Kiinstler* und Dichter versucht hatte (vgl.
van der Heyden 2008, 71). Vor diesem Hintergrund ist Jacob Emmanuel Mabes Vor-
schlag an die afrikanische Germanistik gar nicht so unlogisch, Amos Namen doch
»mit der zukiinftigen Verbreitung der deutschen Sprache und Kultur insbesondere
in Afrika zu verbinden« (Mabe 2014, 9).

Offensichtlich wird die Hoffnung fiir diesen Paradigmenwechsel weniger von
der afrikanischen Literatur im engeren Sinne als vielmehr von einer interkulturell
reflektierten Literatur mit Bezug zu Afrika kommen. Wie die Arbeiten des Notting-
hamer Germanisten Dirk Gottsche zeigen, besteht eine solche Literatur sowohl aus
postkolonial informierten deutschen (weifen) Autor*innen als auch aus deutsch
schreibenden Autor*innen afrikanischer Herkunft (vgl. Gottsche 2009 und 2012).
Forschungskonsens in diesem Kontext ist, dass eine solche Literatur in der Lage
ist, die literarische Imagination der afrikanischen Perspektive und die des diaspo-
rischen >Dritten Raums«< (Bhabha) in Einklang zu bringen.

Fiir diese Reflexion in Bezug auf A.W. Amo kann man das operative Subgenre
des diasporischen Theaters als Beleg anfithren. Es lisst sich allerdings schwerlich
auch nur andeutungsweise die Zahl solcher Texte summieren, da es sich oft um
(lokale) Projekte von Initiativen der Afrikaner®innen in grofien deutschen Stid-
ten handelt, die meistens unverdffentlicht bleiben oder in kaum etablierten Publi-
kumsverlagen erscheinen. Beschrinkt ist die Zahl jener Texte, deren dsthetisch-
theatrale Praktiken es in eine breitere Offentlichkeit schaffen. Einer dieser erwih-
nenswerten Texte ist das Stiick Amo — Eine dramatische Spurensuche (2005), das 2005
im »Theater im Pumpenhaus« (Miinster) uraufgefithrt wurde. Entstanden ist das
Stiick als Teil der Kitunga.Projekte, einer Kulturinitiative der Stadt Miinster, die
vom deutsch-kongolesischen Journalisten Richard Nawezi initiiert wurde. Uber die
Funktion der Gegenstimmbildung dieser Theaterarbeit hat Tania Meyer aufgezeigt,
dass es sich hierbei um ein interkulturelles und postkolonial inspiriertes Theater-
projekt handele, welches versucht, hierarchisierte Sichtweisen zu verhandeln wie
zu verschieben (vgl. Meyer 2016, 137-240). Diese These haben wir andernorts auch
anhand der Wechselausstellung »Homestory Deutschland« (2006) und deren gleich-
namigen Multimedia-Theaterstiicks vertreten (vgl. Kpao Saré 2018, 54ff.). Dieses

2 Monika Firla prasentiert eine Zeichnung Amos: Eine junge Frau, die in der linken Hand eine
Tabaksdose hilt, der sie eine Prise entnommen hat (vgl. AfriTiDe Ceschichtswerkstatt n.d.;
vgl. auch Firla 2012).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

85


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Constant Kpao Sare

Projekt von ManuEla Ritz und Sharon Otoo wurde nicht nur in Deutschland, son-
dern auch in Kollaboration mit den Goethe-Instituten in Abidjan, Dakar, Dar es
Salam, Johannesburg, Kampala sowie in den USA gezeigt (vgl. Lauré al-Samarai
2011).

Schliefdlich kann nicht unerwihnt bleiben, dass der Versuch schwarz-weifSer
Anniherung und Stimmgebung an die in Deutschland lebende afrikanische Dia-
spora bei manchen weniger anspruchsvollen Texten nicht gelingt. Zwei kleine Amo-
Texte sollen hierzu angefithrt werden: Zeha Schréders Der Spinnenmann (2009) und
Jirgen Jankofskys Anna und Amo (2012).

Der Spinnenmann® (Schréder 2009) wurde anlisslich des 100. Jubiliums der
Stadtbibliothek Miinster verfasst und am 05.05.2009 uraufgefithrt. Inszeniert wird
hierbei das Gesprich zwischen dem Schweizer Schiffsarzt David Henri Gallandat
(1732-1782) und Amo, wobei die Absicht des Autors ist, die immer horbarer werden-
de Kritik an der Ausklammerung der Person von Amo aus dem Allgemeinwissen
zu bagatellisieren, indem die These in den Vordergrund geriickt wird, es gebe auch
etliche europiische Philosophen, die wie Amo den Ruhm nicht gekannt haben. Der
Autor lisst nimlich seine Amo-Version sagen: »In zweihundert, dreihundert Jah-
ren wird man meine Schriften nicht mehr lesen. Ich bin kein Leibniz, kein Pascal.
Aber das - nein: und das — verbindet mich mit den meisten meiner hellhiutigen
Kollegen, Professoren« (Schroder 2009, 7). Gleichzeitig versucht Zeha Schroder,
Amos europiische Erfahrungen mit dem ghanaischen Volksmirchen Kwaku Anan-
se in Zusammenhang zu bringen. Dabei weify man, dass jene weisheitssuchende
Figur der westafrikanischen Erzihltradition (nach europiischem Motivverstind-
nis als »Trickster« eingeordnet) meist als »liebenswerter Verlierer« (Lundt 2018, 13)
erscheint. Eine solche Erfahrung in Verbindung mit Amos philosophischem Wer-
degang zu bringen, ist nur im Rahmen des bekannten Frobenius-geschulten Pa-
ternalismus zu verstehen. Denn die Absicht scheint letztendlich, die Aufklirungs-
philosophie als Quelle fir die afrikanische Weisheit zu postulieren. Die anachro-
nische Fehlinterpretation wird sichtbar, wenn man beispielsweise die neuere Er-
kenntnis mitberiicksichtigt, die Amos Philosophie in die Tradition des bis ins 17.
Jahrhundert zuriickgehenden afrikanischen Aufklirungsgedankens einschreibt.*
So wie Der Spinnenmann ist Jirgen Jankofskys Kinderbuch Anna und Amo eigentlich
gut gemeint, kann sich allerdings kaum von alten Stereotypen l6sen; zum Beispiel
ist Patrick, der neue Schiiler aus Ghana, der von seinen Klassenkameraden ohne
Wenn und Aber auf den Namen Amo umgetauft wird, »schwarzhiutig, lockig, 13-
chelnd« (Jankofsky 2012, 12).

3 Ich danke Frau Dr. Monika Firla fiir den Hinweis auf diesen Text.

4 Der Osloer Ideenhistoriker Dag Herbjgrnsrud zeigt, dass sich dieser Aufklarungsgedanke bei
afrikanischen Gelehrten bis ins17. Jahrhundert in Texten des athiopischen Philosophen Zera
Yacob (1599-1692) zuriickverfolgen ldsst (vgl. Herbjgrnsrud 2017).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

Als Kontextualisierungsmedium der Person von A.W. Amo fiir diasporische
Zwecke kann man neben dem Theater auch den Film anfithren. Monika Firla er-
wiahnt den ca. 1965 vom Regisseur Kurt Puppe gedrehten Dokumentarfilm »Anton.
Gvil. Amo Afer« (vgl. AfriTiDe Geschichtswerkstatt n.d.). Bei der Vermarktung
dieses Films hitte sich die DDR allerdings viel Mithe ersparen konnen, da der
in der kommunistischen Welt damals populire ghanaische Prisident, Kwame
Nkrumah, dem man durch den Amo-Film einen Gefallen tun wollte, bereits 1966
durch einen Militirputsch gestiirzt wurde. Aus der Perspektive des heutigen
Erinnerungskanons, des Internets, ist ein anderer Film erwihnenswert, weil
er bei YouTube kursiert, nimlich der Kurzfilm »Ein wiirdiges Grab fiir Anton
Wilhelm Amo« (Asuman et al. 2008). Gedreht wurde dieser Film 2008 durch die
afrodeutschen Filmemacher Mo Asumang und John A. Kantara. Absicht des Films
ist es offensichtlich, AW. Amo als Gallionsfigur der diasporischen Identititssuche
zu stilisieren. Man kann beispielsweise darin sehen, wie auf Amos Grab Libation
vollzogen wird.

Die isthetischen Funktionalisierungen in Theater, Kinderbuch oder Film sowie
die zahllosen Radio- und Fernsehsendungen (vgl. Cantzen 2016) haben gemeinsam,
dass sie fir den oder die intendierte*n afrodeutsche*n Leser*in eine diasporische
Erziehung postulieren. Es geht darum, durch das Beispiel von Amo die Notwen-
digkeit der Sichtbarkeit in der deutschen Aufnahmegesellschaft zu signalisieren.
Vor dieser Folie ist es selbstverstindlich, dass sich die Amo-Gestalt nicht als pas-
sives, trauriges oder deprimiertes Opfer, sondern als »Held« im wahrsten Sinne
zu profilieren hat. Mit diesem Erziehungspotential erscheint Amo als >Idealtypus«
(Max Weber) der diasporischen Aufklirungsarbeit. Typisch fiir Idealtypen ist aber
auch, dass sie ebenfalls in von ihnen unerwiinschten Einstellungen und Belangen
missbraucht werden kénnen. Man denke an Amy Winehouses Umdeutung des Kul-
trefrains »Free Nelson Mandela« in »Free Blakey My Fella«, wodurch sie 2008 ver-
suchte, die Freilassung ihres wegen Drogenhandels verurteilten Gatten Blake zu er-
wirken. Sichtbar ist diese Kehrseite der Medaille in der programmatischen Assozi-
ierung der Gestalt Amos in weiteren Weltanschauungen und Diskursen. Hlustrativ
hierfiir ist beispielsweise der kaum verhiillte christlich-religiése Messianismus, in
dem sein Image hie und da von der sschwarzen community« in Deutschland asso-
ziiert wird. »Lass’ dich nicht unterkriegen! Dr. Anton Wilhelm Amo (1700-1753!)«,
so lautet eine Predigt der Gemeinde Akebulan — Globale Mission e.V., wobei der
oder die Adressat*in der Predigt nicht jede*r beliebige Zuhorer*in ist, sondern die
afrikanischen Immigrant*innen in Deutschland (vgl. Gemeinde Akebulan — Globa-
le Mission e.V. n.d.). Amos Ablehnung der Resignation in seinem Kampf fiir eine
Welt voller Gerechtigkeit wird, wie man sieht, mit einer Form der Riickbesinnung
auf die Herkunftsidentitit in Zusammenhang gebracht.

Im Allgemeinen geschieht die anspruchsvollere 4sthetische Kontextualisierung
von Amos Person und Lebenswerk als Erprobung der postkolonialen Literaturkri-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

87


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Constant Kpao Sare

tik, d. h. im Kontext der Stimmgebung an die unterreprisentierten und margi-
nalisierten Gesellschaftsgruppen (vgl. Chariandy 2006). Es gibt in der Tat eine
tiberschaubare fiktive Amo-Literatur, die diesem postkolonialen Projekt gerecht
wird. Aller Kritik zum Trotz verdienen solche Autoren es, hier niher untersucht
zu werden, denn sie subvertieren durch ihre utopischen Literarisierungen die ko-
lonialistisch geschulte Mythenbildung um die Aufklirungsphilosophen. Diese lite-
rarische Subversion geschieht generell durch einen dreifachen Ansatz diskursiver
Schreibhaltung, nimlich den interkulturellen, den postkolonialen und den afro-
zentrischen.

3. Glotzners Versuch einer interkulturellen Verstandigung:
unzufriedenstellend bis pervers

Seit dem interkulturellen Neuansatz der 1980er Jahre wird im deutschsprachigen
Afrika-Roman die Thematik der interkulturellen schwarz-weifien Verstindigung
in den Blick genommen (vgl. Lehner 1994). In Johannes Gl6tzners Amo-Roman Der
Mohr von 2003 wird dieser Topos mit diasporischen Ziigen in Zusammenhang ge-
bracht. Der Ich-Erzihler Amo schreibt seine »Enttduschung und Verbitterung und
Waut [nieder], die mich aus Europa fliehen lief3en« (Glotzner 2003, 6). Dabei erfihrt
der implizite Leser, Herman Frobenius, der Bruder des Afrika-Forschers Leo Fro-
benius, gleichzeitig wie der oder die intendierte deutschsprachige Leser*in der Ge-
genwart Folgendes: Wie die anderen Philosophen der Aufklirung »wollte, musste
[Amo] die Welt aufkliren« (ebd., 91). Das Buch endet zwar mit Amos Abneigung ge-
gen die abendldndische Mentalitit seiner Zeit, zeigt aber auf keinen Fall eine depri-
mierte Titelfigur in Afrika, sondern einen Helden, der sich gegen Stereotypen und
Vorurteile einzusetzen wusste. Es gelingt Glétzner, durch verschiedene dsthetische
Mittel der afrodeutschen Perspektive irgendwie zur Sichtbarkeit zu verhelfen und
zu einer kritischen Bewusstwerdung ihrer Marginalisierung in der Mehrheitsge-
sellschaft beizutragen. So lisst der Autor seine Titelfigur beispielsweise sagen: »Ich
kann mein Geschlecht und meine Hautfarbe nicht andern. [...] Ich kann aber versu-
chen, das Beste aus meinem Leben zu machen — und aus meinem Leib: ihn pflegen,
ihn schmiicken, ja zu meiner Hautfarbe sagen« (ebd., 145). Erkennbar ist hier die
Ubernahme des diasporisch-erzieherischen Topos’ von »Farbe bekennenc, den die
Initiative Schwarze Menschen in Deutschland (ISD) durch ihr gleichnamiges Buch seit
1986 propagiert (vgl. Oguntoye 2016). Diese Schreibhaltung ist der Beweis dafiir,
dass die Adressatin von Gl6tzners Roman eigentlich die heute in Deutschland le-
bende afrikanische Diaspora ist.

Bei genauerem Hinsehen kann man jedoch feststellen, dass die Absicht des Au-
tors nicht darin besteht, mit diesem Diaspora-Diskurs interkulturelle Begegnungs-
moglichkeiten mitzuvermitteln. Anstatt seine Titelfigur als ehrwiirdigen Vertre-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

ter der Volkerverstindigung in den Mittelpunkt seiner literarischen Gestaltung
zu stellen, versucht er, sie fiir andere »dubiose« Zwecke zu missbrauchen. Gott-
sche (2013, 273) hatte festgestellt, dass der Autor allzu oft an der Stelle seines Ich-
Erzihlers spreche, indem er in dessen Mund seine eigenen Einstellungen legt. Zum
Beleg fithrt Gottsche an, dass Ausdriicke wie »bombastisch«, »schwulstig« (Glotz-
ner 2003, 68) eigentlich weniger zum Sprachjargon eines im 18. Jahrhundert phi-
losophierenden und Latein sprechenden Doktors als vielmehr zur gegenwirtigen
Jugendsprache gehoren. Doch es geht hierbei offensichtlich um mehr als rheto-
rische Ungenauigkeiten. Man stof3t nimlich in Der Mohr nicht nur auf sprachli-
che Anachronismen, sondern auch auf augenscheinlich absichtlich eingebaute Se-
xualisierungen des Romanhelden. Damit wiren wir beim Thema »Perversitit« der
Funktionalisierung der Person von AW. Amo gelandet. So findet man beispiels-
weise kaum verhiillte Andeutungen auf ein angebliches pidophiles Verhiltnis zwi-
schen dem Herzog Wilhelm August (1662-1731) und dem kleinen Amo (vgl. ebd., 38).
Die Leser*innen werden verbliifft von dieser Art der Zerstérung des Romanhelden,
bis sie erfahren, dass die ganze literarische Montage einem personlichen weltan-
schaulichen Programm des Autors entspricht. Glotzner ist seit 20 Jahren tatsich-
lich Aktivist der »Arbeitsgemeinschaft humane Sexualitit e.V. (AHS)« und Leiter
der »Arbeitsgemeinschaft Pido«. Die AHS ist ein Lobby-Verband, der sich die fiir
Pidophile einsetzt, und ein »Sammelbecken fiir Erwachsene, die mit Kindern sexu-
ell verkehren wollen« (Report Miinchen 2004). Ein Jahr nach dem Erscheinen seines
Romans wurde der damalige Lehrer und Jungen-Beauftragte der Stadt Miinchen,
Johannes Glotzner, suspendiert (vgl. ebd.; vgl. auch katholikenkreis.de 2010). Diese
biographische Entschliisselung illustriert, wie die Literarisierung der Person und
des Werkes von A'W. Amo fiir andere Zwecke als die Sichtbarkeit des literarischen
Helden missbraucht werden kann.

Damit nicht der Eindruck entsteht, die Stimmgebung an Amo sei eine von
der deutschsprachigen Literatur einseitig beschriebene Angelegenheit, soll in den
nichsten Abschnitten auf zwei besondere Texte der diasporischen Literatur einge-
gangen werden, namlich auf die Novelle The Shadow Man (2007) der deutsch-japa-
nischen Erfolgsschriftstellerin Joko Tawada und den Roman Dr. Amo’s Lonely Planet
(2013) des ghanaischen Buchautors Jojo Cobbinah.

4. Tawadas postkoloniale Inszenierung des Schattenmanns Amo

Yoko Tawada gehort zu der asiatischen Diaspora in Deutschland. Ihre Texte erfreu-
en sich internationaler Beliebtheit in der interkulturellen (vgl. Schickhaus 2017)
und postkolonialen Literaturwissenschaft (vgl. Lennox 2012). Thre noch nicht ins
Deutsche iibersetzte Novelle The Shadow Man (2007) wurde vom Japanischen Ka-
ge Otoko (1998) iibertragen. Das Motiv des Schattenmanns kommt relativ hiufig

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

89


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Constant Kpao Sare

in Tawadas Romanwerk vor und dient dazu, die klischeehafte Perspektivierung
zu durchbrechen. In der Erzihlung Das nackte Auge (2004) braucht Carol in ihrem
Schonheitssalon nur an den Schattenmann aus der letzten Nacht zu denken, und
schon »rutscht ihr ihre Nagelschere aus der Hand« (Tawada 2004, 81). Der Schat-
tenmann Amo bleibt allerdings solch unheimlicher und furchterregender Assozia-
tion unverdichtig. Jahrhunderte nach seiner Studienzeit an der Universitit Halle
fungiert er immer noch als Erfolgsmodell fiir Tamao, den aus Japan stammenden
Studenten.

Im Gegensatz zu Glotzners Der Mohr wird hier der Stoff des »verliebten Afri-
kaners« nicht ausgeklammert, sondern durch eine >subalterne Kritik< neuinterpre-
tiert. Gemeint ist hierbei die stimmgebende Funktion der Reprisentation des vom
dominanten Diskurs Ausgeschlossenen. In der Binnenerzihlung wird die Verof-
fentlichung der Schmihschriften nimlich so gedeutet, dass der Held den Schaden
an seinem Prestige nicht selbst erleben musste. Die Erzihlinstanz bemerkt dazu:
»Amo felt that his soul was about to set out on a long journey away from the land
of the Bad Spirits« (ebd., 47) und kommentiert: »Fortunately, Amo was no longer
there« (ebd., 48). Diese literarische Gestaltung will die Idee in den Mittelpunkt stel-
len, dass der diasporische Held sich nicht durch die rassistischen Machenschaften
der Empfingergesellschaft unterkriegen liefR. In Franz Kafkas Erzihlung Die Ver-
wandlung (1915) zum Beispiel scheitert Gregor Samsas Flucht vor der gnadenlosen
Verfolgung durch die Stimme des Vorgesetzten, denn er erfihrt dennoch die Ge-
walt des Vorurteils. Da er sich zum ungeheuren Ungeziefer verwandelt, findet seine
eigene Stimme kein Gehor mehr. Die Literaturkritikerin und Kafka-Kennerin Ta-
wada (vgl. Bay 2010) weifd nur zu gut, dass die Disziplinarmacht der Dominanz im-
mer eine Absicht der Normierung des »Subalternenc als »sprachunfihig« (Spivak®)
verfolgt. Deswegen stellt sie die Souverdnititsmacht ihres Helden in den Vorder-
grund. Da er selbst entscheidet, Europa den Riicken zu kehren, wird Amo nicht
vom Angsttraum verfolgt.

Insgesamt dient der Topos des Schattenmannes in The Shadow Man dazu, eine
nicht deprimierte Amo-Figur zu portritieren. Somit kann sich Amo als ein »Ide-
altypus« der transkulturellen Erfahrungen im Kontext der gegenwirtigen Migrati-
on profilieren. Der postkoloniale Horizont wird dem gerecht, was die Philosophin
Nikita Dhawan von den postkolonialen Diasporas erwartet, namlich, dass sie kei-
ne sprachunfihigen >Migrierten-Subalterne« im Sinne Spivaks sein diirfen, denn
»Wenn Menschen fiir ihre Rechte eintreten, sind sie nicht subaltern« (Dhawan
2008, 29).

5 Zur Diskussion Uber Spivaks These in Bezug auf die afrikanische Diaspora in Deutschland
siehe Ferreira 2003, 146-165.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

5. Cobbinahs afropolitanische Stimmgebung

Als humanistischer Ansatz hat der »Afropolitanismus« bei afrikanischen Intellek-
tuellen Konjunktur. Kritiker Immanuel Kants wie Kwame Anthony Appiah oder
Achille Mbembe verstehen den Begriff als eine Form Afrozentrismus mit kosmopo-
litischen Elementen (vgl. Rainsborough 2018). Absicht dieser afrikanischen »Uto-
pie« ist u. a. auch die Stimmgebung an die Afrikaner*innen und die Afrodiaspo-
ra. Der Afropolitan, diese durch den Roman der britischen Autorin mit nigeriani-
schem und ghanaischem Migrationshintergrund Taiye Selasi Diese Dinge geschehen
nicht einfach so (2013) portritierte literarische Gestalt des Weltbiirgers mit afrikani-
schen Wurzeln, befindet sich auch in Jojo Cobbinahs Roman Dr. Amo’s Lonely Planet
(2013). Der ghanaische Autor von Reisefithrern iiber Westafrika, der zwischen 1974
und 2009 in Deutschland gelebt hatte, lisst die Titelfigur seines ersten Romans ge-
gen Stereotypen von Afrika kimpfen, wobei die Erzdhlerintention darin besteht,
nicht nur zur Verbesserung der Wahrnehmung der Afrikaner*innen in Europa bei-
zutragen, sondern auch fiir mehr Afrozentrismus zu plidieren. Diese afrozentri-
sche Perspektive wird etwa sichtbar, wenn man Cobbinahs Roman beispielsweise
mit dem afropolitanen Berlin-Roman Biskaya (2016) der in der Dominikanischen
Republik geborenen Autorin SchwarzRund vergleicht. Die Handlung jenes Romans
geschieht zwar in der fiktiven Hauptstadt Amo (nach A.W. Amo genannt), dennoch
wird die Erfahrung des Schwarzseins bei der Hauptfigur Tue mit keinem afrika-
nischen Land verbunden. Im Gegensatz dazu werden Amos Lebenserfahrungen
in Lonely Planet explizit mit der ghanaischen Gesellschaft in Zusammenhang ge-
bracht.

Dass Cobbinahs historischer Roman die Problematik der Stimmgebung an die
Afrikaner*innen zentral bewertet, lisst sich bereits an dem konjunkturellen Ge-
brauch des Wortes »Voice« feststellen.® Interessiert man sich fiir die Qualitit die-
ses Wortes im Text, stellt man fest, dass man es mit einem klassischen Entwick-
lungsroman zu tun hat, wobei die Stimme der Hauptfigur entsprechend seinen
Aufenthaltsriumen drei Hauptinderungen erlebt:

Zuerst lebt der kleine Amo in der afrikanischen Gesellschaft, bei seinen El-
tern und Verwandten, deren Stimme lebendig, hérbar, laut, lebhaft etc. ist.” Dann
kommt die Begegnung mit dem unbekannten Westen, die mit Gewalt und einer
drohenden Stimme durchgesetzt wurde.® Dementsprechend klingt die afrikani-

6 89-mal wurde das Wort »Voice« im Text aufgezihlt. Diese exakte Zahlbestimmung wurde
durch die E-Book-Datei erleichtert.

7 »[the King’s Speaker] loud voice« (ebd., 19); »[fat Mammy] begin shouting at the top of her
voice« (ebd., 37); »in her [Mama Bosoma] lively voice« (ebd., 44).

8 »a voice boomed« (ebd., 85), »the Captain announced in a booming voice« (ebd., 90).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Constant Kpao Sare

sche Stimme plétzlich erschépft, gebrochen, kaum vernehmbar und unheimlich.’
Die auffillige Folge dieser Konstellation ist, dass der kleine Amo durch seine Sozia-
lisation in Europa seine afrikanische Stimme verlieren und die europiische Stim-
me erwerben musste. Seine Obhut in Deutschland, Wilhelm August, bemerkt dazu:
»] notice his voice is changing. He is more or less a proper man now« (ebd., 131).
Bei diesem Gedanken steht der kleine Amo bereits in der zweiten Etappe seiner
Entwicklung als literarischer Held. Er lebt in Europa und lernt, Europier zu sein.
In dieser Phase bemerkt der oder die aufmerksame Leser*in eine Metamorphose
seiner Stimme, jedoch nicht in Form von Assimilation, sondern in Richtung Sub-
version. Subversion versteht sich hier im postkolonialen Sinne als eine Regung,
die die koloniale Machtordnung und seine Dichotomien irritiert und dekonstru-
iert (vgl. Bhabha 2007, 125-136). Denn Wilhelm August (Symbolfigur fiir Europa)
profiliert sich eigentlich als Promoter der europiisch-westlichen Stimme Amos.
Wihrenddessen wird die Anderung in Amos Stimme in Cobbinahs Text als eine
Stimme der Aufklirung postuliert, die allerdings von einem afrikanischen Hinter-
grund geprigt wird und die (weifen) europiischen Vertreter der Aufklirung durch
ihre Anwesenheit verunsichert. In den offentlichen philosophischen Disputatio-
nen, die im Text dichterisch gestaltet werden, argumentiert Amo immer mit der
afrikanischen Weisheit und formuliert seine Ideen immer mit Stolz: »Not without
a note of pride in his voice« (ebd., 169).

In der dritten Etappe der Entwicklung der literarischen Figur befindet sich
Amo bereits in Afrika. Hier wird die Subversion der europiischen Stimme fortge-
fithrt: Amo spricht zu den Europier®innen, die ihn in Ghana besuchen, immer mit
einer lauten Stimme und mit Ironie.!° Die Erzihlerintention besteht hier darin,
diese neue Einstellung mit der Stimme seiner Gemeinschaft, die durch den kolo-
nialen Akt in einen Prozess der Stimmlosigkeit getrieben wurde, zu kontrastieren.
Gleichzeitig werden Amos stolze Auftritte gegeniiber den Europder*innen in Afrika
nicht als eine individualpsychologische Antwort auf seine persénliche Erfahrung in
Europa dargestellt. Cobbinah lisst stattdessen seinen Er-Erzidhler feststellen: »The
offending words were not directed at him alone but at the entire African race« (ebd.,
218). Den Romanhelden lisst er auch sagen: »I'm sorry to say it, but I wasn't one of
them« (ebd., 309). Spitestens zu diesem Zeitpunkt ist die Schreibhaltung des Au-
tors ohne weiteres evident: Statt Amos Image als Vertreter der Volkerverstindigung
in den Vordergrund zu stellen, wird eine afrozentrische Erzihlstrategie bevorzugt.

9 »he [Amakye Doku] began to speak slowly in a strange voice« (14), »replied the Priest [...] with
a shaky voice.« (ebd. 15), »Morkeh asked in a soft voice« (ebd. 74), »Jacobus Eliza asked Herr
Bodel in a broken voice« (ebd. 81)

10 »Thenhe [Amo] saidinalouder voice« (ebd. 228), »with a bit of irony in his voice« (ebd. 308).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

Schlussbetrachtung: Selten eine selbstlose Literarisierung

Der lange im Allgemeinwissen vergessene afrikanische Philosoph der Aufklirung
Anton Wilhelm Amo ist heute nicht mehr nur fiir die Philosophie, sondern auch fiir
die interkulturelle bzw. postkoloniale Literaturkritik interessant. Eine literarische
Inszenierung ist »erstens Roman und zweitens keine Historie« (zit. n. Niinning
1995, 129), wie Alfred Déblin treffend formuliert. Anders als historische Abhandlun-
gen haben Fiktionen nicht die Funktion der Wahrheitsfindung, und das Modell im
Text muss nicht unbedingt mit dem Modell in der Wirklichkeit tibereinstimmen.
Dennoch kénnen Schriftsteller*innen der inszenierten Person gegeniiber entweder
affirmativ oder kritisch sein. In den untersuchten Texten dienen die Mechanismen
der Literarisierung von Amos Leben und Werk im Allgemeinen dazu, seine Grof3e,
Bedeutung und Einmaligkeit ins Bild zu setzen. Amo erscheint nie als schwacher
und deprimierter, sondern als handelnder, reflektierender, philosophierender und
dichtender Held. Dies ist kaum erstaunlich, denn die Wiederentdeckung seiner Fi-
gur geschieht im Rahmen der diasporischen Arbeit. Amo steht im Rampenlicht der
diasporischen Offentlichkeit, die in ihm das Modell einer positiven Utopie, den Phi-
losophen mit dem Lehrspruch »Lass’ dich nicht unterkriegen!« in der Empfangs-
gesellschaft zelebrieren. Vor diesem Hintergrund hat die Literarisierung der Per-
son und des Werkes von Amo Nebenwirkungen: nicht selten wird sein Leben mit
Riickbesinnungstendenzen mit der Herkunftsidentitit oder mit persénlichen Be-
langen in Zusammenhang gebracht. Dabei beruhen diese verbreiteten Weltbilder
bisweilen auf Unwissen oder Naivitit, kdnnen bisweilen aber auch als rassistisch
bis pervers bescheinigt werden. Schlief8lich muss feststellt werden, dass die litera-
rische Figur Amos nicht nur als Held der afrikanischen Diaspora in Deutschland
erscheint. Sie entfaltet sich eher »in einem bereichernden >Dritten Raumc« jenseits
der kolonialen Dichotomie«, um mit Géttsche (2014, 404) zu sprechen. Sie hat eine
weitgehende Bedeutung fiir die verschiedenen postkolonialen Diasporas (Tawada)
sowie fiir das Selbstbewusstsein der fiir eine Stimme kimpfenden Afrikaner (Cob-
binah). Es bleibt zu wiinschen, dass A.W. Amo, der heute Stoff der von Goethe
geprigten Weltliteratur geworden ist, auch eine anspruchsvollere Entwicklung in
der afrikanischen Literatur der Gegenwart erfihrt.

Literaturverzeichnis

Abraham, William E. 1996. »The Life and Times of Anton Wilhelm Amo, the first
African (black) Philosopher in Europe.« In African Intellectual Heritage. A Book of
Sources, herausgegeben von Molefi Kete Asante, Abu S. Abarry, 424-440. Phil-
adelphia: Temple University Press.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

93


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Constant Kpao Sare

AfriTiDe Geschichtswerkstatt n.d. »Projekte.« AfriTiiDe Geschichtswerkstatt.
Letzter Zugriff 18.12.2019. https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Pro
jekte

Asuman, Mo und John A. Kantara. 2008. »Ein wiirdiges Grab fiir Anton Wilhelm
Amo.« Kantara Film & Documentarys. Letzter Zugriff 17.12.2019. https://www
.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/.

Bay, Hansjorg. 2010. »Transkulturelle Stockungen. Verwandlung und Verhaftung
bei Kafka und Tawada.« In Zwischen Provokation und Usurpation. Interkulturalitit
als (un-)vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenschaften, herausgegeben
von Dieter Heimbéckel u. a., 251-274. Miinchen: Fink.

Beer, Johann. 1682. Der verliebte Europder, Oder Wahrhaftige Liebes-Roman. Wien: Boe-
tius.

Bezzola, Tobia. 1993. Die Rhetorik bei Kant, Fichte und Hegel: Ein Beitrag zur Philosophie-
geschichte der Rhetorik. Tiibingen: Niemeyer.

Bhabha, Homi K. 2007. Die Verortung der Kultur. Tiibingen: Stauffenburg.

Brémond, Gabriel de. 1677. Der Verliebte Afrikaner: in einer iiberaufs anmuthigen und
gantz neuen Liebs-Geschicht. 0.0.

Cantzen, Rolf. 2016. »Anton Wilhelm Amo. Ein versklavter Schwarzer lehrt Philosophie.«
Bayrischer Rundfunk. Letzter Zugriff 06.05.2017. https://www.br.de

Chariandy, David. 2006. »Postcolonial Diasporas.« Postcolonial Text 2/1. Letzter
Zugrift 19.12.2019. http:/postcolonial.org/index.php/pct/article/view/440/159.

Cobbinah, Jojo. 2013. Dr. Amo’s Lonely Planet. Novel. Frankfurt a. M.: Peter Meyer.

Detering, Nicolas. 2016. »Europe in Love. Contemporary History and Fiktion in The
German European Novel.« In Early Modern Constructions of Europe: Literature, Cul-
ture, History, herausgegeben von Florian Kliger, Gerd Bayer, 90-110. New York,
London: Routledge.

Dhawan, Nikita. 2008. »Internationale Arbeitsteilung und Globale Gerechtigkeit.
Aus dem Englischen tibersetzt von Jovita dos Santos Pinto.« Die Zeitschrift fir
Geschlechterforschung. Letzter Zugriff 17.12.2019. https://www.schattenblick.
de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html.

Ferreira, Grada. 2003. »Die Kolonisierung des Selbst. — Der Platz der Schwarzen.«
In Spricht die Subalterne deutsch? Migration und postkoloniale Kritik, herausgegeben
von Hito Steyerl, Rodriguez Gutiérrez, 146-165. Miinster: Unrast.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen Anton Wil-
helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTiDe Geschichtswerkstatt.

Gemeinde Akebulan — Globale Mission e.V. n.d. »Lass’ dich nicht unterkriegen! Dr.
Anton Wilhelm Amo (1700-17530).« Letzter Zugriff 19.12.2019. https://web.arch
ive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/
files/Anthony%20William%20Amo.pdf.

Glotzner, Johannes. 2013. Der Mohr. Leben, Lieben und Lehren des ersten afrikanischen
Doctors der Weltweisheit Anton Wilhelm Amo. DofRel: Stekovics.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

Gottsche, Dirk. 2009. »Eine eigene Mischung aus Identitit und Kultur. Afrikani-
sche Migrantenliteratur in deutscher Sprache zwischen Diaspora und Trans-
kulturalitit« Mont Cameroun. Afrikanische Zeitschrift fiir interkulturelle Studien zum
deutschsprachigen Raum, 6: 29-51.

Gottsche, Dirk. 2012. »Deutsche Literatur afrikanischer Diaspora und die Frage
postkolonialer Kanonrevision.« In Postkolonialismus und Kanon, herausgegeben
von Herbert Uerlings, Iulia-Karin Patrut, 327-360. Bielefeld: Aisthesis.

Gottsche, Dirk. 2013. Remembering Africa. The Rediscovery of Colonialism in Contempo-
rary German Literature. Rochester, New York: Camden House.

Gottsche, Dirk. 2014. »Deutsche Kolonialgeschichte als Faszinosum und Problem
in neuen historischen Afrika-Romanen und historischen Biographen zur afri-
kanischen Diaspora.« In Postkoloniale Germanistik: Bestandsaufnahme, theoretische
Perspektiven, Lektiiren, herausgegeben von Gabriele Diirbeck, Axel Dunker, 335-
416. Bielefeld: Aisthesis.

Greve, Anna. 2013. Farbe — Macht — Korper. Kritische Weif3seinsforschung in der europii-
schen Kunstgeschichte. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing.

Herbjgrnsrud, Dag. 2017. »The African Enlightenment.«, edited by Sam Dresser,
AEON. Letzter Zugrift 26.12.2019. https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-afri
cas-precursors-to-locke-hume-and-kant.

Hund, Wulf D. 2017. Wie die Deutschen weifs wurden: Kleine (Heimat)Geschichte des Ras-
sismus. Stuttgart: Metzler.

Jankofsky, Jiirgen. 2012. Anna und Amo. Eine deutsch-ghanaische Geschichte. Erfurt: Do-
rise.

katholikenkreis.de. 2010. »Was wusste Justizministerin Leutheusser-Schnarren-
berger, die Beiritin der Humanistischen Union, von den pidophilen Aktivi-
titen eines Vorstandsmitglieds?« Katholikenkreis. Letzter Zugriff 17.12.2019. h
ttp://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm.

Kleinschmidt, Harald. 2013. Geschichte des Volkerrechts in Krieg und Frieden. Tiibingen:
Francke.

Kpao Saré, Constant. 2018. Le philosophe noir des Lumiéres Anton Wilhelm Amo, vu d
travers la fiction littéraire. Bruxelles u. a.: Peter Lang.

Lauré al-Samarai, Nicole. 2011. »Diasporisches Denken, ex-zentrisches Kartogra-
fieren. Reprisentations- und Erinnerungspolitische Grundlegungen der Wech-
selausstellung Homestory Deutschland — Schwarze Biografien in Geschichte
und Gegenwart.« In Museum und Politik — Allianzen und Konflikte, herausgegeben
von Anna Greve, 97-114. Gottingen: V&R Unipress.

Lehner, Sonja. 1994. Schwarz-weisse Verstindigung: Interkulturelle Kommunikationspro-
zesse in europdisch-deutschsprachigen und englisch- und franzésischsprachigen afrika-
nischen Romanen (1970-1990). Frankfurt a. M.: IKO.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

95


https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm

96

Constant Kpao Sare

Lennox, Sara. 2012. »Postcolonial writing in Germany.« In The Cambridge History of
Postcolonial Literature, herausgegeben von Ato Quayson, Vol. 1, 620-648. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Lundt, Bea (Hg.). 2018. Ananse und andere Erzihlungen aus Afrika. Zur narrativen Kultur
Afrikas aus deutscher und afrikanischer Perspektive. Berlin u. a.: LIT.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel (Hg.). 2014. Warum lernt und lehrt man Deutsch in Afrika? Au-
tobiographische Ansichten und didaktische Erfahrungen. Festschrift zu Ehren von Anton
Wilhelm Amo. Nordhausen: Traugott Bautz.

Meyer, Tania. 2016. Gegenstimmbildung. Strategien vassismuskritischer Theaterarbeit.
Bielefeld: transcript.

Nawezi, Richard Mbaya. 2005. »Amo — eine dramatische Spurensuche. Die Frag-
mente der Lebensgeschichte des ersten schwarzen Wissenschaftlers und Phi-
losophen in Deutschland, Anton Wilhelm Amo Afer.« Pumpenhaus. Letzter Zu-
griff 16.12.2019. https://www.pumpenhaus.de.

Niinning, Ansgar. 1995. Von historischer Fiktion zu historischer Metafiktion. Bd. 1. Theorie,
Typographie und Poetik des historischen Romans. Trier: Wissenschaftlicher Verlag.

Oguntoye, Katharina u. a. 2016. Farbe bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spuren
ihrer Geschichte. Mit einem Beitrag von Audre Lorde. (1986). Berlin: Orlando Frauen-
verlag.

Philippi, Johann Ernst. 1749. Belustigende Academische Schaubiihne: Auf welcher die, Auf
Universititen im Schwange gehende, Tugenden und Laster, in Sieben Auftritten, Poetisch
abgeschildert werden. Leipzig, Frankfurt.

Rainsborough, Marita 2018. »Kant revisited. Die kritische Auseinandersetzung mit
Kants Universalismus und Kosmopolitismus in der afrikanischen Philosophie.«
In Kant und seine Kritiker — Kant and His Critics, herausgegeben von Antonino Fal-
duto, Heiner F. Klemme, 373-390. Hildesheim u. a.: Olms.

Report Miinchen. 2004. »Miinchner Jungen-Beauftragter suspendiert.« ARD 19. Juli
2004. Letzter Zugriff 17.12.2019. https://www.presseportal.de/pm/7560/577690

Schickhaus, Tobias Akira. 2017. Interkulturelle Literaturwissenschaft und Wissenssozio-
logie. Studien zu deutsch- und japanischsprachigen Texten von Yoko Tawada. Bielefeld:
transcript.

Schréder, Zeha. 2009. »Der Spinnenmann. Spekulatives Dokumentarstiick iiber
den Philosophen A.W. Amo.« Freuynde + Gaesdte Theaterproduktionen GbR.
Letzter Zugriff 19.12.2019. https://www.f-und-g.de.

SchwarzRund. 2016. Biskaya: afropolitaner Berlin-Roman. Wien: Zaglossus.

Selasi, Taiye. 2013. Diese Dinge geschehen nicht einfach so. Frankfurt a. M.: Fischer.

Smith, Justin E. H. 2015. Nature, Human Nature, and Human Difference. Race in Early
Modern Philosophy. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Tawada, Yoko. 2004. Das nackte Auge. Tiibingen: Konkursbuchverlag.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

Tawada, Yoko. 2007. The Shadow Man. In Facing the bridge. Vom Japanischen Kage Otoko
(1998), 1-48. New York: New Directions Books.

Van der Heyden, Ulrich. 2008. »Anton Wilhelm Amo, der afrikanische Philosoph.«
In Unbekannte Biographien. Afrikaner im deutschsprachigen Raum vom 18. Jahrhun-
dert bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges, herausgegeben von dems., 65-75. Werder
a. d. Havel: Kai Homilius.

Wimmer, Franz Martin. 1990. Interkulturelle Philosophie: Geschichte und Theorie. Wien:
Passagen.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

97


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 08:

:44, hittps://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation méglich?
Zur Schwierigkeit angemessenen Uber-Setzens

Gabriele Miinnix

1. Fremde Sprachen

Anton Wilhelm Amo kam als sog. »Kammermohr« von Westafrika nach Deutsch-
land, hatte aber das Gliick, durch einen Herzog gef6érdert zu werden: Er ist in
Deutsch und Latein nicht nur philosophisch sozialisiert worden, war wissen-
schaftlich hochangesehen, wurde der erste Philosoph afrikanischer Provenienz
in Deutschland und hatte die Intelligenz, in Latein zu publizieren. Daneben
lernte er neben drei anderen weiteren indogermanischen Sprachen auch noch
Hebriisch. Er hat ganze Sprachenwelten, nicht nur mit Hilfe von philosophischen
Publikationen, in sich aufgenommen und sie zur Formulierung seiner eigenen
Gedanken, z. B. in seiner Dissertation De jure Maurorum in Europa, verwendet.
Diese Gedanken, mit denen man ihn zur Frithaufklirung rechnen kann, hitte er
in seiner Heimatsprache so nicht formulieren kénnen.

Denn die mehr als 2000 einheimischen afrikanischen Sprachen, die alle die
Grundlagen fir kulturelle Identititen darstellen, sind im wissenschaftlichen Dis-
kurs auch heute noch derart marginalisiert, »dass sie in interintellektuellen Dis-
kursen kaum Beachtung finden« (Mabe 2017, 103). Es geht aber dariiber hinaus
nicht nur um fortdauernde politische Marginalisierung, auch in Zeiten des Post-
kolonialismus, in dem man immer noch Sprachimperialismen feststellen muss
(vgl. Chumakov 2016, 73ff.). Es geht auch um ganz basale strukturelle sprachli-
che Schwierigkeiten. So macht Mabe deutlich, dass »die Ubersetzung abstrakter
Termini in afrikanische Sprachen [...] eine grof3e Herausforderung fir die afrika-
nischen Philosophen dar(stellt) (Mabe 2017, 114) und macht selbst Vorschlige, wie
das fiir seine Muttersprache Bassaisch, eine von mehr als 500 Bantusprachen, ge-
schehen konnte. Einige seiner Beispiele: Dialektik = ngi podba, das sich nicht Wi-
dersprechen; die Methode = Li n6ndl, wodurch man geht; Logik = Li n6gél, das dem
Verstehen zugrundeliegende Prinzip; Idee = tééhene, etwas, das man nur denkend
und nicht real sieht; Sein = Yé ba, was sichtbar ist oder unseren Vorstellungen in der
objektiven Wirklichkeit entspricht; Ontologie = P6d6l Ba, Reden iiber das Sein, mit

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Gabriele Miinnix

dem Ziel dessen Existenz zu beweisen; Zivilisation = Nok nin, das Leben verstehen
oder genief3en.

Die Beispiele zeigen, dass dies nur ein erster Schritt sein kann auf dem Weg,
afrikanische Denker*innen zu befihigen, sich in ihrer eigenen Sprache philoso-
phisch bzw. auch wissenschaftlich zu artikulieren, nicht nur, um im internationa-
len Diskurs gehért zu werden, sondern auch, um sich Sprecher*innen der gleichen
Sprachgemeinschaft mit ihren Gedanken in ihrer eigenen Sprache verstindlich zu
machen, um auch hier das gemeinsame Nachdenken zu beférdern.

Zudem geht es auch gar nicht nur wie bei Mabe um Begriffe, obwohl sich schon
hier, jenseits von »Begriffsimporten« interkulturell interessante Unterschiede auf-
tun. So erlaubt der chinesisch-japanische Begrift Qi/Chi, Phinomene zusammen-
zudenken, die bei uns eher nicht zusammengedacht werden, »wodurch einiges ein-
facher und zudem differenzierter zum Ausdruck gebracht werden kann« (Elberfeld
2013, 379, 303-312, 382). Und der Begriff Kultur unseres Sprachraums taucht in an-
deren Sprachen anders auf, z. B. als »Wind« (»feng«) im Japanischen (vgl. Ohashi
1983, 79-93).

Es geht vielmehr auch um strukturelle Unterschiede des Sprachbaus, wie ich
an zwei weiteren afrikanischen Sprachen verdeutlichen mochte, denn die oben er-
wihnte Schwierigkeit mit abstrakten Begriffen ist nicht einfach kurios oder et-
wa gar ein Zeichen mangelnder Abstraktionsfihigkeit (und frither oft unterstell-
ter minderer Intelligenz), sondern ist bereits in der Grammatik einiger Sprachen
angelegt: So macht etwa Kagamé in La philosophie Bantu- Rwandaise de 'Etre darauf
aufmerksam, dass hier in diesen Sprachen ein Sein rein grammatikalisch gar nicht
losgeldst von seinem Ort und weiteren Bestimmungen ausgesagt werden kann (vgl.
Kagamé 1970). Und (gar) in Ewe, einer der neun in Amos Heimatland Ghana offizi-
ell geforderten Sprachen, finden wir gar kein Verb »sein«. Hier »verteilt der Begriff
des Seins, oder das, was wir so bezeichnen wiirden, sich auf mehrere Verben« (Ben-
veniste 1977, 87).

Doch Benveniste, dessen linguistische Untersuchungen keineswegs tiberholt
sind, kommentiert selbst:

»Diese Beschreibung des Sachverhaltes in der Ewe-Sprache enthilt zum Teil et-
was Kiinstliches. Sie wurde aus der Perspektive unserer Sprache unternommen,
und nicht, wie es sein sollte, im Rahmen der untersuchten Sprache selbst. Inner-
halb der Ewe-Morphologie oder der Ewe-Syntax verbindet nichts diese fiinf Ver-
ben miteinander. Nur in Bezug auf unsere eigenen sprachlichen Gewohnheiten
entdecken wir in ihnen etwas Gemeinsames. Der Vorteil dieses »egozentrischen«
Vergleichs liegt jedoch gerade darin: er gibt uns Aufschluss tiber uns selbst; er
zeigt unsin dieser Vielfalt der Anwendungen von »sein«im Griechischen einen fiir
dieindoeuropdischen Sprachen spezifischen Sachverhalt, keineswegs eine univer-
sale Situation oder eine notwendige Gegebenheit. [..] Wir kénnen nicht sagen,

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

welchen Platz das »Sein« in der Ewe-Metaphysik hat, aber a priori muss der Be-
griff sich dort ganz anders artikulieren« (Benveniste 1977, 89).

In unserem Kulturkreis hingegen hat die Kopula »ist« als Bindeglied zwischen Sub-
jekt und Objekt mindestens drei Bedeutungen: Identitit, Inklusion und Existenz.
Doch wie ist dies in Sprachen, die gar keine Kopula kennen, wie dem Hebriischen,
Russischen oder Arabischen (vgl. Turki 2017, 69; vgl. aber Derrida mit seinen Uber-
legungen zum Supplement der Kopula 1999, 195-227)? Und wie ist es in Sprachen,
die die indogermanische SPO-Konstruktion gar nicht kennen, etwa in Sprachen
wie Nootka, die zum Ausdruck der Prozesshaftigkeit des Seins nur iiber Verben
verfiigen (vgl. Whorf 1972, 43); wie in subjektlosen Sprachen, wie z. B. dem Japa-
nischen (vgl. Takajama 2017, 77-90 und Hartmann 1952)? Im Gegensatz dazu hatte
Weisgerber mit seinen Untersuchungen zum »Menschen im Akkusativ« den in-
dogermanischen Sprachen einen anderen Weltzugriff bescheinigt, hinter dem wir
eine verborgene Metaphysik vermuten kénnen (vgl. Weisgerber 1988).

Es ist interessant, vor diesem Hintergrund zu untersuchen, in welch anderen
sprachlichen Formen sich in anderen Sprachfamilien metaphysisches Denken arti-
kuliert, ohne dabei von der eurozentristischen Projektion auszugehen, dass wir das
Eigene gleich oder dhnlich in anderen Kulturkreisen vorfinden miissen. Denn wenn
wir das Fremde immer nur am Maf3stab des Eigenen messen, bleiben uns notwen-
dig die Spezifika fremder Denkweisen verborgen. Und schon Leibniz war es daran
gelegen, andere als eigene Perspektiven als Korrektiv und Ergidnzung der eigenen
Sichtweisen kennenzulernen (vgl. Miinnix 2020, 133f.). Sprache bedeutet je anderen
Weltzugriff und diese sich so artikulierenden anderen Denkweisen kénnen unser
Denken bereichern. Ubersetzungsprogramme, die uns das Fremde bereits fertig
konfektioniert ins Eigene transponiert anbieten, sind da eher nicht hilfreich.

2. Vorpragungen

Die erwihnte Projektion ist gar nicht so selten. In einem berithmt gewordenen Ge-
dankenexperiment lisst Quine einen linguistischen Feldforscher auftreten, der in
einer ihm vollig unbekannten Dschungelsprache, die noch nie iibersetzt worden
ist, Forschungen anstellt und sich erst eine Art Worterbuch erarbeiten muss. An-
hand eines vorbeihoppelnden Kaninchens und eines Eingeborenen-Kommentars
»Gavagai« folgert er, dass dies die Bezeichnung fiir »Kaninchen« sein muss. Doch,
so Quine selbst, es konnte ja auch die Bezeichnung einer immer zusammen mit
Kaninchen auftretenden Kaninchenfliege sein, oder sich auf ein bestimmtes Kor-
perteil, wie »lange Ohren« beziehen (vgl. Quine 1980, 77). Es kénnte auch funktional
»Mittagessen« gemeint sein, oder »rennt schnell«, was vielleicht jemand mit chi-
nesischem Sprachhintergrund eher folgern kénnte: Indoeuropiische Sprachen mit

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Gabriele Miinnix

Wurzel im Sanskrit neigen stark zu Nominalisierungen, wohingegen das chinesi-
sche Denken vorwiegend prozessorientiert ist und z. B. den Begriff der Substanz
itberhaupt nicht kennt. Schon Humboldt hatte in Uber die Verschiedenheit des Sprach-
baus und ihven Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts Sanskrit und
Chinesisch als vollig verschieden klassifiziert und ihren Wirkungen nachgespiirt
(vgl. Humboldt 1836).

Quine nun stellt fest, dass die Situation der Erstiibersetzung nicht eindeutig
ist (»principle of indeterminacy«) und weiterer Nachfragen bedarf. Doch da erweist
sich, dass der Feldforscher keineswegs eine tabula rasa ist, sondern mit bestimm-
ten Voraussetzungen seiner Muttersprache, die aber unanalysiert bleiben, behaftet
ist: Er muss sich bei diesem Nachfragen z. B. auch die Synomyma von »Ja« und
»Nein« aneignen (vgl. Quine 1980, 64 f). Doch Quine bemerkt hier zu Recht, dass
man als Angehérige*r einer bestimmten Kultur eine solche Aulerung falsch inter-
pretieren kann, da man z. B. in der Tiirkei bei Dissens eine vertikale Bewegung
mit dem Kopf mache, die als Zustimmung interpretiert werden kann, was also
genau den entgegengesetzten Wahrheitswert des Beobachtungssatzes vermuten
lasst (vgl. Quine 1980, 29). Mit einigen analytischen Hypothesen soll der Sprach-
forscher schon sehr weit kommen: »Verfiigt er erst einmal iiber Hypothesen, die
die Identitit, die Kopula, und die damit verkniipften Partikeln betreffen, so kann
er Termini mit Hilfe der Reizsynomymie von Sitzen iibersetzen« (Quine 1980, 139).
Die logischen Verkniipfungen »und/oder, wenn/dann« sind nach Quine ebenfalls
aus dem Sprachverhalten zu eruieren, als implizites Nebenprodukt. (a.a.0., [ebd.,
S. 11f.]). Er geht dabei von der Voraussetzung aus, dass eine angemessene Uberset-
zung »die logischen Gesetze« unangetastet lassen sollte, was nicht mehr empirisch
oder behaviouristisch ist. Ergibt sich bei einer Ubersetzung ein logischer Wider-
spruch, so ist vermutlich die Ubersetzung nicht richtig, denn man unterstellt dem
Sprecher wohlwollend (!) die gleiche Rationalitit (das iberhebliche »principle of
benevolence«). Doch vor dem Hintergrund der dreiwertigen Logik der Aymara in
Siidamerika und der siebenstufigen Pridikationslogik der Jaina in Indien ist nun
deutlich die eurozentristische Perspektive Quines zu erkennen (vgl. Mitnnix 2006).
Wir werden bei Quine gezwungen, die Ontologie einer Hintergrundsprache oder
Hintergrundtheorie auf die Eingeborenensprache zu projizieren, und das kann —
und wird — zu Verfilschungen fithren (vgl. Preyer 2017, 1491t.).

Glock kritisiert:

»We need not project most of our beliefs onto the natives. This makes room not
just for counting them wrong. It may transpire that on some issues the natives not
only hold different views, but that they are right, and we are wrong! In approach-
ing a foreign text or culture we must keep in mind the possibility that we might
have something to learn« (Glock 2003, 184).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

Whorf spricht hier bei dieser oft unbewussten Hintergrundtheorie, die wir zur
Deutung fremder Sprachmuster verwenden, von »natiirlicher Logik«:

»Die natiirliche Logik sagt uns, das Sprechen sei nur ein beilaufiger Vorgang, der
ausschlieRlich mit der Weitergabe, nichts mit der Formulierung von Gedanken
zu tun habe. Im Sprechen oder beim Gebrauch der Sprache wird angeblich nur
»ausgedriicktc, was im wesentlichen bereits unsprachlich formuliert war. [..] Das
Denken hangt nach dieser Ansicht nicht von der Grammatik ab, sondern von den
Cesetzen der Logik oder Vernunft, die fiir alle Beobachter des Universums die
gleichen sind und etwas Rationales im Universum reprédsentieren, das von intelli-
genten Beobachtern>gefunden<werden kann, gleichgtiltig, ob sie Chinesisch oder
Choktaw sprechen« (Whorf1972, 9-13).

Doch diese natiirliche Logik sieht nicht, dass die »Sprachphinomene fiir den Spre-
chenden weithin einen Hintergrundcharakter haben und mithin aufierhalb seines
kritischen Bewusstseins bleiben. Spricht daher jemand gemiR seiner natiirlichen
Logik iiber Vernunft, Logik und die Gesetze des richtigen Denkens, so wird er leicht
rein grammatischen Gegebenheiten folgen, die in seiner eigenen Sprache einen
Hintergrundscharakter haben, die aber keineswegs in allen Sprachen gelten oder
gar ein allgemeines Substrat der Vernunft sind« (ebd.).

Whorf hatte auf der Basis seiner Untersuchungen der Hopi-Sprache festge-
stellt, dass hier nicht nur andere als europiische Zeitvorstellungen herrschen, son-
dern dass es auch korrelierend in der Hopi-Grammatik nur zwei Zeitformen gibt:
»Manifestiert« und »Manifestierend«. Auf dieser Basis hatte er sein »Linguistisches
Relativititsprinzip« formuliert, das die Abhingigkeit unserer Denkstrukturen von
den grammatischen Kategorien unserer Muttersprachen behauptet.

Genau dies, so Benveniste, sei schon bei Aristoteles und seinen Kategorien pas-
siert, dem wir unsere »klassische« Logik verdanken:

»Es scheint uns [...], dass diese Unterscheidungen in erster Linie Kategorien der
Sprache sind, und dass Aristoteles, faktisch in absoluten Mafistiben denkend,
einfach bestimmte Grundkategorien der Sprache, in der er denkt, wiederfindet«
(Benveniste, 1977, 80).

Die These wurde aber schon zwei Jahre zuvor bei Kagamé formuliert (Diagne 2000,
50) und bereits 1840 in Trendelenburgs Logischen Untersuchungen aufgestellt und
spiter von Brunschvig iibernommen. Und sie wurde sogar schon im Jahre 932 in
Bagdad diskutiert, in einer Debatte um die Universalitit der Aristotelischen Logik
und der Relativitit von Grammatiken zwischen dem Logiker Abu Bishr Matta und
dem Grammatiker Abu Said al-Sirafi, in der letzterer sich gegen die Anspriiche
der griechischen Logik und Philosophie wehrte (vgl. Diagne 2008, 39f. sowie Turki
2017, 71f., insb. S. 43: »Il y a une logique greque comme il y a une logique arabe,
laquelle r'est autre que la grammaire de I'arabe«)

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 Gabriele Miinnix

Und auch Bodmer spricht vom »falschen Glauben [...], dass die Sprachgewohn-
heiten der europiischen Volker mit universellen Prinzipien der Logik in Einklang
stiitnden.« Doch:

»dieses vollstindige System der Logik, das aus den Disputen der mittelalterli-
chen Scholastiker erwuchs, ging von einem falschen grammatischen Grundbegriff
iber die einfachste Form einer Aussage aus. Die Scholastiker glaubten namlich,
dass die einfachste Form einer Behauptung das Verb >sein< enthalten misse und
dass >sein<in diesem Zusammenhang ein wirkliches Bestehen ausdriicke« (Bod-
mer 1955, 121f.).

Und dies ist schon im griechischen Verb on und seinen Verwendungsmoglichkeiten
angelegt.

3. Gibt es eine universal giiltige Grammatik?

Hier schliefit sich die heute bekannteste Gegenthese zum linguistischen Relativi-
tatsprinzip an: Chomskys Auffassung einer Universalgrammatik, die allen Spra-
chen zugrunde liegen und eine Art logisches Geriist fiir jede Sprache sein miisse.
Fir ihn wirkt hinter den Sprachen eine gleiche, sprachunabhingig strukturierte
Vernunft mit universalen Regeln. Dann ist natiirlich jedes Ubersetzen im Rekurs
auf sprachunabhingiges Denken iiber oder unter den Sprachen unproblematisch.
Bei Chomsky finden wir in Fortsetzung von Leibniz’ Idee einer logischen Universal-
sprache (die natiirlich auf Descartes’ mathesis universalis zuriickgeht) die Vorstellung
einer eingeborenen genetischen Disposition, die er sich als allgemeine Sprachkom-
petenz vorstellt. Sie ist uns a priori gegeben, analog zu Descartes’ eingeborenen
Ideen, und hat das »kommunikative Apriori« bei Habermas beeinflusst. Chomsky
beruft sich auf die Cartesianische Linguistik, die er bereits im 17., 18. und frithen
19. Jahrhundert in Frankreich ausmacht, zum ersten Mal bei den Grammatikern
der Schule von Port Royal, die 1660, bereits 10 Jahre nach dem Tod Descartes’, eine
»Grammaire générale et raisonnée« entwickelt haben, die zweifellos auch Leibniz
beeinflusst hat (Chomsky 1971, 71; siehe aber Karagerogieva 2017, 121ff.). Hier ist im
Unterschied zu den partikuliren Grammatiken der verschiedenen Sprachen und
Sprachkonventionen die Rede von einer allgemeinen Grammatik, die die Natur
des Denkens ausmacht und daher universell und vor aller Sprache ist.

4. Sind relativistische Ansatze passender?

Es streiten sich also Universalist*innen mit Relativist*innen tiber das Verhiltnis
von Denken und Sprache und die jeweils aus ihnen entstehenden Prigungen. Fiir

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

die Universalist*innen liegen allgemeine und allgemeingiiltige Denkstrukturen vor
allen Sprachen a priori bereit, die uns das Verstehen ermoglichen, da sie angemes-
sene Ubersetzungen immer moglich machen, und hier lisst sich von Chomsky aus
eine Linie iiber Leibniz, Descartes, die Ars Magna des Raimundus Lullus bis hin zu
Platons Vorstellung der apriorischen und objektiven Existenz allgemeiner Ideen
zuriickverfolgen.

Fir die Relativist“innen hingegen ist sprachunabhingiges Denken gar nicht
moglich, es entsteht immer mit und in den Sprachstrukturen unserer Mutterspra-
chen, und auch wenn wir spater andere Sprachen lernen, bleiben die ersten Pri-
gungen erhalten. Die Verfechter*innen der Besonderheit und Verschiedenheit der
Sprachen, die in Verbindung mit einem je anders gearteten Denken stehen sollen,
berufen sich einerseits auf Nietzsche (vgl. Diagne 2017, 212ff.), andererseits lisst
sich die Whorfsche These von der linguistischen Relativitit iiber seinen nach Ame-
rika ausgewanderten Lehrer Edward Sapir bis zu Herder und Humboldt zuriick-
verfolgen. Und schliefilich lisst sich die Wertschitzung des Pluralititsgedankens,
den die Postmoderne wieder aufnimmt, noch bei den von Nietzsche so geschitzten
Vorsokratikern u. a. bei Protagoras, festmachen.

Mit anderen Sprachen lernen wir dann auch andere Denkweisen kennen. Und
fiir die Philosophie der Ubersetzung folgt, dass es angemessene Ubersetzungen
zwischen Sprachen meist nur innerhalb von Sprachfamilien mit dhnlichen Struk-
turen gibt, z. B. innerhalb der indogermanischen Sprachfamilie, die Whorf »Stan-
dard Average European Languages« (SAE-Sprachen) nennt. Und auch da gibt es
Uniibersetzbares, wie Eco aufzeigt (vgl. Eco 2014, 111). Dariiber hinaus muss man
festhalten, dass z. B. Heideggers ontisch-ontologische Differenz mit der Unter-
scheidung von Sein und Seiendem im Englischen kaum verstanden werden kann;
hier gibt es nur »being«.

Die Kunst des Ubersetzens besteht dann darin, in verschiedenen Sprachen be-
deutungsgleiche Ausdriicke zu finden (vgl. Ricoeur 2016), und dort, wo Texttreue
nicht moglich ist, kreative Ersatzlosungen zu finden, um adressat*innengerecht
von Sprecher*innen der Zielsprache auch richtig verstanden zu werden. Dabei
kann aber der urspriingliche Sinn verfilscht werden, wie man am Beispiel von
Bibel- und Koraniibersetzungen zeigen kann (vgl. Czajka-Cuniko 2017). Uberset-
zer*innen befinden sich also immer auf einer Gratwanderung, nicht nur zwischen
den jeweiligen Sprachen, sondern auch zwischen Texttreue und Adressat*innen-
orientierung in der Zielsprache und sind durch ihre Sprachkompetenz ein Para-
digma fiir interkulturelles Verstehen, sie sind Mittler*innen und haben Briicken-
funktion.

Die linguistische Forschung heute scheint der letztgeschilderten Traditionsli-
nie recht zu geben, doch angesichts der Schwierigkeiten mit und Angsten vor dem
Relativismus, der immer auch Verunsicherung bringt, scheint das Bediirfnis nach
zumindest einigen linguistischen Universalien in unserem Geist, quasi als eine Art

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

105


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Gabriele Miinnix

universale Software, immens. Zu gerne wollen wir glauben, dass wir immer alles
ibersetzen und verstehen konnen, um das uns Vertraute nicht aufgeben zu miis-
sen. Gibt es einen Ausweg aus dem Dilemma? Eine Position, mit der vielleicht beide
Seiten leben kénnen?

5. Perspektiven

Eine solche Position finde ich bei Wittgenstein und seiner Theorie der Familien-
shnlichkeiten (ausfithrlicher in Miinnix 2017, 155-179).

Haben Sprachen ein gemeinsames substanzielles Wesen, z. B. eine hinter ih-
nen waltende gemeinsame logische oder grammatische Struktur, auf die man nur
zuriickgehen miisste, um bedeutungsgleiche Ausdriicke tibersetzen zu konnen?
Oder sind sie einfach nur Konventionen, die uns veranlassen, die Welt je anders
zu sehen? So kann man durchaus vermuten, dass man in subjektlosen Sprachen
niher an der Natur ist (vgl. Takayama 2017, 89).

Die Frage verweist auf den mittelalterlichen Universalienstreit, bei dem sich die
Positionen Idealismus (Platon), Realismus (Aristoteles) und Nominalismus (Ock-
ham) herausgebildet haben: Die Universalien sind entweder »ante res«, »in rebus«
oder einfach nur willkiirliche Bezeichnungen, die sich verfestigt haben, also »post
res«, irgendein gemeinsames Wesen als Grund fiir allgemeine Bezeichnungen ist
Hlusion. Dieser Streit wirkt bis heute nach und wird im englischen Sprachraum als
Konflikt zwischen Essentialismus und Konventionalismus gedeutet. Wittgenstein
hat hier eine Losung zwischen beiden Positionen gefunden (vgl. Bambrough 1961),
die sich nicht an der Kategorie der Substanz orientiert (die Frage ist also aus seiner
Sicht falsch gestellt), sondern an der der Relation.

Die Frage ist falsch gestellt: Sprachen haben kein gemeinsames Wesen, das sie
alle untereinander verbindet, sondern sie bilden aufgrund von Ahnlichkeiten, aber
auch Unterschieden ein zusammenhingendes Netz, bei dem sich Phinomenbe-
reiche in einigen Gemeinsamkeiten tiberschneiden, aber auch durchaus auch in
anderen Phinomenbereichen sehr fremd sein kénnen. Dazu kommt — nach Witt-
gensteins Wendung zur Normalsprachentheorie —, dass man Sprachen gar nicht
nur morphologisch und unabhingig von ihrer jeweiligen Lebenswelt und den kon-
kreten Sprechkontexten sehen kann, und da bezieht Wittgenstein sich mit sei-
ner Identititsthese (»Bedeutung = Gebrauch«) durchaus nicht nur auf ganze Sit-
ze, sondern ganz allgemein auf Sprachhandlungen: Ein »Ja« vor dem Richter oder
dem Standesbeamten kann durchaus andere Bedeutung haben, wie auch der Be-
griff »Gruppe« in einer Diskussion von Mathematiker*innen oder Soziolog*innen.
Und gar der Begriff »Bild«, um ein komplexeres Beispiel anzufiithren, kann nicht
nur im Sinne von Bildtriger, Bildreferenz oder Bilddarstellung verwendet werden
und je anderes meinen (»Das Bild hat einen Riss«, »das Bild zeigt meinen Vater,

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

das Bild ist besonders gut ausgefiihrt«), sondern hat auch noch die in verschiedene
kulturell-religiése Begriffstraditionen verflochtenen Bedeutungen von suggestiver
Realprisenz des Abgebildeten (die unbedingt ausgeschaltet werden muss, bis hin
zu radikalen Bilderverboten) und hinweisendem Zeichen, eine Deutung, die Bilder
unter Umstidnden akzeptabel macht, auch wenn sie Verrat am Lebendigen begehen
(vgl. Miinnix 2019, Teil II). Hier kommt nicht nur der Gedanke der spiter noch aus-
zufithrenden Begriffsgeschichte ins Spiel, sondern auch eine Kontextsensitivitit,
die sich an die jeweiligen Bedeutung generierenden Lebensformen und »Sprach-
spiele« bindet. Wittgensteins Relativismus (seine Anhinger diskutieren sogar, ob
diese Kontextgebundenheit itberhaupt noch als Relativismus bezeichnet werden
kann) ist also von anderer Art als der Whorfsche und ist als »Sprachspielrelativis-
mus« bezeichnet worden. Anders als bei Whorfist es nicht die Grammatik unserer
Muttersprachen, die uns bestimmt oder sogar determiniert, so und nicht anders
zu denken. Zwar konnen und miissen wir bestimmten Regeln folgen, um fiir an-
dere verstindlich zu sein. Doch wir kénnen diese Regeln kreativ iiberschreiten.
So hat Heidegger bei der Beschiftigung mit asiatischer Philosophie klar gesehen,
dass unsere oft zu nominalen Sprachkonstruktionen neigenden indoeuropiischen
Sprachen ein »Andenken gegen die Sprache selber« und eine Dekonstruktion ei-
gener Begrifflichkeit erfordern, um dem Prozesshaften Raum zu geben und hat
neue Sprachschépfungen gefunden, um dies zum Ausdruck zu bringen: Das We-
sen »west, die Fuge »fugt«, das Licht »lichtet« usw.

Sprachen sind fir Wittgenstein wie Eisenbahngeleise, die uns aus der Ver-
gangenheit bis hierhergebracht haben, und an die wir gebunden waren. Doch wir
konnen und miissen sie in die Zukunft selbst weiterbauen und kénnen zu diesem
Zweck durchaus auch Strukturen verwenden, die wir in anderen Sprachen finden,
denn die Uberschneidungen in den Gemeinsamkeiten machen Uberginge des Ver-
stehens in andere Sprachwelten moglich. Bestimmt das Denken die Sprachen, die
dann nur Ausdrucksinstrumente sind, oder die jeweilige Sprache die Art des Den-
kens? Wittgensteins Konzeption macht eine dialektische Position moglich, in der
unser Denken natiirlich von iiberkommenen Sprachstrukturen gepragt wird, aber
doch die Méglichkeit hat, angesichts anderer Méglichkeiten andere Sprachformen
zu generieren, die wiederum auf unser Denken neu einwirken kénnen, um ithm far
die Zukunft Richtung zu geben.

Allerdings gibt es, wie Wittgensteins Privatsprachenargument gezeigt hat, kein
sprachunabhingiges Denken vor aller Sprache: Allein schon, um fiir uns selber in-
terne Zustinde (wie z. B. verschiedene Schmerzzustinde) nicht nur fiir andere,
sondern auch fiir uns selbst nicht nur zu bezeichnen, sondern auch differenziert
wahrnehmen zu kénnen, brauchen wir die in unseren Sprachen vorgegebenen be-
grifflichen Differenzierungen, sodass damit auch die Unterscheidung zwischen In-
nen und Auflen hinfillig bzw. unsinnig wird (vgl. Ter Hark 1990).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

107


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Gabriele Miinnix

Unterschiedliche Sprachen sind unterschiedliche Perspektiven auf die Wel,
die unterschiedliche Sichtweisen generieren kénnen, in die wir uns aber durch-
aus einfithlen kénnen (wie Amo es konnte). So fithrt Bambrough das Beispiel ei-
nes Siidseeeinsulanerstamms an, der Biume nicht wie wir nach morphologischen
Gesichtspunkten klassifiziert, sondern nach funktionalen Gesichtspunkten: »boat-
building trees, house-building trees« etc. »Where we would see a mixed planation,
they would not do so«. Ich habe in meinem Konzept der Multiperspektivitit ge-
zeigt, dass solcher Perspektivismus der Sichtweisen nicht im Relativismus enden
muss, der jedes Verstehen unmoglich machen wiirde (vgl. Miinnix 2020, 180 fI).
Andere Perspektiven kénnen uns bereichern und unser Denken erginzen. Ganz
in diesem Sinne hat Walter Benjamin in Bezug auf die Erfahrung von Andersar-
tigkeit und Fremdheit beim Ubersetzen anderer Sprachen einer Zukunftshoffung
Ausdruck gegeben: »Da es nie moglich ist, in der Zielsprache alle Bedeutungen der
Ausgangssprache wiederzugeben« miisse man sich dem Gefiihl der Konvergenz al-
ler Sprachen iiberlassen, insofern »in ihrer jeden als ganzer jeweils eines, und zwar
dasselbe gemeint ist, das jedoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der All-
heit ihrer einander erginzenden Intentionen erreichbar ist« (Benjamin 1973, 187).
Von solcher Zusammenschau sind wir aber noch weit entfernt, wir wissen immer
noch viel zu wenig tiber die kulturell verwurzelten Sprachen der Welt, obwohl die
vergleichende linguistische Forschung mit grofden Schritten voranschreitet. Und
hier erweist sich einmal mehr Robertsons Wort von der »Glokalisierung« als pas-
send. Globalisierungsprozesse unter Maf3gabe einer lingua franca, z. B. derzeit des
Englischen und auch zunehmend Spanischen, sind zwar nétig zum angemessenen
Losen globaler Probleme, aber vollig ungeniigend zum besseren Verstindnis der je
anderen Weltperspektiven, von denen wir lernen kénnten, wenn diese Besonder-
heiten nicht vorschnell nivelliert werden. Es sind also immer auch Prozesse der
Re-Lokalisierung in einzelnen Sprachwelten notig, um Fremdes nicht blof3 von au-
f3en, durch Projektion des Eignen ins Fremde zu beschreiben. Nur durch echte Per-
spektiviwechsel konnen wir lernen, auch die Spezifitit des eigenen Ansatzes besser
erfassen und dabei die Erfahrung machen, dass unser eigener kulturell verwurzel-
ter Sprachhintergrund und die damit einhergehenden Weltsichten blinde Flecken
aufweisen konnen. Und nur dadurch sind dann wieder itbergeordnete globalere
Perspektiven ohne Einebnung von Differenzen sinnvoll méglich.

6. Kommunikation zwischen den Kulturen?

Wie ist nun interkulturelle Kommunikation méglich? Wie kénnen wir uns richtig
verstehen?

Im Frithsommer 2016 stellte die deutsche Bundesregierung ein Weif3buch vor,
in dem angesichts der russischen Haltung zur Ukraine von »Herausforderung« ge-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

sprochen wurde. Die russische Presse iibersetzte dies mit dem Wort fiir »Bedro-
hung« und berichtete empért von Deutschlands neuer Gegnerschaft. Das fithrte
bei russischen Politiker*innen angesichts der jiingeren Geschichte zu Panikreak-
tionen, veranlasste sie aber auch zu Verbalaggressionen, was erhebliche Klimaver-
schlechterungen und diplomatische Schwierigkeiten mit sich brachte (vgl. Eich-
holz 2016). Absichtliche oder unabsichtliche Ubersetzungsfehler kénnen also ver-
filschen und interkulturelle Kommunikation und Verstindnis erschweren. Doch
die Schwierigkeiten gehen weit iiber Ubersetzungsfehler hinaus. So berichtete die
frithere amerikanische Aufienministerin Madeline Albright von einem Gesprich
mit dem verstorbenen Kim Jong-Il, in dem sie der Ansicht gewesen sei, man ha-
be nun ein Moratorium fir Raketentests vereinbart, wihrend sich spiter heraus-
stellte, dass Nordkorea damals schon ein Programm zur Herstellung hochange-
reicherten Urans verfolgte, und sie schlussfolgerte: »Also: sie liigen« (Adorjan 2013
in der FAS). Daran ist bemerkenswert, dass sich eine hochrangige Diplomatin in
Unkenntnis der Zwischenténe auf blofRe Ubersetzung des gesprochenen Worts ver-
lassen zu haben scheint. Man muss jedoch wissen, dass im Koreanischen — wie im
Japanischen — das gesprochene Wort durch die Linge der Pausen relativiert wird,
was gerade bei Konferenzen den verschiedenen Parteien erlaubt, ihr Gesicht zu
wahren und Ausdruck von Héflichkeit ist (vgl. Maletzke 1996, 189-192). Es liuft also
neben dem gesprochenen Wort ein nichtverbaler Subtext, den Angehérige einer
»Ausdruckskultur« (vgl. Rez et al., 2009, 41ff.) oft gar nicht wahrnehmen, weil sie
auf das gesprochene Wort fixiert sind. Was soll dieses Wort von der »Ausdrucks-
kultur« bedeuten?

In dem von Dagmar Kumbier und Friedemann Schulz von Thun herausge-
gebenen Buch »Interkulturelle Kommunikation« scheint es die Aufgabe der Au-
tor*innen gewesen zu sein, das Modell des inneren Teams und das Kommuni-
kationsquadrat (mit den vier Seiten Selbstkundgabe, Sachinhalt, Beziehungshin-
weis und Appell) auch fiir diesen Bereich umzusetzen. Ich bleibe beim Beispiel
Japans: der entsprechende Beitrag Warum Karl und Keizo sich nerven unterschei-
det zwischen zwei unterschiedlichen Handlungskonzepten einer Kommunikati-
on zwischen Deutschen und Japaner*innen, einerseits einer (kontextsensiblen) Si-
tuationsorientierung auf der Seite der japanischen Gesprichspartner und einer
Ausdrucksorientierung auf deutscher Seite. Die entsprechenden >Kulturquadrate«
zum Selbstkonzept diagnostizieren ein >Gemeinschafts-Ich« auf japanischer Sei-
te und ein >Individual-Ich« auf deutscher Seite. Weiter wird die Unterscheidung
getrieben durch eine >Beziehungsorientierung« und >Sachorientierung« und durch
die Unterscheidung von >impliziter< und »expliziter« Kommunikation, um Sensi-
bilitat fur wechselseitige Vorwiirfe bei misslungener Kommunikation zu wecken
(Die Auflerung eines Japaners »Sie iiben aber viel Klavier!« kann von der ande-
ren Seite keineswegs als hofliche und implizit verpackte Kritik an ibermifRiger
Lirmbelastung verstanden werden, sondern als anerkennende AufRerung im Sinne

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Gabriele Miinnix

eines »Weiter sol« aufgefasst werden, vgl. Rez et al. 2009). In einer Hoflichkeits-
kultur mit Beziehungsorientierung und impliziter Kommunikation kann die nack-
te Wahrheit, anders als bei expliziter Ausdrucksorientierung, oft nachrangig sein
(Dabei sieht man von Pervertierungen der intrakulturellen Kommunikation durch
falsche Behauptungen durchaus ab; hier steht das Unabsichtliche und Unbewusste
im Vordergrund.). Im ganzen Buch stehen Verstindigungsprobleme aufgrund un-
terschiedlicher kultureller Traditionen und Prigungen im Vordergrund, niemals
— was sonderbar ist — geraten die unterschiedlichen spezifischen Sprachstruktu-
ren und Ubersetzungen in den Blick. Doch gerade hier artikulieren sich unter-
schiedliche kulturelle und geschichtliche Besonderheiten. So macht z. B. Plotnikov
iber die bereits angesprochene Verschiedenheit begrifflicher Kategorisierungen
und der moéglicherweise fundamental anderen grammatischen Strukturen zur Er-
fassung von Wirklichkeit zusitzlich auf die Bedeutung der unterschiedlichen Ge-
schichte von Begriffen in verschiedenen Sprachen aufmerksam: Am Beispiel der
Entwicklung des Personenbegriffs in Deutschen und im Russischen zeigt er auf,
dass der Ideentransfer zwischen verschiedenen Kulturen nicht 1:1 iibertragbar ist.
Denn der russische Personenbegriff hat eine andere Begriffsgeschichte und weist
nur eine von drei Komponenten auf, die sich mit dem »westlichen« Personenbegriff
philosophiegeschichtlich verbinden (vgl. Plotnikov 2017, 241-249). Ubersetzer*in-
nen, die von den unterschiedlichen Wortfeldern und begrifflichen Traditionen, die
auch noch fiir je andere Konnotationen sorgen, keine Ahnung haben, kénnen fir
Missverstindnisse sorgen und Irritationen verursachen, und das auch jenseits von
Ubersetzungen philosophischer Texte, die am besten nur von Philosoph*innen vor-
genommen werden, die Kenntnis von solchen Unterscheidungen haben (Wie iiber-
setzt man z. B. Kant oder auch schon Aristoteles ins Chinesische, das mit seiner
Prozessorientierung gar keinen Begriff von »Substanz« kennt?).

Wie kénnen wir aber auch nicht nur Texte oder Auflerungen, sondern auch an-
dere Personen aus fremden Kulturen verstehen? Ganz sicher gehért die Kenntnis
der Lebenswelt und der jeweiligen sprachlichen Lebensformen hinzu. Ganz sicher
sollten wir auch - erforschbare — interne Selbstdeutungen und Selbstbeschrei-
bungen der jeweils in einer Kultur Lebenden zugrunde legen (vgl. Rehbein 2017,
337-352), und keine Deutungen von auflen, die aus der Aulenperspektive anderes
fiir relevant halten als es intern fiir wesentlich befunden wird. Denn Fremddeu-
tungen konnen blinde Flecken aufweisen und am Wesentlichen vorbeigehen. Des-
halb schlagen sowohl Koch als auch Rehbein vor, iiber den Bereich des Rationalen
und der nétigen Sprachforschungen auch Einfithlung in andere Lebensformen und
Sprachgewohnheiten vor. Denn Uniibersetzbares wird bleiben und muss so gut wie
moglich angenidhert werden (vgl. Cassin 2014).

Und um am Schluss noch einmal auf einen afrikanischen Philosophen zu kom-
men: In einer dekolonisierten Welt miissen und diirfen, so Diagne, die ehemals
Kolonisierten in der Lage sein, sich von den mentalen Mustern und normativen

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

Denkvorschriften der Kolonialsprachen zu l3sen, um sich im eigenen Idiom aus-
driicken zu koénnen. Aber Bachir Diagne hat noch einen anderen Rat:

»Let us then imagine a pedagogical utopia. We know that the pediment of Plato’s
Academy said >Let no one ignorant of geometry enter here<. The new academy of
the 21st century global world may ask: sLet no one ignorant of a radically other
tongue than her own enter here.< Utopia? Really? That is the situation of African
philosophers« (Diagne 2017, 218).

Schon Amo hat sich in eine andere Lebens- und Sprachwelt hineindenken miissen,
um sich und seine Gedanken in ihr formulieren zu konnen. Und das wire auch fiir
uns heute, Jahrhunderte spiter, jenseits der fritheren Zwinge, in Zeiten der Globa-
lisierung eine gute Ubung. Die Kenntnis einer radikal anderen Sprache wire in der
Tat eine gute Ignoranzprophylaxe mit erzieherischem Wert und kann tatsichlich
als Bildungsziel gesetzt werden: Wir wiissten, dass die Logik und Struktur unse-
rer eigenen Sprache nicht universal ist, und dass wir unsere eigenen Selbstver-
stindlichkeiten keineswegs ins Fremde projizieren und unsere eigenen sprachli-
chen Deutungsmuster dort nicht wie selbstverstindlich voraussetzen konnen. Das
wiirde jedem Sprachimperialismus vorbeugen und fiir mehr Verstindnis zwischen
den Kulturen in einer hoffentlich friedlicheren Welt sorgen.

Literaturverzeichnis

Bambrough, Renford. 1961. »Universals and Family Resemblances.« In Proceedings
of the Aristotelian Society XII.

Benjamin, Walter. 1973. »Die Aufgabe des Ubersetzers.« In Das Problem des Uberset-
zens, herausgegeben von Hans-Joachim Storig, 156-169, Darmstadt: WBG.

Benveniste, Emile. 1977. Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. Frankfurta. M.:
Paul List.

Bodmer, Frederick. 1989. Die Sprachen der Welt. Koln: Parkland.

Cassin, Barbara. 2014. Philosopher en langues. Les intraduisibles en traduction. Paris:
Rue d’Ulm.

Chomsky, Noam. 1971. Cartesianische Linguistik. Tiibingen: De Gruyter.

Chomsky, Noam. 1973. Sprache und Geist. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Chumakov, Alexander. 2017. »Concerning Human Understanding: Problems of
Laguage in A Global World.« In Europa Forum Philosophie 65 (Tra-Duire Uber-Setzen
Trans-Late), herausgegeben von Gabriele Miinnix, Bernd Rolf, 68-77. Nordhau-
sen: Traugott Bautz.

Czajka-Cunico, Anna. 2017. »Ubersetzungsphilosophische Bemerkungen zu einer
simultanen Lektiire Groler Schriften.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und inter-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Gabriele Miinnix

kulturelle Hermeneutik, herausgegeben von Gabriele Miinnix, 276-295. Freiburg
i. Br.: Karl Alber.

Derrida, Jacques. 1988. »Das Supplement der Kopula. Die Philosophie vor der Lin-
guistik.« In Randginge der Philosophie ,herausgegeben von dems., 195-227. Wien:
Passagen.

Diagne, Bachir Souleymane. 2008. Comment philosopher en Islam? Paris: Philippe
Rey.

Diagne, Bachir Souleymane. 2017. »Grammatical Philosophy versus Philosophical
Grammar. Leibniz and Nietzsche on Grammar.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt
und interkulturelle Hermeneutik, herausgegeben von Gabriele Minnix, 205-219.
Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Eco, Umberto. 2014. Quasi dasselbe mit anderen Worten. Uber das Ubersetzen. Miinchen:
dev.

Eichholz, Axel. 2016. »Ubersetzungsfehler: Panikreaktion bei russischen Politi-
kern.« Neue Osnabriicker Zeitung, 6. Juni 2016. Letzter Zugriff 16.05.2021. htt
ps://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-
panikreaktion-bei-russischen-politiker-1.

Elberfeld, Rolf. 2012. Sprache und Sprachen. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Glock, Hans-Johann. 2013. Quine and Davidson on Language, Thought and Reality. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Hartmann, Peter. 1952. Einige Grundziige des japanischen Sprachbaus, gezeigt an Aus-
driicken fiir das Sehen. Heidelberg: Winter.

Kagamé, Alexis. 1970. La philosophie bantu-Rwandaisede I'Etre. Paris: IsIAO.

Karageorgieva, Aneta. 2017. »Universal Grammar in Chomsky and the Problem of
Translation.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, her-
ausgegeben von Gabriele Miinnix, 119-132. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Koch, Anne. 2003. Das Verstehen des Fremden. Eine Simulationstheorie im Anschluss an
W.v.0. Quine. Darmstadt: WBG.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2017. »Zum Problem der Ubersetzung abstrakter Begriffe
in eine Bantu-Sprache.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Herme-
neutik, herausgegeben von Gabriele Miinnix, 103-118. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Maletzke, Gerhard. 1996. Interkulturelle Kommunikation, Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Miinnix, Gabriele. 2006. »Kontradiktion und Komplementaritit. Ist »die< Logik
universal?« In Tradition und Traditionsbruch. Zwischen Skepsis und Dogmatik, her-
ausgegeben von Claudia Bickmann u. a., 265-280. Amsterdam, New York: Rod-
opi.

Miinnix, Gabriele. 2014. »Kategorien und Begriffe in Sprache und Denken.« In Kul-
tur und Interkulturalitit: Interkulturelle Zuginge, herausgegeben von Elias Jamal,
109-125. Wiesbaden: Springer.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1

Ist interkulturelle Kommunikation maglich?

Miinnix, Gabriele. 2017. »Linguistic Relativity in Wittgenstein and Whorf. Is There
A Way Out?« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, her-
ausgegeben von ders., 154-179. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Miinnix, Gabriele. 2017. »Quasi dasselbe mit anderen Worten? Zur Philosophie des
Ubersetzens im Horizont interkulturellen Verstehens.« In Uber-Setzen. Spra-
chenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, herausgegeben von ders., 15-42. Frei-
burg i. Br.: Karl Alber.

Miinnix, Gabriele. 2019. Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildhermeneutik in inter-
kultureller Perspektive. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Miinnix, Gabriele. 2020. Zum Ethos der Pluralitit. Postmoderne und Multiperspektivitiit
als Programm. Minster: LIT.

Ohashi, Ryosuke. 1984. »Der Wind als Kulturbegriff in Japan.« In Kultur. Begriff und
Wort in China und Japan, herausgegeben von Sigrid Paul, 79-94. Berlin: Reimer.

Plotnikov, Nikolaj. 2017. »Begriffsgeschichte und Ubersetzung. Zur Bestimmung
der kulturellen Unterschiede in der Philosophie am Beispiel des russischen Per-
sonbegriffs« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, her-
ausgegeben von Gabriele Miinnix, 233-252. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Preyer, Gerhard. 2017. »Von radikaler Ubersetzung zu radikaler Interpretation. Kri-
tik an Quines und Davidsons Theorie des intersprachlichen Verstehens.« In
Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, herausgegeben von
Gabriele Miinnix, 133-153. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Quine, Williard van Orman. 1980. Wort und Gegenstand. Stuttgart: Reclam.

Rehbein, Boike. 2017. »Das Verstehen anderer Menschen in anderen Sprachen und
Kulturen.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, heraus-
gegeben von Gabriele Miinnix, 337-352. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Rez, Helmut, Monika Kraemer und Reiko Kobayashi-Weinszier. 2009. »Warum Karl
und Keizo sich nerven.« In Interkulturelle Kommunikation, herausgegeben von
Dagmar Kumbier u. a., 28-72. Hamburg: Rowohlt.

Ricoeur, Paul. 2016. Sur la traduction. Paris: Belles Lettres.

Takayama, Mamoru. 2017. »Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japa-
nischen auf dem Hintergrund von Nishidas Uberlegungen zur >Reinen Erfah-
rung«.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, herausge-
geben von Gabriele Miinnix, 77-90. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Ter Hark, Michael. 1990. Beyond the Inner and the Outer. Wittgensteins Philosophy of
Psychology. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

Turki, Mohamed. 2017. »Uber einige Schwierigkeiten des Ubersetzens in die ara-
bische Sprache.« In Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik,
herausgegeben von Gabriele Miinnix, 60-76. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

von Humboldt, Wilhelm. 1836. Uber die Verschiedenheit des Sprachbaus und ihren Ein-
fluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts. (Einleitung zum Kawi-
Werk). Berlin: Claasen & Roether.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4 Gabriele Miinnix

Weisgerber, Leo. 1958. »Der Mensch im Akkusativ.« Wirkendes Wort. Deutsche Sprache
in Forschung und Lehve, Nr. 8:193-205.
Whorf, Benjamin Lee. 1972. Sprache, Denken, Wirklichkeit. Hamburg: Rowohlt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische
Anerkennung

Frantz Fanons antikoloniale Theorie und

ihre Rezeptionsgeschichte

Daniel Hildebrandt

Im Zuge von Industrialisierung und Kolonisierung der Weltgesellschaft — mar-
xistisch gesprochen, mit den Auswiichsen der urspriinglichen Akkumulation der
Kapitalverhiltnisse — entwickelte das rassistische Vorurteil seinen ideologischen
Gebrauchswert. Wihrend in den von den Ideen der Aufklirung gepragten atlanti-
schen Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts die Abschaffung der Sklaverei ge-
fordert wurde, verkehrte sich dieser Emanzipationsanspruch zeitgleich durch eine
Ausdifferenzierung der Wissenschaften und einen im Age of Empire hegemoni-
al gewordenen Fortschrittsglauben in sein Gegenteil (Hobsbawn 1995, 110f.). Durch
Verwissenschaftlichung und Formen hegemonialer Kulturalisierung wurden ratio-
nalisierende Grundlagen geschaffen, aus welchen heraus der Rassismus zu einer
menschenfeindlichen und anti-universalistischen Ideologie reifen konnte, welche
iiber Jahrhunderte hinweg globale Gesellschaftsstrukturen und Herrschaftsverhilt-
nisse prigen sollte. Trotz vielfiltiger Wandlungen in den vorherrschenden sozio-
okonomischen Bedingungen, einer Vielzahl an Revisionen biologistischer Annah-
men der zeitgendssischen Forschung, politischen Demokratisierungsprozessen so-
wie pragenden historischen Zisuren in der Zivilisationsbildung, zeigt sich bis da-
to keine Negation des Phinomens. Vielmehr offenbart dieses eine tiefverwurzelte
Kontinuitit, in welcher sich der Rassismus als stetiger Antihumanismus erweist.
Dieser kurze Abriss zeigt das oftmalige Scheitern des Anspruchs der Erklirung der
Menschen- und Biirgerrechte von 1789. Trotzdem sollten Aufklirer*innen weiter an
einer Einheit des Menschengeschlechts festhalten. Das Wirken und die Philosophie
Anton Wilhelm Amos, dem dieser Band gewidmet ist, steht am ideengeschichtli-
chen Beginn dieser universalistischen Denktradition. Insbesondere dessen Biogra-
fie ist eng verbunden mit den Auswiichsen des europiischen Kolonialismus.
Etwas mehr als 200 Jahre nach Amo sah sich Frantz Fanon mit demselben Wi-
derspruch von Ideal und Wirklichkeit konfrontiert. Inmitten der Spitphase der
franzosischen Kolonialmisere entwickelte er ein dialektisches Konzept, welches

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Daniel Hildebrandt

den Menschen aus der rassistischen Entzweiung befreien sollte. Fanons Untersu-
chungsgegenstand ist der Kolonialismus als Totalitit, die es nicht blof} zu analy-
sieren, sondern zu zerschlagen gelte. Eben diesen Kampf gegen das rassistische
Herrschaftssystem, sei auf politischer, kultureller und psychologischer Ebene zu
fithren. Mit Jean-Paul Sartre, dessen Wirken prigenden Einfluss auf die Theorie
Fanons haben sollte, lisst sich die »innewohnende Zwangslaufigkeit« des kolonia-
len »Teufelskreis[es]« fassen. Sartre befindet in Hinsicht auf den algerischen Be-
freiungskrieg:

»[E]s ist nicht wahr, dafi es gute Kolonialherren gidbe und andere, die bose sind:
es gibt Kolonialherren, das ist alles. Wenn wir das Begriffen haben, werden wir
verstehen, warum die Algerier recht haben, zunichst politisch den Kampf gegen
dieses wirtschaftliche, soziale und politische System aufzunehmen, und warum
ihre Befreiung und die Befreiung Frankreichs nur aus der Zerschlagung der Kolo-
nialherrschaft hervorgehen kann« (Sartre 1956, 6).

Sartre statuiert, wie sich eine universelle Freiheit aller nur iiber die materielle Auf-
hebung der konkreten Kolonialherrschaft herbeifithren lisst. Der Rassismusbegriff
Fanons entwickelt sich parallel hierzu. Demnach sei »eine Gesellschaft [...] entwe-
der rassistisch oder nicht. [...] Alle Formen der Ausbeutung sind identisch, denn
alle finden auf ein und dasselbe >Objekt< Anwendung: den Menschen« (Fanon 1952,
74). In seiner Bestandaufnahme der Gesellschaftsstruktur der 1950er-Jahre sieht
er sich jedoch mit einem dynamisierten Kolonialverhiltnis konfrontiert, welches
sich vom primitiv-sozialdarwinistischen »Vulgirrassismus« der »Vergleichung der
Schidelformen« wegentwickelt hat, hin zu einem »kulturellen Rassismus«, dessen
»Objekt [...] nicht linger der einzelne Mensch, sondern eine bestimmte Existenz-
Form ist (Claussen 1994, 186f.). Trotz einer scheinbar historischen Ubermacht und
enormen Anpassungsfihigkeit des rassistischen Vorurteils hilt Fanon an der Vor-
stellung fest, dass dieses Verhiltnis aufzuheben sei und eine Anerkennung zwi-
schen schwarz und weifd realisierbar ist. Diese Annahme, dieser von Fanon gefor-
derte »existentialistische Humanismus« (Wolter 2001, 14f.) gilt es niher zu unter-
suchen.

Im Folgenden mochte ich dessen theoretischen Zugang mit Hauptfokus auf
der Schrift Schwarze Haut, weifle Masken (Fanon 1952)" herausarbeiten und das von
Fanon starkgemachte Begriffspaar Entfremdung und Anerkennung vertiefend be-
trachten. In einem weiteren Schritt werde ich die meines Erachtens widerspriich-
liche Rezeptionsgeschichte des Werks nachzeichnen. Dessen Schriften, soviel sei
vorweggenommen, betrachte ich als eine wichtige Grundlage zum Verstindnis des
kolonialen Rassismus an sich sowie als einen kritischen Beitrag zur geisteswissen-

1 Im Folgenden abgekiirzt als SHWM

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

schaftlichen Debatte um Subjektivitit und Postkolonialitit der auf Fanon folgen-
den Dekaden.

1. Leben und Werk

Die Schriften Fanons sind geprigt durch die Erfahrungen des Autors und die poli-
tischen Umstande seiner Zeit. Ein Blick auf dessen Biografie erweist sich demnach
als eine rasante Fahrt durch die Mitte des 20. Jahrhunderts. Er verrit jedoch auch,
woher Fanons humanistischer Anspruch und der Wunsch nach Anerkennung zeu-
gen. Geboren 1925 in der vormals franzdsischen Kolonie Martinique, schlief3t er
sich im Jugendalter freiwillig der Dissidenz an, um gegen den Nationalsozialis-
mus in den Kampf zu ziehen. Fanons Jugendfreund Marcel Manville gibt dessen
Worte wie folgt wieder:

»Jedes Mal, wenn die Wiirde und die Freiheit des Menschen auf dem Spiel steht,
betrifft uns das, ob Weife, Schwarze oder Gelbe, und jedes Mal, wenn sie bedroht
sind, wo immer das auch ist, werde ich mich vorbehaltslos fiir sie einsetzen« (Cher-
ki 2001, 33).

Diese idealistische Freiheitsethik wird jedoch durch die leibliche Erfahrung mit
dem anti-schwarzen Rassismus innerhalb der franzdsischen Armee erschiittert. In
einem Brief an seine Mutter schreibt Fanon:

»Vor einem Jahr habe ich Fort-de-France verlassen. Warum? Um ein (iberholtes
Ideal zu verteidigen [...] Ich zweifle an allem, sogar an mir selbst. Falls ich nicht
zuriickkehren sollte, falls ihr eines Tages von meinem Tod durch den Feind erfahrt,
trostet Euch, doch sagt nie: er ist fiir die gute Sache gestorben [..]; denn diese
falsche Ideologie, das Schutzschild der Laizisten und der dummen Politiker, soll
uns nicht mehr zum Vorbild dienen« (Cherki 2001, 36f.).

Diesen gesellschaftlichen Widerspruch, den Detlev Claussen als Fanons »bestiir-
zende algerische Erfahrung«® beschreibt, wird sich in SHWM als die Zerrissenheit
des schwarzen Subjekts offenbaren. Nach Ende des Kriegs zieht es Fanon nach Ly-
on, wo er Medizin studiert und sich als Psychiater ausbilden l4sst. Im politischen
Klima der franzésischen Studierendenschaft der 1950er-Jahre zeigt er grofles Inter-
esse an der Marx’schen Methode und Analyse und beteiligt sich an Demonstratio-
nen gegen die Kolonialherrschaft. Der linken und kommunistischen Parteipolitik

2 Claussen hilt fest: »1944 gelangt er [Fanon] nach Nordafrika und macht seine erste bestiir-
zende algerische Erfahrung: Die Kolonisierten lieben einander nicht. Antillaner, Afrikaner,
Araber — jeder verachtet den anderen, und alle drei lassen sich von einem vierten — dem
Kolonialherrn, verachten« (Claussen 1991).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

n7


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n8

Daniel Hildebrandt

steht Fanon jedoch mit grofer Skepsis gegeniiber (vgl. ebd., 39f.). In Frankreich
befasst er sich mit der Phinomenologie Maurice Merleau-Pontys und der Ethno-
logie André Leroi-Gourhans. »Er verschlingt Biicher und liest quer durcheinander
Lévi-Strauss, Mauss, Heidegger, Hegel, sowie Lenin und den jungen Marxx, erin-
nert sich dessen Biografin Alice Cherki. Fanon »kennt auch Trotzkis Schriften, [...]
aber er liest nicht Das Kapital. [..] Er liest Freud und auch die wenigen Texte, die
damals von Lacan verdffentlicht waren« (ebd., 40). Getragen von diesem theoreti-
schen Potpourri und den politischen Umbriichen seiner Zeit, als auch durch dessen
humanistisches Psychiatriekonzept, welches er am Krankenhaus in Saint-Alban er-
probt, entsteht 1952 SHWM.

Der Einfluss der europiischen Wissenschaftstradition auf Fanons Denken wird
hierbei deutlich. Er gewinnt seine Erkenntnis iiber die fatale Lage der Kolonisier-
ten nicht entgegen der europiischen Ideengeschichte, sondern aus ihrer eigenen
geisteswissenschaftlichen Tradition heraus. Hierdurch, das Schlusskapitel zur He-
gel'schen Anerkennungsdialektik in SHWM bezeugt dies, beruft sich Fanon stetig
auf ein universalistisches Menschheitsverstindnis. Trotz der eigenen Rassismuser-
fahrungen hilt er an seiner franzgsischen Identitit fest und sieht sich als Citoyen.

Kurze Zeit nach der Fertigstellung von SHWM wird Fanon nach Blida in Al-
gerien berufen, wo er seiner Arbeit als Arzt nachgeht. In Nordafrika wird er poli-
tisch aktiv, referiert an der Universitit in Tunis, unterstiitzt den Widerstand gegen
das franzdsische Kolonialsystem und schliefit sich der algerischen Befreiungsbe-
wegung, der Front Libération de Nationale (FLN) an. Sein politisches Wirken, den
Kampf fir die Dekolonisation, trigt er im weiteren Verlauf auf Konferenzen und
Kongressen fur die afrikanische Revolution vor, dessen Verfechtung er in seinem
zweiten Hauptwerk Die Verdammten dieser Erde (1961)° niederschreibt, welches nicht
zuletzt durch das von Sartre verfasste Vorwort grofRe Beachtung erfihrt. Noch im
selben Jahr verstirbt Fanon im Alter von nur 36 Jahren an Leukidmie und seine Asche
wird mit militirischen Ehren in einem bereits befreiten Teil Algeriens beigesetzt
(vgl. ebd., 147f.; Wolter 2001, 22f.).

2. Entfremdung und Anerkennung in Schwarze Haut, weiBe Masken

Der von Fanon urspriinglich angedachte Titel fitr SHWM lautet Essay iiber die Ent-
fremdung des Schwarzen. Das Werk versteht sich als eine Untersuchung der Kolo-
nialverhiltnisse, welche die Menschheit in dichotome Gegeniiberstellungen wie
schwarz — weif}, Kolonisierte — Kolonisierende, Natur — Kultur dringt. Hierin ver-
festigt sich begrifflich das einzige Schicksal der Schwarzen als ein Komplex von Min-
derwertigkeit (vgl. Fanon 1952, 11f.). Die im finalen Titel angelegte Maskenme-

3 Im Folgenden abgekiirzt als VAE.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

tapher verdeutlicht jenes spezifische Entfremdungsverhiltnis, in welchem weife
und schwarze Menschen zueinanderstehen. Das schwarze Subjekt maskiert sich,
es passt sich dem weiflen Subjekt an, ordnet sich ihm unter und begehrt etwas, das
ihm selbst nicht zusteht: die weifie Haut. Es lisst sich unschwer erkennen, dass in
das Weif3sein und das Schwarzsein spezifische Eigenschaften eingeschrieben sind,
die dazu verleiten, eine scheinbar minder wertvolle oder gar falsche Identitit gegen
ein weifes Erscheinungsbild einzutauschen, welches frei von einem jenen identi-
tiren Mangel zu sein scheint. Die symbolische weife Maske verspricht wiederum
etwas, das die schwarze Haut nicht erfiillen kann; sie versteckt die schwarze Infe-
rioritit. Hierin begriindet sich der Manichdismus des Rassismus.

Fanons Analyse des »schwarzen Problems« (vgl. ebd., 10) nimmt dieses sozial-
psychologische Verhingnis des Kolonialismus in den Blick. Gleichzeitig ist er im
Wissen dariiber, dass es sich eben nicht um ein rein subjektives Verhiltnis handelt,
denn jenes Dilemma erschopft sich »nicht in den Problemen der Schwarzen, die
unter Weiflen leben, es ist auch ein Problem der Schwarzen, die von einer kapitalis-
tischen, kolonialistischen, zufillig weiflen Gesellschaft ausgebeutet, versklavt und
verachtet werden« (ebd., 170). Damit erkennt Fanon die historische Gewordenheit
des Phinomens an und verdeutlicht, »dass die Entfremdung des Schwarzen kein
individuelles Problem ist. Neben der Phylogenese und der Ontogenese gibt es die
Soziogenese« (ebd., 11). Durch Fanons Riickgriff auf die Vergesellschaftungstheorie
nach Norbert Elias verdeutlicht sich die sozialhistorische Komplexitit der psycho-
pathologischen Entwicklung des kolonialen Rassismus. Um diese geschichtliche
Dynamik nachvollziehen zu kénnen, folgt die Bestimmung von zwei sich bedingen-
den Analysemomenten; einem psychoanalytisch-subjekttheoretischen und einem
historisch-gesellschaftstheoretischen. Gleichzeitig bestimmt Fanon die Notwen-
digkeit eines politischen Handelns. Neben der regressiven Analyse der Ursachen
und Auswirkungen der weifSen Maske verweist er auf die Authebung der kolonial-
rassistischen Situation als dem politischen Ziel seiner Arbeit. Dieses sei jedoch erst
dann offenbar, »wenn die Dinge, im allermaterialistischen Sinn, wieder an ihrem
Platz stehen werden« (ebd., 12).

In den ersten Kapiteln aus SHWM nihert sich Fanon dem Entfremdungsver-
hiltnis phinomenologisch an, in dem er sich mit der Sprache, den Geschlechter-
verhiltnissen, der Sexualitit zwischen Schwarzen und Weiflen, diskriminierenden
Alltagserfahrungen sowie der Rolle der schwarzen Familie in der biirgerlichen Ge-
sellschaft Frankreichs auseinandersetzt. Hierbei nimmt er Bezug auf unterschied-
liche psychoanalytische Ansitze u. a. Anna Freuds Theorie der Ich-Einschrinkung
(vgl. ebd., 44), Jacques Lacans Untersuchungen zum Spiegelstadium (vgl. ebd., 53,
209f.) und abschliefend Alfred Adlers Entfremdungstheorem (vgl. ebd., S. 177f.).
Mit Rickgriff auf diese Modelle kommt Fanon zu dem Urteil, dass der Rassis-
mus vom psychologischen Standpunkt her als Neurose zu behandeln sei. Diese
mache auf subjektiver Ebene die Kolonisierten zu Sklav*innen ihrer Minderwer-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

9


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Daniel Hildebrandt

tigkeit und die Kolonisator*innen zu Sklav*innen ihrer Uberlegenheit (vgl. ebd.,
52). Gleichsam betont er die politische Relevanz eines Kampfes der Kolonisierten
gegen die Entfremdungstendenzen des Kolonialismus auf zwei sich erginzenden
Ebenen: Gegen die Epidermisierung der Minderwertigkeit, sprich gegen das in die Haut
eingeschriebene Gefiihl eines mangelhaften Daseins, und damit einhergehend ge-
gen die 6konomisch-historische Situation der kolonialen Epoche. Der soziogene-
tischen Entfremdung des kolonisierten Subjekts setzt Fanon begrifflich die Aner-
kennung entgegen (vgl. ebd., 177£.).

In einer kritischen Auseinandersetzung mit Sartres Seinsethik sowie dessen
politischen Schriften* erschlieft Fanon das existentialistische Problem, in welches
die Kolonisierten geworfen sind. Demnach sei fir das schwarze Subjekt »in ei-
ner kolonisierten und zivilisierten Gesellschaft [...] jede Ontologie unrealisierbar«
(ebd., 93) und somit die Méglichkeit einer authentischen Anerkennung verunmaog-
licht. Aus der Ich-Perspektive sprechend klagt Fanon an, dass sein Korper nicht
in seiner Subjektivitit wahrgenommen werde, vielmehr zwinge ihn der weifSe Blick
dazu, sich fir seinen Korper, seine Rasse und seine Vorfahren verantworten zu
miissen (vgl. ebd., 96f.). Fanon kapituliert vor der Welt der Weiflen und erfihrt
sich nicht linger als Mensch, sondern als etwas Minderwertiges:

»An jenem Tag, da ich desorientiert war, aulerstande, mit dem anderen, dem
Weifden draufien zu sein, der mich unbarmherzig einsperrte, begab ich mich weit,
sehr weit fort von meinem Dasein und konstruierte mich als Objekt. [...] Langsam
komme ich in einer Welt an, daran gewohnt, nicht mehr auf ein plotzliches Auf-
tauchen Anspruch zu erheben. Ich bewege mich kriechend fort. Schon sezieren
mich die weiflen, die einzige wahren Blicke. Ich bin fixiert. [..] Ich fiihle, ich sehe
in diesen weiflen Blicken, dass nicht ein neuer Mensch Einzug erhilt, sondern ein
neuer Typus Mensch, eine neue Gattung. Eben ein Neger!« (ebd., 96, 99).

Mit dieser erniedrigenden Erkenntnis greift die Entfremdung zwischen Kérper
und Welt vollumfinglich. Die Suche nach einem Ausweg hieraus findet in Aus-
einandersetzung mit Sartres Existentialphilosophie statt. Deren Grundannahme
ist die Verantwortung zur Freiheit einer jeden Existenz und somit die Ablehnung
eines jeden Essentialismus des Ichs (vgl. Sartre 1943, 14f.). Daraus ergibt sich ei-
ne klare Trennung zwischen Sein und Phinomen, woraus Sartre die Eigenverant-
wortung des zum Selbstbewusstsein gekommenen Subjekts folgert, die eigenen

4 Fanon setzt sich in SHWM vertiefend mit Sartres Uberlegungen zur Judenfrage (1944) und
Schwarzer Orpheus (1948) auseinander. Ersteres dient der Gegeniiberstellung von Antisemi-
tismus und Rassismus und der Analyse des antihumanistischen Kerns beider Ideologeme.
Letzteres stellt Sartres Lobesrede der Négritude-Bewegung dar. Fanon schlieRt hieran an, kri-
tisiert jedoch vehement Sartres orthodox marxistische Reduktion des Rassismus auf einen
Nebenwiderspruch der kapitalistischen Klassenverhaltnisse (vgl. Fanon 1952, 115f.).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

Handlungen mit Blick auf das Zukiinftige frei bestimmen zu miissen (vgl. ebd.,
9sf.; 836f.).

Sartres phinomenologische Ontologie aus Das Sein und das Nichts (1943) greift
kritisch auf die Bewusstseinsphilosophie Georg Wilhelm Friedrich Hegels zuriick,
betrachtet diese jedoch nicht im Verhiltnis eines synthetisierten Geistes, der iiber
den Zustand der Selbstentfremdung wieder zu sich zu finden vermag, sondern
iiber die Absurditit der Freiheit des Seins. Dieser Ansatz Sartres wird in SHWM
als phinomenologische Ontologie des Rassismus konkret. Was Hegel als Negati-
on der Negation bestimmt, um das Subjekt-Objekt-Verhiltnis zu verséhnen, ist in
Sartres Aufriss die Nichtung des Nichts, welche die menschliche Existenz zu bestim-
men vermag (vgl. ebd., 84). Die Vermittlung des Subjekts mit der Welt verliuft
hiernach iiber die Freiheit, das Frei-sein, welches Sartre als ontologisches Prinzip
der Existenz voraussetzt (vgl. ebd.). Seine zentrale Losung, dass der Mensch da-
zu verurteilt sei, frei zu sein, fasst diesen radikalhumanistischen Ansatz treffend
zusammen (Vgl. Sartre 1946, 125).

Die Existenz des Bewusstseins fiir-sich ist somit mit der Absurditit der Welt
konfrontiert. An dieser Stelle zeigt sich im Aufriss Sartres die Entfremdung, in der
das prareflexive Cogito (die Subjektivitit) dazu verdammt ist, sich in der Faktizitit
dieser kontingenten Konstellation zurechtfinden zu miissen (vgl. Sartre 1943, 119).
Diese ist in die Welt geworfen und somit einer Situation ausgeliefert, in der sie
stets das Andere (das Nichts) nichten, sprich objektivieren muss (vgl. ebd., 173).
Der zur Freiheit seiner eigenen Moglichkeiten verdammte Mensch kann sich in ihr
zu keiner Zeit als Totalitit greifen, er steht im stindigen Schatten des Absurden;
Entfremdung erweist sich somit bei Sartre als dauerhafter und uniiberwindbarer
Zustand, in dem das Fiir-sich immer Mangel an sich selbst als absolutes Fiir-sich
ist (vgl. ebd. 190; Renault 2014, 96). Auch der kolonisierte Mensch folgt dem onto-
logischen Prinzip der Existenz und ist somit zur Freiheit verdammt, auch wenn
ihm diese physisch durch die Kolonialherr*innen geraubt wurde. Fanon begriindet
hierin die Notwendigkeit des dekolonialen Kampfes. Demnach sei es eines jeden
Pflicht, die »Freiheit nicht durch [s]eine Wahlen zu verleugnen« (Fanon 1952, 195).
Das schwarze Subjekt wird in eine koloniale Situation, eine weifle Welt geworfen,
welche ihm jegliches Sein als solches abspricht. Wenn Sartre nun die Bewegung des
Fur-sicl’s als den fortwihrenden Entwurf zeichnet, die es ermoglicht, sich selbst
als Sein zu begriinden, bedeutet dies ein erstes Bewusstwerden iiber die eigene
Existenz.

In SHWM beschreibt Fanon, wie er der schmerzlichen Konfrontation mit dem
weiflen Blick mit einer Flucht in die Vernunft entgegnet. Diese erscheint zunichst
als antithetischer Moment, um »dem Weiflen [zu] zeigen, dass er im Irrtum war«
(ebd., 101f.). Der Versuch, die Welt zu rationalisieren, sollte jedoch an der imma-
nenten Unvernunft des Rassismus scheitern, da es »dem Weifien oblag [...], irra-
tionaler zu sein als ich« (ebd., 106). Das teuflische Spiel des Rassismus macht dem

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

121


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Daniel Hildebrandt

schwarzen Subjekt auf seiner Suche nach einer eigenen Existenz stets zu einem
»Gefangenen des Hollenkreises«, es »besteh[t] aus Irrationalem; [...] Irrational bis
zum Hals« (ebd., 100, 106). Dem setzt Fanon die Notwendigkeit der Herausbildung
eines (schwarzen) Bewusstseins in einem Prozess der Selbsterkennung entgegen,
womit er die Méglichkeit der Uberwindung der Entfremdung in der Anerkennung
vorbereitet. In der philosophischen Gegeniiberstellung von Sartre und Hegel, ver-
sucht Fanon ein Stiick weit die Absurditit, die der Kolonialismus ihm entgegen-
bringt, zu rationalisieren. Das kolonisierte Subjekt habe demnach sein Schwarz-
sein in einer weifSen Welt fiir-sich zu realisieren, die im Rassismus konstruierte
Nihe zur Natur zu akzeptieren und sich dieses als einen Moment existentieller Er-
kenntnis anzueignen (vgl. ebd., 109). Fanon fordert in seinem dialektischen Aufriss
somit zwei sich bedingende Momente ein: Zunichst das Bewusstwerden tiber die
eigene Lage im Kolonialsystem, in dem die eigene Existenz nicht linger geleugnet
wird und daraus resultierend die Authebung dieses knechtischen Verhiltnisses. Er
hilt fest: »In der Wel, in der ich fortschreite, erschaffe ich mich unaufhérlich. Ich
bin solidarisch mit dem Sein, insofern ich es itberwinde« (ebd., 195). Die Akzeptanz
dieses unfreiwillig gewihlten Zustands ist jedoch eine schmerzhafte und zutiefst
zerriittende Erfahrung:

»[l]ch ergreife dieses Negersein und stelle, Tranen in den Augen, seinen Mecha-
nismus wieder her. [...] Ich wollte aufstehen, aber die ausgeweidete Stille floss in
mich zurlck, mit lahmen Fliigeln. Unverantwortlich, zwischen dem Nichts und
der Unendlichkeit, begann ich zu weinen« (Fanon 1952, 120f.).

Antirassischer Rassismus

Eine Moglichkeit zur Verarbeitung dieses traumatischen Schmerzes sieht Fanon
in der frankophonen Literaturstromung der Négritude, welche in Poesie, Philoso-
phie und politischen Schriften die koloniale Erfahrung verarbeitet. In Schwarzer
Orpheus verdeutlicht Sartre die in der schwarzen Poesie verborgene dialektische
Stirke:

»Die Négritude ist wie die Freiheit Ausgangspunkt und letztes Ziel: es geht darum,
sie vom Unmittelbaren zum Mittelbaren iibergehen zu lassen, sie zu thematisie-
ren. Es geht also fiir den Schwarzen darum, fiir die weife Kultur zu sterben, um
fir die schwarze Seele wiedergeboren zu werden, wie der platonische Philosoph
fiir seinen Korper stirbt, um fiir die Wahrheit wiedergeboren zu werden« (Sartre
1948, 57).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

Die Stromung erschlieit die Welt durch eine explizit schwarze Vernunft.” Dies
vollziehe sich in gezwungener Abgrenzung zum technisierten, praktischen Ver-
nunftprinzip der weilen Welt, vermittelt durch Sinnlichkeit und die Wiederaneig-
nung der Sprache durch das Aufbegehren der Poesie (vgl. Fanon 1952, 109). Es ist
eine Wiederaneignung, welche die eigene Stimme aus der Tiefe der unterdriick-
ten Seele erklingen lasst (vgl. ebd., 106f.). Die implizierte Versagung der weilen
Norm beschreibt Fanon im Sinne Sartres als »antirassischen Rassismus« (Sartre
1948, 45) und verortet die Négritude mit den Worten Aimé Césaires als »den gro-
Ren Negerschrei, [mit dem] erschiittert wird in ihren Fugen die Welt« (Fanon 1952,
53f.). Ein Fundament des Kampfes um Anerkennung wird deutlich, denn die Poesie
und die Dichtkunst entfalten sich als negrisches Gefiihl und gefiithlsbetonte Sensibilitit
und somit als Waffen gegen die weile Uberlegenheit (vgl. ebd., 109f.). Fanon be-
schreibt den schwarzen Aufschrei als die Vermihlung mit der Welt. In den Werken
der Négritude findet diese idealistische Vorstellung ihren Ausdruck, worin Fanon
die entscheidende Gegenbewegung zur kolonialen Entfremdung sieht: »Ich wur-
de zum Dichter der Welt. [..] Endlich war ich anerkannt, ich war nicht mehr ein
Nichts« (ebd., 111).

In dieser ontologischen Negation setzt Fanon in SHWM zur Uberwindung des
rassistischen Vorurteils an und bestimmt das schwarze Bewusstsein als jene sub-
jektivierende Kraft, welche sich im Absoluten verlieren kann. Daher gebe es sich
nicht als Mangel, »[es] ist. Es haftet an sich selbst« (ebd., 117). Durch die Befreiung
der Sprache in der Négritude offenbart sich die schwarze Existenz — im Bewusst-
sein iiber Korper, Geschichte und Welt — als Antithese zum kolonialen Rassismus.
Das kolonisierte Subjekt mochte sich als Absolutes begreifen. Dabei verweist es
durch die Transzendierung der eigenen Erfahrungen auf die rassistische Entzwei-
ung der Welt, wodurch es zum schwarzen An-und-fir-sich wird, als welches es die
Vernunft der weifSen Welt in Frage stellen kann (vgl. ebd., 117£.).

Schwarzer Knecht, weiBer Herr

Das mit Bezug auf Sartres Freiheitsethik erlangte schwarze Selbstbild méchte ich
als einen Moment immanenter Anerkennung beschreiben. Es impliziert die von
Fanon geforderte Solidaritit mit dem Sein (ebd., 195), die den Kolonisierten ih-
ren Subjektstatus, ihre menschliche Existenz wiederbringt. Im Abschlusskapitel
aus SHWM schlieft Fanon hieran an und sucht in Auseinandersetzung mit der

5 In Abgrenzung zum Begriff der Schwarzen Vernunft, der durch Achille Mbembe in den post-
kolonialen Diskurs eingefiihrt wurde (vgl. Mbembe 2014), muss Fanons Trennung zwischen
einem allgemeinen menschlichen und einem partikularen, schwarzen Vernunftprinzip als
antithetische Notwendigkeit verstanden werden, welche der dem Rassismus immanenten
Unvernunft entspringt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

123


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Daniel Hildebrandt

Herr-Knecht-Dialektik aus Hegels Phinomenologie des Geistes (1807) nach dem his-
torischen Moment, in dem sich das immanente Anerkennungsverhiltnis zwischen
schwarzem Knecht und weiflem Herrn als ein menschliches transzendieren kann.

In der Phinomenologie des Geistes unternimmt Hegel den Versuch, die allgemei-
ne Bewegungstendenz des Geistes in der Weltgeschichte zu bestimmen. Ausge-
hend von der kleinsten metaphysischen Einheit, dem Bewusstsein, folgert er des-
sen Entwicklung, iiber das Selbstbewusstsein und die Vernunft, hin zum Geist,
welcher seine Bestimmung in der Synthese des absoluten Wissens findet (vgl. He-
gel 1807, 104f.). Es ist davon auszugehen, dass Fanons Hegel-Lesart stark durch die
existentialistisch-marxistische Werkinterpretation Alexandre Kojéves geprigt ist
(vgl. Descombes 1982, 61f.; Bulhan 1985, 102; Kleinberg 2003). Kojéves Bewertung
des Herr-Knecht-Verhiltnisses zeichnet sich durch eine starke Historisierung aus.
Dieser synthetisierenden Geschichtsdialektik (vgl. Fetscher 1958, 8) zufolge, sei die
Moglichkeit eines »Ende[s] der Geschichte[,] durch die vollendete soziale Wech-
selwirkung« bereits gegeben, deren Inhalt »die absolute Vermittlung ist und die
bestehende Selbststindigkeit zum Moment hat« (Kojéve 1947, 33). Folglich seien
die Bedingungen der biirgerlichen Gesellschaft mit der franzgsischen Revolution
realisiert und somit eine Grundlage fiir einen Kampf der Kolonisierten um Aner-
kennung verwirklicht worden.® Nicht zuletzt die Aufstinde auf Haiti 1791 legen ein
historisches Zeugnis fiir diese Interpretation ab (vgl. Buck-Morss 2011).

In SHWM verdeutlicht sich das Problem der fehlenden Erfahrung der Schwar-
zen mit dem Anerkennungskampf fiir eine menschlichere Welt, da diese eine der-
artige Auseinandersetzung bisweilen nicht gefithrt haben (Fanon 1952, 186). Das
Ende der Sklaverei (Fanon bezieht sich hier explizit auf die Geschichte Martini-
ques) sei nicht eigenmichtig erkimpft worden, vielmehr seien die Kolonisierten
vom Herren befreit worden. »Die Umwilzung hat den Schwarzen von aufien er-
reicht. Der Schwarze ist agiert worden« (ebd., 185). So gestalte sich die Freiheit der
Kolonisierten lediglich als ein gnidiges Geschenk der Weifden, die ihren Sklaven

6 Mit Blick auf Hegel folgert Kojéve, dass der Kampf—gemeint ist an dieser Stelle der konkrete
weltgeschichtliche Kampf zwischen den Klassen wie ihn Karl Marx vor Augen hatte —in der
Franzosischen Revolution zum lutte finale gekommen sei. Kojéves Analyse setzt Napoleon
Bonaparte als Vollender der Geschichte; er wird zum Gottmensch der Neuzeit und Hegel zu
dessen Prophet. Mit diesem Ende der Ceschichte kann sich folglich der Arbeiterknecht ver-
wirklichen, wodurch ein Riickzug in die Innerlichkeit stattfinden kann. Ideologische Kimpfe
um Religion, Philosophie, Freiheit und letztendlich auch um die Anerkennung, kdnnen von
nun an, mit der Realisation des Blrgertums als dem herrschenden Konzept, ausgefochten
werden. Es sind die objektiven Bedingungen geschaffen worden, in denen der Mensch die
Existenz im absoluten Wissen subjektiv verwirklichen kann. Im universellen und homoge-
nen napoleonischen Staat findet die Weltgeschichte ihre Synthese, welche den Kampf von
Herren und Knechten zu Ende bringt (vgl. Kojéve 1947, 61f.; Ottmann 1977, 96f.).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

von nun an gestatten mit ihnen an einer Tafel zu speisen (ebd). In einem andau-
ernden Dilemma der Unfreiheit verfestige sich, dass die Kolonisierten den Preis der
Freiheit nicht kennen, da sie nicht um sie gekimpft haben. Im rassistischen Spiel
der europiischen Hegemonie haben sie zwar fiir die Idee der Freiheit gekimpft,
sei es in der Franzosischen Revolution oder den Weltkriegen, es sollte jedoch stets
ein Kampf fiir eine weifde Freiheit und eine weifle Gerechtigkeit bleiben (vgl. ebd.,
186).7 Fiir das kolonisierte Subjekt gibt es keine Gewissheit durch Anerkennung,
denn dadurch, dass ihm von der weiflen Gesellschaft die Hand gereicht wurde,
bleibt es weiterhin als Mythos, als das objektivierte Andere bestehen. Somit ver-
weilen die franzésischen Schwarzen weiterhin in der Imago der weiflen Maske;
sie sind in eine unertrigliche Situation geworfen, in der ihnen die Gewissheit der
Anerkennung im gegenseitigen Bewusstsein fehlt (vgl. ebd., 187f.).

In einem abschlieflenden Ausblick rekapituliert Fanon das existentielle Di-
lemma der Schwarzen im Kolonialismus und kniipft den Ausweg hieraus an die
Marx’sche Revolutionstheorie an (vgl. ebd., 189; Marx 1852). Das gegebene Moment
immanenter Anerkennung im Status Quo von Schwarzen und Weiflen erscheint
ihm als unzulinglich; Fanon sucht somit weiter im Begriff der Geschichtlichkeit
nach einem Moment transzendentaler Anerkennung. So heif3t es: »[Die] Entfrem-
dung aufheben werden diejenigen Neger und Weifle, die sich geweigert haben,
sich in den substanzialisierten Turm der Vergangenheit sperren zu lassen« (Fanon
1952, 191). Die kolonial geschaffenen Kategorien, die Einteilung der Welt in den
schwarz/weifs-Manichiismus, sollen im historischen Prozess negiert und auf den
Scheiterhaufen der Geschichte verbannt werden. Fanons politisches Revolutions-
projekt stellt die Kimpfenden dabei stets in den Anspruch eines universalistischen
Prinzips. Es gehe nicht um vereinzelte Kimpfe, in denen die Vergangenheit zu-
riickerobert werden soll, sondern um eine Revision der ganzen Vergangenheit der
Welt sowie um Solidaritit mit jedem Kampf gegen die menschliche Unterjochung
(vgl. ebd., 192). Das revolutionire Subjekt dieser Fortschrittshoffnung liegt dabei
im miindigen Menschen. Fanon erliutert:

»Meine schwarze Haut besitzt keine besonderen Werte. [...] Als Mensch verpflichte
ich mich, der Gefahr der Vernichtung ins Auge zu sehen, damit zwei oder drei
Wahrheiten ihr Licht auf die Welt werfen. [..] Es gibt keine schwarze Mission; es

7 In einer Fudnote expliziert Fanon das Verhéltnis von Herrschaft und Knechtschaft und ver-
weist deutlich auf die Differenz der Hegel’schen Dialektik zur kolonialen Situation: »Bei He-
gel geht es um Gegenseitigkeit, hier pfeift der Herr auf das Bewusstsein des Sklaven. Er will
nicht seine Anerkennung, sondern seine Arbeit. Ebenso wenig ldsst sich hier der Sklave mit
demjenigen vergleichen, der, sich im Objekt verlierend, in der Arbeit die Quelle seiner Be-
freiung findet. Der Neger will sein wie der Herr. Daher ist er weniger selbststindig als der
Hegel'sche Sklave. Bei Hegel wendet sich der Sklave vom Herren ab und dem Objekt zu. Hier
wendet sich der Sklave dem Herren zu und gibt das Objekt auf« (Fanon 1952, 215).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

125


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Daniel Hildebrandt

gibt keine weife Biirde. [..] Ich bin kein Gefangener der Geschichte. Nicht in ihr
darf ich nach dem Sinn meines Schicksals suchen« (ebd., 193ff.).

Der »wahre Sprung« hin zu einer transzendentalen Anerkennung liege demgegen-
tiber darin, »die Erfindung in die Existenz einzufithren« (ebd. 195). Der Erkenntnis-
gewinn iiber die eigene historische Lage liegt in der Eigenverantwortlichkeit eines
jeden existentialistischen Imperativs.

3. Die Rezeptionsgeschichte Fanons

Aus der Biografie Fanons ldsst sich dessen Verhiltnis zur Epoche bestimmen. Sein
Werk begleitet das Ende des Kolonialismus und ist gepridgt durch die Phase der
Dekolonisierung, die nach dem Ende des zweiten Weltkriegs global um sich greift.
Insbesondere VAE zeugt hiervon (vgl. Wolter 2001, 24). Die geisteswissenschaftli-
che Reflektion von dessen Arbeiten, als auch die aus der dekolonialen Erfahrung
gereifte Postkoloniale Theorie verselbststindigten sich posthum, denn Fanon sollte
weder die Befreiung Algeriens von der franzdsischen Kolonialherrschaft noch das
realpolitische Scheitern seiner in VAE formulierten Hoffnung auf nationale Souve-
ranitit und sozialistische Demokratisierung der afrikanischen Staaten miterleben
(vgl. Fanon 1961, 226f.). In diesem Klima gestaltete sich die Rezeption seiner Werke
in widerspriichlicher Art und Weise. Auch wenn Fanon seine in SHWM formulier-
ten Ansitze in der algerischen Zeit ab 1953 weitestgehend unbeachtet lassen sollte,
zeigt sich insbesondere hierin sein humanistischer Anspruch vollumfinglich. Die
historische Transformationsphase, in der beide Werke entstehen, wirkt sich in un-
terschiedlicher Weise auf die Rezipient*innen Fanons aus (vgl. Gordon 1996, 1f.).
In der 2001 erschienen Untersuchung von Udo Wolters, dessen Buch Das obskure
Subjekt der Begierde die bisweilen einzige umfangreiche Analyse von Fanons Gesamt-
werk im deutschsprachigen Raum darstellt, werden entsprechend zwei Stringe der
Rezeption unterschieden: ein traditionsmarxistisch-materialistischer und ein kul-
turtheoretisch-postkolonialer Ansatz. Wolter wirft hierbei die Frage auf, wie Fa-
non zu einem Begriinder des klassischen Antikolonialismus der nationalen Befrei-
ungsbewegungen und eines anti-foundationalist Postkolonialismus zugleich wer-
den konnte und hinterfragt die jeweilige Lesart kritisch (vgl. Wolter 2001, 14).

Fanon als Klassenkampfer?

Was beide Zuginge zunichst eint und was unmittelbar ins Zentrum der Kritik zu
riicken hat, ist die partikulare Fokussierung auf einzelne Anteile von Fanons Wir-
ken, verbunden mit einer jeweiligen theoretischen Zielvermittlung. Bei der Zusam-
menfihrung der Inhalte der von Wolter bestimmten Schwerpunktlegungen zeigt
sich, dass die politische Fanon-Lesart der antiimperialistischen Linken sich vor

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

allem auf die Lektiire von VAE beschrinkt und den materialistischen Schwerpunkt
in dessen Analyse verfolgt.® In den Fokus der marxistischen Theoretiker*innen der
1960/70er-Jahre riicken dabei Begriffe wie Gewalt, Kampf und nationale Befreiung,
sprich jene Kategorien, welche in VAdE anhand zeithistorisch aktueller Befreiungs-
kimpfe entwickelt werden (vgl. Fanon 1961, 27f.). In dieser politischen Wendung
werden die hegelianische Anerkennungsdialektik sowie die psychoanalytische Sub-
jekttheorie weitestgehend ausgeklammert und somit die Methodologie aus SHWM
aufgegeben. Vielmehr begibt sich die marxistische Bewegungslinke verbissen auf
die Suche nach einem revolutioniren Subjekt, welches sie in den sprichwortlichen
Verdammten dieser Erde zu finden hofft. Fiir Fanon lisst sich ein solches revo-
lutionires Subjekt konkret in den biuerlichen Massen der kolonisierten Staaten
verorten. In VAE wird diese Vorreiterrolle der subproletarischen Landarbeiter*in-
nen als die »[glegenseitige Begriindung von Nationalkultur und Befreiungskampf«
vertiefend ausgefithrt (ebd, 181f.). Der klassenkidmpferische Impetus verweist je-
doch zugleich auf einen theoretischen Widerspruch zu der Forderung nach huma-
nistischer Gleichheit, wie sie noch in SHWM eingefordert wurde. Wolters folgend,
hier schliefRe ich mich an, erweist sich die Portraitierung eines Fanons der blo-
Ren Klassenkimpfe als unzureichend. Die politische Darstellung verweilt als eine
partikulare Ideologisierung von dessen phinomenologischer Mehrebenenanalyse
entfernt.

... oder als postkolonialer Denker?

Die Rezeption der poststrukturalistisch geprigten Wissenschaften, die an Fanon
anzukniipfen vermag und sich mit dem cultural turn in den Sozial- und Geisteswis-
senschaften ab den 1980er-Jahren verselbststindigte, legt ihren Interessenschwer-
punkt wiederum auf die subjekttheoretischen Anteile, die primir in SHWM ge-
zeichnet werden. Darin findet ein Riickgriff auf Begriffe wie Kultur, Sprache und
Identitit statt (vgl. Said 1994; Hall 1996; Mbembe 2014). Diese zusammenfassende
Darstellung wird zugegebenermafien nicht volllingst den umfangreichen Zugin-
gen der Autor*innen der Postcolonial Critique gerecht, jedoch zeichnet sich eine
Tendenz ab, die Fanons scheinbar iiberholten Universalismus und seine dialekti-
sche Methode durch Konzepte wie Hybriditit, Differentialitit und Dekonstrukti-
on zu ersetzen versucht. Wihrend in der traditionsmarxistischen Rezeption der
1960er/70er die Rolle des Kampfes um Anerkennung zur Rolle des dekolonialen
Befreiungskampfes tiberh6ht wurde, vollzieht sich im postkolonialen Verstindnis
eine vollige Abkehr von dessen Bestreben, die Totalitit 6konomischer und dauer-
hafter Entfremdung der Kolonisierten und die dem zu Grunde liegenden histori-

8 Zu nennen sind u. a. die analytischen Schriften von Hussein M. Adam, Renate Zahar, Ced-
ric Robinson und gegenwartig Peter Hudis, in denen eine politische Begriffsgeschichte der
dekolonialen Kategorien Fanons verfolgt wird.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Daniel Hildebrandt

schen Widerspriiche aufzuheben. Beim Blick auf das vielzitierte, von Homi Bhabha
verfasste Vorwort zur englischen Ausgabe von SHWM wird dies deutlich. Darin
formuliert Bhabha Kritik an Fanons Festhalten an der Hegel'schen Herr-Knecht-
Dialektik und verwirft dementgegen die Moglichkeit einer gegenseitigen Aner-
kennung zu Gunsten eines Differenzdenkens, aus welchem heraus er den Begriff
der Kultur in den Mittelpunkt méglicher politischer Interventionen stellt (Bhabha
1986, XXXIIIf.). Bhabha fragt sich: »Can there be life without transcendence? Pol-
itics without the dream of perfectibility?« Und argumentiert wider Fanon: »Unlike
Fanon, I think the non-dialectical moment of Manicheanism suggests an answer. [...]
it is possible, I believe, to redeem the pathos of cultural confusion into a strategy
of political subversion« (ebd., XXXIII).

Hierin bestitigt sich Bhabhas Abkehr von der Notwendigkeit einer Negation
der Negation als historisches Ziel dekolonialer Politik, vielmehr verlagert er den
Fokus der Kritik auf die Machtverhiltnisse von Reprisentation, Identitit und Au-
toritit. Dies bedeutet jedoch die Abkehr von einer Gesellschafts- und vor allem von
einer konkreten Herrschaftskritik des Kolonialismus. Das subversive Potential, die
strateqy of subversion wird indessen an Koérper und Subjektivitit des*der Einzelnen
gebunden und somit die von Fanon angestrebte Anerkennungsdialektik zu einer
Art positiven und mystischen Riickgewinnung einer schwarzen Authentizitit ver-
kldrt. Die poststrukturalistische Interpretation von SHWM, und damit die schein-
bare Aufgabe des marxistisch-existentialistischen Zugangs des Werks, steht jedoch
im Widerspruch zu der von Fanon formulierten Kritik, bspw. dessen Abarbeitung
an den Inhalten der Négritude-Bewegung (vgl. Wolter 2001, 39; Fanon 1952, 53f.).

Die gegenliufige Lesart Bhabhas lisst sich am Beispiel von dessen Verweis auf
Fanons Essay Algeria Unveiled (1959) (dt: Der Schleier) weiterfithrend verdeutlichen. In
diesem Text zeigt sich Fanons dialektische Argumentationsweise vollumfinglich.
Er untersucht darin die Rolle des islamischen Schleiers, dem Haik, in der algeri-
schen Revolution und beschreibt wie die algerischen Frauen durch ihre Mitarbeit
am antikolonialen Widerstand gegen die franzésischen Besatzer*innen gleichsam
mit der patriarchalen Unterdriickung der autochthonen Kultur brechen konnten.
Fanon schreibt:

»Es besteht [...] im Verlauf der Kolonisierung in Algerien eine sehr konkrete, wahr-
nehmbare historische Dynamik des Schleiers. Zu Anfang ist der Schleier ein Wi-
derstandsmechanismus, sein Wert bleibtjedoch fiir die soziale Gruppe sehr hoch.
Man verschleiert sich aus Tradition, wegen der strengen Geschlechtertrennung,
aber auch, weil der Besatzer Algerien entschleiern will. In einem zweiten Schritt er-
gibt sich der Umbruch anldsslich der Revolution und unter ganz bestimmten Um-
stinden. Der Schleier wird im Zuge der revolutiondren Aktion abgelegt. Das Be-
darfnis, den psychologischen oder politischen Offensiven der Besatzer eine Nie-
derlage zu bereiten, wandelt sich nun zu einem Mittel zum Zweck, einem Werk-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

zeug. Der Schleier hilft Algerien, die neuen Probleme zu bewiltigen, mit denen
sie der Kampf konfrontiert« (Fanon 1959, 66).

Durch den aktiven Eintritt in den Widerstandskampf sind die algerischen Frauen
dazu gezwungen, die objektivierende Uniform (vgl. ebd., 8) des Schleiers abzu-
legen, gleichzeitig ermoglicht dies den Ausbruch aus der patriarchalen Familien-
struktur in die 6ffentliche Sphire, in welcher die Frauen unverschleiert ein neues
Korpergefithl erfahren konnen als auch aktiv agieren miissen (vgl. ebd., 34f.). Am
Ende dieses Prozesses hat sich, so Fanon, durch die Teilhabe am Kampf ein Be-
wusstsein iiber das eigene Sein, aber auch ein neuer Blick auf die familiiren Herr-
schaftsbeziehungen postulieren konnen. »Es sind die Erfordernisse des Kampfes,
die in der algerischen Gesellschaft neue Haltungen, neuen Verhaltensweisen, neue
Erscheinungsformen bewirken« (ebd., 66).

Bhabha bezieht sich im Vorwort zu SHWM ebenfalls auf das Schleier-Essay und
schreibt:

»In Fanon’s essay Algeria Unveiled the colonizer’s attempt to unveil the Algerian
woman does not simply turn the veil into a symbol of resistance; it becomes a
technique of camouflage, a means of struggle — the veil conceals bombs. [..] As
thesveil<is liberated in the publicsphere, circulating between and beyond cultural
and social norms and spaces, it becomes the object of paranoid surveillance and
interrogation« (Bhabha, 1986, XXXIV).

Erstaunlicherweise verfehlt Bhabha es, die von Fanon stark gemachte Rolle des
Kampfes und die der vergesellschaftenden Wirkmacht des Haik in den Fokus zu
nehmen; vielmehr kulturalisiert er die Bedeutung des Schleiers und schreibt diese
diskurstheoretisch in die symbolische (Neu-)Ordnung der algerischen Traditionen
ein. Bhabha bestreitet keineswegs das emanzipatorische Potential des revolutio-
niren Kampfes, jedoch scheint er die soziohistorische Dimension und die patri-
archalen Zwinge, welche Fanon durchaus zu betonen weif}, weitestgehend auszu-
blenden und spricht primir von kulturellen und sozialen Normierungen, die durch
die Symbolik der Entschleierung neu verhandelt werden miissen, anstatt von den
materiellen Verhiltnissen der kolonialen Herrschaftsbeziehungen.

Der Verweis auf Bhabhas Interpretation des Schleier-Essays zielt nicht darauf
ab, dessen Anliegen als durch und durch fehlerhaft zu skizzieren und auch nicht
darauf, die postkoloniale Lesart Fanons von vornherein als abwegig zu diskreditie-
ren. Jedoch gilt es die argumentativen Leerstellen aufzuzeigen, bspw. das Uberge-
hen des hegelianisch-existentialistischen Kerns der Fanor’'schen Argumentation,
der Moglichkeit, durch den aktiven Kampf zum Bewusstsein iiber die Moglichkeit
der Befreiung voranzuschreiten (vgl. Wolter 2001, 216f.). Eben diese Leerstellen er-
geben sich aus der partikularen Anwendung bzw. dem bewussten Zuriickstellen
ganzer Denklinien, welche die Elementaridee aus SHWM mittragen. So hat sich

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Daniel Hildebrandt

gezeigt, dass sowohl die traditionsmarxistische als auch die kulturtheoretische Re-
zeption Fanon von seinem eigentlichen Denken entfernt, in dem sie ihn lediglich
interpretieren anstatt zu analysieren; der Autor wird zur ideellen Projektionsfla-
che. Mit Ania Loomba lisst sich die Kritik an beiden Traditionslinien treffend zu-
sammenfithren. Sie hilt fest: »Both these Fanons - the one who embodies post-
structuralist angst, and the one who embodies revolutionary fervour — are cast in
the very images that the critics would like to project of themselves« (Loomba 1998,
147).

Wie weiter mit Fanon?

Auch mit dem formalen Ende des Kolonialismus zeigen sich die gesellschaftlichen
und 6konomischen Nachwirkungen bis heute in weitreichender, teils gewaltvoller
Form. Ein Moment gegenseitiger Anerkennung, wie ihn sich Fanon erhofft hat, ist
bei weitem nicht in Sicht. Aktuelle Geschehnisse wie der Mord an George Floyd in
den USA und die dadurch neuentflammte globale Black Lives Matter Protestbewe-
gung weisen eindrucksvoll darauf hin. Fanons Konzept, vor allem seine in SHWM
stark gemachte Anerkennungstheorie, konnen einen Beitrag zu der Debatte um
die gesellschaftliche Stellung von schwarzen Menschen leisten.

In meinem Beitrag konnte ich aufzeigen, wie mit Fanon eine antirassistische
Dialektik hin zu einem humanistischen Ideal erméglicht wird, in dem einerseits
eine schwarze Identititsbildung stattfinden und zeitgleich ein Kampf gegen die
entmenschlichende schwarz/weifR-Dichotomie gefithrt werden kann. Die Rezepti-
onsgeschichte zeigt, inwiefern eine kritische Einordnung, als auch eine vollstindi-
ge Durchdringung des Werks notwendig sind. Die Stirke von SHWM liegt in der
interdiszipliniren Analyse, an welche es meines Erachtens anzukniipfen gilt. Den
Kolonialrassismus als eine gesellschaftliche Neurose zu fassen und bekimpfen zu
wollen bedeutet, Subjekt- als auch Gesellschaftsanalyse vollumfinglich zu betrei-
ben. Die kritische Bewertung der Rezeption fordert demnach ein, Fanon weder
auf- noch abzuwerten, sondern ihn kritisch-reflexiv auf seine Anwendbarkeit fiir
weitere geisteswissenschaftliche Analysen zu priifen (Gordon 1996, 5). Demnach
schlage ich vor, SHWM ideengeschichtlich als einen Grundlagentext zu verstehen,
dessen Bedeutung darin besteht, psychiatrische Praxiserfahrungen, Psychoanaly-
se und gesellschaftstheoretische Erkenntnis miteinander zu verkniipfen, um so-
mit die Totalitit des kolonialen Herrschaftsverhiltnis iiberwinden zu kénnen. Eine
derartige Anwendung Fanons lisst sich exemplarisch in der psychoanalytisch-fe-
ministischen Kritik Rey Chows als auch in der Wertkritik des Kolonialismus nach
Peter Schmitt-Egener finden (vgl. Chow 1999; Schmitt-Egener 1976). In diesem Sin-
ne gilt es an Fanons Imperativ anzuschliefen, uns nicht »in den substanzialisierten
Turm der Vergangenheit sperren zu lassen« (Fanon 1952, 191) und dafiir zu sorgen,
»immer ein Mensch zu sein, der fragt« (ebd., 197).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

Literaturverzeichnis

Adler, Alfred. 1912. Uber den nervisen Charakter. Grundziige einer vergleichenden Indivi-
dualpsychologie und Psychotherapie. Paderborn: Outlook.

Bhabha, Homi K. 1986. »Forward.« In Fanon, Frantz. 1952. Black Skin, White Masks,
herausgegeben von Homi K. Bhaba, xxi-xxxvii. London: Pluto Press.

Buck-Morss, Susan. 2011. Hegel und Haiti - Fiir eine neue Universalgeschichte. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Bulhan, Hussein Abdilahi. 1985. Frantz Fanon and the Psychology of Oppression. Boston:
Plenum Press.

Cherki, Alice. 2001. Frantz Fanon — Ein Portrait. Hamburg: Edition Nautilus.

Chow, Rey. 1999. »The politics of admittance: female sexual agency, miscegnation
and the formation of community.« In Frantz Fanon — Critical Perspectives, heraus-
gegeben von Anthony Alessandri, 34-56. New York: Routledge.

Claussen, Detlev. 1994. »Ein Signal fir die Verdammten. Frantz Fanons Kritik des
kulturellen Rassismus. + Kommentar.« In Claussen, Detlev. Was heifSt Rassismus?,
185-202. Darmstadt: WBG.

Descombes, Vincent. 1982. Das Selbe und das Andere. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1952. 2013. Schwarze Haut, weifSe Masken. Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1959. 2018. Der Schleier. Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1961. 1969. Die Verdammten dieser Erde. Hamburg: Rowohlt Taschen-
buch.

Fetscher, Iring. 1975. »Vorwort des Herausgebers zur deutschen Erstausgabe/Vor-
wort zur Neuauflage.« In Kojéve, Alexandre. 1975. Hegel — Eine Vergegenwirtigung
seines Denkens. Kommentar zur Phinomenologie des Geistes, 7-19. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Freud, Anna. 1964. 1984. Das Ich und die Abwehrmechanismen. Frankfurt: Fischer.

Gordon, Lewis. 1996. Fanon — A Critical Reader, herausgegeben von dems. Oxford:
Blackwell.

Hall, Stuart. 1996. »The After-Life of Frantz Fanon: Why Fanon? Why now? Why
Black Skin, White Maskes?« In The Fact of Blackness. Frantz Fanon and Visual Rep-
resentation, herausgegeben von Alan Read, 12-37. London, Seattle: Bay-Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1807. 1978. Phinomenologie des Geistes. Stuttgart:
Reclam.

Hobsbawn, Eric. 1998. Das Zeitalter der Extreme: Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts.
Miinchen: dtv.

Hudis, Peter. 2015. Frantz Fanon: Philosopher of the Barricades. Chicago: Pluto Press.

Kleinberg, Ethan. 2003. »Kojéve and Fanon: The Desire for Recognition and the
Fact of Blackness.« In French Civilisation and its Discontents: Nationalism, Colonia-
lism, Race (After the Empire), herausgegeben von Tyler Stovall, Georges van den
Abbeele, 115-128. Lanham: Lexington Books.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Daniel Hildebrandt

Kojéve, Alexandre. 1947. 1975. »Zusammenfassender Kommentar zu den ersten
sechs Kapiteln der Phinomenologie des Geistes.« In ders. Hegel — Eine Vergegen-
wirtigung seines Denkens. Kommentar zur Phinomenologie des Geistes, 48-89. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Loomba, Ania. 2005. Colonialism/Postcolonialism. Abingdon: Routledge.

Marx, Karl. 1852. 2016. »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte.« In Karl
Marx, Friedrich Engels — Gesammelte Werke, 327-448. Koln: Anaconda.

Mbembe, Achille. 2014. Kritik der schwarzen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ottmann, Henning. 1977. Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. Bd. I - Hegel im Spie-
gel der Interpretationen. Berlin: De Gruyter.

Renault, Alain. 2014. »Von der Subjektivitit ausgehen. Bemerkungen zur Transfor-
mation des Subjekts bei Jean-Paul Sartre.« In Jean-Paul Sartre. Das Sein und das
Nichts, herausgegeben von Bernard Schumacher, 163-215. Berlin: De Gruyter.

Said, Edward. 1994. Kultur und Imperialismus. Frankfurt a. M.: Fischer.

Sartre, Jean-Paul. 1943. 1993. Das Sein und das Nichts. Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1944. 1994. Uberlegungen zur Judenfrage. Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1946. 1994. Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg: Ro-
wohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1948. 1965. »Schwarzer Orpheus.« In Schwarze und weif3e Literatur.
Aufsitze zur Literatur 1946-1960, 39-85, Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1957. 1968. »Der Kolonialismus ist ein System.« In Kolonialismus
und Neokolonialismus. Sieben Essays, 5-21, Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1961. 1969. »Vorwort von Jean-Paul Sartre.« In Franz Fanon. Die
Verdammten dieser Erde, 7-26. Hamburg: Rowohlt.

Schmitt-Egener, Peter. 1976. »Wertgesetz und Rassismus. Zur begrifflichen Genesis
kolonialer und faschistischer Bewuf3tseinsformen.« In Gesellschaft — Beitrige zur
Marxschen Theorie, Bd. 8/9, herausgegeben von Hans-Georg Backhaus, 350-404.
Berlin: Suhrkamp.

Schumacher, Bernhard. 2014. »Philosophie der Freiheit: Einfithrung in Das >Sein
und das Nichts«.« In Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, herausgegeben von
dems, 1-19. Berlin: De Gruyter.

Wolter, Udo. 2001. Das obskure Subjekt der Begierde. Frantz Fanon und die Fallstricke des
Subjekts der Befreiung. Miinster: Unrast.

Zahar, Renate. 1969. Kolonialismus und Entfremdung. Zur politischen Theorie Frantz Fa-
nons. Frankfurt a. M.: Europdische Verlagsanstalt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-
philosophischen Historiographie!
Grundlegende Uberlegungen zu einer interkulturell
orientierten Philosophie

Ram A. Mall

1. Ein Wort zuvor: Interkulturelle Philosophie oder
zur »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie oder zur Pluralitat
der Geburtsorte der Philosophie

»Why Philosophy Must Go Global« A Manifesto — Jonardon Ganeri®

»Wir sind auf dem Wege vom Abendrot der europiischen Philosophie durch die
Dammerung unserer Zeit zur Morgenrote der Weltphilosophie.« — Karl Jaspers
(1977,121)

Diese fast prophetisch klingenden Worte dieser beiden weltphilosophisch orien-
tierten Philosophen mégen manchen ein wenig gestelzt erscheinen, aber sie wei-
sen auf die Notwendigkeit eines lingst iiberfilligen weltphilosophischen Diskurses
hin. Der europdische philosophische Diskurs ist zweifelsohne ein grofartiger Dis-
kurs, aber er ist kein Menschheitsdiskurs.

Immer wo und immer wenn Philosophie konkrete Gestalt gewinnt, geschieht
dies in einer bestimmten Kultur, in einer bestimmten Sprache und an einem be-
stimmten Ort. Dies heif3t »Orthaftigkeit« der Philosophie. Philosophie aber geht in
keiner bestimmten Sprache, in keiner Tradition und an keinem Ort ausschlieRlich

1 Dieser Aufsatz ist eine Gberarbeitete, erweiterte und aktualisierte Fassung meines Vortrages
»Interkulturelle Philosophie —was sie ist und was sie nicht ist«, gehaltenam14. 4. 2017 an der
Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg im Rahmen der Vortragsreihe »)enseits. Warum
die Philosophie keine Heimat hat. Beitrage zur interkulturellen Philosophie.«

2 »The world of academic philosophy is now entering a new age, one defined neither by colo-
nial need for recognition nor by postcolonial wish to integrate.. We are entering what we
might call sthe age of re-emergence«[..]« (Ganeri 2016, 136).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Ram A. Mall

auf: das heifdt »Ortlosigkeit« der Philosophie. Wenn es eine >de perenni philoso-
phia« gibt, und es gibt sie zumindest im Sinne einer regulativen Idee, im Sinne
eines >noematischen Korrelats< oder im Sinne eines Leuchtturms, der alle Philo-
sophien anzieht, dann geht sie allerdings in keiner Philosophie restlos auf. Alle
Philosophien der Welt sind daher Kompasse zu diesem einen Leuchtturm hin. Es
ist eine hausgemachte, je selbstverschuldete Anmafiung der westlichen Philosophie
gewesen, sich zu singularisieren und in einem Atemzug zu universalisieren. Die-
ser selbstverschuldete Anspruch war und ist eine Art theoretische Gewalt, die als
Anspruch theoretisch licherlich sein mag, aber deren tragische Seite darin besteht,
dass er sich in der Komplizenschaft mit der kolonialen Macht weltweit durchge-
setzt hat. Nicht dass es keine Widerstinde dagegen gab und gibt, aber die theore-
tisch besseren Argumente konnten sich gegen die kolonial-imperialistische Macht
nicht durchsetzen. Die Rede von der >Macht der besseren Argumente« ist zwar rech-
tens und verstindlich, aber sie erlebt ihre Grenze dort, wo die Argumente selbst die
Form der Gewalt annehmen. Und genau dies geschah im Namen der >kolonialen
Vernunft« in der lang andauernden Zeit des Kolonialismus.

2. Zur interkulturellen Philosophie

Die Konzeption einer interkulturellen Philosophie, einer interkulturellen philoso-
phischen Orientierung mochte ich hier kurz folgendermafien darstellen: Erstens,
was sie nicht ist und zweitens, was sie ist.

Was sie nicht ist:

1. Interkulturelle Philosophie ist nicht ausschlieRlich der Name einer bestimmten
philosophischen Konvention, einer bestimmten philosophischen Disziplin, sei
sie europdisch oder nicht-europdisch, denn eine solche Sicht fithrt zum Kultu-
ralismus, zum Provinzialismus und verhindert einen offenen interkulturellen
Diskurs im weltphilosophischen Kontext.

2. Unsere These von der »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie lehnt die uni-
verselle Singularitit eines bestimmten Geburtsortes der Philosophie ab und
plidiert fiir die These von einer Pluralitit der Ursprungsorte wie z. B. China,
Indien, Europa, um nur einige Geburtsorte der Philosophie zu nennen.

3. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Eklektizismus der verschiedenen
philosophischen Traditionen, deren Darstellung nebeneinander iiber die Phi-
losophiegeschichte fast im Sinne einer Buchbinderkunst heute noch zu finden
ist.

4. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine blofie Abstraktion, formal-lo-
gisch und per definitionem dingfest gemacht. Eine solche methodologisch-
apriorische, ja essentialistische wie ideologische Bestimmung hilft uns wenig.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10.

11.

12.

13.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

Angesichts der de facto bestehenden pluralistischen Situation der philosophi-
schen Szene in dem heutigen Weltkontext der Kulturen geht es bei der inter-
kulturellen Philosophie auch nicht um einen Notbehelf. Mit anderen Worten
darf die interkulturelle Philosophie nicht auf ein blofRes, aus der Not gebore-
nes philosophisches Konstrukt reduziert werden.

Bei der interkulturellen Philosophie geht es auch nicht um eine Asthetisierung,
um ein schwirmerisch romantisches und exotisch dilettantisches Interesse fiir
das Auflereuropdische. Dafiir ist das Anliegen der interkulturellen Verstindi-
gung viel zu ernst.

Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Ort der Kompensation, bei dem
anderen das zu finden, was einem zu Hause fehlt. In diesem Sinne hat man auf-
grund von Vorurteilen und Unkenntnissen von der europiischen Philosophie
und von der« asiatischen Weisheit< gesprochen (Philosophie und Philousia). Das
Auflereuropiische war dabei das Exotische, das anzieht und auch abstof3t.
Interkulturelle Philosophie ist auch kein Ableger der Postmodernitit, auch
wenn diese jene bejaht und unterstiitzt. Es ist freilich richtig, dass ein
gewisser Zusammenhang besteht zwischen interkulturell-philosophischer
Dekolonisierung und Dekonstruktion.

Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine trans-kulturelle Philosophie,
wenn dieser Terminus eine auflerhalb respektive oberhalb der mannigfaltigen
philosophischen Traditionen stehende apriorische Instanz meinen soll. Eine
solche Sicht wire philosophisch ideologisch, essentialistisch und apriorisch.
Esist ein grundverkehrtes Missverstindnis zu meinen, interkulturelle Philoso-
phie sei eine Beschiftigung mit auflereuropiischen Kulturen und Philosophi-
en.

Es gibt namhafte europdische Philosoph*innen, die aus mangelhafter Kenntnis
und aus selbstverschuldeter Universalisierung der europiischen Philosophie
die pluralen Geburtsorte der Philosophie singularisieren und Griechenland als
den einzigen Geburtsort der Philosophie betrachten.

Die beiden griechischen Philosophiehistoriker Lukian von Samosata und Dio-
genes Laertius (2./3. Jh. n. Chr.) vertraten zwei entgegengesetzte Positionen
hinsichtlich des eigentlichen Geburtsorts der Philosophie. Lukian von Samosa-
ta postulierte« dass die Konigin der Philosophie zuerst den Inder*innen, dann
den Athiopier*innen und schliefllich den Griech*innen erschienen sei. Dem-
gegeniiber behauptete Diogenes Laertius, Philosophie sei ausschliefilich eine
griechische Leistung und nicht eine der Barbaren. Husserl, Heidegger, Gada-
mer u. a. itbernahmen die Ansicht von Diogenes Laertius.

Es mutet seltsam an, wenn europdische Fachphilosoph*innen der indischen
Philosophie z. B. vorwerfen, sie sei zu religios, zu spirituell, wihrend die Theo-
log*innen die indischen Religionen fiir zu philosophisch halten. In beiden Fil-
len wird der »tertium comparationis« vor allem Vergleich ab ovo dingfest ge-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Ram A. Mall

14.

macht. Mit anderen Worten ist fiir die Philosoph*innen Philosophie eine aus-
schliefilich europdische Leistung, wihrend fiir die Theolog*innen die eigentlich
wahre Religion nur das Christentum ist. Man begeht hier den Fehler >partem
prototox.

Philosophie qua Philosophie macht keine Sprache zu ihrer einzigen Mutter-
sprache. Sie ist polylogisch und spricht z. B. chinesisch, Sanskrit, griechisch
oder auch deutsch. Es ist zwar wahr, dass Sprachstrukturen die jeweilige
Denkstruktur bestimmen. Diese fesseln sie jedoch nicht ganz. Ein Studium
der Philosophiegeschichte unterschiedlicher Traditionen belegt dies. Lao Tzu
und Konfuzius, Nagarjuna und Shankara, Parmenides und Heraklit, Hegel
und Schopenhauer, Kant und Nietzsche belegen dies. Was Philosoph*innen
aller Traditionen dabei verbindet, sind eher die philosophischen Probleme und
Fragestellungen als die Antworten.

Was interkulturelle Philosophie ist

1.

Interkulturelle Philosophie ist der Name einer geistigen und philosophischen
Einstellung, Einsicht, Uberzeugung und Attitude, die alle kulturellen Prigun-
gen der einen >philosophia perennis< wie ein Schatten begleitet und verhindert,
dass sich die kulturellen Prigungen in den absoluten Stand setzen.
Methodisch verfihrt sie dabei so, dass sie kein Begriffssystem unnotig privile-
giert, fiir einen methodisch-epistemischen Pluralismus pladiert und stets auf
eine begriffliche Konkordanz aus ist.

So leistet sie einen wesentlichen Beitrag zu einem befreienden Diskurs. Man
konnte analog zur »befreienden Theologie« von einer interkulturell orientierten
»befreienden Philosophie« sprechen. Es ist eine hausgemachte Angst zu mei-
nen, interkulturelle Philosophie dekonstruiere die Begriffe Wahrheit, Kultur,
Religion und Philosophie. Was sie jedoch deutlich werden lisst, ist der extrem
essentialistische und verabsolutierende Gebrauch, der von diesen Begriffen ge-
macht worden ist und zum Teil immer noch gemacht wird. Ist Philosophie
etwas Universelles, was sie zweifelsohne ist, so kann sie nicht die Verabsolutie-
rung einer bestimmten philosophischen Konvention sein. Wird Relativismus
verabsolutiert, so wird er zum Absolutismus. Mit diesem Anspruch hat das Ad-
jektiv »europdisch« lange gelebt.

Interkulturelle Philosophie indiziert demnach einen Konflikt, weil die ver-
nachlissigten philosophischen Kulturen, die lange aus Ignoranz, Arroganz
und auch wegen diverser auflerphilosophischer Faktoren missverstanden
und unterdriickt wurden, im heutigen Weltkontext der Philosophie ihre
Gleichberechtigung einklagen. Und dies tun sie zu Recht.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

Interkulturelle Philosophie stellt auch einen Anspruch dar, weil die nicht-euro-
piischen Philosophien und Kulturen sich mit ihren je eigenen Fragestellungen
und Losungsansitzen am weltphilosophischen Diskurs beteiligen wollen.

So stellt interkulturelle Philosophie auch einen Emanzipationsprozess dar, wo-
bei festzuhalten bleibt, dass es hierbei nicht um eine Emanzipation im engeren
Sinne der innereuropdischen Emanzipation im Zeitalter der Aufklirung geht,
sondern um eine Emanzipation des nicht- und auflereuropiischen Denkens
von seinen Jahrhunderte, ja sogar Jahrtausende alten in Europa entstandenen
einseitigen Bildern. Die europiische Aufklirung ist zwar eine grof3artige Leis-
tung gewesen, aber sie war auch januskopfig, denn sie verletzte gerade die
Ideale der Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit im Zeitalter der europiischen
Kolonialisierung. Die Hauptrichtung (der Mainstream) der europiischen Auf-
klirung, verbunden mit so groflen Namen wie z. B. Locke, Voltaire, Kant, Mon-
tesquieu, Smith und Hume war philosophisch zutiefst fundamentalistisch, un-
demokratisch, menschenrechtsfeindlich und sogar rassistisch. Denn hat nicht
Kant die weifle Rasse als die Kulmination der Menschheit bezeichnet, Hume
die Schwarzen mit Papageien verglichen? War nicht Locke, der sogenannte Va-
ter der Toleranzphilosophie, ein Aktionir in einer Sklavenhandelsfirma?® Fiir
diese viel zu eurozentrischen Mainstreamaufklirer war Vernunft ausschlief3-
lich europiisch. Freilich gab es auch eine radikal humanistische, demokrati-
sche und an Menschenrechten orientierte aufgeklirte Aufklirung. Hier sind
Namen wie z. B. D'holbach, Diderot, Condorcet und Spinoza zu nennen. Diese
radikale, menschenrechtsfreundliche Aufklirung wurde von allen damaligen
Regierungen und von allen Kirchen verurteilt, weil sie fir universale Gleich-
heitsrechte plidierte und fiir die Emanzipation schwarzer Menschen eintrat
(vgl. Israel 2001).

Interkulturelle Philosophie ist dann die Einsicht in die Notwendigkeit, Philoso-
phiehistorie von Grund auf neu zu konzipieren und zu gestalten. Mit anderen
Worten geht es um eine interkulturell-philosophisch orientierte sKonzeption
einer Historiographie der Philosophie«. Hegels »Historiographie der Philoso-
phiecist eine grofRartige Leistung und ist eine der wenigen umfassenden Ein-
leitungen in die >Geschichte der Weltphilosophie«. Sie ist jedoch heute zu eng,
zu eurozentrisch. Es muss heute vielmehr darum gehen, eine >weltphiloso-
phische Orientierung« in die Geschichte der Philosophie hineinzutragen. Die
interkulturelle Universalitit der philosophischen Rationalitit zeigt sich so in
verschiedenen philosophischen Traditionen, transzendiert diese jedoch auch.

3

Vgl. Darmann 2020, 81 und zur Auseinandersetzung mit Lockes philosophischen Begriindun-
gen fiir den Kolonialismus vgl. ebd., 81-103.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Ram A. Mall

10.

11.

12.

13.

14.

Bei der interkulturellen Philosophie geht es um die Konzeption einer Philoso-
phie, die das eine Omniprisente der >philosophia perennis« in vielen Kulturen
und Sprachen horbar macht.

So wehrt die interkulturelle Philosophie die michtige Tendenz einiger Phi-
losophien, Kulturen, Religionen und politischen Weltanschauungen ab, sich
zu globalisieren. Die Einheitlichkeit der sHardware« der europiischen tech-
nologischen Formation darf sich nicht die gesunde Vielfalt der >Software«
der Kulturen einverleiben. >Verweltlichung« ist nicht ohne weiteres >Euro-
pdisierung«. Man mdochte fast von einem >Mythos«< der >Europiisierung der
Menschheit« sprechen. Die diesbeziiglichen Positionierungen der Philosophen
Hegel, Husserl und Heidegger, um nur einige exemplarisch zu nennen, belegen
dies.

Interkulturelle Philosophie plidiert daher fiir Einheit ohne Einheitlichkeit. Es
geht nicht um >Einheit in der Vielfalt« oder >Einheit und Vielfalt¢, noch um >Ein-
heit oder Vielfalt« oder >weder Einheit noch Vielfalt, sondern um >Einheit an-
gesichts der Vielfalt«. Die Transkulturalitit der formalen, technologischen und
naturwissenschaftlichen Begriffsapparate darf nicht verwechselt werden mit
dem Geist der Interkulturalitit.

Zum Wesen der interkulturellen Philosophie gehort das Kultivieren der Ein-
sicht in die erkenntnistheoretische, methodologische, metaphysische, ethisch-
moralische, politische und religiose Bescheidenheit des je eigenen Zugangs
zum regulativen Einen mit seinen vielen Namen.

In der Abwesenheit eines allseitig akzeptablen archimedischen Punktes behan-
delt die interkulturelle Philosophie die verschiedenen Philosophien als zwar
unterschiedliche, aber nicht radikal unterschiedliche Wegweiser zur wahren
Philosophie (zumindest im Sinne einer >regulativen Idee<). Was Philosophie ist,
macht die interkulturelle Philosophie, wie schon erwihnt, eher an den Frage-
stellungen als an den Antworten der Philosoph*innen dingfest. Und dies tut
sie sowohl inter- als auch intrakulturell. Die Singularisierung der Rede von der
einen europdischen, indischen oder chinesischen Philosophie ist idealisierend;
sie ist reduktiv und nimmt parten pro toto.

Interkulturelle Philosophie zielt so auf eine Transformation der Philosophie
jenseits ihrer blofy monokulturellen Zentriertheit. Es geht um eine Erweiterung
des Begriffs »Philosophie« im weltphilosophischen Kontext.

Interkulturelle Philosophie stellt dann die notwendige Bedingung fiir die M6g-
lichkeit der Disziplin der komparativen Philosophie dar, denn die letztere ist
und bleibt ohne die erstere ein blofles Nebeneinander der Philosophien. Hegel
hat zwar die aufdereuropiischen Philosophien, Religionen und Kulturen ver-
gleichend dargestellt, aber das >tertium comparationis< machte er ausschlief3-
lich in der europiischen Tradition fest. Interkulturelle Philosophie entwirft so
ein Modell der Philosophie, das die allgemeine Anwendbarkeit des Begriffs Phi-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

losophie unter legitimer Anerkennung der Vielfalt der philosophischen Zentren
wie Urspriinge bejaht.

Interkulturelle Philosophie deckt den historischen, eurozentrischen Kontin-
genzcharakter einer philosophisch-historiographischen Praxis auf, die alle
nichteuropdischen Philosophien im Rahmen und einzig vom Standpunkt der
europdischen Philosophie her thematisiert. Interkulturelle Philosophie bildet
daher Kritik, Korrektur und Entwurf in einem.

Dass es einen Orientalismus an westlichen Universititen und keinen Okziden-
talismus an nicht-europdischen Universititen gibt, ist eine historische Kontin-
genz. Interkulturelle Philosophie ist sich zwar des Eurozentrismus des westli-
chen Orientalismus bewusst und schitzt das Verdienst von Edward Said hoch.
Sie mochte aber nicht das Kind mit dem Bade ausschiitten und zielt auf einen
interkulturellen Diskurs ab, der die alte Konstellation der Orient-Okzident Di-
chotomie hinter sich lisst und Zentren zwar bejaht, dabei aber Zentrismen
ablehnt.

In einem Brief an Karl Jaspers spricht Hannah Arendt von der Notwendig-
keit einer »Deprovinzialisierung« der westlichen Philosophie«. Die Universa-
litat der interkulturellen philosophischen Einstellung verlangt daher die Riick-
nahme einer jeden Verabsolutierung des okzidentalen oder orientalen Geistes.
Sehr zu Recht spricht daher Plessner von einem »schopferischen Verzicht«, oh-
ne die universale Sinnsuche der Philosophie aufzugeben (vgl. Plessner 1979,
332).

Interkulturelle Philosophie weist die Enge und die metonymische Ungenauig-
keit bei der Feststellung der Philosophie zuriick, weil die Sache der Philosophie
in dem Namen, in dem Ausdruck Philosophie nicht ganz aufgeht. Denn der Na-
me Philosophie ist zwar griechisch-europdisch, nicht aber die Sache der Philo-
sophie. Es macht wenig Sinn, das philologische, das lexikalische Argument so
weit zu dehnen. So sind etwa Kochen, Tanzen, Musizieren und Wissenschaft
betreiben deutsche Ausdriicke, aber alle diese Tatigkeiten sind dabei nicht nur
deutsche.

Interkulturelle Philosophie weist auch die unbegriindeten Anspriiche des soge-
nannten linguistischen Arguments zuriick, dass eine bestimmte Sprachstruk-
tur, z. B. die indo-europdische, sich essentiell mit dem philosophischen Denken
verbindet. Hier hat Gadamer Recht, wenn er sagt, dass das, was in einer Spra-
che gesagt wird, auch in einer anderen Sprache gesagt werden kann. Freilich
bleiben dabei die Art und Weise des Sagens kaum tibersetzbar.

Zuletzt pladiert interkulturelle Philosophie fir die Erarbeitung, Entwicklung
und Kultivierung (in Theorie und Praxis) einer interkulturellen philosophischen
Kompetenz, die die eine konkrete Philosophie mit universeller Geltung weder
kennt, noch anerkennt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Ram A. Mall

21. Ferner weist sie die alte, liebgewordene Gewohnbheit zuriick, den heutigen phi-
losophischen, kulturellen und religiosen Reichtum durch eine gewaltsame Zu-
ordnung zum Eigenen zum Verstummen zu bringen.

22. Mit anderen Worten weist sie damit die Enge und die Unfruchtbarkeit eines
blof3 historisierenden Diskurses zuriick und fordert von den Philosoph*innen
und ihren Diskursen, dass sie eine monolithische, monologische Hermeneu-
tik aufgeben. Der philosophische Geist ist unparteiisch und >weht, wo er will.
Der europiische philosophische Diskurs, wenn es so etwas iiberhaupt gibt, ist
letztlich nur ein Diskurs und nicht der Menschheitsdiskurs.

Fazit

Das Adjektiv »Interkulturell« lisst die Universalitit, sprich die »Ortlosigkeit«, und
die Partikularitit, sprich die »Orthaftigkeit« der Philosophie, Hand in Hand gehen
und weist auf ihre grundsitzlichen Gemeinsamkeiten und erhellenden Differenzen
hin, und dies sowohl intra- als auch interkulturell. Im Grunde genommen ist in-
terkulturelle Philosophie fast eine Tautologie. Sie ist stets interkulturell, weil es ihr
immer um unterschiedliche Arten zu philosophieren geht, ob inter- oder intrakul-
turell und ob dies nun zwischen Platon und Aristoteles, Descartes und Hume, Hei-
degger und Carnap, Nagarjuna und Shankara, Lao Tzu und Konfuzius stattfindet.
So besteht eine Entsprechung zwischen der inter- und intrakulturellen Philoso-
phie. Ein Denker wie Schopenhauer etwa steht einem buddhistischen Philosophen
in Indien niher als bei sich zu Hause einem Hegel. Philosophische Denksysteme
wie z. B. den Idealismus, Materialismus oder Skeptizismus gibt es sowohl inter-
als auch intrakulturell.

3. Zur Konzeption einer »interkulturell orientierten analogischen
Hermeneutik« oder zu unserem hermeneutischen Motto:
Das »>Verstehen-wollen< und das »Verstanden-werden-wollenc
gehdren zusammen

Das heutige reziproke >Angesprochen-sein« der Kulturen, Philosophien, Religionen
und der diversen Weltanschauungen ist von ganz anderer Qualitat als das bis dahin
Gewesene. Das qualitativ Neue an dem heutigen postkolonialen Angesprochen-
sein Asiens, Afrikas und Lateinamerikas durch Europa und Europas durch Asien,
Afrika und Lateinamerika besteht darin, dass die nicht-europiischen Kulturen mit
ihren je eigenen Stimmen am heutigen Gesprich beteiligt sind. Die Jahrhunderte
des Kolonialismus dagegen kannten und erlaubten keinen Dialog.

Das heutige >post-koloniale« Gesprich fithrt hintiber zu einem vierdimensio-
nalen hermeneutisch-dialektischen Dialog: 1. Das Selbstverstindnis, die Selbsther-
meneutik Europas, 2. Das Fremdverstindnis Europas, 3. Das Selbstverstindnis der

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

nicht-europiischen Kulturen und 4. Das Fremdverstindnis der nicht-europiischen
Kulturen.

Europa ist lange, ja viel zu lange von der Uberzeugung ausgegangen, dass die
Européer*innen nicht nur sich selbst am besten verstehen, sondern auch die Nicht
-Europier®innen besser verstehen konnten als diese sich selbst. Was fiir eine >her-
meneutische Anmafiung<! In diesem Sinne erfand der europiische, koloniale Geist
den altbekannten Ausdruck von dereuropidischen Verpflichtung« Nicht-Europa ge-
geniiber (White man’s burden).

Das postkoloniale Zeitalter hat jedoch mit sich gebracht, dass Europa heute
auch von Nichteuropa interpretiert, kritisiert und auch gewiirdigt wird. Dieses
Interpretierbargewordensein Europas durch Nichteuropa ist eine Zisur und iiber-
rascht die Europder*innen mehr als die Nicht-Européder*innen, denn Europa hat
oft im Namen des Dialogs eine monologische Hermeneutik betrieben. Heute aller-
dings, im Zeitalter des Postkolonialismus und der Globalisierung, ist Hermeneutik
keine Einbahnstrafe mehr. Unser Philosophieren muss sich heute >ent-europdisie-
ren< und nicht »anti-europiisieren. Der bekannte lateinamerikanische Philosoph
Leopoldo Zea wirft, und dies zu Recht, der griechisch-europiischen Philosophie-
geschichtsschreibung eine selbstverschuldete Universalisierung des griechischen
Logos vor und spricht von einem griechisch-europiischen >smagistralen< Anspruch
auf den Logos. Diese einseitige Vereinnahmung des Logos sprach den Barbaren
jede Fihigkeit des Logos ab, denn sie konnten nur stottern, d. h. fir die Griechen
nur unverstindlich reden. Zea dreht hier den Spiefd mit Recht um und fragt:

»Wenn der Grieche sich in einer anderen Sprache, die nicht die seinige ist, aus-
zudriicken hitte, musste dies dem Barbaren barbarisch erscheinen, als ein Stam-
meln, als ein ebenfalls schlechtes Sprechen. Aber gerade dies interessiert nicht
den Menschen, der die Geschichte macht, interessiert nicht den Griechen, der sie
erzihlt« (Zea 1989, 19).

Hat sich an diese Situation etwas gedndert? Die Antwort konnte eher >jein< lauten.

Jenseits einer »Identititshermeneutik«, die unter Verstehen eine Verdoppelung
des Selbstverstehens impliziert und ebenso jenseits einer radikalen »Differenzher-
meneutik, die Differenz viel zu radikal auffasst und Verstehen ob ovo verunmog-
licht, vertritt die hier vertretene »analogische Hermeneutik der Uberlappung« das
Vorhandensein kleiner und grofRer Uberlappungen. Diese erméglichen ein Verste-
hen in voller Anerkennung der Gemeinsamkeiten wie auch der Differenzen.

Das interkulturelle hermeneutische Subjekt ist kein zweites, stranszendentales
Subjekt«. Von gerade diesem Anspruch hob sich das koloniale Subjekt ab. Das in-
terkulturell orientierte hermeneutische Subjekt ist der Name einer hoherstufigen
reflexiv-meditativen Instanz und Einstellung. Diese befihigt uns, unser Gebun-
den-sein am hermeneutischen Zirkel zu durchschauen und zu durchbrechen. Alle
unsere Auslegungen sind angesiedelt zwischen den beiden Fiktionen einer totalen

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

141


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Ram A. Mall

Kommensurabilitit und einer radikalen Inkommensurabilitit. Sehr zu Recht heifst
es bei Dilthey:

»Die Auslegung wire unmdglich, wenn die Lebensdufierungen ginzlich fremd
waren. Sie wire unndétig, wenn in ihnen nichts fremd ware« (Dilthey 1973, 225).

4, Zuden vier Dimensionen der Interkulturalitat

Interkulturelle Philosophie kennt eine vierfache Perspektive: 1. eine philosophi-
sche, 2. eine theologische, 3. eine politische und 4. eine pidagogische.

Unter philosophischer Optik bedeutet interkulturelle Philosophie, dass es falsch ist,
die philosophische Wahrheit exklusiv durch eine bestimmte Tradition und eine
bestimmte Tradition durch philosophische Wahrheit definieren zu wollen. Mutatis
mutandis gilt dies auch fiir Kulturen und diverse Weltanschauungsformen. Gerade
diesen Fehlschritt beging und begeht das westliche Denken, wenn es fir sich die
westliche Art zu philosophieren als die einzig richtige Art deklariert. Dabei vergisst
das westliche Denken, dass es >das singulire westliche Denken< im Singular nie
gegeben hat und auch nicht gibt. Und ebenso verhilt es sich mit philosophischen
Traditionen der Welt.

Unter religidser Optik ist die Interreligiositit ein anderer Name der Interkulturali-
tat. Auch die eine religio perennis (Hindus mdgen es >Sanitana dharma< nennen)
tragt unterschiedliche theologische Gewander. Es gibt nicht die eine Religion fir
die gesamte Menschheit (und diese hat es auch nie gegeben), es sei denn, man
erhebt den Anspruch, die einzige wahre Religion mit universeller Geltung zu be-
sitzen. Was tun, wenn mehrere Religionen diesen alleinseligmachenden Anspruch
erheben und diesen Anspruch auch noch durchsetzen wollen? Immer, wenn meh-
rere Absolutheitsanspriiche aufeinanderprallen, relativieren sich diese gegenseitig.
Freilich sollte man in einer solchen Situation und im Geist unserer interkulturell
orientierten Interreligiositit, ja >Proto-Religiositit¢, glauben und glauben lassen
jenseits eines exklusiven Universalititsanspruches. Ferner mag jeder seine eigene
Religion fiir sich und fir die seinigen als die einzig wahre, absolute ansehen. Ge-
ben wir diesem Absolutheitsanspruch den Namen einer »Absolutheit nach innenc.
Sie gilt jedoch fiir alle Diskursparteien. Aber sobald dieser jeweilige »Absolutheits-
anspruch nach innen« zu einem »Absolutheitsanspruch nach auflen« wird, artet
er aus in einen Krieg aller gegen alle. Mahatma Gandhi soll gesagt haben: sMeine
Mutter ist fiir mich die schénste und die beste, aber deine Mutter fiir dich ebenso.«

Interreligiositit ist selbst aber nicht eine bestimmte Religion, der man ange-
héren kann. Sie ist eine protoreligiése Uberzeugung, Haltung, die uns offen und

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

tolerant macht. Ferner hilft sie uns, standhaft gegen Versuchungen des Fundamen-
talismus jedweder Art zu sein.

Unter der politischen Optik ist die Interkulturalitit ein anderer Name fiir eine plu-
ralistisch-demokratische, republikanische Uberzeugung, die auch die politische
Wahrheit keiner Gruppe, Klasse und Partei allein zubilligt. Interkulturelle Orien-
tierung pladiert daher ebenso fiir eine sikulare Pluralitit, die auch die politische
Weisheit nicht einer einzigen Partei zuschreibt. Wer nicht so verfihrt, tibt bereits
eine Art>theoretische Gewalt< aus, weil hier schon auf der theoretischen Ebene alles
andere zuriickgewiesen wird. Es gehort zu einem s>proto-demokratischen Ethos:,
allen theoretisch-politischen Gewaltformen schon auf der Ebene der pidagogi-
schen Erziehung in Schulen und Hochschulen zu begegnen. Denn wer allein selig
macht, macht nicht nur die anderen unselig.

Die padagogische Perspektive, in einer Hinsicht sogar die wichtigste, ist der prak-
tische Versuch, die Einsichten und Ansichten der drei anderen Perspektiven in Fa-
milie und Gesellschaft, von den Kindergirten bis zur Universitit im Denken und
Handeln, in Lehre und Forschung zu lernen und zu lehren. Nur so kann man gegen
die Fundamentalismen auf jedwedem Gebiet wirken; denn sobald die Fundamen-
talismen die praktisch-politische Bithne beherrschen, ist es fiir die Pidagogik zu
spat. Hitlers Buch »Mein Kampf« z. B. war in den Biicherregalen — hierauf wurde
und wird immer wieder mit Recht hingewiesen — schlimm genug, weil es schon
voller theoretischer Gewalt war. Aber die Jidinnen und Juden, Sinto und Sintiz-
ze, Rom*nija und Andersdenkende lebten noch. Nach der Machtitbernahme wur-
de aus der >theoretischen Gewalt« eine praktische. Daher ist, wie oben erwihnt,
eine theoretisch-argumentative Bekimpfung der theoretischen Gewalt, des theo-
retischen Fundamentalismus in Lehre und Forschung eine zentrale pidagogische
Aufgabe. Ferner ist eine Institutionalisierung interkulturellen Philosophierens ein
Gebot der Stunde. Ernst Cassirers Analysen der symbolischen Formen mit seiner
Definition des Menschen als »animal symbolicum« verleihen der interkulturell ori-
entierten Philosophie die notwendige Flexibilitit und bewahrt sie vor der Gefahr,
die dynamischen Inhalte und Strukturen der Philosophien, Kulturen und Religio-
nen kiinstlich und einférmig zu vereinnahmen.

5. Zur Aufgabenstellung der interkulturellen Philosophie

1. Die interkulturelle Sicht hat deutlich gemacht, dass es den absoluten Anspruch
des einen nicht gibt, es sei denn, man zeichnet aus Vorurteilen und/oder Un-
kenntnissen einen Ort, eine Zeit, eine Sprache, eine Religion oder eine Philo-
sophie aus.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Ram A. Mall

Die begriffliche und inhaltliche Klirung der interkulturellen Philosophie hat
ferner gezeigt, dass die Philosophiegeschichte selber ein unendliches Reservoir
unterschiedlicher Interpretationen darstellt. Philosophiegeschichte ist ein so
unermesslicher, reicher hermeneutischer Ort.

Hieraus folgt, dass es keine blof apriorische, per definitionem dingfest ge-
machte Bestimmung der Philosophie und Kultur geben kann und soll.

Wer den Terminus »interkulturelle Philosophie« jedoch fiir ungenau hilt, weil
er exakte Kriterien vermisst, vergisst, dass bei der Identifizierung der Kulturen,
Philosophien, Religionen und politischen Weltanschauungen ein gewisses Maf3
an Traditionsgebundenheit und personlicher Entscheidung nicht zu leugnen
ist. Philosophie ist nicht nur, sondern auch eine Temperamentsache.

Wer von philosophischen Argumenten allgemeine Akzeptanz, unbedingte
Uberzeugungskraft und Einstimmigkeit erwartet, iiberfrachtet jene. Auch im
Kampf der philosophischen Argumente spielen die philosophischen Dispo-
sitionen und Sozialisationen eine zum Teil sogar entscheidende Rolle (vgl.
Mall 1996). Auch die Rede von der >Macht der besseren Argumente« hilft nicht
viel weiter, weil Philosoph*innen unterschiedlicher Couleur diese Macht der
besseren Argumente gleichzeitig beanspruchen.

Interkulturelle Philosophie ist auch, wie schon erwihnt, eine notwendige Kritik
und Korrektur des in Europa praktizierten Projekts der komparativen Philoso-
phie, das seine kolonialistischen, eurozentrischen, ja sogar rassistischen Wur-
zeln nicht leugnen kann. Der bekannte indische Historiker und postkoloniale
Theoretiker Chakrabarti spricht, nicht ganz zu Unrecht, von einer »colonial in-
dologyx, die von einem Gefiihl der Uberlegenheit und Uberheblichkeit ausgeht
(vgl. Chakrabarti 1997, 1).

Die eurozentrische und kolonialistische Historiographie der Philosophie (hier-
zu mehr im 6. Unterkapitel dieses Aufsatzes) zeigt sich auch in der Ablehnung
eines Geschichtsdenkens auflerhalb Europas. Die Weltgeschichte ist europii-
sche Geschichte, und Hegel legt auch den Gang der Weltgeschichte vom Orient
nach Okzident fest.

In der Euphorie der erfolgreichen europiischen Expansion im 18. und 19. Jh.
schreibt Hegel:

»Mit dem Eintritt des christlichen Prinzips ist die Erde fiir den Geist geworden.
Die Welt ist umschifft und fiir die Europaer ein Rundes. Was noch nicht von ih-
nen beherrscht wird, ist entweder nicht der Miihe wert oder aber noch bestimmt,
beherrscht zu werden« (Hegel 1955, 763).

Man moéchte gern erfahren, wie Hegel auf das postkoloniale Zeitalter reagiert hitte.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9.

10.

11.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

In respektvoller Anerkennung der grofRartigen philosophischen Leistungen He-
gels mochte man dennoch nicht verschweigen, dass wenn grofie Leute Feh-
ler machen, diese Fehler dann oft ebenso grof3 sind. Mit anderen Worten: Wir
konnen die grofRartigen philosophischen Leistungen von Philosophen wie z. B.
Hume, Kant, Hegel anerkennen und miissen dennoch sagen diirfen, dass sie
vom Rassismus nicht ganz frei waren. Hegel, und nicht nur Hegel erblickte in
der erfolgreichen, universellen Verbreitung der europiischen Kultur im Zeit-
alter des Imperialismus, Kolonialismus und Missionarismus eine Bestitigung
einer rechtmifigen und moralisch verpflichtenden Europiisierung. Hegel ver-
gaft dabei aber, dass die Griinde dafiir nicht in der Uberzeugungskraft der eu-
ropdischen Ideen lagen, sondern vielmehr in der Anwendung von Gewalt in
diversen Formen.

Mircea Eliade hat die interessante und heute noch aktuelle Frage aufgeworfen,
wie es dazu kam, dass es dem asiatischen Geist nicht gelungen ist, in Europa
Fuf zu fassen, so wie es in der ersten Renaissance der griko-lateinischen Kul-
tur gelungen ist. Eliade spricht von einer >zweiten missgliickten Renaissance«
und meint damit die Entdeckung der Sanskrit-Sprache, der Upanishaden und
des Buddhismus am Ende des 18. und im 19. Jh. in Europa (vgl. Eliade 1973, 75f.).
Es wurde sogar eine Erneuerung Europas durch diese Entdeckung Asiens er-
wartet. Die deutschen Romantiker, die Hegel ein Dorn im Auge waren, trium-
ten von einer solchen Erneuerung Europas durch Asien. Der Hauptgrund des
Fehlschlags besteht fiir Eliade darin, dass die zweite Renaissance im Gegensatz
zur ersten eine Angelegenheit der Orientalisten blieb und von den Fachphilo-
soph*innen, Theolog“innen, Literat*innen, Kiinstler*innen und Historiker*in-
nen kaum beachtet, geschweige denn ernst genommen wurde. Es ist eigentlich
unverstindlich, ja bedauerlich, dass sich an dieser Situation bis heute wenig bis
gar nichts geindert hat.

Sollten wir in einer nie dagewesenen globalisierten Welt (wie der von heute)
an der Schwelle einer »dritten Renaissance« stehen (und vieles spricht dafiir),
so ist dies nicht so sehr das Verdienst der Orientalist*innen und Ethnolog*in-
nen, als vielmehr ein Ergebnis der historischen Prisenz der nicht-europiischen
Kulturen in der globalen Situation heute. Sollte dieser dritten Renaissance ein
Erfolg beschieden sein, so sind wir alle im Geiste der Interkulturalitit berufen,
den notwendigen Beitrag unseres je eigenen Standorts zu leisten. Moge die
»verbindlich verbindende« interkulturelle Sicht uns dabei helfen. Unsere Kon-
zeption einer dekolonialisierten Historiographie der Philosophie ist ein Beitrag
dazu.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Ram A. Mall

6. Zur Konzeption einer interkulturell orientierten
>Historiographie der Philosophie« als Kritik, Korrektur und Entwurf

Einige europiischen Philosoph*innen haben sich ein sehr trickreiches, hausge-
machtes und sogar billiges Argumentationsmuster zurechtgelegt, wenn sie die eu-
ropdische Philosophie als die einzige Philosophie beweisen wollen. Auf die Fra-
ge: Konnen Nicht-Europier*innen philosophisch denken? sagen die Europier*in-
nen: Ja, aber ist die aufdereuropiische Philosophie so wie die europiische, dann
ist sie blof} eine Wiederholung und daher redundant. Ist sie dagegen nicht so wie
die europiische Philosophie, dann ist sie keine Philosophie. Sie vergessen dabei,
dass Wenn - Dann Sitze, wenn sie >konditional apriorisch« verfahren, das zu Be-
weisende voraussetzen und den logischen Fehler spetitio principi< begehen. Ferner
vergessen sie dabei, dass ein solches Argumentationsmuster allzeitig anwendbar
ist. Auf die Frage: Can non-Europeans think? meint der bekannte Philosoph Ha-
mid Dabashi, dass selbst einige der Matadoren der europiischen Philosophie die
lang andauernde schlechte Gewohnheit vererbt hitten, die eigene besondere Weise
zu philosophieren nicht nur zu singularisieren, sondern auch zu universalisieren
(vgl. Dabashi 2013). Ferner vergessen sie anscheinend absichtlich, dass es die eine
singulire Art zu philosophieren auch in Europa nicht gibt.

Solche Ansichten markieren die Spitze eines Kulturalismus, ja eines Provinzia-
lismus, der sich, bedingt durch Machtfaktoren wie z. B. den Kolonialismus oder
den Imperialismus, universalisiert hat, aber im Sinne einer historischen Kontin-
genz. Den chinesischen Philosophen Chaung Tzu kontextuell variierend, konnte
man hier von einer >Brunnenfroschperspektive« sprechen, und dies zu Recht. Es
gleicht einer philosophischen Unkultur, ja einer Borniertheit, wenn ein“e Philo-
soph*in, ob nun in Oxford, Freiburg oder Varanasi (Indien) sagt: Philosophie sei
nur europdisch oder nur indisch oder nur chinesisch.

Fast alle Biicher iiber die Geschichte der Philosophie in der westlichen Hemi-
sphire stellen de facto eine Geschichte der europiischen Philosophie dar, ohne sie
so zu betiteln. Bertrand Russell ist eine seltene Ausnahme, da er seinem Buch die
Uberschrift »History of Western Philosophy« gibt. Das Adjektiv »europiisch« hat
sich dabei mit Hilfe auf3er-philosophischer Faktoren universalisiert. Diese Fakto-
ren liegen im Wesentlichen in den Machfaktoren der kolonialen Herrschaft des
Westens iiber Asien, Afrika und Lateinamerika. Diese Machtfaktoren besitzen eine
koloniale, kulturelle, imperialistische, ja auch rassistische Natur und haben da-
zu gefithrt, dass das Adjektiv seuropiisch« sich de facto universalisieren konnte.
So ist der Universalisierungsanspruch der westlichen Philosophie eine historische
Kontingenz (vgl. Cooper 1996; Eliot 1997; Smart 1998; Plott 1963-89; Gupta/Mohanty
2000). Daher besitzt die >koloniale Vernunft« eine lange, januskopfige Geschichte.
Einige der philosophischen Grofimeister des 18. und 19. Jh. lieferten den Koloni-
alherren intellektuelle, moralische, politische, ja sogar rassistische Fundierungen

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

und Rechtfertigungen. Selbst die Idee der Vernunft, die die Griinderviter der eu-
ropaischen Emanzipation vertraten, ist viel zu eurozentrisch und sogar rassistisch.

Samuel Huntington, eigentlich ein eurozentrischer Denker par excellence,
spricht als ein Realpolitiker von den unsiglichen Brutalititen der Kolonialzeit. Er
schreibt:

»Der Westen eroberte die Welt nicht durch die Uberlegenheit seiner Ideen oder
Werte oder seiner Religion (zu der sich nur wenige Angehorige anderer Kulturen
bekehrten), sondern vielmehr durch seine Uberlegenheit bei der Anwendung von
organisierter Gewalt. Oftmals vergessen Westler diese Tatsache; Nichtwestler ver-
gessen sie niemals« (Huntington 1996, 68).

Habermas ist noch deutlicher und spricht in einem Interview von einer >unheiligen
Trinitit von Kolonialismus, Christentum und Eurozentrismus< und nennt diese die
Kehrseite der europiischen Mission, der Modernitit (vgl. Habermas 2002, 152).

Es gibt nicht »die« eine singulire Geschichte, auch nicht >die« eine Geschichte
der Philosophie. Und dies gilt fiir alle philosophischen Traditionen iiber die Kul-
turgrenzen hinaus. Es kann mehrere methodische Zuginge zum Thema »Historio-
graphie der Philosophie« geben. Und es gibt sie in der Tat. Einige seien hier kurz
erwihnt: Die chronologische Vorgehensweise ist am meisten vertreten. Es kann
ferner eine systematische Orientierung geben. Oder man kann die verschiedenen
Schulen der Philosophie als einen Zugang wihlen. Man kann auch mit individu-
ellen Philosoph*innen und ihren Philosophien anfangen. Karl Jasper ist ein Bei-
spiel hierfiir. Zusitzlich zu diesen pluralen methodologischen Zugingen gibt es die
problemorientierte, themenorientierte Historiographie der Philosophie, die ich im
Ganzen und hier im Besonderen vorziehe, weil sie es uns erlaubt, die philosophi-
schen Themen, Fragestellungen und Losungsansitze im Geiste einer interkultu-
rellen philosophischen Orientierung zu stellen und diese im weltphilosophischen
Kontext zu diskutieren. Philosophische Fragestellungen weisen eine grundsitzli-
chere Gemeinsamkeit unter den Philosoph*innen der Welt aus (anders als ihre Ant-
worten). Eine interkulturell orientierte Historiographie der Philosophie verfihrt
weder blof3 induktiv noch deduktiv. Es geht ihr vielmehr um die Komplementa-
ritit der philosophischen Standpunkte mit Ahnlichkeiten, Differenzen und Uber-
lappungen.

Die eurozentrische Historiographie der Philosophie hat lange, ja viel zu lange,
wie Mohanty mit Recht kritisch anmerkt, von einem Mythos gelebt. Es ist der My-
thos von einer fir die gesamte westliche Philosophie verbindlichen Grundidee der
Philosophie, der sich folgendermafien explizieren lisst: Philosophie ist griechisch-
europiisch und nur griechisch-europdisch. Es ist mehr als fraglich, ob es eine sol-
che »Urstiftung« (Husserl) je gegeben hat. Und wenn es sie je gegeben hat, dann in

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

147


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Ram A. Mall

pluralisierter Form. Hegel, Husserl, Heidegger und Gadamer u. a. gehen von einer
solchen einmaligen »Urstiftung« aus.*

Zum Wesen unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie gehort
wesentlich die philosophisch grundlegende Uberzeugung von einer >orthaften Ort-
losigkeit« der Philosophie. Die Universalitit des philosophischen Denkens steht
nicht in einem Widerspruch zur Partikularitit dieses Denkens, es sei denn, eine
bestimmte philosophische Tradition oder ein bestimmter Ort setzen sich in den
absoluten Stand und beanspruchen fiir sich eine Universalitit. Mit Recht weisen
Heinz Hillsmann und ich einen solchen Anspruch zuriick und schreiben:

»Der Hinweis auf die dreifache Geburt der Philosophie versucht deutlich zu ma-
chen, dass es den absoluten Anspruch des Einen nicht geben kann ohne die Aus-
zeichnung eines Ortes und einer Zeit. Weder der ausgezeichnete Ort noch die
ausgezeichnete Zeit sollten uns fixieren« (Mall/Hilsmann 1989, 13; vgl. auch Mall
2006; Elberfeld 2017).

So stellt sich unsere interkulturell-philosophisch orientierte Historiographie der
Philosophie erstens gegen den selbstverschuldeten Gegensatz >Okzident — Orient«
und pladiert zweitens fir ein >orthaft-ortloses< philosophisches Denken, das sich
jenseits dieses Gegensatzes befindet. Eine interkulturelle Historiographie der Phi-
losophie weist daher den selbstverschuldeten Mythos eines uniiberbriickbaren Ge-
gensatzes zwischen Okzident und Orient zuriick und sieht Philosophie und ih-
re Geschichte in unterschiedlichen Gestalten der Gemeinsamkeiten, Differenzen
und Uberlappungen realisiert. Diese Uberlappungen, mégen sie noch so klein, ja
manchmal sogar sehr formal sein, stellen eine andere Art zu philosophieren dar. Sie
sind nicht >nicht-philosophierends, sondern eben anders philosophierend. Wenn
Hegel und Schopenhauer argumentieren oder wenn Nagarjuna und Shankare ar-
gumentieren, sind ihre Argumente auch dann Argumente, wenn sie sich gegensei-
tig widersprechen. Wire dies nicht der Fall und die Praxis, wie kénnte man dann
Descartes, Hume Kant, Hegel und Schopenhauer, Heidegger und Ryle, Shankare
und Nagarjuna, Lao-Tzu und Konfuzius, um einige Beispiele zu nennen, Philoso-
phen nennen?

Der Ausdruck >interkulturelle Historiographie der Philosophie, hier zwar im
Singular gebraucht, hypostasiert eben nicht eine bestimmte Historiographie. Recht
verstanden ist damit eine Pluralitit der Historiographie der Philosophie(n) ge-
meint. Die Berechtigung, den Singular dennoch zu verwenden, scheint mir in der
gemeinsamen interkulturellen philosophischen Orientierung zu liegen, die unpar-
teiisch und offen den Geist der Philosophie iiberall wehen lasst. Interkulturelle phi-

4 »Itis only a myth of a particular brand of historiography of philosophy that there was a root
idea underlying Western philosophy. There is no such root idea, no such primal »Urstiftung«
(Mohanty 2001, 77; vgl. dariiber hinaus Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

losophische Orientierung ist eine proto-methodologische epistemische Instanz,
Haltung, die mit einem epistemischen Pluralismus einhergehen kann und auch
gehen wird.

Die folgenden Worte Mircea Eliades sind warnend und zukunftsweisend. Er
schreibt:

»lch habe sehr oft betont: Die westliche Philosophie kann sich nicht endlos nur
innerhalb ihrer eigenen Tradition bewegen ohne provinziell zu werden« (Eliade
1973, 208; vgl. auch Mall1997 und 2006; Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

Diese Worte Eliades, so mochte ich hinzufiigen, gelten mutatis mutandis fiir alle
philosophischen Traditionen — chinesische, indische, afrikanische oder lateiname-
rikanische, falls diese sich universalisieren.

Unsere Theorie und Praxis der interkulturell orientierten Historiographie der
Philosophie ist nicht gegen die westlichen historiographischen Modelle gerichtet.
Sie lehnt nur ihren exklusiven Zentrismus und Provinzialismus ab. Hinzu kommt,
dass eine europiische Historiographie der Philosophie nur in einer eurozentri-
schen Art und Weise zum Ausdruck kommen kann. Freilich gilt dies fiir alle Histo-
riographien der Philosophie, falls sie ihren Provinzialismus universalisieren. Sin-
gularisierung und Universalisierung diirfen und sollen nicht zusammen gehen.

Unsere interkulturelle, philosophische Orientierung impliziert eine Art »Koper-
nikanische Wende« in unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie.
Fiir lange Zeit hat die europiische Philosophie sich als die eine einzige >Sonne
der Philosophie« prisentiert und alle anderen auflereuropiischen philosophischen
Traditionen drehten sich um diese eine Sonne der europiischen Philosophie. In
unserem postkolonialen, globalisierten Zeitalter ist heute die europiische Stimme
nur eine Stimme in der Vielfalt der Stimmen. Daher steht heute die eine Sonne
der einen >philosophia perrennis¢, zumindest als eine regulative Idee, im Zentrum
und alle Philosophien, ob europiische oder nicht-europiische, drehen sich um die-
se eine Sonne, die niemandes Besitz allein ist. Es geht hierbei um ein Modell der
Inklusion und nicht der Exklusion.

Es gibt eine lange Reihe von Ausdriicken, die die lange Periode der eurozen-
trischen Historiographie beschreiben (und zu bekimpfen versuchen): Dekoloni-
sierung, Dekonstruktion, Interkulturalisierung, Rekontextualisierung, Dekonzep-
tualisierung. Eine der verheerenden Wirkungen der lang dauernden Kolonialzeit
war (und ist es stellenweise noch), dass sie zu der Fiktion fithrte: Philosophie ist
westlich, ist weif3. Unsere interkulturelle Perspektive schreibt der Philosophie kei-
ne bestimme Farbe oder Sprache zu. Selbst solche erstklassigen Philosophen wie
z. B. Kant sprechen leider von den vier Farben srot, schwarz, gelb und weif3« mit
dem Zusatz, die weifle Farbe sei die beste in fast allen Gebieten. Es ist heute
hinlinglich bekannt und belegt, dass Philosophen wie Kant und Hegel u. a. aus
rassistischen Griinden den schwarzen Menschen das philosophische Denken ab-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Ram A. Mall

sprachen. In diesem Zusammenhang méchte ich kurz auf den Fall Anton Wilhelm
Amo hinweisen. Amo, der sich auch Afer nannte, kam als (mutmafSlich versklavtes)
Kind 1707 aus dem heutigen Ghana nach Holland, wo er dem Herzog Anton Ulrich
von Braunschweig-Wolfenbiittel geschenkt wurde. Anton Ulrich war jedoch sehr
grof3ziigig, forderte den Jungen und lie ihn in Halle studieren. Amo beherrschte
nicht nur die deutsche Sprache, er las und schrieb auch in lateinischer Sprache und
brachte es bis zur Privatdozentur.” Man méchte anmerken: Kant und Hegel hitten
nicht allzu weit zu gehen und allzu lange zu suchen brauchen, um diesen schwar-
zen Kollegen zu treffen. Aber ihre apriorische eurozentrische, historiographische
philosophische Brille musste dies verhindert haben.

Neulich haben die Student*innen der weltbekannten Institution »School of
Oriental and African Studies (SOAS)« in London protestiert und verlangt, dass
Philosophen wie z. B. Kant und andere aus dem Philosophiecurriculum entfernt
werden sollen. Aber hier ist eine kritische Anmerkung erlaubt. Man darf nicht das
Kind mit dem Bade ausschiitten. Denn es ist nur das Wasser, das schmutzig ist
und nicht das Kind. Das Philosophie-Kind muss gerettet werden. Interkulturel-
le philosophische Orientierung ist nicht anti-europiisch. Sie ist eine epistemische
Strategie, um eine Haltung mit der Fahigkeit und Forderung zu philosophieren und
philosophieren zu lassen zu verbinden (und dies, ohne einen exklusiven Anspruch
zu erheben) (vgl. Chakrabarty 2000; Mall 1998 und 1999).

Paul Ricoeur stellt die Frage: Warum ist es unmdglich ein Hegelianer zu sein?
Und seine Antwort lautet:

»Ich bin Philosoph und wahle den Sinn; umso schlimmer fiir den Un-sinn, der ib-
rig bleibt. Aber weitaus bedenklicher ist, dafs ich nicht nur den Unsinn draufRen
gelassen habe, sondern einensanderen Sinng, eine andere Art, Sinn zu haben. Aus
diesem Grunde istes unméglich, ein Hegelianer zusein (..) In der Tat vergewaltige
ich die Philosophien, wenn ich sie in dieses Prokrustesbett hineinzwinge« (Rico-
eur 1974, 74).

7. Ein Vorschlag zur Globalisierung der interkulturellen Philosophie
in Lehre und Forschung und zu einem interkulturell-philosophisch
orientierten Curriculum

Oft wird, hauptsichlich seitens der Philosophiestudierenden und des Mittelbaus
die Frage gestellt: Warum werden auflereuropiische Philosophien nicht in das Cur-
riculum des Philosophiestudiums an den Hochschulen aufgenommen? Ist nicht

5 Vgl. Suchier 1916. Zur Biographie Amos vgl. Ette 2014, off. Kritisch zum Verhaltnis von Amo
und Anton Ulrich dufert sich Mabe (vgl. Mabe 2007, 13f.).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

eine Transformation des philosophischen Lehrplans an den Universititen schon
lingst uberfillig? Sind wir nicht der philosophischen Kultur zutiefst verpflichtet,
ein Philosophiestudium im Kontext der Weltphilosophien zu gestalten? Sind nicht
héhere Schulen und Hochschulen grundsitzlich verpflichtet, die Studierenden dar-
iber zu informieren, wie die philosophischen Fragestellungen und Lésungsansit-
ze in anderen weltphilosophischen Traditionen aussehen? Es zeugt in der Tat von
keiner grofien akademischen Offenheit, wenn unsere Philosophiestudenten*innen
ihren B. A. oder M. A. machen oder gar ihre Promotion in Philosophie ablegen
und Philosophen wie z. B. Platon, Aristoteles, Kant, Hume, Hegel, Nietzsche u. a.
kennen, ohne jedoch jemals die Namen aufdereuropiischer Philosophen wie z. B.
Lao Tzu, Konfuzius, Nagarjuna, Shankara oder Avicenna und Al-Ghazali gehort zu
haben. Ahnlich verhilt es sich, wenn es um philosophische Probleme, Fragestel-
lungen, Systeme und dergleichen geht.

Wir stellen hier die Frage nach den Implikationen eines interkulturell-philo-
sophisch orientierten Curriculums. Was wir heute dringend brauchen, ist eine
nicht-eurozentrische (nicht eine anti-eurozentrische) Vorgehensweise, um die phi-
losophischen Themen im Geiste einer interkulturellen Orientierung zu diskutie-
ren. Diese interkulturelle Orientierung ist eine >proto-methodologische« epistemi-
sche Instanz, die die Einheit der Philosophie angesichts ihrer Vielfalt zum Thema
macht.

Das Lernen und Lehren der Philosophie im interkulturellen Geist wiirde auch
bedeuten, dass die Studierenden (und nicht nur Studierende) lernen, dass wir stets
philosophischer Argumente bediirfen, aber dies heifit nicht, dass diese Argumente
von Natur aus fir alle iiberzeugend sein miissen. Die Argumente sind notwen-
dig, nicht jedoch unbedingt hinreichend fiir die Uberzeugung. Wer philosophi-
sche Argumente nur dann philosophisch sein lassen will, wenn sie iiberzeugend
sind, findet sich in der schwierigen Lage wieder, keine Argumente zu finden, die
alle Philosoph*innen iiberzeugen kénnen. Was wir daher heute brauchen, ist ei-
ne pluralistische Kartographie der Philosophiegeschichte. Selbst das oft erwihnte
Diktum, Philosophie kann es nur in einer schriftlichen Tradition geben, ist viel
zu logozentrisch. Hinzukommt, dass Philosophie keine Sprache zu ihrer einzigen
Muttersprache macht. Sprache gehort den Menschen, die sie sprechen und nicht
umgekehrt. Es war und ist immer noch oft eine europiisch-philosophische Eindu-
gigkeit zu meinen, Philosophie spreche nur griechisch und deutsch.

Unsere interkulturell-philosophische und postkoloniale Perspektive braucht
ferner interkulturell orientierte Lehrer*innen und Forscher*innen. Es kommt ei-
ner epistemischen Gewalt gleich, wenn unsere Universititen den grofen Reichtum
der Weltphilosophie in Lehre und Forschung nicht einbauen. Die westliche poli-
tische und epistemische Macht und Dominanz mit Unterstiitzung der kolonialen
Erziehungsstrategie hat das koloniale Curriculum wberall institutionalisiert. Als
die Kolkata Universitat in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts von der britischen

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Ram A. Mall

Kolonialmacht gegriindet wurde, existierten dort viele Fakultiten. An den Univer-
sititen Cambridge, Oxford, London u. a. war indische Philosophie kein Teil des
philosophischen Fachbereichs. Die kolonialherrschaftliche Begriindung lautete,
Philosophie sei ja nur griechisch-europiisch. Die grofien indischen Philosophen
wie z. B. K. C. Bhattacharya lehrten nur Kant und Hegel u. a. und nicht etwa auch
Shankara und Nagarjuna. Die indische Kunst soll fiir die viktorianischen Kolonial-
herren viel zu »erotisch« gewesen sein um als ein universitires akademisches Fach
institutionalisiert zu werden.

Die heutige Internationalisierung z. B. der Studierendenschaft hat das Philo-
sophieren polyzentrisch gemacht, und dies ist eine sehr willkommene Situation
(auch im Sinne der interkulturellen Philosophie in Lehre und Forschung).

Unser Ansatz einer interkulturell orientierten Historiographie der Philosophie
ist eine Kritik und Korrektur der langjahrigen hegemonialen, eurozentrischen His-
toriographie der Philosophie, welche das Philosophie-Curriculum weltweit domi-
nierte. Hier mochte ich einige Griinde nennen, warum es wichtig und notwendig
ist, mit einer interkulturell orientierten, pidagogischen Wende in Lehre und For-
schung anzufangen. Es ist notwendig, weil die neuen Generationen der Philoso-
phiestudent®innen eine Darstellung der philosophischen Themen ausgehend von
einer weltphilosophischen Perspektive brauchen. Auch auf die Gebiete der For-
schung wird eine interkulturell-philosophische Orientierung dem Zuwachs von
neuen Erkenntnissen dienlicher sein als die alte, enge und hegemoniale Histo-
riographie der Philosophie. Heute bediirfen wir eines philosophischen Diskurses
jenseits der engen Grenzen dieser oder jener philosophischen Tradition. Und ei-
ne solche Wende ist nicht nur wiinschenswert und notwendig, sie stellt sich sogar
als unvermeidlich dar. Hierfiir sind die richtigen Adressat*innen die philosophi-
schen Fachbereiche, die Philosophielehrer*innen und nicht zu vergessen die Erzie-
hungsministerien. Erfreulicherweise gibt es ernstzunehmende Philosoph*innen in
westlichen Lindern, die der Ansicht sind, es gibt genuin auflereuropiische Denk-
systeme, die ohne Wenn und Aber das Pradikat >Philosophie« verdienen.

Wihrend meiner fast 40-jihrigen Lehrtitigkeit, hauptsichlich an verschiede-
nen Universititen in Deutschland, habe ich oft erfahren, dass die Student*innen
der Philosophie wissbegieriger und interessierter waren als das Lehrpersonal
selbst. Beschwerlich kommt hinzu, dass aulereuropiische Philosophie schon de
jure nicht ein Teil des Philosophiecurriculums ist. Eher sind Fachbereiche wie
z. B. Indologie, Sinologie, Afrikanistik und dergleichen dafiir verantwortlich, die
Student*innen iiber indische, chinesische und afrikanische Sprachen, Kulturen,
Religionen und dergleichen zu informieren. Nicht nur der grofen Mehrheit der
Philosophielehrer*innen an den Universititen mangelt es an Kenntnissen iiber
chinesische, indische oder afrikanische Philosophie. Was noch tragischer ist,
ist die Tatsache, dass sie felsenfest davon iiberzeugt sind, dass Philosophie nur
griechisch-europdisch ist und sein kann. Dies ist ein apriorisches Argument, das

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

transzendentalphilosophisch und methodologisch vorgeht und nicht falsifiziert
werden kann. Ich erinnere mich lebhaft an den Fall einer Studentin von mir an
einer deutschen Universitit. Sie wollte ihre Masterarbeit tiber die Philosophien
Nagarjunas (ein buddhistischer Philosoph) und Meister Eckharts schreiben. Ich
billigte ein. Sie musste aber ihr Vorhaben von dem Dekanat genehmigt bekom-
men. Von dem Dekanat aber erfuhr sie, dass sie ihr Vorhaben nicht im Fachbereich
Philosophie, sondern nur in den Fachbereichen Indologie oder Sinologie reali-
sieren konne. In einem meiner Seminare konnte ich dann der Versuchung nicht
widerstehen und stellte den Student*innen die Frage: Wenn ich tiber Hegel oder
Kant mein Magister machen will, sollte ich hierfiir in den Fachbereich Germa-
nistik gehen? Die Student*innen merkten, dass irgendetwas hier grundsitzlich
schiefliuft. Die hausgemachte eurozentrische Uberzeugung von der europiischen
Philosophie als der einzigen Gestalt der Philosophie ist das Grundiibel, das keinen
horizontalen Bezug zwischen europdischer und auflereuropiischer Philosophie
zulisst.

Der Philosoph J. N. Mohanty, der sowohl in der europdischen als auch in der in-
dischen Philosophie zu Hause ist, kommentiert diese missliche Lage in deutlichen
Worten:

»It is indeed sickening to find philosophers argue a thesis about a field about
which they know almost next to nothing—and so inevitably using arguments that
follow a priori from their methodological premises, expecting that no empirical
evidence could show them wrong« (Mohanty 1993, 318).

Der koloniale, ja eurozentrische Gebrauch der Vernunft hat sich durchgesetzt, oh-
ne die anderen philosophischen Kulturen zu iiberzeugen. Nicht zu Unrecht spricht
Habermas von einer >unheiligen Trinitit von Kolonialismus, Christentum und Eu-
rozentrismus<. So war es die koloniale Macht, die Pate gestanden hat, die eurozen-
trische Sicht von der europiischen Philosophie als der einzig wahren Gestalt der
Philosophie durchzusetzen. Auch die Christianisierung der Kolonien verdankte ih-
ren Erfolg zum grofRen Teil der kolonialen Macht.

Dennoch ist und bleibt die philosophische Einiugigkeit der meisten westli-
chen Philosoph*innen ursichlich daran mitbeteiligt, philosophisches Denken aus-
schlieRlich europiisch zu vereinnahmen. Wihrend meiner Lehrtitigkeit an der
Universitit Heidelberg Anfang der 1990er Jahre hatte ich mehrere Gelegenheiten
mit dem Vater der modernen Hermeneutik, Hans Georg Gadamer, zu sprechen.
In meinem Buch »Die drei Geburtsorte der Philosophie- China — Indien — Euro-
pa« hatte ich die Hermeneutik Gadamers eine >reduktive« genannt. Im Laufe des
Gesprichs kamen wir einmal darauf zu sprechen, ob indische Philosophie auch ei-
ne genuine Gestalt der Philosophie sei. Sehr wohlwollend sagte Gadamer: »Herr
Kollege, auch wenn indische Philosophie keine genuine Philosophie im Sinne der
europiischen ist, sie ist eine groflartige Weisheitstradition.« Hoflich protestierte

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

153


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Ram A. Mall

ich. Aber dann beruhigte mich Gadamer in seiner beneidenswerten Hoflichkeit mit
seinem oft gebrachten >Mantra« »Unsere Gespriche werden uns eines Tages den
Ausweg zeigen.«

Meine interkulturelle Vorgehensweise beinhaltet, dass wir die Frage nach den
Sprachkenntnissen stellen miissen. Alle philosophischen Traditionen der Welt be-
handeln in ihrer problem- und themenorientierten Vorgehensweise Themen wie
Erfahrung, Vernunft, Ethik, Logik, Asthetik, Gerechtigkeit und dergleichen. Phi-
losoph*innen in der ganzen Welt schreiben iiber diese und ihnliche Themen in
verschiedenen Sprachen. Oft hore ich seitens vieler Kolleg“innen, dass uns und
unseren Student*innen die Sprachkenntnisse fehlen. Es ist richtig: Die Fihigkeit,
die Texte in Originalsprachen lesen zu konnen, ist unsere erste und beste Wahl.
Aber es ist fast blaudugig zu glauben, dass die Fahigkeit, so viele Sprachen zu
beherrschen, von der groRen Mehrheit der Lernenden und Lehrenden erreichbar
ist. Ferner ist dieser Grund idealiter vertretbar und wiinschbar, aber realiter eher
scheinheilig. In einem diesbeziiglichen Gesprich stellte ich an meine Kolleg*innen
einmal die Frage: »Liest nicht die tiberwiltigende Zahl unserer Student*innen hier
in Deutschland z. B. Platon in Ubersetzung? Warum dann ein Bedenken, wenn es
um aufereuropdische Philosophien geht?« Hinzukommt, dass wir heute sehr kom-
petente Ubersetzungen auflereuropiischer Philosophien in europiische Sprachen
haben, und dies sowohl von den Europder*innen als auch von den jeweiligen Mut-
tersprachler*innen.

Die Geschichte der Philosophie kennt Beispiele dafiir, dass man auch durch die
Lektiire von Ubersetzungen ein grofler Kenner werden und sein kann. Thomas von
Aquin, der keine oder mangelhafte Kenntnisse der griechischen Sprache hatte, war
einer der besten Kenner der aristotelischen Philosophie. Ein anderes leuchtendes
Beispiel unserer Zeit ist der Philosoph Karl Jaspers. Er hielt in den letzten Jahren
seiner Lehrtitigkeit an der Universitit Basel Seminare und Vorlesungen iiber chi-
nesische und indische Philosophie, ohne die Texte im Original zu lesen. Auf das
bekannte Gesprich mit einem Journalisten zu diesem Thema sei hier kurz hinge-
wiesen: Auf die Frage des Journalisten, »Herr Professor, wie kénnen sie ohne die
Kenntnis des Chinesischen iiber chinesische Philosophie Seminare und Vorlesun-
gen halten«, antwortete Jaspers:

»Sehen Sie, hier habe ich eine groe Zahl der Ubersetzungen z. B. des Tao Te King
von Lao Tzu. Alle diese habeich gelesen und zu verstehen versucht. Den Studenten
erzihle ich, was ich verstanden habe und auch, dass eine bestimmte Ubersetzung
mir am meisten zusagt, woflr ich dann meine eigenen Griinde gebe.«

Hinzukommyt, dass einen Text in der Originalsprache lesen zu kénnen nicht unbe-
dingt eine Garantie fiir ein einheitliches Verstindnis der Materie darstellt. Denn
wire es so, wie konnten deutsche Rechts- und Linkshegelianer Hegel so unter-
schiedlich, ja sogar kontrir verstehen und deuten? Es sieht so aus: Sprachverste-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

hen ist eine notwendige, nicht jedoch hinreichende Bedingung fiir das Sachver-
stehen. Man hat in diesem Sinne manchmal den Indolog“innen vorgeworfen (und
dies nicht ganz zu Unrecht), dass sie mit ihren kompetenten Sprachkenntnissen die
philologische Seite zu sehr auf Kosten der philosophischen Inhalte hervorgehoben
haben. In einem diesbeziiglichen Gesprich fragte ich einen deutschen Kollegen,
ob er eigentlich Biicher tiber indische Philosophie gelesen habe. Er antwortete, er
habe die Urteile der deutschen Indologen als begriindet angenommen, dass Indi-
en zwar groflartige Religiositit, aber keine echte Philosophie besitze. Ich konnte
meine Gegenfrage nicht zuriickhalten und fragte ihn: »Wiirden Sie dann auch das
Urteil eines Germanisten iiber die Kritik der reinen Vernunft ohne weiteres iiber-
nehmen?«

Ein anderer gangbarer Weg, philosophische Themen im weltphilosophischen
Kontext interkulturell philosophisch zu lesen und so das interkulturelle Verstehen
zu fordern, besteht darin, dass nationale und internationale philosophische Tex-
te aus verschiedenen philosophischen Traditionen in andere Sprachen iibersetzt
werden. Trotz aller Einschrinkungen hinsichtlich der Ubersetzungen werden die
Philosophiestudent*innen und Philosophielehrer*innen eine umfassendere Sicht
der verschiedenen philosophischen Fragestellungen und Losungsansitze im welt-
philosophischen Mafstab erhalten. So konnten zum Beispiel die Student*innen im
Fachbereich Logik lernen, dass die indische syllogistische Theorie nicht nur den
dreigliedrigen europdischen Syllogismus kennt, sondern von einem fiinfgliedrigen
Syllogismus ausgeht. Zusitzlich zu den zwei- und dreiwertigen Logiken erfahren
die Student*innen ferner, dass die indische Jain-Philosophie z. B. von einer »sie-
benwertigen Logik« (Saptbhanginaya) ausgeht.

Zusitzlich zu der groferen Verfiigbarkeit der Ubersetzungen méchte ich hier
auf das wichtigste Erfordernis hinweisen, nimlich dass Philosophielehrer*innen
der interkulturellen philosophischen Orientierung gegeniiber offen sind und den
Geist der Philosophie iiberall wehen lassen. Und diese Vorgehensweise, wie ich
wiederholt unterstrichen habe, plidiert fiir eine >proto-hermeneutische« Uberzeu-
gung zu lesen, zu interpretieren und lesen und interpretieren zu lassen, ohne der
Versuchung zu unterliegen, irgendeine bestimmte Interpretation in einen abso-
luten Stand zu setzen. Eine arithmetische Singularisierung der Interpretation ist
stets ein Wunschdenken gewesen. Philosophielehrer*innen sollen gut informiert
und belesen sein beziiglich der weltphilosophischen Traditionen, auch wenn dies
zum Teil durch Ubersetzungen zustande kommt.

8. Resiimee

Am Ende bin ich versucht, einige interkulturell-philosophisch orientierte Impera-
tive zum Philosophieren im weltphilosophischen Kontext zu wagen:

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Ram A. Mall

1. Frage nicht, wie Differenzen aus der Welt zu schaffen sind, sondern wie mit
ihnen umzugehen ist. Konsens soll sein, Dissens ist da. Kompromiss scheint
der eigentlich geeignete Weg zu sein. Interkulturelle Orientierung sorgt dafiir,
dass die Kompromisse soweit wie moglich nicht faul werden.

2. Ube die philosophische (und nicht nur philosophische) Tugend der Verzicht-
leistung auf jedwedem Absolutheitsanspruch sowohl in der Theorie als auch in
der Praxis, sowohl im Denken als auch im Handeln.

3. Lasse alle Lesarten zu bis auf die Lesart, die neben sich keine andere zulisst
und lerne so die Kunst zu philosophieren und philosophieren zu lassen.

4. Lerne die Kunst der Gewaltlosigkeit zu itben sowohl im Sinne einer theoreti-
schen als auch im Sinne einer praktischen Gewalt, denn es gibt sowohl eine
theoretische intellektuelle als auch eine praktische Gewalt.

5. Beachte: Nicht die Standpunkthaftigkeit ist ein Skandalon, sondern nur die
Verabsolutierung eines bestimmten Standpunktes.

Mit den sehr lehrreichen Worten zweier Dichterphilosophen, Hélderlin und Tago-
re, mochte ich schlieflen:

Holderlin schreibt in einem Brief an Hegel:

»Einig zu sein, ist gottlich und gut; woher ist die Sucht denn/Unter den Menschen,
dass nur einer und eines nur sei« (Holderlin 1970, 241).

In einem Vortrag zum »Parlament der Religionen« (1937) schreibt Tagore:

»Wenn je eine solche Katastrophe tiber die Menschheit hereinbrechen sollte, dass
eine einzige Religion, (Kultur, Philosophie, Politik u. a., d. A.) alles {iberschwemm-
te, dann misste Gott fiir eine zweite Arche Noah sorgen, um seine Geschopfe vor
seelischer Vernichtung zu retten« (Tagore 1966, 178).

Beide Dichterphilosophen geben uns den Ratschlag, unsere gut gemeinte und ver-
stindliche »Sehnsucht« nach Einheit nicht mit der >Sucht« nach Einheitlichkeit,
nach Einférmigkeit zu verwechseln. Diese Ratschlige gelten fiir alle Unternehmun-
gen des menschlichen Geistes.

Das Projekt »interkulturelle Philosophie« zielt so auf einen Paradigmenwechsel
im Diskurs der Weltphilosophien ab und stellt damit eigentlich ein Prolegomenon
dar. Mein Traum, hoffentlich nicht zu utopisch, ist, dass das Philosophieren im
Geiste der interkulturellen philosophischen Orientierung bald der Leiter der inter-
kulturellen Philosophie nicht mehr bedarf. Interkulturelle Philosophie - so mein
Fazit — ist nicht nur eine intellektuelle akademische Tatigkeit, sondern ebenso eine
ethische Verpflichtung im weltphilosophischen Diskurs.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

Literaturverzeichnis

Chakrabarti, Dipesh. 1997. Colonial Indology. Sociopolitics of the Ancient Indian Past.
New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishing.

Chakrabarty, Dipesh. 2000. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Differences. Princeton: University Press.

Collins, Randall. 1998. The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual
Change. Cambridge u. a.: Belknap Press of Harvard University Press.

Cooper, David. 1996. World Philosophies. An historical Introduction. Oxford, Cam-
bridge: Blackwell.

Copleston, Frederick Charles. 1980. Philosophies and Cultures. Oxford u. a.: Oxford
University Press.

Dabashi, Hamid. 2013. »Can non-Europeans think?« Letzter Zugriff 07.12.2020.
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html.

Dirmann, Iris. 2020. Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie. Ber-
lin: Matthes & Seitz.

Deutsch, Eliot. 1997. Introduction to World Philosophies, herausgegeben von dems.
New York: Prentice Hall.

Dilthey, Wilhelm. 1973. »Der Aufbau der geschichtlichen Welt.« In Gesammelte
Schriften, Bd. 7, herausgegeben von Karlfried Griinder. Géttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Elberfeld, Rolf. 2017. Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer transfor-
mativen Phinomenologie. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Eliade, Mircea. 1973. Die Sehnsucht nach dem Ursprung. Wien: Europaverlag.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:
Kadmos.

Ganeri, Jonardon. 2016. »Why Philosophy Must Go Global: A Manifesto.« An Online
Journal of World Philosophie (June): 134-141, 164-186.
Gupta, Bina und Jitendranath Mohanty. 2000. Philosophical Questions. East and West,
herausgegeben von dens. New York u. a.: Rowman & Littlefield Publishers.
Habermas, Jirgen. 2002. Religion and Rationality. Essays on Reason, God, and Moder-
nity, herausgegeben von Eduardo Mendieta. Cambridge: MIT Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1955. Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltge-
schichte. Hamburg: Meiner.

Huntington, Samuel. 1996. Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert. Miinchen, Wien: Europa Verlag.

Israel, Jonathan. 2001. Radical Enlightenment. Philosophy and the making of modernity.
Oxford: Oxford University Press.

Jaspers, Karl. 1977. Philosophische Autobiographie. Miinchen: Piper.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

157


https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html

158

Ram A. Mall

Mall, Ram Adhar und Heinz Hiilsmann. 1989. Die drei Geburtsorte der Philosophie.
China, Indian, Europa. Bonn: Bouvier.

Mall, Ram Adhar. 1996. »Was konstituiert philosophische Argumente?« Bremer Phi-
losophica 1, Universitit Bremen.

Mall, Ram Adhar. 1997. »Interkulturelle Philosophie und Historiographie.« In Eth-
nozentrismus, herausgegeben von Manfred Brocker, Heino Heinrich Nau, 69-89.
Darmstadt: WBG.

Mall, Ram Adhar. 1998. »Philosophy and Philosophies — Cross culturally Consid-
ered.« Topoi 17, 1: 15-27.

Mall, Ram Adhar. 1999. »Europa im Spiegel der Weltkulturen oder ein nicht-
europdische Entdeckung Europas: Vom Mythos der Europdisierung der
Menschheit.« Gymnasium. Zeitschrift fiir Kultur der Antike und humanistische Bil-
dung 6 (November): 481-499.

Mall, Ram Adhar. 2006. »Zur orthaften Ortlosigkeit der philosophischen Rationa-
litdt.« In Kreativitit. XX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, herausgegeben von
Giinter Abel, 492-519. Hamburg: Meiner.

Mohanty, Jitendranath. 1993. Essays on Indian Philosophy. Traditional and Modern, her-
ausgegeben von Purushottama Bilimoria. Delhi u. a.: Oxford University Press.

Mohanty, Jitendranath. 2001. Explorations in Philosophy. Indian Philosophy. New Delhi
u. a.: Oxford University Press.

Plessner, Helmuth. 1979. Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Plott, John. 1963-89. Global History of Philosophy. Vol. 1-5. New Delphi: Motilal Banar-
sidass.

Ricoeur, Paul. 1974. Geschichte und Wahrheit. Miinchen: List.

Smart, Ninian. 2000. World Philosophies. London u. a.: Routledge.

Smart, Ninian. 2002. Weltgeschichte des Denkens. Die geistigen Traditionen der Mensch-
heit. Darmstadt: Primus.

Suchier, Wolfram. 1916. »A. W. Amo. Ein Mohr als Student und Privatdozent der
Philosophie in Halle, Wittenberg und Jena 1727-1740.« Akademische Rundschau
(9/10).

Zea, Leopoldo. 1989. Signale aus dem Abseits. Eine lateinamerikanische Philosophie der
Geschichte. Miinchen: Eberhard.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher
Religionsgesprache (Abélard, Lull, Cusanus)
als Probleme Interkultureller Philosophie
(Yousefi, Mall, Wimmer)

Arne Moritz

We have just Religion enough to make us
hate, but not enough to make us love one
another

(Swift 1768, 415).

Jonathan Swifts Beobachtung, dass Religion zwar Ursachen fiir Konflikte, nicht
aber Mittel fiir deren Uberwindung zur Verfiigung stelle, scheint in dhnlicher Wei-
se auch die Autoren einiger fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge beschiftigt
zu haben, die im Folgenden niher betrachtet werden sollen. Jene christlichen Theo-
logen des Mittelalters (Peter Abélard, Ramon Lull und Nicolaus Cusanus) und die
fiktiven Dialoge, in denen sie Angehorige unterschiedlicher Religionen aufeinan-
dertreffen liefRen, sollen in Beziehung zu einigen programmatischen Grundposi-
tionen der neueren philosophischen Richtung der Interkulturellen Philosophie ge-
setzt werden, wie sie insbesondere von Hamid Reza Yousefil, Ram Adhar Mall und
Franz Martin Wimmer artikuliert wurden.!

Dabei soll den christlichen Theologen des Mittelalters nicht unterstellt werden,
Sie hitten avant la lettre bereits interkulturelle Philosophie betrieben. Es sollen je-
doch Ahnlichkeiten in der Struktur des Umgangs mit Differenz auf Seiten der mit-
telalterlichen Theologie wie der Interkulturellen Philosophie aufgezeigt werden.
Diese Ahnlichkeiten sollen auf die Annahme zuriickgefithrt werden, man habe mit
denjenigen, die man in gewisser Hinsicht als grundsitzlich anders begreift, doch
gemeinsam, philosophisch zu denken oder jedenfalls denken zu kénnen. Dass man
zudem glaubt, genau darin ein Mittel der Uberwindung von Konflikt zu besitzen,

1 Hier und im Folgenden wird durch die GroRschreibung von »Interkultureller Philosophie« die
Bezugnahme auf die durch die genannten Autoren gepréagte Denkrichtung markiert. Durch
das kleingeschriebene Adjektiv »interkulturell« wird hingegen eine entsprechende inhaltli-
che Charakterisierung ausgedriickt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Arne Moritz

soll ebenfalls gezeigt werden. Man erwartet — wenn auch nicht unmittelbar, so doch
nach philosophischem Dialog - in verniinftigen Uberzeugungen iibereinstimmen
zu konnen, um darauthin Praxis in Orientierung an jenen verniinftigen Uberzeu-
gungen konvergent und konfliktfrei zu gestalten. Insoweit aber solche strukturel-
len Ahnlichkeiten zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Inter-
kultureller Philosophie bestehen, teilen beide auch strukturell dhnliche Probleme,
wie abschlieRend gezeigt werden soll.

1. Kontext und Reichweite der folgenden Uberlegungen

In dem Mafle, in dem das Interesse des vorliegenden Beitrags solchen eher grund-
satzlichen Zusammenhingen zwischen mittelalterlicher Theologie und einer Rich-
tung der Gegenwartsphilosophie gilt, werden sich die folgenden Uberlegungen
vielfach als indifferent gegeniiber Unterschieden erweisen, die man in anderen
Zusammenhingen genauer zur Kenntnis nehmen wiirde. Sowohl die behandelten
mittelalterlichen Quellen als auch die hier einbezogenen Grundpositionen der In-
terkulturellen Philosophie sind unter einander jeweils weitaus verschiedener als
dies hier ausfithrlicher gewiirdigt werden kann. Und auch wenn im Folgenden
itber historische Differenzen hinweg Ubereinstimmungen auf einer recht allge-
meinen Ebene aufgezeigt werden sollen, so ist der vorliegende Beitrag mit seinem
beschrinkten Rahmen doch nicht der Ort, um die hier erwiesenen Strukturihn-
lichkeiten fiir jegliche Form der mittelalterlichen Bewiltigung religiéser Differenz
in fiktiven Dialogen zu behaupten und auch nicht fiir jegliche Variante der pro-
grammatischen Selbstbestimmung innerhalb der philosophischen Richtung der
Interkulturellen Philosophie. In welchem beschrinkten (und zudem in sich hete-
rogenen) Kontext werden also die folgenden Uberlegungen entwickelt?

Mit den Collationes von Peter Abélard (1079-1142) wird ein im 12. Jahrhundert
verfasster Text aufgegriffen. Er stellt ein Gesprich zwischen einem Juden, einem
Christen und einem, jedenfalls in Andeutungen, einem muslimischen Hintergrund
zugeordneten Philosophen dar. Genau genommen handelt es sich um zwei Zwie-
gespriche, in denen sich nacheinander Christ und Jude und Christ und Philo-
soph/Muslim iber die Vorziige des jeweiligen Gesetzes (lex) streiten, dem sie fol-
gen, um sich anschlieffend dem — im Text letztlich ausbleibenden - Urteil eines
Richters (judex) iiber die Vorziige der jeweiligen Lehren zu unterwerfen. In dem
letztlich nicht urteilenden, den Leser*innen das Urteil iiberlassenden Richter hat
man bisweilen ein alter ego Abélards gesehen. Der vermutlich als Spatwerk Abélards
entstandene Dialog ist jedenfalls im Zusammenhang einer im 12. Jahrhundert all-
mihlich einsetzenden, sich an antiken Bildungsgingen und klassischen Quellen
orientierenden Verwissenschaftlichung der christlichen Theologie des Mittelalters
zu sehen. Als Motor dieser Entwicklung konnen die Einrichtungen teils kirchli-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

cher, teils privater Lehrbetriebe (Schulen) gelten, in deren Kontext Abélard lehr-
te und schrieb und aus deren Strukturen spiter die europdischen Universititen
hervorgehen sollten. Unter der Oberfliche des interreligiosen Dialogs bezieht sich
Abélard in seinem Werk auf die intrareligiosen Spannungen, die sich innerhalb
des Christentums aus den neuen Moglichkeiten einer wissenschaftlichen Theolo-
gie und der stirker ins Bewusstsein tretenden Alternative einer sikularen Ethik
ergaben. Jude, Christ und Philosoph/Muslim stehen als Kunstfiguren somit nicht
nur fir die Auseinandersetzung um die jeweiligen Glaubensiiberzeugungen, son-
dern auch fir den Konflikt um bestimmte Realisierungsmoglichkeiten des Chris-
tentums (vgl. Abaelard 1996, 12f.).

Der Katalane bzw. Mallorquiner Raimundus Lullus bzw. Ramon Lull (1232/3-
1316) schrieb fast zwei Jahrhunderte spater bereits im Kontext einer entwickelten,
an Universititen intensiv betriebenen, christlichen Theologie. Trotz einiger Berith-
rungspunkte mit dieser scholastischen Kultur in entsprechenden Ausbildungssta-
dien, blieb Lull ein origineller, scholastischen Lehrtraditionen nicht leicht zuzu-
ordnender Autodidakt. Mallorca als Lebensmittelpunkt des ansonsten ausgedehnt
reisenden Lulls war zudem durch einen groflen muslimischen Bevolkerungsan-
teil geprigt. Lull pflegte auf dieser Grundlage auch den Austausch mit muslimisch
bzw. durch arabische Kultur geprigten wissenschaftlichen Lehrern. Anders als in
Abélards Fall weifd man auflerdem, dass Lull nicht allein literarische Quellen der
unterschiedlichen religiésen Traditionen verarbeitete. Es ist bekannt, dass Lull auf
Reisen im Mittelmeerraum, insbesondere in Nordafrika auch ganz praktisch ver-
suchte, in der Begegnung mit Nicht-Christen ein ambitioniertes Programm der
Missionierung umzusetzen.

Lulls Interesse galt seit einer Reihe entsprechender Bekehrungserlebnisse der
Idee, religiose Fragen mit den Mitteln einer von ihm selbst zu entwickelnden logi-
schen Kunst moéglichst allgemeinverbindlich und allgemein akzeptabel zu beant-
worten, um auf diese Weise Konflikte zwischen den Religionen nachhaltig zu tiber-
winden. Diesem Programm folgt auch das im Folgenden aufgegriffene, zwischen
1274 und 1276 verfasste Buch vom Heiden und den drei Weisen (Liber de gentili et tribus
sapientibus). Unter Anleitung der allegorischen Darstellung der Intelligenz versu-
chen in diesem Buch ein Christ, ein Jude und ein Sarazene, einen nicht religiosen
Gesprichspartner mit den Mitteln der konsistenten Bestimmung von Begriffsbe-
ziehungen bzw. einer besonderen Art von Begriffsanalyse von der Existenz Gottes,
der Auferstehung der Seele nach dem Tod und den divergierenden Inhalten ihrer
jeweiligen Glaubensrichtungen zu iiberzeugen. Auch hier bleibt ein zunichst er-
wartetes Urteil der Dame Intelligenz iiber die Vorziige der konkurrierenden Glau-
bensrichtungen aus. Lull nutzt dies, um in einem originellen Epilog zu schildern,
dass der Heide nunmehr zwar nicht mehr tber die Ungewissheit der Existenz ei-
nes Gottes und des Lebens nach dem Tode trauern miisse — denn diese haben die
Weisen einmiitig bewiesen — dass aber dariiber hinaus nicht geteilte Glaubens-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

161


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Arne Moritz

iberzeugungen verblieben sind, zwischen denen der Heide zu seinem Bedauern
nun doch selbst rational wihlen miisse. Die Leser*innen werden, ihnlich wie bei
Abélard, und zwar explizit, vor dieselbe Wahl gestellt (vgl. Lull 1998, 248).

Das dritte fiktive Religionsgesprich, der Dialog iiber den Frieden im Glauben (De
pace fidei) des Nicolaus Cusanus (1401-1464) entstand 1453 im zeitlichen Umfeld der
Eroberung Konstantinopels durch den osmanischen Sultan Mehmed II. Das Reli-
gionsgesprich wird als Vision eines weisen Mannes prisentiert, der sich entsetzt
iber die Grausambkeiten des Krieges in Konstantinopel, den er als Auseinander-
setzung um religiése Glaubensiiberzeugungen begreift, mit der Moglichkeit eines
dauerhaften Religionsfriedens beschiftigt habe. Auch in dieser Figur hat man ein
alter ego des Autors Cusanus vermutet. Bei den Akteuren des Religionsdialoges han-
delt es sich um Vertreter unterschiedlicher Volker (nationes),? die auf Gott den Va-
ter, das gottliche Wort Christus und die christlichen Apostel Petrus und Paulus tref-
fen. Der Dialog des Cusanus endet in gewisser Hinsicht weniger offen als die bei-
den bereits prisentierten Religionsgespriche. In der beschriebenen Konstellation
kann man sich nimlich recht gut darauf einigen, wie der Friede in Glaubensdingen
erreicht werden kann. Man kénne Unterschiede in den religiésen Riten zulassen,
solange die unterschiedlichen dufieren Handlungen jeweils auf iibereinstimmen-
de geistige Gehalte verweisen (religio una in rituum varietate; Nikolaus von Kues
2003, 10). Der Text nimmt allerdings am Ende — dahingehend doch durchaus of-
fen - in den Blick, dass mit dieser Ubereinkunft erst ein Anfang erreicht ist. Uber
die bereits durchaus vielfiltigen Untersuchungen im Dialog selbst hinaus sei an-
hand geeigneten Quellenmaterials noch weitaus differenzierter aufzuzeigen, dass
die Religionen sich nur in den Riten, nicht aber in ihren Glaubensiiberzeugungen
unterscheiden — und dann seien anschliefend auch noch die Gliubigen vom Er-
gebnis einer solchen Untersuchung praktisch zu iiberzeugen.

Der fast zweihundert Jahre nach Lull schreibende Cusanus war wie jener kein
Universititstheologe (und iibrigens einer der wenigen intensiven Lull-Leser seiner
Zeit). Intra- und interreligiose Konflikte waren fiir ihn, von der primiren Ausbil-
dung her Kirchenrechtler und seit jungen Jahren in unterschiedlichen kirchlichen
Funktionen und Amtern titig, auch Teil beruflicher Erfahrung und Praxis. Die-
ser Erfahrungshintergrund umfasste neben dem Krieg um Konstantinopel insbe-
sondere Konfliktthemen, die ab 1431 auf dem Basler Konzil verhandelt wurden.
Dies betraf vor allem die innerkirchliche Auseinandersetzung um die Theologie
und Religionspraxis der Hussiten in B6hmen, interreligiose Begegnungen im Rah-
men einer Mission nach Konstantinopel wihrend des Konzils von Ferrara/Florenz
(1438/39) und spiter auch Konflikte um die Glaubens- und Ordenspraxis, in die

2 Nedermann hat darauf hingewiesen, dass Cusanus’ Bezug auf Volker ihm erlaube, tiber rein
dogmatische Unterschiede hinaus auch die soziokulturelle Ausformung von Religion und so-
mit Aspekte kultureller Differenz in den Blick zu nehmen (vgl. Nedermann 2000, 85-97).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Cusanus als pipstlicher Visitator und als Bischof von Brixen verwickelt wurde.
Die Verarbeitung dieser unterschiedlichen Konflikterfahrungen im Dialog De pace
fidei erfolgt allerdings keineswegs aus rein pragmatischer Perspektive. Vielmehr
gestaltete Cusanus diesen Dialog vor dem Hintergrund seiner hochst originellen,
durch unterschiedliche eher unorthodoxe theologische und philosophische Posi-
tionen gepragten Theologie (neben Lullismus, italienischem Humanismus, und Al-
bertismus, kdnnen Mystik, Hermetik und Neuplatonismus als Einfliisse genannt
werden). Cusanus geht dabei zentral von einem durch seine Unendlichkeit aus-
gezeichneten Gott aus, auf den nur in einem Wissen um das Nichtwissenkonnen
(docta ignorantia) adiquat Bezug genommen werden kann (vgl. Nikolaus von Kues
2010, 1, 5, 10).

Die drei beschriebenen mittelalterlichen Religionsgespriche sollen im Folgen-
den in Bezug zu programmatischen Darstellungen der Richtung der Interkultu-
rellen Philosophie gesetzt werden wie man sie in einschligigen Publikationen zur
Einfithrung vorfindet. Dass dieses Verfahren nicht jeder internen Differenzierung
Interkultureller Philosophie gerecht werden kann, ist Teil der bereits oben ange-
rissenen Unschirfe der vorliegenden Uberlegungen. Mit den Einfithrungswerken
Hamid Reza Yousefis (geb. 1967), Ram Adhar Malls (geb. 1937) und Franz Martin
Wimmers (geb. 1942) wird jedoch Bezug auf Positionen genommen, die fur die
Entwicklung der Richtung der Interkulturellen Philosophie im deutschen Sprach-
raum — und ber diesen hinaus - von grundlegender Bedeutung waren und die
entsprechende Diskurse immer noch erheblich beeinflussen. Insbesondere Mall
kann geradezu als Begriinder der Denkrichtung angesehen werden und hat ne-
ben Yousefi und Wimmer nicht nur zur inhaltlichen Fundierung wichtige Beitrige
geleistet, sondern auch zur Institutionalisierung einer entsprechenden akademi-
schen Forschung und Lehre Grundlegendes beigetragen. Mit Yousefis und Malls
eher hermeneutisch und pragmatistisch gepragter Position und Wimmers eher
diskurstheoretisch beeinflusster Variante interkultureller Philosophie wird zudem
auch eine gewisse systematische Weite der Positionen eréffnet, an denen sich die
folgenden Uberlegungen zu Zusammenhingen mit dem, was in fiktiven mittel-
alterlichen Religionsdialogen verhandelt wird, zu bewihren haben. Die Hoffnung
ist, dass diese Auswahl an Positionen aus der Interkulturellen Philosophie zwar
nicht Vollstindigkeit beanspruchen kann, aber doch Exemplarisches aufgreift. An
geeigneter Stelle werden jeweils zudem Beziige zu weiteren Positionen der Inter-
kulturellen Philosophie hergestellt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

163


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Arne Moritz

2. Dialog als Gegenstand und Vollzugsform Interkultureller Philosophie
und mittelalterliche Dialogfiktionen

Es mag zunichst insofern nicht abwegig erscheinen, fiktive Religionsgespriche
des Mittelalters auf die philosophische Richtung der Interkulturellen Philosophie
zu beziehen, als dem Dialog als Form des Philosophierens eine wichtige Stellung
innerhalb der Programmatik dieser Denkrichtung zukommt. Die folgende Aussage
Yousefis und Malls zeigt dies exemplarisch. Sie nimmt zugleich Bezug auf den in
dieser Hinsicht von seinem diskurstheoretischen Hintergrund her noch entschie-
deneren Ansatz Wimmers:

»Dialoge haben sich als die angemessene Form der interkulturellen Philosophie
erwiesen. Gleichrangigkeit, Achtung voreinander, Offenheit im Blick auf die zu
erwartenden Ergebnisse, Einbeziehung nicht-verbaler Kommunikationsformen,
Einsicht in die Grenzen des gegenseitigen Verstehens kennzeichnen solche Dia-
loge. [..] Das Wort »Dialoge« wird hier bewufst in der Mehrzahl gebraucht. Denn
es geht um eine Vielzahl von Gesprachen in und mit den Philosophien verschie-
dener Kulturen. Franz Martin Wimmer hat hierfiir den Begriff des>Polylogs<in die
interkulturell philosophische Arbeit eingefiihrt« (Yousefi und Mall 2005, 49).

In einer zugespitzten, an Kants Unterscheidung von Schul- und Weltbegriff der
Philosophie anschliefdenden Formulierung werden die in obigem Zitat bereits an-
klingenden normativen Erwartungen an die Teilnehmer derartiger Dialoge stirker
terminologisch expliziert:

»Philosophie dem Weltbegriff nach, [..], verfahrt stets dialogisch. Sie hat zum
Ziel, die Kommunikation »theoretisch« zu begriinden und >praktisch<zu ermogli-
chen. [..] Ein Schrittin Richtung aufeine Verbesserung ist getan, wenn Vorbehalte
gegeniber fremden Kulturen einer kritischen Diagnose unterzogen werden. Im
Endeffekt ist eine Haltung anzustreben, welche dem Fremden eine Existenzbe-
rechtigung zugesteht, die auf der Grundlage einer toleranten Haltung zur Aner-
kennung ihrer Gleichwertigkeit fiihrt. Interkulturelle Philosophie ist darauf aus,
globale Zusammenhdange der Philosophie in ihren geographischen Dimensionen
sichtbar zu machen [..]« (ebd., 35).

Die Dialogkonzeption Interkultureller Philosophie zeigt sich hier als eng bezogen
auf normative Konzepte, deren Akzeptanz tiblicherweise innerhalb politischer Ge-
meinschaften als funktional notwendig fiir die Méglichkeit von Kommunikation
angesehen werden.? Insofern ist es konsequent, dass die theoretische und prakti-
sche Ermoglichung dialogischer Kommunikation als das Ziel Interkultureller Phi-

3 Otfried Hoffe spricht im Rahmen einer ethikdidaktischen Beschaftigung mit gesellschaftli-
cher Pluralitdt von Normen, deren Anerkennung »die Voraussetzungen von Kommunikation

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

losophie formuliert wird und ein globaler Zusammenhang in den Blick genommen
wird. Dieser wird allerdings nicht — wie vom Kontext des Zitats her zu erwarten
— kosmopolitisch, mit Blick auf die Akteure verstanden, sondern als inhaltlicher
Zusammenhang philosophischen Denkens angesprochen.

Tatsdchlich umfasst die Dialogkonzeption der Interkulturellen Philosophie
auch Vorstellungen dariiber, wie philosophische Inhalte in globalen Zusam-
menhingen generiert werden sollen. Wimmer entwickelt in dieser Hinsicht das
Kriterium einer gleichmifligen Beteiligung von Akteuren mit unterschiedlichen
kulturellen Hintergriinden an philosophischen Dialogen. Dieses Kriterium ist
deutlich an diskursethische Uberlegungen zur Begriindung von Geltungsansprii-
chen durch symmetrische Kommunikationsbedingungen angelehnt:

»Thematische Fragen der Philosophie — also: Fragen nach der Grundstruktur der
Wirklichkeit, nach deren Erkennbarkeit und nach der Begriindbarkeit von Werten
und Normen sind so zu diskutieren, dass jeder behaupteten Losung Dialoge oder
Polyloge méoglichst differenter Traditionen vorangehen. Dies setzt eine Relativie-
rung derin den einzelnen Traditionen entwickelten Begriffe und Methoden eben-
so voraus wie einen neuen, nicht zentristischen Blick auf die Denkgeschichten der
Menschheit. Und es setzt drittens das Interesse von vielen Seiten voraus, einander
nicht nur kennen zu lernen, sondern in gemeinsamer Bemithung philosophierend
weiterzukommen« (Wimmer 2004, 51).

An anderer Stelle wird dies regelférmig wie folgt formuliert, wobei als Wahrheits-
kriterium die pragmatische Bewihrung in unterschiedlichen kulturellen Kontexten
deutlich wird:

»In negativer Formulierung lautet die Regel: Halte keine philosophische These fiir
gut begriindet, an deren Zustandekommen nur Menschen einer einzigen kulturel-
len Tradition beteiligt waren. Positiv formuliert lautet sie: Suche wo immer mog-
lich nach transkulturelleri Uberlappungen von philosophischen Begriffen, da es
wahrscheinlich ist, dass gut begriindete Thesen in mehr als nur einer kulturellen
Tradition entwickelt werden sind« (ebd., 67).%

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen zum Dialog als Vollzugsform Inter-
kultureller Philosophie und zu mit ihm verbundenen normativen Erwartungen an
die Genese philosophischer Inhalte mag es naheliegend erscheinen, Beziige zur

und die Basisbedingungen einer verninftigen Konfliktbewaltigung betreffen« (Hoffe 1979,
475).

4 Der Dialog als Medium interkultureller Philosophie wird gegeniiber einer monologischen
Methode des Vergleichs auch von Kimmerle (vgl. Kimmerle 2002, 80-87) vorgezogen, wo-
bei das Kriterium fiir die Aufnahme entsprechender Dialogpartner nicht durch einen engen
Philosophie-, sondern durch einen eher weiten Vernunftbegriff gegeben ist (vgl. ebd., 52-55).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

165


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Arne Moritz

mittelalterlichen Tradition fingierter Dialoge zwischen Vertretern unterschiedli-
cher Religionsgemeinschaften herzustellen. Der fiktive Charakter der mittelalter-
lichen Dialoge stellt allerdings offensichtlich einen wichtigen Unterschied gegen-
tiber demjenigen dar, was die Interkulturelle Philosophie als real stattfindendes
Dialoggeschehen ins Auge fasst.

Zum einen darf man sich jedoch in diesem Zusammenhang fragen, ob jenes
realistische Projekt interkultureller philosophischer Dialoge im Sinne weithin eta-
blierter internationaler wissenschaftlicher Kommunikationsmedien, wie akademi-
scher Konferenzen, Journals, Austauschprogrammen etc., nicht schon linger als
realisiert angesehen werden sollte.” Zum anderen stellt gerade die literarische Gat-
tung des fiktiven Dialogs moglicherweise ein innerhalb der Interkulturellen Phi-
losophie noch zu wenig beachtetes Mittel zur Verfiigung, interkulturelle Kommu-
nikationssituationen im Sinne der eben erliuterten Anspriiche auch fiir die Fil-
le quasi »advokatorisch« zu gestalten (vgl. Habermas 1991, 155-158), in denen rea-
le Dialoge aufgrund kontingenter Rahmenbedingungen (rdumliche oder zeitliche
Distanz, Sprachbarrieren, Beschrinkungen freier Auferungsméglichkeiten etc.)
nicht méglich sind und nachhaltig unmoglich bleiben. Die Gattung des fingier-
ten Dialogs, die fur mittelalterliche Autoren aufgrund ganz dhnlicher Umstinde
attraktiv war, bietet iiber ihre literarischen Gestaltungsmoglichkeiten hinaus das
Potenzial, wirklich geduflerte, aber auch moglich erscheinende Gehalte realer Ge-
spriche in inhaltlich verdichteter, von den Kontingenzen, die Aulerungskontexte
prigen, befreiter Weise zur Darstellung zu bringen und mithin auch genauer und
besser zu verstehen. Derartige inhaltliche Verdichtungen miissen dabei nicht als
Konkurrenz realer Dialoge begriffen werden. Sie lassen sich vielmehr in frucht-
barer Weise in reale Kommunikationssituationen einbringen und vermégen diese
dann selbst inhaltlich zu orientieren und zusitzlich zu stimulieren. Die Traditi-
on fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge steht der dialogférmigen Konzeption
von Philosophie durch die Interkulturelle Philosophie somit also nicht nur einfach
formal nahe, sondern vermag mit ihrer Orientierung am Fingieren von Dialogen —
die sie mit anderen Traditionen der Geistesgeschichte teilt - méglicherweise auch
wichtige Impulse fiir die literarische Gestaltung interkulturellen Philosophierens
in einer durch Kontingenzen bestimmten Welt zu bieten.

5 Dem internationalen akademischen Betrieb gegeniiber scheint innerhalb der Richtung der
Interkulturellen Philosophie aber eher das Vorurteil zu bestehen, er verhindere durch euro-
zentrische Strukturen den intendierten Austausch von Angehorigen unterschiedlicher Kul-
turen im Medium einer gemeinsamen Arbeit an philosophischen Problemen. Vgl. etwa
Weidtmann 2016, 120, der allerdings auch optimistischer einen Austausch kulturell eigen-
standiger Philosophien in den Blick nimmt, wie sie sich in der Rezeption der abendlandi-
schen Philosophie in unterschiedlichen Kulturraumen, vor dem Hintergrund von deren je
eigenstiandigen »Grunderfahrungen«, entwickelt haben (vgl. ebd., 220-224).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Umgekehrt bietet die oben erwihnte, theoretische Beschiftigung Interkultu-
reller Philosophie mit dialogischer Kommunikation unter den Bedingungen von
Interkulturalitit wiederum wichtige Anregungen fiir ein besseres Verstindnis for-
maler Strukturen, die innerhalb der fingierten mittelalterlichen Religionsgespri-
che gar nicht ausdriicklich reflektiert werden. So analysieren beispielsweise Yousefi
und Mall, dass »ein dialektisches Verhiltnis zwischen dem Selbst- und Fremdver-
stehen« bestehe, sodass in interkulturellen Kontexten die Aufmerksambkeit nicht
nur der »inneren Dynamik der beiden Verstehensarten gelten solle, sondern auch
der Art und Weise, in der das »Selbstverstehen von A [..] zum Gegenstand her-
meneutischen Verstehens von B« wird (Yousefi und Mall 2005, 112). Mit Blick auf
derartige formale Strukturen lassen sich Zuginge zur Interpretation der mittelal-
terlichen Dialoge anbahnen, die ansonsten mit Blick auf inhaltliche Aspekte leicht
in den Hintergrund gedringt werden. Es lisst sich dann beispielsweise herausar-
beiten, inwiefern bereits die fingierte Kommunikationssituation dazu fithrt, dass
ein mittelalterlicher Christ (Cusanus, bzw. das von ihm fingierte gottliche Wort),
konfrontiert mit dem Fremdverstehen seiner interkulturellen Dialogpartner, kon-
kreter im Versuch, diesen die eigenen Uberzeugungen verstindlich zu machen,
also in einem Verstehen, das deren Verstehen antizipiert, mit der Notwendigkeit
einer Revision des Selbstverstehens seiner eigenen Uberzeugungen (etwa von der
trinitarischen Struktur Gottes) konfrontiert wird.®

Nimmt man die Moglichkeit ernst, formale Strukturen, denen auf theoreti-
scher Ebene das Interesse Interkultureller Philosophie gilt, in fiktiven mittelal-
terlichen Dialogen aufdecken zu kénnen, dann sind diese Dialoge jedoch nicht
nur potenzielles Anwendungsfeld fiir in der Interkulturellen Philosophie formu-
lierte Uberlegungen. Vielmehr kénnen die fiktiven Dialoge dann auch als ein po-
tenzielles Forschungsfeld betrachtet werden, in dem auch neue Erkenntnisse mit
Blick auf eine Theorie interkultureller Dialogkonstellationen moglich sind. Die in
diesemn Beitrag versuchte Relektiire mittelalterlicher Religionsgespriche soll denn
auch weniger bestehende Uberlegungen Interkultureller Philosophie in einen neu-
en Anwendungskontext bringen als einen neuen Kontext fiir eine weitergehende
Reflexion der Konzeption Interkultureller Philosophie gewinnen.

Einem derartigen Vorhaben kommt entgegen, dass der Philosophiebegriff der
Interkulturellen Philosophie ohnehin in programmatischer Art und Weise gegen-
tiber philosophischen Traditionen offen ist, in denen das philosophische Denken
in enger Verbindung mit religivsen Uberzeugungen und Vollziigen besteht. Youse-
fi und Mall sprechen in diesem Zusammenhang davon, die Rolle von Philosophie

6 Vgl. Nikolaus von Kues 2010, 8, 24-29, die den Gesprachspartnern vorgelegte Konzeption von
Trinitat als bezogen auf gottliche Fruchtbarkeit und Selbstentfaltung, die entlang des Ver-
gleichs mit bestimmten Phanomenen des Geistes und des géttlichen Schépfungsakts entwi-
ckelt wird; sowie unten Abschnitt IV.3.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

167


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Arne Moritz

nicht im positivistischen Sinn auf die Rolle einer »Magd der Wissenschaften« eng-
zufithren (Yousefi und Mall 2005, 104). Auch wenn sie nicht zum Verstindnis von
Philosophie als Magd der Theologie zuriickkehren wollen, das sie dem Mittelalter
zuschreiben, propagieren Sie doch einen weiten Philosophiebegriff, in dem reli-
giose Spiritualitit und Philosophie als komplementire Erginzungen erscheinen,
deren Verhiltnis dem von Anschauung und Begriff bei Kant dhnelt:

»Ein Leitgedanke der Interkulturalitit ist die Beriicksichtigung der religids-spiri-
tuellen Dimension, die seit der Aufkldarung vernachlissigt worden war. [...] Inter-
kulturelles Denken berticksichtigt beide Dimensionen aufgrund der Erkenntnis,
daf$ eine Ausklammerung des Religiosen eine Denkart abstrakt macht, eine Ver-
nachldssigung der Vernunft sie blind bleiben laft« (ebd., 28).

Wihrend dieser weite Philosophiebegriff die folgenden Uberlegungen zu Zusam-
menhingen zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Interkul-
tureller Philosophie zusitzlich plausibel erscheinen lassen mag, besteht in einer
anderen Hinsicht ein struktureller Unterschied zwischen den Dialogkonzeptionen
in beiden Feldern: Die hier ausgewihlten mittelalterlichen Dialoge zeichnen sich
zwar gegeniiber weniger friedlichen Tendenzen ihrer jeweiligen Entstehungszeit
dadurch aus, dass sie den interkulturellen Gesprichspartnern durchaus Respekt im
Sinne der eingangs in diesem Abschnitt angesprochenen normativen Erwartungen
entgegen bringen. Dabei scheint den christlichen Autoren der Dialoge jedoch stets
gewiss, dass sie sich mit ihren eigenen religiosen Uberzeugungen im Besitz einer
absoluten Wahrheit befinden, zu der sie mit dem Ziel der Aufthebung des Konflikts
die anderen tiberzeugen mochten. Friedrich NiewShner hat in einer Rezension ei-
nes Sammelbandes zur Gattung der fiktiven mittelalterlichen Religionsgespriche
diesen Umstand pointiert wie folgt formuliert:

»Der Titel des Buchs misste eigentlich lauten: sWie sich einige Christen im Mit-
telalter ein Gesprach mitJuden und Muslimen mit dem Zweck vorstellten, sie von
der Wahrheit des Christentums zu (iberzeugen« (Niewéhner 2004, 16).

Dass diese Formulierung keineswegs iibertrieben ist, lisst sich beispielhaft leicht
an Ramon Lull ausweisen, der seine dies betreffende Motivation am ausdriicklichs-
ten duflert, wenn er seine oben angesprochenen Bekehrungserlebnisse u. a. wie
folgt wiedergibt:

»ein klar bestimmter, (iberstarker, ihm véllig tiberzeugender Befehl des Ceistes:
er selbst wiirde spater ein Buch gegen die Irrlehren der Ungldubigen verfassen,
das das beste der Welt sein wiirde« (Platzeck 1964, 35; =Vita coétana, VI).

Diese Haltung Lulls ist offensichtlich nicht gut vertraglich mit der oben angespro-
chenen Vorstellung Wimmers, Wahrheitsanspriiche an pragmatische Bewihrun-
gen in interkulturellen Kontexten zuriick zu binden. Auch ist sie nur schwer an-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

schlussfihig an die von Yousefi und Mall vorgetragene Vorstellung einer philoso-
phia perennis, die in kooperativer Arbeitsteilung zwischen den Kulturen gesucht,
aber »niemals endgiiltig Gefundenes« werden kénne (Yousefi und Mall 2005, 33).7
Nicht einmal Cusanus, bei dem man dies vielleicht aufgrund seiner Lehre vom
nichtwissenden Wissen des unendlichen Gottes erwarten wiirde, hat Wahrheit als
»Limesgestalt« philosophischer Erkenntnis bezeichnet, wie Yousefi und Mall dies
an anderer Stelle tun, um Absolutheits- und Letztbegriindungsanspriichen eine
endgiiltige Absage zu erteilen und an deren Stelle eine fortgesetzte, interkulturell
arbeitsteilige Anniherungsbewegung an die Wahrheit zu setzen (vgl. ebd., 117).

Vor dem Hintergrund dieses offenkundigen Unterschieds im Wahrheitsver-
stindnis der hier in Zusammenhang gebrachten Autoren der mittelalterlichen Tra-
dition und der Interkulturellen Philosophie muss allerdings daran erinnert wer-
den, dass in dem Maf3e, in dem — mit den Worten Lulls — »das beste Buch der Welt,
also den anderen vorgelegte rationale Argumente, das Mittel der Uberzeugung der
»Ungliubigen« darstellen sollten, doch wiederum strukturelle Ubereinstimmun-
gen bestehen. Ihr Bewusstsein, in gewisser Weise im Besitz absoluter Wahrheit zu
sein, hat die mittelalterlichen Autoren bewogen, die auch von der Interkulturellen
Philosophie bevorzugten Mittel der rationalen Auseinandersetzung zu gebrauchen
und nicht deren Gebrauch zu verweigern.

3. Strukturentsprechungen

Auf der Grundlage der eben angestellten Uberlegungen zur Dialogform als in
mehrfacher Weise verbindendem Element von Interkultureller Philosophie und
fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprachen sollen im Folgenden drei Entspre-
chungen in der Struktur beider genauer herausgearbeitet werden: die Verbindung
des philosophischen Erkenntnisinteresses mit einem praktischen Interesse, die
Einklammerung nicht philosophischer Erkenntnisquellen und nicht philoso-
phisch begriindeter Geltungsanspriiche und schliefSlich die Wahrnehmung der
Ausgangssituation als einer kulturellen.

Philosophisches Erkenntnisinteresse im Zusammenhang

praktischer Interessen

Der Verzicht auf Gewaltmittel zu Gunsten einer an rationaler Argumentation ori-
entierten Form des interkulturellen Austauschs war auf Seiten der Autoren der hier
betrachteten mittelalterlichen Religionsgespriche nicht nur durch ihr Bewusstsein
motiviert, in gewisser Weise iiber die Wahrheit zu verfigen. Alle drei verstan-
den ihre jeweiligen Bemithungen um eine Verbreitung desjenigen, was sie fiir die

7 Zur Rezeption des frithneuzeitlich gepriagten Begriffs bei Mall vgl. Mall 1995, 159-166.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

169


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Arne Moritz

Wahrheit hielten, als Beitrag zu einer Befriedung menschlichen Lebens in einem
praktischen Sinn. In einem als iitbermiflig gewaltsam empfundenen Umfeld ziel-
ten sie auf ein Ende der Gewalt ab und passten offenbar diesem Ziel die von ihnen
gebrauchten Mittel an. Eine erste wichtige Strukturihnlichkeit zwischen den fikti-
ven mittelalterlichen Religionsgesprachen und Interkultureller Philosophie besteht
in dieser Kopplung eines praktischen Interesses an einer gesellschaftlichen Befrie-
dung mit dem philosophischen Erkenntnisinteresse.

Yousefi und Mall verleihen in diesem Sinn der Hoffnung Ausdruck, dass das
Modell des egalitir gestalteten philosophischen Diskurses zwischen den Kulturen,
das sie vertreten, auf andere Dominen der globalisierten Welt ausstrahlen und die
interkulturellen Begegnungen auch dort wenigstens graduell im Sinne einer Egali-
sierung der Kommunikationsbedingungen und eines Ausgleichs zwischen den In-
teressen verindern kénne:

»Im Prozef$ der Globalisierung sind vielfaltige Interessen und Machtverhiltnisse
im Spiel. Wenn es gelingt, im Bereich der Philosophie interkulturelle Dialoge zu
fithren, die diesen Namen verdienen, wirkt sich diesauch aufandere Bereiche aus,
in denen Dialoge auf der Grundlage der Gleichrangigkeit nicht méglich sind, um
diese wenigstens ein Stick weit >dialogischer«<sein zu lassen« (Yousefi und Mall
2005, 49).

Dabei wird Globalisierung als konfliktauslésendes Aufeinandertreffen unter-
schiedlicher »Weltbilder und Wertesysteme in einem nie zuvor gekannten
Ausmaf’« verstanden, welches es notwendig macht, »iiber Wege des friedli-
chen Miteinanders zwischen dem Eigenen und dem Fremden nachzudenken«
(ebd., 27). Interkultureller Philosophie kommt dabei eben nicht nur die eben
herausgestellte Funktion einer kooperativen Wahrheitssuche zu, sondern auch die
Funktion, im Medium der gemeinsamen philosophischen Verstindigung

»die Mauer intrakulturellen, rein kulturgebundenen Denkens zu durchbrechen,
um den Weg fiir eine interkulturelle Orientierung und die Harmonisierung der
Begegnung verschiedener Kulturen, Religionen und Weltphilosophien zu ebnen«
(ebd., 12; vgl. entsprechend Paul 2008, 25-28).

In dhnlicher Weise geht es auch Cusanus nicht nur darum, eine philosophische
Einsicht in die Tatsache zu bewirken, dass Unterschiede zwischen den Religionen
eher auf rituell-duflerlicher als auf der Ebene der Glaubensinhalte bestehen. Er
zielt mittelbar auch darauf ab, dass diese Einsicht eine Harmonisierung mensch-
licher Praxis mit sich bringe. Dies soll geschehen, indem sich die Vollziige der
unterschiedlichen religiosen Riten nunmehr in einen gemeinsamen inhaltlichen
Verweisungszusammenhang bringen lassen, der ihre mogliche Anstof3igkeit besei-
tigt. Gleich zu Beginn von De pace fidei wird diese Absicht in der folgenden Passage

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

zum Ausdruck gebracht, indem der allmichtige Gott entsprechend diesem Anlie-
gen adressiert wird:

»Niemand weicht ndmlich von Dir ab, es sei denn, er kennt Dich nicht. Wenn es
Dir so zu handeln gefallt, werden Schwert und blanker Haf und jegliches Unheil
aufhoéren, und alle werden erkennen, wie es nur eine einzige Religion in der Riten-
Mannigfaltigkeit gibt (et cognoscent omnes quomodo non est nisi religio una in
rituum varietate). Wenn aber diese Riten-Verschiedenheit vielleicht nicht abzu-
schaffen sein wird oder (deren Beseitigung) nicht sinnvoll ist, dann soll wenigs-
tens, wie Du einer bist, (auch) die Religion [hierim Sinne der kultischen Gottesver-
ehrung, A. M.] eine und die anbetende Verehrung eine sein« (Nikolaus von Kues
2010, 1,6, 7).

Bisweilen schiebt sich bei Cusanus das praktische Interesse an einer solchen Be-
friedung, die mit der philosophischen Einsicht in die Einheit des Glaubens bei be-
stehender Vielfalt der Riten verbunden wird, sogar ginzlich in den Vordergrund.
Etwa wenn in einer besonderen Art von sacrificium intellectus, gepaart mit stereoty-
pen Vorstellungen, festgestellt wird, dass man die dem buchstiblichen Sinn ihrer
heiligen Schrift verhafteten und somit der philosophischen Uberzeugung nicht be-
sonders zugewandten Juden ignorieren konne, insoweit ihre bekannte Ohnmacht
keine Gefihrdung des Friedens mit sich bringe:

»In ihren Schriften haben sie dies alles tiber Christus. Doch dem Wortsinn (littera-
lem sensum) folgend wollen sie nicht verstehen (intelligere). Dieser Widerstand
derJuden wird aber die Eintracht nicht verhindern. Denn sie sind wenige und wer-
den nicht die ganze Welt mit Waffen durcheinanderbringen (turbare) kénnen«
(ebd., 12,41, 38f.).

Bei Abélard wird wie bei Cusanus die formale Gemeinsamkeit der Gottesvereh-
rung als Voraussetzung fiir die Méglichkeit einer zukiinftigen friedlichen Uberein-
kunft verstanden. Anders als bei Cusanus soll der Weg zu dieser aber nicht iiber
eine Einsicht in gemeinsame Inhalte des Glaubens verlaufen, auf welche die unter-
schiedlichen religiésen Praxen verweisen. Abélard folgt vielmehr der Vorstellung,
dass die Streitigkeiten im formalen Rahmen eines quasi prozessmiRig gestalteten
und per Richterspruch abgeschlossenen Verfahrens philosophischer Auseinander-
setzung beigelegt werden konnen:

»Menschen sind wir«, sagen sie, »die sich auf unterschiedliche Glaubensrichtun-
gen stiitzen. Eines einzigen Gottes Verehrer zu sein, bekennen wir ndmlich alle
gleichermafien, obwohl wir ihm mit einem unterschiedlichen Glauben und Le-
ben dienen. [..] Weil wir indes schon lange (iber die unterschiedlichen Richtun-
gen unseres Glaubens miteinander Vergleiche anstellen und streiten, haben wir
uns schlieflich deinem Richterspruch anheimgegeben« (Abaelard 1996, 9).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Arne Moritz

Die Annahme der Moglichkeit eines Abschlusses der philosophischen Untersu-
chung durch Richterspruch bei Abélard entspricht sicherlich nicht der zuvor
dargestellten Orientierung innerhalb der Interkulturellen Philosophie an einem
fortwihrend zu betreibenden philosophischen Diskurs, welcher Wahrheit eher
als Anniherungsgrofle versteht bzw. von fortgesetzter praktischer Bewihrung
abhingig macht. Hinzu kommt, dass das angestrebte Urteil in Abélards Dialog
zwar letztlich ausbleibt, aber der Dialog durchaus nahelegt, dass diesbeziiglich
dem philosophierenden Christen der Vorzug zu geben sei.® Von diesen Einschrin-
kungen abgesehen, lisst sich aber dennoch feststellen, dass Abélards prozedural
geprigte Vorstellung von der Beilegung religioser Streitigkeiten durch die In-
tegration in einen gemeinsamen Prozess philosophischen Argumentierens und
Urteilens noch eher den Annahmen der Interkulturellen Philosophie entspricht
als die diesbeziiglichen Vorstellungen von Cusanus. Dieser erwartet ja den Erfolg
im Sinne des praktischen Interesses am Frieden nicht als Wirkung des proze-
duralen Rahmens des philosophischen Austauschs, sondern als Wirkungen einer
bestimmten, inhaltlich von allen Gesprichsteilnehmern zu erreichenden Einsicht.

Hinsichtlich dieser Unterscheidung steht Lull sicherlich niher bei Abélard als
bei Cusanus. Lull brachte im Sinne seiner besonderen Bemithungen um die Ent-
wicklung origineller logisch-formaler Mittel rationaler Uberzeugung ohnehin ein
hohes Maf3 an Aufmerksambkeit fiir die prozeduralen Aspekte interreligiéser Kom-
munikation auf. Der gemeinschaftliche Gebrauch dieser Argumentationsmittel soll
letztlich dem auch bei Lull deutlich werdenden praktischen Interesse am Frieden
dienlich sein, insofern er eine Ubereinstimmung in Uberzeugungen mit sich zu
bringen verspricht:

»Und wenn sich unsere Diskussion so lange fortsetzte, bis wir alle drei uns zu ei-
nem einzigen Glauben und einer einzigen Religion bekennen und bis wir einen
Weg finden, wie wir einander am besten ehren und dienen kénnen, so dafd wir zur
Eintracht gelangen? Denn Krieg, Wirrsal, MifSgunst, Unrecht und Schande hindern
die Menschen daran, sich auf einen Glauben zu einigen« (Lull 1998, 249).

Ganz dhnlich wie bei Abélard legt Lulls Dialog zwar auflerdem indirekt durchaus
ein Einstimmen in die Argumente des philosophierenden Christen nahe. Aber auch
bei ihm wird, wie bei Abélard und anders als bei Cusanus, die befriedende Wirkung
des philosophischen Diskurses nicht an bestimmte inhaltliche Ubereinkiinfte ge-
bunden. Das praktische Interesse, welches das philosophische Erkenntnisinteresse
begleitet, soll vielmehr auch bei Lull dahingehend erfiillt werden, dass der proze-
durale Rahmen der Untersuchung und Beratung philosophischer Griinde die Még-

8 Vgl. etwa das wohlwollende Urteil, das dem Philosophen als Kontrahenten des Christen ge-
gen Ende in den Mund gelegt wird (vgl. ebd., 271).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

lichkeit einer Ubereinkunft im philosophischen Urteil und einer an dieser Uberein-
kunft orientierten Praxis bietet.

Enthaltung gegeniiber nicht philosophischen Erkenntnisquellen

und Geltungsanspriichen

In beiden Varianten der praktisch interessierten Bemithung um philosophische Er-
kenntnis, der stirker inhaltlich akzentuierten des Cusanus und der stirker proze-
dural akzentuierten Abélards und Lulls, kommt bezogen auf das praktische In-
teresse entscheidende Bedeutung einer Enthaltung gegeniiber Erkenntnisquellen
zu, die auflerhalb der gemeinsamen, auf — wie man heute vielleicht sagen wiirde
— fiir jeden rational nachvollziehbare Griinde bezogenen Diskussion liegen. Na-
tiirlich enthalten die Dialoge jeweils eine ganze Reihe von Beziigen zu den pri-
senten religiésen Traditionen und deren autoritativen Texten (man denke nur an
das geschilderte Personal in Cusanus’ De pace fidei). Geltungsanspriiche hinsicht-
lich Wahrheit und Falschheit sollen aber gerade nicht aus Tradition und Autoritit
abgeleitet, sondern auf dem Wege des dialogischen Nachdenkens entwickelt und
an der Bewihrung in diesem Prozess gemeinsamer Priifung festgemacht werden.
»Wir sollten die Streitfrage diskutieren, wer von uns sich in der Wahrheit und wer
sich im Irrtum befindet!« (Lull 1998, 247), sagt Lull in diesem Sinn und verankert
die Hoffnung auf Erfolg in jenem Bemiihen in der Natur des menschlichen Geistes:

»Es gehort zur Natur der Wahrheit, dafd sie stiarker im Geist verwurzelt ist als die
Falschheit, da Wahrheit und Sein in Einklang miteinander stehen, genauso wie
Falschheit und Nicht-Sein. Deswegen miif3te notwendigerweise, wenn die Falsch-
heit hartnackig von der Wahrheit und von vielen Menschen bekdmpft wird, die
Wahrheit Giber die Falschheit siegen« (ebd.).

In dem Mafe, in dem gerade die aufierhalb des gemeinsamen philosophischen
Diskurses liegenden Erkenntnisquellen zu Glaubensiiberzeugungen gefithrt ha-
ben, die fiir den nun zu iiberwindenden Konflikt als ursichlich verstanden werden
(ebd.), liegt der — zumindest temporire — Verzicht darauf, sich dieser nicht-philo-
sophischen Erkenntnisquellen zu bedienen, nahe: »Denn da wir mit Hilfe von Au-
torititsbeweisen zu keiner Ubereinstimmung gelangen kénnen, sollten wir durch
zwingende Vernunftgriinde eine Ubereinstimmung versuchen.« (ebd., 17) — so wird
das durch die Intelligenz inspirierte Gesprich der drei Weisen entsprechend ein-
geleitet.

Auch bei Cusanus wird in Verbindung mit demselben Ziel einer Uberwindung
der gewaltsamen Auseinandersetzung der Religionen als ausschliefliche Erkennt-
nisquelle der im Gesprich zu erreichende, einmiitige Konsens installiert:

»Der Herr, Kénig des Himmels und der Erde, hat das Seufzen der Ermordeten und
Gefesselten und der in Knechtschaft Gefiihrten gehort, die um der Verschieden-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

173


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Arne Moritz

heit ihrer Religionen willen leiden. Und da alle, die solche Verfolgung ausiiben
oder erleiden, aus keinem anderen Grund dazu bewegt werden als dem, daf sie
so ihr Heil zu férdern und ihrem Schépfer zu gefallen glauben, hat sich der Herr
des Volkes erbarmt. Es ist lhm recht (contentatur), daf alle Verschiedenheit der
Religionen durch gemeinsame Zustimmung (consensu) aller Menschen einmditig
auf eine einzige Religion zuriickgefiihrt werde, die fortan unverletzlich sein soll«
(Nikolaus von Kues 2010, 3,9, 13).

Dieser Konsens soll jedoch nicht im Sinne blofRer Ubereinkunft durch beliebige
Mittel erreicht werden, etwa durch Uberredung, sondern indem durch die gemein-
same Anstrengung der zusammengerufenen Weisen die allen Menschen gegebene
»freie Vernunft« die »eine« Wahrheit erfasst und vorausliegende Irrtiimer tilgt (vgl.
ebd., 3,8, 12f.).

Abélards Dialog reflektiert zudem die Notwendigkeit, nicht nur Erkenntnis-
quellen wie Autoritit und Tradition jedenfalls temporir auer Kraft zu setzen, son-
dern auch andere Stérungen der an Vernunftgriinden orientierten Untersuchung
auszuschlief3en, auf sehr sensible Weise. Das Gesprich solle »der Erforschung der
Wahrheit« dienen und in gleichem Mafie eben nicht »einem Schaugefecht der Ge-
nialitit«, »unpassender Deklamation«, dem Zank »nach der Art von Kindern« —
und so miisse etwa immer auch Gelegenheit bleiben »schlecht Gesagtes zu berich-
tigen, ohne dass der Betroffene in Scham versetzt werde (Abaelard 1996, 147). Den
Hintergrund dieser Uberlegungen bildet auch hier die Festlegung des Gesprichs
darauf, »mit Vernunftgriinden die Wahrheit zu erforschen und in allem nicht der
Meinung der Menschen, sondern der Fithrung der Vernunft zu folgen«, um den
Zustand andauernder Streitigkeiten iiber das religiés Geglaubte zu tiberwinden
(ebd., 9).

Es ist nicht schwer, dieser Beschrinkung der fiktiven mittelalterlichen Religi-
onsdialoge auf den Gebrauch philosophischer Griinde zu entgegnen, dass es eine
mit den Mitteln der Vernunft gar nicht leicht zu entscheidende Frage sei, was letzt-
lich als philosophischer Grund zihle und was nicht, auch wenn die genannten Ne-
gativformulierungen sicherlich plausibel seien. Im vorliegenden Zusammenhang
lasst sich diese Entgegnung sogar bekriftigen. Bereits die drei hier untersuchten
fiktiven Religionsdialoge handeln die Frage danach, was als einer der gesuchten
Vernunftgriinde gelten kénne, mit recht unterschiedlichem Ergebnis aus und pri-
sentieren entsprechend auch recht unterschiedliche Vollziige des philosophischen
Vernunftgebrauchs. Im Kontext dieses Beitrags kommt es aber auf derartige Dif-
ferenzen weniger an als auf die Gemeinsamkeit der Enthaltung gegeniiber nicht
philosophischen Erkenntnisquellen und Geltungsanspriichen. Diese bildet nimlich
eine zweite Strukturentsprechung zur philosophischen Richtung der Interkulturel-
len Philosophie.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Trotz der zuvor erwihnten Offenheit dieser Richtung fiir die Einbettung phi-
losophischer Vernunft in heterogene Zusammenhinge wie unter anderem Religi-
on, begreift die Interkulturelle Philosophie den philosophischen Diskurs als das
Medium der von ihr propagierten interkulturellen Verstindigung. Dabei soll »im
strikten Sinn iiberall in der Welt als Philosophie gelten [...], wenn sich das Denken
nur auf sich selbst stellt« (Yousefi und Mall 2005, 54f.).° Nicht nur diese Bestim-
mung des Philosophiebegriffs im Sinne einer reinen, autonomen Vernunft steht
den eben prisentierten Konzeptionen des Mittelalters nahe. Entsprechungen las-
sen sich auch hinsichtlich der Annahme finden, dass es eine »tiberlappende Uni-
versalitit verniinftigen Denkens« gebe, die trotz aller »lokalen kulturellen Diffe-
renzen« im Medium von Vergleichen und Versuchen der Analogiebildung einen
verniinftigen Austausch iiber Kulturgrenzen hinweg ermagliche (vgl. ebd., 32). Und
noch die bereits vorgetragenen Erwartungen, dass ein solches interkulturelles Phi-
losophieren zu einer stirker egalitir gepriagten und dem Ausgleich konfligierender
Interessen angemesseneren Kommunikation zwischen Angehérigen unterschiedli-
cher Kulturen beitragen kénne, scheint den praxisbezogenen Erwartungen zu ent-
sprechen, welche die mittelalterlichen Autoren mit einer sich auf philosophische
Erkenntnisquellen und Geltungsanspriiche beschrinkenden Kommunikation ver-
banden.

Wahrnehmung der Ausgangssituation als kulturelle

In Reaktion auf die bislang hervorgehobenen strukturellen Entsprechungen von In-
terkultureller Philosophie und fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen mag
man vielleicht kritisch einwenden, dass trotz alledem ein basaler Unterschied zwi-
schen beiden bestehe, also trotz dem Ubereinkommen in bestimmten praktischen
Erwartungen und in der geiibten Enthaltsamkeit hinsichtlich nicht philosophi-
scher Erkenntnisquellen. Den mittelalterlichen Autoren gehe es eben um die Dif-
ferenz von Religionen und nicht von Kulturen und somit unterscheide sich auch
ihr gesamter Blick auf die in Rede stehenden Differenzen und die Moglichkeiten
sie im philosophierenden Dialog in Beziehung zu einander zu bringen.

Dieser Einwand ist nicht leicht von der Hand zu weisen. Es wire auch erstaun-
lich, wenn die mittelalterlichen Autoren Differenz vornehmlich aus der besonderen
Perspektive wahrgenommen hitten, die sich als Kulturtheorie oder Kulturphiloso-
phie in der europiischen Neuzeit erst allmihlich entwickelte. Umgekehrt vermag
der Einwand jedoch auch daran zu erinnern, dass auch die Perspektive der Kultu-
ren und ihrer Begegnung in gewisser Weise historisch kontingent und keineswegs
absolut zwingend ist. Einmal angenommen, philosophische Rationalitit lasse sich

9 Zum (ibereinstimmendem Bezug auf Philosophie als»Denkzusammenhang, dersichinjeder
Hinsicht nur der eigenen Mittel des Denkens bedientc, bei gleichzeitiger Offnung gegeniiber
literarischen und kiinstlerischen Ausdrucksformen solchen Denkens vgl. Kimmerle 2002, 54f.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

175


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Arne Moritz

tatsichlich in mannigfaltigen Varianten auf dem Globus antreffen, so ist damit
eben noch nicht ausgemacht, dass es sich bei diesen variierenden Erscheinungen
philosophischer Vernunft um differente Erscheinungen von Kulturen handelt.’®

Im vorliegenden Zusammenhang liegt es allerdings niher, der Entgegenset-
zung von religionsbezogenen mittelalterlichen Dialogen und dem Kulturbezug der
Interkulturellen Philosophie auf andere Weise zu begegnen. Es ldsst sich nimlich
durchaus dafiir argumentieren, dass die hier betrachteten Autoren, eine gewisse
Aufmerksamkeit dafiir aufbrachten, dass der religiose Konflikt, von dem sie aus-
gingen, in gewisser Weise kulturell bestimmt war. Dies wird ausdriicklich nicht in
dem Sinn in Anspruch genommen, dass ein entsprechender, entwickelter Kultur-
begriff schon geprigt war.™* Aber es lisst sich doch zeigen, dass die Ausgangssi-
tuation auf eine Weise verstanden wird, die der Tatsache Rechnung trigt, dass sich
individuelle Vernunft im Zusammenhang vorgingiger Objektivationen und Insti-
tutionalisierungen intellektueller Titigkeit ausbildet, weiterentwickelt und aus-
driickt, sodass der in den Religionsdialogen fingierte Prozess der Verstindigung
dieser — mit den Worten Yousefis und Malls — »orthaft ortlosen Rationalitit« Rech-
nung zu tragen hat (Yousefi und Mall 2005, 32).

Aus der umfassenderen Menge diesbeziiglicher Beispiele in den mittelalterli-
chen Dialogen ragt eine Gruppe thematisch sehr dhnlich gelagerter Uberlegun-
gen heraus, auf die deshalb hier ausfithrlicher Bezug genommen werden soll: Lulls
Dialog artikuliert die Bedeutung der Tradierung der in dem Religionsgesprich zur
Debatte stehenden religiésen Uberzeugungen innerhalb von Familie und primirer
Sozialisation und die Resistenz entsprechender Uberzeugungen gegeniiber ratio-
nalen Infragestellungen:

»Als der Weise diese Worte gesprochen hatte, ergriff ein anderer das Wort und
sagte, dafd der Glaube, den die Menschen von ihren Eltern und Vorfahren lber-
nommen haben, so tief in ihnen verwurzelt sei, dafd es vollig unmoglich sei, sie
durch Predigt oder Disputation noch sonst etwas Menschenmogliches von ihm
abzubringen. Deswegen wiirden sie, wenn man mit ihnen diskutieren wollte und
ihnen den Irrtum zeigen mochte, in dem sie sich befinden, sofort alles, was man
ihnen sagt, verdchtlich abtun und sagen, in demjenigen Glauben bleiben und ster-
ben zu wollen, den sie von ihren Eltern und ihren Vorfahren iiberliefert bekom-
men haben« (Lull 1998, 247).

10  Zweifel an der in der Interkulturellen Philosophie, jedenfalls heuristisch, vorausgesetzten
Homogenitat von Kulturen und entsprechender homogener Prigungen ihrer Vertreter, hat
mit Blick auf das Gegenmodell der Transkulturalitit seit den 1990er Jahren Wolfgang Welsch
entwickelt (vgl. u. a. Welsch 2017). Vgl. auch o. Fn. 2.

11 Vgl. den Gebrauch von »cultura«im Sinne von Gottesverehrung, im Einklang mit der mittel-
alterlichen Verwendung, noch bei Nikolaus von Kues 2010, 6,18, 20; 19,68, 62.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Abélard greift diesen Gesichtspunkt ebenfalls auf, fiigt aber noch den Aspekt der
Habitualisierung wihrend des Erwachsenenalters und der affektiven Bindung an
entsprechende Uberzeugungen hinzu:

»Denn so ist einzelnen Menschen die Liebe zu ihrer eigenen Herkunft und zu de-
nen, mit denen sie erzogen werden, eingepflanzt worden, daf sie vor allem, was
gegen deren Glauben gesagt werden mag, zurlickschrecken. Und indem sie >Ge-
wohnheit in Anlage umwandeln¢, halten sie an dem, was immer sie als Kinder
gelernt haben, als Erwachsene beharrlich fest; und bevor sie das, was man sagt,
zu begreifen vermogen, behaupten sie, daf sie es glauben« (Abaelard 1996, 17).

Und auch Cusanus teilt diese kulturbezogene Wahrnehmung der Ausgangssitua-
tion, beschreibt diese jedoch eher von institutionalisierten Formen des religiésen
Kultes und entsprechenden Habitualisierungen her, die irrtiimlich als unmittel-
bare Erscheinungen des Gottlichen verstanden werden und auf diese Weise der
vernunftorientierten Untersuchung entgegenstehen:

»Deshalb hast Du [Cott, A. M.] deinem Volk verschiedene Kdnige vorgesetzt und
ihm Seher (videntes), die man Propheten nennt, gegeben. Von diesen haben vie-
le (plerique) der Sendung durch Dich entsprechend in Deinem Namen Kulte und
Cesetze eingerichtet und so das ungebildete Volk unterwiesen. Diese Gesetze ak-
zeptierten sie demgemaf so, als hittest Du, der Kénig der Kénige, von Angesicht
zu Angesicht mit ihnen gesprochen; [..] Doch es gehért mit zum irdischen Men-
schen, daf lange Gewohnheit, die wie etwas in die Natur Ubergegangenes gilt, als
Wahrheit verteidigt wird. Daraus entstehen nicht geringe Meinungsverschieden-
heiten, wenn eine jede Gemeinschaft ihren Glauben dem der anderen vorzieht»'?
(Nikolaus von Kues 2010, 1,4, 9).

Diese Reihe von Beispielen mag im vorliegenden Zusammenhang geniigen, um die
Annahme zu plausibilisieren, dass eine strukturelle Entsprechung zwischen fikti-
ven mittelalterlichen Religionsgesprichen und Interkultureller Philosophie auch
insofern besteht, dass bis zu einem gewissen Grad in beiden Feldern die kulturelle
Bedingtheit des angestrebten verniinftigen Diskurses in Betracht gezogen wird.

12 Dariiber hinaus betont Cusanus aber auch in besonderer Weise die Abhingigkeit von Uber-
zeugungen (und Irrtiimern) von den zu einer bestimmten Zeit zur Verfiigung stehenden und
stetem Wandel unterliegenden Sprachen (vgl. Nikolaus von Kues 2010, 3,8,12f.). Vgl. entspre-
chend auch Platzeck 1964, 35-37 (=Vita coétana, VII-VIII), wo Lull das beste Buch der Welt, das
erzur Bekehrung der»Unglaubigen«verfassen will, durch Mafinahmen zum Fremdsprachen-
erwerb erginzt sehen mochte, und Lulls »Kauf« eines Sarazenen, »mit dem er die arabische
Sprache lernte« (ebd., X1, 37).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Arne Moritz

4. Probleme Interkultureller Philosophie
in fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprachen

Nachdem bislang der Dialog als formale Gestalt von fiktiven mittelalterlichen Re-
ligionsgesprichen und Interkultureller Philosophie untersucht und auf die Ori-
entierung an praktischen Interessen, die Enthaltung gegeniiber nicht-philosophi-
schen Erkenntnisquellen und auf die Reflexion kultureller Bedingtheit als Entspre-
chungen in beiden Feldern hingewiesen wurde, sollen abschliefRend eine Reihe von
Problemen herausgearbeitet werden, die sich vor dem bislang erarbeiteten Hinter-
grund als gemeinsame Probleme der Interkulturellen Philosophie und der fiktiven
mittelalterlichen Religionsgespriche darstellen. Letztere stehen dabei jeweils im
Fokus der Darstellung, im Sinne der oben entwickelten Annahme, dass neue Per-
spektiven auf entsprechende Probleme sich gerade in dem historisch ferner ste-
henden Kontext entwickeln lassen.

Interkulturelle Philosophieprasumption ist weder normativ geboten

noch hermeneutisch sinnvoll

In den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen wird wie innerhalb der Inter-
kulturellen Philosophie bis zum Erweis des Gegenteils angenommen, die anderen
Gesprichspartner wiirden philosophieren oder seien jedenfalls in der Lage dazu,
ihre Uberzeugungen in die Form des reinen, nicht durch Autoritit und Tradition
und andere Einfliisse getritbten Denkens zu iiberfithren, welches aus den oben ge-
nannten Griinden das Medium des gemeinsamen dialogischen Austauschs bilden
soll. Mall spricht in diesem Sinn auf optimistische Weise davon, dass Philosophie
ohne »Heimat« sei, also ihr Habitat nicht in einer bestimmten Weltregion besif3e
(vgl. Yousefi und Mall 2005, 108).

Dabei wird in der Interkulturellen Philosophie reflektiert, dass entsprechende
philosophische Uberzeugungen sich gerade auch in der Interaktion des philoso-
phischen Gesprichs noch formieren kénnen und nicht unbedingt bereits vorweg in
der Weise vorliegen miissen wie sie dann im interkulturellen Dialog zum Ausdruck
kommen. Yousefi und Mall betonen mit Bezug auf die Vorsilbe »inter« in diesem
Sinn das »Erlebnis eines Zwischen« das eintritt, »wenn sich philosophische Fragen
und Losungsansitze im Vergleich der welt-philosophischen Traditionen begegnen«
(Yousefi und Mall 2005, 107). Wimmers Kriterium fiir die Begriindung philosophi-
scher Thesen, das oben bereits zitiert wurde, weist in eine dhnliche Richtung, in-
sofern es nach einer arbeitsteiligen Kooperation von Menschen unterschiedlicher
kultureller Traditionen im »Zustandekommenc« solcher Thesen verlangt (vgl. Wim-
mer 2009, 67).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Trotz zahlreicher Beglaubigungen der Prisumption® eines kulturiibergreifen-
den Philosophierens oder einer kulturitbergreifenden Fihigkeit zu philosophie-
ren in der Interkulturellen Philosophie und trotz der moglichen egalisierenden
und emanzipatorischen Wirkungen dieser Philosophieprisumption, was den Zu-
gang von Akteuren nicht europiischer und nicht nordamerikanischer Herkunft zur
Sphire akademischen Philosophierens betrifft (Mall und Yousefi 2005, 12-26; 55),
soll die interkulturelle Philosophieprisumption anhand zweier Beobachtungen zu
den mittelalterlichen Religionsgesprichen im Folgenden problematisiert werden.

Im Kern soll dabei zunichst darauf abgehoben werden, dass ein universeller
Respekt fiir den anderen Menschen als Gleichen — dem insbesondere in der Sphi-
re der interkulturellen Begegnung unbestritten hohe Bedeutung zukommt, weil
hier der entsprechende moralische Anspruch umstrittener sein mag als anderswo
(vgl. ebd., 35, 47, 83) — nicht unbedingt auf die Prisumption eines faktisch vorlie-
genden Philosophierens bzw. Philosophierenkénnens zu verpflichten scheint. Je-
denfalls l4sst sich dies bezweifeln, wenn gleicher Respekt nicht metaphysisch iiber
die Teilhabe an bestimmten, ausgezeichneten Fihigkeiten des Menschen begriin-
det werden soll, sondern sparsamer, mit Blick auf gemeinsame Zugehérigkeit zu
einer politischen, in diesem Fall kosmopolitischen Gemeinschaft. Jemandem nicht
zuzuschreiben, er philosophiere oder er konne jedenfalls philosophieren, verletzt
gemifR dieser Uberlegungen keine normativen Verpflichtungen, die dem Anderen
als Gleichem geschuldet werden. Entsprechend erwarten wir auch intrakulturell
keineswegs, dass andere den uns diesbeziiglich geschuldeten gleichen Respekt da-
durch zum Ausdruck bringen, dass sie uns zuschreiben, wir wiirden philosophie-
ren oder konnten dies tun. Respekt gegeniiber dem anderen als Gleichen zeigt sich
vielmehr intrakulturell gewdhnlich in ganz anderer Weise, in der Gewihrleistung
rechtlicher Gleichheit, der Moglichkeit zur Partizipation in politischen Entschei-
dungsprozessen, Toleranz gegeniiber der Konzeption des Guten, die der oder die
Andere verfolgt, und in einem gewissen Maf an Solidaritit mit ihr oder ihm.

Aber auch rein pragmatisch bewihrt sich gewohnlich die gegenteilige Annah-
me, dass der Andere nicht philosophiere, und der Verzicht auf die Unterstellung
einer entsprechenden Fihigkeit im intrakulturellen Verhiltnis zum Anderen recht
gut. Dies hingt mit einem zweiten, Aspekt der Philosophieprisumption zusam-
men, der hier problematisiert werden soll: Es scheint auch in hermeneutischer
Hinsicht auf das Verstehen des Anderen keineswegs gerechtfertigt dem Anderen
mit dem Vorverstindnis gegeniiber zu treten, dass er philosophiere bzw. zumin-
dest mit einer entsprechenden Fihigkeit ausgestattet sei. Wir verstehen gewohn-

13 Der Begriff erscheint passend, sofern er Annahmen bezeichnet, welche ohne zureichenden
Grund im Vorgriff auf eine noch ausstehende Bewahrung erfolgen. Vgl. zur Bedeutung ent-
sprechender Annahmen (Rationalitatsprasumptionen) im Bereich der Hermeneutik Scholz
1999.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

179


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Arne Moritz

lich jedenfalls im intrakulturellen Zusammenhang den Anderen nicht besser, wenn
wir ihm mit einem solchen Vorverstindnis gegeniibertreten, sondern machen der-
artige Annahmen vom eindeutigen Gegebensein bestimmter Selbstzuschreibungen
dieser Art des Denkens abhingig, die sich nicht immer im Gebrauch des Begriffs
Philosophie, aber doch in einer Familie gewisser charakteristischer Merkmale sol-
cher Rationalitit zeigen. Es ist in diesem Zusammenhang entscheidend, darauf
hinzuweisen, dass die Philosophieprisumption eben nicht die dem Verstehen zu-
trigliche Unterstellung von Rationalitit schlechthin, also eine Form des principle of
charity bildet — weil eben Rationalitit gegeniiber Philosophie ein weiterer Begrift
ist und wir andere zwar aufgrund der Annahme der Rationalitit ihrer sprachlichen
Ausdriicke verstehen, aber nicht aufgrund der generellen Annahme eines philoso-
phischen Sprechens.’ Man kann im Sinne dieser zweiten Problematisierung im
negativen Sinn davon sprechen, dass Philosophie keine Heimat besitze, also nicht
von vorne herein iiberall als heimisch angesehen werden sollte. Anderslautende
Annahmen miissten sich jedenfalls dem Verdacht aussetzen lassen, von einem ge-
wissen Philosophenhochmut geleitet zu sein.

Zusammen genommen entfalten die beiden Einwinde solchem Hochmut ge-
geniiber jedoch besonderes kritisches Potential: denn die Philosophieprisumption
kann demnach auch aufinterkultureller Ebene weder beanspruchen, dem Anderen
dasjenige zu geben, was ihm normativ geschuldet wird, und scheint ihm auf der
Ebene angemessenen Verstehens sogar weniger entgegenzubringen als angemes-
sen wire. Mit Blick auf die oben genannte Vorstellung, dass gleicher Respekt sich
auch als Respekt gegeniiber der Konzeption des Guten, die der oder die Andere
verfolgt, und in Erméglichung einer gewissen Partizipation an Entscheidungspro-
zessen zeigen sollte, mag man in der hermeneutischen Problematik sogar mehr
als blof3 ein Verstehensproblem sehen — in dem Mafle, in dem angemessenes Ver-
stindnis eine Bedingung dafiir darstellt, jene genannten Arten des Respekts gegen-
iiber dem Anderen zu zeigen. In diesen Hinsichten ist eine Reihe von Beispielen
aus den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen aufschlussreich, in denen
sich zeigt, wie die Philosophieprisumption einem angemessenen Verstindnis des
Anderen und mithin auch seiner Beriicksichtigung in einem praktischen Diskurs
entgegensteht.

14 Vgl. Scholz 1999, sowie die diesem Problem jedenfalls implizit entgegenkommenden Re-
deweisen von »interkultureller Vernunft« und »iberlappender universaler Vernunft« (nicht
Philosophie) bei Yousefi und Mall 2005, 32, und dhnlich Weidtmann 2016, 167f., die Rede von
einer interkulturellen Begegnung der abendlandischen Philosophie mit anderen »Grunder-
fahrungen« mit »Weltcharakter« (die ebenfalls nicht Philosophien, sondern allenfalls, ebd.
223, »Grundphilosophien« genannt werden, und nicht notwendig in Form von Philosophie,
sondern in unterschiedlichen Formen der »Universalisierung« bewaltigt werden, ebd., 229).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Bei Abélard etwa zeigt sich recht deutlich, dass der Philosoph genau deshalb
sich nicht in der Lage erweist mit dem Juden in einen Diskurs iiber dessen rationa-
le Rechtfertigung bestimmter Praxen und normativer Vorstellungen einzutreten,
weil er dem Anderen unterstellt, er miisse statt der Rechtfertigung aus der tiberlie-
ferten geschichtlichen Begegnung von Gott und jiidischem Volk (so die im Dialog
vorgefiithrte Rationalitit des jiidischen Gesprichspartners) einen Zugang zur phi-
losophischen, auf universelle Geltung ausgerichteten Form praktischer Griinde be-
sitzen und dieser im Verkehr mit Nicht-Juden den Vorrang einriumen. In diesem
Sinn bemerkt der Philosoph im Verlauf des Dialogs, der Andere miisse erkennen,
dass dessen praktische Griinde fiir ihn nicht nur keine Geltung entfalten kénnten,
sondern gegeniiber den natiirlichen Morallehren auch obsolet seien:

»Bei dieser Abwdgung unserer Befragung stelle ich fest, daf gewifs dies erreicht
worden ist: du kannst erkennen —auch wenn du es so auffassen magst, als ob das
Gesetz dir von Gott gegeben worden sei —, dafd ich allein auf Grund der Autoritat
deines Gesetzes nicht verpflichtet bin, mich unter dessen Biirde zu begeben, als
ob es notwendig wire, jenem Cesetz, das uns Hiob durch sein Vorbild vorzeich-
nete, noch irgend etwas hinzuzufiigen, oder jener Morallehre, die unsere Philo-
sophen Uber die Tugenden, die fiir die Glickseligkeit ausreichen, der Nachwelt
hinterlassen haben« (Abaelard 1996, 97).

In anderer Weise zeigt der Dialog iiber den Religionsfrieden des Cusanus solch
praktisch relevantes, auf der Philosophieprisumption beruhendes Missverstehen
auf. Cusanus’ innovative, auf den Frieden zwischen den Religionen zielende Me-
thode, besteht in einer sukzessiven Umformung religiéser Glaubensiiberzeugun-
gen im Gesprich. Es wird durch philosophierende, nur die natiirliche Vernunft
gebrauchende Reflexion im Einzelfall gezeigt, dass unterschiedlichen religiosen
Uberzeugungen jeweils gemeinsame Voraussetzungen vorausgehen, auf deren ge-
meinsamer Grundlage dann die eine Religion behauptet werden kann, die sich nur
in unterschiedlichen Riten ausdriicke und eine kiinftige friedliche Koexistenz be-
griinden konne. Cusanus’ Verfahren ist in diesem Sinn als »Prasuppositionsdialek-
tik« bezeichnet worden, als der Versuch durch dialektische Verfahren gemeinsam
Prisupponiertes herauszuarbeiten.

Cusanus fithrt in seinem Dialog etwa vor, inwiefern sogar Polytheisten sich
nicht der philosophischen Einsicht verschliefen kénnen, dass sie in der Benennung
der Vielheit ihrer Gotter als Gotter den Allgemeinbegriff der Gottheit, und somit
ein einziges Prinzip des Gottlichen voraussetzen, auf welches sie sich kiinftig in
Eintracht mit Anhingern monotheistischer Religionen beziehen kénnen:

»Alle, die jemals mehrere Gotter verehrten, setzten dabei voraus, daf es Gottheit
gibt. Diese beten sie namlich in allen Géttern als solche, die an Gottheit teilhaben,
an. Wie es namlich ohne Weifsein nichts Weifles gibt, so gibt es auch ohne Gott-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

181


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Arne Moritz

heit keine Gotter. Der Kult von Gottern schliefst mithin das Bekenntnis zu Gottheit
ein. [..] Wenn also alle, die mehrere Gotter verehren, auf das blickten, was sie vor-
aussetzen, auf die Gottheit namlich, die der Grund von allem ist, und diese — wie
der Verstand (ratio) selbst es gebietet—in ihr religiéses Bekenntnis (in religionem
manifestam) aufnehmen, so wie sie dies implizit bei allen, die sie Gotter nennen,
tun, ist der Streit aufgehoben« (Nikolaus von Kues 2010, 6, 17-6, 18ff.).

Auch hier scheint dem Bemithen um Verstindnis dessen, was polytheistische Uber-
zeugungen inhaltlich umfassen und einer Beriicksichtigung dieses Gehalts und sei-
ner rationalen Form im gemeinsamen Diskurs die Prisumption entgegenzustehen,
dass der Andere philosophieren konne und zwar gemif einer platonisch inspirier-
ten, auf ein gottliches Prinzip hin orientierte Teilhabelehre, auf die man zudem
auch die eigenen religiésen Uberzeugungen zuriickfithren kénne.

In der Konsequenz derartiger Beobachtungen scheint statt einer interkultu-
rellen Philosophieprisumption tatsichlich die sparsamere Annahme einer grund-
satzlich gegebenen Rationalitit des Anderen, eines Verfiigens itber Griinde, die
aber eben auch nicht philosophischer Natur sein kénnen, und in der Regel auch
nicht philosophischer Natur sind, als angebrachter. Dem Anderen in einer Spha-
re, die durch grundsitzlich kommunikationserméglichende Normen bestimmt ist
(vgl. Yousefi und Mall 2005, 35), dialogisch gegeniiber zu treten, aber den Griinden,
durch welche die seiner Konzeption des Guten zugehdrige Rationalitit geprigt
ist, nicht prima facie einen philosophischen Charakter zu unterstellen, erscheint
vor dem Hintergrund der beiden aus der mittelalterlichen Tradition angefiithrten
Beispiele als Bedingung dafiir, dass jene Griinde und deren Gehalt itberhaupt in
den interkulturellen Diskurs eingehen konnen und ein entsprechender Respekt vor

dem Anderen als Gleichen itberhaupt zur Entfaltung kommen kann.

Interkulturelle Philosophieprasumption verleitet
zu semantischer Idealisierung
Aufbauend auf der eben dargelegten Kritik an einer normativen und hermeneu-
tischen Unangemessenheit einer interkulturellen Philosophieprisumption lassen
sich Beobachtungen formulieren, welche die Problematisierung Interkultureller
Philosophie als Kritik an einer idealisierenden Theorie der Bedeutung sprachlicher
Ausdriicke weiterentwickeln.

Sicherlich ist dabei zu betonen, dass Interkulturelle Philosophie mit Blick auf
ihren Ausgang von der Annahme kultureller Differenz durchaus sensibel dafiir ist,

15 Entsprechende Alternativen zu philosophischen Anspriichen darauf, die Rationalitat politi-
scher Kommunikation nach den eigenen Mafistiben quasi totalitar bestimmen zu wollen,
hat Hannah Arendt formuliert (vgl. u. a. Arendt, 1967, 44-92: insbes. 61f.)

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

vorschnelle kulturiibergreifende Gleichsetzungen zu vermeiden. So betonen You-
sefi und Mall, dass Vergleichsgesichtspunkte nicht von einer insofern privilegierten
Kultur her zu gewinnen seien, sondern eher im kulturvergleichenden Prozess zu
konstituieren seien:

»Vergleiche hat es seit Menschengedenken gegeben. Vergleiche, die aus dem ei-
genen kulturellen Selbstverstindnis heraus praktiziert werden, fiihren oft zu Ver-
zerrungen und interkulturellen MiRverstandnissen. Deshalb gilt folgendes Prin-
zip: Das tertium comparationis darf in keine Kultur hineinfixiert werden. Kompa-
ratistik ohne interkulturelle Grundiiberzeugung macht keinen Sinn« (Yousefi und
Mall 2005, 29).

In hnlicher Weise spricht Wimmer im bereits oben zitierten Zusammenhang
nicht von begrifflichen Ubereinstimmungen, sondern von »Uberlappungen« (vgl.
Wimmer 2004, 51), eine Redeweise derer sich auch Yousefi und Mall gelegent-
lich bedienen (vgl. Yousefi und Mall 2005, 32, 116). In stirker terminologischer
Ausdrucksweise ist vom Erfassen einer »analogischen Rationalitit« die Rede,
die einen umspannenden Rahmen bilde, aber durch lokale kulturelle Differenzen
gekennzeichnet sei (vgl. ebd., 32). Sowohl Yousefi und Mall wie Wimmer entwerfen
entsprechend Modelle des Kulturvergleichs bzw. der Kommunikation im interkul-
turellen Diskurs, welche tatsichlich formal Analogiebildungen vorsehen. Aussagen
iiber Gleichartiges sollen mit Aussagen tiber Ungleichartiges verbunden werden,
durch welches jenes Gleichartige begleitet wird — etwa indem in interkultureller
Perspektive »Begriffskonkordanzen« erstellt, aber auch unterschiedliche Begriffs-
Konnotationen festgehalten werden, oder indem philosophische Positionen
unterschiedlicher kultureller Herkunft iiber ihre unterschiedliche Positionierung
innerhalb der Spannung grundlegender und von ihnen — so die Annahme -
insofern vorausgesetzter begrifflicher Oppositionen (z. B. materiell-immateriell)
rekonstruiert werden (vgl. Wimmer 2004, 110-114; Yousefi und Mall 2005, 73, 97,
111, 115; vgl. entsprechend auch Paul 2008, 29-41).16

Diese durchaus vorsichtige Anniherung unterschiedlicher kultureller Tradi-
tionen enthilt jedoch offenbar nicht ausreichende Vorkehrungen gegen eine be-
stimmte Form der idealisierenden Angleichung hinsichtlich der Bedeutung kultu-
reller Ausdrucksleistungen. Dies ldsst sich besonders plastisch daran zeigen, dass
Yousefi und Mall etwa auf folgende Parabel zuriickgreifen, um die Ubersetzbarkeit
bzw. Ubertragbarkeit — auch philosophischer — Terminologie iiber Kulturgrenzen
hinweg zu illustrieren:

16 Wimmer zeigt jedoch deutliche Skrupel, was bestimmte Begriffe betrifft, die sich »als kaum
Ubertragbar« erwiesen haben (vgl. ebd., 110).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

183


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Arne Moritz

»Ein Inder, ein Chinese, ein Grieche und ein Araber, stritten dariiber, was sie als
Nachtisch zum Kase kaufen wollten. Der Inder wollte angur kaufen; der Chinese
hingegen pii tad; wiahrend der Grieche auf dem Kauf von stafil bestand, wollte der
Araber nicht auf Inab verzichten. Weil sie sich nicht verstindigen konnten, gingen
sie zu einem Ubersetzer, der aller vier Sprachen michtig war. Er wird damit be-
auftragt, >Angurs, >pti tads, >stafilc und >Inab< zu kaufen. Nachdem der Ubersetzer
zuriickkam, freuten sich die Streitparteien; jeder hatte das, was er wollte, ndim-
lich Weintrauben. DaR die Streitparteien nun wissen, dafl Weintrauben in jeder
Sprache anders heifdt, braucht nicht besonders erwihnt zu werden« (Yousefi und
Mall 2005, 33f).

Ubersetzbarkeit wird hier dadurch gewihrleistet, dass Differenz sich auf die Ebe-
ne des Ausdrucks zu beschrinken scheint und tiberdies eine Sphire des »iiberlap-
penden Konsenses« besteht, im Sinne geteilter Uberzeugungen und Praxen hin-
sichtlich der Beschaffenheit der Gegenstinde des sprachlichen Bezugs und des ge-
eigneten Umgangs mit ihnen. Hinsichtlich solcher Konsense hoffen die Autoren
— nicht nur im Falle der Weintrauben und des Abendessens — auf das Bestehen
gemeinsamer »Anlagen und Bediirfnisse« der Menschen in unterschiedlichen Kul-
turen, die nahelegen, dass iiber Differenzen auf der Ausdrucksebene hinaus, die
Bezeichnungen auf etwas gehen, was zumindest in gemeinsam koordinierter Pra-
xis als dasselbe vorausgesetzt wird (vgl. ebd., 27, 116f.). Eine verwandte, fiir abs-
traktere Gegenstinde noch geeignetere Variante dieses Umgangs mit kultureller
Differenz besteht darin, kulturelle Ausdrucksleistungen als durchaus divergierend
wahrzunehmen, aber doch als Antworten auf ein und dieselbe grundlegende, von
Menschen tiber Kulturgrenzen hinweg geteilte Fragestellung, die dann das tertium
comparationis bildet (vgl. ebd., 27; Weidtmann 2016, 53-66).

Bei der geschilderten Form der Bewiltigung kultureller Differenz handelt es
sich aber offenbar, wie man mit Riicksicht auf die fiktiven mittelalterlichen Reli-
gionsgespriche sagen kann, um die Reaktivierung einer Art Archetyp, der nicht
erst in der gegenwirtigen Epoche attraktiv erschien sondern bereits den hier be-
trachteten mittelalterlichen Autoren. So suggeriert etwa Lulls Dialog, dass das von
Christen angenommene Weiterleben von Menschen nach ihrem Tod, nicht eine
Erscheinung sei, die auf besondere geschichtliche Ereignisse und Traditionen zu-
riickgeht, denen allein oder jedenfalls insbesondere im Kontext der christlichen
Tradition Bedeutung zukommt. Vielmehr charakterisiert der Dialog die Frage nach
dem ewigen Leben als unausweichlich fiir die natiirliche menschliche Vernunft,
weil es in ihr letztlich um eine philosophisch konsistente Rekonstruktion des Got-
tesbegriffs hinsichtlich der Art und Weise gehe, wie sich gottliche Vollkommenheit
in ihren Handlungsprodukten zeige. Auf Grundlage dieser Rekonstruktion einer
fiir die Vernunft quasi unausweichlichen Fragestellung vermag der Text denn ent-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

sprechende Beschiftigungen mit derselben Frage etwa auch in der nicht-christli-
chen, judischen Tradition zu verorten (vgl. Lull 1998, 9, 30f.).

Wihrend dies ein Beispiel aus der mittelalterlichen Tradition fiir die Annahme
der Universalitit von Fragen ist, denen dann kulturell divergierende Antworten
zugeordnet werden, lisst sich in den hier betrachteten Religionsgesprichen auch
der analogisierende Vergleich nachweisen, der Differenz eher auf der Ebene des
Ausdrucks, nicht aber im Gemeinten, jedenfalls nicht im praktisch Intendierten
sieht. Abélard setzt in dieser Weise etwa die epikuriische Ethik und die christli-
che Rede vom Himmelreich iiber das gemeinsame Gemeinte des philosophischen
Gliicksbegriffs zu einander in Beziehung:

»Dieses Gliick nennt, wie ich glaube, Epikur Lust, euer Christus Himmelreich. Was
kommt es aber darauf an, mit welchem Namen es benannt wird, solange nur die
Sache dieselbe bleibt und weder das Gliick verschieden ist noch bei den Philoso-
phen eine andere Absicht als bei den Christen vorausgesetzt wird, um gerecht zu
leben? Denn wie ihr, so nehmen auch wir uns hier vor, gerecht zu leben, damit wir
dort verherrlicht werden, und wir kimpfen hier gegen die Laster, damit wir durch
die Verdienste unserer Tugenden dort gekront werden und dadurch offenbar je-
nes hochste Gut als Lohn errungen haben« (Abaelard 1996, 143).

Bei Cusanus ruhen derartige Analogiebildungen auf der im vorigen Abschnitt ge-
schilderten Prisuppositionsdialektik auf. Der dort jeweils herauspraparierte allge-
meine Voraussetzungsgehalt religiser Uberzeugungen wird als das iiber die Aus-
drucksdifferenzen hinweg gemeinsame Bezeichnete prisentiert. Insofern bildet
die bereits geschilderte Umdeutung des Polytheismus ein Beispiel fiir diese Varian-
te semantischer Idealisierung. Polytheistische Auflerungen kénnen auf Grundlage
der Prisuppositionsdialektik nicht weniger als monotheistische Auferungen im
Sinne der Bezeichnung eines ersten gottlichen Prinzips verstanden werden. Auf
dieselbe Weise kann Cusanus auch hinsichtlich der Aussagen tiber Jesus Christus
in Neuem Testament und Koran nur Ausdrucksdifferenzen sehen, dariiber hinaus
aber dasselbe Gemeinte, einen grofiten Menschen, der in seiner Gréf3theit mit dem
gottlichen Wort zusammenfillt:

»Die Araber sagen ndmlich, Christus allein sei der Hochste in dieser und in der
kiinftigen Welt und das Wort Gottes. Auch die, die Christus als Gott und Menschen
bezeichnen, sagen nichts anderes, als dafs Christus allein der erhabenste Mensch
und das Wort Gottes ist« (Nikolaus von Kues 2010, 12,39, 38).

Das Prinzip, dass derartigen, iiber die Prasuppositionsdialektik erméglichten Ana-
logiebildungen zu Grunde liegt, spricht Cusanus klar aus, wenn er festhilt: »Die
Zeichen (signa) nehmen die Verinderung an, nicht das, das bezeichnet wird (si-
gnatum)« (ebd., 16,55, 51f.) bzw. an anderer Stelle: »Auch wenn in der Sprechweise

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

185


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Arne Moritz

Verschiedenheit (diversitas in dictione) erscheint, ist es dem Sinn nach dasselbe
(idem in sententia).« (ebd., 5,13, 16)

Der Blick auf die Art und Weise, in der die interkulturelle Philosophieprisump-
tion in den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprichen mit der Idealisierung ge-
meinsamer, kulturiibergreifender Ausdrucksgehalte bzw. Ausdruckskontexte (Fra-
gen) einhergeht, eréffnet moglicherweise besser als der unmittelbare Blick auf die
Interkulturelle Philosophie das Problematische dieser idealisierenden Bezugnah-
men auf kulturelle Differenz. Man kann sicherlich in beiden fraglichen Zusam-
menhingen die Absicht wertschitzen, iiber derartige Bedeutungszuschreibungen
potentielle Konflikte zu unterbinden, die ohne Divergenzen in der Sphire des Ge-
meinten scheinbar gar nicht mehr aufbrechen miissen. Man muss zudem die An-
nahme, dass bestimmte Fragen aufgrund relativ stabiler anthropologischer Kon-
stanten bzw. Grundherausforderungen sich kulturiibergreifend stellen kénnten,
und dass entsprechende Antworten sich dhneln konnten, gar nicht vollstindig ab-
lehnen. Und doch wirken die angefithrten idealisierenden Zusammenfithrungen
der Bedeutungsgehalte von Ausdriicken unterschiedlicher kultureller Herkunft ei-
genwillig naiv. Sie scheinen einen Universalismus geistiger Gehalte vorauszuset-
zen, der nicht ausreichend sensibel dafiir ist, wie sich semantische Differenzen aus
der jeweils unterschiedlichen Einbettung des Sprechens in das Ganze unterschied-
licher Lebensformen — im Sinne Wittgensteins — und in das Ganze unterschiedli-
cher Uberzeugungssysteme - im Sinne des Uberzeugungsholismus - ergeben.

Es ist hier sicherlich nicht der Ort, an dem die damit angegebenen Umrisse
einer angemesseneren, weniger idealistischen Semantik genauer auszumalen wi-
ren. Eine Replik auf die oben angefiihrte Parabel der Weintrauben mag aber an-
deuten, worum es bei der Kritik an der idealisierenden Semantik geht, die auf der
interkulturellen Philosophieprisumption aufruht. »Kise« und »fromage« mogen
sich durchaus auf den scheinbar selben geistigen Gehalt beziehen oder jedenfalls
im Sinne einer konsentierenden Praxis der menschlichen Verarbeitung tierischer
Produkte und einer gleichartigen Beantwortung der Frage nach der Sicherstellung
menschlicher Proteinversorgung auf einander beziehen lassen. Wer aber durch die
Partizipation an den differenten Kulturen deutschen und franzésischen Gebrauchs
von Kise bzw. fromage genauer iiber die unterschiedlichen Lebensformen und
Uberzeugungssysteme Bescheid weif}, in die die Reden von »Kise« und »fromage«
eingebettet sind, mag von der Idee einer universellen Ebene der Identitit innerhalb
der Differenz hier eher abkommen. Zuriick bleibt dann allenfalls noch eine Verbin-
dung der entsprechenden Gegenstinde des Sprechens, die iiber einige Eigenschaf-
ten, eher partiell gebildet wird, nach dem Modell familiendhnlicher Beziehungen,
wie sie Wittgenstein einer essentialistischen Semantik kritisch gegeniiber gestellt
hat.’” Dass interkulturelle Philosophieprisumption — in der neuzeitlichen wie in

17 Diese wird durchaus positiv gewirdigt in Mall 2005, 43-46.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

der mittelalterlichen Variante — die Rekonstruktion derartiger Differenzen bzw.
Diskontinuititen zwischen kulturellen Ausdriicken unméglich macht, indem sie
den Gehalt und Aussagekontext dieser kulturellen Ausdriicke im Sinne philosophi-
scher Universalisierungen zu reduzieren versucht, bildet den Kern der in diesem
Abschnitt entfalteten Kritik und fithrt weiter zu einer dritten Problematisierung.

Interkulturelle Philosophieprasumption wirkt als Kontingenzbeseitigung

In einem abschlieRenden problematisierenden Zugriff soll es darum gehen, das-
jenige genauer zu thematisieren, das im Rahmen jener im vorigen Abschnitt be-
trachteten Universalisierungen verloren geht, wenn Ausdriicke unterschiedlicher
kultureller Kontexte auf ein umfassenderes Allgemeines philosophischer Gehalte
bzw. Aussagekontexte (Fragen) bezogen werden. Die eben bereits angesprochene
Einbettung kultureller Auflerungen in Lebensformen und Uberzeugungssysteme
soll dabei als kontingenter, d. h. nicht notwendiger Kontext gewiirdigt werden, in
dem sich etwa die historische Entstehung in der Zeit und in mehr oder weniger
abgegrenzten bzw. mehr oder weniger fiir einander durchlissigen geographischen
Riumen und menschlichen Gruppen objektiviert hat. Die Prisumption es handle
sich bei derartig Entstandenem um Philosophie oder jedenfalls um etwas mit Be-
zug zum Allgemeinen der Philosophie oder jedenfalls um etwas, dessen Konflikt-
haftigkeit sich durch den Bezug zu einem Allgemeinen der Philosophie abmildern
lasst, bringt es mit sich, dass darauf gezielt wird, die genannten Kontingenzen
zu eliminieren. Philosophie, insoweit sie Notwendiges thematisiert, auf der Ebene
konsistenter inhaltlicher Bestimmungen von Begriffen, der logischen Bestimmung
begrifflicher Beziehungen und der formalen Beziehungen der Elemente von Argu-
menten usw., wirkt sich dabei als Beseitigung des blofy Historischen, blof3 lokal
Entstandenen, blof3 Partikularen aus.

Auch zu dieser Problematik mag der Blick auf die fiktiven mittelalterlichen Re-
ligionsgespriche moglicherweise eher einen Zugang zu erméglichen als der unmit-
telbare Blick auf die Interkulturelle Philosophie. Beispiele lassen sich in den hier
genauer betrachteten mittelalterlichen Texten leicht finden. Bei Abélard etwa wird
der Glaube an den christlichen Gott in einem Gesprich, das in Orientierung am
MafRstab philosophischen Denkens gefiihrt wird, letztlich zum fiir alle Gesprichs-
partner akzeptablen Glauben an ein ethisches hdchstes Gut, auf dessen Genuss die
tugendhaften Akte instrumentell zielen — ohne dass etwa das Erscheinen Gottes
als Mensch in der Geschichte, die Kontingenzen seines Lebens und Leidens, die
Moglichkeit ihn nach dem Tod zu schauen, und anderes Nicht-Notwendiges, was
gewohnlich in Abélards Umfeld zum Gehalt christlichen Glaubens gezihlt wird,
iiber das Aufgehen in der Abstraktion des teleologischen Letztziels hinaus noch ei-
ne gewichtige Rolle spielen kann (oder nur noch so, dass eine transzendente Sphire
der Erreichung jenes Letztziels angenommen wird):

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

187


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Arne Moritz

»Siehe da, unsere Disputation ist bis dahin gefithrt worden, daf wir als das hochs-
te Gut des Menschen oder, wie gesagt, als das Ziel selbst des Guten das Gliick des
kiinftigen Lebens und als den Weg, auf dem man dorthin gelangt, die Tugenden
ansetzen« (Abaelard 1996, 139).

In dhnlicher Weise verlieren sich die Kontingenzen der christlichen Dreifaltigkeits-
lehre in den Allgemeinheiten der philosophischen Rekonstruktion, welche im cu-
sanischen Dialog iiber den Religionsfrieden erarbeitet und den Vertretern der an-
deren Religionen zur friedensstiftenden Ubernahme angesonnen wird. Die Trini-
tit Gottes wird hier mit Bezug auf drei grundlegende Eigenschaften der von allen
Gesprachspartnern wahrnehmbaren Wirklichkeit (Vielheit, Ungleichheit und Ab-
getrenntheit) rekonstruiert. Erneut orientiert an Vorbildern der platonischen Tra-
dition wird zu diesen Eigenschaften jeweils ein ihnen gegeniiber gegensitzliches
Prinzip angegeben, das einerseits als ontologisch vorgingig verstanden wird, und
in den drei — trinitarischen — Aspekten von Einheit, Gleichheit und Verbindung als
einheitlicher Ursprung der wahrnehmbaren Wirklichkeit vorliegen soll:

»)ene, welche Gottverehren, sollen Ihn als den Ursprung des Universums anbeten;
in diesem einen Gesamt (universum) gibt es jedoch eine Vielheit, Ungleichheit
und Trennung von Teilen —die Vielzahl von Sternen, Biumen, Menschen, Steinen
ist dem Sinn offenkundig —, der Ursprung aller Vielheit aber ist die Einheit; dar-
um ist der Ursprung der Vielheit die ewige Einheit. In dem einen Universum findet
man die Ungleichheit der Teile, da kein Teil dem andern dhnlich ist. Die Ungleich-
heitaber weichtvon der Gleichheit der Einheitab. Vorjeder Ungleichheitist dem-
nach die ewige Gleichheit. In dem einen Gesamt findet sich die Unterscheidung
oder Trennung von Teilen. Vor aller Unterscheidung ist aber die Verknipfung von
Einheit und Gleichheit. Von ihr weicht die Trennung oder Unterscheidung ab. Die
Verkniipfung ist also ewig« (Nikolaus von Kues 2010, 7,21, 22f.).

Auch in dieser prinzipientheoretischen Rekonstruktion von Trinitit bleibt wenig
Raum fiir die Kontingenzen, an die in Cusanus’ Umfeld geglaubt wurde hinsicht-
lich des geschichtlichen Hervorbringens und Handelns des Schopfergottes und des
Wirkens des gottlichen Geistes oder des inkarnierten géttlichen Sohnes in der ge-
schaffenen Wirklichkeit. Cusanus hat an anderer Stelle konsequenterweise auch
die Rede von Vater, Sohn und Geist als eher metaphorische bezeichnet, und man
hat ihm diesbeziiglich einen »trinititsphilosophischen« Ansatz zugeschrieben, ei-
ne Begriffsverbindung, welche die in diesem Abschnitt thematisierte Problematik
der Eliminierung von Kontingenz durch philosophische Universalisierung treffend
anzeigt (vgl. Flasch 1998, 352-357).

Das Problematische an derartigen Kontingenzbeseitigungen besteht darin,
dass sie im Sinne der intendierten Losung eines praktischen Problems dasjenige
eliminieren, fir das sie sich in der Wahrnehmung der praktischen Ausgangssitua-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

tion zunichst besonders sensibel gezeigt hatten und was nach der hier vertretenen
Auffassung fir die fraglichen kulturellen Ausdrucksformen von elementarer Be-
deutung ist. Sie der kontingenten Einbettung zu berauben, die zuvor insbesondere
als Lebensformen und Uberzeugungssysteme angesprochen wurden, heifit sie
selbst als kulturelle Erscheinungen zunichte zu machen. In dieser Gefahr steht
aber auch eine Interkulturelle Philosophie, die kulturelle Ausdrucksformen auf die
im vorigen Abschnitt beschriebene Weise auf philosophisch Allgemeines zuriick-
fithren will. Auch bezogen auf sie wire es problematisch, wenn sie dasjenige, wofir
sie sich in der Wahrnehmung der Ausgangssituation zunichst als sensibel gezeigt
hat, dann prozedural beseitigen wiirde: das Kulturelle der anderen Kulturen, das
sie zunichst in seiner Besonderheit und Differenz in den Blick genommen hatte.
Dies wire nicht zuletzt auch in der praktischen Absicht relevant, die Interkul-
turelle Philosophie bewegt: Ein stirker egalitires und friedlicheres Kooperieren
von Kulturen diirfte sicher nicht erfolgreich durch die Beseitigung dessen, was
sie als Kulturen auszeichnet und differenziert, erreicht werden. Die friedliche

Kooperation wire dann jedenfalls nicht mehr eine in kultureller Differenz.'®

5. Alternativen

Wenn die vorausgegangenen Uberlegungen tiberzeugend gezeigt haben sollten,
dass Interkulturelle Philosophie droht in eine Reihe von Problemen zu fiihren,
die nicht zuletzt ihren eigenen Ausgangswahrnehmungen und praktischen Am-
bitionen entgegenstehen, scheint es angemessen, iiber Alternativen nachzuden-
ken. Sowohl die praktischen Ziele wie wichtige Erkenntnisinteressen dieser philo-
sophischen Richtung kénnten moglicherweise durch Formen der interkulturellen
Kooperation besser verfolgt werden, die auf die in diesem Beitrag problematisier-
te Engfithrung auf den Philosophiebegriftf und die damit verbundenen Probleme
verzichten wiirden.

Im Kern ginge es dabei darum im Sinne moderner liberaler und kosmopoli-
tischer Modelle eine Sphire zu verwirklichen, in der Akteuren mit unterschied-
lichem, zum Teil ja auch mutmaflich gar nicht homogen geprigtem kulturellem
Hintergrund ausreichende Freiheitsspielriume und Ressourcen zur Verfiigung ste-
hen, um sie zu kooperativer Arbeit an selbst gewahlten bzw. kooperativ verein-

18 Ahnliche Uberlegungen bezogen auf Cusanus finden sich hinsichtlich einer Beseitigung der
Form religiosen Glaubens und der Missachtung der Bedeutung religioser Riten im Religi-
onsfrieden in: Moritz 2006, 1-17: bes. 10-17. Mit Blick auf die Unterscheidung »einheitstheo-
retischer« und »differenztheoretischer« Ansitze bei Weidtmann (vgl. Weidtmann 2016, 52-
98), lasst sich das in diesem Abschnitt prasentierte Problem so beschreiben, dass differenz-
theoretische Ausgangsannahmen nicht vor einheitstheoretischen Bewaltigungsstrategien
bewahren.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

189


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Arne Moritz

barten intellektuellen Projekten in die Lage zu versetzen. In diese Arbeit wiirden
die kulturellen Objektivationen intellektueller Aktivitit und insbesondere auch da-
mit verbundene intellektuelle Fihigkeiten aus unterschiedlichsten Kulturriumen,
vermittelt iber das freie Zusammenwirken der beteiligten Individuen, eingehen.
Dabei wiirde nicht grundsitzlich vorausgesetzt, dass man gemeinsam Philosophie
betreibt — auch wenn natiirlich auch derart bestimmte Kooperationen durchaus
denkbar wiren. Im Allgemeinen wiirde es aber darum gehen, iiber die Kooperati-
on und Arbeit an den gemeinsam bestimmten Zielen, einen dynamischen Prozess
der wechselseitigen Aneignung kultureller Objektivationen in Gang zu setzen, der
fiir deren jeweilige Einbettungen in unterschiedliche Lebensformen und Uberzeu-
gungssysteme sensibel bleibt — anders als unter den hier problematisierten Bedin-
gungen einer interkulturellen Philosophieprisumption. Philosophen unterschied-
lichster kultureller Herkunft kénnten in derartigen Projekten mitarbeiten, um sich
selbst und anderen die Vermittlung philosophischen Denkens mit anderen Formen
der Rationalitit zur Aufgabe zu machen, nicht aber die Reduktion der kulturel-
len Vielfalt auf das Universelle von Philosophie.' Philosophie im interkulturellen
Kontext wiirde so selbst zu einem Teil von Kultur im Sinne des Begriffsverstind-
nisses bei Klassikern der Kulturphilosophie (vgl. Cassirer 2007, 462-468; Simmel
1996, 385-416), nimlich zum Teil eines Bildungsprozesses, in dem unterschiedlichs-
te kulturelle Objektivationen in der Individualitit der Auseinandersetzung ihrer
Rezipienten eine einheitliche, neue Form gewinnen und in dieser objektiviert wer-
den. Vielleicht sollte man — unabhingig von deren eigenen Anspriichen — auch die
Versuche innerhalb der Interkulturellen Philosophie, abendlindische Philosophie-
tradition mit anderen intellektuellen Traditionen ins interkulturelle Gesprich zu
bringen, eher auf diese Weise deuten als im Sinne eines Wiederfindens von Philo-
sophie auflerhalb ihrer Heimaten.

Literaturverzeichnis

Abaelard, Peter. 1996 Gespriich eines Philosophen, eines Juden und eines Christen. Lat.-Dt.
herausgegeben von Hans-Wolfgang Krautz. Frankfurt a. M.: Insel.

Arendt, Hannah. 1967. »Wahrheit und Politik.« In dies., Wahrheit und Liige in der
Politik: Zwei Essays, 44-92. Miinchen, Ziirich: Piper.

19 Auflerdem konnte der Philosophie sicherlich die wichtige Aufgabe zukommen, mit den ihr
eigenen Mitteln Bedingungen einer solchen interkulturellen Kommunikation zu klaren, oh-
nedariberhinausininterkultureller Perspektive Philosophie zu prasupponieren (vgl. als ent-
sprechende Ansitze Fornet-Betancourt 1998, 38-53; Jammal 2012, 5-21 und Weidtmann 2016,
insbes. 167f).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespréache als Probleme Interkultureller Philosophie

Cassirer, Ernst. 2007. »Die Tragddie der Kultur.« In ders., Gesammelte Werke, Ham-
burger Ausgabe, herausgegeben von Birgit Recki, Bd. 24, 462-486. Hamburg:
Meiner.

Flasch, Kurt. 1998. Nikolaus von Kues: Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt a. M.:
Klostermann.

Fornet-Betancourt, Raul. 1998. »Philosophische Voraussetzungen des interkultu-
rellen Dialogs.« Polylog 1: 38-53.

Habermas, Jiirgen. 1991. »Erlduterungen zur Diskursethik.« In ders., Erlduterungen
zur Diskursethik, 119-226. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hoffe, Otfried. 1979. »Ethikunterricht in pluralistischer Gesellschaft.« In ders.,
Ethik und Politik: Grundmodelle und -probleme praktischer Philosophie, 453-481.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jammal, Elias. 2012. »Interkulturelle Philosophie und Interkulturalitit.« interculture
journal 11, 16: 5-2.1.

Kimmerle, Heinz. 2002. Interkulturelle Philosophie: zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Lull, Ramon. 1998. Das Buch vom Heiden und den drei Weisen. Ubersetzt und heraus-
gegeben von Theodor Pindl. Stuttgart: Reclam.

Mall, Ram Adhar. 1995. Philosophie im Vergleich der Kulturen: Interkulturelle Philosophie
— eine neue Orientierung. Darmstadt: Primus.

Mall, Ram Adhar. 2005. Ludwig Wittgensteins Philosophie interkulturell gelesen. Nord-
hausen: Traugott Bautz.

Moritz, Arne. 2006. »Die Andersheit des Anderen — noch einmal zum Problem der
Toleranz in Nikolaus von Kues’ Dialog De pace fidei.« Litterae Cusanae 6, 1: 1-17.

Nederman, Cary N. 2000. Worlds of Difference: European Discourses on Toleration C.
1100-C. 1550. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.

Niewodhner, Friedrich. 2004. »Arme Heiden!: Rezension zu Matthias Lutz-
Bachmann, Alexander Fidora, Juden, Christen und Muslime. Religionsdialoge
im Mittelalter.« In Siiddeutsche Zeitung, 13./14. November 2004, 16.

Nikolaus von Kues. 2003. De pace fidei/Der Friede im Glauben. Dt. Ubers. v. Rudolf
Haubst. Trier: Paulinus.

Paul, Gregor. 2008. Einfiihrung in die interkulturelle Philosophie. Darmstadt: WBG.

Platzeck, Erhard W. 1964. Das Leben des seligen Raimund Lull: Die >Vita coétana< und aus-
gewihlte Texte zum Leben Lulls aus seinen Werken und Zeitdokumenten. Diisseldorf:
Patmos.

Scholz, Oliver R. 1999. Verstehen und Rationalitit: Untersuchungen zu den Grundlagen
von Hermeneutik und Sprachphilosophie. Frankfurt a. M.: Klostermann.

Simmel, Georg. 1996 »Der Begriff und die Tragédie der Kultur.« In ders., Gesamtaus-
gabe, Bd. 14, herausgegeben von Otthein Rammstedt, 385-416. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

191


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Arne Moritz

Swift, Jonathan. 1768. »Thoughts on Various Subjects.« In The works of the Reverend
Dr. Jonathan Swift, Dean of St. Patrick’s, Dublin in Nineteen Volumes, vol. X, 415-431.
Dublin: George Faulkner.

Weidtmann, Niels. 2016. Interkulturelle Philosophie: Aufgaben, Dimensionen, Wege. Tii-
bingen: Narr (UTB).

Welsch, Wolfgang. 2017. Transkulturalitit: Realitit-Geschichte-Aufgaben. Wien: nap:
new academic press.

Wimmer, Franz Martin. 2004. Interkulturelle Philosophie: eine Einfiihrung. Wien: Fac-
ultas (UTB).

Yousefi, Hamid Reza und Ram Adhar Mall. 2005. Grundpositionen der interkulturellen
Philosophie. Nordhausen: Traugott Bautz.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

Zhuofei Wang

1. Fragestellung

Seit dem 18. Jahrhundert ist die Asthetik vor allem als ein Arbeitsgebiet europii-
scher Philosophen bekannt. Dabei wurde der dsthetische Entwurf mafgeblich von
Kants auf transzendentalphilosophischer Grundlage beruhendem Ansatz des is-
thetischen Urteils beeinflusst, der den Fokus auf die Erfahrung des Schénen eines
urteilenden Subjektes legte. Seit dem 19. Jahrhundert breitete sich das europiische
Modell der Asthetik, das das Schéne als Zentralphinomen thematisierte, auf ande-
re Kulturkreise aus, und damit iibte sein Begriindungsansatz dort einen tiefgrei-
fenden Einfluss aus. In China, Japan und Indien beispielsweise wurde das Asthe-
tische primir als Schonheit (mei, bi, saundarya) interpretiert. Dementsprechend
wurde die Asthetik als Lehre der Schénheit (meixue, bigaku, saundarya-sastra) be-
zeichnet. Diese Ubertragung fithrte dazu, dass die urspriingliche Bedeutung der
Asthetik, nimlich aisthesis, die die sinnliche Wahrnehmung bezeichnet, im Ver-
stindnis dieses Konzepts nicht enthalten war (vgl. Elberfeld 2000, 11f.). So entstand
in mehreren auf’ereuropiischen Kulturkreisen »eine klare Trennung zwischen den
Bedeutungen >Lehre vom Schénen« und >Sinnlichkeit¢, die im deutschen Wort As-
thetik ja nach der Definition betont oder ausgeblendet werden kénnen« (ebd., 12).
Die Rezeption der Asthetik als Schonheitslehre fithrte dazu, dass jene dsthetischen
Phinomene, die iiber die Grenze des Schonen hinausgehen, grofitenteils vernach-
lassigt oder ausgeschlossen wurden. Diese Phinomene konnen jedoch in engem
Zusammenhang mit den eigenen Traditionen stehen und heutzutage in den jewei-
ligen Kulturkreisen nach wie vor eine prominente Stellung einnehmen.

Um einen zeitgemifRen Ansatz fiir eine interkulturelle Asthetik finden zu kén-
nen, muss zunichst einmal die Grundfrage behandelt werden: Kann der Begrift
Schonheit die zentralen isthetischen Phinomene jedes Kulturkreises zutreffend
zum Ausdruck bringen? Wenn nein, dann bestiinde die Gefahr, das Asthetische
in das Schone zu ibersetzen, darin, dass eigentliche dsthetische Felder eher
verdeckt oder ignoriert werden. Insofern stellt sich eine weitere Frage, mit der
sich Asthetiker*innen konfrontiert sehen: Wie kénnen neue Themenfelder und
Fragestellungen der Asthetik, die als Zweig der Philosophie urspriinglich aus

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Zhuofei Wang

Europa eingefithrt wurde, gemifd der jeweiligen Traditionen weiterentwickelt
werden? Auf der Grundlage dieser Uberlegungen wire es sinnvoll und notwendig,
den urspriinglich aus der europdischen Denktradition stammenden dsthetischen
Ansatz zu transformieren, um die auereuropiischen Traditionen mit einbeziehen
zu kénnen.

Im Folgenden werde ich darauf eingehen, was das dsthetische Konzept der At-
mosphire zur Entwicklung einer zeitgemiflen, interkulturell orientierten Asthetik
beitragen wiirde.

2. Das asthetische Konzept Atmosphire

In den letzten Jahrzehnten entwickelte sich das Konzept Atmosphire iiber den phy-
sio-meteorologischen Bereich hinaus und ist zu einer Kategorie der Asthetik ge-
worden. Zu verstehen ist der hier ins Auge gefasste Begriff Asthetik nicht im Sinne
der kantischen Urteilsisthetik oder einer auf Kunst ausgerichteten Lehre. Vielmehr
handelt es sich um die Aisthetik, nimlich die Theorie der Sinnlichkeit im weiteren
Sinne, die weitgehend an die Renaissance der urspriinglichen Bedeutung der As-
thetik als einer Lehre von sinnlicher Wahrnehmung kniipft, die im 18. Jahrhundert
erstmals von Alexander Gottlieb Baumgarten entwickelt wurde.

Als primir wahrgenommener Gegenstand betrifft Atmosphire kein Einzelding
und auch kein rein subjektives Empfinden, sondern eine von Wahrnehmendem
und Wahrgenommenem gemeinsam konstruierte Sphire, in der menschliche
Befindlichkeit und Umgebungsqualititen leiblich-sinnlich zusammengefithrt und
von einer bestimmten emotionalen Qualitit durchdrungen sind. Hier gebe ich
einen kurzen Uberblick itber zwei Grundansitze der Atmosphiren-Asthetik.

Atmosphare als liberpersdnliches Gefiihl

Hermann Schmitz widmet sich der Integration des Begriffs Atmosphire in das von
ihm seit den 1960er Jahren entwickelte System der Neuen Phinomenologie. Seine
Untersuchung hat eine leiblich orientierte phinomenologische Grundlage fiir die
dsthetische Betrachtung der Atmosphire geliefert. Ausgehend von der Kritik an
der Subjektivierung der Gefiihle in der europiischen Denktradition legt Schmitz
den Schwerpunkt auf die Assoziation von Atmosphire und Gefithl. Seiner Ansicht
nach sind Gefiihle nicht die Projektionen der inneren Gefithlszustinde auf die Au-
Benwelt, sondern atmosphirisch ausstrahlende Michte, die in affektiver Betrof-
fenheit spiirbar sind. So sind Atmosphiren ergreifende Gefithlsmachte, »die einen
Leib, den sie einbetten, in der Weise des [...] affektiven Betroffenseins heimsuchen«
(Schmitz 1969, 343). Insofern manifestieren sich Atmosphiren im Schmitz’schen
Kontext als Phinomene, die ein hohes Maf} an Unabhingigkeit aufweisen. Der

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

Einfluss leiblich-geistiger Faktoren auf die Entstehung der Atmosphire wird je-
doch etwas unterschitzt.

Atmosphare als Zwischensein

Auf der Grundlage der Neuen Phinomenologie widmet sich Gernot Bohme seit den
1990er Jahren der Integration des Konzepts von Atmosphire in die Asthetik im Sin-
ne einer allgemeinen Wahrnehmungslehre. Seine Studie gilt als der fundamentale
Beitrag in diesem Bereich. Bei Bohme wird der Schwerpunkt darauf gelegt, wie
die Atmosphire die Umgebungsqualititen mit dem menschlichen Befinden inte-
griert. Ausgehend davon widmet er sich der Beziehung zwischen Alltagsgegenstin-
den, Kunstwerken oder natiirlichen Elementen und den von ihnen ausgestrahlten
Atmosphiren. Im Gegensatz zu Schmitz, der Atmosphire als ein weitgehend ei-
genstindiges, freischwebendes Phinomen begreift, arbeitet Bbhme Atmosphire
als einen »Zwischenstatus [...] zwischen Subjekt und Objekt« (B6hme 2013, 22) her-
aus. Auf der einen Seite enthilt Atmosphire Merkmale der dufleren Umgebung,
die objektiv identifizierbar sind. Auf der anderen Seite erscheint Atmosphire im-
mer im Moment der Aufmerksamkeit des Wahrnehmenden. Atmosphire betrifft
daher eine Wirklichkeit, die in unserer leiblichen Prisenz erzeugt wird.

Wenn man ausgehend von einer allgemeinen Wahrnehmungslehre zur Asthetik
gelangt, liegt der Fokus der Aufmerksamkeit entsprechend darauf, die den Men-
schen umgebende Welt primir als das sinnlich Gegebene zu begreifen und zu re-
flektieren. Innerhalb einer solchen Konzeption von Asthetik ist die Leiblichkeit des
Menschen von entscheidender Bedeutung, da sie den Menschen samt seiner viel-
filtigen Wahrnehmungsweisen und Sinnesleistungen in die Umgebung einbettet.
Aus dieser Sichtweise liefert Bchmes Untersuchung von Atmosphire eine entschei-
dende Anregung fiir die Entwicklung einer zeitgemifRen Asthetik im globalen Kon-
text. Die Atmosphire als Zwischen legt Wert auf die gegenseitige Abhingigkeit
und Verflochtenheit zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenommenem. In der
Atmosphire ist der Mensch kein auflerweltliches, rationales Wesen, sondern ein
leibliches In-der-Welt-Sein und ist von vornherein untrennbar mit seiner Umge-
bung verbunden. Hier geht die dsthetische Diskussion itber den zumeist auf die
Erfahrung und Reflexion von Schénbheit fixierten Blickwickel herkémmlicher Ur-
teilsasthetiken hinaus, der immer die kritische Distanz zum Asthetischen voraus-
setzt, und stellt die Wechselwirkung zwischen dem ganzheitlichen Spiiren und den
Umgebungsqualititen in den Vordergrund. Der Fokus der Asthetik liegt nun nicht
auf der Frage, ob die Umgebung schon ist oder uns ein Gefiihl von Schénheit gibe,
sondern darauf: In welcher Umgebung befinden wir uns und wie erleben wir durch
Sinnlichkeit ihre stimmungsvollen ausstrahlenden Eigenschaften?

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Zhuofei Wang

3. Traditionen des AuBerschdonen

Die Komplexitit der Atmosphire und die entsprechenden Wahrnehmungszuginge
erdffnen Horizonte fiir die dsthetischen Traditionen, die von der Lehre der Schén-
heit ignoriert oder unterschitzt wurden. Die Grenze des Asthetischen wiirde sich
daher enorm erweitern. Hier werden nur einige Phinomene in Indien, China und
Japan, die vor allem nicht auf Schonheit ausgerichtet sind, jedoch eine zentrale
Position in der Asthetik dieser Kulturen einnehmen, exemplarisch behandelt.

Rasa

Im System der einzelnen Kiinste legte Hegel die Ordnung der Kunst wie folgt fest:
Architektur » Skulptur > Malerei > Musik » Poesie » dramatische Poesie. Entspre-
chend der Hegelschen Kunstklassifikation teilte Pramod Kumar Pandey in seinem
Buch Comparative Aesthetic (Pandey 1959) die indische Kunst in drei Klassen ein: Ar-
chitektur > Musik > Poesie » Drama » Tanzdrama (dramatische Poesie). Aufgrund
des Einflusses religiéser Traditionen gilt die indische dsthetische und kiinstlerische
Erfahrung als ein Weg, die Befreiung des Menschen aus dem Leidenskreislauf zu
verwirklichen, um Ruhe und Frieden zu genieflen. Im Gegensatz zur Hegelschen
Asthetik, die sich keinen konkreten Wahrnehmungsformen, sondern vor allem der
Idee der Kunst widmete, sind in der indischen Asthetik die Ideen der Kunst und
konkrete Wahrnehmungsformen untrennbar miteinander verbunden (vgl. Elber-
feld 2000, 14f.).

Der Sanskrit-Begriff Rasa ist ein Kernkonzept der klassischen indischen Asthe-
tik, das hauptsichlich vom Hinduismus beeinflusst wurde. Etymologisch bezeich-
net Rasa mysteridse und siifle Gefithle. Auf dem Gebiet der Asthetik bezieht sich
Rasa auf ein tiefgreifendes und unbeschreibliches Gefiihl der Begeisterung, Freu-
de und Befriedigung, ausgelost durch eine bestimmte kiinstlerische Atmosphire.
Poesie und Tanzdrama sind die wichtigsten Formen, solche Gefiihle zu verbreiten.
Im Bereich des Dramas wird Rasa als das Leitprinzip des Schaffens und der Rezep-
tion angesehen. Durch Tanzsprache wie Mimik, Gestik und Bewegung kénnen die
in Rasa enthaltenen Grundstimmungen (Liebe, Uberraschung, Wut, Angst, Ekel,
Lachen, Mitgefithl, Frieden, Heldentum usw.) gut zum Ausdruck gebracht wer-
den. Im Mittelpunkt der Uberlegungen steht die Gestaltung einer dramatischen
Atmosphire, die die Stimmung des Publikums auslést. Wenn die Kiinstler*innen
und das Publikum endlich die gleiche Atmosphire teilen, gilt die Auffithrung als
erfolgreich.

0i
Als Kernbegrift der chinesischen intellektuellen Tradition hat Qi keine direkte Ent-
sprechung in der europiischen Geistesgeschichte. Im Grunde ist Qi nicht mit Sub-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

stanz oder Stoff im Sinne der modernen Physik gleichzusetzen. Stattdessen betrifft
es eine ewige schopferische Kraft, die alle Wesen und Dinge innerhalb des kosmi-
schen Systems durchdringt. Dies macht die kontinuierliche Transformation des
Lebens moglich: Geburt, Wachstum, Reife, Altern und Vergehen. Insofern ist Qi
fiir alle Dinge und Wesen entscheidend. Seine Bedeutung geht iiber den bestimm-
ten Kulturkreis hinaus und erreicht die kosmologische Ebene.

Vorfriihling (1072 von Guo Xi, Tusche auf Seide, 29,6 x 44 cm)

Quelle: National Palace Museum in Taipei

Aufgrund des chinesischen Denkens lisst sich verdeutlichen, dass alle Dinge
aus der Qi-Kraft hervorgegangen sind und sich vom Noch-Nicht-Sein zum Sein
wandeln. Das Noch-Nicht-Sein bedeutet hier nicht Nichts, sondern vielmehr das

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEImmS

197


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Zhuofei Wang

Potenzial, das alle Méglichkeiten umfasst. Als Produkt der Aktivierung einer der
vielen Moglichkeiten ist das Sein dagegen etwas Realisiertes, Gestaltetes und Wahr-
nehmbares (vgl. Kubin 2014, 17). Daraus kann der Eindruck entstehen, dass das
grofie Universum in seinem unerschépflichen Reichtum an Formen und Struk-
turen unergriindlich, unerschopflich und wechselhaft ist. In diesem Sinne wies
der chinesische Philosoph Chung-ying Cheng darauf hin, dass das Konzept Qi die
Grundlage fir die Lebensprinzipien von Natur und Menschen legt. Seiner Ansicht
nach ist Qi eine Macht, die Produktion, Reproduktion, Formation, Transformati-
on, Durchdringung, wirksame Partizipation und Prisenz in der natiirlichen und
menschlichen Welt unaufhérlich ausfithrt (vgl. Cheng 2008, 615). Aufgrund dessen
wird die chinesische Philosophie von Cheng als die Philosophie von Qi bestimmt
(vgl. ebd., 617).

In gewissem Sinne wurde die chinesische Malerei auf der Grundlage der Phi-
nomenologie des Qi entwickelt, sodass der Kunsttheoretiker Xiehe Qi Yun Sheng
Dong (Widerhall der urspriinglichen Lebenskraft [in] lebendiger Bewegung) (vgl.
Elberfeld 2000, 16) als das wichtigste Grundprinzip der Malfihigkeiten definierte.
Mit dieser Sichtweise steht das Schone nicht im Fokus eines chinesischen Bildes.
Der Grund, warum ein Bild isthetisch gelobt wird, liegt vielmehr darin, dass es
eine sich stindig erneuernde Lebenskraft, die eine phinomenale Welt durchzieht,
zum Vorschein bringt. Wie bei Guo Xis Werk Vorfriihling: Das Malen konzentriert
sich nicht auf die exakte Abbildung des Gesehenen, sondern gibt den Naturvorgang
wieder, nimlich die Entfaltung vom unsichtbaren, formlosen Ursprung iiber die
schrittweise Ausdifferenzierung zur sichtbaren, formhaften Existenz. Auf Grund
dessen ist die chinesische Malerei im Wesentlichen atmosphirisch. Durch die Syn-
ergie zwischen der fliissigen Tusche und der Pinselspitze wird das Sichtbare her-
vorgebracht. Indem die nicht eindeutigen Konturen eine Situation enthiillen, in
der sich Dinge stets in der Entwicklung befinden, werden Leben und Bewegung
zum Aufersten gefiihrt.

Mujo

Die japanische Kultur spiegelt weitgehend die Uberschneidung mit und Integra-
tion von der chinesischen Tradition wider. Trotzdem zeigt sie ihre Einzigartigkeit
in vielen Aspekten. Hierbei wird besonderer Wert auf die Unbestindigkeit (mujo)
gelegt, die vom Buddhismus beeinflusst wird und entscheidend fiir die japanische
asthetische Erfahrung ist. »Hier ist gerade nicht das Ewige in Form eines Ideals
zu realisieren, sondern vielmehr eine Tiefenerfahrung der Unbestindigkeit selber,
die zugleich die Erfahrung der eigenen Sterblichkeit ist« (Elberfeld 2000, 17). Bei-
spielsweise werden schwierige Witterungen in der japanischen Asthetik besonders
gelobt. Damit verbunden ist eine Sichtweise der existenziellen Philosophie: Die
Verginglichkeit der Welt und die Gebrechlichkeit des Menschen fithren oft zu pes-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

simistischen Stimmungen. Aus dem Erleben widriger Wetterbedingungen wie Re-
gen, Schnee und Sturm erkennt man, dass weder die Natur noch Menschen den
Gesetzen der Unbestindigkeit entrinnen konnen. Saito erklirte: »Aestheticizing
the impermanence in nature then leads us toward an acceptance and sympathetic
appreciation of our own transience« (Saito 2005, 170). Daher stellen die stindig
wandelnden, ephemeren und fliichtigen Atmosphiren des ungiinstigen Wetters
den dsthetischen Reiz dar. Chinesische Asthetiker legen auch Wert auf eine diffuse
Atmosphire, die sich aus ungiinstigen Wetterbedingungen ergibt. Diese Ansicht
basiert jedoch auf einer anderen philosophischen Uberlegung: Unklare Konturen
von Gegenstinden bei schlechtem Wetter offenbaren einen Vorgang, bei dem sich
alles im Ubergang vom Unsichtbaren zum Sichtbaren befindet. Auf diese Weise
werden Leben und Bewegung in den Vordergrund der isthetischen Erfahrung ge-
riickt.

Die Wertschitzung der Unbestindigkeit spiegelt sich auch in der Teezeremo-
nie wider. Die Teezeremonie ist ein auf Ichigo-Ichie ausgerichtetes Ritual, was
ein »einmaliges, unwiederholbares Zusammentreffen« (Elberfeld 2000, 17) bedeu-
tet. Dementsprechend steht die Einzigartigkeit der gegenwirtigen Erfahrung im
Mittelpunkt der Inszenierung der Atmosphire der Teezeremonie. Das Teehaus ist
idealerweise eine Hiitte aus Holz und Lehm von ca. 9 qm. Es ist ein abgeschlosse-
ner Raum und symbolisiert ein Paradies, das von Unvollkommenheiten und Unzu-
langlichkeiten der irdischen Welt befreit. Eine Teezusammenkunft dauert norma-
lerweise 4 Stunden. Wenn sie zu lange dauert, fithlen sich die Teilnehmer*innen
miide, wenn sie zu kurz ist, kann die wahre Bedeutung der Teezeremonie nicht ver-
standen werden. In der japanischen Teezusammenkunft darf man keine weltlichen
Themen wie Geld, Politik, Okonomie besprechen. Ein Schwerpunktthema ist Natur.
Die Zusammenkunft wird protokolliert. Dazu gehoren die Anwesenheitsliste, die
Angaben von Teegeschirr, Speisen, Snacks und auch die Zusammenfassung des Ge-
sprichs mit Kommentaren. Die Kommunikation zwischen Gastgeber*in und Gis-
ten ist mit Ehrlichkeit verkniipft. Es wird davon ausgegangen, dass beide Seiten
sich nur einmal im Leben begegnen kénnen. Deswegen schitzen sie diese Gelegen-
heit. Alles und jeder ist dabei ernst zu nehmen. Daraus entsteht eine weihevolle,
wohltuende und harmonische Atmosphire.

4. Kunst und Alltagsleben

Die asthetische Auseinandersetzung mit Atmosphire wird im Rahmen der Aisthe-
tik, ndmlich einer allgemeinen Theorie sinnlicher Wahrnehmung, entwickelt und
stellt den Ansatz der herkémmlichen westlichen Asthetik in Frage, der dsthetische
Erfahrungen meist mit Kunsterfahrungen gleichsetzt und einem breiteren Spek-
trum von auflerkiinstlerischen Wahrnehmungsmaoglichkeiten sehr wenig Beach-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

199


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Zhuofei Wang

tung schenkt. Welsch brachte den Standpunkt zum Ausdruck: »Ich méchte Asthetik
genereller als Aisthetik verstehen: als Thematisierung von Wahrnehmungen aller
Art, sinnhaften ebenso wie geistigen, alltiglichen wie sublimen, lebensweltlichen
wie kiinstlerischen« (Welsch 1990, 11). Bei der Aisthetik handelt es sich hauptsich-
lich um die breite Palette sinnlich-leiblicher Erfahrungen des Menschen. Auf dieser
Grundlage widmet sich das dsthetische Konzept von Atmosphire einer neuen Be-
trachtung des Verhiltnisses zwischen Kiinstlerischem und Auflerkiinstlerischem.
Eine Schwerpunktsetzung liegt darin, das kunstzentrierte Verstindnis von Asthe-
tik zu iiberschreiten und auf diejenigen dsthetischen Traditionen, in denen Kiinst-
lerisches und Alltigliches miteinander verflochten sind, mehr Aufmerksambkeit zu
richten.

Im Gegensatz zur westlichen Asthetik, die sich in der Regel auf kunstbezoge-
ne Objekte und Aktivititen konzentriert, waren die Alltagstitigkeiten, die meist
von der westlichen Asthetik und Kunstgeschichte ausgeschlossen wurden, in Ost-
asien lange ein integraler Bestandteil des Asthetischen. In der traditionellen chi-
nesischen Kultur waren tigliche Aktivititen wie Kalligraphie, Teezeremonie, Zi-
therspiel, Go-Spiel und BogenschiefRen wesentliche Bestandteile von dsthetischen
Erfahrungen. Als eine alte Theorie der Geomantie im Fernen Osten ist die Feng-
Shui-Lehre eine atmosphirische Kunst, die eng mit Wohnkultur verbunden ist.
Sie bietet spezifische Anweisungen zur atmosphirischen Gestaltung des Wohn-
raums, um das Wohlbefinden des Menschen zu steigern. Indem die unsichtbare
Qi-Energie in einer harmonisierenden Wohnatmosphire reibungslos durch beleb-
te und unbelebte Dinge fliefdt, stehen der menschliche Kérper, Leib und Geist mit
den natiirlichen und kiinstlichen Umgebungsfaktoren in Ubereinstimmung.

Die japanische Lebensweg-Kunst (geidd) (Teeweg/chadd, Blumenweg/kado,
Schriftweg/shodo, Schwertweg/kyudo usw.) bezieht sich »auf den lebenden, kon-
kret in der Alltagswelt lebenden Menschen und seinen sittlichen Lebenswandel«
(Seubold 1993, 390) und wird damit dsthetisch hoch bewertet. In Japan gibt es tra-
ditionell keinen wesentlichen Unterschied zwischen hoher Kunst und Handwerk
(vgl. ebd., 18). Stattdessen ist die Atmosphire der hohen Kunst immer mit der
Atmosphire des Alltiglichen verschmolzen. So schrieb Weinmayr: »Der Vollzug
der Kunst, das >sKunstwerks, ist immer Ereignis einer bestimmten Gelegenheit,
es ereignet sich in einer Konstellation von Beziehungen, es ist durch und durch
jeweilig und bezogen auf die augenblickliche Situation« (Weinmayr 1996, 83).

Lange Zeit hat die asiatische Perspektive bei den europiischen Asthetiktheore-
tiker*innen nicht gentigend Beachtung gefunden. Das ist auch heute noch der Fall.
In seinem Buch Oriental Aesthetics (1965) zeigte Thomas Munro den Grund dafiir auf:
»The neglect of Oriental ideas by Western aesthetics can no longer be attributed to
any scarcity of good Oriental art in the West. It is not due to lack of good histories
and critical interpretation of particular arts. The neglect is rather due, I believe, to
the inertia of tradition in Western aesthetics itself: to its over-reliance on deduction

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

form metaphysical assumptions about beauty« (Munro 1965, 7). Im Anschluss dar-
an wies Elberfeld darauf hin: »Westlichen Philosophen scheint es [...] oft nur nach
einer langwierigen Abarbeitung an der eigenen Tradition moglich, zu der Einsicht
vorzustofSen, dass sich in anderen Kulturen horizonterweiternde und -erneuernde is-
thetische Phinomene und wesentlich andere Realisationsformen von Kunst zeigen,
die an Rang und Lebendigkeit den europdischen in keiner Weise nachstehen« (El-
berfeld 2000, 11).

Im Vergleich zur spiten Ankunft der theoretischen Auseinandersetzung mit
den auflereuropiischen dsthetischen Traditionen wurden seit dem 19. Jahrhundert
viele europiische Kiinstler (Van Gogh, Monet, Picasso u. a.) von ostasiatischen Per-
spektiven vielfiltig beeinflusst und setzten bewusst die relevanten Kenntnisse in
die Kunstpraxis um. Im Kontext der Globalisierung ist jede Kulturstruktur nicht
mehr autonom und geschlossen, sondern weist eine Durchmischung von verschie-
denen kulturellen Elementen auf. Die interkulturellen Verflechtungspunkte lassen
sich in nahezu allen Lebensbereichen finden. Auf Grund hiufiger interkulturel-
ler Kommunikationen hat sich die zeitgendssische europiische Kunst grofitenteils
veridndert. Die kiinstlerischen Grenzen zwischen Ost und West sind lingst aufge-
16st, sodass die Mafstibe des Asthetischen immer wieder in Frage gestellt wer-
den miissen (vgl. Elberfeld 2000, 11). Wie wiirden Kant, Hegel und Schelling die
Werke von Jackson Pollock, John Cage oder Jean Dubuffet bewerten? Kénnen sie
diese Hybride aus verschiedenen kulturellen Atmosphiren immer noch als Kunst
betrachten?

Heute ist die Schaffung der Atmosphire weitgehend zu einem wesentlichen
Teil der 4sthetischen Praxis geworden. Mit Hilfe einer breiten Palette von Medi-
en wie Licht, Farbe, Fog, Duft, Klang, kulturbezogenen Zeichen und Objekten mit
symbolischen Bedeutungen haben zeitgendssische Kiinstler*innen wie James Tur-
rell, Fujiko Nakaya, Olafur Eliasson, Tomas Saraceno und Yuan Gong die Atmo-
sphiren produziert, die unser Umwelt- und Alltagsbewusstsein beeinflussen und
modifizieren kénnen. Die Erzeugung der Atmosphire lisst sich einem umfang-
reichen asthetischen Projekt zuordnen, das sich der Anerkennung der Gleichwer-
tigkeit von unterschiedlichen isthetischen Praktiken widmet. Diese Entwicklung
wiirde neue Wege fiir eine vertiefende dsthetische Kommunikation zwischen Ost
und West erschliefRen.

5. Eine zeitgemaBe interkulturell orientierte Asthetik
Der letzte Teil meines Artikels widmet sich einer Kritik des herkommlichen isthe-

tischen Essentialismus und dem Ansatz einer zeitgemifien interkulturell ausge-
richteten Asthetik.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

201


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Zhuofei Wang

In seinem spiten Werk Philosophische Untersuchungen (1953) kritisierte Wittgen-
stein die essentialistische Position im europidischen Denken. Gemif dem Essen-
tialismus besteht immer etwas Gemeinsames zwischen unterschiedlichen Phino-
menen, das sich mit dem gleichen Wort bezeichnen lisst (vgl. Majetschak 2019,
87). Dagegen wies Wittgenstein darauf hin, dass vielfiltige Phinomene kein ge-
meinsames Wesensmerkmal haben miissen. Stattdessen sind sie »mit einander
in verschiedenen Weisen verwandt« (Wittgenstein 2003, 65). Wittgenstein verwies
auf diese Verwandtschaft von Phinomenen als Familienihnlichkeiten. Es handelt
sich dabei um »ein kompliziertes Netz von Ahnlichkeiten, die einander itbergrei-
fen und kreuzen« (ebd., 66). Dabei gibt es kein absolut Identisches, sondern nur
die Ko-Existenz von Kompatibilitit und Inkompatibilitit. Da Kultur immer mit ei-
ner bestimmten Nation oder Region verbunden ist und Denkweisen, Sitten und
Verhaltensweisen der betroffenen Bevolkerung beeinflusst, ist jede Kulturstruktur
durch soziale Homogenisierung, ethische Fundierung und interkulturelle Abgren-
zung gekennzeichnet (vgl. Welsch 2010, 41). Aus dieser Sicht bilden isthetische
Phinomene aus unterschiedlichen Kulturen auch ein Netz, das durch Familien-
dhnlichkeiten gekennzeichnet ist. Dieser Ansatz stellt sich demjenigen auf dem
Essentialismus beruhenden entgegen, der sich den Wesensmerkmalen des Asthe-
tischen widmete, und konzentriert sich auf die Verflochtenheit und Wechselbezie-
hung in Bezug auf isthetische Gegenstinde, Verhaltensweisen und Auffassungen.
Aus der Perspektive Wittgensteins behandelte Stefan Majetschak den Einfluss kul-
tureller Praktiken auf das dsthetische Erfahren. Im Zentrum seiner Betrachtung
steht die These: »there is a great deal to be said for looking more carefully at the
cultural framework determining the practice according to which we interpret cer-
tain things as aesthetic objects [...]. My argument is that we need familiarity with
the specific relevant cultural framework to decide which aesthetic concepts apply«
(Majetschak 2018, 277). Nach dieser Auffassung bilden der Lebensstil und die da-
mit verbundenen kulturellen Rahmenbedingungen die Grundlage fiir dsthetische
Erfahrung in einer zivilisierten Gesellschaft. Die Vertrautheit mit soziokulturel-
len Hintergriinden hilft uns zu verstehen, warum ein bestimmter Gegenstand als
dsthetisch empfunden werden kann oder sollte.

Im Sammelband Komparative Asthetik (2001) fasste der Kulturphilosoph Rolf El-
berfeld die zeitgendssischen Aufgaben der interkulturellen Asthetik folgenderma-
Ren zusammen: »Die Inhalte [der interkulturellen Asthetik] beziehen sich nicht nur
auf die Theoriebildung, sondern zunichst darauf, wahrzunehmen, was in der eige-
nen und in der anderen Tradition unter >Schonheits, >dsthetischer Erfahrung« und
den >Kiinsten« verstanden wird. Bei der kontrastierenden Betrachtung kann sich
herausstellen, daf in den Traditionen unterschiedliche Einteilungen und Gewich-
tungen dieser Phinomene vorgenommen wurden, die nicht miteinander kompa-
tibel sein miissen« (Elberfeld 2000, 14). Elberfelds Auffassung beruht auf der Lehre
von Sinnlichkeit im weiteren Sinne. Seiner Ansicht nach besteht die Absicht der

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien

interkulturellen Asthetik nicht nur in der Konstruktion allgemeiner isthetischer
Theorien, sondern auch in empirischen Feldforschungen von isthetischen Prakti-
ken in jeweiligen Kulturen. Demnach enthalten die relevanten Themenfelder den
Vergleich der Verstindnisse von isthetischen Kernphinomenen (Schonheit, dsthe-
tische Erfahrung, Kiinste usw.) in unterschiedlichen Traditionen, die sowohl Kom-
patibles als auch Inkompatibles darstellen. GemiR dieser Grundlage wiirde die
Atmosphiren-Asthetik eine interkulturell orientierte Asthetik durch die folgenden
Aspekte voranbringen: sinnlich-leibliche Erfahrung, dsthetische Felder aufierhalb
der Schénheit, die Uberschneidung von Kunst und Alltagstitigkeiten.

Was die dsthetische Beziehung zwischen Europa und Asien angeht, wies Elber-
feld darauf hin: »Der Blick der Europier nach Asien und der der Asiaten nach Eu-
ropa bringt es fast zwangsliufig mit sich, dass die Wahrnehmung der jeweils ande-
ren isthetischen Traditionen zur Entwicklung einer komparativen Asthetik fithrt«
(ebd., 14). Mittels Vergleich konnen wir feststellen, dass Reichweite und Schwer-
punkt des Asthetischen in &stlichen und westlichen Kulturtraditionen nicht not-
wendigerweise vereinbar sind. Die europiische Kultur wurde weitgehend von Se-
hen geprigt, was zu einer Reihe von verwandten philosophischen Termini fithrte:
Konzept, Urteil, Reflexion, Einsicht usw. In der ostasiatischen Kultur spielt dage-
gen das gesamtleibliche Erfahren eine wichtigere Rolle. Demnach wurden poeti-
sche und lyrische Ausdrucksweisen machtvoll entwickelt. Wenn Vision mehr auf
Substanz und Entitit abzielt, betrifft die leibliche Wahrnehmung eher Ereignis
und Prozess. In Ostasien unterscheidet sich die Weise von WelterschlieRung und
-gestaltung offensichtlich von jenen in Europa. Aoki Takao betonte: »The contem-
porary aesthetic consciousness and arts of East Asia were notably shaped by their
cultural exchanges with Western Europe, especially after the middle of the 19th
century. [...] Moreover, we must also consider the historical and regional integrity
and diversity of the various cultures of East Asia. [...] It is necessary to appreciate
both the commonalities between the various cultures of these regions, as well as
the unique differences of each region« (Aoki 2019).

Kulturalitit, Interkulturalitit und Transkulturalitit sind in der Tat drei eng
miteinander verwandte Schritte im Prozess der menschlichen Zivilisation. Aus
der Einzigartigkeit jeder Kultur ergibt sich die Notwendigkeit fiir interkulturelle
Kommunikation, und transkulturelle Phinomene sind die Ergebnisse interkul-
tureller Kommunikation. In diesem Sinne befindet sich Interkulturalitit als
Schnittpunke zwischen Kulturalitit und Transkulturalitit und widmet sich Zu-
sammenleben, Verstehen und Kommunizieren von Kulturen. Auf dieser Grundlage
offenbart das Asthetische in jeder Kultur einen stets in Wandlung befindlichen
Kommunikationsraum, der durch Interaktion, Uberschneidung und Verflechtung
gekennzeichnet ist. Nun scheint eine allgemeine Frage — Was ist Asthetik? — sinnlos
zu sein. Es geht eher darum, wie die Wirklichkeiten des Asthetischen in jeweiligen

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

203


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Zhuofei Wang

Kulturatmosphiren konstruiert werden und wie die transkulturellen Atmosphiren
aus deren Wechselwirkung entstehen.’

Literaturverzeichnis

Aoki, Takao. 2019. The Transformation and Integrity of East Asian Aesthetics and Artistic
Cultures: A double comparative perspective of East and West, and of intercultural trajec-
tories within East Asia itself, The conception for the round table of the 21st Inter-
national Congress for Aesthetics in Belgrade.

Bohme, Gernot. 2013. Atmosphire: Essays zur neuen Asthetik. Berlin: Suhrkamp.

Cheng, Chung-ying. 2008. »Qi (Cli): Vital Force.« In Encyclopedia of Chinese Philos-
ophy, herausgegeben von Antonio S. Cua, 615-617. New York u. a.: Routledge.

Elberfeld, Rolf. 2000. »Komparative Asthetik — Eine Hinfithrung.« In Komparative
Asthetik. Kiinste und dsthetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, herausge-
geben von Rolf Elberfeld, Giinter Wohlfart, 9-25. Koln: edition, chora,

Kubin, Wolfgang. 2014. Der Urtext von Lao Zi. Freiburg i. Br.: Herder.

Majetschak, Stefan. 2018. »Aesthetic judgments and their Cultural Grounding Con-
siderations about the Problem of Ascribing Aesthetic Concepts to Works of Art.«
In Yearbook for Eastern and Western Philosophy: Aesthetics and Life-World, heraus-
gegeben von Hans Feger, Dikun Xie, Ge Wang, 269-281. Berlin: De Gruyter.

Majetschak, Stefan. 2019. Wittgenstein und die Folgen. Stuttgart: Metzler.

Munro, Thomas. 1965. Oriental Aesthetics. Cleveland, Ohio: The Press of Western Re-
serve University.

Ortland, Eberhard. 2000. »Voraussetzungen komparativer Asthetik.« In Komparative
Asthetik. Kiinste und dsthetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, herausge-
geben von Rolf Elberfeld, Giinter Wohlfart, 55-73. K6ln: edition chéra.

Pandey, Pramod Kumar. 1959. Comparative Aesthetics, Vol. I. Indian Aesthetics,
Varanasi.

Saito, Yuriko. 2005. »The Aesthetics of Weather.« In The Aesthetics of Everyday Life,
herausgegeben von Andrew Light, 156-176. New York: Columbia University

Press.

Schmitz, Hermann. 1969. System der Philosophie, Bd. II1. 2. Der Gefiihlsraum. Bonn:
Bouvier.

1 Die transkulturelle Vermischung ist jedoch nicht nur ein Merkmal der modernen Gesell-

schaft. Aus historischer Sicht ist keine kulturelle Struktur jemals eine autonome, in sich ge-
schlossene Sphire gewesen. Dagegen gibt es immer einen Austausch zwischen Kulturkrei-
sen. Beispielsweise wurde die Transkulturalitit in Architektur, Stadtplanung und Design be-
reit so stark vorangetrieben, dass sich ihre Stile seit langem in einem transkulturellen An-
passungsprozess befanden.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Atmospharen-Asthetik und interkulturelle Studien 205

Seubold, Giinter. 1993. »Inhalt und Umfang des japanischen Kunstbegriffs.« Philo-
sophisches Jahrbuch 101, 2: 381-398.

Weinmayr, Elmar. 1996. »Uberlegungen zum Ort und Charakter der >Kunst« in der
japanischen Kultur.« Hérin 3: 75-89.

Welsch, Wolfgang. 1990. Asthetisches Denken. Stuttgart: Reclam.

Welsch, Wolfgang. 2010. »Was ist eigentlich Transkulturalitit?« In Hochschule als
transkultureller Raum? Kultu, Bildung und Differenz in der Universitit, herausgege-
ben von Lucyna Darowska, Thomas Liittenberg, Claudia Machold, 39-66. Biele-
feld: transcript.

Wittgenstein, Ludwig. 2003. Philosophische Untersuchungen. Auf der Grundlage der kri-
tisch-genetischen Edition neu herausgegeben, herausgegeben von Joachim Schulte,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Abbildungsverzeichnis

Vorfriihling (1072 von Guo Xi, Tusche auf Seide, 29,6 x 44 cm), National Palace Mu-
seum in Taipei.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 08:

:44, hittps://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Thomas Schmidt

Durch seine Philosophie des Ortes (353 FfT basho) erweitert Nishida Kitard (1870-1945)
die moderne Philosophie nach Kant um eine riumlich-interkulturelle Dimension
tiber die zeitlich-geschichtliche Dimension hinaus, die Hegel aus ihr gewinnt. Ziel
dieses Aufsatzes ist es, den Aspekt der Interkulturalitit in Nishida Kitaros Philoso-
phie zu beleuchten und in ihren historischen Kontext einzuordnen. Letzteres soll
vor allem im Vergleich zu Kants kopernikanischer Wende und Hegels Geschichts-
philosophie geschehen.

Zu diesem Zwecke mochte ich zunichst versuchen, die von Nishida formulierte
Logik des Ortes grob zu umreifien und einige ihrer inhirenten Probleme aufzuzei-
gen. Unter Riickgriff auf die buddhistische Tradition soll allerdings Nishidas zen-
trale These eines, von der Sein-Nichts Dialektik unterschiedenen, diese umschlie-
Rendes absolutes Nichts verteidigt werden. AnschlieRend méchte ich Kant und He-
gel als die beiden Hauptbezugspunkte Nishidas in Bezug auf ihre Subjektvorstel-
lungen in Relation setzen und somit eine Progressionslinie von Kant itber Hegel zu
Nishida aufzeigen. Der latente Eurozentrismus Kants und der explizite Eurozen-
trismus Hegels sollen exemplarisch fiir eine in Europa beheimatete Philosophie-
Tradition angefiihrt werden, die aufer ihr stehende Denker*innen marginalisiert.

Ich mochte an dieser Stelle nicht Nishidas Ortlogik als Logik verteidigen, eben-
so wenig wie seine polemisch verkiirzte Darstellung der »westlichen« Philosophie’
legitimiert werden soll. Vielmehr méchte ich, auf Gilles Deleuze Konzept der »klei-
nen Literatur« zuriickgreifend, die These verteidigen, dass Nishida eine »kleine
Philosophie« begriindet, welche die homogene Sprache des philosophischen Main-
streams seiner Zeit deterritorialisiert und durch das Gesamtgefiige ihrer Aussagen
das Subjekt destabilisiert. Diese Interpretation setzt nicht voraus, dass sich Nis-
hida tatsichlich mit akkurat wiedergegebenen Positionen der »westlichen« Philo-
sophie auseinandersetzt. Vielmehr konstituiert er die »westliche Philosophie« als
Objekt im gesellschaftlichen Diskurs Japans.

1 Exemplarisch sei erwahnt, dass Nishida zwar aller Wahrscheinlichkeit nach Nietzsche gele-
sen hat, ihn allerdings nicht explizit erwdhnt oder zitiert.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Thomas Schmidt

In meinem Schlussstatement mochte ich den Umschwung von Nishidas
»kleiner Philosophie« in eine Art Staatsphilosophie umreifien, welche in der
Forschungsliteratur verschiedentlich Nishidas eigener politischer Gesinnung
oder einer von der imperialen Regierung ausgehenden Appropriation seiner
Philosophie zugeschrieben wird. Ich mochte an dieser Stelle allerdings zu keiner
Einschitzung kommen, sondern vielmehr die Frage des Politischen in Nishidas
Philosophie offen lassen, ebenso wie die Frage nach dem Status der Ortlogik und
der Kultur. Eine auf Nishida basierende Kulturphilosophie muss sich allerdings
zukiinftig an allen drei Problemfeldern abarbeiten, um einen sinnvollen Beitrag
zur interkulturellen Philosophie leisten zu kénnen.

1. Die Logik des Ortes

Der Logik des Ortes bei Nishida geht die Vorstellung der reinen Erfahrung voraus,
welche er in Uber das Gute (1911) entwickelt. Diese stellt eine Inversion der Grund-
annahme, dass Erfahrung per se individuell sei, dar und geht somit von einer dem
Individuum vorausgehenden und das Individuum begriindenden reinen Erfahrung
aus. Diese reine Erfahrung ist die grundlegende und einzige Wirklichkeit, welche
in sich bereits die Differenzierung in Subjekt und Objekt als nicht realisierter Mog-
lichkeit enthilt. Dennoch ist wichtig anzumerken, dass Nishida hier nicht von der
Moglichkeit einer Perspektive von nirgendwo durch ein, wie auch immer gearte-
tes, transzendentales Subjekt ausgeht (vgl. Feenberg 1999, 33). Mit anderen Worten,
Nishida intendiert die reine Erfahrung weder als idealistische, noch als psycholo-
gische Konzeption.

Die Wendung hin zur Logik des Ortes vollzieht sich auch, um einer subjekti-
ven oder psychologischen Deutung der reinen Erfahrung vorzubeugen. Wie Elena
Luisa Lange treffend bemerkt reagiert Nishida allerdings auch auf die zunehmen-
de Opposition von West und Ost im gesellschaftlichen Diskurs Japans (vgl. Lange
2011, 101). Dies bildet freilich einen Widerspruch zur von Nishida vertretenen Ein-
heit der Logik, welchen er 1940 in Das Problem der japanischen Kultur (Nihon bunka
no mondai AN LB E) damit erklirt, dass die Logik im Ganzen zwar eine sein
miisse, sich allerdings kulturell unterschieden ausgeprigt habe (vgl. NKZ IX, 12).%
In diesem antagonistischen Kontext ist auch Nishidas polemische Verkiirzung der
Erkenntnistheorie auf einen Subjekt-Objekt-Dualismus zu verstehen (vgl. NKZ 111,
420; Elberfeld 1999, 79). Ich mochte mich hier allerdings nicht an den offenkundi-
gen Schwichen des Nishidaschen Systems abarbeiten, sondern es vielmehr in Re-
lation zu Kant und Hegel setzen, welche Nishidas Hauptbezugspunkte darstellen.

2 Zitiert aus Lange (vgl. Lange 2011, 99), da aufgrund der Corona-bedingten Bibliotheksschlie-
Rung kein Zugang zur 24-bandigen NKZ Ausgabe von 2002 moglich war.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Um dem von ihm konstatierten Subjekt-Objekt-Dualismus zu entgehen, sucht
Nishida nach einer Ebene, die jegliche Dualismen zu umschlief3en vermag. In sei-
nem zunehmend als politisch zu betrachtenden Spatwerk reprisentieren die Dua-
lismen vermeintliche Wesensaspekte von Ost- und West, so z. B. Riumlichkeit und
Zeitlichkeit, Sein und Nichts etc. Der Ortslogik ist eigen, dass Nishida logische
Beziehungen ortlich zu denken versucht, also z. B., dass einzelne Farben in der
Kategorie der Farbe an sich enthalten seien (vgl. NKZ 111, 428; Elberfeld 19992, 87).
Diese scheinbare Vergegenstindlichung abstrakter Begriffe fult auch auf Nishidas
Interesse an moderner Physik und der Relativititstheorie, deren Raum-Zeit-Felder
untrennbar von den darin enthaltenen Objekten dennoch die lokalen und tempo-
ralen Modalititen derselben bestimmen (vgl. Maraldo 2006; Abiko 2000; NKZ I,
496). Nishidas Projekt hingt entschieden von der Méglichkeit dieser Raumlichkeit
der Begriffe ab, denn er versucht die einzelnen Dualismen durch eine tiefere Ebene
der Einheit abzul6sen. Dies lisst sich am Beispiel von Sein und Nichts veranschau-
lichen, da jedes tatsichliche Dasein oder Nichts als relative Existenz oder nicht-
Existenz gedacht werden muss. Der Unterschied hebt sich, laut Nishida, erst im
absoluten, als Leere zu verstehenden Nichts auf (vgl. NKZ 111, 425; Elberfeld 1999,
84). Durch die Inklusion der Gegensitze auf der tieferen Ebene hebt sich deren
Gegensatz auf, ebenso wie das Konzept der Farbe die Farben beinhalten soll, ohne
selbst eine Farbe zu sein.

Diese Uberlegung fithrt zu einer letzten Ebene, dem absoluten Nichts (zettaiteki
mu #83IBYHR), auf der kein Dualismus méglich sei. Lange diskutiert den Unter-
schied zwischen relativem und absolutem Nichts bei Nishida im Kontext des kan-
tischen Dings an sich (vgl. Lange 2011, 114). Hierbei konstatiert sie, dass Nishidas
Nichts ein unbestimmbares, aber denkbares im Sinne eines unendlichen Urteils
bei Kant sein miisse, oder sich, andernfalls, nicht vom relativen Nichts abheben
konne. Lange selbst verneint diese Moglichkeit und konstatiert, das Nishida eine
»sinnlose Unterscheidung von swahrem Nichts< und einfachem Nichtsein« einfith-
re (ebd.). Diesen Punkt ihrer Kritik an Nishida halte ich fiir nicht haltbar, wie ich
im Folgenden darlegen mochte. Der Unterschied zwischen relativem Nichtsein und
absolutem Nichts kann bei Nishida aufrechterhalten werden, da er versucht, eine
interkulturelle Logik der Ortlichkeit aufzubauen, welche sich an Kant und Hegel
abarbeitet.

Die Konzepte relativer Existenz, nicht-Existenz, sowie des absoluten Nichts
lassen sich im Buddhistischen Diskurs verorten und riicken bei Nagarjuna (ca. 100-
200 CE), einem zentralen Denker des frithen Mahayana-Buddhismus, ins Zentrum
der Betrachtung. Nishidas eigener Bezug zum Buddhismus und die damals in Ja-
pan verbreitete These, dass der Buddhismus seit der Zeit des Buddha seinen wah-
ren Ausdruck erstmals wieder im Japan der Neuzeit finde, legen diese Deutung na-
he. Nishida selbst begriindet die Entscheidung allerdings nicht hinreichend, wes-
wegen die Uberlegung hier von Nagarjuna aus rekonstruiert werden soll. Nagar-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

209


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

juna Philosophie problematisiert eine Substanz-artige Konzeption (svabhava) der
Abhidharma-Schule des Buddhismus, derzufolge komplexe Erfahrungsgegenstin-
de (Phinomene?®) zwar nicht als Substanztriger existierten, einfache Substanzen
ihre Natur allerdings durch eben den Besitz von svabhava erhielten.

Der Abhidharma-Schule folgend existiere ein Ding (dharma) insofern als es
svabhava besitzt, was im Umkehrschluss heifdt, dass Phinomene nicht existieren,
sondern nur zu existieren scheinen. Es scheint also, als hitten Alltagsgegenstinde
svabhava, obwohl dies nicht moglich ist. Demnach ist das Ziel der buddhistischen
Praxis die Illusion des Alltags zu entzaubern und dem Zusammenspiel der real-
existierenden svabhava-Atome gewahr zu werden, wodurch die Alltagswelt ihren
Schein der Realitit einbafit. Hier ist entscheidend, dass die Unterschiebung von
svabhava eine dialektische Opposition von Existenz und nicht-Existenz erfordert.
Ein Ding existiert, wenn es svabhava hat und es existiert nicht, wenn es kein svab-
hava hat. Langes Kritik basiert auf dieser rein dialektischen Opposition von Sein
und Nichts.

Nagarjunas Mittelweg (madhyamaka) besteht nun darin, die Existenz von svab-
hava prinzipiell zu verneinen, um somit dem dialektischen Dualismus von Exis-
tenz und nicht-Existenz zu entgehen (vgl. MMK 15.10, 25.10%). Diese Position ist
als Mittelweg zwischen den Polen des Eternalismus und des Nihilismus zu verste-
hen. Nagarjuna argumentiert, dass beide Extreme die Erldsung vom Leiden (das
soteriologische Ziel des Buddhismus) unmdéglich machen wiirden, weswegen die
dialektische Opposition von Sein und nicht-Sein abgelehnt und durch einen Flux-
artigen Zustand der bedingten Existenz ersetzt werden muss. Die Essenz der Din-
ge ist, laut Nagarjuna, die Leere (Sanyata), nicht als fiir sich stehende Eigenschalft,
sondern die Leere von svabhava, welches Objekte lediglich zu besitzen scheint, aber
nicht wirklich besitzen kann.

Wenn also Nishida das absolute Nichts als Leere charakterisiert, muss dies im
Kontext der buddhistischen Philosophie-Tradition gelesen werden. Auch Nishidas
freilich verkiirzende Behauptung, dass die westliche Philosophie vom Sein aus ar-
gumentiere und die 6stliche vom Nichts ldsst sich in diesen Kontext einordnen.
Wo Kant vornehmlich versucht, Wissen iiber Alltagsphinomene erkenntnistheore-
tisch zu rechtfertigen, versucht Nagarjuna (und wie ich zeigen mochte auch Nis-
hida) diese zu destabilisieren. Fiir Kant sind die Phinomene schlichtweg die Din-

3 Kants Kritik der spekulativen Metaphysik weist mehr als nur oberflachliche Parallelen zum
Projekt von Nagarjunas Madyhamaka (Mittelweg) Schule auf und bildet gleichzeitig einen
Gegenpol zu Nishidas Denken, weswegen ich mich hier Kantischer Termini bedienen werde.

4 Zitiert aus Siderits und Katsura (2013). Generell ist festzuhalten, dass die Leere fiir Nagarjuna
eine dritte, sowohl Existenz als auch nicht-Existenz unterlaufende metaphysische Position
darstellt, die in der Verneinung von svabhava als Vorbedingung der Sein-Nichts Dichotomie
besteht.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

ge selbst. Zwar zeigt er erkenntnistheoretische Limitationen auf, diese zielen al-
lerdings darauf ab, die menschliche Erkenntnis auf den Bereich zu beschrinken,
in welchem sie allein moglich ist. Nagarjuna andererseits mochte genau diesen
Schein der Verlisslichkeit durchdringen, um zu zeigen, dass unsere Erkenntnis-
se keineswegs sicher sind. Dass die Phinomene leer seien, besagt hier, dass sie
von sich aus keine Essenz besitzen, sondern lediglich in Abhingigkeit von anderen
Dingen existieren.

Wenn Nishida nun von einem absoluten Nichts spricht, so geht er von diesem
Buddhistischen Grundbekenntnis aus und setzt einen Ort (basho 35F), »auf« (oite)
welchem sich die reine Erfahrung selbst entfaltet. Um das absolute Nichts als ein-
zige Realitit in Stellung zu bringen, entwickelt Nishida eine einwertige Logik des
Paradoxen, die er unter anderem in dem Zen Ausspruch vom wahren Selbst exem-
plifiziert sieht (vgl. Kozyra 2008). Die Vorstellung ist paradox, da eine der Grund-
annahmen des Buddhismus das nicht-Vorhandensein des Selbst schlechthin ist.
Das wahre Selbst zu sehen, bedeutet also die Einsicht in die nicht-Existenz dessel-
ben zu erlangen. Mehr noch, im Akt des Sich-Selbst-Gewahrwerdens miisste das
Selbst sowohl wahrnehmendes Subjekt, als auch wahrgenommenes Objekt sein,
sich also der dialektischen Opposition von Subjekt und Objekt entziehen. Schlech-
terdings kann es sich in diesem Falle weder um ein Subjekt, noch um ein Objekt
handeln und die Idee der Selbsterkenntnis endet demnach in einem unaufléslichen
Paradoxon.

Diese Logik der absolut widerspriichlichen Identitat (zettai mujunteki jikodoitsu
no ronri 1 1FF GBI B 2F—iwIE) beschreibt eine sich den Begriffen verweigern-
de unmittelbare Erfahrungswelt, welche sich »auf« (oite) dem stindigen Anderun-
gen unterworfenen, von den Dingen geformten Ort ereignet. Ob Nishidas Entwurf
gelingt und inwiefern die Logik des Ortes iiberhaupt als Logik zu bezeichnen ist
sind offene Fragen, die hier nicht geklart werden sollen. Im zweiten Teil dieses Auf-
satzes mochte ich vielmehr eine geschichtsphilosophische Einordnung versuchen,
die Nishida vor allem in eine Reihe mit Kant und Hegel stellt.

2. Kant, Hegel, Nishida

Nishida lasst sich mit Kant und Hegel in eine Linie stellen, da er sich explizit auf
beide Denker bezieht und dhnlich wie Kant und Hegel die Frage der Subjektivi-
tit verhandelt. Hierbei méchte ich primir auf die geschichtlichen wie politischen
Umstinde von Nishidas Denken eingehen und anhand dieser eine Einordnung Nis-
hidas gegeniiber der von Kant und Hegel geprigten Philosophie-Tradition seiner
Zeit vornehmen.

Kants »Kopernikanische Wende« riickt das Subjekt ins Zentrum der Erkennt-
nistheorie. Auf die eine oder andere Weise muss sich jede post-kantische Philo-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

sophie an dieser verinderten Stellung des Subjekts abarbeiten. Bei Kant werden
erstmals das Subjekt (und seine erkenntnistheoretischen Vermégen) zum Kriteri-
um einer Realitit, die nur vermittels der Vernunft des Subjektes itberhaupt erkannt
werden kann. Eine objektive Welt von erfahrbaren Fakten wird zur Unméglichkeit.
Kants kritische Philosophie gesteht allen vernunftbegabten Wesen den gleichen Er-
kenntnishorizont zu und schlief3t somit historische wie auch ortliche Inkommen-
surabilitit von vorneherein aus.

Gleichzeitig, abseits seiner kritischen Philosophie und dennoch von dieser ge-
pragt, entwickelt Kant den aus dem englischen entlehnten Begriff »Rasse« (Kant
schreibt zunichst Race). Dieser entwickelt sich von seinen Anfingen in der 10-
jahrigen Zisur vor der Kritik der reinen Vernunft (1781) iiber die kritische Phase hin-
weg bis zu Kants spiter Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798). Schon
in Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775) glaubt Kant ein Gesetz der Verer-
bung der Eigenschaften des Menschen gefunden zu haben. Dies ist fir Kant unab-
dinglich, um die Wissenschaftlichkeit der Geografie zu behaupten, die er als eng
verwoben mit dem menschlichen Schicksal betrachtet (vgl. Larrimore 2008, 343).
Kant zufolge entwickelten sich die Rassen durch gewisse, im Menschen angeleg-
te Keime unter Einwirkung verschiedener Klimata. Allerdings kommt den >weif3en«
Menschen bei Kant eine Sonderstellung zu, da deren Migration hinreichend lang-
sam gewesen sei, so dass kein Keim aufging und die >WeifRen« sich als Einzige an
jede Geografie anpassen koénnen (vgl. ebd., 345).

Als Kant zunehmend von Seiten der empirischen Anthropologie kritisiert wur-
de (speziell von Herder), entriickte er seine Rassentheorie der empirischen Sphire
und ordnete sie (in seinem Spitwerk) der praktischen Vernunft unter. In der auf
Freiheit ausgerichteten Sphire der praktischen Vernunft schlieRlich steht die swei-
3e Rasse« de facto als beste, da formbarste Rasse iiber den anderen. Erst hier wer-
den die, laut Kant, wesensbestimmenden Eigenschaften der verschiedenen Rassen
(mit Ausnahme der >weien<) explizit negativ ausgelegt, da die Unbestimmtheit
der >WeifRen« die grofitmogliche Fiille von Entwicklungen (im Sinne des Reichs der
Zwecke) erlaube (vgl. ebd., 352).

An dieser Stelle soll mitnichten die Philosophie Kants desavouiert werden, viel-
mehr soll gezeigt werden, dass auch Kant nicht in einem Vakuum existierte. Die
egalitire Sprache der Kritiken verbirgt das konkret sexistische wie auch rassisti-
sche Weltbild Immanuel Kants (vgl. Kleingeld 2019). Zudem sieht Kant die von ihm
konstatierten Rassen nicht als Zufille, sondern als notwendige Konsequenz der
klimatischen Einbettung des Menschen unter bestimmten Umstinden und spiter
auch dezidiert als limitierende Faktoren fiir die praktische Teleologie menschli-
chen Daseins schlechthin. In letzterem Sinne sieht Kant die natiirliche Entwick-
lung einer Rasse hin zur Diversifizierung (wobei er die Vermischung der Rassen
nicht als gangbaren Weg betrachtet) (vgl. Larrimore 2008, 360). Die Natur entwi-
ckelt demnach die Mitglieder der einzelnen Rasse nicht zur Gleichheit, sondern zur

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Unterschiedlichkeit. Ist allerdings das Entwicklungspotenzial von vornherein limi-
tiert, so schadet dies dem praktischen Ziel der menschlichen Entwicklung. Da nur
die >Weiflen« nicht in dieser Art limitiert sind, stellt Kants Rassentheorie also eine
Aufwertung der >weiflen Rasse< und eine Abwertung anderer von ihm postulierter
Rassen dar.

Als Japaner ist Nishida nicht Teil von Kants »weifler Rasse«. Zwar spricht die
Theorie ihm nicht die Fihigkeit ab, sich (qua Vernunft) selbst zu regulieren (wie sie
es bei amerikanischen Ureinwohner*innen und Schwarzen tut), dennoch befindet
sich Nishida am Rand einer philosophischen Tradition, die ihr Zentrum in Europa
hat und die nur ihre eigene Kultur und Bildung als solche anerkennt. Wenn Kant
»Mensch« schreibt, so meint er immer wie ausschliefSlich Manner und dariiber hin-
aus den >weifdenc Europier. Die kantische Egalitit verbirgt diese Exklusivitit und
macht sich selbst unangreifbar dadurch, dass sie marginalisierte Gruppen syste-
matisch vom Diskurs ausschlief3t.

Hegels Einbindung der Geschichte kontra Kant fihrt nicht besser. Zwar be-
tont Hegel die gewordene Realitit als genuin neue und dennoch wirkliche, also nicht
iberzeitliche im kantischen Sinne, dennoch ist sie nicht zufillig. Wie Hegel in der
Einleitung zu seinen Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie schreibt, ist »[d]ie
Geschichte [der Philosophie] nicht eine Sammlung zufilliger Meinungen, sondern
[ein] notwendiger Zusammenhang, in ihren ersten Anfingen bis zu ihrer reichen
Ausbildung« (Hegel 1986, 15; kursiv im Original). Die Geschichte der Philosophie
geht demnach der Begriffsbestimmung dessen, was Philosophie sei, voraus.

In diesem Kontext setzt Hegel die kontinuierliche Aktivitit des Allgemeinen,
welches sich in herausragenden Individuen ausdriicke und obschon es bei eini-
gen Nationen (Hegel nennt China) zu einem geistigen Stillstand gekommen sei,
so komme die Entwicklung selbst nie zum Stehen (vgl. ebd., 22). Anstatt hier die
von Hegel behauptete notwendige Entwicklung der Philosophie als solche zu se-
hen, welche natiirlich im Europa des frithen 19. Jahrhundert ihren besten Ausdruck
findet, konnte man auch sagen, dass der eigenen Tradition eine vorgebliche Not-
wendigkeit untergeschoben wird, die sich nicht rechtfertigen lisst. Ahnlich wie
Kant verwehrt auch Hegel sich gegen jegliche Form empirischer Kritik, indem er
die »innere Geschichte« der Philosophie als Untersuchungsgegenstand stipuliert,
der eine mehr oder minder zufillige »duflerliche Geschichte« gegentiberstehe (vgl.
ebd., 26f.). Das Radikale an Hegels Vorstellung der Geschichte der Philosophie ist,
dass ihr Gegenstand sich bestindig den tradierten Formen entzieht und nach ei-
nem neuen Ausdruck sucht.

Hegel schliefdt die Einleitung mit einer Bewertung der indischen Philosophie
ab. Obwohl Hegels Kenntnisse in dieser Hinsicht eher begrenzt sind, erlaubt er sich
das Gesamturteil, dass »orientalische Vorstellungen« dazu dienten, den »harte[n],
europiischen Verstand« abzutun (ebd., 169). Die Betrachtung des bestimmten In-
halts (der orientalischen Philosophie) sei »ganz gedankenlos, ohne Systematisie-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

rung« (ebd.). Zweifelsohne bietet sich die »indische Philosophie«®, besonders die
von ihm ausfiihrlicher diskutierte buddhistische Philosophie nicht fiir eine Hy-
postasierung der phanomenalen Wirklichkeit an, wie wir am Beispiel Nagarjunas
exemplarisch gesehen haben. Ein anderes Projekt findet allerdings keinen Platz in
Hegels Idealgeschichte der Philosophie und so muss sich die »orientalische Philo-
sophie« mit einer Existenz auf der Stufe der mittelalterlichen Scholastik begniigen
(vgl. ebd., 170).

Fir Kant und Hegel liegt der Fokus der Philosophie also in Europa, wobei
Kant einen augenscheinlich universalistischen Ansatz vertritt, dessen Voreinge-
nommenheit erst durch seine im Ansatz empirischeren® Werke offenbar wird. He-
gel hingegen versieht die Philosophie zwar mit einer notwendigen Geschichte, de-
ren Fokus liegt allerdings strikt im europdischen Raum und ist eng verkniipft mit
den Fragen der europiischen Philosophietradition. In philosophischer Hinsicht
wird die indische Philosophietradition, stellvertretend fir alle »dstlichen« Philo-
sophien, bei Hegel explizit abgewertet, wobei Japan keinerlei Erwihnung findet.
Hegels eindimensionale Idealgeschichte der Philosophie verneint Ortlichkeit zu-
gunsten von Zeitlichkeit. Hegel betrachtet die indische Philosophie nicht als ein
sich nach seiner eigenen Logik entwickelndes Gedankensystem mit einer mehr als
2000-jihrigen Geschichte. Vielmehr wird die geographische Lokalitit »Indien« mit
einem historischen Vorliufer aus Hegels eigener Philosophietradition, »der Scho-
lastik, gleichgesetzt.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich Nishidas Ortlogik, in Anlehnung an Gilles
Deleuzes kleine Literatur (litterature mineure), als kleine Philosophie bezeichnen, wie ich
im Folgenden ausfithren mdochte.

3. Nishidas kleine Philosophie

Deleuze entwickelt seine Theorie der kleinen Literatur am Beispiel von Franz Kaf-
ka. Er identifiziert drei entscheidende Eigenschaften, die eine »kleine« Literatur
charakterisieren:

»Les trois caractéres de la littérature mineure sont la déterritorialisation de la
langue, le branchement de l'individuel sur 'immeédiat-politique, 'agencement col-
lectif d’énonciation« (Deleuze und Guattari 1975, 33). Anhand dieser drei Charak-

5 Hegel wirft die hinduistischen »Wedas« [Vedas] und buddhistische Lehren durcheinander,
was wohl auch der Quellenlage zuzurechnen ist.

6 Von wirklich »empirischen« Werken zu sprechen verbietet sich bei Kants Einlassungen tiber
indigene Volker, deren Bekanntschaft er nie gemacht und mit deren Lebenssituation er ma-
ximal durch Reiseberichte Dritter vertraut war.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

teristika mochte ich aufzeigen, dass Nishidas Philosophie nachtriglich als kleine
Philosophie betrachtet werden kann.

Kreuzmaier folgend tibersetze ich »mineure« mit »klein«, da die von Deleuze
postulierte Minoritit keine Minderwertigkeit, sondern vielmehr eine Ortszuwei-
sung der Literatur schlechthin bezeichnet. Die sich in der kleinen Literatur ausdrii-
ckende Minderheit wird nicht durch zahlenmif3ige Unterlegenheit, sondern durch
ihre Position als Minderheit innerhalb eines Machtgefiiges bestimmt. Kreuzmai-
er fasst zusammen: »Die Mehrheit ist das Homogene. Sie braucht die Norm zur
Machterhaltung, zur Selbstkontrolle wie zur Selbstbestatigung. Dem kann die Min-
derheit Fluchtméglichkeiten entgegenstellen, um dem Zwang der Homogenitit zu
entkommen« (Kreuzmaier 2010, 37).

Dieser Interpretation folgend muss gezeigt werden, inwiefern Nishida als
Teil einer Minderheit im Deleuzschen Sinne verstanden werden kann, also auch
welcher Homogenitit er sich zu entziehen versucht. Vorausnehmend mochte ich
sagen, dass die von Nishida entworfene Subjektivitit im Kern eine sich-bestindig-
selbst-iiberholende ist. Inwiefern selbst Nishida eine Minderheit als auch eine
Mehrheit darstellt, soll im Schlussteil thematisiert werden.

4. Deterritorialisierung

Durch die Deterritorialisierung sucht der*die Autor*in die Grenzen der Sprache.
Sprache wird also auf eine neue ungewohnte Weise verwendet, die sich den
Normen der Mehrheit entzieht. Nishida deterritorialisiert Philosophie in zwei-
erlei Hinsicht: Er eignet sich Sprachen der westlichen Philosophietradition an
(Deutsch und Englisch, aber auch Altgriechisch und Latein’) und nimmt selektiv
Bezug auf die Geschichte der Philosophie. In diesem Sinne isoliert Nishida gezielt
bestimmte Tendenzen in der Philosophie, um diese zu problematisieren.® Er
deterritorialisiert und rekontextualisiert also die westliche Philosophie selbst und
nimmt ihr dadurch die, mit ihrer Vormachtstellung einhergehende, Moglichkeit
zur Selbstbestimmung.

Zum zweiten kommentiert Nishida die Philosophie auf Japanisch, aber nicht
im Jargon einer der intellektuellen Traditionen Ost-Asiens oder Japans (obwohl er
buddhistische Terminologie einstreut®), sondern in einer kreativen Neuinterpre-
tation des Japanischen selbst. Wie Adrian Parr anmerkt, versucht die Philosophie

7 Siehe Maraldo 2019.

8 Ein Beispiel hierfiir ist Unterstellung eines latenten Geist-Korper/Subjekt-Objekt Dualismus
in der westlichen Philosophietradition. Nishida’s vielsagende Stille (iber Spinoza, Nietzsche
und Freud ermdglicht eine derart scharfe Gegeniiberstellung erst.

9 Fiir Beispiele aus Nishidas Frihwerk vgl. Dilworth 1969.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

von Deleuze und Guattari, genau wie die Nishidas, den der westlichen Philosophie
zugrunde liegenden Dualismus zu tiberwinden. Die Deterritorialisierung stellt in
diesem Kontext »das kreative Potential eines Gefiiges [agencement]« und eine Be-
freiung der Sprache dar, indem die fixen Verhiltnisse aufgelst und einer Neuor-
ganisation verfiigbar gemacht werden (Parr 2010, 69).%°

Durch die Deterritorialisierung der europiischen Philosophie, wie auch der
japanischen Sprache, findet genau die Bewegung statt, die Claire Colebrook schon
als Merkmal einer kleinen Literatur bei Deleuze identifiziert: »[All] minor literature
is directly political [...] because its mode of articulation takes voice away from the
speaking subject to an anonymous or pre-personal saying« (Colebrook 2002, 113).
Es geht also um eine Art des Sprechens, die dem*r Sprecher*in vorausgeht. Diese
Art der vor-personellen Artikulation entspricht formal Nishidas Vorstellung einer
subjektlosen Welt der Erfahrung, welche in den spiten 1920er Jahren durch die
Formel des »Sehens ohne Sehenden und Hérens ohne Hérenden«" eine affektive
Artikulation erfihrt.

5. Das Persdnliche wird politisch

Wie Kreuzmaier ausfithrt, besteht die politische Dimension der kleinen Literatur
nicht darin, dass ihre Aussagen dezidiert politisch seien, sondern darin, dass sie
Alternativen erschafft (vgl. Kreuzmaier 2010, 38). Diese Eigenschaft verweist aber
auch auf den Prozesscharakter der kleinen Literatur. Ahnlich wie Deterritorialisie-
rung immer eine Reterritorialisierung nach sich zieht, so konstituiert der werden-
de Charakter der kleinen Literatur eine neue Homogenitit, die immer zur Position
der Mehrheit werden kann. In Nishidas Spatwerk passiert genau diese Wende und
seine Philosophie wird de facto politisch anschlussfihig an die Positionen der im-
perialen japanischen Regierung.

John C. Maraldo kontrastiert die politische Wende in Nishidas Spatwerks mit
der Tendenz, seine Werke als eher interkulturell denn politisch zu lesen, die sich in
der Rezeptionsgeschichte durchgesetzt hat (vgl. Maraldo 1995, 183). Maraldo teilt
auch seine Einschitzung, dass Nishida sich selbst nicht als politischen Philosophen
gesehen habe (vgl. ebd., 185). Ich méchte mich an dieser Stelle nicht der Reihe der
»Kaffeesatzleser« anschliefen und tiber Nishidas personliche Meinung fabulieren.
Deleuzes und Guattaris Konzeption einer kleinen Literatur erlaubt es, Nishidas

10 »Perhaps deterritorialisation can best be understood as a movement producing change. In
so far as it operates as a line of flight, deterritorialisation indicates the creative potential of
an assemblage. So, to deterritorialise is to free up the fixed relations that contain a body all
the while exposing it to new organisations« (ebd.).

b8 Zitiert aus Maraldo 2019.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Philosophie als revolutionir im Ansatz zu sehen, bevor sie in den 1930er Jahren
Teil des intellektuellen Mainstreams Japans wird.

Die Philosophie Nishidas wird »klein« gerade dadurch, dass sie die Sprache der
Philosophie verdndert. Das gleichzeitig eine neue japanische Sprache entsteht, wie
oben angemerkt, mag ebenfalls eine Deterritorialisierung darstellen, ist hier aller-
dings nur peripher von Belang. Im Japan der Meiji-Zeit (1868-1912) konkurrieren
Traditionalisten mit im Westen ausgebildeten japanischen Intellektuellen in einem
Richtungsstreit vis d vis der japanischen Modernisierung. Nishidas Position in die-
sen Kontroversen ist fiir sich genommen interessant, aber zu komplex, um hier
diskutiert zu werden.

6. Das kollektive Gefiige der AuBerungen

Ein Gefiige im Deleuzschen Sinne ist eine produktive Anordnung heterogener Ele-
mente (vgl. Parr 2010, 18). Um diese Voraussetzung als erfilllt anzusehen, miissen
wir fragen, welche Funktion Nishidas Philosophie erfiillt bzw. wie sie arbeitet. An
dieser Stelle kommt die Entwicklung der Subjektivitit bei Nishida in Kontrast zu
Kant und Hegel zum Tragen. Die transzendentale Einheit der Apperzeption bei
Kant ist statisch, wohingegen das Subjekt bei Hegel sich erst durch einen histori-
schen Prozess selbst als Weltgeist realisiert. Dass beide Konstrukte implizit oder
explizit in Westeuropa lokalisiert sind, ist hier entscheidend.

Nishida erweitert das Hegelsche historische Subjekt um eine raumliche Di-
mension und entzieht ihm gleichzeitig den transzendentalen Grund. Das Selbst
bei Nishida ist der Ort, an dem sich die Erfahrung des Selbst-Bewusstseins ereig-
net (vgl. Feenberg 1999, 34). Diese 1926 im Essay Ort (basho ¥3F/T) entwickelte Kon-
zeption bleibt zunichst eine abstrakte Subjektivititstheorie, die versucht ohne die
Hypostasierung eines transzendentalen Subjekts auszukommen. Gleichzeitig ver-
sucht Nishida durch die Vorstellung des Ortes seine bisherigen Erklirungsansitze
zu vereinigen. Der Ort ist gleichzeitig der Lokus des Willens, der Selbstgewiss-
heit wie auch der reinen Erfahrung (vgl. Krummel 2015, 64). Einem substantiellen
Selbstverstindnis wird somit gleichsam der Grund entzogen und das Selbst ist,
sofern es bei Nishida existiert, nur eine Determination des Ortes des absoluten
Nichts.

Die historische Bedingtheit der Philosophie bei Hegel entspricht einer raum-
lichen Bedingtheit bei Nishida. Der geschichtlich notwendigen Entwicklung bei
Hegel steht eine raumliche Zufilligkeit bei Nishida entgegen. Diese ist nicht phi-
losophisch begriindet, sondern wird erst in den 1930er Jahren ein expliziter Fokus
von Nishidas Philosophie. Zwar geht Nishida nach wie vor von einer uniformen
Erfahrungswelt aus, allerdings fithren verschiedene Interpretationen zu verschie-
dentlichen Wahrnehmungen derselben Wirklichkeit. Nishida wendet diese Vorstel-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

27


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Thomas Schmidt

lung auf die geschichtliche Welt an. Mit anderen Worten wird nun manches von
dem, was vorher notwendig und unabdingbar schien, fiir Nishida relativ, und zwar
bedingt durch die einsetzende Globalisierung. Der Horizont der eigenen Kultur
kommt auf einmal in harten Konflikt mit anderen Kulturen (vgl. ebd., 216).

Dieser Konflikt ist in Japan besonders akut, denn die Zwinge der Moderni-
sierung sind keineswegs extern. Vielmehr ist die Modernisierung ein Projekt, mit
dem die japanische Elite eine Paritit mit den westlichen Michten erreichen will.
Die dafiir importierten westlichen Expert*innen, sowie die aus dem Westen iiber-
nommenen Wissensfelder'” und die zum Zwecke des Studiums in westliche Lin-
der entsandten Student*innen tragen alle dazu bei, den oft thematisierten Kon-
flikt zwischen japanischer Tradition und internationaler Moderne nach Japan zu
tragen. Dementsprechend sind die tatsichlich existierenden Kulturen keine tran-
szendentalen Realititen, sondern vielmehr Agglomerate aus durch »Sprache, Sit-
ten und Gebriuche, Institutionen und Gesetze, Religion und Literatur« determi-
nierten Einzelwesen (Lange 2011, 61).

Schluss

Die sich radikal selbst negierende Identitit des Einzelnen ist im Endeffekt die trei-
bende Kraft fiir den kulturellen Austausch bei Nishida. Diese kulturellen Konflikte
sind im Japan der Meiji-Zeit besonders stark ausgepragt. So glaubt der Philosoph
Onishi Hajime (K717, 1864-1900), dass die japanische Poesie einer Spiritualitit
entbehre, die am besten durch einen Wandel hin zum Christentum erreicht wer-
den kénne (vgl. Marra 1999, 80). Okakura Kakuzo (f& & =, 1863-1913) hingegen
berichtet von einer Begegnung mit einem »berithmten europiischen Maler« der
den japanischen Vertretern seiner Zunft »Glauben in Selbstvertrauen« anmahnt, da
ohne dieses »kein herausragender nationaler Stil« zu erzielen sei (ebd., 78). Diese
Debatten dariiber, welche kulturellen Attribute man vom Westen iibernehmen solle
und in welchen Hinsichten es besser sei, die eigenen Traditionen zu wahren, finden
sich immer wieder im 6ffentlichen Diskurs Japans. Der gleiche Konflikt motiviert
Tanizaki Jun'ichird (A5 JE—EBR, 1886-1965) in seinem Essay »Lob des Schattens«
[P2E8FLE, 1933] dazu, die Unvereinbarkeit japanischer Asthetik mit westlichem
elektrischen Licht zu monieren. Tanizaki argumentiert unter anderem, dass elek-
trisches Licht, wenn die Japaner es erfunden hitten, mit den dsthetischen Werten
der japanischen Kultur in Einklang gebracht worden wire und, dementsprechend,
weniger hell und schlaglichtartig sei (vgl. Tanizaki 2010, 6).

In diesem Beitrag habe ich zunichst versucht, die Entwicklung von Nishida Ki-
taros Ortlogik nachzuzeichnen. Hiernach wurde Nishidas Beschiftigung mit Sub-

12 Zudenen auch die akademische Philosophie zihlt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

jektivitit als eine Reaktion auf die gleiche Thematik bei Kant und Hegel diskutiert.
In diesem Zusammenhang habe ich argumentiert, dass das Subjekt bei Nishida
um eine riumliche Dimension erweitert wird, fir die die unterschwellig eurozen-
tristischen Ansitze von Kant und Hegel keinen Raum bieten. Um diesen Ansatz
zu motivieren, griff ich auf Deleuzes und Guattaris Diskussion der kleinen Litera-
tur zuriick, die, in eine kleine Philosophie umgemiinzt versucht, den philosophi-
schen Mainstream durch Randperspektiven zu »torpedieren« und so Freiriume zu
schaffen. Die deterritorialisierte Sprache der kleinen Philosophie ist eine Entfrem-
dung des philosophischen Duktus in einer neuen Form des Japanischen bei Nis-
hida. Hierdurch wirdn zugleich fiir das Japanische ein philosophisches Vokabular
im Sinne des Mainstreams gewonnen und die Konzepte dieses Mainstreams einer
kritischen Aneignung fiir den neuen Diskurs unterzogen.

Durch die implizite Kritik am Mainstream aus einer Randposition wird die
kleine Philosophie Nishidas unmittelbar politisch. Das transzendentale Subjekt
wird durch ein sich wandelndes Subjekt-Ereignis am Ort des absoluten Nichts er-
setzt. Hierbei ist anzumerken, dass Nishidas Philosophie in vielen Punkten eine
polemische Verkiirzung der westlichen Philosophietradition darstellt, welche dia-
lektisch einer dstlichen Philosophie gegeniibergestellt wird. Das Gefiige der Aussa-
gen dieser ostlichen Philosophie ist keine Zusammenfassung einer existierenden
Philosophietradition im westlichen Sinne, sondern konstituiert diese Tradition erst
im Schreiben Nishidas selbst. Das Moment der Interkulturalitit entsteht in dieser
Konstellation durch die verschiedenen kulturellen Attribute, die in der zunehmend
globalisierten Welt des 20. Jahrhunderts innerhalb von Individuen® erstmals in
Konflikt geraten.

Im Japan in und nach der Meiji-Zeit ist dieser Konflikt besonders akut und die
Vorstellung, dass Japan als einziges Land der Welt die ostliche spirituelle Tradition
mit der westlichen Moderne vereinen kann, gewinnt besonders durch den Imperia-
lismus an Gewicht." Auch bei Nishida ist Japan der Ort dieser Entwicklung, der
Ort der Relativierung seiner eigenen Kultur (vgl. Maraldo 1995, 192). Wie Maral-
do weiter argumentiert, sind viele Positionen Nishidas heute nicht mehr haltbar.
So betrachtet Nishida Staaten als die Akteure des kulturellen Austauschs und sei-
ne Analyse bezieht sich immer auf die Interaktionen von Staaten in der globalen

13 Und Staaten, wie ich gleich noch ausfithren mochte.

14 Shih, Huangund Huang (2011) zeigen wie Nishidas Philosophie dazu fiihrt, Japan selbst zum
Ort des absoluten Nichts zu machen, der als einziges die Gegensatze von Ost und West um-
schliefien und somit zur Briicke zwischen beiden werden kann. Dies fiihrt allerdings auch
dazu, dass Ost und West als lediglich dialektische Opposition gesehen werden und Japan
auf einer tieferen, der Realitit ndheren Ebene existiert. Dieses Narrativ rechtfertigt effek-
tivjapanische Hegemonie Anspriiche in Asien und die GroRostasiatische Wohlstandssphare
(REEFE LR, daitda kydeiken).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

219


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Thomas Schmidt

Welt (vgl. ebd., 194). In diesem Sinne erkennt Nishida zwar die unterschiedlichen
kulturellen Einfliisse an, postuliert gleichzeitig allerdings, dass sie vermittels des
Staates zu einer uniformen nationalen Kultur zusammenwachsen. Diese Interpre-
tation kann Konflikte innerhalb moderner multikultureller Staaten nicht erkliren,
sie verschwinden vielmehr hinter einer behaupteten nationalen Kultur.

Diese Stellen sind problematisch, weil sie den Gegebenheiten der heutigen Welt
nicht linger entsprechen. Kulturelle Konflikte ereignen sich sowohl intra- als auch
uberstaatlich, was den Staat als Trager kultureller Identitit schlicht unglaubwiir-
dig macht. Nichtsdestoweniger sind die Ressourcen fiir eine interkulturelle Philo-
sophie bereits in Nishidas Ortlogik angelegt, da diese durchaus in der Lage ist, die
widerspriichlichen kulturellen Attribute einer Einzelperson zu erkliren. Ein weite-
res Problem ergibt sich in Hinblick auf den Status der Kulturen selbst. Diese setzen
sich bei Nishida aus verdinglichten metaphysischen Attributen zusammen, die le-
diglich verschiedentlich kombiniert werden und im Endeffekt auf die Sein-Nichts
Dichotomie reduziert werden konnen (vgl. Lange 2011, 2251F.).

In Hinblick auf die Moglichkeit einer von Nishida inspirierten interkulturellen
Philosophie als Praxis lassen sich drei Problemfelder identifizieren:

a) Eine konsequente Ausarbeitung der oft kryptischen Ortlogik selbst, welche den
Giiltigkeitsbereich und Status derselben adiquat beschreibt.’

b) Die Beantwortung der Frage, ob die Philosophie Nishidas iiberhaupt von der
im kokutai no hongi (E{AZZE) Wahre Bedeutung des Japanischen Volkskirpers) pos-
tulierten Staatsideologie getrennt werden kann.*®

¢) Eine interkulturelle Neuinterpretation von Nishidas Philosophie, die die Rol-
le von Staaten neu bewertet und konsequent die Frage nach dem Status von

»Kultur« stellt.

Nishidas Philosophie liefert zweifelsohne einen wichtigen frithen Beitrag zur inter-
kulturellen Philosophie, dennoch sind viele seiner Vorstellungen veraltet und von
der in ihrer Einfachheit iiberkommenen Ost-West Dichotomie geprigt, die es zu
tiberwinden gilt, wenn man Nishidas Denken konstruktiv weiterdenken mochte.

15 Hier wire zum Beispiel die Frage zu kldren, ob und inwieweit die Ortlogik tberhaupt als
Logik zu bezeichnen ist.

16 Lavelle (1994) untersucht dezidiert die Uberschneidungen zwischen Nishida und dem ko-
kutai no hongi. Shimizu (2011) bietet eine Literaturiibersicht zum Thema und offeriert eine
Interpretation, dernach Nishidas Philosophie von Ultranationalisten verfalscht appropriiert
worden sei. Nishida hingegen habe ultranationalistische Ausdriicke lbernommen und in de-
ren Gegenteil verkehrt. Egal welcher Denkschule man folgt, eine umsichtige Analyse ist in
jedem Fall notig, um Nishidas eigene Philosophie aus den teils nationalistisch belasteten
Formulierungen herauslesen zu kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Interkulturalitat als Motiv bei Nishida Kitaro

Literaturverzeichnis

MMK Siderits, Mark und Shoryi Katsura. 2013. Nagarjuna’s middle way. Boston:
Wisdom Publications.

NKZ Nishida Kitaro [FAFH%£% BF]. 2002. Ed. Takeda Atsushi [TTEH¥5]]. Nishida
Kitard zensha Tokyo: Iwanami Shoten.

Abiko, Seiya. 2000. »Einstein’s Kyoto address: How I created the theory of relativ-
ity.« Historical Studies in the Physical and Biological Sciences 31, 1: 1-35.

Colebrook, Claire. 2002. Gilles Deleuze. London: Routledge.

Deleuze, Gilles und Felix Guattari. 1975. Kafka. Pour une littérature mineure. Paris: Les
Editions de Minuit.

Dilworth, David. 1969. »The Range of Nishida’s Early Religious Thought: Zen No
Kenkyt.« Philosophy East and West Vol. 19, 4: 409-421.

Feenberg, Andrew. 1999. »Experience and culture: Nishidas path to the things
themselves.« Philosophy East and West Vol. 49, 1: 28-44.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kleingeld, Pauline. 2019. »On Dealing with Kant’s Sexism and Racism.« Letzter
Zugriff 10.08.2020. https://philarchive.org/archive/KLEODW.

Kozyra, Agnieszka. 2008. »Nishida Kitard's Logic of Absolutely Contradictory Self-
Identity and the Problem of Orthodoxy in the Zen Tradition.« Nichibunken Ja-
pan Review. Letzter Zugriff 05.08.2020. https://www.chinabuddhismencyclop
edia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf.

Kreuzmair, Elias. 2010. »Die Mehrheit will das nicht héren. Gilles Deleuze Konzept
der littérature mineure« Helikon. A Multidisciplinary Online Journal 1: 36-47.

Krummel, John W. M. 2015. Nishida Kitarg's Chiasmatic Chorology: Place of Dialectic,
Dialectic of Place. Indiana: Indiana University Press.

Lange, Elena Louisa. 2011. »Die Uberwindung des Subjekts — Nishida Kitaros
PHF%E % BE (1870-1945) Weg zur Ideologie.« Dissertation, Universitit Ziirich.

Larrimore, Mark. 2008. »Antinomies of race: diversity and destiny in Kant.« Patterns
of Prejudice 42, 4-5: 341-363.

Lavelle, Pierre. 1994. »The Political Thought of Nishida Kitard.« Monumenta Nipponica
Vol. 49, 2: 139-165.

Maraldo, John C. 1995. »The problem of world culture: Towards an appropriation
of Nishida's philosophy of nation and culture.« The Eastern Buddhist Vol. 28, 2:
183-197.

Maraldo, John C. 2006. »The War over the Kyoto School.« Monumenta Nipponica
Vol. 61, 3: 375-406.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

v


https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf

222

Thomas Schmidt

Maraldo, John C. 2019. »Nishida Kitar6.« The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (Winter 2019 Edition). Letzter Zugriff 25.07.2020. https://plato.stanford.e
du/archives/win2o19/entries/nishida-kitaro/.

Marra, Michele. 1999. Modern Japanese aesthetics: a reader. Honolulu: University of
Hawaii Press.

Nishida, Kitard. 1999. Logik des Ortes. Darmstadt: WBG.

Shih Chi-Yu, Huang Chi-Yu und Huang Chiung-chiu. 2011. »Bridging Civilizations
through Nothingness: Manchuria as Nishida Kitard's Place.« Comparative Civi-
lizations Review Vol. 65, 65: 4-17.

Shimizu, Kosuke. 2011. »Nishida Kitaro and Japan's interwar foreign policy: war in-
volvement and culturalist political discourse.« International Relations of the Asia-
Pacific Vol. 11, 1: 157-183.

Tanizaki Jurtichird. 2010. Lob des Schattens: Entwurf einer japanischen Asthetik. Ziirich:
Manesse.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro

Die Kulturpsychologie und ihr Verhaltnis
zum Kolonialismus

Uwe Wolfradt

»)etzt, wo Deutschland in seinen Kolonie-
en mit Naturvélkern in unmittelbarer Be-
rithrung getreten ist, wird man bei uns den
hohen praktischen Wert einer Psychologie
der Naturvolker, die ich insofern Kolonial-
psychologie nennen mdochte, zu schitzen
wissen, und nicht zu befiirchten brauchen,
daf}, wie noch vor dreifig Jahren, eine Psy-
chologie der Wilden als eine wilde Psycho-
logie verspottet werde«

(Schultze 1900, I11)

Einleitung

Die Psychologie im Allgemeinen ist eine relativ junge akademische Disziplin - dies
gilt auch fiir die Kulturpsychologie im Besonderen. Historisch entstanden aus der
Philosophie und Physiologie war die Psychologie bis zum Anfang des 20. Jahrhun-
dert eine Unterdisziplin der Philosophie und wurde daher von Fachvertretern der
Philosophie an den Universititen vertreten. Als Geburtsstunde der Psychologie gilt
das Jahr 1879, als Wilhelm Wundt (1832-1920) in Leipzig das erste Institut fiir Expe-
rimentelle Psychologie griindete. Nichtsdestotrotz war psychologisches Denken in
vielen Wissenschaftsbereichen viel ilter und noch im 19. Jahrhundert wurden die
Grenzen zwischen den Disziplinen nicht deutlich bestimmt. Der Aufstieg der Psy-
chologie im 19. Jahrhundert ist dabei eng mit den Entdeckungen in Physik, Chemie
und Biologie und dem Aufkommen naturwissenschaftlicher Theorien und Metho-
den verbunden gewesen. Die Psychologie emanzipierte sich von der Philosophie,
in dem sie naturwissenschaftliche Methoden wie das Experiment oder Messver-
fahren psychischer Phinomene, wie in der visuellen Wahrnehmung, einfithrte. Als
eine »empirische Philosophie« wollte die Psychologie allerdings nicht verstanden
werden. Wie auch andere Wissenschaften konnte die Psychologie sich folglich den

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Uwe Wolfradt

weltanschaulichen Strémungen nicht vollstindig entziehen. Vorherrschend hier-
bei war der Evolutionismus am Ende des 19. bzw. Anfang des 20. Jahrhunderts, der
von Herbert Spencer (1820-1903) ausgehend auch auf die Geistes- und Sozialwis-
senschaften Einfluss fand: Die feste Vorstellung, dass sich biologisch-organische
Gebilde vom Einfachen (Primitiven) zum Differenzierten (Komplexen) entwickeln,
wurde auf psychische Phinomene wie auf Kulturen angewendet (vgl. Wolfradt
2013). Diese Denkweise war ideal fiir den Kolonialismus ihrer Zeit, um indigene
Volker als unterentwickelt und >primitive abzuqualifizieren und mit der Uberlegen-
heit der eigenen Kultur als vermeintlich héherstehendes Kulturvolk die Kultivie-
rung (Erziehung) und Missionierung fremder Vélker zu legitimieren. Hierbei galt
das Ziel, die Kulturhohe eines Volkes — im Anschluss an aufklirerische Sichtwei-
sen — iiber das Ausmaf} seiner jeweiligen Naturbeherrschung zu bestimmen. Eine
Kultur wire demnach umso héherentwickelt zu beurteilen, je weniger Kraftauf-
wand zur Befriedigung grundlegender Bediirfnisse notwendig ist und damit mehr
Zeit fur eine intellektuelle Betitigung tibrigbleibt. Die daraus abgeleitete »Kultur-
armut« wurde als Mangel an logischem Denken, Willenskontrolle und mangelnder
Aufmerksamkeit sowie Originalitit aufgefasst (vgl. Boas 1914, 171). Im vorliegenden
Beitrag soll verdeutlicht werden, wie auch evolutionistisches Gedankengut in die
Psychologie als Volker- und Kulturpsychologie Eingang fand und wie die Psycholo-
gie als eine junge Wissenschaft ihre Erkenntnisse und Methoden auch fiir koloniale
Ziele nutzte. Nachdem die historische Entwicklung der Kulturpsychologie darge-
legt wird, soll am Beispiel der ethnopsychologischen Studien an indigenen Vélkern
in Melanesien vor dem 1. Weltkrieg verdeutlicht werden, welche weltanschaulichen
Konzepte des Kolonialismus Einfluss auf die Psychologie nahmen. SchlieRlich wird
am Ende des Beitrages die Frage aufgeworfen, ob die Psychologie eine besondere
Affinitdt zu kolonialistischen Beziigen aufwies.

1. Kulturpsychologie - eine historische Hinfiihrung

Die Kulturpsychologie kann als eine Unterdisziplin der Psychologie verstanden
werden. Thre historischen Wurzeln liegen im 19. Jahrhundert, in der sie mit den
Bezeichnungen Anthropologie, Ethnopsychologie, psychologische Ethnologie oder
Volkerpsychologie gefasst wurde. Ausgehend von der Etablierung einer Volkerpsy-
chologie durch das Buch >Anthropologie der Naturvélker< von Theodor Waitz (1821-
1864) und der Veréffentlichung der Zeitschrift fir Volkerpsychologie und Sprach-
wissenschaft durch Moritz Lazarus (1824-1903) und Heymann (Hajim) Steinthal
(1823-1899) vertrat Wilhelm Wundt ab 1860 die Position, die V6lkerpsychologie als
einen notwendigen und erginzenden Zweig zur experimentellen Psychologie zu
sehen, um soziale und entwicklungsbezogene Bedingungen individuellen Verhal-
tens und Erlebens zu untersuchen (vgl. Wundt 1863; Beuchelt 1974). In der Volker-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

psychologie von Lazarus und Steinthal (1860) findet Wundt (1911) die Unterteilung
in eine (1) volkergeschichtliche Psychologie, welche die allgemeinen Bedingungen
und Gesetze des Volksgeistes ohne Beriicksichtigung der einzelnen Volker und ih-
rer Geschichte erforscht, und in eine (2) psychologische Ethnologie, welche die be-
sonderen Entwicklungsformen bestimmter Volker charakterisiert. Demgegeniiber
mochte Wundt (1888) eine eigene Volkerpsychologie begriinden, in der nicht wie
bei Lazarus und Steinthal der Allgemeinen Kulturgeschichte der Vorrang gegeben
wird, sondern der naturhaften Betrachtung der menschlichen Vorgeschichte, die
auf allgemeinen Prinzipien der physiologischen Psychologie beruhen soll. In sei-
ner Volkerpsychologie beriicksichtigt er daher nur Kulturphinomene wie Sprache,
Mythos und Sitten, die eine allgemeinpsychologische Betrachtung erfordern (vgl.
Wundt 1888). Er folgt dabei der evolutionistischen Auffassung einer Stufenlehre: 1.
Primitives Stadium, 2. Totemistisches Zeitalter, 3. Zeitalter der Helden und Gotter
und 4. Entwicklung zur Humanitit (vgl. Wundt 1912).

Die Volkerpsychologie Wilhelm Wundts konnte ihren Anspruch, eine Allgemei-
ne Psychologie kultureller Phinomene zu sein, nicht erfilllen. Vielmehr blieb die-
se auf ethnographischen Quellen basierende Volkerpsychologie eine blof3e psycho-
logische Kulturgeschichte. Kulturphinomene als Gegenstinde einer einseitig na-
turwissenschaftlich ausgerichteten Psychologie erfuhren keine besondere wissen-
schaftliche Wiirdigung. Dennoch wurde in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
eine eigene Kulturpsychologie gefordert: Stern, der den Begrift >Kulturpsycholo-
gie<einfiithrt (vgl. Stern 1920, 286), wendet sich gegen eine isolierte Betrachtung des
Menschen in der experimentellen Psychologie und vertritt die Auffassung, dass das
Denken und Fithlen, Streben und Werden des Menschen neben seiner biologischen
Ausstattung auch als Ergebnis der Prigung durch eine kulturelle Gemeinschaft
aufzufassen ist (vgl. ebd., 273). Er kommt zur Feststellung: »Alle Kultur ist letzten
Endes ein psychischer Vorgang, und alle Kulturwissenschaft fithrt auf psychische
Geschehnisse zuriick« (ebd., 284). Eine Kulturpsychologie, die sich auf ihre geistes-
wissenschaftlich-hermeneutische Tradition besinnt, konnte sich erst spit etablie-
ren. Mit Boesch (1980), Shweder (1990) und Cole (1996) wurde eine Cultural Psycho-
logy entwickelt, die Kultur als einen semiotischen Bedeutungs- und Handlungs-
kontext fiir das individuelle Verhalten und Erleben versteht, der iiber die Einitbung
sozialer Praktiken Einfluss auf das Denken und Fithlen der Individuen einer Ge-
meinschaft nimmt. Im Gegensatz zu einer bloR kulturvergleichenden Perspektive
der Mainstream Psychologie (Cross-Cultural Psychology) bemiiht sich die Kultur-
psychologie um eine qualitativ-interpretative Behandlung psychischer Phinome-
ne, um die unterschiedlichen kulturellen Bedeutungsebenen von Wahrnehmungs-
und Denkmustern oder Emotionen (wie Schuld oder Scham) identifizieren zu kén-
nen (vgl. die Darstellung bei Boesch & Straub 2007).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

225


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Uwe Wolfradt

2.  Kulturpsychologie und Kolonialismus

Man kénnte leicht den Eindruck gewinnen, dass die Vélkerpsychologie oder Kul-
turpsychologie ein rein deutsches Projekt war. Allerdings gab es zur Psychologie
der >Naturvolker< auch in den Kolonialnationen Grofdbritannien und Frankreich
eigenstindige Beitrige. Beispielhaft sollen dies zwei Fachvertreter zeigen: Luci-
en Lévy-Bruhl (1857-1939) in Frankreich, der mit seinen Beitrigen zum primitiven
Denken und Fithlen den Naturvélkern ein prilogisches und damit filschlicher-
weise unlogisches Verstindnis zuschrieb (vgl. Wolfradt 2020) oder William Hal-
se Rivers (1864-1922), der als englischer Psychologe 1898 an der interdiszipliniren
Torres-Strait-Island Expedition (Inselgruppe zwischen Neuguinea und Australi-
en) der Universitit Cambridge teilnahm, um mittels psychologischer Experimente
u. a. das Farbsehen indigener Volker zu untersuchen (vgl. Herle und Rouse 1998).
Ziel dieser Expedition war es »to enrich the interpretation of ethnology by the in-
sights of psychology« (Gladwin 1961, 138, zit. in Beuchelt 1974, 81). Psychologische
Erkenntnisse und Methoden sollten zum besseren Verstindnis indigener Kulturen
beitragen. Im Folgenden sollen diese europdischen Versuche aber nicht im Fokus
stehen, sondern nur die deutsche Kulturpsychologie und ihr Verhiltnis zum Kolo-
nialismus beleuchtet werden. Das Deutsche Reich hatte nach der Reichgriindung
1871 erst spit Ambitionen fiir iiberseeische Kolonien und Schutzgebiete erkennen
lassen: Neben Afrika (Togo, Kamerun, Deutsch-Siidwestafrika [das heutige Nami-
bia] und Deutsch-Ostafrika [das heutige Tansania]) und China (Tsingtau) besafl das
Deutsche Reich in der Siidsee in Mikronesien (Marianen, Karolinen, Palau-Inseln),
in Melanesien (der nordéstliche Teil von Neuguinea mit Kaiser-Wilhelm-Land, dem
Bismarck- Archipel und den Salomon-Inseln) sowie in Polynesien (Westsamoa, die
Inseln Savai und Upolu) Kolonialgebiete. Die Zeit des deutschen Kolonialismus war
nur von kurzer Dauer, lingstens 30 Jahre seit 1884. Nach dem verlorenen 1. Welt-
krieg wurde Deutschland im Vertrag von Versailles 1919 die Kontrolle iiber simtli-
che Kolonien entzogen. Osterhammel findet zur folgenden Definition:

»Kolonialismus ist eine Herrschaftsbeziehung zwischen Kollektiven, bei wel-
cher die fundamentalen Entscheidungen iiber die Lebensfithrung der Kolonisier-
ten durch eine kulturell andersartige und kaum anpassungswillige Minderheit von
Kolonialherren unter vorrangiger Beriicksichtigung externer Interessen getroffen
und tatsichlich durchgesetzt werden. Damit verbinden sich in der Neuzeit in der
Regel sendungsideologische Rechtfertigungsdoktrinen, die auf der Uberzeugung
der Kolonialherren von ihrer eigenen kulturellen Hoherwertigkeit beruhen« (Os-
terhammel 1995, 21).

Das Deutsche Reich war bestrebt (wie auch die anderen Kolonialmichte),
die Kolonien wirtschaftlich auszubeuten, Siedlungskolonien (z.B. Deutsch-
Stidwestafrika) fiir den Bevolkerungsiiberschuss zu griinden und die Kolonien
mit ihren Hifen als Kohlestationen fiir die eigene Kriegs- und Handelsmarine

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

zu nutzen und damit den iiberseeischen Machtanspruch auszudriicken. Das
Deutsche Reich investierte allerdings mehr in die Infrastruktur der Kolonien
als es wirtschaftlich herausbekam. Der Staatssekretir im Kolonialamt Bernhard
Dernburg (1865-1937) propagierte 1906 nach den blutigen Kolonialkriegen gegen
die Nama und die Herero in Deutsch-Stidwestafrika 1904-1908 und deren Kritik
in der deutschen Offentlichkeit daran eine rationalere Kolonialpolitik, die an den
Wissenschaften ausgerichtet werden sollte (Probst 1990; 1992). Eine Kulturmission
wird vorgegeben, welche die Kolonisation fiir die Ausbeutung der Ressourcen
und Menschen fir die Wirtschaft der Kolonialmacht, im Gegenzug ihre héhere
Kultur und sittlichen Mafstibe den Kolonien verspricht. Die sozialdarwinistische
Sichtweise des Verhaltens der indigenen Kolonialvolker findet sich seinerzeit
in verschiedenen Wissenschaften, in den Feststellungen von der >Minderbega-
bung« und >Arbeitsscheue« der >Neger<, die >pradistiniert .. zum Knechte der
Herrenvolker seien«, miinden (Zache 1906). Neben dieser inhumanen Abwertung
zog der Exotismus der indigenen Volker die Deutschen in die Volkerschauen
der Zoologischen Girten, wo sie die inszenierten Tinze und Rituale bestaunen
durften. Der Psychologie kommt nach Dernburg eine herausragende Rolle fiir die
Kolonialpolitik zu:

»[..] keiner aber kann auskommen, ohne die Kenntnis der betreffenden kolonialen
Sprachen, ohne ein eifriges Studium der Psychologie der Eingeborenen [..], ohne
biologische und andere naturwissenschaftliche Vorkenntnisse« (Dernburg 1912,
26).

In der Hansestadt Hamburg wurde 1908 ein Kolonialinstitut zur Vorbereitung auf
die koloniale Praxis in Wirtschaft und Verwaltung gegriindet, wo auch fiir das bes-
sere Verstindnis der Kolonialvolker >Negerpsychologie« unterrichtet werden sollte
(vgl. Gothsch 1983; Probst 1990). Dieses psychologische Verstindnis fremder Kul-
turen folgte nicht nur wissenschaftlichen Bediirfnissen, sondern primir ékono-
mischen Niitzlichkeitsiiberlegungen. Richard Thurnwald (1869-1954), ein Osterrei-
cher, der als Ethnologe am Volkerkundemuseum in Berlin arbeitete, schreibt in der
Kolonialen Rundschau 1910:

»Die richtige Verwertung der eingeborenen Arbeitskraft fithrt zur Nutzung jedes
Rassenschlags nach seiner Leistungsfihigkeit, zur Schichtung nach seiner Tatig-
keit, zu einer geordneten Symbiose. Aus dem Chaos des Nebeneinander wachst
die Ordnung des Ubereinander entsprechend der individuellen Anlage und Eig-
nung heraus. Das ist die Organisation, welche die Wirtschaft des Europaers bringt,
der die Muskeln des Eingeborenen nach seinem Ceiste lenkt und ihre Leistungen
den von ihm erstrebten Zwecken einfligt. So werden die fernen Siidsee-Insulaner
wirksame Rader im Haushalt der Menschheit« (Thurnwald 1910, 632).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

227


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Uwe Wolfradt

Der Einsatz psychologischer Kenntnisse und Methoden fiir die Beurteilung der
Seele der Naturvolker wird nun am Beispiel Richard Thurnwalds ethnopsycholo-
gischen Untersuchungen in Melanesien aufgezeigt werden.

3. Die ethnopsychologischen Untersuchungen
von Richard Thurnwald in Melanesien

Angeregt durch die britische Torres-Strait-Island Expedition der Universitit Cam-
bridge im Jahr 1898 suchte Thurnwald (1912) im Jahr 1906 Kontakt zu dem Berliner
Psychologen Carl Stumpf (1848-1936), der sich zusammen mit seinem Mitarbei-
ter Erich Moritz von Hornbostel (1877-1935) auch mit kulturvergleichenden Fragen
der Musik und Asthetik beschiftigte. Hierbei ging es Thurnwald darum, Anregun-
gen zur ethnopsychologischen Forschung fiir seine anstehende Neuguinea-Reise
zu erhalten. So nahm er am II. Kongress fiir experimentelle Psychologie vom 18.
bis 21. April 1906 in Wiirzburg teil, um mit verschiedenen Wissenschaftlern még-
liche Fragen und Methoden aus allen psychologischen Fachgebieten zu sammeln,
die fiir seine ethnopsychologische Forschungsreise von Nutzen sein konnten. Fra-
gesammlungen dieser Art wurden bereits durch den niederlindischen Ethnologen
Sebaldus Rudolf Steinmetz (1862-1940) zur Erforschung des sozialen Lebens der
Volker angelegt. Neben Forschern sollten auch Missionare, Kolonialbeamte, Leh-
rer, Pflanzer und Hindler die Methoden anwenden, um die so erhobenen ethno-
psychologischen Daten auf einer breiteren Basis spiter vergleichend auszuwerten.
Im Jahr 1912 konnte er eine Fragesammlung bzw. Methodik zu folgenden Berei-
chen vorlegen: (1) Farbwahrnehmung, (2) Gedichtnis, Auffassung, Suggestibilitit,
(3) Phonologische Aufnahme primitiver Sprachen (4) Zeitschitzung, Gebirdenspra-
che und natiirliche Lautsprachsymbole, (5) optische Raumwahrnehmung und (6)
Zeitbestimmung, Zihlen, Zeichnen und Kunst, Soziologie, Weltanschauung, Uber-
zeugungen und Denkweisen.

Thurnwald hilt fest:

»Das Studium des menschlichen Geistes kann daher der Berlicksichtigung des So-
zialen nichtentraten, ohne das seine héhere Entwicklung undenkbar wire. Umge-
kehrt vollzieht sich keine soziale Anderung und kommt keine Kulturerscheinung
zustande ohne psychische Prozesse« (Thurnwald 1912, 1).

Im Zentrum jeder ethnopsychologischen Untersuchung steht das Individuum als
Reprasentant der Gruppe. Die ethnopsychologische Forschung sollte hierbei eine
differentielle Perspektive einnehmen, d. h., die psychologischen Verschiedenhei-
ten der Menschen stirker in den Blick nehmen (vgl. Thurnwald 1913, 1). Thurn-
wald (1912) erkennt bei der ethnopsychologischen Untersuchung an Indigenen we-
sentliche Fehlerquellen: Neben den individuelle Unterschieden der Untersuchten

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

sieht er Storvariablen wie Lirm, oder Unterbrechungen, der Einfluss des Unter-
suchungsleiters auf die Untersuchten als auch die Nichtverwendbarkeit von Mess-
apparaten (aufgrund Transport, Witterung, Fehlen von Elektrizitit) sowie Proble-
me bei der sprachlichen Verstindigung durch Hinzuziehung von Dolmetschern
und Informanten (vgl. Wolfradt 2010). Thurnwald fithrte insgesamt zwei Expe-
ditionen nach Melanesien und Mikronesien durch: Von 1906 bis 1909 bereiste er
Palau, Yap und Ponape (Mikronesien) und das Bismarck-Archipel sowie die Salo-
monen (Melanesien), von 1912 bis 1914 besuchte er das mittlere und obere Sepik-
gebiet in Neuguinea (Melanesien). Bereits bei seiner ersten Forschungsreise wen-
dete Thurnwald ethnopsychologische Methoden an: So wurden Untersuchungen
durchgefiihrt zur Druckfihigkeit der Hand (rechts und links mittels eines Kraft-
messers), zur Farbwahrnehmung (Differenzierung verschiedenfarbiger Wollpro-
ben), Bezeichnung von Farben (Benennen verschiedenfarbiger Wollproben), Auf-
merksamkeit und Merkfihigkeit (nach Verdecken, Anordnung der Wollbiindel in
der richtigen Reihenfolge; Beschreibung von Motiven auf zuvor kurz dargebote-
nen Ansichtskarten — 5 Sekunden — Nachstellen von stereometrischen Kérpern
wie Zylinder, Wiirfel und Pyramide etc.), Suggestion (Fragen nach der Richtigkeit
der Anordnung einer zuvor gelegten Aufgabe zur Erfassung der Irritierbarkeit und
Beeinflussbarkeit), Zihlen (Prisentieren von einer Anzahl von Streichhélzern auf
einem Tisch und Messung der Zeit bis zur Feststellung der Anzahl) sowie Assoziati-
onsfihigkeit (Fantasie, durch Prisentation von Bildern/Figuren wie Kreise, Spirale
etc. verbunden mit der Frage Womit hat das Ahnlichkeit?). Ferner untersuchte Thurn-
wald den bildhaften Ausdruck durch freies oder induziertes Zeichnen (z. B. durch
stereometrische Korper oder natiirliche Gebilde wie Tiere oder Pflanzen). Schlief3-
lich analysierte er noch die Sprache (z. B. Wortbildung und Sprachaufbau) und die
Geistesverfassung (Intelligenz, Affekt, Aufmerksamkeit, Ermiidung, Wissen, eu-
ropdischer Einfluss und Erziehung, vgl. Thurnwald 1913). Neben diesen ethnopsy-
chologischen Untersuchungen studierte er insbesondere auf der Salomonen-Insel
Bougainville die Volkslieder der indigenen Bevélkerung (vgl. Wolfradt 2016).
Beziiglich der ethnopsychologischen Untersuchungsergebnisse seiner Reisen
nach Neuguinea stellt Thurnwald bei den Zeichnungen ein »blofd konturenhaftes
Andeuten ohne Eingehen auf spezielle Merkmale oder gar individuelle Unterschie-
de« fest (Thurnwald 1913, 71). Hier kommt es zu einer zerlegend-beschreibenden
Darstellungsweise (konkretistische Betrachtung), bei welcher das Herausheben des
Bildes aus der Wirklichkeit nicht gelungen ist, aber auch gar nicht angestrebt wird.
Zudem werden die Fliche und die Farbe beim Zeichnen von Objekten durch die
Versuchspersonen nicht ausreichend beriicksichtigt. Ferner sind den Versuchsper-
sonen raumliche Perspektive beim Zeichnen — Kindern gleich — unbekannt. Dem-
gegeniiber haben die Eingeborenen grofie Schwierigkeiten bei der Wahrnehmung
europiischer Kunstwerke, die ihnen als Kopien vorgelegt wurden: Hier sind es
Landschaftsbilder, die in schwarz-weif3 prisentiert werden, die zu Problemen der

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

229


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Uwe Wolfradt

Objektdifferenzierung (z. B. Fluss und Himmel auf dem Bild zu unterscheiden)
fihren. Ein weiteres Problem ist die korrekte Identifikation des Geschlechtes von
dargestellten Personen. Hierbei konzentrieren sich die Indigenen bei der Betrach-
tung von Bildern itberwiegend auf Details, ohne das Gesamtbild von der Bedeutung
her zu verstehen.

Beziiglich der Geistesverfassung der indigenen Befragten nimmt Thurnwald
an, dass diese iiber eine eher passive allgemeine Verfassung, d. h. herabgesetzte
Aktivitat verfiigen. Sie passten sich an die Natur an, ohne sie zu verindern. So
schreibt Thurnwald: »Man geht Hindernissen aus dem Wege, aber man bewiltigt
sie nicht« (Thurnwald 1913, 100). Beziiglich des Gefiihlslebens der Indigenen stellt
Thurnwald einen Mangel an sicherer Steigerung der Affekte fest, der sich darin zeige,
nur das zu tun, wozu sie in Stimmung sind. Ferner haben die Indigenen nach
Thurnwald Schwierigkeiten sich auf einen oder mehrere Gegenstinde zu konzen-
trieren, und sie werden schnell miide, wenn sie ihre intellektuellen Krifte einsetzen
sollen. Im Vergleich hierzu stellten sie Fleif} und Ausdauer bei monotonen, auto-
matisierten Arbeiten unter Beweis, also hiufig Aktivititen, die nur ihre Muskel-
kraft erfordern (z. B. Heraushauen eines Paddelruders aus einem Stamm). Beziig-
lich ihrer héheren kognitiven Fahigkeiten hitten die Indigenen nur Wissen iiber ih-
re Mitmenschen und die Natur. Die Indigenen benutzten hierbei eher abstraktere
Kategorien (z. B. bei den Verwandtschaftsverhiltnissen). Sie verfiigen — so Thurn-
wald — tber ein naives Gefiihl der Egozentrizitit, welches sich in einer hohen Iden-
tifizierung mit der Gruppe ausdriickt. Dies wird z. B. in dem Mitfithlen mit den
Schmerzempfindungen des anderen deutlich; ein Mann wird krank, wenn seine
Frau krank wird. Demgegeniiber ist Mitgefiihl oder soziale Anteilnahme im euro-
piischen Sinne nach Thurnwald den Indigenen jedoch unbekannt; sie zeigen viel-
mehr Schadenfreude iiber das Leiden anderer und haben kein Mitleid mit Kranken
und Schwachen anderer Gruppen. Die Indigenen zeigen in erster Linie Interesse
an der Lebenserhaltung ihrer Gemeinschaft und nicht an der Behandlung kom-
plizierter Sachverhalte (z. B. Mondwechsel oder die Entwicklung von der Raupe
zum Schmetterling). Sie verfugen nur tiber Wissen hinsichtlich ihrer unmittelba-
ren Umgebung. Thurnwald stellt hierzu fest: »Die Objekte kennt der Eingeborene,
er ist Sammler, aber nicht Denker« (Thurnwald 1913, 105).

Ferner zeigen die Indigenen nach Thurnwald kein Interesse an ihrem eigenen
Alter noch fir die Vorfahren iiber den Grofdvater hinaus. Ebenso ist das Zeitver-
stindnis an den Augenblick gebunden (»der Zeitenverlauf kann sich nur an das Gegebene
haften«), der Tagesablauf wird durch Feste bestimmt, die sich nicht an Ereignissen
der Natur (z. B. Gestirne) orientieren, sondern an das menschliche Leben selbst
(z. B. Hochzeiten, Hausweihen etc.). Die Welt der befragten Indigenen ist durch
Zauber und Magie gepragt. So herrscht z. B. ein Namenszauber vor, wonach durch
Aussprechen des Namens die Sache selbst gemeint ist oder beherrscht werden soll,
beispielsweise durch die Vermeidung des Namens béser Geister.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

Aus der heutigen Perspektive sind die Darlegungen Thurnwalds gegeniiber
fremden Kulturen herablassend, rassistisch und von sozial-evolutionistischen
Uberzeugungen durchdrungen. Ihre Funktion ist es, eine angebliche kulturelle
Uberlegenheit der Europier*innen herauszustellen und die Beherrschung der
Kolonialvolker wissenschaftlich zu legitimieren. Unberiicksichtigt bleibt, dass
die Lebensweise der Indigenen eine bestmdgliche Anpassung an die sozialen,
geographischen und 6kologischen Bedingungen der Welt in Neuguinea darstellen.
Ein“e Europder®in hitte grofite Schwierigkeiten in dieser Umwelt iberhaupt zu
iiberleben. Somit spiegeln die Betrachtungen Thurnwalds den allgemeinen Zeit-
geist gegeniiber fremden Kulturen vor dem 1. Weltkrieg wider, der von kultureller
und biologistischer Herablassung gepragt war.

Deutlich wurde dieser Aspekt auch in seiner Habilitationsschrift Psychologie des
primitiven Menschen, die auch in der Psychologie grofe Beachtung gefunden hat.
Hier verdeutlicht Thurnwald noch einmal grundlegend die Bedeutung der Psycho-
logie fiir die Volkerkunde und die wesentlichen Faktoren fir die Geistesverfassung
von Naturvélkern:

»In einer Kultur spiegelt sich die Psyche eines Volkes. Aber die Kultur eines Volkes
istnichtallein durch den augenblicklichen Stand seiner Psyche bedingt. Sie hangt
noch von einer Reihe weiterer Faktoren ab: von den dueren und inneren Voraus-
setzungen, sich zu entfalten und zu gestalten. Die dufleren Voraussetzungen be-
stehen in dem, was die Natur bietet, sie sind gegeben durch die naturlichen Gren-
zen des Lebensraumes und die Méglichkeiten, von Nachbarn zu erwerben und zu
lernen. Die inneren Voraussetzungen hangen von den affektiven und den beson-
deren intellektuellen Veranlagungen ab. Wir kdnnen uns Kultur und Psyche eines
Volkes auch nicht ohne das individuelle Schicksal der Gruppe oder der Gruppen,
die es zusammensetzen, vorstellen, also nicht ohne seine ganze historische Ver-
gangenheit, die bewuft oder unbewuflt in ihm lebt und wirkt« (Thurnwald 1922,
155).

Fur die Ethnopsychologie bedeutsam sind hier seine folgenden Befunde:

a) Die affektiven Auflerungen und kérperlichen Bewegungen bei den Indigenen
sind bersteigert.

b) Den Indigenen fehlt eine kritische Haltung gegeniiber der Welt. Sie nehmen
die Dinge, so wie sie diese wahrnehmen (Tendenz zu optischen Tauschungen)
und auch Vorstellungen und Triume werden als real betrachtet.

¢) Der Einzelne ist eng an die Gemeinschaft gebunden.

d) Die Indigenen neigen zu Perseveranz, d. h. Rituale und Themen im Gesprich
werden zwanghaft wiederholt.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

231


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Uwe Wolfradt

Ganz in der Denktradition von Vélkertypen trifft er auch Charakter-Einschitzungen
einzelner Volker (vgl. Thurnwald 1910). So sind die Mikronesier*innen und Polyne-
sier*innen ihm zufolge intelligent und weisen eine gute soziale Organisation auf.
Aufgrund des erschlaffenden Klimas sind sie jedoch zur kérperlichen Arbeit wenig
brauchbar. Durch Ausbildung konnen sie auf anspruchsvollere hohere berufliche
Titigkeiten in Handwerk und Handel vorbereitet werden. Die Melanesier*innen
sind insgesamt weniger intelligent — so Thurnwald — und kénnen deshalb bei guter
Ernihrung und Pausen eher zu korperlicher Arbeit und einfachen Dienstleistungen
herangezogen werden. Die »Gebirgs-Volker« haben die schwichste Intelligenz und
neigen zu rascher Ermiidung und sind daher fiir einfache Waldarbeiten geeignet
(Roden). Die »Kai Leute« schlief3lich, die Bewohner*innen des Sattelbergs in Neu-
guinea konnen allgemein als Soldat*innen und gute Arbeiter*innen herangezogen
werden. Neben der ethnopsychologischen Eignungsfeststellungen prisentiert
Thurnwald auch Hinweise auf arbeits-, gesundheits-, ernihrungspolitische sowie
rassenhygienische Mafinahmen. Ziel sei es, einen Bevolkerungstypus zu erhalten,
der eine bessere klimatische Anpassungsfihigkeit aufweise. Hier favorisierte er
Mischung zwischen Europier*innen und Mikronesier*innen/Polynesier*innen:

»Die Mischungsergebnisse der ersteren Gruppe (Mikronesier und Polynesier), die
wie erwihnt zweifellos intellektuell viel hoher und der weiRen Rasse nahersteht,
sind namentlich bei wiederholter weifer Beimischung, also bei Viertel- und Ach-
telblut als nicht ungiinstig« (ebd., 631).

Thurnwald (1922) mochte seine Beschreibung der mentalen Verfassung der
Naturvolker nicht als eine Psychopathologisierung nach Freud verstanden wis-
sen, der in Totem und Tabu bekanntlich neurotische Tendenzen bei Primitiven
konstatierte und Primitive mit Kindern gleichsetzte (vgl. Freud 1913).

Die ethnopsychologischen Studien an den Siidseevolkern haben zum Ziel, fir
die Kolonialpraxis konkrete Handlungsanweisen und Schlussfolgerungen zu for-
mulieren. Bei Thurnwald steht zum einen die psychologisch richtige Behandlung
der Arbeitskrifte im Vordergrund, da die Indigenen wichtig fir die Bewirtschaf-
tung der Kolonien sind. Beziiglich der Einstellung gegeniiber den Indigenen zeich-
net sich Thurnwald durch eine ambivalente Haltung aus. Er zeigt Verstindnis fir
die Bediirfnisse und den Vorstellungen von Recht und Moral bei den Indigenen und
erklirt die Unterschiede in der Arbeitskultur der Indigenen (»faul und renitent«)
mit den Gewohnheiten, z. B. Unterbrechungen durch Spiele.

Es gehort zu den Besonderheiten, dass die ethnopsychologischen Unter-
suchungen Thurnwalds in Melanesien die Blaupause fiir ethnopsychologische
Untersuchungen im Rahmen der NS-Rassenideologie bildeten. Joachim Hippius
(1905-1945) wollte Anfang der 1940er Jahren eine empirische Volkerpsychologie
begriinden. Im Zentrum stand die wissenschaftliche Begleitung der Besatzungs-
politik und die Feststellung der psychologischen Eignung bestimmter Bevolke-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

rungsgruppen in Osteuropa, wie den Volksdeutschen (z. B. aus dem Baltikum und
Bessarabien) beziiglich einer moglichen Ansiedlung in den annektierten Gebie-
ten. Unter Verwendung psychologischer Methoden (z. B. Erzihltests, Priifungen
handlicher Fihigkeiten, nicht-verbale Intelligenzpriifungen) sollte festgestellt
werden, ob eine Germanisierung von »polnisch versippten Volksdeutschen oder
rassisch wertvollen Polen« moglich sei (Hippius u.a. 1943). Ohne hier auf die
Details dieser ethnopsychologischen Untersuchungen eingehen zu wollen, soll
verdeutlicht werden, dass ethnopsychologisches Wissen und Methodik auch nach
der deutschen Kolonialzeit, nimlich wihrend der NS-Zeit Anwendung fand.

4. (Kultur-)Psychologie als eine koloniale Wissenschaft?

Die Verwertung von psychologischen Erkenntnissen fiir kolonial-imperiale Ziele
muss sicherlich in ihrem zeithistorischen Kontext verstanden werden. Jede der
Wissenschaften der Kolonialmichte wurde zu diesem Zweck verwendet, die Psy-
chologie blieb keine Ausnahme. Hierbei bildete das evolutionistische Gedankengut
die Grundlage dafir, eine koloniale Praxis zu legitimieren, indem Menschen als auf
einer niedrigeren Kulturstufe stehend betrachtet wurden. Die in der Psychologie
entwickelten Modelle und Theorien spiegelten dabei die Ideen und Lebensanschau-
ungen der europdischen und us-amerikanischen Mittel- und Oberschicht wider.
Diese psychologischen Modellvorstellungen kénnen daher nicht nur als ethno- son-
dern auch soziozentrisch charakterisiert werden. Erst mit den Unabhangigkeitsbe-
wegungen nach 1945 konnten die ehemaligen Kolonien einen eigenen Weg gehen.
Zunichst waren die Eliten noch von Kolonialmichten beeinflusst und reflektierten
zu wenig die impliziten Muster der kulturellen Dominanz (vgl. Okazaki, David und
Abelman 2008). Doch bald etablierte sich der Wunsch, eine indigene Psychologie zu
begriinden, welche die lokalen historischen Denk-traditionen mit den westlichen
Modellen der Psychologie verkniipfen wollte. Ziel war es keinesfalls eine kulturre-
lativistische Position zu vertreten, sondern den Versuch zu unternehmen, mittels
verschiedener Disziplinen aus verschiedenen kulturellen Riumen universelle psy-
chologische Prinzipien identifizieren zu kénnen (vgl. Chakkarath 2007). Dass sich
der Kolonialismus aufgrund seiner obsessiven Gewaltwirkung auf die Seele der Ko-
lonisierten auch nach der Unabhingigkeit von den Kolonialmachten legte, machte
der Psychiater und postkoloniale Vordenker Frantz Fanon (1925-1961) zum bestim-
menden Thema seiner Arbeit. Er zeigte, dass die kolonialen Regime die Unterschei-
dung von Zivilisierten (Kolonialmacht) und Wilden (Kolonie) in den Képfen zemen-
tierte und immer weiter die dehumanisierende Wirkung des Kolonialismus auf den
Bereich des Psychologischen ausweitete, indem biologische (rassistische) und psy-
chologische Erklirungen fiir den indigenen Charakter herangezogen wurden (vgl.
Fanon 1965; ausfiithrlicher bei Hildenbrandt 2021 in diesem Band). Besonders wird

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

233


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Uwe Wolfradt

dies an der »kolonialen Mentalitit« bei Gemeinden von Philipinos in den USA, der
ehemaligen Kolonialmacht der Philippinen deutlich. Amerikanische Philipinos ver-
wenden Produkte, die ihre Haut weifler erscheinen lassen, da sie iiberzeugt sind,
Weifere wiren den Nicht-WeifRen kulturell iiberlegen. David und Okazaki (2006a,
2006b) fanden in ihrer Forschung unter amerikanischen Philipinos heraus, dass sie
Dinge, die sie mit den Philippinen verbinden mit Ideen von Unterlegenheit, Un-
angenehmem und Unerwiinschtheit assoziiert sind, d. h. unbewusst wirken alte
koloniale Denkmuster auf die ehemals Kolonisierten. In einer historischen Stu-
die zeichnet Sunil Bhatia (2002) die Rolle der euro-amerikanischen Psychologie
fiir die »orientalistische« Konstruktion des indigenen »urspriinglichen< Menschen
nach. Dabei fanden die evolutionistischen und biologisch-rassischen Uberlegun-
gen der britischen Psychologen Herbert Spencer und Francis Galton Eingang in
die Psychologie, welche die Indigenen als Menschen auf dem geistigen Niveau von
Kindern konstruierte. Die Psychologie — so Bhatia — half, dass diese Uberlegun-
gen zur kolonialistischen Ideologie beitragen konnten und einem kulturellen Im-
perialismus Vorschub leisteten. Bhatia zeigt auf, dass indische Psycholog*innen
die britischen orientalischen Bilder internalisierten und damit eine zweite Koloni-
sierung der Psychologie vorantrieben. Er fordert von einer globalen Psychologie ei-
ne verstirke Kooperation zwischen westlichen und nicht-westlichen Psycholog*in-
nen, um sich tiber einen kulturtheoretischen Rahmen iiber indigene Traditionen,
lokale Praktiken und Gemeinschaftsnetzwerke zu verstindigen, der geeignet ist,
Losungsmoglichkeiten fiir psychologische Alltagsprobleme der Menschheit zu fin-
den. Grundlage dieser Verstindigung muss aber zunichst die Entwicklung eines
historischen Bewusstseins sein, das die impliziten Bilder, Narrative und Vorstel-
lungen beziiglich grundlegender Konzepte des menschlichen Lebens sichtbar ma-
chen, und damit eine globale Perspektive ermdglichen kann.

Literaturverzeichnis

Beuchelt, Eno. 1974. Ideengeschichte der Volkerpsychologie. Meisenheim: Hain.

Bhatia, Sunil. 2002. »Orientalism in euro-american and Indian psychology: Histor-
ical representations of >natives« in colonial and post colonial contexts.« History
of Psychology 5: 376-398.

Boas, Franz. 1914. Kultur und Rasse. Leipzig: Veit & Comp.

Boesch, Ernst E. 1980. Kultur und Handlung. Einfithrung in die Kulturpsychologie. Bern:
Huber.

Boesch, Ernst E. und Jiirgen Straub. 2007. »Kulturpsychologie. Prinzipien, Ori-
entierungen, Konzeptionen.« In Kulturvergleichende Psychologie. Enzyklopddie der
Psychologie. Serie VII. Themenbereich C »Theorie und Forschung«, herausgegeben von
Gisela Trommsdorf, Hans-Jiirgen Kornadt, 25-95. Gottingen: Hogrefe.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Kulturpsychologie und ihr Verhéaltnis zum Kolonialismus

Chakkarath, Pradeep. 2007. »Kulturpsychologie und indigene Psychologie.« In
Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe — Theorie —
Anwendungsfelder, herausgegeben von Jirgen Straub, Arne Weidemann, Doris
Weidemann, 237-249. Stuttgart: Metzler.

Cole, Michael. 1996. Cultural psychology: A once and future discipline. Cambridge: Har-
vard University Press.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006a. »Colonial mentality: A review and
recommendation for Filipino American psychology.« Cultural Diversity and Eth-
nic Minority Psychology 12: 1-16.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006b. »The Colonial Mentality Scale (CMS)
for Filipino Americans: Scale construction and psychological implications.«
Journal of Counseling Psychology 53: 241-252..

Dernburg, Bernhard. 1912. Die Vorbedingungen fiir erfolgreiche koloniale und iiberseeische
Betitigung. Berlin: Borngriber.

Fanon, Frantz. 1965. The wretched of the earth. New York: Grove.

Gladwin, Thomas. 1961. »Oceania.« In Psychological anthropology. Approaches to cul-
ture and personality, herausgegeben von Francis L. K. Hsu, 135-171. Homewood:
Dorsey.

Gothsch, Manfred 1983. Die deutsche Vélkerkunde und ihr Verhdltnis zum Kolonialismus.
Baden-Baden: Nomos.

Herle, Anita und Sandra Rouse. 1998. Cambridge and the Torres Strait. Centenary es-
says on the 1898 anthropological expedition, herausgegeben von dens. Cambridge:
Cambridge University Press.

Hippius, Rudolf, Ginther Feldmann, Karl Jelinek und Kurt Leider. 1943. Volks-
tum, Gesinnung und Charakter. Bericht iiber psychologische Untersuchungen an Posener
deutsch-polnischen Mischlingen und Polen, Sommer 1942. (Verdffentlichungen der
Arbeitsgemeinschaft fur Ostsiedlung). Stuttgart, Prag: Kohlhammer.

Miiller, Martin und S6ren Wendelborn. 1998. »Wege der Rekonstruktion des Frem-
den: Historische Aspekte kulturvergleichender Forschung.« In Der Name des
Fremden, herausgegeben von Ralf Hegel, Martin Miiller, 35-68. Berlin: Schibri.

Okazaki, Sumie, Eric John David und Nancy Abelmann. 2008. »Colonialism and
Psychology of Culture.« Social and Personality Psychology Compass 2, 1: 90-106.

Osterhammel, Jirgen. 1995. Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. Miinchen: C.
H. Beck.

Probst, Paul. 1990. »Den Lehrplan tunlichst noch durch eine Vorlesung iitber Ne-
gerpsychologie erginzen — Bedeutung des Kolonialinstituts fiir die Institutio-
nalisierung der akademisch-empirischen Psychologie in Hamburg.« Psychologie
und Geschichte 2: 25-36.

Probst, Paul. 1992. »Angewandte Ethnopsychologie wihrend der Epoche des Deut-
schen Kolonialismus (1884-1918).« Psychologie und Geschichte 3: 67-80.

Schultze, Fritz. 1900. Psychologie der Naturvilker. Leipzig: Veit & Comp.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

235


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Uwe Wolfradt

Stern, Erich. 1920. »Probleme der Kulturpsychologie.« Zeitschrift fiir die gesamte
Staatswissenschaft 75: 267-301.

Thurnwald, Richard. 1910. »Die eingeborenen Arbeitskrifte im Stdsee-
Schutzgebiet.« Koloniale Rundschau 2.: 607-632.

Thurnwald, Richard. 1912. Probleme der ethnopsychologischen Forschung. Beiheft s,
Zeitschrift fur angewandte Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1913. Ethno-psychologische Studien an Siidseevilkern auf dem
Bismarck-Archipel und den Salomo-Inseln. Beiheft 6, Zeitschrift fiir angewandte
Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1922. »Psychologie des Primitiven Menschen.« In Handbuch der
vergleichenden Psychologie, herausgegeben von Gustav Kafka, 145-320. Miinchen:
Reinhardt.

Wolfradt, Uwe. 2010. Ethnologie und Psychologie. Die Leipziger Schule der Vilker-
psychologie. Berlin: Reimer.

Wolfradt, Uwe. 2013. »Der Einfluss des Entwicklungsgedankens nach Herbert
Spencer auf Psychologie und Soziologie.« In Die Entwicklung der Psyche in der Ge-
schichte der Menschheit, herausgegeben von Gerd Jiittemann, 81-92. Lengerich:
Pabst.

Wolfradt, Uwe. 2016. »Musik- und Volksliedforschung im ethnopsychologischen
Kontext — Zu den Studien Richard Thurnwalds in Buin auf der Salomonen-Insel
Bougainville.« In Carl Stumpfs Berliner Phonogrammarchiv. Ethnologische, musik-
psychologische und erkenntnistheoretische Perspektiven, herausgegeben von Martin
Ebeling, 85-101. Frankfurt a. M.: Lang.

Wolfradt, Uwe. 2020. »Zum Konzept des magischen Menschen bei Theodor-
Wilhelm Danzel.« cultura & psyche: Journal of Cultural Psychology 1: 25-38.

Wundt, Wilhelm. 1911. Probleme der Volkerpsychologie. Leipzig: Kroner.

Wundt, Wilhelm. 1912. Elemente der Volkerpsychologie. Leipzig: Kroner.

Zache, Hans. 1906. »Die Eingeborenenpolitik.« Blitter fiir vergleichende Rechtswissen-
schaft. Politisch-Anthropologische Revue Juni 1906.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Robert Wartmann

Was bedeutet das postkoloniale Denken und Engagement fiir akademische Aus-
einandersetzungen rund um den Bildungsbegriff? Wiederholen sich (nur) die mar-
xistischen, anti-/post-modernen oder poststrukturalistischen Gesten mit postko-
lonialen Interventionen? Konnte Bildung dekolonial oder postkolonial gegen die
koloniale Moderne gewendet werden (vgl. Knobloch 2019; Castro-Varela 2016; Dha-
wan 2014)? Oder taugt eine subjektivierungstheoretische, hegemonietheoretische
oder dekonstruktive Bildungsphilosophie fiir einen epistemischen Bruch? Und was
kommt hinzu, wenn wir beispielsweise Homi K. Bhabha, Dipesh Chakrabarty und
Gayatri Chakravorty Spivak mit den kritischen Bildungstheorien koppeln?

In diesem Beitrag werden vorrangig Bhabhas Kritik an der institutionellen Ver-
ankerung des Poststrukturalismus (Bhabha 2011, 47ff.), Chakrabartys Provinziali-
sierungsfigur (vgl. Chakrabarty 2010), Spivaks Kritik am liberalen Multikulturalis-
mus und transnationalem Kapitalismus (bspw. Spivak 1996), sowie Chakrabartys
und Spivaks Kritik am Nationalismus als Anstofle und Ausgangspunkte genom-
men, um bestehende bildungstheoretische und kritische Auseinandersetzungen
rund um den Bildungsbegrift zu provinzialisieren/einzugrenzen und eine Neuaus-
richtung der Bildungsphilosophie (als Disziplin) anzuregen.

Das postkoloniale Denken und Engagement soll jedoch nicht nur in einen klas-
sischen Kritikmodus eingeschrieben werden, sodass die postkolonialen Theorien
die Kriterien, die Zielperspektive und den Rahmen der Kritik an der Bildungstheo-
rie (von aufSen) liefern. Zwar basiert der folgende Beitrag auf einem Blick durch die
postkoloniale Kritikbrille, hier vorrangig in Bezug auf die ambivalente Verwen-
dung Humboldts in der Bildungstheorie, gleichzeitig werden die postkolonialen
Theorien und Praktiken als Be-Zugspunkte verwendet, welche die Bildungstheo-
rie von innen und mit ihren eigenen Mitteln an und iber ihre Grenzen ziehen und
verschieben sollen (vgl. Forster 2017, 187).

Es wird im Anschluss an Das theoretische Engagement Bhabhas (2011) und Die
Ordnung des Diskurses Foucaults (1993) die These vertreten, dass die vielfiltigen Im-
porte des Poststrukturalismus in die Bildungstheorie einerseits zwar das kritische
Potential und die kritische Produktivitit der Disziplin Bildungstheorie markieren.
Andererseits lassen sich jedoch auch AusschlieRungsprozeduren, Verknappungs-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Robert Wartmann

mechanismen und Verschrinkungen mit (Meta-)Diskursen (Nation, Kapital oder
Geistigkeit) aufzeigen, welche die Grenzen der bildungstheoretischen Produktivi-
tit deutlich machen oder Bildungstheorie als Disziplin und Institution sogar in
Frage stellen.

Es soll im Folgenden verdeutlicht werden, dass das postkoloniale Denken und
Engagement dabei helfen konnte, einen anderen Blick auf die Ordnung der Bildung
zu erzeugen, sowie die Grenzen der (kritischen) Bildungstheorie (erneut) aufzuzei-
gen und es konnte helfen, das »Potential« der bestehenden Kritiken so auszurichten,
dass beispielsweise die von der Disziplin vernachlissigten Verwicklungen zwischen
Bildung und Nation® und die damit verbundenen diskursiven und institutionellen
Verankerungen lesbar gemacht, problematisiert und verindert werden.

1. Mythos Humboldt

Die Vergétterung und Mythisierung Humboldts, die immer wiederkehrende Er-
zeugung guter, rebellischer und kritischer Bildungsgeschichten mit und im An-
schluss an Humboldt, die Reproduktion der beiden Humboldtbriider als kultur-
politische Projektionsfliche fiir die Inszenierung der Kultur- und Bildungsnation
Deutschland, wie die Heroisierung und Romantisierung der deutschen und weif3en
Philosophen wurden bereits mehrfach markiert und problematisiert (vgl. bspw. Te-
noth 2017; Ricken 2006; Wimmer 2009; Ha 2014; Kpao Saré in diesem Band; Mabe
2007, 32f.). Dies hat jedoch bisher kaum etwas an der zentralen Stellung dieses
weifden, deutschen und minnlichen Autors und dem Umgang mit dem tradier-
ten deutschen Bildungsdenken in zahlreichen erziehungs- und bildungswissen-
schaftlichen Einfithrungswerken, Handbiichern und bildungstheoretischen Aus-
einandersetzungen geindert (vgl. JaSova und Wartmann 2021).

Mit dem poststrukturalistischen Turn in Teilen der Bildungstheorie und dem
damit einhergehenden Wissen um die Wirkmichtigkeit und Gewalttitigkeit der
Humboldtschen Bildung und dessen Erbschaft (vgl. bspw. Ricken 2006; Koller 1997,
1999; Wimmer 2009; Knobloch 2019) kénnte vermutet werden, dass einige moderne
Klassiker der Erziehungs- und Bildungswissenschaft den poststrukturalistischen
Turn der letzten Jahrzehnte nicht itberlebt oder sich der Umgang mit diesen grund-
legend gedndert habe (vgl. Wimmer 2002). Dem ist leider mitnichten der Fall. Es
scheint der kritischen Bildungstheorie mit Bildung so zugehen, wie Chakrabarty
dies in Bezug auf das Imaginire Europas beschreibt. Ein kritischer »Nachweis als

1 Den Anstof? fiir die Auseinandersetzung mit der Verwicklung von Bildung und Nation und
viele damit verbundene Denkanregungen und Verweise verdanke ich Michaela Jasova, die
sich mit dieser Verschrankung im Besonderen auseinandersetzt (vgl. JaSova und Wartmann
2021; Jasova 2021) und eine umfangreichere Publikation zu dieser Thematik vorbereitet.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

solcher [verringert nicht die] Anziehungskraft oder Macht« des Imaginiren oder
in diesem Fall des Versprechens der (Humboldtschen) Bildung (Chakrabarty 2010,
62). Selbst Hinweise, wie Michael Wimmers Fingerzeig auf die epistemische Gewalt
moderner Konzepte schon Ende der 8oer Jahre (vgl. Wimmer 1988, Vorwort; Forster
2017, 189) oder Norbert Rickens Wink mit dem Zaunpfahl, der auf einen Humboldt
aufmerksam machte, der seine Bildung ganz bewusst als politisches Mittel fiir eine
liberale Umgestaltung der Gesellschaft konzipiert hatte, die jeglichen Widerstand
umgehen und ausschalten soll (vgl. Ricken 2006, 317), scheinen kaum Widerhall
zu finden und an dem Umgang mit Humboldt innerhalb der Disziplin nichts zu
dndern.

Humboldts Bildung bleibt auch in den poststrukturalistischen Auseinan-
dersetzungen der Bildungsphilosophie ein mafigeblicher bildungstheoretischer
Kreuzungspunkt diverser akademischer Auseinandersetzungen, Kritiken, Re-
formulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebungen oder Dekonstruktionen (vgl.
Ricken 2006, 255f.). Humboldt scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf das sich
so gut wie alle beziehen. Unterscheiden sich die bildungstheoretischen Arbeiten
mit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor*innen meist deutlich voneinander,
scheint Humboldt ein gemeinsamer Bezugspunkt zu sein, der so etwas wie eine
gemeinsame Identitit der Bildungstheorie stiftet. Sei es beispielsweise mit Fou-
cault (vgl. Ricken 2006, 2015), mit Lyotard (vgl. Koller 1999), mit Laclau und Mouffe
(vgl. Schifer 2011) oder mit Derrida (vgl. Wimmer 2009); Bildungstheorie scheint
nicht drumherum zu kommen sich an Humboldts Bildungsdenken abzuarbeiten.

2. Provinzialisierung Humboldts

Versteht mensch Chakrabartys Provinzialisierung in Anlehnung an Forster als Ein-
grenzung und Kontextualisierung (spat-)moderner Begrifflichkeiten, wie der da-
mit zusammenhingenden Institutionen, Einschreibungen, Diskurse und Prakti-
ken (vgl. Forster 2017, 187), so lassen sich eine Vielzahl an bildungstheoretischen
Arbeiten als Provinzialisierungsversuche markieren, die den oben benannten rea-
len und institutionalisierten Mythos Humboldt demontieren. Spitestens seit den
Importen poststrukturalistischer Arbeiten in die Erziehungs- und Bildungswissen-
schaft lasst sich Bildungstheorie in einer Weise positionieren, dass innerhalb die-
ser die neuhumanistische Bildung Humboldts und ihre spitmodernen Abwandlun-
gen und Reformulierungen ausgiebig problematisiert, kritisiert und dekonstruiert
wurden. Gerade in Bezug auf die poststrukturalistische Subjektkritik sind zahlrei-
che Dezentrierungen der neuhumanistischen (Selbst-)Bildung entstanden, welche
die vielen durch die Moderne verdringten Anderen (vgl. Latour 1998) ins Zentrum
der bildungstheoretischen Auseinandersetzungen riickten.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

239


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Robert Wartmann

Ich mochte hier exemplarisch zwei Texte fokussieren, die Humboldts Bildung
eingrenzen und demontieren, um in einem ersten Schritt dieses Beitrags das kri-
tische Potential der Bildungstheorie aufzuzeigen. Ich beziehe mich vorrangig auf
Bildung in einer Vielfalt von Sprachen Hans-Christoph Kollers (1997) und Vom individu-
ellen Allgemeinen zur mediatisierten Singularitit Wimmers (2009).% In diesen Texten
wird an differenztheoretische Momente in Humboldts Sprachtheorie und Anthro-
pologie angekniipft, welche in Widerspruch zu den identititslogischen, universa-
listischen und totalisierenden Tendenzen bei Humboldt und in Widerspruch zur
Bildungsgeschichte als grofRe Erzihlung® gebracht werden.

Zunichst zu Koller: Die Re-Lektiire Humboldts und Reformulierung des neu-
humanistischen Bildungsdenkens lisst sich in einer Weise lesen, sodass es Kol-
ler um eine Umkehrung eines zentralen regulativen Strukturelements im Zentrum
der humboldtschen Theoriearchitektur geht. Neben dem erkennbaren linguistic
turn* und der damit verbundenen Dezentrierung des Subjekts® wird an die Stelle

2 Beide Texte erschienen in der Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und Erziehungsphi-
losophie der DGfE.

3 »Aus der Perspektive Lyotards gesehen, steht die Bildungstheorie unter dem Verdacht, an
einem Projekt zu arbeiten, das als padagogische Variante dersgrofien« Legitimationserzah-
lungen zu verstehen ware: dem Projekt einer Vereinheitlichung differenter Wissensformen
und Sprachspiele unter dem einigenden Dach des Bildungsbegriffs. Ahnlich wie die groen
Erzdhlungen der aufklarerisch-emanzipatorischen oder der idealistischen Geschichtsphilo-
sophie, so wire im Anschlufd an Lyotard zu vermuten, versucht die Bildungstheorie, eine Ge-
schichte zu erzihlen, die den Widerstreit verdeckt, indem sie im Begriff der Bildung eine
Einheit konstruiert, welche die heterogene Vielzahl der Diskursarten zusammenschlief3t«
(Koller1997, 47).

4 Der Bildungsprozess konne mit Bezug auf Humboldts sprachtheoretische Schriften »nur mit
Hilfe, jain der Sprache erfolgen« (Koller 1999, 92). Schon Humboldt verstand Sprache als ein
Medium »jener bildenden Auseinandersetzung des Menschen mit der« materiellen, wie ide-
ellen Welt und den anderen Menschen. Auch werde Sprache schon bei Humboldt nicht mehr
einfach »abbildtheoretisch bzw. reprisentationistisch« begriffen. Also Sprache reprasentiert
nicht einfach »etwas, was vor bzw. auRerhalb der Sprache existieren wiirde« (ebd., 12). Son-
dern sie ist »vielmehr skonstitutionistisch« und an »der Hervorbringung bzw. der Konstitu-
tion von Gegenstanden und Gedanken« beteiligt (ebd.). Die Sprache ist bei Humboldt kein
transparentes und einseitig kontrollierbares Werkzeug des Ichs fiir die Auseinandersetzung
mit Welt (vgl. Koller1997, 56). Die Sprache ist dem Ich vorgingig positioniert und beeinflusst,
pragt und konstituiert »das gesamte Denken, Empfinden und Handeln des Menschen« (Kol-
ler1999, 92), sowie seine Gegenstinde der Welt (vgl. ebd., 9of.).

5 Bildung wird bei Koller (mit Lyotard) an eine radikale Heterogenitatsfigur, an das Erzeugen,
Anerkennen und Offenhalten des Widerstreits gekoppelt. Nach der Widerstreitkonzeption
Lyotards ist ein »Wissen oder eine Methode [..] dann erst legitim, »wenn es [entweder] eine
bisher geltende Logik bzw. ein etabliertes Regelsystem durchbricht oder[..] wenn esin einem
spezifischen Sinne neu ist« (Koller 2012, 88) oder wenn es die Heterogenitit verschiedener
Logiken und Regelsysteme offen und im Widerstreit halt und dieser Widerstreit »bezeugt<
wird (vgl. ebd., 94). Was dieses Neue oder die Heterogenitit erzeugt oder offenhilt, ist dabei

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

einer vereinheitlichenden und harmonischen Rahmung von Differenz eine radi-
kale Heterogenitatsfigur positioniert (vgl. Koller 1997, 57). Koller folgt Humboldt
nicht, wenn sich die verschiedenen Sprachen »in einer urspriinglichen oder anzu-
strebenden Ganzheit« (ebd.) und »harmonischen Totalitit« (Koller 1997, 54) wieder
aufheben sollen, sondern er radikalisiert® die Figuren der >Mannigfaltigkeit< und
des >Widerstreits«. Der schon von Humboldt verwendete Begrift des Widerstreits
(vgl. Humboldt, 11, 27; Verweis n. Koller 1997, 51.) gerit mit Lyotards Widerstreits-
konzept ins Zentrum der bildungstheoretischen »Reformulierung« (Koller 2012, 15).
Koller orientiert die »Pluralitit und Heterogenitit unterschiedlicher Sprachen und
Denkweisen [...] stirker am Dissens« (ebd.). Er versucht mit Lyotard »die irreduzi-
ble Verschiedenheit solcher Weltansichten« (ebd., 58), »die besondre Eigenthiim-
lichkeit des Individuums« und die »Mannigfaltigkeit der Weise [...], wie sich die
Welt in verschiedenen Individuen spiegelt« (Humboldt I, 239, zit. n. Koller 1997,
58) gegen die >totalisierende Konzeption< Humboldts zu wenden. Koller schliefRt
an einen Humboldt an, bei dem sich das Besondere und die Mannigfaltigkeit nicht
wieder unter einem Ganzen oder in Harmonie auflost.

Humboldt verschrinkt Sprache untrennbar mit den individuellen Weltansich-
ten und in Humboldts Bildungstheorie gehe es genau um die Verinderung dieser
>Weltansicht¢, um die >Gabe« einer >eigenen und neuenc>Weltansicht«. Es gehe bei
Bildung darum, »dem Geiste eine eigne und neue Ansicht der Welt und dadurch
eine eigne und neue Stimmung seiner selbst [zu] geben« (Humboldt 1960-1981,
Bd. I, 239, zit. n. Koller 1999, 92). Mit der engen Verschrinkung von Sprache und
>Weltansicht« ldsst sich die Humboldtsche Bildungskonzeption mit Koller so ver-
stehen, dass es bei Bildung um das >Erlernenc einer neuen Sprache geht (vgl. Koller
1999, 62). Zumindest ist das »Erlernen fremder Sprachen« fitr Humboldt ein, »wenn
nicht sogar [..] [der] Grundmodus von Bildung« (Koller 2012, 13).

Unter Ausklammerung der totalisierenden Tendenzen bei Humboldt gehe es
dabei um die »Sprachen im Plural«, wodurch die verschiedenen Weltansichten und
WelterschlieRungen auch nur im Plural zu denken seien (vgl. Koller 2012, 13). Es
findet sich ein »wahrer, nicht aufzuhebender Widerstreit, und eine untiberspring-
bare Kluft zwischen jedem und jedem« (Humboldt II, 27, zit. n. Koller 1997, 51)
und eine Pluralititskonzeption, die sich schon mit Humboldt soweit radikalisie-
ren lisst, dass »wirklich jeder Mensch seine eigne« Sprache besitzt (Humboldt III,
228, zit. n. Koller 2012, 13.). Kein »Wort Einer Sprache [gleicht] vollkommen einem

nicht vom Subjekt abhingig. Es gibt keine »Position, von der aus das Subjekt die widerstrei-
tenden Sprachspiele oder Diskursarten beherrschen kdnnte« (Koller 2001, 42). Das Subjekt
wird mit Lyotard vielmehr von diesen >widerstreitenden Sprachspielen<>beherrscht< (ebd.).

6 »Radikal ist diese Pluralitat insofern, als Lyotard bestreitet, da es eine allgemeine oder uni-
versale Grundlage gebe, in der die Verschiedenheit der pluralen Elemente ihrerseits >aufge-
hoben<ware« (Koller 1999, 14f.).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

24


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Robert Wartmann

in einer andren Sprache« (Humboldt V, 137, zit. n. Koller 1999, 88.). Alles »Verstehen
ist [...] immer zugleich ein Nicht-Verstehen, alle Uebereinstimmung in Gedanken
und Gefithlen [ist] zugleich ein Aufleinandergehen« (Humboldt III, 439; vgl. III,
228, zit. n. Koller 1999, 89).

Wimmers Humboldtrezeption schliefdt an Kollers sprach- und differenzphilo-
sophische Rezeption an, nimmt jedoch die Anthropologie Humboldts als einen wei-
teren Ausgangspunkt hinzu, um weitere identititslogische Tendenzen bei Hum-
boldt zu problematisieren. Bei Humboldt verbindet die Sprache »den Menschen
sowohl mit der Welt als auch mit Anderen« (Wimmer 2009, 70). Das Ich ist bei
Humboldt iiber die Sprache mit den Anderen verbunden und das Wesen des Men-
schen sei »es, sich [in einem/r Anderen] zu erkennen« (Humboldt V, 187, zit. n.
Wimmer 2009, 70). Der Mensch sei »auf einen ihm antwortenden Anderen an-
gewiesen«. Zwar fasst Humboldt diesen Anderenbezug wieder in seine totalitire
Konzeption ein, in der die anderen Weltansichten nur »Modifikationen« der ei-
genen Weltansicht sind und hinter der Sprachvielfalt sich eine Sprache und »die
Einheit der Menschen, der Nationen, der Gesellschaft« verbirgt (Wimmer 2009,
70). Doch Wimmer bringt den nicht »aufzuhebenden Widerstreit« und die »un-
tiberspringbare Kluft zwischen jedem und jedem« (Humboldt II, 27, zit. n. Koller
1997, 51) in Widerspruch mit der Anthropologie Humboldts:

»Denn wenn >wirklich jeder Mensch eine eigne« Sprache spricht (W lll, S. 228),
dann muss ihm seine uniibersetzbare und daher singuldre Weltansicht selbst
fremd bleiben, da es doch der Mitwirkung des Anderen bedarf, d. h. dessen
Antwort, um sich selbst verstehen zu kénnen« (Wimmer 2009, 71).

Diesen bei Humboldt aufzeigbaren Widerspruch der eigenen fremden Sprache
entfaltet Wimmer mit Derrida. Hierfiir fokussiert Wimmer nicht wie Koller die
unitberbriickbare Kluft zwischen den Sprachen bei Humboldt, sondern den Teil
des >Wesens« des Menschen, der nach Humboldt »nur ihn und sein zufilliges Da-
sein angeht, und recht fiiglich von anderen unerkannt mit ihm dahinstirbt« (Hum-
boldt V, 2, zit. n. Wimmer 2009, 66.). Diesen Teil des menschlichen Wesens bei
Humboldt beschreibt Wimmer als ein »nicht reprisentierbare[s] Singulire[s] der
zufilligen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum angeht« und »recht
fuglich« bleibt. Dieser singuldre Teil bleibe (im Rahmen der Humboldtschen An-
thropologie) »von allen anderen unerkannt und verfillt, ohne je gewusst worden
zu sein, dem Vergessen« (Wimmer 2009, 66). Diesen »Rest einer sinnlosen Singu-
laritat« (ebd., 67) wendet Wimmer gegen Humboldt, indem er diesem Singuldren
mit Derrida einen zentralen Status in der Subjektgenese zuweist und dessen wi-
derspriichliches Verhiltnis zur Sprache und zum Subjekt deutlich werden lisst.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Mit Derrida ist die Singularitit kein einfacher Rest mehr, sondern das Singuli-
re entsteht durch die urspriingliche Entfremdung’ des Subjekts durch die Sprache.
Also »die Einschreibung der Sprache ins Subjekt [erzeugt das Singulire] zugleich
als Effekt und als Spur, als urspriingliche Ersetzung dessen, was es noch gar nicht
gab« (ebd., 78). Das Singulire gibt es somit nicht als eine wirkliche Realitit, »eines
So-und-so-Seinsc, das einfach aufierhalb und ohne Sprache existieren wiirde. Die-
se Sprache stiilpt sich in dieser Perspektive nicht itber das Sein, vielmehr »ersetzt
[..] [sie] etwas, das sie zugleich als etwas Fehlendes erst einfithrt, was nachtrig-
lich als Eigenes oder besser: als unsagbar, unmittelbar, uniibersetzbar Singulires
erscheint« (ebd., 76). Das Singulire ist Effekt und Spur der Sprache zugleich und
auch mit dem Spiel des Begehrens und der Phantasmen verschrinke (vgl. ebd.,
75). Zwar findet sich (2hnlich wie bei Humboldt) bei dem Derridaschen Subjekt ein
Streben nach einer Einheit, hier dem Anfang der Spur, einer Wahrheit, einer vor-
ersten Sprache, die jedoch im Gegensatz zu Humboldt »nie als etwas Aussagbares,
Bezeugbares stattgefunden« hat, da dieser Anfang ein Effekt ist (Wimmer 2009,
75; vgl. Derrida 1997).

In einer radikalisierenden »Weiterfithrung des Problems von Humboldt« wird
die Muttersprache, die eigene Sprache des Ichs zur Fremdsprache® und Sprechen
immer als Ubersetzen ausgewiesen (Wimmer 2009, 72-77). Wimmer entfaltet mit
Derrida die paradoxale Figur der Muttersprache als »die Sprache des Anderen«
(Derrida 1997, 22, zit. n. Wimmer 2009, 72.). Es geht dann bei Bildung nicht um
eine »mehr oder minder zufillige Konfrontation mit einer fremden Sprache, sei
es nun eine fremde Nationalsprache, die Fachsprache einer bisher unbekannten
Wissenschaft oder der Idiolekt eines anderen Individuums«. Auch bedarf es dann
nicht nur »besonderer Anlisse bzw. Herausforderungen, [um] sich auf eine fremde
Sprache und Weltansicht einzulassen [...] [, eine] neue Sprach[e] zu erlernen und
sich auf diese Weise in fremde Weltansichten, hineinzuspinnen« (Koller 2012, 14).
Mit Derrida haben wir es in der Subjektgenese von Anfang an mit mehreren »be-
sondere[n] [...] Anlisse[n] bzw. Herausforderungen« zu tun, um sich auf die eigene
fremde Sprache reinzulassen<, wobei hier niemand eine Wahl zu haben scheint. Die
Sprache, mit ihr als Effekt und Spur die Singularitit, wird vielmehr wie ein Gesetz

7 Wimmer knlpft mit Derrida an ein Entfremdungsdenken an, welches »die moderne Ge-
schichtsphilosophie und Bildungstheorie seit Rousseau durchzieht«, welches »aber gegen
jede Erldsungsutopie« gewendet und wie bei Kierkegaard als »urspriingliche Entfremdung«
verstanden wird: »Entfremdung ist, wie bei Kierkegaard, die konstitutive Struktur des Sub-
jekts, ihr geht nichts Eigenes vorher, alles beginnt mit dem Verlust, der Verlust geht dem
Verlorenen voraus, das daher nur ein nachtrigliches Phantasma sein kann« (Wimmer 2009,
74f).

8 Diese Dezentrierung dereigenen Sprache liefRe sich auch in Bezug auf Kollers Lyotardrezep-
tion entfalten. Denn das Subjekt wird »Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen]
beherrscht« (ebd.) und zu einem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Koller 2012, 96).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

243


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Robert Wartmann

gegeben, zudem nicht Nein gesagt werden kann (vgl. Wimmer 1996, 160ft.). Jedes
Sprechen von einem sich selbst identischen Ich wird hier unterlaufen und das An-
derswerden des Subjekts totalisiert sich. Das Ich ist hier von Anfang an Andere*r*s.
Die Dichotomie von Eigenem/Anderem zerfillt.

Somit spricht mit Kollers sprachtheoretisch ausgerichteter Humboldtrezeption
nicht nur jede*r seine*ihre eigene Sprache und zwischen den Sprachen klafft nicht
nur eine unitberwindbare Mauer, sondern in einer Derridaschen Weiterfithrung
Humboldts wird die eigene Sprache zur Fremdsprache: »Ich habe nur eine Sprache,
und die ist noch nicht einmal meine« (Derrida 1997, 15; Derrida 2003, 11, zit. n.
Wimmer 2009, 73.).

Wie bereits weiter oben ausgefithrt, gibt es bei Derrida keine urspriingliche
Sprache und auch die Sprache, die wie ein Gesetz empfangen wird, ist nicht ei-
ne Sprache, die mit sich identisch wire. Die nie bei sich ankommende Sprache
schreibt sich in den Subjektkorper ein und hat das Singulire als Effekt und Spur,
welches sich im Sprechen als fortwihrendes Ubersetzen artikuliert. Es ist »ein
Ubersetzen einer Sprache, die es noch nicht gibt, die es nie gegeben haben wird,
in eine vorhandene Sprache« (Wimmer 2009, 76).

Ohne Derridas Denken hier reprisentieren und ausbuchstabieren zu konnen,
entsteht eine kritische Perspektive auf Humboldt: Wenn mensch wie Humboldt
»die Illusion einer ganzheitlichen Identitit als reale Moglichkeit unterstellt« (Wim-
mer 2009, 65) und wenn diese Unterstellung gesellschaftlich wirkmachtig wird,
dann >blockiert< und stellt mensch die »Mdglichkeiten der Ubersetzung« des Sin-
guliren still (ebd., 79) und beraubt »das Subjekt seiner Singularitit und Anders-
heit« (ebd., 65), das mit Derrida gedacht nur im tibersetzenden Sprechen moglich
ist. Mensch schlief3t es in einen vorcodierten Raum und den Institutionalisierun-
gen einer spezifischen Differenzkonstruktion des individuellem Allgemeinen (vgl.
Wimmer 1999, 63f.), wie einer >spezifischen Menschenfassung« (Seitter 1985; vgl.
Ricken 2006, 313.) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl. Wimmer 2009,
58) mit fixierten Phantasmen ein, welche die Andersheit des Subjekts (jenseits des
Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind im Anschluss an Derrida im Vergleich zu
Humboldt keine geschlossenen Entititen mehr. Sie sind nicht mehr mit sich selbst
identisch. Damit herrscht mit Derrida zwischen den Sprachen (oder Sprachspie-
len) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt) oder radikaler Widerstreit (Koller). In
Ankniipfung an Derrida bemitht Wimmer die Heterogenititsfigur der >unreinen
Differenz« (vgl. Wimmer 2014b, 447); eine Differenz, die in sich »heterogen und
paradox« ist. Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identititslogische
Entitit beseitigt, die Pole werden unentschieden (vgl. Wimmer 1999, 56). Es geht
dann nur noch um Vermischungen, Kontaminationen und Grenzverwischungen
(vgl. Wimmer 2014b, 447).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Diese Differenzfigur erinnert an Bhabhas Ankniipfungen an Derrida und seine
Hybridititsfigur und dhnlich wie in (einigen) postkolonialen Interventionen (vgl.
Castro Varela 2016) visiert Wimmer mit diesem Differenzdenken einen epistemi-
schen Bruch (vgl. Forster 2017, 189; Wimmer 1988 Vorwort), einen »post-kolonialen
Dialog« (Schifer und Wimmer 1999) und die Zersetzung der modernen Erfindung
und Konstruktion des Anderen an (vgl. Forster 2017, 189; Wimmer 1988 Vorwort.).

3. Grenzen der bildungstheoretischen Kritik

Die Unterscheidung Bhabhas zwischen der »institutionellen Geschichte kritischer
Theorie und ihrem Potential zu Verinderung und Innovation« (Bhabha 2011, 48;
vgl. Winthrop-Young 2005, 27-33) erinnert an eine Unterscheidung oder eher an
eine Verschrinkungsfigur Foucaults, die er in seiner Antrittsvorlesung Die Ordnung
des Diskurses verwendet und die sich ohne grofle Umwege direkt auf den Umgang
mit Humboldt in der Bildungstheorie iibertragen lisst. Die »Fruchtbarkeit eines
Autors« (Humboldt), die »Vielfiltigkeit der Kommentare« zu Humboldt, die »Ent-
wicklung einer Disziplin« in stetiger Referenz mit Humboldt markieren einerseits
»unbegrenzte Quellen fiir die Schépfung von [auch kritischen] Diskursen.« Ande-
rerseits besitzen diese Prinzipien eine einschrinkende, »restriktive und zwingende
Funktion« (Foucault 1993, 25).

Bildungstheorie lisst sich mit Foucault als Disziplin, als Diskursgesellschaft,
aber auch als Kommentarsystem bestimmen, welches (zumindest sehr lange Zeit
und zu grofRen Teilen weiterhin) um bestimmte vorrangig minnliche und weife
Autor*innen kreist(e).

In Teilen der Bildungswissenschaft kamen mit den poststrukturalistischen Im-
porten auch neue regulative Prinzipien; mit Foucaultschen Vokabular: An die Stelle
von Bedeutung, Urspriinglichkeit, Einheit und Schépfung traten deren Umkeh-
rungen, wie Ereignis, Serie, Regelhaftigkeit und Moglichkeitsbedingung (vgl. Fou-
cault 1993, 35). Der bildungstheoretische Fokus verschob sich vermehrt (zumin-
dest in Teilen der Disziplin) weg vom Fokus auf Identitit und Allgemeinheit der
Erziehungs- und Bildungswissenschaft hin zu grenziiberschreitenden und inter-
diszipliniren Interventionen. Auferdem gehérten die Themen rund um die De-
zentrierung des Subjekts, die Auseinandersetzungen mit dem Symbolischen, mit
Diskursen und Macht, sowie mit Differenz, Alteritit wie Heterogenitit und die
entsprechenden Referenzautor*innen nach und nach zum Standardrepertoir post-
strukturalistischer Bildungstheorie (vgl. bspw. Ricken 2006; Koller 1997; Schifer
2011; Wimmer 2016).

Doch allein mit Foucaults Antrittsvorlesung lisst sich Bildungstheorie in ei-
ner Weise systematisieren, in welcher die bildungstheoretischen Grenziiberschrei-
tungsversuche im Anschluss an den Poststrukturalismus selbst problematisch wer-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

245


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Robert Wartmann

den. Die Ausschlieflungsprozeduren (das verbotene Wort; die Ausgrenzung des
Wahnsinns; der Wille zur Wahrheit) und die Verknappungsmechanismen (Kom-
mentar, Autor, Disziplin, Ritual, Diskursgesellschaft, Doktrin) erméglichen einen
Blick auf die Bildungstheorie, welche die Grenzen und Einschrinkungen der Dis-
ziplin verdeutlichen (vgl. Foucault 1993, 25, 29). Und neben den AusschlieRungs-
und Verknappungsprozeduren schrinken auch eine Vielzahl an Meta-Diskursen
(bspw. Kapital, Nation, Geistigkeit) das Wuchern der (auch kritischen) Diskurse
itber Aufwachsens- und Verinderungsprozesse® grundlegend ein.

Das »verbotene Wort« (Foucault 1993, 16) findet sich schon in der Begrifflichkeit
Bildungstheorie oder Bildungswissenschaft. Trotz aller Kritiken, Verwerfungen,
Dekonstruktionen und Problematisierungen des Bildungsbegrifts findet sich zwar
eine Vielfalt an Arbeiten in Bezug auf den Bildungsbegriff, doch es lisst sich keine
wirkliche Heterogenisierung des Sagbaren iiber das Aufwachsen oder von Verinde-
rungsprozessen in der Erziehungswissenschaft ausmachen, welche die Zentralstel-
lung des Bildungsbegriffs auflosen konnte (vgl. Ricken 2006, 16, 276ft.). Hochstens
die Begriffe der Erziehung und des Lernens besitzen eine dhnliche hegemonia-
le Stellung, wobei der Erziehungsbegriff sich auch nicht ohne weiteres vom Bil-
dungsbegriff 16sen lisst (vgl. Ricken 2006, 151)."° Auch der »Wille zur Wahrheit«
in der Suche nach dem Was der Bildung betrifft nicht nur grofie Teile der empiri-
schen Bildungsforschung, sondern auch die poststrukturalistische »Eigenheit« von
Bildung, sei es als Ordnung oder Dispositiv (Ricken 2006, 205), als leerer Signifi-
kant (vgl. Schifer), als Entsubjektivierungsform (vgl. Liders 2007) oder Transfor-
mationsfigur (vgl. Koller). Der »Autor [wie Humboldt] als Prinzip der Gruppierung
von Diskursen, als Einheit und Ursprung ihrer Bedeutungen, als Mittelpunkt ihres
Zusammenhalts« bindet selbst die dekonstruktive Variante an sich, wenn zum Bei-
spiel Humboldt von Wimmer als Vorliufer des Poststrukturalismus bemitht wird.™

9 Der Begriff des Aufwachsens und der Verinderungsprozesse dienen als quasi-allgemeine Be-
grifflichkeiten, lassen sich jedoch auch als nicht neutrale und gleichzeitig leere Signifikanten
ausweisen oder miissen als solche ausgewiesen werden.

10  Hier seien jedoch bspw. auch auf die Importe aus der Soziologie rund um den Sozialisati-
onsbegriff und die Importe aus der Psychologie und deren Entwicklungsbegriff verwiesen,
die auch starker einem franzosischen und nordamerikanischen Referenzsystem zuzuordnen
waren und als erziehungs- und bildungswissenschaftliche Grundbegriffe markiert werden
konnen.

b8 »Wenn der Satz, dass es keinen Weg zum Imaginiren wie zum Realen gibt, der nicht Gber
das Symbolische verlauft, die Grundeinsicht der verschieden Spielarten des (Post-)Struktura-
lismus artikuliert, dann kénnte man darin eine wiederholende Verallgemeinerung der Auf-
fassung Humboldts vom vermittelnden Charakter der Sprache erkennen. Allerdings handelt
es sich um eine Wiederholung, die zugleich das Konzept von Sprache verschiebt und damit
einen signifikanten Einschnitt im neuhumanistischen Bildungsverstindnis anzeigt. Lag die-
sem das Ideal eines die Sprache beherrschenden Subjekt zugrunde, das aufgrund der Selbst-
transparenz seines Bewusstseins sowohl zu volliger Selbsterkenntnis in der Lage ware als

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Gerade der Autor Humboldt scheint eine Bildungstheorie nach sich gezogen
zu haben, die (natiirlich mit einigen Ausnahmen) zwanghaft Humboldt kommen-
tieren muss (wie auch dieser Beitrag). Selbst in der kritischen Problematisierung
der neuhumanistischen Bildung wird immer wieder Humboldt verwendet, sei es
(exemplarisch) in Bezug auf seine staatstheoretischen (Ricken), sprachtheoreti-
schen (Koller, Wimmer), anthropologischen (Wimmer) oder alterititstheoretischen
(Schifer, Koller, Wimmer) Schriften oder Denkfiguren.

Und trotz des Fokus auf Differenz und Grenziiberschreitung, trotz der Pro-
blematisierung identititslogischer Denksysteme (vgl. Wimmer 1999; Wimmer und
Schifer 1999; 9-26, Schifer 2006) oder der Zentrierung sprachlicher Vielfalt (vgl.
Koller 1997) bleiben der akademische Habitus in Bezug auf Einsprachigkeit, Au-
torschaft und geistiges Eigentum, wie die schon traditionelle Ankniipfung an den
deutschen Idealismus und Neuhumanismus, die Setzung allen (deutschen) An-
fangs ins antike Griechenland (vgl. Wrana 2021; Jasovd und Wartmann 2021) be-
stimmende Elemente der Disziplin Bildungstheorie.

Wie in den vorherigen Kapiteln aufgezeigt, lisst sich die Fruchtbarkeit und
das Potential innerhalb der Bildungstheorie mit Blick auf deren Kritik- und In-
novationskraft hervorheben, doch drohen — dies ist die These dieses Texts — die
Einschrinkungs- und Ausschlieffungsprozeduren der Bildungstheorie als Institu-
tion/Disziplin/Diskursgesellschaft/Kommentarsystem das kritische Potential zu
subvertieren, wenn bspw. in Bezug auf den Autor Humboldt und die ausgepragte
Einsprachigkeit der Disziplin die Verschrinkung zwischen Nation und Bildung
kaum bis gar nicht angegangen werden. Denn was bringt zum Beispiel eine Lyo-
tardsche und differenztheoretische Reformulierung der Humboldtschen Bildung,
wenn diese wieder um einen weiflen, deutschen und minnlichen Autor kreist, in
deutscher Sprache den Monolingualismus stiitzt und wenn diese Reformulierung
sich zudem als ein blofler Kommentar zu Humboldt verstehen lisst, der auch
noch die Meta-Diskursarten, wie Kapital (vgl. Sanders 2013, 97) oder Nation aus
dem Blick verliert?

Gerade mit postkolonialen Kritiken am liberalen Multikulturalismus und an
der Verschrinkung zwischen transnationalem Kapitalismus, Nationalismus und
Multikulturalismus (vgl. Spivak 1996) lasst sich die affirmative Haltung Kollers ge-
geniiber der (Post-)Moderne (vgl. Koller 1997) und das Kritikpotential von radikalen
Heterogenititsfiguren und widerstreitenden Sprachspielen auf dem Papier in Fra-
ge stellen. Was bringt es, wenn parallel zu den differenz- oder machttheoretischen

auch die Wahrheit eines objektiven Welt- und Geschichtsverstindnisses erreichen kénnte,
so gerieten nun da Subjekt wie auch die Welt in eine wesentlich radikalere Abhangigkeit
von der Sprache im Sinne eines Mediums« (Wimmer 2009, 57; vgl. Wimmer 1999, 45-51).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

247


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Robert Wartmann

»Grenzgingen« und »Grenziiberschreitungen« beispielsweise die Kimpfe fiir mehr
>Klassenmobilitit« (vgl. Spivak 2008b) nicht oder kaum mehr stattfinden?**

Inwiefern irritiert die einsprachige, aber radikale Heterogenitit fordernde Bil-
dungstheorie iiberhaupt einen transnationalen Kapitalismus, der sich auf Natio-
nalismus stiitzt und die >Vielfalt« als Ressource und einfache >Kunden< (Wimmer
2014b, 433ft.), die andere Kulturen (und Sprachen) kennen (vgl. Spivak 1996, 83),
braucht? Inwiefern irritiert das poststrukturalistische Bildungstechnologieupdate
die fiir den transnationalen Kapitalismus notwendige Einschreibung von Hetero-
genitit und Transformations-Flexibilitit in die Subjekte?

Und inwiefern kommen auch die bildungstheoretischen Dekonstruktionsver-
suche Wimmers an ihre Grenzen, wenn sie den monolingualen Habitus oder das
deutsch-traditionelle Referenzsystem nicht durchkreuzen; wenn es geniigt, das
Hermeneutikverstindnis Humboldts zu demontieren und die Wirklichkeit/Mog-
lichkeit von Einsprachigkeit differenztheoretisch zu widerlegen und vor allem,
wenn die Dekonstruktion vielleicht das moderne Begehren nach dem anderen nur
radikalisiert (vgl. Spivak 1985)?

Selbst die differenztheoretischen Stile entziehen sich nicht dem Phallogozen-
trismus (vgl. Spivak 1985). Jeder Stil (vgl. ebd., 184f.), jeder potente Stift (Nietzsche)
oder Schreibgriffel (Kittler) im Namen der Anderen oder der Differenz bleibt dem
Stil (Phallus) verbunden (vgl. ebd., 197ff.) und gebunden an das, wovon mensch
sich versucht abzugrenzen (zum Problem der Alternative siehe Wimmer 2003, 194-
198). Folglich kann mit Verweis auf Spivaks Text Verschiebung und der Diskurs der Frau
(1985) auch die Dekonstruktion als eine problematische oder eher ambivalente Ra-
dikalisierung moderner Tendenzen gefasst werden, mit der die Frau, das Andere
und das Geniefden noch stirker dem minnlichen Begehren der philosophierenden
Minner und Frauen untergeordnet werden. Die von Foucault behauptete Gleich-
zeitigkeit von produktiver Kritik und damit verschrankten AusschlieRungsmecha-
nismen zeigt sich somit auch in Bezug auf die Dekonstruktion selbst.

Bei aller moglichen Kritik an den Dekonstruktionsversuchen Wimmers oder
der von Koller anvisierten radikalen Heterogenitit muss jedoch angemerkt wer-
den, dass diese differenztheoretischen Perspektiven und auch der gegen jede Tota-
litat gerichtete plurale Stil, also beispielsweise der Versuch »niemals fiir sich selbst
zu sprechen« und »stindig in Bewegung zu sein«, das radikale Zitieren (Spivak
1985, 197; vgl. Derrida 1986) und Einnisten in bestehende »Werkruinen« (Bolz 1996,
11), Montagen & Moirés (Kittler 1986), der Essayismus (Bolz 1996, 10; Zima 2012),
die Mehrstimmigkeit & plurale Medienverwendung (bspw. Kassetten & Architek-
tur bei Derrida), die »Feminisierung des Philosophierens« (Spivak 1985, 94), die

12 MitSpivak wire Klassenmobilitat die »Hauptsache«, damit die Durchsetzung von Heteroge-
nitdt und Mehrsprachigkeit iiberhaupt auf fruchtbaren Boden st68t und die »Huntingtons
dieser Welt vielleicht bezwungen werden« (vgl. Spivak 2008b).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

widerwirtigen Maschinerien (vgl. Foucault 1993) und das molekulare Maschinen-
basteln (vgl. Deleuze), noch nicht wirklich im Mainstream der Erziehungswissen-
schaft angekommen sind. Es wire somit (neben der Hinzunahme einer hier gefor-
derten verstirkten Nationalismus- und Kapitalismuskritik durch die und an der
Bildungstheorie) angebracht wissenschaftstheoretische und —stilistische Hetero-
genitit (weiterhin) zu férdern und zu stittzen. Das poststrukturalistische »Plidoyer
fiir die Differenz« sollte nicht Aufgrund teils vernachlissigter Themen (bspw. Na-
tion & Kapital) gestoppt, sondern eher forciert werden (Miinker & Roessler 2012,
11X), und dies (mit Verweis auf Spivak oder auch Koller) miisste so weit getrieben
werden, dass selbst der plurale Stil problematisch und eine neue Erzihlung der
Differenz vermieden wird, zumindest als identititslogische und grofde Erzihlung.
Denn auf eine Erzihlung der Differenz lisst sich wohl aus strategisch-politischer
Sicht nicht verzichten (vgl. Czollek 2020a, 2020b), doch miissten mindestens die
Ambivalenzen, Ausschliisse und Verschrinkungen der eigenen differenztheoreti-
schen Zuginge in den Blick kommen.

Das kritische Potential der Bildungstheorie habe ich oben am Beispiel von zwei
Kommentaren zu Humboldt verdeutlicht. Doch das postkoloniale Denken (allein
als Reflexionsspiegel) diirfte eines aufzeigen: Diese bildungstheoretischen Bewe-
gungen haben Grenzen, gerade wenn aus einer westlichen, modernen und sehr
humanistischen Institution heraus, von einem deutschen Ort aus iiber vorrangig in-
nerkulturelle Probleme und Diskurse in deutscher Sprache (meist nur) geschrieben
und gesprochen und das deutsch-traditionelle Referenzsystem reproduziert wird
(vgl. Bhabha 2011, 47ft.; Spivak 1996, 84).

Postkoloniale Theorie eignet sich in Bezug auf diese skizzierte und thesenartige
Problematisierung der Bildungstheorie damit vorrangig als Wiederholungsgeste
der poststrukturalistischen Umkehrung der regulativen Prinzipien der Disziplin.
Gleichzeitig riicken mit dem postkolonialen Blick unter anderem die Themen des
Nationalismus und Kapitalismus, wie die Ambivalenz differenztheoretischer Kon-
zepte und Stile im Anschluss an den Poststrukturalismus (teils wieder) stirker ins
Zentrum, was neben einer Wiederholung der strategischen Umkehr der regulativen
Prinzipien die Bildungstheorie in ihrer gegenwirtigen diskursiven und institutio-
nalisierten Fassung radikal in Frage stellt.

4, Das »nationale Label >Humboldt««

»Die Humboldts sind eine kollektive Projektionsflache und kulturpolitische Er-
findung fiir das, was Deutschland in seiner Geschichte eigentlich noch nie war.
Durch die Humboldtsche Omniprasenz erschafft die Kulturnation ein phantasti-
sches Bild von sich, das im Grunde genommen kaum mit seiner Geschichte ver-
einbar ist. Daher ist das nationale Label »Humboldt« allgegenwartig: Wo Hum-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

249


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Robert Wartmann

boldtdaraufsteht, istauch das Versprechen aufein gutes Deutschland drin. In die-
sem Sinne ist der Humboldt-Diskurs nicht nur selbstverliebt, sondern engt auch
die Raume fiir kritische Diskurse ein, die die deutsche Gesellschaft, ihre politi-
sche Kultur und Geschichte nicht durch die rosarote Humboldt-Brille sehen. Der
Humboldt-Kult ist also im Sinne einer nationalen Inszenierung zu lesen und zu
dekonstruieren.« (Ha 2014)

Es wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, dass sich Nation, Kultur und Bil-
dung niher stehen (vgl. Bollenbeck 1994; Ricken 2006; Wimmer 2009; Tenorth 2015
& 2017; Messerschmidt 2020), als die oft gegen Autoritit, Staat, Kapital, Erzie-
hung oder auch die koloniale Moderne (vgl. Knobloch 2019) positionierte Bildung
dies vermuten lisst. Gerade die deutsche Nationalbildung und auch die Wieder-
gutwerdung der deutsch-nationalen Identitit nach dem zweiten Weltkrieg (vgl.
Czollek 2020a & 2020b, 65) weisen eine Besonderheit’ auf, die eng mit Geistigkeit,
kulturellen Erzeugnissen und damit auch der Bildung verbunden ist (vgl. Wimmer
2009, 77; Ricken 2006). Selbst Friedrich Wilhelm III soll gesagt haben, dass der
»Staat [..] durch geistige Krifte ersetzen [muss], was er an physischen verloren
hat« (nach Tenorth 2020) und fiir seine anvisierte Bildungsreform und die damit
einhergehende Universititsgriindung in Berlin beauftragte er Wilhelm von Hum-
boldt, so die Erzihlung. Auch wenn Humboldts Bildungskonzeption, wie gesagt,
gerne gegen alle Autorititen positioniert wird, so ist die Begrifflichkeit der >Na-
tionc eine zentrale und affirmative Referenz in Humboldts Bildungsdenken (vgl.
Tenorth 2010, 18f.; JaSova 2021).

»Die Individualitaet und die Nationalitaet [..] sind die beiden grossen intellec-
tuellen Formen, in welchen die steigende und sinkende Bildung der Menschheit
fortschreitet. Im Bunde mit der alles Menschliche leitenden Macht beherrschen
sie die Schicksale des Menschengeschlechts, und bleiben, ist auch diese ihre ur-
spriingliche Verkniipfung unerforschlich, der wichtigste Erklarungsgrund dersel-
ben.« (Humboldt 2016, 79, zit. n. JaSova 2021)

Zudem engagierte sich und >plidierte Humboldt eindeutig fiir die Nation« (vgl.
Tenorth 2017). Und die von seiner Person unabhingige Tradierung des Humboldt-

13 »Ilm Vergleich zus>normalen< Nationen wie Frankreich oder England — normal, insofern ihre
Evolution landldufigals Norm fiir die Genese des Nationalstaates angesehen wird —erscheint
Deutschland als die vielbeschworene verspatete Nation. Diese Verzogerung wird iiblicher-
weise einer Mischung aus unterentwickelten 6konomisch-industriellen Zentripetalkraften
und berentwickelten politischen Zentrifugalkraften (Konfessionsspaltung, Einfluss duRerer
Méchte, das Patchwork aus Konig-, Firsten- und Herzogtiimern) zugeschrieben. Ein bekann-
ter Effekt dieser Zersplitterung ist die bereits erwadhnte Neigung, der kulturellen Produktion
als kohasiver Kraft einen sehr hohen Status einzuraumen« (Winthrop-Young 2005, 112; vgl.
Bollenbeck1994).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

schen Mythos (vgl. Tenorth 2015), seine »Vergétterung, die ewige Rezeption der
Humboldschen Schriften und die regelmifigen Kritiken, sowie die Reformulie-
rungen seiner Ideen lassen sich selbst in die nationale Inszenierung und Erzih-
lung Deutschlands als Kultur- und Bildungsnation einbetten. Der Bildungskanon
bestand zudem lange Zeit vorrangig aus nationalen Imaginiren wie Goethe und
Schiller; Goethe war selbst und ist der Archetyp der Kultur- und Bildungsnation
Deutschland (vgl. Siegert 1993) und Bildungsgeschichte war bis in die 6cer Jahre
meist reine Nationalgeschichte (vgl. Késsler 2020).

Auch aktuell fehlt es nicht an Beispielen, um die Verschrinkung von Bildung
und Nation zu verdeutlichen. Beispielsweise markiert Allmendinger das heutige
Deutschland als »Bildungsrepublik« und die deutsche Gesellschaft als »Bildungsge-
sellschaft« (2013). Bildung bestimme gegenwirtig »mafigeblich iiber Lebenschan-
cen« und befihige »Menschen, ein selbstbestimmtes Leben zu fithren«. Und nicht
nur die individuellen Schicksale basieren nach ihr auf Bildung, auch ist Bildung ein
wichtiger »Motor fir die wirtschaftliche Entwicklung und Innovation von morgen«
(Allmendiger 2013).

Diese 6konomische Verknappung der Bildung als Ressource fithrt an anderer
Stelle wieder vermehrt zum Griff nach der alten guten sakademischen Germa-
nia<. Zwar ist der reine Riickgriff auf Humboldt seltener geworden und es finden
sich meist Reformulierungen/Problematisierungen des klassischen Bildungsver-
standnisses in Komplizenschaft mit franzésischen oder US-amerikanischen Philo-
soph*innen, doch findet sich hier und da dieser einfache Riickgriff auf Humboldt
auch in der Gegenwart. So bringt bspw. Lenzen (Universititsprisident in Ham-
burg) in Bildung statt Bologna (2014) den deutschen Humboldt gegen den »Sieg« der
britisch-amerikanisch akzentuierten Universititsvorstellungen iiber das klassische
Universititsideal deutscher Provenienz« in Stellung. Deutschland wird in diesem
Buch hier und da mit Europa gleichgesetzt; Humboldt war nach Lenzen auch Eu-
ropier (vgl. ebd., 8, 13) und eigentlich kimpfen wir den gleichen Kampf wie schon
zu Zeiten von Humboldt: es gilt Bildung, statt reine Verwertbarkeit und blof3es
Nittzlichkeitsdenken, in die Universititen zu bringen (vgl. ebd., 82).

In einem anderen politischen Lager findet sich ein weiteres Exemplar dieser
Riickkehr zur deutschen Bildung um sich gegen eine verwertbare Bildung und
dem Menschen als Humankapital zu positionieren: Wie man eine Bildungsnation an
die Wand fahrt (Kraus 2017). Nach diesem Werk erodieren die nationalen und kul-
turellen Fundamente, da sich die sogenannten Deutschen selbst verleugnen und
verachten. Also neben der Okonomisierung der Bildung wird die Schuld unter an-
derem den Alliierten mit ihrer Re-Education und ihren US-amerikanischen Pid-

14 Hier ist es auch wichtig zu markieren, dass die historische Erziehungswissenschaft sich
»kaum an den historischen Debatten der letzten beiden Jahrzehnte« unter anderem zu Ko-
lonialismus, Postkolonialismus und Migration beteiligt habe (vgl. Kdssler 2020, 12).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

251


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Robert Wartmann

agog*innen wie John Dewey zugeschrieben, der die »Neigung der Deutschen zum
Nationalsozialismus schon in den Philosophien und Schriften von Luther, Kant,
Herder, Hegel, Fichte, Schelling, insgesamt des Deutschen Idealismus angelegt
sah« (ebd., 14f.). Es brauche im Umbkehrschluss fiir Kraus somit wieder mehr Fich-
te, dessen »Bildungsredenc« als Reden >von Deutschen schlechtwege >fiir Deutsche

16]

schlechtweg 1« waren und eine Bildung, die »als >Rettungsmittel'*®! und >Er-

haltungsmittel einer deutschen Nation iiberhaupt”)« gefasst war und mit der
18] und »Griindlichkeir ! als »acht
deutsch? in das >nationale Gedichtnis'!?")« eingeschrieben werden sollten und
wurden (Ricken 2006, 322).

Noch verwunderlicher wird es, wenn deutschsprachige Bildung und Bildungs-

»die »Naturgemdssheitc, »Echtheits, >Geistigkeit’[

theorie nicht nur fiir Deutschland in Stellung gebracht wird, sondern Bildung dhn-
lich wie bei Humboldt fiir die gesamte Menschheit bemiiht wird: als Menschen-
recht (Allmendinger 2013) oder als »kulturelles Erbe fiir die Weltgesellschaft« (San-
der 2018). Auch Bildung als Uberlebensinstrument in Moria (vgl. Krappmann 2013),
oder die dekoloniale Wendung des Bildungsbegriffs mithilfe deutschsprachiger
Bildungstheorie oder die Kopplung der Arbeiten Spivaks mit dem Bildungsbegriff
(vgl. Castro-Varela 2016) stimmen bedenklich.

Wimmer machte bereits 1988 in der Erziehungswissenschaft deutlich, dass die
(auch koloniale) »Barbarei [...] ein konstitutives Element der europiischen Moder-
ne« sei (Forster 2017; vgl. Wimmer 1988). Er versuchte diese Verwicklung auch bil-
dungstheoretisch immer wieder aufzuzeigen (vgl. Wimmer 1996, 1999, 2002, 2009),
womit sich Wimmer so lesen lisst, dass er die Wucherung des modernen Bil-
dungsdiskurses dekonstruktiv eingrenzte. Zwar wurde dies nie ausbuchstabiert,
aber Wimmer bemiihte bereits Friedrich Kittlers Aufschreibesysteme 1800 1900 und
Derridas Die Einsprachigkeit des Anderen und die Prothese des Ursprungs, um auf den
Kurzschluss zwischen Mittterlichkeit, Pidagogik, Sprache, Kultur, Nationalitit und
Staatsbiirgerschaft in einer Art >hermeneutischen Lebensform« hinzuweisen (vgl.
Wimmer 2009, 58). Auch stellte Wimmer in dem Text »Spiegel ohne Staniol« (1999)
bereits einige wichtige Fragen: Warum wirkt die Nation als Erfindung und Kon-
struktionen so unverinderlich und natiirlich? Was kénnte an die Stelle dieser Kon-
struktion treten? Wie lief3e sich das institutionalisierte (oder das materialisierte)

15 Fichte (1845) 1960, VII, 266. Aufgrund der besseren Lesbarkeit werden die Verweise innerhalb
der Zitate hier in die FuRnoten verschoben. Alle Zitate beziehen sich auf Ricken 2006, 322.

16 Ebd. VII, 274.

17 Ebd. VI, 280.

18 Ebd. VIl 337.

19 Ebd. VIl 403.

20 Ebd. VIl 365.

21 Assmann 1993.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Nationale nach dessen »Richtungssinn, phantasmatischen Kern, dessen Ausschlie-
Rungsmechanismen, mythischen, ideologischen, symbolischen oder imaginiren —
Identifikationsangeboten [..] lesbar« machen (Wimmer 1999, 64)? Wie konnte eine
Politik aussehen, die gegen die »mythische Funktion mit ihren nationalen, vélki-
schen, ethischen und &dsthetischen Wirkungen« gerichtet ist (ebd.)?

Neben den bereits erwahnten Verschrinkungen des Humboldtschen Denkens
und Handelns mit nationalen Diskursen lisst sich nach Wimmer auch Humboldts
hermeneutische Sprachauffassung, sowie sein >Strukturtypus« des individuellen
Allgemeinen und die Sehnsucht nach der einen urspriinglichen Sprache dem »My-
thos der Nationalsprache« zuordnen. Der »metaphysische [..] Humanismus des
einen Menschengeschlechts und der einen Sprache« funktioniert nach dem glei-
chen Muster wie der des Nationalismus, nur das an die Stelle der einen Nation die
Menschheit tritt. Es findet sich bei Humboldt ein Kurzschluss von einem Mensch-
heitsgeschlecht, einer urspriinglichen Sprache und einer Welt, womit auch hier die
Naturalisierung der »Zugehorigkeit zu einer Sprachgemeinschaft bzw. zur Sprach-
gemeinschaft als Einer und Eigener« betrieben wird (Wimmer 2009, 72).

Trotz aller Entleerung des Begriffs Bildung (vgl. Schifer 2011) erméglicht die-
ser Begriff im Alltag ein gemeinsames, eigenes und einsprachiges Sprechen und
Schreiben iiber das Auf- und Weiterwachsen. Als Grundbegriff der Erziehungswis-
senschaft schafft er zudem einen erkenntnis- und disziplinpolitischen Zusammen-
hang und ein Allgemeines der Erziehungswissenschaft, trotz aller eigentiimlicher
Ausrichtungen an den Grenzen dieser Disziplin. Inwiefern diese Eigentiimlich-
keiten, wie beispielsweise die Dekonstruktion oder Widerstreitkonzeption in der
bestehenden institutionellen Verankerung das individuelle Allgemeine der Erzie-
hungswissenschaft politisch-strategisch stiitzen oder brechen, bleibt zu diskutie-
ren. Doch auf den ersten Blick scheint es keine Rolle zu spielen, wie eigentiimlich
die Einsitze und Grenzginge sind: Egal ob Dekonstruktion, Systemtheorie, Psy-
choanalyse, Widerstreitkonzeption, Subjektivierungstheorie oder radikale Demo-
kratietheorie, sie laufen alle unter dem allgemeinen Dach der deutschsprachigen
Bildung(stheorie). Aller Kritik und Fluchtversuche vor dem individuellem Allge-
meinen Humboldts zum Trotz (bspw. Koller 1997) ist dieser Strukturtypus auch in
der akademischen Welt in >Fleisch und Blut« itbergegangen (Ricken 2006, 318), »die
Formierung des >individuellen Allgemeinen« ist weiterhin die »Aufgabe der Bil-
dungsinstitutionen« (Wimmer 2009, 59) und die Erfindung oder Konstruktion des
individuellen Allgemeinen hat sich (auch mit der Bildungstheorie) institutionali-
siert (vgl. Wimmer 1999, 63f.). Und die Frage, inwiefern deutsche Bildungstheorie
mithilfe des Poststrukturalismus oder cultural turns an der Wiedergutwerdung der
deutschen Kultur und Bildung gearbeitet hat und arbeitet und inwiefern dies mit

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

253


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Robert Wartmann

der Wiedergutwerdung der deutsch-nationalen Identitit (vgl. Czollek 2020b, 65)
verschrinkt ist, bleibt zu diskutieren.?*

Eignen sich die kritische Bildungstheorie und der Bildungsbegriff samt der
Verwicklungen mit Individualismus, Kapital, Staat, Geistigkeit und Nation als Me-
dium fiir einen epistemischen Bruch? Ohne die politischen Leistungen etwa der
poststrukturalistischen Bildungstheorie absprechen zu wollen, muss trotzdem die
Frage gestellt werden, ob die Dekonstruktion oder das papierreiche Eingrenzen der
Bildung; ob die Dezentrierungen der Selbst-Bildung, sowie die macht-, differenz-,
alterititstheoretischen, post- oder dekolonialen Verschiebungen oder Absagen an
die klassische Bildung in der Lage waren/sind, das reale Imaginire der Einspra-
chigkeit und die meist ignorierten Verwicklungen mit dem realen Mythos der Na-
tion zumindest zu irritieren oder ob diese Verwicklungen nicht trotz oder gerade
durch diese vielen Eigentiimlichkeiten unter dem Dach des Bildungsbegriffs und
der Disziplin der Bildungs- und Erziehungsphilosophie gestiitzt, hervorgebracht
und reproduziert werden?

5. Das postkoloniale Ende der Bildung

Dass wir Bildung (vielleicht) abschaffen sollten (vgl. Ricken und Masschelein 2003;
Wimmer 2014a, 248) oder einen anderen Umgang mit den Bildungsruinen benéti-
gen (Wimmer 2002), wissen wir bereits. Auch wissen wir, dass wir (noch) nicht in
der Lage sind, den epistemischen Bruch zu vollziehen oder zumindest den Bann
hermeneutischer Sprachspiele und Strukturtypen wie das individuelle Allgemeine
zu durchbrechen (vgl. Wimmer 2014b, 440; Wimmer 2009, 59).

Doch wie konnen die kritischen Eigentiimlichkeiten der Bildungstheorie einer-
seits der Institutionalisierung des individuellen Allgemeinen entfliehen, aber auch
andererseits konkreter und politisch wirksam(er) werden? Nach den vorangegan-
genen Uberlegungen scheinen eine verstirkte Fokussierung der Verwicklungen
zwischen Bildung, Nation, Geistigkeit und Kapitalismus und eine daran ankniip-
fende Provinzialisierungsstrategie der Bildung erste, notwendige und konkrete

22 Obwohl Ricken in Die Ordnung der Bildung auf Georg Bollenbeck und Aleida Assmann ver-
weist und die Verschrankung zwischen Bildung und Nation im thematisiert, wird eine mog-
liche nationale Dimension der auch akademischen Wiedergutwerdung der Bildung seit den
8oern nicht thematisiert (vgl. Ricken 2006, 19ff., 167,197, 321f.). Auch die Lesart im Anschluss
Bollenbecks, nach der sich das Deutungsmuster Bildung nur »zunehmend« nationalistisch
aufgeladen hitte und Bildung »von Anfang an« einen »impliziten metapolitischen und na-
hezu idealistisch-individualistischen Charakter« gehabt hitte, scheint mir der Arbeit Bollen-
becks nicht ganz gerecht zu werden und auch die Verschrankung zwischen Bildung und Na-
tion zu verharmlosen (Ricken 2006, 197).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Handlungsschritte zu sein (vgl. JaSovd und Wartmann 2021). Auch die Hetero-
genese des Sprech- und Institutionalisierbaren in Bezug auf Aufwachsens- und
Veranderungsprozesse abseits des Bildungsbegrifts und abseits des deutschen,
wie auch europiisch-nordamerikanischen Referenzsystems diirfte ein wichtiger
Schritt sein (vgl. ebd.). Und neben den macht-, subjektivierungs-, sprach- und
differenztheoretischen Interventionen gegen Identitislogiken und Totalitits-
denken (auch in den eigenen Zugriffen) sollten Ideologie-, Kapitalismus- und
Nationalismuskritik zentrale Stiitzpfeiler der akademischen Auseinandersetzung
mit Bildung werden, ohne bspw. Kritische Theorie und Poststrukturalismus sowie
Ideologiekritik und Dekonstruktion gegeneinander auszuspielen (vgl. Wimmer
1999, 63£.).%

Lisst sich mit dem hier nur angerissenen historischen und gegenwirtigen Bal-
last des Bildungsbegriffs an der Bildungstheorie als Disziplin festhalten? Gehort
die akademische Beschiftigung mit Bildung in der gegenwirtigen institutionel-
len und einsprachig-medialen Verankerung gestrichen? Braucht die Bildungstheo-
rie einen postcolonial turn oder vielleicht sogar ein Ende der Bildung? Wenn ja,
wie ldsst sich eine (kritische) Bildungstheorie streichen? Wie lisst sich (zum Bei-
spiel) einer Heterogenese und Gleichzeitigkeit diskursiv-materieller Apparaturen
auf dem und abseits des Papiers zuarbeiten, ohne die zentrale Stellung des Bil-
dungsbegriffs oder die Festung Humboldt in einer Weise aufzugeben, die das mit
der Bildungstheorie verbundene widerstindige Potential aufs Spiel setzt oder den
dann frei werdenden diskursiv-materiellen Raum innerhalb der Erziehungs- und
Bildungswissenschaft bspw. einem neuen problematischen Signifikanten wie dem
Kompetenzbegrift iiberlisst, mit einer (méglicherweise) einhergehenden zusitz-
lichen Steigerung von Okonomisierung und Empirisierung®* von Universitit und
Wissenschaft?

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. 1959. 1972. »Theorie der Halbbildung.« In Gesammelte Schrif-
ten, Band 8: Soziologische Schriften 1, herausgegeben von Rolf Tiedemann, 93-121.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

23 Spivaks Verschrankung von Marxismus, Dekonstruktion, Feminismus und nicht-akademi-
schem Engagement diirfte fiir solche Uberlegungen einen sehr fruchtbaren Ausgangspunkt
bilden.

24  Hier sei darauf hingewiesen, dass mit der Frontstellung gegen Okonomisierung und Empiri-
sierung zwar an kritische und auch poststrukturalistische Bildungstheorien angekniipft wird,
sich damit jedoch problematische bildungsbiirgerlich-nationale Abgrenzungsdiskurse wie-
derholen, wodurch das reproduziert wird, was eigentlich kritisiert werden soll (vgl. Bollen-
beck 1994, 22,197).

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

255


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Robert Wartmann

Allmendinger, Jutta. 2013. »Bildungsgesellschaft. Uber den Zusammenhang von
Bildung und gesellschaftlicher Teilhabe in der heutigen Gesellschaft.« Bundes-
zentrale fiir politische Bildung. Letzter Zugriff 01.11.2020. https://www.bpb.d
e/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung.

Assmann, Aleida. 1993a. Arbeit am nationalen Geddchinis. Eine kurze Geschichte der deut-
schen Bildungsidee. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Barad, Karen. 2007. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the Entangle-
ment of Matter and Meaning. Durham, London: Duke University Press.

Bhabha, Homi. 2011. Die Verortung der Kultur. Tibingen: Stauffenberg.

Bollenbeck, Georg. 1994. Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungs-
musters. Frankfurt a. M.: Insel.

Bolz, Norbert. 1996. »Einleitung. Die Moderne als Ruine.« In Denken in Ruinen, her-
ausgegeben von Norbert Bolz, Willem von Reijen, 7-23. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Castro, Varela und Maria do Mar. 2016. »Von der Notwendigkeit eines epistemi-
schen Wandels. Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse.« In Mi-
gration: Auflosungen und Grenzziehungen. Perspektiven einer erziehungswissenschaftli-
chen Migrationsforschung, herausgegeben von Thomas Geier, Katrin Ulrike Zabo-
rowski, 43-59. Wiesbaden: Springer VS.

Castro, Varela, Maria do Mar und Nikita Dhawan. 2015. Postkoloniale Theorie. Eine
kritische Einfiilhrung. Bielefeld: transcript.

Chakrabarty, Dipesh. 2010. Europa als Provinz. Perspektiven postkolonialer Geschichts-
schreibung. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Czollek, Max. 2020a. Desintgriert euch! Miinchen: btb.

Czollek, Max. 2020b. Gegenwartshewdltigung. Miinchen: btb.

Derrida, Jacques. 1986. »Sporen. Die Stile Nietzsches.« In Nietzsche aus Frankreich,
herausgegeben von Werner Hamacher, 183-224. Frankfurt a. M., Berlin: Ull-
stein.

Derrida, Jacques. 2003. Die Einsprachigkeit des Anderen und die Prothese des Ursprungs.
Miinchen: Wilhelm Fink.

Dhawan, Nikita. 2014. »Affirmative Sabotage of the Master’s Tools: The Paradox of
Postcolonial Enlightenment.« In Decolonizing Enlightenment: Transnational Justice,
Human Rights and Democracy in a Postcolonial World, herausgegeben von ders., 19-
78. Opladen: Barbara Budrich.

Fichte, Immanuel Hermann (Hrsg). 1965. Johann Gottlieb Fichte. Sammtliche Werke,
Reprint der Ausgabe Berlin 1845-1846. Berlin, New York: Walter de Gruyter.
Forster, Edgar. 2017. »Ausblick auf das Ende des kolonialen Denkens.« In Ver-ant-

wortung. Im Anschluss der poststrukturalistischen Einschnitte, herausgegeben von
Sara Vock, Robert Wartmann, 187-206. Paderborn: Ferdinand Schéningh.
Foucault, Michel. 1970. 1993. Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a. M.: Fischer.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung

Das postkoloniale Ende der Bildung

Humboldt, Wilhelm von. 1960-1981. Wilhelm von Humboldt. Werke in fiinf Binden.
Herausgegeben von Andreas Flitner, Klaus Giel. Darmstadt: WBG (zitiert als:
W - Bandzahl 1-V - Seitenzahl).

Humboldt, Wilhelm von. 2016. Uber die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbau-
es. Berlin: Hofenberg.

Jasovd, Michaela und Robert Wartmann. 2021. »Bildung provinzialisieren.« Sonder-
heft »Tertium Comparationis«. Postkoloniale Perspektiven in den Bildungs- und Erzie-
hungswissenschaften. Minster: Waxmann (Im Erscheinen).

Jasovd, Michaela. 2021. Bildung als deutscher Sonderweg. Reflexionen zur Verschrinkung
zwischen Bildung und Nation. Unveré6ffentlichte Masterarbeit. Universitit Ham-
burg.

Kien-Nghi. 2014. »Imperfect Steal: Humboldts Erben in postkolonialer Liquidati-
onskrise?« No-humboldt21.de. Letzter Zugrift 04.08.2020. https://www.no-hu
mboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer
-liquidationskrise/.

Kittler, Friedrich. 1986. Grammophon Film Typewriter. Miinchen: Brinkmann & Bose.

Kittler, Friedrich. 1995. Aufschreibesysteme 1800 -1900. Miinchen: Wilhelm Fink.

Knobloch, Phillipp D. Th. 2019. »Subjektivierung und moderne/koloniale Bil-
dung. Zur Formierung von Grenzsubjekten.« In Subjektivierung. Erziehungswis-
senschaftliche Theorieperspektiven, herausgegeben von Norbert Ricken, Rita Casa-
le, Christiane Thompson, 169-176. Weinheim, Basel: Beltz.

Koller, Hans-Christoph. 1999. »Bildung im Widerstreit. Bildungstheoretische Uber-
legungen im Anschluf} an Lyotards Konzeption pluraler Diskurse.« In Kritische
Erziehungswissenschaft — Moderne — Postmoderne Bd. 2, herausgegeben von Win-
fried Marotzki, Heinz Siinker, 80-104. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Koller, Hans-Christoph. 1997. »Bildung in einer Vielfalt von Sprachen. Zur Aktua-
litit Humboldts fiir die bildungstheoretische Diskussion unter den Bedingun-
gen der (Post-)Moderne.« In Die Zukunft des Bildungsgedankens, herausgegeben
von Lutz Koch, Winfried Marotzki, Alfred Schifer, Schriftenreihe der Kommis-
sion Bildung- und Erziehungsphilosophie der DGfE, 45-64. Weinheim: Deut-
scher Studien Verlag.

Koller, Hans-Christoph. 2001. »Bildung und die Dezentrierung des Subjekts.« In
Dekonstruktive Pidagogik. Erziehungswissenschaftliche Debatten unter poststruktura-
listischen Perspektiven, herausgegeben von Bettina Fritzsche u. a., 35-48. Opla-
den: Leske + Budrich.

Koller, Hans-Christoph. 2012. Bildung anders denken. Einfiihrung in die Theorie trans-
formatorischer Bildungsprozesse. Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, Hans-Christoph. 2016. »Ist jede Transformation als Bildungsprozess zu be-
greifen? Zur Frage der Normativitit des Konzepts transformatorischer Bil-
dungsprozesse.« In Von der Bildung zur Medienbildung, herausgegeben von Dan
Verstindig, Jens Holze, Ralf Biermann, 149-161. Wiesbaden: Springer VS.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

257


https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/

258

Robert Wartmann

Kossler, Till. 2020. Aufgaben und Ziele der Historischen Erziehungswissenschaft in der Ge-
genwart. Antrittsvorlesung an der Universitit Halle. Unverdffentlichtes Manu-
skript.

Kraus, Josef. 2017. Wie man eine Bildungsnation an die Wand fahrt. Und was Eltern jetzt
wissen miissen. Stuttgart: Herbig.

Latour, Bruno. 1998. Wir sind nie modern gewesen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lenzen, Dieter. 2014. Bildung statt Bologna! Berlin: Ullstein.

Liders, Jenny. 2007. Ambivalente Selbstpraktiken. Eine Foucault’sche Perspektive auf Bil-
dungsprozesse in Weblogs. Bielefeld: transcript.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

Masschelein, Jan und Norbert Ricken. 2003. »Do We (Still) Need the Concept of
>Bildung<?« Educational Philosophy and Theory 35, 2.: 139-154.

Messerschmidt, Astrid. 2020. »Bedingt und kontextualisiert — Notizen zur Bil-
dung in machtvollen Verhiltnissen.« In unbedingte bildung. Perspektiven kritischer
Bildungstheorie, herausgegeben von Carsten Biinger, Martina Liitke-Harmann,
159-170. Wien: Locker.

Miinker, Stefan und Alexander Roesler. 2012. Poststrukturalismus. Weimar: Metzler.

Pongratz, Ludwig. 2002. »Bildung als Ware — Die Transformation des Bildungs-
biirgers zum Selbst-Vermarkter.« In Erich Fromm — Erziehung zwischen Haben und
Sein, herausgegeben von Johannes Clafien, 37-56. Eitorf: gata.

Ricken, Norbert. 2006. Die Ordnung der Bildung. Beitrige zu einer Genealogie der Bil-
dung. Wiesbaden: Springer VS.

Ricken, Norbert. 2015. »Bildung als Dispositiv. Bemerkungen zur (Macht-)Logik
eines Subjektivierungsmusters.« In Medien — Bildung — Dispositive Beitrige zu ei-
ner interdisziplindren Medienbildungsforschung, herausgegeben von Julius Othmer,
Andreas Weich, 41-58. Wiesbaden: Springer VS.

Sander, Wolfgang. 2018. Bildung ein kulturelles Erbe fiir die Weltgesellschaft. Frankfurt
a. M.: Wochenschau.

Sanders, Olaf. 2013. »Philosophie pidagogisieren, Lyotard zum Beispiel. Und: Wo-
zu Bildungsphilosophie?« In Pidagogisierung, herausgegeben von Alfred Schi-
fer, Christiane Thompson, 85- 102. Open Access Online Publikation der Martin-
Luther-Universitit Halle-Wittenberg.

Schifer, Alfred und Michael Wimmer. 1999a. »Reihe Grenziiberschreitungen.« In
Identifikation und Reprisentation, herausgegeben von dies., Reihe Grenziiber-
schreitung, Vol 2. Wiesbaden: Verlag fir Sozialwissenschaften.

Schifer, Alfred und Michael Wimmer. 1999b. »Einleitung. Zu einigen Implikationen
der Krise des Reprisentationsgedankens.« In Identifikation und Reprisentation,
herausgegeben von dens., Reihe Grenziiberschreitung, Vol. 2, 9-26. Wiesbaden:
Verlag fir Sozialwissenschaften.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das postkoloniale Ende der Bildung

Schifer, Alfred. 2009. Die Erfindung des Pidagogischen. Paderborn: Ferdinand Scho-
ningh.

Schifer, Alfred. 2011. Das Versprechen der Bildung. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Schifer, Alfred. 2014. »Einleitung: Die An-Archie der Ordnung und das Problem
der Bindung.« In Hegemonie und autorisierende Verfithrung, herausgegeben von
dems., 7-24. Paderborn: Ferdinand Schéningh.

Siegert, Bernard. 1993. Relais. Geschicke der Literatur als Epoche der Post. 1751-1913. Ber-
lin: Brinkmann und Bose.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 1985. »Verschiebung und der Diskurs der Frau.« In
Dekonstruktiver Feminismus. Literaturwissenschaft in Amerika, herausgegeben von
Barbara Vinken, 183-218. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 1996. »Transnationality and Multiculturalist Ideology.
Interview with Gayatri Chakravorty Spivak von Deepika Bahri and Mary Va-
sudeva.« In between the lines. South asian and postcoloniality, herausgegeben von
Deepika Bahri, Mary Vasudeva, 64-92. Philadelphia: Temple University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2008a. Can the subaltern speak ? Postkolonialitit und su-
balterne Artikulation. Wien, Berlin: Turia + Kant.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2008b. »Weitere Uberlegungen zur kulturellen Uber-
setzung.« Transversal.at. Letzter Zugriff 28.04.20. https://transversal.at/trans
versal/o608/spivak/de.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2012. An Aesthetic Education in the Era of Globalization.
Cambridge: Harvard University Press.

Tenorth, Heinz-Elmar. 2010. »Wilhelm von Humboldts (1767-1835) Universititskon-
zept und die Reform in Berlin — eine Tradition jenseits des Mythos.« Zeitschrift
fiir Germanistik 20: 15-28.

Tenorth, Heinz-Elmar. 2015. »Humboldts Modell - Konzept, Idee und Realitit des
deutschen Universititsmodells, von Berlin aus gesehen.« In Differenzierung im
Hochschulsystem. Nationale und internationale Entwicklungen und Herausforderun-
gen, herausgegeben von Ulf Banscherus u. a., 77-94. Miinster, New York: Wax-
mann.

Tenorth, Heinz-Elmar. 2017. »Die Vergétterung. Wilhelm von Humboldt wird seit
je missverstanden. Kritische Bilanz eines Mythos.« DIE ZEIT Nr. 26, 22. Juni
2017. Letzter Zugrift 28.04.2020. https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-h
umboldt-mythos-gelehrter-politiker.

Wimmer, Michael. 1988. Der Andere und die Sprache. Vernunftkritik und Verantwortung.
Berlin: D. Reimer.

Wimmer, Michael. 1996. »Die Gabe der Bildung. Uberlegungen zum Verhiltnis von
Singularitit und Gerechtigkeit im Bildungsgedanken.« In Alteritit Pluralitit Ge-
rechtigkeit. Randginge der Pidagogik, herausgegeben von Jan Masschelein, Mi-
chael Wimmer, 127-162. Sankt Augustin, Leuven: Academia Verlag & Leuven
University Press.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

259


https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker

260

Robert Wartmann

Wimmer, Michael. 1999. »Spiegel ohne Stanniol. Zum Status der Reprisentati-
on in der wissenschaftstheoretischen Grundlagendiskussion.« In Identifikation
und Reprisentation, herausgegeben von Alfred Schifer, Michael Wimmer, 39-67.
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Wimmer, Michael. 2002. »Bildungsruinen in der Wissensgesellschaft. Anmerkun-
gen zum Diskurs tiber die Zukunft der Bildung.« In Die verkaufte Bildung. Kritik
und Kontroversen zur Kommerzialisierung von Schule, Weiterbildung, Erziehung und
Wissenschaft, herausgegeben von Ingrid Lohmann, Rainer Rilling, 45-68. Wies-
baden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Wimmer, Michael. 2003. »Machbarkeitsphantasien und Zukunftsvorstellungen in
der Pidagogik.« In Machbarkeilsphantasien und Zukunftsvorstellungen in der Pid-
agogik, herausgegeben von Alfred Schifer, Michael Wimmer, 185-203. Opladen:
Leske und Budrich.

Wimmer, Michael. 2009. »Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-
gularitit. Sprache als Bildungsmedium bei Humboldt und Derrida.« In Medien,
Technik und Bildung, herausgegeben von Michael Wimmer, Ludwig Pongratz,
Roland Reichenbach, Schriftenreihe der Kommission Bildung- und Erzie-
hungsphilosophie der DGfE, 57-84. Paderborn u. a.: Ferdinand Schéningh.

Wimmer, Michael. 2013. »Das Selbst als Phantom.« In Inszenierung und Optimierung
des Selbst. Zur Analyse gegenwdrtiger Selbsttechnologien, herausgegeben von Ralf
Mayer, Chistiane Thompson, Michael Wimmer, 295-321. Wiesbaden: Springer
VS.

Wimmer, Michael. 2014a. »Antihumanismus, Transhumanismus, Posthumanis-
mus: Bildung nach ihrem Ende.« In Menschenverbesserung Transhumanismus.
Jahrbuch fiir Pidagogik 2014, herausgegeben von Sven Kluge, Ingrid Lohmann,
Gerd Steffens, 237-266. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Wimmer, Michael. 2014b. »Vergessen wir nicht — den Anderen! Anmerkungen zur
Konjunktur des Diskurses iiber Heterogenitit in der Pidagogik.« In Pidagogik
als Wissenschaft des Unmiglichen, herausgegeben von dems., 431-452. Paderborn:
Ferdinand Schéningh.

Wimmer, Michael. 2016. »Nachwort.« In Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum
Paradoxieproblem in der Pidagogik, herausgegeben von dems., 355-371. Bielefeld:
transcript.

Winthrop-Young, Geoffrey. 2005. Friedrich Kittler zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Wrana, Daniel. 2021. »Wusste Achill von sich, dass er frei war? Zur Problematisie-
rung des Selbstwissens in der Kulturgeschichte der Subjektivitit.« In Selbstsein
als Sich-Wissen. Zur Bedeutung der Wissensgeschichte fiir die Historisierbarkeit des Sub-
jekts, herausgeben von Thomas Alkemeyer, Sandra Janfden, 59-89. Tibingen (im
Erscheinen).

Zima, Peter V. 2012. Essay/Essayismus. Zum theoretischen Potenzial des Essays: Von Mon-
taigne bis zur Postmoderne. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zu den Autoren und Autorinnen

Jens Eberhardt, Studium der Philosophie und Geschichtswissenschaft (B.A.) an
der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg. Studiert derzeit Philosophie an
der Universitit Leipzig. Forschungsinteressen: Interkulturelle Philosophie, Wis-
senschaftstheorie, zeitgendssische Fragen der Ethik.

Daniel Hildebrandt, Studium der Erziehungswissenschaften mit den Schwerpunk-
ten Bildungstheorie und Gesellschaftsanalyse. Zurzeit Lehrbeauftragter am Insti-
tut fir Pidagogik der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg. Forschungs-
schwerpunkte: Kritische Bildungstheorie, Bildungsphilosophie, Jugendkulturfor-
schung, psychoanalytische Sozialpsychologie.

Tim Hofmann, studiert derzeit Philosophie und Geschichte an der Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg. Er arbeitet dort als wissenschaftliche Hilfskraft am
Institut fiir Psychologie. Forschungsinteressen: philosophische Asthetik sowie So-
zialphilosophie.

Stefan Knauf, Dr. phil., Studium der Politikwissenschaft, Medien- und Kommu-
nikationswissenschaft und der Philosophie. Wissenschaftlicher Mitarbeiter am In-
stitut fir Geowissenschaften und Geographie der Martin-Luther-Universitit Halle-
Wittenberg. Forschungsschwerpunkte: Rechtsphilosophie, Interkulturelle Philoso-
phie, (De)koloniales Denken in Lateinamerika, Umweltethik.

Constant Kpao Saré, Dr. phil., Studium der deutschen Literatur und Sprache
in Abomey-Calavi, Saarbriicken und Metz und der Verwaltungswissenschaften
in Speyer. Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Fakultit fiir Germanistik der
Université DAbomey Calavi und Fellow der Humboldt Stiftung. Forschungs-
schwerpunkte: Postkoloniale Erinnerungskultur in Afrika, Migrationsgeschichte,
deutsche Literatur des 19. Und 20. Jahrhunderts, Gegenwartsliteratur.

Andrej Krause, apl. Prof. Dr. phil. habil., Studium der Mathematik, Physik und
Philosophie. Auferplanmifiger Professor am Seminar fiir Philosophie der Martin-

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Auf den Spuren von Anton Wilhelm Amo

Luther-Universitit Halle-Wittenberg. Lehrauftrige fiir Philosophie und Logik am
Capuchin Franciscan Institute of Philosophy and Theology, Addis Abeba, Athio-
pien. Forschungsschwerpunkte: Metaphysik, Religionsphilosophie, Geschichte der
Logik.

Jacob Emanuel Mabe, PD Dr. Dr., Studium der Politikwissenschaft und Philoso-
phie. Forschungsschwerpunkte: Afrikanische Kultur- und Geistesgeschichte, Inter-
kulturelle Philosophie, Franzsischsprachige Philosophie, Européisch-afrikanische
Beziehungen aus politischer und philosophischer Perspektive.

Ram Adhar Mall, Prof. Dr. phil. Dr. h. c., Studium der Philosophie, Psychologie,
Sanskrit, englischen Sprache und Literatur sowie der Wirtschaftswissenschaften.
Griindungsprisident der Gesellschaft fiir interkulturelle Philosophie e. V. im Jahre
1992 und Seniorprofessor am Lehrstuhl fiir Religionswissenschaften der Friedrich-
Schiller-Universitit Jena. Forschungsschwerpunkte: Erkenntnistheorie, Logik, Mo-
ralphilosophie und Asthetik aus interkultureller Perspektive.

Arne Moritz, Dr. phil., Studium der Philosophie, der neueren und neuesten
Geschichte und der neuen deutschen Literaturgeschichte. Lehrkraft fiir be-
sondere Aufgaben am Seminar fir Philosophie der Martin-Luther-Universitit
Halle-Wittenberg. Forschungsschwerpunkte: Mittelalterliche Philosophie, Politi-
sche Philosophie, Hermeneutik, Religionsphilosophie, Asthetik, Philosophie des
Gartens und Didaktik des Ethik- und Philosophieunterrichts.

Gabriele Miinnix, Dr. phil., Studium der Philosophie und Mathematik an der Uni-
versitit Koln. Nach langjihrigen Lehrtitigkeiten an diversen Universititen (Diis-
seldorf, Innsbruck, Bamberg, Kéln, Bonn und Minster) heute im Ruhestand. Wei-
terhin titig in freier Vortrags- und Autorinnentitigkeit. Herausgeberin von Forum
Philosophie International und Prisidentin der Association Internationale des Professeurs
de Philosophie. Forschungsschwerpunkte: Phinomenologie des Bildes, Interkultu-
relle Philosophie, Fragen der Ethik- und Philosophiedidaktik.

Michaela Ott, Dr. phil., Studium der Philosophie und Filmwissenschaften. Profes-
sorin fiir Asthetische Theorien an der Hochschule fiir bildende Kiinste in Hamburg.
Forschungsschwerpunkte: Poststrukturalistische Philosophie, Asthetik des Films,
Raumtheorien, Affekttheorien, postkoloniale Fragestellungen, arabischer und afri-
kanischer Film.

Thomas Bernd Schmidt, Studium der Philosophie (B.A.) und Japanologie (M.A.).
Derzeit promoviert er iiber die hermeneutische Tradition Japans an der University

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zu den Autoren und Autorinnen

of Hawai’i at Manoa. Forschungsschwerpunkte: Zeitgendssische japanische Philo-
sophie.

Barbel Volkel, Dr. phil., Studium der Geschichte und evangelischen Theologie. Pro-
fessorin fiir Geschichte und ihre Didaktik an der Pidagogischen Hochschule Lud-
wigsburg. Forschungsschwerpunkte: Empirische Forschung im Hinblick auf his-
torische Sinnbildungskonstruktionen, Bedeutung von Neurobiologie und Kogniti-
onspsychologie fiir historisches Lernen, Hochschuldidaktik, juristische Aufarbei-
tung des Nationalsozialismus unter geschichtsdidaktischen Fragestellungen, Ge-
schichtsdidaktik unter den Bedingungen heterogener und inklusiver Bildung.

Zhuofei Wang, PD Dr. phil. habil., Studium der Literatur- und Kunstwissen-
schaften. Wissenschaftliche Mitarbeiterin des DFG-Reinhart-Kosseleck-Projektes
»Geschichten der Philosophie in globaler Perspektive« am Institut fiir Philosophie
der Universitit Hildesheim. Forschungsschwerpunkte: Interkulturelle Philoso-
phie, Leibphinomenologie, Asthetik und allgemeine Kunstgeschichte, chinesische
Philosophiegeschichtsschreibung und chinesische Philosophinnen in globaler
Perspektive.

Robert Wartmann, Studium der Erziehungs- und Bildungstheorie und Politikwis-
senschaft. Derzeit arbeitet er als wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir
Pidagogik der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg und promoviert dort
zur Bildungswissenschaft im Anschluss an Reprisentationskrise und Subjektkri-
tik. Forschungsschwerpunkte: Bildung, Technik und Medialitit, Wissenschafts-
theorie, Diffraktion und Dekonstruktion, Soziokulturelle Bedingungen von Bil-
dung und Erziehung.

Louis Wolfradt, studiert derzeit Erziehungswissenschaften an der Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg und arbeitet als wissenschaftliche Hilfskraft am
Seminar fur Philosophie und am Institut fiir Pidagogik. Forschungsinteressen:
Bildungs- und Erziehungsphilosophie, phinomenologische Erziehungswissen-
schaft, qualitative Sozialforschung, zivilgesellschaftliches Engagement und seine
Organisationsformen.

Uwe Wolfradt, Prof. Dr. phil. Dr. rer. nat., Studium der Psychologie, Ethnologie, Si-
nologie, Psychopathologie und Verhaltensbiologie. Wissenschaftlicher Mitarbeiter
am Institut fiir Psychologie der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg. For-
schungsschwerpunkte: Interkulturelle Personlichkeitsforschung, Dissoziative As-
pekte der Personlichkeit, Geschichte der Philosophie und Psychologie.

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

263


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Die konvivialistische Internationale

Das zweite konvivialistische Manifest
Fiir eine post-neoliberale Welt

2020, 144 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0

EPUB: ISBN 978-3-7328-5365-6

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.

17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6

E-Book:

PDF: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Harald Lemke

Szenarien der Ernahrungswende
Gastrosophische Essays
zur Transformation unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Anke Haarmann
Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S., kart., Dispersionsbindung

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book:

PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Gunter Gebauer

Wie wird man ein Mensch?
Anthropologie als Grundlage der Philosophie

2020, 262 S., kart.

29,50€ (DE), 978-3-8376-5493-6

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5493-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830456972 - am 14.02.2026, 08:34:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 08:

:44, hittps://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Geleitwort
	Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie
	Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle
	Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens
	Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo
	Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik
	Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo
	Ist interkulturelle Kommunikation möglich?
	Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung
	Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch‐philosophischen Historiographie
	Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche (Abélard, Lull, Cusanus) als Probleme Interkultureller Philosophie (Yousefi, Mall, Wimmer)
	Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien
	Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō
	Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus
	Das postkoloniale Ende der Bildung
	Zu den Autoren und Autorinnen

