
https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stefan Knauß, Louis Wolfradt, Tim Hofmann, Jens Eberhard (Hg.)
Auf den Spuren von Anton Wilhelm Amo

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stefan Knauß (Dr.), geb. 1983, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter (Abt. Nachhal-
tige Landschaftsentwicklung, Institut für Geowissenschaften und Geographie, 
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg). Nach dem Studium der Politik-
wissenschaft, Medien- und Kommunikationswissenschaft und Philosophie in 
Halle, Catania und Parma promovierte er in Philosophie und führte das DFG-
Forschungsprojekt »Eine physiozentrische Grundlegung des Rechts — Mit dem 
lateinamerikanischen Buen Vivir auf dem Weg zu einer Allgemeinen Erklärung 
der Rechte der Natur?« an der Universität Erfurt durch.
Louis Wolfradt, geb. 1995, studiert Erziehungswissenschaften an der Martin-Lu-
ther-Universität Halle-Wittenberg. Er hat zuvor Philosophie und Geschichte stu-
diert.
Tim Hofmann, geb. 1995, studiert Geschichte, Philosophie und Sozialkunde an 
der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.
Jens Eberhard (B.A.), geb. 1986, studiert Philosophie an der Universität Leipzig. 

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stefan Knauß, Louis Wolfradt, Tim Hofmann, Jens Eberhard (Hg.)

Auf den Spuren von Anton Wilhelm Amo
Philosophie und der Ruf nach Interkulturalität

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

 © 2021 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld  
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5697-8
PDF-ISBN 978-3-8394-5697-2
https://doi.org/10.14361/9783839456972
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Geleitwort

Anton Wilhelm Amo in transkultureller Perspektive

Matthias Kaufmann ....................................................................... 7

Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

Einführende Überlegungen

Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard ................................. 9

Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo,

Privatdozent für Philosophie in Halle

Kritische Blicke auf den Rassismus der deutschen Aufklärung

Bärbel Völkel ............................................................................. 23

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung

des Apatheia Gedankens

Überlegungen zu Amos Schrift »De humanae mentis apatheia«

Michaela Ott .............................................................................. 41

Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo

Jacob Emmanuel Mabe ................................................................... 55

Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Andrej Krause ............................................................................ 69

Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo

Constant Kpao Sarè ...................................................................... 83

Ist interkulturelle Kommunikation möglich?

Zur Schwierigkeit angemessenen Über-Setzens

Gabriele Münnix .......................................................................... 99

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung

Frantz Fanons antikoloniale Theorie und ihre Rezeptionsgeschichte

Daniel Hildebrandt ....................................................................... 115

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen

Historiographie

Grundlegende Überlegungen zu einer interkulturell

orientierten Philosophie

Ram A. Mall ............................................................................. 133

Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche

(Abélard, Lull, Cusanus) als Probleme Interkultureller Philosophie

(Yousefi, Mall, Wimmer)

Arne Moritz ............................................................................. 159

Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien

Zhuofei Wang ........................................................................... 193

Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō

Thomas Schmidt ........................................................................ 207

Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus

Uwe Wolfradt............................................................................ 223

Das postkoloniale Ende der Bildung

Robert Wartmann ....................................................................... 237

Zu den Autoren und Autorinnen ................................................. 261

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geleitwort

Anton Wilhelm Amo in transkultureller Perspektive

Matthias Kaufmann

»Interkulturalität ist das Gebot der Stunde.« Diese Feststellung gilt natürlich min-

destens seit einigen Jahrzehnten. Inzwischen wird indessen auch in Deutschland

einer immer breiteren Öffentlichkeit klar, wie unausweichlich, unverzichtbar und

»alternativlos« der physische und mentale, kulinarische und literarische, wissen-

schaftliche und künstlerische, aber auch ganz einfach alltägliche Austausch zwi-

schen sozialen Konstellationen ist, die man seit einiger Zeit als Kulturen bezeich-

net. Doch gilt es, hier genau hinzusehen:

Erstens kann man unter Interkulturalität Verschiedenes verstehen: Man kann

damit einen Austausch zwischen fest abgegrenzten Gebilden meinen, deren Mit-

glieder einander kaum oder gar nicht über die kulturellen Grenzen hinweg ver-

stehen können. Dies hätte Ähnlichkeiten dazu, wie man das traditionelle ius gen-

tium seit Suárez als ius inter gentes deutete, seit Bentham spricht man von inter-

national law. Das Nicht-Verstehen ist im Fall der Kulturen durch ein Gemisch aus

unterschiedlichen Sprachen, unterschiedlichen Religionen, unterschiedlichen Ge-

wohnheiten etc. bedingt. Man kann Interkulturalität jedoch auch als Sphäre des

transkulturellen, gemeinsamen »Gesprächs« interpretieren, vergleichbar dem ius

gentium als ius supra gentes, das viele Gemeinsamkeiten mit dem Naturrecht hatte,

um nochmals Suárez anzusprechen, auf den diese Differenzierung wohl zurück-

geht. Dass es da Konflikte und Missverständnisse geben kann, wird nicht bestrit-

ten, doch gelten diese nicht a priori als unüberwindbar. Bei dieser Deutung ver-

meidet man einen »Multikulturalismus in Mosaikform«, wie ihn Seyla Benhabib

bereits vor fast zwanzig Jahren kritisierte, eine Zersplitterung der Gesellschaft in

eine Vielzahl von »Identitäten«, die sich häufig genug auch noch überschneiden.

Zweitens muss klar sein, dass diese Interkulturalität sich wesentlich von der

durch Macht und Dominanz bestimmten Art unterscheidet, auf welche die seit

Jahrhunderten existierenden globalen Verflechtungen die meiste Zeit über verlie-

fen. Dabei geht es nicht um die idealistische Vision eines herrschaftsfreien, leiden-

schaftslosen Diskurses. Vielmehr sollen vergangene, insbesondere kolonialistische

Herrschaftsstrukturen und ihre innerlichen wie äußerlichen Restbestände ebenso

deutlich gemacht und vermieden werden, wie das gegenwärtige Ausnutzen militä-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Matthias Kaufmann

rischer, technischer und ökonomischer Stärke zum Nachteil des globalen Südens.

Der Austausch findet »auf Augenhöhe« statt, was eigentlich keiner Erwähnung be-

dürfen sollte.

Der vorliegende Band greift die zweite, transkulturelle Form der Begegnung

und des vieldimensionalen Austausches auf und zeigt aus unterschiedlichen

Perspektiven u. a. der Psychologie, der Pädagogik, der Philosophie, welche Wege

aus dem kolonialistischen Erbe bisher genommen wurden und welche Wegstrecke

noch zu gehen ist. Eine Auseinandersetzung mit Anton Wilhelm Amo in dieser

Weise in eine generellere Beschäftigung mit der Frage nach Interkulturalität

einzubetten, ist sicherlich sinnvoll und nützlich. So lässt sich seine Rezeptions-

geschichte in Bezug zu anderen Entwicklungen setzen, ohne dass man ihn, den

Philosophen, auf seine ungewöhnliche persönliche Historie reduziert. Es gilt, die

theoretischen Positionen dieses Denkers, der auf verschiedenen Wissensgebieten

auf der Höhe der fachlichen Diskussionen seiner Zeit war, welchen er originelle,

wenn vielleicht auch nicht bahnbrechende Beiträge hinzufügte, zu reflektieren

und kritisch zu würdigen.

Durch das gewählte Verständnis von Interkulturalität erübrigt sich die Frage,

ob Anton Wilhelm Amo nun ein deutscher oder ein afrikanischer Philosoph war,

da es keinen Grund gibt, diese beiden Identitäten gegeneinander auszuspielen.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie

Einführende Überlegungen

Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Der afrikanischstämmige Aufklärungsphilosoph Anton Wilhelm Amo hat fach-

wissenschaftlich wie gesellschaftspolitisch Konjunktur: Er interessiert sowohl

aufgrund seines besonderen Lebensweges und Bildungsganges als auch wegen

seines zum Teil verschollenen philosophischen Werkes, das neben Texten zur

Philosophie des Geistes, der Logik und Erkenntnistheorie auch ein Werk zur

Rechtsstellung Schwarzer1 Menschen im Europa der damaligen Zeit umfassen

soll.2

Auch über das akademische Interesse an Amo hinaus wird vor allem seine Bio-

graphie differenziert beurteilt: Wurde ihm einerseits durch seine aufklärerischen

Gönner eine außergewöhnliche universitäre Karriere ermöglicht, so kam er doch

als Versklavter nach Europa, wurde das Opfer von – aus heutiger Sicht rassisti-

scher – Verspottung und verließ Deutschland schließlich als mutmaßlich gebro-

chener Mann in Richtung des heutigen Ghanas. Es erstaunt daher nicht, dass Amo

nicht nur als Beleg für dieWeltoffenheit des aufklärerisch inspirierten preußischen

Absolutismus, sondern vor allem auch als prominentes Beispiel einer möglicher-

weise bis in die heutige Zeit andauernden strukturellen Benachteiligung außer-

europäischer, zum Teil rassialisierter Menschen betrachtet wird. Die Strahlkraft

Amos reicht dabei so weit, dass er in den Rang einer Symbolfigur für die gesell-

schaftliche Aufarbeitung des (deutschen) Kolonialismus und Rassismus erhoben

1 In Anlehnung an Bärbel Völkel (vgl. Völkel 2021 in diesem Band) haben wir uns dazu ent-

schieden, in dieser Einleitung die Hautfarbenbezeichnung ›Schwarz‹ großzuschreiben. Wir

weisen damit darauf hin, dass es uns nicht um eine Zuschreibung von Personeneigenschaf-

ten geht.

2 Es bleibt letztlich nicht vollends aufklärbar, warum uns die ArbeitDe iureMaurorum in Europa

(dt. Über die Rechtsstellung der Mohren in Europa) nicht erhalten ist. Monika Firla nimmt im

Anschluss an Brentjes (vgl. Brentjes 1976, 37f.) an, dass die Arbeit nie gedruckt wurde und

deswegen auch nicht als verschollen angenommen werden sollte (vgl. Firla 2002, 61). Damit

wendet sie sich explizit gegen Autoren wie Sephocle, der in dem Nichtauffinden der Arbeit

»a great deal of mysterie« sieht (vgl. ebd., zit. n. Sephocle 1992, 185).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

wird. Prominentestes Beispiel ist die Umbenennung der Mohrenstraße in Berlin-

Mitte in Anton-Wilhelm-Amo-Straße. Gegenwärtig bezeichnet man Amo als »ers-

ten schwarzen Philosophen Deutschlands«, einen »Vordenker für die Rechte der

Schwarzen, die Befreiungsbewegungen, die Abschaffung der Sklaverei«, ja gar als

»Lichtgestalt« und »Revolutionär« (Bloch 2020).

Die Verkürzung von Leben und Werk Anton Wilhelm Amos auf griffige »La-

bels« läuft allerdings bisweilen selbst Gefahr, zu einer bloßen Instrumentalisierung

seiner Person beizutragen. Jedenfalls kann sie der Komplexität und Vielschichtig-

keit seines Schaffens nur unzureichend gerecht werden. Ebenso blendet dagegen

eine vollständige Entpolitisierung Amos, etwa, indem man ihn als gewöhnlichen

(deutschen) Philosophen auffasst, wesentliche Teile dessen aus, was gegenwärtig

für die öffentliche Auseinandersetzung mit ihm bedeutsam ist. Amos Biographie

sowie seine philosophischen wie juristischen Arbeiten sind untrennbar mit der eu-

ropäischen Kolonialpolitik und zeitgenössischen Formen des Rassismus verbun-

den, auch wenn sie selbstverständlich nicht darin aufgehen. Ein Grund für uns

als Herausgeber, die Beiträge zu Amo systematisch um Texte zur interkulturellen

Philosophie zu ergänzen.

Philosophiemit interkultureller Einstellung zu betreiben, bedeutet für uns, den

Blick auf Chancen und Herausforderungen zu lenken, die mit Fremdheit verbunden

sind. Wir gehen dabei davon aus, dass die Erfahrung von Fremdheit ein wesentli-

ches Element kulturell geprägter Sinn- und Handlungszusammenhänge darstellt.

Kulturen prägen als Sinn- und Handlungszusammenhänge auch die Identität von

Menschen, ohne sie jedoch vollständig zu determinieren (vgl. Knauß 2021). Für die

Anerkennung der faktisch kaum zu leugnenden Bedeutsamkeit kulturell geprägter

Fremdheitserfahrungen ist es dabei weitestgehend unerheblich, ob es sich um ei-

ne »wesenhafte« oder »bloß vorgestellte« Fremdheit handelt.Die reiche handlungs-

und sprachpragmatische Dimension der Interkulturalität kann folglich nicht durch

einen Prinzipienstreit über den ontologischen Status von Kulturen für nichtig er-

klärt werden. Die vermeintliche Dichotomie zwischen einem Essentialismus bzw.

Konstruktivismus der Kulturen kann daher in den Hintergrund treten. Interkultu-

ralität bezeichnet für uns zwangsläufig einenMittelweg zwischen einem differenz-

losen Menschheitsuniversalismus, der die faktische Bedeutung von Kulturen leug-

net, und einem unüberwindbaren Kulturrelativismus, der bei aller Verschiedenheit

der Kulturen deren Möglichkeit des Austausches abstreitet (vgl. Knauß 2020, 173-

178).

Sich hier und heute philosophisch mit Anton Wilhelm Amo zu beschäftigen,

bedeutet für uns, sich in einen Hiatus zu begeben: Auf der einen Seite steht der

Anspruch, dem Denken möglichst unabhängig von Herkunft, Hautfarbe und Ge-

schlecht gerecht zu werden. Auf der anderen Seite scheint es allerdings doch not-

wendig, die mit jenen kontingenten, aber dennoch prägenden Merkmalen verbun-

denen Eigenheiten desDenkens und Fühlens sowie die damit verknüpftenNachtei-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie 11

le und Privilegien zur Sprache zu bringen. Sich dauerhaft und gleichsam produktiv

in diesem Zwiespalt einzurichten, bedeutet für uns, Philosophie mit interkulturel-

ler Einstellung zu betreiben. Leben undWerk von AntonWilhelmAmo laden auf be-

sondereWeise dazu ein, diesem »Ruf der Philosophie nach Interkulturalität« nach-

zugehen. Ob Amo als europäischer Aufklärungsphilosoph oder als afrikanischer

Philosoph zu deuten ist, mag exemplarisch die schwierigen Fragen nach (philo-

sophischer) Identität, Zugehörigkeit, erinnerungspolitischer Eingemeindung und

demorthaften Status eines »ZwischenWeltenSchreiben(den)« aufwerfen (Ette 2014,

24). Sie entbinden uns aber realiter nicht davon, Amo ebenso als Philosophen und

Juristen der Frühaufklärung ernst zu nehmen und uns seinen überliefertenWerken

hermeneutisch wie systematisch zu nähern. Dies trägt dazu bei, mögliche Kurz-

schlüsse einer vereinnahmenden Auslegung, die sich zu sehr auf Hautfarbe und

Herkunft Amos bezieht, zu vermeiden. Für eine erste Verortung dieses besonde-

ren frühaufklärerischen Denkers afrikanischer Herkunft soll nun die Quellenlage

zum Lebensweg und dem philosophischen wie juristischen Werk Amos kurz vor-

gestellt werden.

Anton Wilhelm Amo – Leben und Werk

Anton Wilhelm Amo wurde um 1700 im heutigen Ghana am Ufer des Golfes von

Guinea im Einzugsbereich der Hafenstadt Axim geboren. Die Gegend war von eu-

ropäischen Mächten umkämpft und ging 1642 von portugiesischer in holländische

Herrschaft über. Bereits 1612 entstand mit dem Fort Nassau die erste holländische

Niederlassung an der sogenannten »Goldküste«, dem heutigen Ghana (vgl. Brent-

jes 1976, 16).

Amo kam 1707 an den Hof von Braunschweig-Wolfenbüttel.3 Als persönliches

»Geschenk« für den Herzog gedacht, war er höchstwahrscheinlich in seinem Ge-

burtsland von Holländern versklavt und über Amsterdam verkauft worden. Ob er

am Hof in Wolfenbüttel als sogenannter »Hofmohr« gelebt hat, ist umstritten.4

Im Gegensatz zu anderen nach Europa verschleppten Afrikaner*innen, mit denen

3 Gemäß den Aufzeichnungen der hiesigen Kapelle wurde am 29.07.1707 »ein kleiner Mohr«

getauft. Der Vorname »Anton« gleicht dem seines herzöglichen Ziehvaters Anton Ulrich

von Braunschweig-Wolfenbüttel. Einer seine Söhne trägt ebenfalls den Namen »Wilhelm«.

»Amo« ist vermutlich dessen ursprünglicher Name.

4 Brentjes bestreitet Amos Tätigkeit als einfachem Hofmohr unter Verweis auf dessen »ener-

gische, flotte Handschrift«, die nicht zu der eines »halbgebildeten Dieners« passe (Brentjes

1976, 30). Firla dagegen wendet ein: »Die Bezeichnung ›Mohr‹ in diesem Zusammenhang be-

zieht sich eindeutig auf seine Tätigkeit als schwarzer Lakai, und dies belegt, daß er in jener

Zeit wie so viele andere Afrikaner eine Planstelle als ›Kammer-‹ oder ›Hofmohr‹ innehatte«

(Firla 2002, 59).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

die europäischen Höfe des Adels sich »exotisch« zu schmücken versuchten,5 wur-

de Amo bereits früh gefördert.6 Er erhielt durch Anton Ulrich von Braunschweig

und Lüneburg-Wolfenbüttel eine mehrsprachige Ausbildung und studierte ab 1727

in Halle Jura und Philosophie. De iure Maurorum in Europa (1729) (dt. Über die Rechts-

stellung der Mohren in Europa) bildete die Grundlage für Amos erste bekannte wis-

senschaftliche Disputation und beschäftigte sichmit der Rechtsstellung Schwarzer

Menschen in Europa.Diese aus heutiger Sicht besonders interessante Arbeit wurde

auf Latein verfasst, gilt aber bis heute als verschollen.7 Nach seinem ersten Hoch-

schulwechsel 1730 wurde er 1734 in Wittenberg mit seinem Werk De humanae men-

5 Eine eindrückliche bildliche Darstellung findet sich etwa exemplarisch in dem Gemälde von

Antoine Pesne (um 1750), das Henriette Karoline von Hessen-Darmstadt und ihren Schwar-

zen Diener zeigt, der ihr zu Füßen kniet und mit verträumten Blick Blumen reicht: »Dieses

Ambiente vermittelt Prestige, der dabei erzeugte Kontrast diente nicht zuletzt der Hervor-

hebung schöner Weiblichkeit. Sie sollte vor allem in deren Weiße zum Ausdruck kommen

[…]« (Hund 2017, 15).

6 Nach Mabe beherrschte Amo neben Deutsch auch Latein, Griechisch, Holländisch und Fran-

zösisch (vgl. Mabe 2007, 20). Seine wissenschaftlichen Arbeiten hat Amo dabei ausschließ-

lich auf Latein publiziert. Auf die Mehrsprachigkeit Amos ging auch bereits der Nachruf auf

den schweizerisch-niederländischen Schiffsarzt David Henrij Gallandat ein, der Amo nach

dessen Rückkehr in Afrika einen Besuch abstattete: »Er (Amo, d. A.) lebte dort als Eremit und

hatte unter den Seinen den Ruf eines Wahrsagers. Er war verschiedener Sprachen mächtig:

Hebräisch, Griechisch, Latein, Französisch, Hoch= und Niederdeutsch« (Lochner 1958, 25).

Die vertiefte Ausbildung Amos und seine frühe Förderung muss allerdings auch entspre-

chend kontextualisiert werden. So galt Herzog Anton Ulrich von Braunschweig-Wolfenbüttel

als einer der bedeutendsten Romanautoren des 17. Jahrhunderts und als ein hochgebilde-

ter mithin an afrikanischer Geschichte und Kultur interessierter Mann (vgl. Firla 2002, 57),

der zudem nochmusikalisch war und selber komponierte (vgl. Abraham 2004, 191). Darüber

hinaus könnte Anton Ulrich in der intensiven Förderung Amos auch von Zar Peter I. inspiriert

gewesen sein, mit dem er familiär verbunden war und der einige Jahre zuvor den Äthiopi-

er Ibrahim Hannibal Petrovitsch ›geschenkt‹ bekam und ausbilden ließ (vgl. van der Heyden

2008, 67).

7 Firla geht davon aus, dass die Arbeit nie zur Drucklegung gekommen ist, womit sie das-

selbe Schicksal mit vielen zeitgenössischen Qualifikationsarbeiten teilen würde (vgl. Firla

2002, 61). Eine kurze Zusammenfassung der Arbeit findet sich allerdings in den von Jo-

hann Peter von Ludewig herausgegebenen »Wöchentlichen Hallischen Frage = und Anzei-

gungs=nachrichten« vom28.11.1729 (imOriginal nachzulesenbei Brentjes 1976, 38). Abraham

fasst das Kernanliegen der Arbeit ausgehend von dieser Zusammenfassung wie folgt zusam-

men: »From secular history, he directly applied provisions of the Constantinian settlement

and the Justinian Code, particularly the Pandects, to Africa, since African Kings had been vas-

sals of the Roman Emperor under renewed imperial patents granted up till Justinian« (Abra-

ham 2004, 193). Firla weist jüngst darauf hin, dass es keinerlei Belege dafür gibt, dass die

Arbeit selber aus der Feder Amos stammte. Sie nimmt an, dass die Arbeit selbst von Johann

Peter von Ludewig verfasst wurde und Amo als Vorlage für seine mündlich vorzutragende

Disputation diente (vgl. Firla 2020, 23).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie 13

tis apathia (dt. Die Empfindungslosigkeit der menschlichen Seele [gemeint ist der Geist,

d. A.]) promoviert. In dieser Arbeit widersprach Amo Descartes’ Theorie von den

Affekten, obgleich er ähnlich wie dieser einen (anders konturierten) Leib-Seele-

Dualismus vertrat, der einzig dem Körper die Fähigkeit zusprach, zu empfinden

(vgl. zusammenfassend Gutema 2011, 139), während der Geist für Amo apathisch

ist.8 Amo meinte einen Widerspruch in der cartesianischen Position ausgemacht

zu haben: Wenn der Geist tatsächlich eine immaterielle Substanz ist, wie kann sie

dann von materiellen Dingen affiziert werden? Unter Umständen kann man darin

eine »Entmystifizierung der Seele« und eine »Rehabilitierung des Leibes« sehen. Es

ist offen, ob Amo damit als »afrikanischer Philosoph« oder »deutscher Metaphysi-

ker« zu betrachten ist (vgl. Duru 2017).9 In jedem Fall zeigen sich in der Arbeit aber

deutliche Reminiszenzen an die antike Tradition der Stoa, vornehmlich an Epik-

tet, die in der neueren Amo-Forschung bereits herausgearbeitet wurden (vgl. Firla

2002), wobei auch Aristoteles für Amo eine wichtige Inspirationsquelle dargestellt

zu haben scheint (vgl. Ott 2021 in diesem Band).

Nachdem Amo Wittenberg 1736 verließ, war er erneut für einige Jahre in Hal-

le als Hochschullehrer tätig. Dort legte er 1738 seine umfangreichste Arbeit vor,

den Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi (dt. Traktat über die Kunst nüchtern

und sorgfältig zu philosophieren), in dem er vornehmlich auf methodologischer Ebe-

ne Probleme des Philosophierens bestimmte und sich mit den basalen Bedingun-

gen philosophischer Praxis in ihren unterschiedlichen Subdisziplinen beschäftig-

te. Hervorzuheben ist, dass Amo im Zuge dieser Arbeit auch die Grundzüge einer

Hermeneutik entwarf, die einer angemessenen Philosophiegeschichtsschreibung

den Weg bereiten, sowie eine gemäße wissenschaftliche Ausbildung sichern sollte

(vgl. ausführlicherMabe 2021 in diesem Band). Vor diesemHintergrund gilt er »[…]

as one of the first modern theorist and systematician of hermeneutics […]« (Mabe

2020, 329).

Als Hochschullehrer für Logik,Metaphysik, Physiologie, Astronomie,Geschich-

te, Jura, Theologie und Politik war Amo an verschiedenen Orten und Universitäten

tätig. Er »[…] soll sich an allen intellektuellen Diskursen, die im 18. Jahrhundert in

Europa geführt worden sind mit eigenen Beiträgen beteiligt haben […]« (van der

Heyden 2008, 71). Die Gründe für seine häufigen Wechsel der Universitäten sind

8 Zur Übersetzungsproblematik und wieso Amo eigentlich von Geist spricht, während die

deutsche Übersetzungmens als Seele übersetzt vgl. Ott 2021 in diesem Band.

9 Hountondji sieht in der Apatheia des Geistes gerade eine positive Grundstruktur mensch-

licher Verfasstheit, wenn er schreibt, dass »[…] es sich nicht um eine rationale Entität oder

intellektuelle Fiktion [handelt, d. A.], sondern um eine positive Struktur, eine spezifische

Organisation, die wesentlich zum lebenden Körper gehört und ihn von der trägen Materie

unterscheidet« (Hountondji 1993, 137).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

nicht abschließend zu klären, sollten aber (auch) vor dem Hintergrund der per-

manent schwelenden Konflikte zwischen Vertretern der Frühaufklärung und den

Pietisten in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts verstanden werden. So verließ

Amo etwa die Universität Halle in Richtung Jena zu einer Zeit, in der man Jena

als eine der Hochburgen des Wolffianismus bezeichnen konnte, während sich die

Kräfteverhältnisse in Halle erneut zugunsten pietistischer Agitationen gegen Ver-

treter des Wolffschen Rationalismus verschoben hatten (vgl. Brentjes 1976). Wenn-

gleich Amo selbst nicht als uneingeschränkter Vertreter desWolffschen Rationalis-

mus bezeichnet werden kann, war sein Eintreten für die Gleichberechtigung aller

menschlichenWesen, die Toleranz gegenüber Andersgläubigen sowie die Anerken-

nung einer pluralistischen Gleichwertigkeit verschiedener Theologien den pietisti-

schen Dogmen sicherlich abträglich gewesen (vgl. Gutema 2011, 136f.). Amos An-

wesenheit in Jena, seinem letztenWohn- und Arbeitsort in Deutschland, wo er seit

1739 lehrte, lässt sich bis zum Jahr 1746 über einen Stammbucheintrag belegen (vgl.

Firla 2012), bevor er wahrscheinlich Anfang 1747 über die Niederlande mit einem

Schiff der Westindisch-holländischen Kompanie an die »Goldküste« zurückkehrte

und sich dort in den folgenden Jahren als Wahrsager und Weissager betätigte (vgl.

Firla 2002, 74ff.).10

Die Person Amo, sein unvermitteltes Auftauchen in- und ebenso rasches Ver-

schwinden aus der Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts gibt viele Rätsel und

Herausforderungen auf. Amo erweist sich daher als eine Art »Kippfigur« (Bloch

2020). Aufgrund der immer noch recht dürftigen Quellenlage entzieht er sich an

vielen Stellen einer präzisen historischen Einordnung.11 In seinen philosophischen

Werken erweist sich Amo methodisch einerseits als solider Vertreter seines Fachs,

der sich einem logischen und streng rationalen Aufbau seiner Argumentationen

verpflichtet fühlt. Andererseits zeigt sich Amo in seinen Reminiszenzen an die

antike Tradition der Stoa und mit seinem Eintreten für die moralische Vervoll-

kommnung der gesamten Menschheit aber auch als mutiger, stringenter und da-

10 Amo ersuchte bei der Leitung der »Niederländisch-Westindischen Kompanie« in einem

Schreiben eine kostenfreie Fahrt in seine Heimat. Der Brief ist vor dem 20. Dezember 1746

eingegangen. Anfang April 1747 erreichte das Schiff Amos Heimat, was eine Abfahrt im Ja-

nuar 1747 wahrscheinlich macht (vgl. Firla 2012, 25). Es ist nicht abschließend zu klären, was

Amo letztlich zur Heimkehr in sein Herkunftsland bewog. Der niederländisch-schweizeri-

sche SchiffsarztDavidHenrij Gallandat, derAmowährend seinerAfrikareise besuchte,mach-

te als ausschlaggebendes Moment den Tod seines Förderers Johann Peter von Ludewig aus,

der Kanzler an der Universität Halle war und 1743 verstarb (vgl. Brentjes 1977, 788).

11 Wenngleich angemerkt werden muss, dass sich die Quellenlage zu Leben und Werk Amos

beständig erweitert. Jüngst etwa publizierte Firla zu drei aktuellen Quellenfunden aus Amos

Feder, die allesamt auf Deutsch verfasst wurden (vgl. Firla 2020). So war Amo vor seinem

Studienbeginn in Halle wohl als Bibliothecar(ius) & Secretar(ius) am Hof des Herzogs von

Braunschweig-Wolffenbüttel tätig gewesen (vgl. ebd., 12).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie 15

mit gleichwohl innovativer Denker seiner Zeit.12 Darüber hinaus ist Amo auch des-

wegen ein besonderer Frühaufklärer, weil er als einer derWenigen die Versklavung

am eigenen Leib erfahren hat. Seine afrikanische Herkunft und seine Hautfarbe

spielten in den uns überlieferten Quellen immer eine mindestens latente Bedeu-

tung und Amos Lebensweg wie sein philosophisches Wirken sind nicht von ih-

nen zu trennen. Selbst für die Gelehrten, die Amo wohlwollend gegenüberstanden

und ihn akademisch förderten, spielten dessen Hautfarbe und seine afrikanische

Herkunft eine hervorhebenswürdige Rolle.13 Zu ungewöhnlich, gar der Erwähnung

notwendig schienen ihnen wohl die Hautfarbe undHerkunft eines Schwarzen Aka-

demikers zu ihrer Zeit gewesen zu sein. Diese Hervorhebungen sollten allerdings

nicht eo ipso als negative Markierungen verstanden werden, stellte doch auch Amo

selbst offensiv seine Herkunft und Hautfarbe aus.14

Amos Eintreten für eine universelle Vervollkommnung des Menschenge-

schlechts und sein wissenschaftlicher wie lebenspraktischer Kampf gegen die

Rassialisierung nicht-weißer Menschen und deren Versklavung lassen ihn aus

heutiger Perspektive moderner, kritischer und zuletzt auch konsequenter erschei-

nen, als dies bei den ungleich breiter rezipierten Aufklärungsphilosophen des 18.

Jahrhunderts der Fall gewesen ist. Der Königsberger Philosoph Immanuel Kant

etwa, der gemeinhin als der Aufklärungsphilosoph schlechthin gehandelt wird,

soll Amos Texte gekannt haben, wenngleich er ihn nicht namentlich erwähnte.

Angesichts der Präsenz Amos in den Kreisen der Gelehrten lösen Formulierungen

wie »Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit in der Race der Wei-

ßen. Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefühl, welches über das

12 Zu nennen sei in diesem Kontext auch noch Amos Glückwunschgedicht anlässlich der Dis-

sertation seines jüdischen FreundesMoses AbrahamWolff, in dem sich Amos religiöses Tole-

ranzdenken noch deutlicher herauskristallisiert als in seinem Tractatus: »Und in der Tat stellt

Amo nicht nur einen Bezug zuWolffs Familie her. Sondern er versteht den Himmel ganz ent-

schieden und demonstrativ als Himmel für alle Christen und Juden zugleich« (Firla 2020,

43). Mit diesem Postulat einer Gleichwertigkeit der christlichen und jüdischen Religion er-

weist sich Amo als deutlich religiös toleranter als seine frühaufklärerischen Zeitgenossen.

Firla bemerkt dazu: »Amos christliches Umfeld in Halle und an der Hallenser Universität war

der festen Überzeugung, das Christentum sei die einzig wahre Religion, die allein den Men-

schen das Heil bringe« (ebd., 44).

13 Exemplarisch ließen sich an dieser Stelle etwa der Bericht aus der »Wöchentlichen Halli-

schen Frage= und Anzeigungs=Nachrichten« vom 28.11.1729 anlässlich Amos erster Disputa-

tion zu De iure Maurorum in Europa, anführen, der vom »getaufte(n) Mohr/Namens Herr An-

tonius Wilhelmus Amo« spricht (Brentjes 1976, 38). Auch in den »Hamburgischen Berichten

von Gelehrten Sachen« vom 02.06.1733 wird Amos hervorgehobene Stellung beim Empfang

des sächsischen Kurfürsten betont und dieser als ›Mohr‹ tituliert (vgl. ebd., 43ff.).

14 Brentjes weist darauf hin, dass Amo ab April 1720 den Zunamen ›Amo‹ führte und zudem

seit der Publikation seiner Dissertation 1734 offensiv den Namenszusatz ›Guinea-Afer‹ ver-

wendete (vgl. Brentjes 1976, 47).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Läppische stiege« (Kant 1987, AA IX, 316) oder »Wir verlassen hiermit Afrika, um

späterhin seiner keine Erwähnung mehr zu tun. Denn es ist kein geschichtlicher

Weltteil, er hat keine Bewegung und Entwicklung aufzuweisen […]« (Hegel 1961,

163) Befremden aus. Sie werfen die Frage nach der Inferiorisierung afrikanischer

Menschen innerhalb des Denkens der europäischen Aufklärung auf. Jenseits des

aufklärerischen Gleichheits- und Vernunftpostulats wird über die verschiedenen

Hautfarben zugleich versucht, auf strukturell verschiedene körperliche wie geisti-

ge Eigenschaften von Menschen zu schließen. Eines der vielen Rätsel bzgl. dieser

aus heutiger Sicht rassistischen Urteile u. a. bei Kant und Hegel bleibt, dass sie

Leben und Werk von Anton Wilhelm Amo auf merkwürdige Weise ausblenden: In

seinem Denken proklamierte Amo die Universalität der menschlichen Vernunft,

erlebte aber in seinem Handeln zugleich, wie die vorherrschende europäische

Geisteshaltung seine und andere Kulturen davon ausschloß (vgl. Gutema 2011,

143). In diesem Sinne lädt Amo exemplarisch dazu ein, den zentrischen Blick

auszuweiten auf das, was außerhalb der eigenen Tradition liegt. Das zeigt die

Verortung von Amo zwischen der europäischen Aufklärung und der afrikanischen

Philosophie. Amo selbst war also gezwungen, sich in jenemZwiespalt einzurichten,

der unserer Ansicht nach einen wichtigen hermeneutischen wie pragmatischen

Möglichkeitsraum interkulturellen Philosophierens darstellt. Der vorliegende

Band erkundet daher ausgehend von einer werkimmanenten Rekonstruktion

von Amos Denken verschiedene Perspektiven interkultureller Philosophie, die im

Folgenden vorgestellt werden sollen.

Die Beiträge

Bärbel Völkel portraitiert in ihrem unseren Band eröffnenden Text den aus Afri-

ka stammenden Philosophen Anton Wilhelm Amo und zeichnet sein Werk und

philosophisches Wirken nach. Vor dem Hintergrund der historischen wie wissen-

schaftlichen Suche nach dem Ursprung des Menschengeschlechts und einer Erklä-

rung für die unterschiedlichenHautfarben widmet sie sich vornehmlich Immanuel

Kant. Kants Differenzierungen (menschlicher) »Arten« und »Rassen« instanziieren

eine rassische Nomenklatur, mit Hilfe derer von verschiedenen Hautfarben auf

(zugeschriebene) Eigenschaften wie Fleiß und Intelligenz zu schließen versucht

wurde. Laut Völkel handelt es sich dabei um rassistische Markierungen, die das

aufklärerische Gleichheitspostulat unterlaufen und eine philosophische Rechtferti-

gung für die gesellschaftliche Inferiorität Schwarzer Menschen im 18. Jahrhundert

anbieten.

Michaela Otts Beitrag umfasst eine dreiteilige ideengeschichtliche Auseinan-

dersetzung mit dem Apathie-Gedanken Amos, den dieser in seiner Dissertations-

schrift De humanae mentis apatheia entwickelte. Im ersten Teil erfolgt eine philoso-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie 17

phisch-philologische Analyse, die neben den »Uneindeutigkeiten« in Amos Schrift

und seiner problematischen Übersetzung auch dessen vermeintliche Bezüge zu

Aristoteles aufzeigt. Im Anschluss daran stellt die Autorin mögliche Anknüpfungs-

punkte Kants an Amos Schrift vor. Auf diese Weise wird verdeutlicht, wie Amo

mit seinen Vorstellungen von Apathie und reflexiver Geistigkeit aristotelische Ide-

en erweiterte wie kantische Positionen vorwegnahm. Ott zeigt zudem auf, dass

die Vernunft in Ansätzen zeitgenössischer afrikanischer Philosophie tendenziell

zu Gunsten der Emotionalität ausgegrenzt wird.

JacobMabe zeichnet Amos hermeneutischeMethode der Geschichtsschreibung

aus dessen Werk Tractatus de arte sobrie et accurate phiosophandi (dt. Traktat über die

Kunst, nüchtern und sorgfältig zu philosophieren) nach. Amo entwickelt darin ein me-

thodologisches Programm zur Ausbildung eines wissenschaftlichen Denkens, das

es dem oder der Polyhistoriker*in erlaubt, überlieferte historische Wissensbestän-

de zu rezipieren und für das eigene Denken fruchtbar zu machen. Dabei folgt Amo

einem aufklärerischen Impetus, Unwissenheit und Ignoranz zu unterlaufen und

das Denken auf seinen zukünftigen Gebrauch hin auszurichten. Objektivität, Un-

parteilichkeit und eine mehrsprachige Ausbildung sichern dabei den hermeneu-

tischen Zugang zu überlieferten Wissensbeständen. Auf Basis von Amos Prinzipi-

en einer hermeneutischen Geschichtsschreibung kritisiert Mabe schließlich Hegels

und Kants Behauptungen einer »Geschichtslosigkeit« afrikanischer Menschen.

Andrej Krause dagegen vergleicht die logisch-erkenntnistheoretischen Ab-

handlungen Amos mit den Schriften des zeitgenössisch maßgeblichen mittelal-

terlichen Logikers Petrus Hispanus. Krause weist Amo dabei als einen profunden

Kenner auf diesen klassischen Gebieten der Philosophie aus, der mit dem Diskus-

sionsstand seiner Zeit inklusive den antiken Originalen vertraut war, die dafür

als Vorlage gedient haben. Krause würdigt Amos eigene Position, wenngleich

er sie nicht für herausragend hält. Bemerkenswert ist für ihn insbesondere der

mit den logischen Überlegungen verbundene ethische Ansatz, den Forschenden

eine »animi serenitas« bzw. »Heiterkeit des Gemüts« nahezulegen: Philosoph*in-

nen sollten mit einer durchaus auch emotionalen Beharrlichkeit für ihre Sache

argumentieren, letztendlich aber das bessere Argument ohne Groll anerkennen.

Constant Kpao Sarè verfolgt verschiedene Stationen der Literarisierung von

Amos Leben und Werk. Bereits zu dessen Lebzeiten wird das rassistische Klischee

des »verliebten Afrikaners« in Gang gesetzt, als der Jurist J. E. Philippi Amo als

liebestollen Narren diffamiert. Diese Herabsetzung Amos bliebe auch später in

das deutsche Amo-Narrativ eingeschrieben, wie Kpao Sarè am Beispiel des DDR-

Denkmals auf demGelände derMartin-Luther-Universität Halle-Wittenberg zeigt.

Auch werde Amo teilweise naiv-utopistisch als Symbolfigur interkultureller Kom-

munikation eingesetzt und z. B. durch Glötzner für eigene, moralisch fragwürdige

Zwecke instrumentalisiert. In der Literarisierung von Yoko Tawadas The Shadow

Man und J. Cobbinahs Dr. Amos Lonely Planet tritt Amo dagegen als Idealfigur auf,

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

die sich gegenüber der europäischen Kultur eine eigene Stimme erarbeitet und für

ihre Rechte eintritt.

Gabriele Münnix schlägt ausgehend vom Beispiel Amos ein Modell interkultu-

reller Philosophie vor, das auf dem wittgenstein’schen Begriff der »Familienähn-

lichkeit« beruht. Denken beruht letztlich auf dem Gebrauch der Sprache in ver-

schiedenen lebensweltlichen Situationen. Verschiedene Lebenswelten bilden ein

nicht-hierarchische Netz aus Sprachen und Kulturen. Dies ermöglicht es, durch

die Aneignung neuer Sprech- und Lebensweisen Perspektivwechsel zu vollziehen

und das zunächst Fremde zunehmend besser zu verstehen. Philosophie erscheint

somit weder als Essenz einer bestimmten Kultur, noch sollte sollte sie zuguns-

ten eines Kulturrelativismus aufgegeben werden. Sie liefert vielmehr Leitbilder in

einem umfassenden Bildungsprozess, der die wechselnden Erfahrungen verschie-

dener Kulturen umfasst und durch das Selbst-Übersetzen und Erlernen anderer

Sprachen gefördert wird.

Daniel Hildebrandt stellt sich in seinem Beitrag einem doppelten Vorhaben:

Zum einen zeichnet er Frantz Fanons Versuch einer Befreiung des Schwarzen, ko-

lonisierten Subjekts nach, das im Rahmen eines wechselseitigen Kampfes um An-

erkennung zum Bewusstsein seiner eigenen Gleichwertigkeit gelangt und sich aus

der physischen wie psychischen Abhängigkeit von weißen Körpern befreien kann.

Zum anderen verfolgt Hildebrandt das Projekt einer Öffnung der Rezeption von

Fanon. In Replik auf Udo Wolters fordert er eine Alternative zu den dichotomen

Rezeptionslinien, die Fanon entweder marxistisch oder poststrukturalistisch in-

spiriert lesen. Daran sei die selektive Werkauswahl zu kritisieren. Der Autor for-

dert folglich eine kritische, gesellschaftstheoretisch gewendete Re-Lektüre des in

Teilen disparaten Gesamtwerks von Fanon.

Ram Adhar Malls programmatischer Text entfaltet auf methodologischer

Ebene ein Grundsatzprogramm interkulturellen Philosophierens. Vor demHinter-

grund einer globalisierten und postkolonialenWelt erweist sich die Notwendigkeit

interkulturellen Philosophierens als dringlicher denn je. Dabei geht es Mall um

die wechselseitige Anerkennung und Befruchtung von philosophischen Denksys-

temen und Fragestellungen in unterschiedlichen Kulturkreisen. Dies schließt die

Relativierung des universellen Geltungsanspruchs der griechisch-abendländischen

Philosophie ein. Die hermeneutische Suche nach den Überlappungen verschie-

dener philosophischer Denksysteme verwendet dennoch die regulative Idee einer

»philosophia perennis«. Sie garantiert aber gerade den offenen Horizont einer

toleranten, anderen Sprachen und philosophischen Denksystemen gegenüber

offenen Praxis interkulturellen Philosophierens.

ArneMoritz zeigt in seinem Beitrag drei Entsprechungen vonmittelalterlichen

Religionsidalogen und interkultureller Philosophie auf: die Verbindung des philo-

sophischen Erkenntnisinteressesmit einempraktischen Interesse, die Einklamme-

rung nicht-philosophischer Erkenntnisquellen und nicht-philosophisch begründe-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie 19

ter Geltungsansprüche und die Wahrnehmung der Ausgangssituation als kulturel-

le. Davon ausgehend werden hinsichtlich der in beiden Traditionen angenomme-

nen interkulturellen Gegebenheit von Philosophie drei strukturähnliche Probleme

mittelalterlicher Religionsgespräche bzw. interkultureller Philosophie herausgear-

beitet: dass eine »interkulturelle Philosophiepräsumption« weder normativ gebo-

ten, noch hermeneutisch sinnvoll ist, dass sie zu unangemessenen semantischen

Idealisierungen verleitet und zur Beseitigung der eigentlich wertgeschätzten Kon-

tingenz und Differenz führt.

Zhuofei Wang geht in ihrem Beitrag der Frage nach, wie sich die aus Europa

stammende philosophische Disziplin der Ästhetik zu einer zeitgemäßen und inter-

kulturell orientierten Ästhetik erweitern lässt.Dafür ist die Einbeziehung außereu-

ropäischer Traditionen nötig.Wang führt das ästhetische Konzept der Atmosphäre

ein, um hier zu vermitteln. Im Folgenden beschreibt die Autorin anhand von ver-

schiedenen anschaulichen Beispielen, wie sich durch das Konzept der Atmosphäre

das ästhetische Denken jenseits von Begriffen wie »Schönheit« für andere Tradi-

tionen und Fragestellungen öffnen lässt. Auf dieser Grundlage plädiert sie für eine

interkulturell ausgerichtete Ästhetik, die sich von einem herkömmlichen ästheti-

schen Essentialismus befreit.

Thomas Schmidt widmet sich kritisch der Interkulturalität im Denken des ja-

panischen Philosophen Nishida Kitarō. Hierfür befasst er sich zunächst mit Nis-

hidas Logik des Ortes, die der buddhistisch geprägte Philosoph in Auseinander-

setzung mit der europäischen Philosophie entwickelt. Im zweiten Teil wird Nishi-

das Subjektivitätstheorie verhandelt und in Beziehung zu Kant und Hegel gesetzt.

Verstanden als »kleine Philosophie« erhellt sich die konstitutive Randperspektive,

aus der heraus Nishida das zentristische Denken der europäischen Philosophie an-

greift und sich so Freiräume verschafft. Durch eine Verortung Nishidas im öffentli-

chen Diskurs des aufstrebenden Japans versucht Schmidt abschließend, sowohl die

Probleme als auch die Potentiale seiner interkulturellen Philosophie auszuloten.

UweWolfradt beschäftigt sich mit der Kulturpsychologie und deren Verhältnis

zum Kolonialismus. Die speziellen Probleme der Kulturpsychologie in der Zeit des

deutschen Kolonialismus werden hierbei an den ethnopsychologischen Untersu-

chungen exemplifiziert, die Richard Thurnwald in Melanesien unternommen hat-

te. Aus der heutigen Perspektive wird deutlich, dass die Darlegungen Thurnwalds

gegenüber fremden Kulturen herablassend, rassistisch und von sozial-evolutionis-

tischen Überzeugungen durchdrungen waren. Seine Arbeiten stehen exemplarisch

dafür, wieWissensbestände undMethoden der Ethnopsychologie genutzt wurden,

um eine angebliche kulturelle Überlegenheit der Europäer*innen herauszustellen

und die Beherrschung der Kolonialvölker wissenschaftlich zu legitimieren. Am En-

de von Wolfradts Text steht die Frage nach der Aufarbeitung des kolonialen Den-

kens in der Psychologie und deren Fortentwicklung zu einer Psychologie in globaler

Perspektive.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Robert Wartmanns Beitrag nähert sich, unseren Band abschließend, aus

erziehungswissenschaftlicher Perspektive dem »deutschen Sonderweg« der Bil-

dungstheorie. Er fragt vor dem Hintergrund postkolonialer Theoriebildung,

inwiefern sich kritische Interventionen gegen das Humboldtsche Bildungsideal

weiter radikalisieren lassen. Hierfür stellt er poststrukturalistisch, alteritätsphilo-

sophisch und dekonstruktivistisch fundierte Kritiken am Bildungsbegriff bei den

Erziehungswissenschaftlern Ricken, Koller und Wimmer vor. Wartmann weist

darüber hinaus auf die historische Verknüpfung von Bildungsideal, Rasse und

Nation bei Humboldt hin und stellt damit den ungebrochenen Bezug auf den

deutschen Bildungstheoretiker Humboldt sowie die affirmative Verwendung des

Bildungsbegriffes grundlegend in Frage.

Im Anschluss an die vorgestellten Beiträge seien uns noch einige grundlegen-

de Bemerkungen zur Entstehung dieses Sammelbandes erlaubt.Die Grundidee des

Bandes sowie ein Teil der hier abgedruckten Beiträge gehen auf die Ringvorlesung

Jenseits. Warum die Philosophie keine Heimat hat. Beiträge zur interkulturellen Philoso-

phie im Sommersemester 2017 an der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

zurück, die nur durch das außerordentliche studentische Engagement der Mit-

herausgeber Jens Eberhard, Tim Hofmann und Louis Wolfradt stattfinden konnte.

Der Universität Erfurt dankenwir für die großzügige finanzielle Unterstützung der

Open Access Veröffentlichung. Der Forschungsschwerpunkt Gesellschaft und Kul-

tur in Bewegung hat das Lektorat des Bandes finanziert. Matthias Kaufmann, Ri-

chard Rottenburg und Reinhold Sackmann ist als Organisatoren der Amo-Lectures

stellvertretend für alle Wissenschaftler*innen zu danken, die sich der Erinnerung

von- und Auseinandersetzungmit AntonWilhelm Amowidmen. Zu guter Letzt gilt

unser größter Dank den Autor*innen dieses Bandes für ihr Engagement bei dem

Schreiben ihrer Beiträge und für das uns entgegengebrachte Vertrauen.

 

Die Herausgeber, Halle (Saale), Mai 2021.

Literaturverzeichnis

Abraham, William. 2004. »Anton Wilhelm Amo.« In A Companion to African Philoso-

phy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 191-199. Oxford: Blackwell Publishing.

Bloch, Werner. 2020. »Anton Wilhelm Amo: Der erste Schwarze Philosoph

Deutschlands.« Die Zeit, 11. September 2020. Letzter Zugriff 07.10.2020. http

s://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-m

ohrenstrasse-berlin.

Brentjes, Burchard. 1976.AntonWilhelmAmo.Der schwarze Philosoph inHalle. Leipzig:

Koehler & Amelang.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin
https://www.zeit.de/kultur/2020-09/anton-wilhelm-amo-philosoph-rassismus-mohrenstrasse-berlin


Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie 21

Brentjes, Burchard. 1977. »250 Jahre Anton Wilhelm Amo.« Afrika-Asien-Latein-

amerika 5: 785-789.

Duru,Martin. 2017. »Amo. Der afrikanische Philosoph der Aufklärung.« Philosophie

Magazin 1: 32-39.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Eine Phi-

losophie der Aufklärung zwischen Europa und Afrika. Berlin: Kadmos.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen AntonWil-

helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Firla,Monika. 2020.Drei Texte aus A.W. Amos Feder in deutscher Sprache 1729-37. Stutt-

gart: AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-

mermohr – Privatdozent für Philosophie – Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Gutema, Bekele. 2011. »Anton Wilhelm Amo.« Polylog 25: 133-144.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1961. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte.

Stuttgart: Reclam.

Hountondji, Paulin J. 1993.Afrikanische Philosophie.Mythos undRealität.Berlin: Dietz.

Hund,Wulf D. 2017.Wie die Deutschen weiß wurden. Kleine (Heimat)Geschichte des Ras-

sismus. Stuttgart: Metzler.

Kant, Immanuel. 1987. »Physische Geographie. Zweiter Theil.« In Kants Werke:

Akademie-Textausgabe, Bd. 9, Logik, Physische Geographie, Pädagogik, 151-376. Ber-

lin: De Gruyter.

Knauß, Stefan. 2020. »Planetarische Integrität – Was Umweltethik und interkul-

turelle Philosophie voneinander lernen können.« In Environmental Ethics: Cross-

cultural Explorations, herausgegeben vonMonika Kirloskar-Steinbach,Madalina

Diaconu, 171-186. Freiburg, München: Karl Alber.

Knauß, Stefan. 2021. »Öffentlichkeit als Quelle und Ereignis von Differenz –Akkul-

turation im Anschluss an Charles Taylor und Seyla Benhabib.« In Antropologia

e potere. Modelli scientifici, filosofici e filologici dell’acculturazione tra Otto e Novecento,

herausgegeben von Giancarlo Magnano San Lio, Luigi Ingaliso, 79-91, Soveria

Mannelli: Rubbettino.

Lochner, Norbert. 1958. »Anton Wilhelm Amo. Ein Gelehrter aus Ghana im

Deutschland des 18. Jahrhunderts.« Übersee-Rundschau 10: 22-31.

Mabe, Jacob E. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen: Traugott

Bautz.

Mabe, Jacob E. 2020. »Amo’s Hermeneutics and Hegel’s Historical Prejudices

against Africa.« Philosophy Study 10: 329-336.

Van der Heyden, Ulrich. 2008. »Anton Wilhelm Amo, der afrikanische Philosoph.«

In Unbekannte Biographien. Afrikaner im deutschsprachigen Raum vom 18. Jahrhun-

dert bis zumEnde des zweitenWeltkrieges, herausgegeben von dems., 65-75.Werder

a. d. Havel: Kai Homilius.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Stefan Knauß/Louis Wolfradt/Tim Hofmann/Jens Eberhard

Zimmerer, Jürgen. 2020. »Kolonialverbrechen des Kaiserreichs. Das Auswärtige

Amt ist ungeeignet für die Aufarbeitung deutscher Kolonialgeschichte.« Der

Tagesspiegel, 6. Oktober 2020. Letzter Zugriff 07.10.2020. https://www.tagess

piegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-i

st-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.

html.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html
https://www.tagesspiegel.de/politik/kolonialverbrechen-des-kaiserreichs-das-auswaertige-amt-ist-ungeeignet-fuer-die-aufarbeitung-deutscher-kolonialgeschichte/26248734.html


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo,

Privatdozent für Philosophie in Halle1

Kritische Blicke auf den Rassismus der deutschen

Aufklärung

Bärbel Völkel

Einleitung

Die europäische Epoche der Aufklärung, in der sich mit dem Gebrauch der

Vernunft auch eine zunehmende Humanisierung des Menschen am Horizont

der Menschheitsentwicklung abzuzeichnen schien, wird bis heute überwiegend

positiv wahrgenommen. Schwer tun wir uns jedoch damit, »Zweifel an der Ver-

trautheit« mit dieser Epoche zuzulassen (Pecar und Tricoire 2015, 13). Die heute

allgemeingültigen Gleichheitspostulate, die mit den atlantischen Revolutionen

verbunden sind, wurden eben nicht allen Menschen gleichermaßen zuerkannt –

auch nicht in Europa (vgl. Stollberg-Rilinger 2017, 256-284). Freiheit und Gleich-

heit waren von Beginn an mit »Weis[s]heit« verbunden (vgl. Hund 2017, 87-90).

In den folgenden Ausführungen wird die These vorgestellt und diskutiert, dass

bereits vor den großen Freiheitsrevolutionen, die die feudale Ordnung Europas in

Frage stellten und schließlich zu Fall brachten, eine neue Ungleichheitsdimension

1 In meinem Beitrag schreibe ich in Literaturangaben und Quellenzitaten weder das ›N‹- noch

das ›M‹-Wort aus. Dies gilt als geschichtswissenschaftliches Fehlverhalten. Folgende Grün-

de bewegen mich zu dieser Handlungsweise: Beiden Personenbezeichnungen liegen dis-

kriminierende Zuschreibungen zugrunde, die über die historischen Zeiten hinweg keinen

Bedeutungswandel erfahren haben. ›N‹ und ›M‹ waren bereits in der vergangenen Gegen-

wart diskriminierende Zuschreibungen und sie sind es bis heute (vgl. Kilomba 2009; zum

›M‹-Wort vgl. Wilmot 2020). Damit können diese Personenbeschreibungen nicht historisiert

werden, was die geschichtswissenschaftliche Methode unterstellt. In Anlehnung an Judith

Butler, dass Subjekte über regulierte Wiederholungen in ihren bezeichneten Formen über-

dauern, erscheint einzig die Unterbrechung der Wiederholung geeignet, die performative

Macht des verletzenden Sprechens über Personen zu unterbrechen (vgl. Butler 1997, 309 und

312; Butler 2014, 10). Die verkürzte Schreibweise der diskriminierenden Bezeichnungen ver-

weist auf deren Verwendung, ohne diese zu wiederholen.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Bärbel Völkel

natur- und geistesgeschichtlich entwickelt wurde, die es vermochte und bis heute

vermag, Distinktionslinien unterhalb der Gleichheitspostulate zu manifestieren,

die sich an der Hautfarbe und der kulturellen Prägung von Menschen ausrichten.

Der wissenschaftliche Rassismus ist eine Begleiterscheinung der Aufklärung, was

bislang kaum thematisiert wird. Nach Pecar und Tricoire kann man sogar sagen,

»dass bis zum späten 18. Jahrhundert so gut wie alle Aufklärer an die physische

und moralische Minderwertigkeit der »›N‹« glaubten« (Pecar und Tricoire 2015,

85). Und weil dieser Rassismus der Aufklärung keine nennenswerte Erwähnung

findet, kann das uns heute immer noch plagende Phänomen nicht historisiert und

kritisch reflektiert werden.

Im Kontext einer aufgeklärten europäischen Farbenlehre, in der die weiße2

Hautfarbe zunehmend zur Normgröße definiert wurde, der andere Hautfarben

hierarchisch unterlegen sein sollten, nimmt Anton Wilhelm Amo eine besondere

Rolle ein. Als er sich am 9. Juni 1727 eigenhändig an der preußischen Universität in

Halle als Student einschrieb, war er der erste und für mehr als 220 Jahre auch der

letzte Mensch afrikanischer Herkunft, der an dieser Universität Philosophie und

Rechtswissenschaften studierte (vgl. Ette 2019, 1). Und auch hier zeigt sich eine

bedeutungsvolle Kontinuität: Bis heute sind die Funktionen im westlichen Wis-

senschaftsbetrieb überwiegend weiß besetzt.

Auf jeden Fall ist dasWissen umAmo keinGeheimwissen, er gehört in die Reihe

derer, die in den Städten, in denen er gewohnt und gewirkt hatte, zu den erinne-

rungswürdigen Personen gehört, was entsprechende Gedenktafeln belegen. Auch

gibt es eine breite Forschung zu ihm. Dass ich diesen Philosophen in einem ge-

schichtswissenschaftlichen Kontext diskutiere, hat zumGrund, dass Amom. E. die

Dialektik der Aufklärung verkörpert und in diesem Zusammenhang historisch und

diskursiv in einem kulturgeschichtlichen Kontext verortet werden kann. Amo hat

Spuren in der deutschen Geschichte hinterlassen, schließlich lebte er den Großteil

seines Lebens unter Deutschen, auch wenn er seine afrikanische Herkunft nie ver-

leugnete. Seine Füße hinterließen Abdrücke auf deutschem Boden und seine Ge-

danken in der deutschen Ideen- und Geistesgeschichte. Allein weil es ihn, der kul-

turgeschichtlich Erinnerungswürdiges hinterlassen hat, gibt, hat er einen Platz in

der deutschen Erinnerungslandschaft verdient, wodurch deren weiße Farbe frag-

würdig wird.

2 Im vorliegenden Text wird die Hautfarbenbezeichnungen ›Schwarz« (Schwarze Deutsche

als Selbstbezeichnung der afrodeutschen Community) durchgängig großgeschrieben. Da-

mit soll deutlich gemacht werden, dass die Farbe nicht im Sinne eines Adjektivs, also mit

Eigenschaften versehen, zu verstehen ist. Die Farbe »weiß« hingegen wird klein geschrie-

ben, weil sie als analytische Kategorie auf Weißsein als grundsätzliche Norm in der weißen

Wahrnehmung verweist, die mit Privilegien verbunden ist (Vgl. Sow 2015, 190f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 25

Amos Biografie kann aufgrund der recht guten Quellenlage plausibel mit dem

damaligen wissenschaftlichen aber auch gesellschaftlichen Diskurs um die Ver-

schiedenheit der Menschen verknüpft werden. Auf diese Weise ist ein Reflexions-

prozess möglich, der deutlich macht, dass Amo nicht nur ereignisgeschichtlich das

Opfer von Sklavenhändlern war, sondern dass er auch geistesgeschichtlich ein Op-

fer des aufkommenden aufgeklärten wissenschaftlichen Rassismus in Deutschland

wurde.

1. Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Guinea

Anton Wilhelm Amo war als etwa siebenjähriger Junge um 1707 mit ziemlicher Si-

cherheit unfreiwillig aus Axim, das im heutigen Ghana lag, von der holländischen

West-Indischen Kompanie nach Amsterdam verbracht worden. Er wurde demHer-

zog Anton Ulrich von Braunschweig-Wolfenbüttel wohl geschenkt, ein Indiz da-

für, dass es sich bei ihm um einen Sklaven handelte, über den man frei zu verfü-

gen vermochte (vgl. ebd., 4).3 Der Junge, der als Lakai4 eingesetzt wurde, war am

Wolfenbütteler Hof nicht der erste als Statussymbol dienende Afrikaner (vgl. Firla

2002, 56ff.), was als ein Hinweis gelten kann, dass die Herzöge von Braunschweig-

Wolfenbüttel tief in den Sklavenhandel verstrickt waren, auch wenn es im Her-

zogtum nominell keine Sklaverei gab (vgl. Ette 2019, 5).5 Nach Anne Kuhlmann-

Smirnov war es jedoch gerade das Fehlen eines offenen Sklavenmarktes, das den

Schwarzen Menschen im europäischen höfischen Umfeld den »Nimbus des Be-

sonderen, des Kostbaren und des Exklusiven« gab (Kuhlmann-Smirnov 2013, 68).

Indem der Junge verschenkt worden war, war er aus der holländisch kolonialen

Sklaverei in eine »Sklaverei ›ohne Institution‹« geraten (Zeuske 2018, 96).

Am 29. Juli 1707 wurde Amo auf Geheiß Anton Ulrichs evangelisch getauft und

erhielt den Vornamen Anton Wilhelm. Nach dem Tod Anton Ulrichs übernahmen

zuerst August Wilhelm und dann Ludwig Rudolf von Braunschweig-Wolfenbüttel

eine Mentorenfunktion in Amos Leben. Seit 1714 besuchte Amo neben seiner Tätig-

keit als Lakai auch eine Schule amHof von AugustWilhelm (vgl.Mabe 2007, 18). Am

9. Juni 1727 schrieb er sich an der Universität Halle für das Studium der Philosophie

3 Andere Deutungen sprechen davon, Amo sei zu Ausbildungszwecken nachHolland gebracht

worden. Jacob Mabe bestreitet, dass der Junge Herzog Anton Ulrich geschenkt worden sei

(vgl. Mabe 2007, 14).

4 Von 1716 bis 1720 lässt sich aus den Kammerrechnungen des Hofes nachhalten, dass dort ein

»›M‹AnthonWilhelm«beschäftigtwar, der jährlich 64Taler, im Jahr 1719/20 76Taler verdiente

(vgl. Firla 2002, 59).

5 Seit dem 16. Jahrhundert verstanden sich die Metropolen, so Michael Zeuske, als »sklaven-

frei« (Zeuske 2018, 96ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Bärbel Völkel

ein. Am 28. November 1729, also gut zwei Jahre später, stellte er seine Disputati-

on »De iure Maurorum in Europa« (»Über die Rechtsstellung der ›M‹ in Europa«)

vor (vgl. Firla 2002, 60). Hieran lässt sich erkennen, dass Amo eine Verschiebung

seines Studienschwerpunktes vorgenommen und nach Abschluss der Disputation,

die in der Juristischen Fakultät stattfand, einen juristischen Abschluss erworben

hatte (vgl. ebd., 61). Diese Arbeit Amos gilt als verschollen, wohl weil sie nie zur

Drucklegung gelangt ist (vgl. ebd.). Von 1730 bis 1735/6 studierte Amo an der Uni-

versität Wittenberg, wo er am 17. Oktober 1730 zum Magister der Philosophie und

der Freien Künste ernannt wurde (vgl. ebd.). 1734 legte er in Wittenberg seine In-

auguraldissertation mit dem Titel »De humanae mentis apatheia« (»Die Apatheia

der menschlichen Seele«) vor (vgl. ebd.). Von 1735-1738 kehrte er an die Universität

Halle zurück, wo er zwei Jahre später eine weitere Schrift mit dem Titel »Tracta-

tus de arte sobrie et accurante philosophandi« (»Traktat über die Kunst, nüchtern

und sorgfältig zu philosophieren«) einreichte, die ihn zur selbstständigen Lehrtä-

tigkeit berechtigte. Am 6. Juli 1737 wurde ihm die Lehrberechtigung für das Fach

Philosophie erteilt (vgl. Mabe 2007, 25). 1739 ging Amo dann als Dozent nach Jena.

Monika Firla kann Amo 1746 über einen Stammbucheintrag noch als Bürger von Je-

na nachweisen (vgl. Firla 2012, 15). 1747 erschien ein überaus demütigender Artikel

mit rassistischen Verweisen von seinem Hallenser Studienkollegen Johann Ernst

Philippi (um 1700 – um 1750) unter dem Pseudonym Leberecht Ehrenhold. Diese

rassistische Anfeindung oder aber bereits vorher der Tod seines Förderers Lude-

wig im Jahr 1743 mag letztlich den Ausschlag gegeben haben, dass Amo beschloss,

in seine Herkunftsregion Axim zurück zu kehren. Wahrscheinlich kehrte Amo im

Januar 1747 nach Axim zurück (vgl. ebd., 25). Dass er die Rückreise angetreten hat-

te, wird auch aus einem Nachruf auf den Schiffsarzt David Henrij Gallandat bzgl.

einer Reise desselben nach Afrika im Jahr 1753 belegt, wo er Anton Wilhelm Amo

getroffen hatte (vgl. Firla 2002, 74f.). Nach Monika Firla arbeitete Amo in Afrika

als Wahrsager, was zu jener Zeit kein Widerspruch zu seinem wissenschaftlichen

Selbstverständnis gewesen sein muss (vgl. ebd., 76ff.). Aus dem Bericht Gallandats

geht ebenfalls hervor, dass Amo Aximwieder verlassen hatte, um in das etwa 70 km

entfernte Fort Chama zu ziehen. Möglicherweise wurde er zu diesem Schritt von

der Niederländisch-Westindischen Kompanie gezwungen, um ihn »als Mitwisser

ihrer Politik in Übersee kaltzustellen« (ebd., 77). Jacob Mabe vermutet jedoch, dass

Amo aufgrund der ihm in Axim fehlenden europäischen Intellektualität die Nähe

von Europäern suchte und daher den Umzug freiwillig vornahm (vgl. Mabe 2007,

29f.).

Anton Wilhelm Amo beherrschte neben Deutsch und Latein auch die Sprachen

Griechisch, Holländisch und Französisch. Nach Mabe soll er außerdem Hebräisch

und Englisch gekonnt haben (vgl. ebd., 20).

Auch sein Name verdient noch Aufmerksamkeit, da er Aufschluss über das

Selbstverständnis Amos gibt. Sein Nachname Amo ist offenbar kein afrikanischer

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 27

Name. Jacob Mabe vermutet, dass er diesen Namen nach seiner Gefangennahme

im Holländischen Fort bei Axim erhielt (vgl. ebd., 16). Sein ursprünglicher Vorna-

me, den ihm seine Eltern gegeben hatten, ist ihm wohl aufgrund seiner frühen

Verschleppung entfallen; jedenfalls finden sich keine Hinweise auf diesen. Die Na-

men Anton undWilhelm wurden ihm von außen auferlegt. Amo hat sich aber zwei

selbstgewählte Namen zugelegt: Guilielmus und Afer, so dass er sich selbst stets

als Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Guinea vorstellte. Indem er in sei-

nem Namen zwei Sprachen und Kulturen vereinte, bildete sein Name, so Ottmar

Ette, »gleichsam seinen ersten und fundamentalen Text, der sich bewusst in un-

terschiedliche Traditionen, Sprachen, Kulturen und Herkunftsbezeichnungen ein-

schreibt. Im Namen ist die transareale Dimension von Leben, Denken und Schrei-

ben dieses Philosophen vital (und für alle sichtbar) verankert« (Ette 2019, 8).

2. Anton Wilhelm Amos wissenschaftliches Werk als Aufklärer

Ob er nun dem aufgeklärtenWolfenbütteler Herzog Anton Ulrich als eine Art »Ver-

suchsobjekt« diente, mit dem dieser die Bildungsfähigkeit »›des‹ Afrikaners« er-

proben wollte (vgl. ebd., 6), eine Deutung, die Monika Firla bestreitet6, sei dahin-

gestellt. Unbestreitbar und gut belegt ist, dass Amo sich mit zähem Fleiß, hoher

Intelligenz und unter Einsatz seines Verstandes und seiner Vernunft zu einem ar-

gumentationsstarken Mitglied der deutschen Aufklärung entwickelte, der alle sei-

ne Schriften in lateinischer Sprache verfasste. Amo nahm die Prämisse der Auf-

klärung, Mut zu haben, sich des eigenen Verstandes zu bedienen ernst, indem er

von Anfang an die Vernunft als einen »universellen menschlichen Wesenszug« be-

griff (Gutema 2011, 135). Bereits in seiner Schrift über die rechtliche Situation der

Schwarzen Menschen in Europa leitete er eine historische Nähe und Gleichheit

zwischen denMenschen auf dem afrikanischen Kontinent und Europa über die rö-

mische Besatzung und das Römische Recht ab. In seiner Dissertation zur Apatheia

dermenschlichen Seele7 entwickelte er in Bezug auf den Leib-Seele Dualismus eine

konträre Position zu René Descartes. Amo leitete in logischen undmethodisch sau-

ber abgeleiteten Thesen und Begründungen her, dass die Seele nicht leidet, da sie

immateriell ist und über physisch-sinnliche Impulse nicht affiziert werden kann.

6 Vgl. Firla 2002, 56. Firla bestätigt dem Hof von Braunschweig-Wolfenbüttel eine Afrika-

ner*innen gegenüber »unvoreingenommene Haltung« (vgl. ebd., 57).

7 Die deutsche Übersetzung des lateinischen mens als Seele führt, so Manuela Ott in diesem

Band, zu Verunklarungen in der Beweisführung Amos, weswegen sich dieser Begriff präzi-

ser mit Geist übersetzen ließe. Da in der in meinem Beitrag verwendeten Literatur mit dem

Begriff Seele gearbeitet wird, wird der angeregte Diskurs zwar wahrgenommen, die neu vor-

geschlagene Übersetzung jedoch noch nicht verwendet, da sie im hier explizierten Gedan-

kengang keine primäre Rolle spielt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Bärbel Völkel

Monika Firla belegt eine starke Nähe Amos zum Denken des stoischen Philoso-

phen Epiktet, den Amo übrigens im Original las (vgl. Mabe 2007, 20). Während

Firla die von Amo beschriebene Seelenruhe als ein »sich dem Schicksal fügen« in-

terpretiert (vgl. Firla 2012, 10ff.), deutet Justin Smith, Professor für Philosophie an

der Universität 7 – Denis Diderot in Paris diese Beweisführung Amos als gerade-

zu revolutionär und den gängigen Diskursen seiner Zeit widersprechend, wenn er

sagt: »[…] so long as the human soul was thought to be something fundamentally

independent of the body, physical differences between human beeings could not

be taken as markers of essential difference« (Smith 2017, 18). In der europäischen

Geistesgeschichte hat sich die Deutung Descartes bzgl. des Leib-Seele Dualismus

durchgesetzt, wonach beide miteinander verbunden sind.Mit Amos Ableitung wä-

re auch eine andere Deutung möglich gewesen, die in der physischen Vielfalt der

Menschen eine seelische/geistige Einheit zu sehen und zu beweisen vermochte.

NachMabe und Bekele war es auch nicht Immanuel Kant, der als Erster vom »Ding

an sich« sprach, sondern Amo (vgl. Mabe 2007, 32f.; Bekele 2011, 140) und Amo war,

so die beiden Philosophen, auch der erste in der europäischen Philosophie, der die

Hermeneutik als eine vernünftige Methode des Verstehens beschrieb (vgl. Mabe

2007, 32; Bekele 2011, 140). Obwohl Amo ganz eigenständige physische und kul-

turelle Vielfalt harmonisierende Gedanken in den Aufklärungsdiskurs eingebracht

hatte, werden diese bis heute offensichtlich ignoriert.

3. Immanuel Kants Aufklärungsdefinition

Bereits in Kants zentraler und bis heute gültigen Definition von Aufklärung als

Befreiung aus selbstverschuldeter Unmündigkeit lässt sich eine Hierarchisie-

rungsdimension erkennen. Aufklärung stellt daher, so Pecar und Tricoire, »kein

Geschichtsnarrativ« dar. Vielmehr handelt es sich hierbei um die polemische

Selbstinszenierung einer Gruppe, die sich selbst als »Aufklärer« bezeichnete und

als solche in Szene setzte (vgl. Pecar und Tricoire 2015, 29ff.). Aufklärung »war

auch stets eine diskursive Schöpfung sozialer Hierarchien. Sie ging mit dem

Anspruch einher, die noch nicht Aufgeklärten zu leiten« (ebd., 32). Ebenso war sie

in keiner Weise von Anfang an für alle Menschen gedacht. An der Frage, ob die

Aufklärung mit ihren Fortschrittsideen auch für Jüdinnen und Juden, Sklav*innen

und Frauen gelten sollte, schieden sich die Geister (vgl. Stollberg-Rilinger 2017,

257). In die Idee selbst war also bereits über die großen Köpfe der weißen und

männlichen europäischen Aufklärung eine Hierarchisierung eingelagert, die je-

derzeit auf soziale, geschlechtliche und ethnische Inferiorität rekurrieren konnte.

Wenn Historiker*innen also die Geltungsansprüche der Aufklärer heuristisch für

gegeben halten und kritiklos akzeptieren, indem sie den polemischen Gehalt in

den Begriffen der »Durchsetzung der Vernunft, von der Verbesserung der Welt,

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 29

ja selbst von der Verbreitung des Lichts« nicht erkennen, gehen sie, so die beiden

Autoren, »auf oft erstaunliche Weise der Propaganda der Aufklärer auf den Leim«

(Pecar und Tricoire 2015, 33). Amo als Schwarzer deutscher Aufklärer teilte diese

elitäre Sichtweise auf die Aufklärung dezidiert aus nachvollziehbaren Gründen

nicht (vgl. Bekele 2011, 136f.).

Immanuel Kant und sein Rassenbegriff

Im Zusammenhangmit der kolonialen Eroberung derWelt, in deren Folge seit dem

15. Jahrhundert die Verschiedenheit der Menschen immer komplexer wahrnehm-

bar wurde, mussten Erklärungen für diese Vielfalt gefunden werden, die sich mit

der göttlichen Schöpfung vereinbaren ließen. Hier wird häufig der Sklavenhandel

als Grund für den aufkommenden Hautfarbenrassismus genannt (vgl. Flaig 2018,

124-138). Pecar und Tricoire stellen dies nicht in Frage, geben aber zu bedenken,

ob die zur gleichen Zeit aufkommenden Rassentheorien nicht ebenfalls in diesen

Kontext gehören (vgl. Pecar und Tricoire 2015, 88). Wie sich am Aufkommen zwei-

er konkurrierender dominanter Erklärungsmodelle zeigt, ging es bei der wissen-

schaftlichen Auseinandersetzung um die Diversität der Menschheit zentral um die

Frage, wie sich diese erklären ließe. In diesem Diskurs standen sich Monogene-

tiker, die von der Einheit der Menschengattung ausgingen und Polygenetiker, die

eine Vielzahl menschlicher Ursprünge annahmen, gegenüber. Vor allem der Poly-

genismus geriet in die Kritik, da dessen Vertreter sich aufgrund ihrer antikleri-

kalen und materialistischen Weltsicht von der Einheit der Schöpfung distanzier-

ten, gleichzeitig aber auch von einer prinzipiellen Ungleichheit der menschlichen

Spezies ausgingen (vgl. Smith 2017, 98). Der Monogenismus hingegen, der auf ei-

nem gemeinsamen Ursprung der menschlichen Entwicklungsgeschichte bestand,

schien gefeit gegen rassistische Anwandlungen zu sein (vgl. Pecar und Tricore 2015,

94f.). Dem war aber durchaus nicht so, wie man nicht nur, aber auch am Beispiel

Kants sehen kann. In seiner 1775 erschienen Schrift »Von den verschiedenen Rassen

der Menschen« schrieb er:

»[…] gehören alle Menschen auf der weiten Erde zu einer und derselben Natur-

gattung, weil sie durchgängig mit einander fruchtbare Kinder zeugen, so große

Verschiedenheiten auch sonst in ihrer Gestalt angetroffenwerden. Von dieser Ein-

heit der Naturgattung […] kann man nur eine einzige natürliche Ursache anfüh-

ren: nämlich dass sie alle zu einem einzigen Stamme gehören […] (31). Auf diese

Weise sind ›N‹ und Weiße zwar nicht verschiedene Arten von Menschen […] aber

doch zwei verschiedene Rassen […] (32). […] Die Ursache, ›N‹ undWeiße für Grund-

rassen anzunehmen, ist für sich selbst klar (35). […] Die größte feuchte Hitze des

warmen Klimas muss hingegen an einem Volke, das darin alt genug geworden

ist, […] Wirkungen zeigen, […]. […] Der Überfluss der Eisenteilchen, die sonst in

jedem Menschenblute angetroffen werden, und hier durch die Ausdünstung des

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Bärbel Völkel

phosphorisch Sauren (wornach alle ›N‹ stinken) in der netzförmigen Substanz ge-

fället werden, verursacht die durch das Oberhäutchen durchscheinende Schwär-

ze […] Das Öl der Haut, welches den zum Haareswuchs erforderlichen Nahrungs-

schleim schwächt, verstattete kaum die Erzeugung einer den Kopf bedeckenden

Wolle. Übrigens ist die feuchte Wärme dem starken Wuchs der Tiere überhaupt

beförderlich, und kurz, es entspringt der ›N‹, der seinem Klima wohl angemes-

sen, nämlich stark, fleischig, gelenk, aber unter der reichlichen Versorgung sei-

nes Mutterlandes faul, weichlich und tändelnd (41). […] In dem Geschlechte der

Weißen würde aber dieses in den Säften aufgelöste Eisen gar nicht niederschla-

gen, unddadurch zugleich die vollkommeneMischungder Säfte undStärkedieses

Menschenschlags vor den übrigen beweisen (42)« (Kant 1775, 25-44).

Die Quelle zeigt, dass Kant ein Monogenetiker war. In Anlehnung an den Natur-

forscher Georges-Louis Leclerc de Buffon (1707-1788), ebenfalls ein Monogeneti-

ker und Anhänger der Degenerationsthese (vgl. Smith 2017, 119), nahm er dessen

Terminologien auf und übertrug sie ins Deutsche (vgl. Reimann 2017, 171). Kant

wandte die Buffon’sche Beobachtung, dass Tiere der gleichen Gattung fruchtbaren

Nachwuchs zeugten, auf denMenschen an und konnte damit nachweisen, dass alle

Menschen der gleichen Gattung angehören, da sie untereinander stets fruchtbaren

Nachwuchs zeugten. ›N‹ und Weiße gehörten somit zur gleichen Gattung, jedoch

zu unterschiedlichen ›Rassen‹, weil sie eine Mischform zeugen würden, wenn sie

sich zusammentun. Kant definierte die ›Rasse‹ als eine »Abartung«, die ihre »Klas-

sifikationsmerkmale über Generationen« behält, auch wenn sie in andere Klimazo-

nen versetzt wird und die mit anderen »Abartungen«Mischlinge zeugt (vgl. ebd.).8

Gleichzeitig wird deutlich, dass Schwarz undWeiß für ihn »Grundrassen« dar-

stellten. Die unterschiedlichen Hautfarben deutete er als Folge der Anpassung an

die klimatischen Verhältnisse, indem er den Schwarzen Menschen in den heißen

Zonen der Erde aufgrund ihrer Adaption an die regionalen Verhältnisse einen zu

hohen Eisenanteil im Blut unterstellte, der sie »stinken« ließe. Gleichzeitig mach-

te er die Hitze als Ursache für Degenerationserscheinungen bei den Schwarzen

Menschen aus. Wir haben es hier mit einer »›voll ausgereifte[n] theoretische[n] Recht-

fertigung der Überlegenheit der weißen Rasse, die in der Biologie wurzelt und erbliche Un-

terschiede angeborener Fähigkeiten anführt‹« zu tun (McCarthy, zit. in Reimann 2017,

175).

8 Deutlich wird, dass Kant von einem Gedanken der Vererbung ausging, so dass man ihm tat-

sächlich auch eine Distanz zur reinen Klimatheorie zuerkennen muss.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 31

Immanuel Kant und seine Polarisierung zwischen weiß und klug

und schwarz und dumm

Die Degenerationsthese gehörte in den Kontext eines aufgeklärten monogeneti-

schen Denkens, das die Einheit der Menschengattung voraussetzte, deren Diver-

sität aber erklären musste. Deutlich wird auch die Grundannahme dieser Denker,

die aus einem einzigen Elternpaar hervorgegangene perfekte Menschengattung

sei weißer Farbe und damit europäisch gewesen (vgl. Bitterli 2004, 327). Für Kant

waren weiße Mitteleuropäer*innen wie er selbst, die dem ursprünglichen, nicht

mehr rekonstruierbaren Stamm am nächsten stehende Abweichung und daher na-

hezu vollkommen (vgl. Reimann 2017, 170ff.). Wenn er also die Schwarze und die

weiße »Rasse« als »Grundrassen« annimmt, zeigt sich, dass für ihn der Schwarze

Mensch mit dem weißen Menschen außer der gemeinsamen Gattungszugehörig-

keit nichts teilt. Kant, für den Bildungsfähigkeit stets eine zentrale Rolle bei der

Hierarchisierung der Menschengruppen spielte, attestierte den Schwarzen Men-

schen eine Bildungsfähigkeit in der Hinsicht, »als dass sie dienen könnten, ›d. h.

sie lassen sich abrichten‹« (ebd., 174). Zusammen mit seiner Definition der ›Rasse‹

in Bezug auf einheitliche und vererbbare Klassifikationsmerkmale war die Legiti-

mierung der Versklavung von Schwarzen Menschen durch weiße Menschen damit

wissenschaftlich begründet, eigentlich ein den Polygenisten entgegen gebrachter

Vorwurf (vgl. Bitterli 2004, 329). Smith merkt an, dass sowohl der Begriff Degene-

ration wie auch der Begriff Evolution wertende Begriffe sind. Während Evolution

den Fortschritt von einer niedrigeren zu einer höheren Stufe meint, beschreibt

Degeneration das genaue Gegenteil. Degeneration verweist, so Smith, auf »unge-

sunde und unmoralische Praktiken«9, was zeigt, dass der heutige Kulturalismus

als ein Rassismus, der auf die Unvereinbarkeit von kulturellen Werte- und Nor-

mensystemen rekurriert, auf genau diese Denkfigur der Degeneration aus dem 18.

Jahrhundert zurückgreift.

So schrieb Kant in der bereits erwähnten Schrift:

»Die ›N‹s von Afrika haben vonNatur aus kein Gefühl, welches über das Läppische

(Leichtsinnige (I. K.), B. V.) stiege. Herr Hume fordert jedermann auf, ein einziges

Beispiel anzuführen, da ein ›N‹ Talente gewiesen habe und behauptet: dass un-

ter den Hunderttausenden von Schwarzen, die aus ihren Ländern anderwärts ver-

führt werden, obgleich deren sehr viele auch in Freiheit gesetzt werden, dennoch

nicht ein einziger jemals gefunden worden, der entweder in Kunst oder Wissen-

schaft, oder irgendeiner anderen rühmlichen Eigenschaft etwas vorgestellt habe,

9 »Degeneration‹ and ›evolution‹ both, in their original senses, are evaluative terms, the latter

signifying progress from a lower stage to a higher one, and in this sense contrasting with

degeneration or change in the opposite direction« (Smith 2017, 118). »This is not a theory of

evolution by natural mechanism, but of degeneration by an artificial mechanism, in particu-

lar, by unhealthy and immoral cultural practices« (ebd., 119).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Bärbel Völkel

obgleich unter denWeißen sich beständig welche aus dem niedrigsten Pöbel em-

por schwingen, und durch vorzügliche Gaben in der Welt ein Ansehen erwerben.

[…] Die Schwarzen sind sehr eitel, aber auf ›N‹art, so plauderhaft, dass sie mit Prü-

geln müssen auseinander gejagt werden« (59).

Und weiter kam er zu dem Schluss: »[…] kurzum, dieser Kerl war vom Kopf bis auf

die Füße schwarz, ein deutlicher Beweis, dass das, was er sagte, dumm war« (61).

Interessant ist an diesem Quellenauszug der Verweis Kants auf David Hume

und dessen Aufforderung, man möge doch ein einziges Beispiel nennen, wo ein

SchwarzerMensch etwas Herausragendes in denWissenschaften oder Künsten ge-

leistet habe.Wir haben es hier mit einem Falsifizierungsproblem zu tun, nach dem

die Behauptung, alle Schwäne seien weiß, nur so lange gilt, bis der erste schwar-

ze Schwan gesichtet wird. Die Frage ist, ob Kant, der seinen Wohnort Königsberg

nur einmal in seinem Leben verlassen hat, von der Arbeit seines etwas älteren Kol-

legen und Zeitgenossen Anton Wilhelm Amo Kenntnis hatte. Angesichts der Tat-

sache, dass Kant die wissenschaftlichen Diskurse seiner Zeit interessiert verfolg-

te, aufgriff, kommentierte und auch weiterverarbeitete, scheint es ausgesprochen

unwahrscheinlich, dass er nie etwas von Amo gehört haben soll. Nachweisen lässt

sich das nicht. Angesichts der überaus ausgeprägten Ignoranz undÜberheblichkeit

Kants gegenüber Schwarzen Menschen, schließlich lebten deren Viele im Europa

des 18. Jahrhunderts, scheint es jedoch wahrscheinlicher, dass er dessen Werk ein-

fach ignorierte.

4. Johann Friedrich Blumenbach und seine Beobachtungen
bzgl. Schwarzer Menschen – eine Gegenposition zu Immanuel Kant

Johann Friedrich Blumenbach (1752-1840) war ein Anthropologe und Zeitgenosse

Kants. Er wurde geboren, als Amo Deutschland wohl bereits verlassen hatte. An-

ders als der philosophische »Stubengelehrte« Kant war Blumenbach allein schon

berufsbedingt viel unterwegs und lernte auf diese Weise viele Menschen kennen

(vgl. Reimann 2017, 168). Blumenbach kannte Kants Werk gut und stimmte mit

diesem offensichtlich in einigen Teilen, so z. B. in Bezug auf den Monogenismus

und auch den Einfluss des Klimas in Bezug auf die Unterschiedlichkeiten der äu-

ßeren Erscheinungsformen, überein. Als Naturwissenschaftler vertrat er aber in

Bezug auf die Vererbung deutlich andere Meinungen als sein geisteswissenschaft-

licher Kollege. Dies lag nicht zuletzt daran, dass Blumenbach im Verlauf seiner

Forschungstätigkeit immer mehr empirisch arbeitete, indem er begann, Schädel-

formen zu vergleichen, ummöglicherweise gattungsspezifische Unterschiede fest-

stellen zu können. Reiseberichte dienten ihm zunehmend nur noch zur Kontrolle

seiner eigenen Forschungen. Blumenbach gelangte zu dem Schluss, dass es zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 33

schen den verschiedenen Menschenrassen, wie er sie seit 1791 schließlich in Aner-

kennung des mittlerweile etablierten Diskurses nannte, fließende Übergänge ge-

ben würde, so dass eindeutige und wertende Aussagen zu den einzelnen mensch-

lichen Erscheinungsformen unzulässig seien. Auch gebe es innerhalb einer ›Rasse‹

physiognomisch gravierende Unterschiede, so dass eindeutige Zuschreibungen in

Bezug auf die Ästhetik einer ›Rasse‹ nicht zulässig seien. Ebenso warnte Blumen-

bach stets davor, die kaukasische europäische ›Rasse‹, wie er sie nannte, als ästhe-

tische ›Musterrasse‹ zu definieren und alle anderen ›Rassen‹ an diesem Vorbild zu

messen.10 So schrieb er:

»Seit jener Zeit habe ich Gelegenheit gehabt, ziemlich viele ›N‹ zu sehen und zu

sprechen, unddrey ›N‹schedel und eineMenge anderer Präparate von ›N‹ inmeine

Sammlung zu kriegen, undbindurchdas alles, inVerbindungmit dem,was ichmir

aus Reisebeschreibungen darüber bekannt gemacht, immer mehr von der Wahr-

heit zweyer Sätze überzeugt worden: Daß nemlich 1) zwischen ›N‹ und ›N‹, so wie

inder Farbe, sobesonders auch inRücksicht ihrer Faciallinie eben so viele,wonicht

mehr Verschiedenheit vorwaltet, als zwischenManchen der übrigens noch so äch-

testen ›N‹ und anderenMenschenvarietäten. Und daß 2) die ›N‹ in Rücksicht ihrer

natürlichen Geistesanlagen und Fähigkeiten gerade um nichts dem übrigenMen-

schengeschlechte nachzustehen scheinen (A2). […] Ihr erstaunliches Gedächtnis,

ihre viel umfassende Geschäftsthätigkeit […] ihre Verschlagenheit im Handel, zu-

mal mit Goldstaub, wobey selbst die erfahrensten Europäischen Kaufleute nicht

immer genug auf ihrer Hut seyn können sind so allgemein bekannte Dinge, als

daß es sich der Mühe lohnte, darüber noch lang Gewährsleute anzuführen. Eben-

so bekannt ist die ausnehmende Anlage der Sklaven zu Erlernung aller Art von

feinster Handarbeit. So ihremusikalischen Talente, daman Beyspiele hat, daß ›N‹

die Violine someisterhaft gelernt und so viel damit verdient, daß sie sich für große

Summen frey kaufen konnten (A4)« (Blumenbach 1787, 9ff.).

Vor allem die Schwarzen Menschen hatten unter Diskriminierungen zu leiden,

was Blumenbach sehr wohl wusste und wogegen er immer wieder an argumen-

tierte (vgl. Bitterli 2007, 347). »[Di]e Einheit der Menschengattung«, hatte, so Nor-

bert Klatt, »für Blumenbach stets Vorrang vor der Verwendung des Rassenbegriffs«

(Klatt 2010, 13f.). Der zitierte Quellenauszug zeigt deutlich, dass sich Blumenbach

10 Heute wird Blumenbachs Rolle in den Rassendiskursen des 18. Jahrhunderts zwiespältiger

eingeschätzt. Sarah Reimann kann zeigen, dass Blumenbach sich zwar einerseits gegen die

Übertragung eines europäischen Schönheitsideals auf außereuropäische Volker verwahrte,

andererseits aber von der »kaukasischen Varietät« als einer »Mittelform« mit der »schönsten

Gesichts- und Schädelform« sprach. Sie bestätigt jedoch, dass Blumenbach die verschiede-

nen menschlichen Varietäten als gleichwertig betrachtete und stets bemüht war, stereotype

Darstellungen zu widerlegen (vgl. ebd., 218).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Bärbel Völkel

als ein entschiedener Gegner der Sklaverei (vgl. Brentjes 1976, 72) den zeitgenös-

sischen Diskursen bzgl. der intellektuellen und kulturellen Inferiorität Schwarzer

Menschen nicht anschloss (vgl. ebd., 87).

Der Vergleich von Kant und Blumenbach lässt erkennen, wie Offenheit in

der Weltwahrnehmung, Begegnungen und dialogischer Austausch geeignet sein

können, Vorurteile zu entlarven und das gemeinsam Geteilte in den Begegnungen

wahrzunehmen. Immer wieder betonte Blumenbach, »dass der Verstand der

Schwarzen ›eben so culturfähig ist, als bei irgendeinem Europäer‹« (Reimann 2017,

217). Nichtsdestotrotz hat sich Europa den kruden rassistischen Ideen eines Stu-

benhockers anvertraut, der die Welt nur aus Reiseberichten kannte und daraus

seine Rassentheorie entwickelte. In Blumenbach hätte eine ideengeschichtliche

Alternative zum hierarchisierenden Rassenverständnis bereitgestanden und in

Amo deren lebender Beweis.

Johann Friedrich Blumenbach war nämlich einer der ersten Wissenschaftler,

der Amound seinewissenschaftliche Arbeit gegen die rassistischenDiskurse seiner

Zeit für die Nachwelt belegte (vgl. Brentjes 1976, 72). Er kannte zumindest zwei von

Amos wissenschaftlichen Ausarbeitungen und er schätzte dessen Belesenheit und

Verstand. Blumenbach zitierte aus einer Rede des Philosophen und Naturforschers

Samuel Christian Hollmann (1696-1787), die dieser anlässlich der Ehrung von Amos

Dissertation gehalten hatte:

»Seine Ehre, erworben durch die Verdienste seines Verstandes, (ver)mehrte er

durch den ausgezeichneten Ruhm seiner Tüchtigkeit, seines Fleißes und seiner

Gelehrsamkeit, die er durch öffentliche und private Ausübungen deutlich offen-

barte. – Ziemlich vielen in der inneren Politik übergab er die Philosophie, wählte

das Beste aus, indem die Lehrsätze der Alten wie Neuen [sc. von ihm] geprüft

worden waren, und legte das Ausgewählte klar und deutlich aus«.

Und in einem weiteren Zitat anlässlich seiner anerkannten Dissertation heißt es:

»Vornehmlich ragt dein sehr beglückter Verstand heraus – Du, der du ja freilich

das Glück und die Vortrefflichkeit dessen [i.e des Verstandes] und die Dichte und

Feinheit der Gelehrsamkeit und Bildung durch viele Beispiele, bisher sogar in un-

serer Akademie unter großem Beifall von allen Beurteilenden, und in der vorlie-

genden Dissertation vortrefflich bestätigt hast. Ich gebe dir jene mit eigenem Ei-

fer geschmackvoll und gelehrt ausgearbeitete, noch unangetastete und völlig un-

veränderte [sc. Dissertation] zurück, so dass die Kraft deines Verstandes dadurch

umso mehr hervorleuchte«.11

11 Ich danke Marco Yari Tarrantino, Institut für Latinistik an der Universität Osnabrück, für die

Übersetzung dieser beiden Zitate.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 35

Mehr als deutlich wird hier die intellektuelle Wertschätzung, die Blumenbach Amo

gegenüber zum Ausdruck brachte, indem er dessen Zugehörigkeit in die Riege der

deutschen Frühaufklärer hervorhob.Da Kant und Blumenbach in regem Austausch

miteinander standen, erscheint es einmal mehr als unwahrscheinlich, dass Kant

von Amo nichts gewusst haben soll. Möglicherweise hätte Kant über Amo aber

gesagt: »Dieser Kerl war vom Kopf bis auf die Füße schwarz, ein deutlicher Be-

weis, dass das, was er sagte, dummwar« (Reimann 2017, 168). An einem intensiven

Austausch mit anderen Rassentheoretikern seiner Zeit hatte Kant offenbar wenig

Interesse (vgl. ebd., 178). Er schien sich seiner selbst sehr sicher gewesen zu sein.

1808 bestätigte der französische Abolitionist Abbé Henri Gregoire die wissen-

schaftlichen Aktivitäten Amos und widerlegte ebenfalls die zeitgenössischen Vor-

urteile, Menschen afrikanischer Herkunft hätten keine nennenswerten intellektu-

ellen Leistungen hinterlassen (vgl. Smith 2015, 215f.).

5. Anton Wilhelm Amo wird öffentlich beleidigt

Dass Amo Anfang 1747 Deutschland verlassen hat, wissen wir (vgl. Firla 2012, 25).

Die Gründe hierfür sind jedoch eher spekulativ. Nach Burchard Brentjes ist der

Tod seines Gönners Johann Peter von Ludewig im Jahr 1743 für Amo sicher ein

schwerer Schicksalsschlag gewesen. Hinzu kam jedoch, so Brentjes, eine öffentli-

che Demütigung vier Jahre später, die in seinen Augen schließlich den Ausschlag

für Amos Rückreise in seine ehemalige Heimat Axim gegeben haben mag (vgl.

Brentjes 1976, 69). Es lässt sich nicht eindeutig belegen – aber Amo scheint sich in

eine weiße Frau, die Brentjes in Halle vermutete, verliebt zu haben (vgl. ebd., 71).

Johann Ernst Philippi, ein grandios gescheiterter Studienkollege Amos, verbreitete

jedenfalls zwei Schmähgedichte, die diese verschmähte Liebe als wahr und für eine

weiße Frau beleidigend darstellten (vgl. Firla 2002, 73).12 Philippis Schmähgedichte

zeigen, so Monika Firla, dass die bürgerliche Emanzipation der Frühaufklärer »nur

auf Kosten der außereuropäischen Völker« errungen werden konnte (ebd., 74). Die

propagierte intellektuelle und ästhetische Minderwertigkeit Schwarzer Menschen

diente der Rechtfertigung von Sklavenhandel und Sklavenwirtschaft. Obwohl Amo

von seinem wissenschaftlichen Status als Lehrberechtigter für das Fach Philoso-

phie und als Dozent an unterschiedlichen Universitäten im bürgerlichen Milieu

angekommen war, zeigte sich dieses offensichtlich nicht bereit, ihn in seinen Rei-

hen aufzunehmen (vgl. Hund 2017, 94). Zwischen seiner Anerkennung im damals

progressiven wissenschaftlichen Umfeld (zum ordentlichen Professor wurde er je-

doch nicht berufen) und seiner gesellschaftlichen Anerkennung scheint eine tiefe

12 Nach Firla ist die Deutung Brentjes, bei der Angebeteten handele es sichmöglicherweise um

die spätere Schwiegertochter von Johann Joachim Lange, eher nicht haltbar (vgl. ebd., 74).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Bärbel Völkel

Kluft gelegen zu haben. Philippis Schmähgedichte sind eindeutig rassistisch, sie

rekurrieren auf die Empörung einer weißen deutschen Frau, die sich von einem

Schwarzen Mann umworben sieht. Hier zeigt sich der Hautfarbenrassismus der

neuzeitlichen Sklavenhaltergesellschaften. Ob mit wahrem Kern oder nicht – die

Gedichte waren nach Brentjes in jener Zeit wohl weit verbreitet zugänglich (vgl.

Brentjes 1976, 69).13 Für Amo muss die Erkenntnis, im wissenschaftlichen Umfeld

keine Förderer und Gönner mehr zu haben, vom bürgerlichen Milieu rassistisch

abgelehnt und öffentlich gedemütigt zu werden, zutiefst verletzend gewesen sein.

Jedenfalls hat er Europa den Rücken gekehrt und Europa hat diesen eigensinnigen

Aufklärer nach dem Ende des Sklavenhandels lange Zeit vergessen (vgl. Brentjes

1976, 72).

6. Die Universität Halle setzt Anton Wilhelm Amo ein Denkmal

1916 stieß der Bibliothekar der Universität Halle-Wittenberg14, Wolfram Suchier,

auf die Dissertation Amos, die er als ein Kuriosum wahrnahm (vgl. ebd., 73). Den-

noch verfolgte er die Geschichte archivalisch weiter. Seine Arbeiten waren für die

weiteren Amo Forschungen grundlegend. 1961 geriet Amos Dissertation dann Bur-

chard Brentjes, einem Archäologen an der Universität Halle, in die Hände. Mit

Unterstützung durch die Regierung der DDR und die Leitung der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg trieb Brentjes die Amo Forschungen profund voran.

Auf diese Weise konnten alle von Amo bekannten Texte in der 1968 in Halle er-

schienen Schrift »Antonius Gulielmus Amo Afer aus Axim in Ghana« herausgege-

ben werden. Auch wurden Amos Schriften ins Englische übersetzt (vgl. ebd., 74).

Im 20. Jahrhundert erfährt die Amo Forschung, so Justin Smith, eine grundlegende

Wende:

»[…] from someone who is frequently mentioned, to someone who is, so to speak,

used, someonewho is conscripted as an early representative of diverse intellectual

traditions of importance to the authors invoking Amo’s name, not least Marxism,

African nationalism, and various hybrids of these« (Smith 2015, 216).

KwameNkrumah, ein Verfechter des Panafrikanismus und erster ghanaischer Prä-

sident,würdigte in einemBrief an Burchard Brentjes Amo als einen von vielen »un-

13 Smith sieht vor diesem Hintergrund eine Kontinuität von Philippi zu Kant (vgl. Smith 2017,

227-230): »When Kant says that the black skin is a sure sign of stupidity, he has in effect

found a convenient outward marker of a stupidity that was presumed to be there in native

peoples long before race came to be conceived as the biological or essential basis for differing

intelligences in different human groups« (ebd., 228).

14 Beide Universitäten waren 1817 vereinigt worden (vgl. ebd., 73).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 37

ter den Höhepunkten einer langen Tradition afrikanischer Bemühung und Hinga-

be an die Wissenschaft. […] Amo war jedoch nicht nur ein Gelehrter. Er war auch

ein afrikanischer Patriot, der seine Individualität, seine afrikanische Persönlichkeit

und sein unbezweifelbares Recht auf Gleichheit und Freiheit nachdrücklich ver-

focht. Das Leben afrikanischer Patrioten, die sich in Europa aufhielten, wie Anton

Wilhelm Amo, Gustavus Vassa, Kapitän Coffie legen Zeugnis ab für die unauslösch-

liche Flamme der Freiheit, die in den afrikanischenHerzen loderte« (Nkrumah, zit.

n. Brentjes 1976, 75). Der Brief zeigt, dass Nkrumah gute Kontakte zur Universität

Halle unterhielt und er den in Deutschland ignorierten Philosophen für Afrika re-

klamierte. In diesem Zusammenhang ist auch die Statue interessant, die auf dem

Gelände der Universität steht und die, so eine relativ aktuelle Presseerklärung der

Universität aus dem Jahr 2018, an den Philosophen erinnern soll (vgl. Pressemit-

teilung Universität Halle 2018).

Es handelt sich um eine Bronzeplastik, die der Bildhauer Gerhard Geyer, in-

spiriert durch eine Studienreise in die Länder Guinea und Ghana, im Auftrag der

DDR gestaltete. Ursprünglich sollte die Statue wohl als Geschenk nach Ghana ge-

hen. Von hierher lässt sich auch die Motivwahl interpretieren. Mann und Frau ste-

hen, in sozialistischer Darstellungsweise, gleichberechtigt mit geballten Fäusten,

einem Hinweis auf ihre Zugehörigkeit zur Arbeiterklasse, nebeneinander. Geyer

gab seiner Statue in Anlehnung an die afrikanischen Unabhängigkeitsbewegungen

den Namen »Freies Afrika«. Die Statue verblieb jedoch aufgrund veränderter poli-

tischer Verhältnisse in der DDR und wurde stattdessen 1965 auf dem Universitäts-

gelände in Halle in einem völlig anderen Kontext, nämlich in Erinnerung an den

Schwarzen Philosophen Anton Wilhelm Amo, aufgestellt. 1975 wurde das Denkmal

um eine Gedenkplatte ergänzt. Die Art der Darstellung ist stereotyp, rassistisch,

sie negiert Amo als Wissenschaftler und sie kontinuiert die Schmähungen Philip-

pis bis ins 21. Jahrhundert: Der entkontextualisierte Schwarze Mann, der an Amo

erinnern soll, wird neben eine Schwarze Frau imaginiert, die zwar ›Seinesgleichen‹

ist, die er aber wohl nie gehabt hat.

Die stereotype Darstellung der halbnackten Schwarzen Menschen ist durch die

Kontextualisierung der Statue ein weiterer Affront gegen Amo bis heute. Dies lässt

sich durch die Gegenüberstellung einer durch Brentjes überlieferten Quelle bezeu-

gen:

Zitat aus Hamburgische Berichte von neuen Gelehrten Sachen (Hamburg) XLIX (2.

Juni 1733), S. 366:

»Der Herr M. Amo, ein Africaner, stand in der Mitten, als Commandeur über das

gantze Corpo, schwarz gekleidet, einen propren Stock in der Hand tragend, und

über die Weste mit einem breiten weißen Ordens-Bande angethan, worauf das

Chur-Sächs. Wapen mit Gold und untermengten schwartzen Seide prächtig ge-

stickt war. Die beydenMarschälle aber, welche ihn in das Collegium begleitet, tru-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Bärbel Völkel

gen schwartze Ordens-Bänder über das Hemde, damit zwischen ihnen, was den

Putz anlanget, ein Unterschied seyn mögte« (Brentjes 1976, 44).

Die beschriebene prächtige Kleidung und die hervorgehobene prominente Stellung

im Rahmen eines öffentlichen Auftritts zeigen eine völlig anders kontextualisierte

Person. Hier führt Amo eine Delegation der Universität in vollem Ornat an. Nach

Brentjes »[…] ist es offensichtlich, dass die Universität auf ihren schwarzen Mar-

schall und Philosophen stolz war, da sie ihn dem König von Polen und Kurfürsten

zu Sachsen als Leiter des feierlichen Empfangs bot« (ebd., 46). Die Statue müsste

im postmigrantischen Deutschland dringend postkolonial dekonstruiert werden.

Dass sich bis heute offensichtlich niemand sonderlich über diese Kontextuali-

sierung Amos aufgeregt hat, zeigt m. E. einmal mehr die Kontinuität der kolonia-

len Blicke gerade auch in bildungsbürgerlichen Kontexten – schließlich steht die

Statue auf einem Universitätsgelände. Dieser koloniale rassistische Blick aus dem

Zeitalter der neuzeitlichen Sklaverei, der unter anderem über Immanuel Kant ver-

wissenschaftlicht wurde, blieb über die sich auf die Aufklärung berufenden Re-

volutionen der so genannten Moderne erhalten. Bevor die Gleichheit der Men-

schen zum Programmwerden konnte, war bereits vorher ein Ungleichheitsdiskurs

geboren worden, der Gleichheit an aufklärerische Bedingungen wie Rationalität

und Bildung zu binden vermochte. An diesen Bedingungen scheiterten lange Zeit

die Frauen, die sich die Akzeptanz ihrer rationalen Kräfte hart erkämpfen muss-

ten. An diesen Bedingungen scheitern bis heute Menschen mit Beeinträchtigun-

gen, die den aufgeklärten Rationalitätsbedingungen nicht zu entsprechen schei-

nen (vgl. Völkel 2017, 48-61). Nicht zuletzt der in der Aufklärung verwissenschaft-

lichte Kultur- und Hautfarbenrassismus bot und bietet bis heute ›gute Gründe‹,

bestimmte Personengruppen von einer völligen Gleichstellung auszunehmen.Wer

aktuell z. B. argumentiert, dem Islam fehle die europäische Aufklärung, die Musli-

me erst voll demokratiefähig werden lasse (Schröder 2019), bewegt sich auch heute

noch in diesem hierarchisierenden Bedingungskontext der Aufklärung.

Literaturverzeichnis

Bitterli, Urs. 2004. Die Wilden und die Zivilisierten. Grundzüge einer Geistes- und Kul-

turgeschichte der europäisch-überseeischen Begegnung. München: Beck.

Blumenbach, Johann Friedrich. 1787. »Abschnitt von den ›N‹.« In Magazin für das

Neueste aus der Physik und Naturgeschichte, Band 4.

Brentjes, Burchard. 1976.AntonWilhelmAmo.Der schwarze Philosoph inHalle. Leipzig:

Köhler & Amelang.

Butler, Judith. 1997. Körper von Gewicht. Berlin: Suhrkamp.

Butler, Judith. 2014. Hass spricht. Zur Politik des Performativen. Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle 39

Ette, Ottmar. 2019.Mobile Preußen. Ansichten jenseits des Nationalen. Berlin: Springer

Nature.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-

mermohr – Privatdozent für Philosophie – Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen AntonWil-

helm Amo aus dem Jahr 1764. Stuttgart: AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Flaig, Egan. 2018.Weltgeschichte der Sklaverei. München: C.H. Beck.

Gutema, Bekele. 2011. »Anton Wilhelm Amo.« polylog. Zeitschrift für Interkulturelles

Philosophieren 25: 133-144.

Hund,Wulf D. 2017.Wie die Deutschen weiß wurden. Eine kleine (Heimat)Geschichte des

Rassismus. Stuttgart: Metzler.

Kant, Immanuel. 1775. »Von den verschiedenen Rassen der Menschen«, herausge-

geben von Philip Schröder. Norderstedt: Books on Demand.

Kilomba, Grada. 2009. »Das N-Wort.« Bundeszentrale für politische Bildung.

Letzter Zugriff 25.03.2021. https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrika

nische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migratio

n/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort.

Klatt, Norbert. 2010.Kleine Beiträge zur Blumenbachforschung. Band 3, herausgegeben

von dems. Göttingen: Norbert Klatt.

Kuhlmann-Smirnov, Anne. 2013. Schwarze Europäer im Alten Reich. Handel, Hof, Mi-

gration. Göttingen: V&R unipress.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Beltz.

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. 18.10.2018. »Pressemitteilung.« Letz-

ter Zugriff 05.02.2020. https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=p

manzeige&pmid=2958.

Pecar, Andreas und Damien Tricoire. 2015. Falsche Freunde. War die Aufklärung wirk-

lich die Geburtsstunde der Moderne? Frankfurt u. a.: Campus.

Reimann, Sarah. 2017. Die Entstehung des wissenschaftlichen Rassismus im 18. Jahrhun-

derts. Stuttgart: Franz Steiner.

Schröder, Kristina. 2019. »Islam hat sich noch nicht aufgeklärt.« Kirche + Leben

Netz. Das katholische Online Magazin. Letzter Zugriff 06.02.2020. https://ww

w.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-

aufgeklärt/.

Smith, Justin E. H. 2017. Nature, Human Nature & Human Difference. Race in Early

Modern Philosophy. Princeton u. a.: Princeton University Press.

Sow, Noah. 2015. »weiß.« InWie Rassismus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonia-

lismus imWissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, herausge-

geben von Susan Arndt, Nadja Ofuatey-Alazard, 190-191. Münster: Unrast.

Stollberg-Rilinger, Barbara. 2017.DieAufklärung. Europa im 18 Jahrhundert. Stuttgart:

Reclam.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://www.kirche-und-leben.de/artikel/kristina-schroeder-islam-hat-sich-noch-nicht-aufgekl�rt/
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort;https://www.bpb.de/gesellschaft/migration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958
https://pressemitteilungen.pr.uni-halle.de/?modus=pmanzeige&pmid=2958


40 Bärbel Völkel

Völkel, Bärbel. 2017. Inklusive Geschichtsdidaktik. Vom inneren Zeitbewusstsein zur dia-

logischen Geschichte. Schwalbach: Wochenschau.

Wilmot, VivianMoana. 2020. »DasM-Wort als Ausdruck von Kolonialität – Anhand

eines aktuellen Beispiels aus Thüringen.« Institut für Demokratie und Zivilge-

sellschaft. Letzter Zugriff 25.03.2021. https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-1

1/.

Zeuske, Michael. 2018. Sklaverei. Eine Menschheitsgeschichte von der Steinzeit bis heute.

Stuttgart: Reclam.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/
https://www.idz-jena.de/wsddet/wsd7-11/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants

Weiterführung des Apatheia Gedankens

Überlegungen zu Amos Schrift »De humanae mentis

apatheia«

Michaela Ott

Antonoius Gvilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana – so wird der Autor jener phi-

losophischen Dissertationsschrift (vgl. Amo 1965) genannt, die im April 1734 unter

dem Titel De humanae mentis apatheia sev sensionis acfacultatis sentiendi in mente hu-

mana absentia et earum in corpore nostro organico ac vivo praesentia an der Universität

Wittenberg vorgelegt und unter Vorsitz von Dr.Martin Gotthelf Loescher, ord. Pro-

fessor der Medizin und Physik, öffentlich verteidigt wird. In ihrem Titel bzw. ihrer

späteren deutschen Übersetzung als Die Apatheia der menschlichen Seele oder über das

Fehlen der Empfindung und der Fähigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und das

Vorhandensein von beidem in unserem organischen lebenden Körper steckt bereits die ge-

samte These, auch das übersetzungsbedingte Missverständnis, das hier in seiner

charakteristischen Zwischenstellung zwischen vorangehenden Philosophen, ins-

besondere Aristoteles und Descartes, und der folgenden aufklärerischen Philoso-

phie Immanuel Kants näher beleuchtet werden soll.

Dass Amo als europäischer Philosoph verstanden werden kann, und zwar dank

seiner Rezeption lateinischer und deutscher Texte und seiner kritischen Bezugnah-

me auf sie, unterstreicht Paulin Hountondji, Philosoph aus Benin, bereits in den

1970er Jahren (vgl. Hountondji 1970). Hountondjis Forderung, AmosWerke in ihren

theoretischen Zusammenhang einzubetten und ihn als namhaften Denker in die-

ser Tradition zu profilieren (vgl. Hountondji 1993, 124), soll hier in der Weise nach-

gekommen werden, dass Aristoteles’ Schrift Peri psyches als eine der Hauptquellen

seiner Dissertationsschrift bestimmt und in einem zweiten Schritt dasWeiterleben

des Apatheia-Gedankens in der deutschen Philosophie der Aufklärung bei Imma-

nuel Kant skizziert wird.

 

In Amos Promotionsschrift ›Apatheia des Geistes‹ wird Aristoteles nicht ausdrück-

lich zitiert. Seine Auseinandersetzung mit Descartes’ Geist-Materie-Dualismus

scheint aber in ihrer Betonung der »Apatheia des Geistes« und der Unterschei-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Michaela Ott

dung zweier Geistformen, wie auch andere Autoren1 vermuten, aristotelisch

inspiriert. Seine Bestimmungen der »mens (humana)« bleiben gleichwohl unklar

bis widersprüchlich, da er den Bestimmungen des aristotelischen »nous« unter

Einbeziehung gewisser cartesianischer Annahmen gerecht zu werden sucht und

die deutschen Übersetzungen der lateinischen Termini das Ihrige zur logischen

Verunklarung seiner Aussagen beitragen.

In diesem Sinn möchte ich einerseits die nicht unproblematische Weiterfüh-

rung der aristotelischen Darlegungen zeigen, andererseits aufweisen, dass die

deutsche Wiedergabe des lateinischen Texts der Dissertation zu Missverständ-

nissen und Fehldeutungen beigetragen hat. Diese ergeben sich vor allem aus

der irreführenden Übersetzung des lateinischen Terminus »mens«: Das von Amo

»mens humana« Genannte wird im Deutschen als »menschliche Seele« wiederge-

geben, während der Terminus »Geist« für lateinisch »spiritus« reserviert bleibt,

gelegentlich aber auch zur Wiedergabe von »anima« verwendet wird. »Mens«

bezeichnet aber viel eher »Geist« als »Seele«, wenn man den inhaltlichen Erläute-

rungen von Amo folgt. Das »mentale« Vermögen, das er expliziert, beläuft sich auf

den innerhalb Aristoteles’ umfassender »Seele« (psyche)-Deutung eingeschränkten

Bereich des Geistigen – eine Einschränkung, die vermutlich auch durch christliche

Deutungen mitbedingt ist. Denn das Besondere an Aristoteles’ Seelenkonzeption,

wie in Peri psyches (vgl. Aristoteles 1995), De anima/Ǜber die Seele dargelegt, ist ja

die Annahme eines seelischen Kontinuitäts- und Formgebungsprinzips durch

alle natürlichen Erscheinungen hindurch bis zum höchsten selbsttätigen geisti-

gen Vermögen – und damit einer Art (platonischen?) Steigerungsprinzips. Die

Tatsache, dass die christliche Lehre in ihrer Auszeichnung des Menschen diese

Kontinuitätsannahme durchtrennt, lässt Amo nurmehr den impassiblen und rein

aktiven Geist, also das von Aristoteles höchstplatzierte geistige Vermögen als

Lebensprinzip vorstellen.

Amos Begriffe »mens« oder »spiritus« dienen, so meine These, der Weiter-

schreibung des aristotelisch-scholastischen Geist- oder Vernunftbegriffs. Die

Verunklarungen und die Inkohärenz in Amos Anknüpfungen an Aristoteles und

Descartes haben intratextuelle Gründe aufgrund einer unsauberen Argumentation

Amos, die zusätzlich durch die irreführende Übersetzung erschwert wird. Denn

»mens humana« wird ins Deutsche als »menschliche Seele« übersetzt, was zu

Widersprüchen führt. Eine traditionskonforme und logische Kohärenz bietet der

Begriff »mens« nur, wenn er auf Deutsch als »Geist« wiedergegeben – und in

1 Diese Annahme bestätigt in seiner Schlussreflexion auch Yawovi Emmanuel Edeh, der Amos

gesamte Texte im Hinblick auf ihre Einflüsse, insbesondere auf jenen von Christian Wolff,

analysiert undbefindet, dass die aristotelische, aristotelisch-thomistische und cartesianische

Tradition amentscheidendsten fürAmosphilosophischesVerständniswaren (vgl. Edeh 2003,

135).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 43

seine beiden Erscheinungsformen als »Geist« und »menschlicher Geist« ausdiffe-

renziert wird, wie es Amo intendiert. Die Eindeutschung von »mens« als »Seele«

erweist sich christlich inspiriert, wie etwa die Verbindung »Seele der Seligen oder

Verdammten« im Text zeigt.

Dass sowohl spiritus als auch mens als »Geist« zu übersetzen wären, belegt ei-

ne Aussage von Amo selbst: Er führt »mens« ebenso wie »intelligentia« ausdrück-

lich als »akzidentelle« Variante von »spiritus« an (Erläuterungen, §4). Nur wenn

»mens« als »Geist« übersetzt wird, macht die auch in Nähe zu Descartes getrof-

fene Aussage seiner prinzipiellen Getrenntheit vom Körper, seiner Undurchlässig-

keit, Empfindungsunfähigkeit, Intentionalität und Zweckorientiertheit Sinn. Ott-

mar Ette (vgl. Ette 2014, 70) führt denn auch die entsprechende Definition als zen-

trale Aussage an: »Geist im eigentlichen Sinne ist jede immaterielle erkennende

Wesenheit, die aus einer Absicht heraus um eines bestimmten und ihr bekannten

Zieles willen handelt« (76). Hountondji liest diese Aussage als Amos Positionierung

im Streit zwischen den Mechanisten und Vitalisten seiner Zeit; er hält sie für trag-

fähig im Rahmen der Bestimmung eines Lebensprinzips allgemein, da dieses nur

in einer rein aktiven, autogenerativen Substanz gefunden werden kann (134). Die

dem »Mentalen« von Amo zugeschriebene »apatheia«, welche der »Empfindung«

(»sensio«) und der »Fähigkeit zu empfinden« (»facultas sentiendi«) entbehrt, geht

mit Aristoteles’ Verständnis des »nous poietikos«, der Vernunft als des sich selbst

hervorbringenden und undurchlässigen geistigen Vermögens, konform. Allerdings

muss unter diesem Vermögen, wie ich mit Hountondji sagen möchte, ein »Geist

im Allgemeinen« (141), ein abstraktes Prinzip verstanden werden, das nicht mit der

»mens humana« identisch ist. Im Hinblick auf den »menschlichen Geist« drückt

die fehlende Rezeptivität einen Mangel, wie Hountondji meint, in jedem Fall aber

eine Ergänzungsbedürftigkeit aus.

Zunächst lässt AmosThese von der apatheia der »mens humana«, als »mensch-

liche Seele« übersetzt, an stoische Lehrmeinungen denken. Und in der Tat fin-

det sich unter den überlieferten Texten Senecas einer mit dem Titel »De Tran-

quilitate Animi/Die Ruhe der Seele«, in dem nach seelischer Unerschütterlichkeit,

griechisch »Euthymia«, gefragt wird. Senecas Ausführungen sind Antworten auf

die Fragen eines wohlhabenden Bürgers und stellen eine Art psychologisch-hand-

lungsbezogene Unterweisung zum glückenden Leben bzw. gelingenden Sterben

dar:

»Mahnt uns aber die Natur, unsere erste Gläubigerin, so sagen wir auch zu ihr:

›Nimm meine Seele besser, als du sie gabst, zurück; ich sträube mich nicht und

will nicht flüchten. Dargeboten siehst du aus freien Stücken, was du unvermerkt

gegeben hast. Nimm es fort!‹ Dorthin zurückzukehren, von wo man kam – was

ist daran schwer? Übel lebt ein jeder, der nicht gut zu sterben weiß. Daher gilt es

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Michaela Ott

zunächst, den Wert des Lebens niedriger anzusetzen und, daß man noch atmet,

nur gering zu achten« (Seneca 2014, 525).

Wie ersichtlich handelt es sich um eine pädagogische Situation, in der ein Meister

bei der Bewältigung eines psychischen wie ethischen Grenzproblems umHilfe und

Rat angegangen wird. Seneca fungiert als Philosoph und Weiser, der über letzte

Dinge nachgedacht hat, Bescheidung anmahnt und Auskunft über eine Ethik des

Sterbens erteilt.

Diese Textsorte des unterweisenden und erbaulichenDialogs ist aber nicht Vor-

bild für Amos Schrift, wenn auch zahlreiche Interpret*innen2 auf die Nähe von

Amos philosophischer Doktorarbeit zu stoischen Problemstellungen hingewiesen

haben. Er denkt nicht über psychische oder ethische Grenzfragen des Menschen-

seins nach, sondern sucht, in philosophisch-medizinischer Erkenntnisabsicht, ein

Geistesvermögen zu isolieren, das durch Empfindungsfreiheit kraft vollständigen

Selbstbewusstseins, Eigenantriebs und Zweckorientierung ausgewiesen sein soll.

Es geht um die Bestimmung der Leidensfreiheit geistiger und nicht seelischer Ver-

mögen,wie ich behauptenmöchte, und umdie besondere Verfasstheit desmensch-

lichen Geistes, insofern dieser mit dem Körper in »Wechselwirkung« tritt.

1. Philosophische Uneindeutigkeiten in Amos Geistdarlegung

Aristoteles, der die menschlichen Fähigkeiten zwischenWahrnehmung, Strebever-

mögen und Vernunft im Hinblick auf ihre Potenzen des »pathein« (hinnehmen,

leiden) und »poiein« (herstellen, vermögen) ausdifferenziert, fächert das Pathische

zwischen Passivität, Wahrnehmungs- und Leidensfähigkeit, Passion und rezep-

tiver Geistigkeit auf. Empfindungsfähigkeit und Affizierbarkeit erscheinen als Be-

dingung derMöglichkeit für Vermögensbildung im organischen undmenschlichen

Bereich, wie selbst Immanuel Kant zu Beginn seiner Kritik der reinen Vernunft (1787)

einräumt. Und doch kennen beide Philosophen Vermögensbereiche, die als apa-

thisch, als unempfänglich bis leidensfrei charakterisiert werden, da sie als freies,

sich selbst hervorbringendes Denken und als dessen selbsttätige Reflexivität und

Zweckorientierung erscheinen sollen (vgl. Kant 1975). Sie werden »nous« bzw. »Ver-

nunft« genannt.

Interessanterweise charakterisiert Aristoteles den alles umfassenden Bereich

der Seele (psyche) als Wirkursache der Selbstbewegung und als allgemeines Zeu-

2 Monika Firla begrüßt gleich eingangs in ihrer kleinen Schrift Ein Jenaer Stammbucheintrag

des schwarzen Philosophen AntonWilhelm Amo aus dem Jahr 1746 die Entdeckung, dass sich der

Amo-Deuter Yawori Emmanuel Edeh in seiner umfassendenSchriftDieGrundlagender philoso-

phischen Schriften von Amo ebenfalls von der Nähe Amos zur frühen Stoa überzeugt bekundet

(vgl. Firla 2012, 7).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 45

gungsprinzip, das die träge Materie vomMineral über das Pflanzen- und Tierreich

hin zu den sensorisch-rezeptiven, imaginativen und mentalen menschlichen Ver-

mögen formgebend aktualisiert. Die Seele wird als höchst differentielle Formur-

sache des Körpers bestimmt. Sie verwirklicht (energeia) und vollendet (entelechia)

die Potenzialität (dynamis) des Körpers als causa efficiens und causa finalis nach

Art der Wissenschaft (412a). In seiner pyramidalen Anordnung von Nahrungs-,

Zeugungs- Wahrnehmungs-, Bewegungs- und rationalen Seelen können die un-

teren Vermögen ohne die oberen existieren, sind für diese aber auch Mittel und

Zweck; sie verhelfen den physischen Potenzen zu aktueller Lebendigkeit und wei-

sen verschiedene Grade des Passiven und Pathischen auf. Die »seelischen« Affek-

te treten als »körperliche Bewegungen« in der Spannweite von Begierde, Furcht,

Freude, Hass und anderen mehr in Erscheinung; das Pathische als Empfindungs-

fähigkeit und Rezeptivität stellt solchermaßen die Verbindung zwischen Körper

und geistigen Vermögen her.

Als schillerndstes Vermögen wird der »menschliche Geist«, »nous pathetikos«,

vorgestellt, da er, empfangend und aufnahmebereit, durch unterschiedliche Ver-

mögen ausgewiesen sein und zugleich an das apathische höchste Geistvermögen

angrenzen soll. Denn »oberhalb« seiner nimmt die rein selbsttätige Vernunft,

»nous poietikos«, die Spitzenstellung in der Vermögenshierarchie ein. Dieses

höchste Vernunftvermögen bringe sich selbst hervor und unterhalte keinerlei

Verbindung zu anderen Vermögen: impassibles, rein aktives Geistprinzip. Aristo-

teles betont, dass es »unvermischt (amige)« (429a) sein müsse, »denn das Fremde

(allotrion), das dazwischen erscheint, hindert und versperrt« (429a). Da es alle

Vorstellungen aus sich selbst bezieht, gilt es als selbstverursachend und selbst

zwecksetzend, causa efficiens und causa finalis im Sinne von Amos’ Konzeption

des Geistes. Apathisch und nicht-passiv wird die höchste Vernunft von Aristoteles

schon deshalb genannt, weil das Tätige und Strebende ehrwürdiger als das Passive

und Leidende erscheint. Sie soll letztlich unsterblich und ewig sein: unbewegter

Beweger, tätige Ruhe, darin dem Göttlichen gleichkommend. Eine prinzipielle

Abgetrenntheit dieses geistigen Vermögens wie später bei Descartes wird von

Aristoteles gleichwohl nicht, wohl aber eine mögliche Abtrennbarkeit vom Körper

(429b) theoretisiert.

Aristoteles’ Ausführung zum sich selbsterzeugenden Vermögen des »nous poie-

tikos« hat eine äußerst langlebige Diskussion quer durch die Philosophiegeschich-

te hin zu Avicenna und Averroes und von dort zu den scholastischen Philosophen

ausgelöst. Descartes radikalisiert die bei Aristoteles skizzierte Unterscheidung der

seelischen Vermögen vom körperunabhängigen Geist, da er alles, was nicht mess-

bare und damit geistig zu vereindeutigende Ausdehnung an den Dingen ist, für

akzidentell und ungeistig hält. Die Vernunfterkenntnis, so betont Descartes, kön-

ne keineswegs aus den bewegenden Kräften der Materie abgeleitet werden (vgl.

Descartes 1960). Er legt die Grenze zwischen Geist und Natur mitten durch den

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Michaela Ott

Menschen; die Seele wird auf der Seite der Natur verortet, ihre Rührungen und

Leidenschaften werden, wie der Titel seiner Schrift Les passions de l’âme (Descartes

1984) verrät, ihr und dem Körper zugeschrieben, der nun, bar jeder Geistigkeit,

einer Maschine ähnlich wird.

Zwar folgt Amo seinem Vorgänger Descartes – wie dieser seinem Vorgänger

Aristoteles – im Versuch der Freistellung des Geistigen von allen Affizierungsvor-

gängen. Auch bei Amo soll das unter der Bezeichnung »mens/spiritus« Theoreti-

sierte sich allein auf objektivierbare Größen beziehen und von jeder subjektiven

Wahrnehmung prinzipiell geschieden sein. Damit erörtert er nur einen Teilbe-

reich dessen,was bei Aristoteles unter »psyches/anima/Seele« verhandelt wird.Das

»mens« Genannte teilt Amo ausdrücklich der »Gattung« der »Geister« (spiritus) zu

und charakterisiert es als rein selbsttätiges Prinzip mit Intentionalität und Ziel-

orientierung; die Apatheia wird aufgefächert in die Merkmale unteilbar, nicht-an-

schlussfähig, undurchdringlich, leidensunfähig und innerlich rein, da nichts ande-

res in ihm enthalten sein darf. Dieses Geistige leidet, wie er nochmals betont, kei-

ne Verbindung, Durchdringung und Berührung: »unfähig, eine Empfindung auf-

zunehmen« (§II, Abschnitt III, 79), erscheint es gleichbedeutend mit dem aristo-

telischen »nous poietikos«. Es erkennt durch sich selbst, erkennt sich selbst, ist

sich seiner selbst und anderer Dinge bewusst. Da die Verwandtschaft von Amos

»mens«-Verständnis mit diesem aristotelischen Geist-Begriff ins Auge sticht, er-

scheint die Übersetzung von »mens« als »Seele« irreführend. Möglicherweise ist

sie der Zuordnung seiner Auffassung zum stoischen Denken geschuldet und ver-

kennt seine Auseinandersetzung mit Aristoteles’ peri psyches.

Ganz anders sieht Amos Bestimmung des »mens humana« aus. Nun relativiert

er die These der Abgetrenntheit des Geistes, da der »menschliche Geist«, wie ich

korrigierend anstelle von »menschlicher Seele« sagen möchte, durchaus in »Wech-

selwirkung« (76) mit dem organischen Körper erkennen und im Hinblick auf ein

bewusstes Ziel handeln können soll. Er soll in instrumenteller Verbindung und

»Wechselwirkung« (mutua unio) mit der Materie stehen, kraft welcher er den Kör-

per »als Mittel seiner Tätigkeit gebraucht« (76). Das Verhältnis des »mens humana«

zum Körper wird – herablassend – als »Gebrauch« bestimmt; er soll ihr als Werk-

zeug und Mittel dienen für ihre Tätigkeit; als Werkzeug soll er für ein praktisches,

als Mittel für ein theoretisches Ziel in Einsatz gebracht werden können. »Mens hu-

mana« erscheint damit als Regent eines ihm sklavisch untergeordneten Körpers.

Diese »rationale Seele« ähnelt wiederum dem aristotelischen »nous pathetikos«,

der pathos- und leidensfähigen menschlichen Vernunft, welche mit dem Körperli-

chen, Affektiven und Sinnlichen interagiert.

Die deutsche Wiedergabe dieses Vermögens als »menschliche Seele« verun-

klart, um es noch einmal zu betonen, seine Erkennbarkeit. Amo weist die Empfin-

dungen und das Empfindungsvermögen in Anlehnung an Descartes dem Körper

und der Seite des Seelischen zu. Und doch verwischt ein weiterer, nunmehr um-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 47

gekehrter Übersetzungsfehler diese seine Zuteilung: Descartes’ Bestimmung der

Affekte der Seele (animi pathemata seu adfectus, 78) werden nun als »Affekte des

Geistes« (78) übersetzt.Diese begrifflichen Verwechslungen undwidersinnigen Zu-

teilungen werden schließlich unvermittelt mit einem Aristoteles-nahen Zitat, un-

ter Verweis auf Christian Sennert, abgerundet, das den Grund der Verwendung

des Seele- anstelle des Geistbegriffs deutlich werden lässt: In ihm wird von ei-

ner »empfindungsfähigen Seele« der Tiere gesprochen, »die eine Form hat« (78),

während beim Menschen die empfindungsfähige Seele der »unsterblichen Seele«

untergeordnet sein soll; »Seele« nimmt eine Funktion im christlichen Deutungs-

zusammenhang ein, insofern sie als Substanz zwischen demmenschlichen Körper

und der unsterblichen Seele vermitteln soll.

Vielleicht also lässt sich die Bezeichnung »mens« hier als Kompromissbegriff

lesen, der eine Annäherung der griechischen Geistauffassung an den christlichen

Seelebegriff ermöglichen soll. Denn die Eindeutschung von »mens« als »Seele«

dient der Betonung, dass diese entweder in den Körpern oder von ihnen getrennt

und dann unter Umständen nicht dem Tod ausgeliefert ist. Als Beleg für die Un-

sterblichkeit der Seele wird die Bibel, Matthäus X, 28 angeführt. Diese nicht-pro-

blematisierten Übersetzungen von »mens« als »Seele« und von »anima« als »Geist«

verstellen indes das Verständnis des Geistigen, das Amo etablieren will.

Vor allem Kapitel II widmet sich den Darlegungen des Verhältnisses von

menschlichem Körper und Seele/Geist, dem Mentalen, wie ich besser sagen

möchte. Wie von anderen Interpreten moniert, zitiert Amo hier Descartes auf

irreführende Weise und vermutlich nur, um seine eigenen Aussagen zu autorisie-

ren. Es lässt sich aber auch hier mutmaßen, dass die erneute Übersetzung von

»anima« als »Geist« für die mit Descartes’ Überzeugung nicht zu vereinbarende

Aussage von »körperlicher Vereinigung mit dem Geist« verantwortlich zu machen

ist.

Obwohl Amo – imGegensatz zu Descartes – nun betont, dass das Mentale »mit

dem Körper vermittels gegenseitiger Vereinigung handelt« (80), leugnet er erneut

seine Leidensfähigkeit. Aus der misslichen Diskussion um die mentale (Un)Emp-

fänglichkeit findet er schließlich den Ausweg zu behaupten, dass das Mentale zwar

nicht leidet, aber die Empfindungen »erkennt, die im Körper entstanden sind« und

sie für seine Tätigkeiten »anwendet« (Kap. II, Einziger Abschnitt, 81). Es kann sich

die Empfindungen des Körpers »vergegenwärtigen«. Im Gegensatz zum Körper,

der teilbar ist und sich aus Teilen zusammensetzt, kann das geistige Vermögen

nicht empfinden, da es nicht-teilbar ist. Es kann damit zwangsläufig nicht als le-

bendig verstanden werden, da, wie gesagt wird, alles Lebendige empfindet.

Als Ausweg aus diesem Dilemma wird nun zwischen »leben« und »existieren«

(82) ein Unterschied gemacht. Geist und Seele existieren, leben aber nicht wie etwa

Mensch und Tier. Sie werden als solche mit Steinen gleichgesetzt! Ihr Vorteil: Sie

können nicht getötet werden, wofür erneut Matth. X, 28 als Beleg angeführt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Michaela Ott

Zum Abschluss seiner Darlegungen weist Amo in kurzen physiologischen Be-

merkungen und unter Berufung auf Ärzte – und vermutlich als Reverenz an den

prüfungsvorsitzenden Professor der Medizin – auf einen »Nervensaft« und das

Blut als »Lebensprinzipien« (83) hin. Aus verschiedenen uneindeutigen Bibelstel-

len will er zudem erschließen, dass die Fähigkeit des Empfindens auch in der Bibel

nicht der Seele, nur dem Körper zugeschrieben wird (83, § II).

Seltsamerweise werden in der sich daran anschließenden verschriftlichten

»Disputation«, als reagiere Amo bereits auf gewisse Kritiken, dann doch die

Grenzziehungen aufgeweicht: In § 2 wird nun davon gesprochen, dass Denken

ein »seelischer Akt« ist, der sich »durch Begriffe und Empfindungen« (!) vollzieht.

Und unter § 3 heißt es: »Alles, was wir denken, ist entweder eine Empfindung

oder ein Ding« (93). Diese Aussage lässt sich freilich mit dem obigen Statement

vereinbaren, laut welchem die Seele Empfindungen denken und erkennen kann.

In jedem Fall aber scheint der Akt des Denkens nicht rundweg affektfrei vor

sich zu gehen, wenn zudem betont wird, dass sich die Seele nach Einlösung des

Zwecks des Verstehens, Wollens oder Bewirkens, den drei Formen des Denkakts,

»beruhigt«.

Vollständig unvereinbar mit dem bislang Ausgeführten erscheint schließlich,

dass Amo in §1, Abschnitt II, das sensualistische Diktum von Philipp Melanchthon

anführt, wonach »Nichts im Intellekt ist, was nicht vorher in den Sinnen gewesen

ist« (94). Da er zuvor den »Intellekt« als entweder gleichbedeutend mit Geist oder

als Idee oder Tätigkeit dieses Vermögens vorgestellt hat, wird die von ihm prokla-

mierte Empfindungsfreiheit oder Apatheia des geistigen Vermögens umso unein-

sichtiger. Erneut stellt sich hier die Schwierigkeit der Unterscheidung von Denken

und Empfinden ein, welche Aristoteles, wie erwähnt, durch Hierarchisierung der

Seelenvermögen und ihre zunehmende geistige Selbsthervorbringung und Pathos-

freiheit zu lösen versucht hat.

2. Fortführung des Empfindungslosigkeitspostulats
in Kants Philosophie

In der Philosophie der Aufklärung verschränkt sich das Verhältnis von Geist und

körperlicher Sinnlichkeit auf neue und anspruchsvolle Weise, insofern es dezidiert

im Bereich der menschlichen Vernunfttätigkeit verhandelt und deren Verhältnis

zum Körperlich-Sinnlichen zu einem ihr immanenten Konstitutionsprozess er-

klärt wird. So eröffnet Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft knapp 50 Jahre

nach Amos Dissertation mit der Annahme, dass sich Erkenntnis nur dank »sinn-

licher Anschauung« überhaupt auf Gegenstände beziehen und zu Erfahrung wer-

den kann. Zur Anschauung komme es nur, wenn der Gegenstand das Gemüt auf

bestimmte Weise affiziere: »Die Fähigkeit (Rezeptivität), Vorstellungen durch die

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 49

Art, wie wir von Gegenständen affiziert werden, zu bekommen, heißt Sinnlichkeit«

(B 33).3 Sinnlichkeit erscheintmithin als eine durchObjekte katalysierte und für die

Entwicklung der geistigen Vermögen unabdingbare Voraussetzung; zugleich aber

erklärt Kant sie durch »die Vorstellungen a priori« von Raum und Zeit vorstruktu-

riert. Diese Vorstellungen bedingen die Rezeption der Gegenstände mit, insofern

sie die Erscheinungen gewissen Verhältnisbestimmungen, jenen des räumlichen

Nebeneinanders und des zeitlichen Nacheinanders unterstellen; ein pathisch-apa-

thischer Vorgang wird hier skizziert. Sinnliche Anschauung erweist sich als Zu-

sammenspiel aus Angängnis durch Objekte bei gleichzeitigem Entgegenkommen

des vorstrukturierten Vorstellungsvermögens.

In einem gegenüber der Tradition veränderten Verständnis erscheint auch der

»innere Sinn der Zeit« nicht in erster Linie auf Äußerliches, etwa die Form eines Ge-

genstands gerichtet, sondern als »Anschauung seiner selbst«; als solche ist er nichts

anderes als die Selbstkonstitution psychischer Zeitlichkeit, die Kant denn auch pri-

märe Selbstaffizierung nennt: »Nun ist das,was, als Vorstellung, vor allerHandlung

(…) vorhergehen kann, die Anschauung,welche, da sie nichts vorstellt, außer sofern

etwas im Gemüte gesetzt wird, nichts anderes sein kann als die Art,wie das Gemüt

durch eigene Tätigkeit, nämlich dieses Setzen ihrer Vorstellung, mithin durch sich

selbst affiziert wird, d. h. ein innerer Sinn der Form nach« (B 67). Der Vorgang der

sinnlichen Anschauung basiert mithin auf Teilvorgängen der Selbstaffizierung und

-hervorbringung. Vermögensausübung und -konstitution wirken auf verschiede-

nen Ebenen ineinander. Es gibt keine klare Trennlinie zwischen Geist und Sinn-

lichkeit/Körperlichkeit, wenn auch das oberste Vermögen der Vernunft, da über

Zweckbestimmungen reflektierend, durchaus als Neufassung des aristotelischen

nous poietikos gelesen werden kann.

Vorgänge der Selbstaffizierung kennzeichnen bei Kant auch die ästhetische Ur-

teilskraft, die allerdings nicht aus dem Blickwinkel affizierter Wahrnehmung und

Rezeptivität, sondern aus jenem des Zusammenspiels von Einbildungskraft und

Verstand im Subjekt betrachtet wird. Erfahrungen des Angenehmen oder Häßli-

chen, pathische Eindrücke, gliedert Kant entschieden aus der ästhetischen Urteils-

kraft aus. Und obwohl er die ästhetische Erfahrung auf Aristoteles’ pathischer Ba-

sisunterscheidung von Lust und Unlust gründen lässt, wird diese dezidiert umge-

wertet und ent-pathisiert. Bekanntlich erklärt er in der Kritik der Urteilskraft (1790)

das Urteil des Schönen von der alleinigen Anschauung der idealen »Form« eines

Gegenstands und dem Lustgefühl, das sich bei dieser Betrachtung zwischen den

Vermögen von Verstand und Einbildungskraft einstellt, abhängig; dieses menta-

le Lustgefühl, hervorgebracht durch die Form des Gegenstands und die Form der

Übereinstimmung der menschlichen Vermögen, soll aufgrund seiner doppelten

3 Kant, Immanuel. 1975. »Kritik der reinen Vernunft.« In ders.Werke in zehn Bänden, Bd. 3, her-

ausgegeben von WilhelmWeischedel. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Michaela Ott

Formbezogenheit jedermann »angesonnen« und für allgemeingültig erklärt wer-

den können.

Die hier gemeinte Lust versteht sich, wie ersichtlich, apathisch, ist gewisser-

maßen eine erkenntnisbedingte Lust, die nicht mit sinnlichem Lustempfinden

gleichgesetzt werden darf. Gleichwohl wohnen dem Urteil des Schönen, genau

besehen, weitere Affizierungsmomente und Lustaspekte inne: Denn neben dem

Paradox des »interesselosen Wohlgefallens« an der Form des Gegenstands und der

dadurch katalysierten Übereinstimmung der Vermögen von Einbildungskraft und

Verstand wird die »Mitteilungsfähigkeit des Gemütszustands« (BA 27) und »die

Allgemeinheit der subjektiven Bedingungen der Beurteilung der Gegenstände«

(B 30) als ihrerseits lustproduzierend bestimmt. Die Zuschauerschaft wird durch

die ästhetische Erfahrung animiert, weshalb sie sie mit anderen teilen will. Die

dadurch katalysierte Kommunikationsgemeinschaft potenziert sich zu einer ima-

ginären Affektgemeinschaft, die Hannah Arendt dann »subjektive Universalität«

nennt (vgl. Arendt 1998).

In seiner späten Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798 (Kant

1975) verhandelt Kant allgemein das Begehrungsvermögen, wobei er diese »Begier-

de« erneut als »Selbstbestimmung der Kraft eines Subjekts«, diesmal »durch die

Vorstellung von etwas Künftigem« (B 203)4 von der »habituellen sinnlichen Begier-

de«, der Neigung und demWunsch, geschiedenwissenwill. Diese weitgehend apa-

thisch geschilderte Begierde kennt ihrerseits eine soziale Bezogenheit, insofern sie

durch das Bestreben charakterisiert ist, »in einem Zustande mit seinen Mitmen-

schen und im Verhältnis zu ihnen zu sein, da jedem das zu Teil werden kann, was

das Recht ist« (B 234). Vernunftkompatibel, ist sie das Gegenteil von Leidenschaft

und Affekt, von unwillkürlichen Artikulationen, die den Affizierten »einem Gestör-

ten ähnlich« (B 206) sehen lassen. Selbst die für das Urteil oralenGeschmacks unab-

dingbaren Empfindungen des Schmackhaften oder seines Gegenteils werden nun

als Affekte abqualifiziert, die »Überlegungen« nicht aufkommen lassen, da sie of-

fensichtlich kein entgegenkommendes Pendant in apathischen Vermögen haben.

In der Nähe zur Stoa und im Vergessen der von ihm selbst theoretisierten Selbstaf-

fizierungen verschiedener Vermögen charakterisiert er Affekte nun als »Krankheit

des Gemüts«; in diesem Sinne rät er sogar von Mitleid ab (B 206). Sein Gesamt-

einwand gegen Affekt und Leidenschaft, gegen das Pathische, speist sich hier –

wie bei Amo – aus der Annahme, dass sie der gewünschten Selbstbestimmung der

menschlichen Vernunft zuwiderlaufen und der Freiheit und Herrschaft über sich

selbst Abbruch tun: »Die Leidenschaft […] findet ihre Lust und Befriedigung am

4 Kant, Immanuel. 1975. »Anthropologie in pragmatischerHinsicht.« In ders.Werke in zehnBän-

den, Bd. 10, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, 407-690, Darmstadt: Wissenschaftli-

che Buchgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 51

Sklavensinn« (B 228). Mit diesem Verdammungsurteil erreicht Kants Abwertung

des Affektiven ihren Höhepunkt.

 

Amos Betonung der Empfindungslosigkeit und Leidensfreiheit des Geistes er-

scheint aus der Kant’schen Perspektive als Vorwegnahme der Emanzipations-

und Selbstbestimmungsabsicht der aufklärerischen Philosophie. Amos Disserta-

tion liest sich dann wie die Beteuerung, im Herzen der griechisch-europäisch-

christlichen Philosophietradition zu stehen, die in direkten oder indirekten

Aristoteles-Wiederholungen und -Weiterschreibungen – und in deren Anreiche-

rung durch christliches Gedankengut – eine möglichst selbsttätige, frei reflek-

tierende und nicht von Affekten abhängige Geistigkeit zu erdenken strebt. Dazu

gesellt sich möglicherweise der Wunsch, zu der in philosophischer Hermeneutik

minimalaffektiv verbundenen Gemeinschaft philosophischer Interpret*innen zu

gehören.

Amowäre von Kants Gleichsetzung des Affektsmit einem Sklavensinn dennoch

betroffen gewesen. Denn mit der Parallelisierung von Leidenschaft und Sklaven-

sinn unterhöhlen sich Kants Vernunftkritiken selbst: Sie veranschlagen die kon-

stitutiven Selbstaffizierungsvorgänge des Geistigen nun gering bzw. verdrängen

diese, bieten zudem rassistisch-abwertende Qualifizierungen für gewisse mensch-

liche Vermögen an, welche die proklamierte Empfindungsfreiheit, vor allem aber

den Verallgemeinerungs- bis Universalitätsanspruch der Geistnatur und des apa-

thischen ästhetischen Urteils selbst in Frage stellen. Die Vokabel des »Sklaven-

sinns« hätte mit Sicherheit Amos Leidenschaft wachgerufen und ihm die Preka-

rität seines Anspruchs auf selbstverständliche Inklusion in die geistig-apathische

Gemeinschaft der philosophischen Denker deutlich gemacht. Er hätte sich weni-

ger gewundert über das gegen ihn gerichtete protorassistische Schmähgedicht, das

ihn vermutlich zum Verlassen des Landes der Dichter und Denker zwang (vgl. Ette

2014, 125).

3. Amos Apatheia-Begriff in Differenz zu zeitgenössischen
afrikanischen Philosophiekonzepten

Die von Amo angestrebte Geistverfassung, die, wie gezeigt, jene von Aristoteles

dargelegte Ruhe des göttlichen Geistes wiederbeleben will, trifft sich nicht, soweit

ersichtlich, mit heutigen Denkansätzen von Philosoph*innen und Geistesarbei-

ter*innen aus afrikanischen Ländern. Die Analyse menschlicher Geistestätigkeit

steht nicht im Zentrum afrikanischen Philosophieren, auch wenn Achille Mbembe

polemisch auf »raison« zu sprechen kommt und diese als »raison nègre« mit ganz

anderen Konnotationen assoziiert (vgl. Mbembe 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Michaela Ott

Trotz der Gefahr einer Schematisierung möchte ich daran erinnern, dass Léo-

pold Sédar Senghor, französischsprachiger Philosoph, Dichter und Staatspräsi-

dent des Senegal ab dem Moment der Entkolonisierung, das afrikanische Gemüt

von europäisch-rationalen Vermögen gerade durch die Kraft seiner Emotionalität

geschieden wissen will. Denn nur diese bringe eine lebendige und erfahrungsge-

tränkte »con-naissance« hervor, eine Erkenntnis als »Mitgeburt«, aus welcher sich

dasWesen der Négritude, ihrer Kunst undNeigung zu Poesie undMusik, zu Rhyth-

mus und Tanz herleiten lasse (vgl. Senghor 1967).

Wie der zeitgenössische senegalesisch-US-amerikanische Philosoph Souley-

mane Bachir Diagne allerdings nachweist (vgl. Diagne 2011), lässt Senghor 1959

dank einer neuen Bergson-Lektüre die kulturelle Scheidung von Ratio und Emo-

tion fallen und an ihre Stelle eine monistische Vermögenskonzeption treten, eine

»raison-étreinte« oder »Berührungsvernunft« (Senghor 1967, 199). Dank dieses

pathisch-apathischen Gesamtvermögens könne dem Schwarzen nun Intuition

und Vernunft gleichermaßen zugesprochen werden. Aber auch Senghors Denken

selbst erweise sich, so Diagne, als sympathetische Vernunft, insofern er sich nicht

nur von Bergsons Begriffssynthese (vgl. Bergson 1889) anstecken lässt, sondern

deren Rückbindung an deutsche Philosopheme lobend hervorkehrt und mit diesen

afrikanische Selbstverständigungsdiskurse zu speisen sucht. Bis heute fallen im

Philosophiediskurs des französischsprachigen Afrikas affirmative Bezugnahmen

auf das vitalistische Denken Henri Bergson auf.

Der südafrikanische Theoretiker Achille Mbembe lässt Senghors Unterschei-

dung von Emotionalität und Vernunft noch einmal aufleben, wenn er die den

Schwarzen zugeschriebene Nähe zum Ursprünglichen, Emotionalen und Animali-

schen sarkastisch kommentiert. Und doch sucht auch er diese Dualität umgehend

in einem allgemeinen Vermögen »Schwarzer Vernunft« (Raison Nègre), einem ge-

neral Black intellect, aufzuheben, welchen er nicht nur Afrikaner*innen, sondern

all jenen »Verdammten dieser Erde« zuerkennen will, die heute zur »überflüs-

sigen Menschheit« gezählt werden und damit »erneut nicht ganz Menschen

sind« (Mbembe 2015, 16). Auf die Erkenntnis, dass kulturelle Entgegensetzun-

gen in affektgeladenen und gewaltstiftenden Akten münden, antwortet er mit

der Erweiterung der »Négritude«-Konzeption zu einer globalisierten, polemisch

Schwarz genannten Vernunft. In deren Vorzug gelangt man/frau freilich nicht

nach Maßgabe kulturell-rassistischer Zuordnungen oder gar empfindungsfreier

und körperferner Seelen- oder Geistesverfasstheit, sondern kraft ökonomisch-

symbolischer (Nicht)Teilhabe an einer Existenzform, die denkbar weit vom Apathi-

schen entfernt ist. Mbembe subsumiert nämlich unter die »conditio nigra« all jene

von den Wertschöpfungsketten Ausgeschlossenen, von denen gerade nicht leid-

freie Geistigkeit oder philosophische Seelenruhe verlangt werden kann. Vielmehr

geben sie eine globalisierte menschliche Gesellschaft ab, die nicht durch Einstim-

migkeit von Verstand und Einbildungskraft und die Kommunizierbarkeit eines

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 53

ästhetischen Urteils verbunden, sondern durch analoges Leiden an weitgehender

symbolischer Nichtteilhabe und den Mangel an Mitsprache und Zugehörigkeit

gekennzeichnet sind. »Raison« erscheint damit als geopolitisch-ökonomisch

markiertes (Nicht)Vermögen, das von lebensgeschichtlichen Zwangslagen erzählt

und eine weitgehend unfreiwillige geistige Verfasstheit darstellt, deren unaus-

weichliche Patheia aus aufgezwungener Passivität und Hinnahme fremder Gewalt

resultiert.

Literaturverzeichnis

Amo Afer aus Axim in Ghana, Antonoius Gvilielmus. 1965. Dissertationsschrift. Über-

setzung seiner Werke. Halle: Martin-Luther-Universität Halle Wittenberg.

Arendt, Hannah. 1998. Das Urteilen.München: Piper.

Aristoteles. 1995. Peri psyches/Über die Seele, herausgegeben von Horst Seidl. Ham-

burg: Meiner.

Bergson, Henri. 1889. Essai sur les données immédiates de la Conscience. Paris: Presses

Univ. de France.

Descartes, René. 1960. Discours de la Méthode. Hamburg: Meiner.

Descartes, René. 1984. Les Passions de l’Ame/Die Leidenschaften der Seele. Hamburg:

Meiner.

Diagne, Souleymane Bachir. 2011. Bergson postcolonial. Paris: CNRS Edition.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.

Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:

Kadmos.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen AntonWil-

helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Hountondji, Paulin J. 1970. Un philosophe Africain dans l’Allemagne du XVIII siècle.

Antoine-Guillaume Amo. Paris: Presses Univ. de France.

Hountondji, Paulin J. 1993.Afrikanische Philosophie.Mythos undRealität.Berlin: Dietz.

Kant, Immanuel. 1975. »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.« In ders. Werke

in zehn Bänden, Bd. 10, herausgegeben vonWilhelmWeischedel, 407-690. Darm-

stadt: WBG.

Kant, Immanuel: »Kritik der reinen Vernunft.« In ders. Werke in zehn Bänden, Bd. 3,

herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Darmstadt: WBG.

Mbembe, Achille. 2013. Critique de la Raison Nègre. Paris: La Découverte.

Mbembe, Achille. 2016. Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

Seneca. 2014. Schriften zur Ethik. Die kleinen Dinge. Berlin: De Gruyter.

Senghor, Léopold Sédar. 1967. Négritude und Humanismus. Düsseldorf: Diederichs.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung

nach Anton Wilhelm Amo

Jacob Emmanuel Mabe

Einführung

AntonWilhelm Amo gehört in Anbetracht der Größe seiner intellektuellen Leistun-

gen unangefochten zu den Pioniergestalten, denen die deutsche Philosophie ihre

herausragende Stellung in der Neuzeit verdankt. Obschon die Aufklärungsrezepti-

on lange Zeit ohne Amo stattgefunden hat, war er einer der wichtigenWegbereiter

der europäischenModerne. Dieser Beitrag ist der erste Versuch überhaupt, die von

Amo in seiner Hauptschrift Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi1 formu-

lierten Bedingungen und Prinzipien der Geschichtsschreibung zusammenzufassen

und zu systematisieren. Das dabei verfolgte Ziel besteht darin, einen völlig neuen

Weg in der Amo-Forschung zu eröffnen.

Bis zum 18. Jahrhundert war es zwar nicht üblich, die Philosophie in rein ge-

schichtlicher Form darzustellen. Doch Philosophie war mit Geschichtsdenken un-

trennbar eng verbunden, und die Philosoph*innen wirkten insofern zugleich auch

als Historiograph*innen, als sie ihre Werke stets in Anlehnung an die überlieferten

Texte insbesondere des Altertums und der Scholastik verfassten. Dieser historisch-

philosophischen Tradition verpflichtet, setzt sich auch Anton Wilhelm Amo mit

metaphysisch-ontologischen, ethischen, erkenntnistheoretischen, logischen und

ästhetischen Zusammenhängen ebenso systematisch wie historisch auseinander.

In seinem Traktat, der sich formal-stilistisch sowohl den Discours de la méthode von

René Descartes (vgl. Descartes 1637) als auch den Tractatus theologico-politicus von

Baruch Spinoza (vgl. Spinoza 1670) zum Vorbild nimmt, widmet sich Amo größ-

tenteils der Hermeneutik, die er alsTheorie undMethode der Interpretation textu-

1 Amo, Antonius Guiliemus. 1738. Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi. Halle. (Deut-

sche Ausgabe: Amo, Antonius Giuliemus. 1965. Traktat über die Kunst, nüchtern und sorgfältig

zu philosophieren. Halle: Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Sämtliche Zitate bezie-

hen sich auf diese deutsche Ausgabe.)

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Jacob Emmanuel Mabe

eller Überlieferungen bezeichnet (vgl. Amo 1965, Kap. VIII, Abschnitt Iff.).2 Darin

entwickelt Amo eigene Ansätze zur Abgrenzung der Philosophie von der Theologie

und weist dabei gegen Spinoza darauf hin, dass die Theologie zu dogmatisch be-

züglich ihrer Aussagen über heilige Dinge sowie profane Ideen sei (Kap. II). Anders

als Descartes unterscheidet Amo nicht zuletzt zwischen Philosophie undNaturwis-

senschaften. Er begründet seine Position mit dem Argument, dass die der Philoso-

phie zugrundeliegenden Gesetzmäßigkeiten die Möglichkeiten der wissenschaft-

lichen Verifikation (durch Beobachtung und Experiment) bei weitem übertreffen

müssten (vgl. Mabe 2007/2020).

1. Erudition und Polyhistorie

In der Neuzeit wird die Erudition (Gelehrsamkeit) als eine Disziplin begriffen, die

alle Wissensgebiete zusammenfasst. AntonWilhelm Amo hebt zudem hervor, dass

die Erudition ein vielseitiges Wissen und Denken sei, das hauptsächlich durch das

Studium von Büchern erworben werde und folgende Voraussetzungen zu erfüllen

habe, nämlich (a) das historische Wissen, (b) die Kenntnis von Sprachen und (c)

das Buchwissen (vgl. Amo 1965a, Kap. I, Abschnitt IVff.). Abgesehen von der Eru-

dition befasst sich Amo ebenso mit der Hermeneutik wie mit der philosophischen

Historiographie, die er unter die Polyhistorie als vielschichtiges und weitsichtiges

Wissen über die Vergangenheit subsumiert (vgl. Kap. I, Abschnitt XIV, §1, §2). In

dieser Hinsicht setzt er den Polyhistoriker mit dem Universalgelehrten gleich, der

mit der Methodologie der Erudition sehr gut vertraut ist. Bei Amo stehen Polyhis-

torik und Erudition dann in einem ungetrennten Verhältnis zueinander (vgl. Kap.

VIII, Abschnitt 1, §2).

Überdies zeichnet sich der Polyhistoriker nach Amo dadurch aus, dass er über

die Fähigkeit verfügt, historische Zeugnisse (Bücher, Materialien, Kategorien etc.)

oder Ereignisse systematisch zu erfassen, kritisch (differenziert) zu überprüfen

und hermeneutisch (ohne Vorurteile) zu verdeutlichen (vgl. Kap. 1). Amo will den

Polyhistoriker damit in die Lage versetzen, das überlieferte Erbe der Vergangenheit

und die darin enthaltenen philosophischen Ideen, Lehrmeinungen und Doktrinen

vergleichend (»denen er huldigt« [Kap. VIII, Abschnitt 1, §4]) zu rezipieren und ge-

mäß den philosophischen Prinzipien seines Zeitalters zu interpretieren, umdaraus

eine eigene Lehre zu entfalten (vgl. Abschnitt III, §2 – §6). Auf dieser Erkenntnis

aufbauend, untersucht Amo die wesentlichen logischen, ethischen und ontologi-

schen, erkenntnistheoretischen, metaphysischen wie ethisch-moralischen Fragen

in Auseinandersetzung mit den Denkern der Antike, der Scholastik und seiner Zeit

2 Die Voraussetzung für die Interpretation ist, dass »ein Autor, die Schrift, ein Interpret« vor-

kommen (Abschnitt IV, §2).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 57

(der frühenNeuzeit). Daraus entwickelt er eigene philosophische Perspektiven. Ex-

emplarisch dafür steht seine Deutung dermenschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo

1965a, Kap. 1, Abschnitt 2-4), wobei Amo hier an Leibniz anknüpft, ohne allerdings

auf seine Person zu verweisen oder sich mit seiner Position profund auseinander-

zusetzen.3

Bereits Leibniz lehrt, dass die menschliche Seele unter keinem Einfluss stehe,

weil sie selbständig, vollständig und abgeschlossen sei (vgl. Leibniz 1998). Dies be-

sagt nach Leibniz, dass die Seele ihre Vorstellungen aus eigener Kraft entwickeln

kann. Dabei begreift er die Seele als Kraft und zugleich Kraftzentrum, was dar-

auf hindeutet, dass es nichts gebe, so Leibniz, was in die Seele hineingelangen

könne, und was in ihr sei, wohne ihr von Anfang an inne. Wahrnehmungen und

ihre Erinnerungen seien zwar das Ursprünglichste des menschlichen Vorstellens.

Doch aus rein mechanistischer Verknüpfung und Zerlegung von Wahrnehmun-

gen entstehe nach Leibniz keine Vorstellung von Allgemeinem (vgl. Poser 2010).

Für Leibnitz ist alles Kraft, Denken und Begehren. Die Welt ist daher keine Ma-

schine. Bereits Descartes hat Schwierigkeiten, den Dualismus zwischen Seele und

Körper zu präzisieren. So unterscheidet er beide Substanzen nur auf der theore-

tisch-methodischen Ebene, indem er den Körper als eine Maschine begreift, die

auf die Seele einwirkt. Ausgehend von der Alltagserfahrung (insbesondere mit den

Leidenschaften) versucht Descartes die Seele und den Körper zu vereinen. Leibnitz

lehnt die cartesianische Auffassung von Materie ab. Für ihn besteht das gesamte

Universum aus Monaden, die er als einfache Substanzen ohne Teile, als Atome der

Natur definiert.

Der Unterschied zwischen Körper und Seele besteht nach Leibniz darin, dass

in der Seele die eigene Anstrengung und die äußeren Eindrücke dauerhaft im Ge-

dächtnis bleiben, während im Körper diese beiden Elemente nur vorübergehend

als Produktion der Bewegung existieren. Wie lässt sich dann das Verhältnis von

Seele und Körper denken? Nach Leibnitz geschieht alles so, als hätte Gott zwei Uh-

ren geschaffen, die er mit der gleichen Geschwindigkeit eingestellt hätte, die er in

Harmonie gebracht hätte. Es gibt eine vorher festgelegte Harmonie: Der Körper

3 In der deutschen Philosophie der Frühaufklärung hatte nicht Leibniz, sondern vielmehr

Christian Thomasius in seiner 1691 erschienenen Abhandlung über den Versuch von demWe-

sen des Geistes die Debatte über den Leib-Seele-Dualismus ausgelöst. Es ging Thomasius da-

bei allerdings nicht darum, ein eigenes philosophisches Konzept zu entwickeln, geschweige

denn die beiden Substanzen eindeutig voneinander abzugrenzen. Das lag insbesondere dar-

an, dass ermit der scholastischen Terminologie operierte, ohne diese kritisch zu reflektieren.

Thomasiuswurdedeshalb EklektizismusundPlagiat vorgehalten.NebenAmomeldeten sich

andere Philosophen in Deutschland, wie Ludwig Philip Thümmig (1697-1928), Johan Chris-

toph Gottsched (1700-1766), Johan Heinrich Winckler (1703-1770) etc. und später Alexander

Gottlieb Baumgarten (1714-1762) oder auch Georg Friedrich Meier (1718-1777) mit eigenen

Beiträgen zur Leib-Seele-Problematik zu Wort.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Jacob Emmanuel Mabe

reguliert sich gemäß den wirksamen Ursachen, die Seele gemäß den endgültigen

Ursachen und es besteht eine Harmonie zwischen den wirksamen Ursachen und

den endgültigen Ursachen (vgl. Leibniz 1710). Gott schuf so viele Substanzen wie

möglich mit einem Minimum an Mitteln. Zwischen den Substanzen gibt es tat-

sächlich keinen wirklichen Einfluss. Sie sind »fensterlos« und können daher nicht

kommunizieren. Doch auf metaphysischer Ebene wirken die Monaden nur nach

diesem Prinzip der vorher festgelegten Harmonie aufeinander ein.

Schließlich fasst Leibniz die menschliche Seele als eine Vernunftkraft auf, die

zum Selbstbewusstsein und durch Reflexion zu deutlichen Vorstellungen gelangen

kann. Somit liege das Wissen des Menschen in seiner Seele eingeschlossen. Will

der Mensch zur Erkenntnis gelangen, so kann er nach Leibniz nur deswegen han-

deln, um dieses Wissen zu entwickeln oder zum Bewusstsein zu bringen. Kurz:

Leibniz weist damit der menschlichen Seele die Fähigkeit zu, die volle Erkenntnis

vom Seienden zu erreichen.

Während Amo seinem »Landsmann« Leibniz jegliche Kritik erspart, greift er

die cartesianische Auffassung von den Leidenschaften der Seele vehement an und

argumentiert, dass nicht die Seele, sondern der Körper Empfindungen aufnehme.

Im Traktat bemerkt Amo folgendes:

»Die Empfindung ist die in den Sinnesorganen vorhandene Empfindungsquali-

tät. Sie wird dreifach betrachtet: physisch, moralisch, logisch […] Physisch ist jede

Empfindung entweder angenehm oder unangenehm – die erstere heißt Lust, die

letztere Unlust –, oder sie ist aus beiden gemischt. Süßigkeit, Bitterkeit, Kitzel […]

Moralisch in Betracht kommt jede habituelle Empfindung; sie wird Gewohnheit

genannt und ist entweder gut oder böse; jene heißt Tugend, diese Untugend […]

Logisch ist jede Empfindung, die in den Sinnesorganen oder im Gedächtnis vor-

handen oder nicht vorhanden ist« (Amo 1965a, Kap. IV, § 1 – §4).

In der Apatheia der menschlichen Seele (vgl. Amo 1965b; Amo 1965a, Kap. IV) führt

Amo aus, dass die Leidenschaften und sonstigen Affekte, die demGeist zugeschrie-

ben werden, ausschließlich demKörperlichen oder Leiblichen angehören und fährt

fort: Da die Seele immateriell sei, könne sie weder empfinden noch durch Berüh-

rung (gegenseitige Wechselwirkung), durch Durchdringung oder durch Verbin-

dung leiden, weil ihr die Sinnesorgane fehlen (vgl. Amo 1965b, Kap. 1). Amo recht-

fertigt sichmit demArgument, derMensch bestehe,wie auch Descartes lehrt, zwar

aus zwei wesentlichen Teilen, nämlich aus Seele und Körper; doch er empfinde die

materiellen Dinge nicht von seiner Seele, sondern von seinem lebenden organi-

schen Körper aus, welcher sein sich bewegender Teil sei.

Die Seele bezeichnet Amo zudem als eineWesenheit, die nicht von etwasMate-

riellem zu einer Tätigkeit gezwungen oder angeregt wird, sondern nur aus freiem

Antrieb ihre Tätigkeiten von innen heraus bestimmt, um ihr wahres Ziel, nämlich

die reine Tätigkeit sowie die Vervollkommnung der menschlichen Existenz, zu er-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 59

reichen. Empfindet der Mensch durch den Körper, so tut er dies nur durch die

Tätigkeit seiner Seele aufgrund deren Verbindung und Wechselwirkung mit dem

Körper (vgl. Amo 1965b, Kap. II).

2. Regeln, Prinzipien und Ziele der Geschichtsschreibung

Die Erudition und die Polyhistorie stellen nach Amo die notwendigen Vorausset-

zungen für die Geschichtsschreibung dar, insofern sie dem Ziel dienen, das Ge-

dächtnis zu bewahren, an das Vergangene zu erinnern und das Vergessen sowie das

Unwissen (die Ignoranz) zu verhindern (vgl. Amo 1965a, Kap. IV, Abschnitt Vff.). Es

geht ihm darum, dass die »Ideen in der Anlage des Gehirns zu künftigemGebrauch

zurückbleiben« (Kap. V, §3).4 Aufbauend auf dieser Erkenntnis legt Amo, wie in der

folgenden Liste gezeigt wird, die für die Geschichtsschreibung relevanten Bedin-

gungen sowie grundlegenden Prinzipien fest und beschreibt die Regeln zu deren

Beachtung.

Das philosophische Hintergrundwissen

Das philosophische Hintergrundwissen ist nach Amo die erste Bedingung der Ge-

schichtsschreibung. Es entsteht aus der Beschäftigung mit den Lehrmeinungen

und Manuskripten sowohl der bekannten Denker (Amo hat sich z. B. mit Platon,

Aristoteles, Cicero, Augustin, Thomas von Aquin, Descartes etc. auseinanderge-

setzt) wie der unbekannten und ignorierten Autoren (vgl. Abschnitt XIV, §1f.). Um

zu diesemWissen zu gelangen, soll man »in der Literatur in den […] Wissenschaf-

ten und Bildungsfächern und in der gesamten Philosophie gut beschlagen sein«

(Kap. VIII, Abschnitt I, §2). Die Auseinandersetzung mit historischen Werken soll

indessen zeigen, woraus ihre Bedeutung und Originalität in der gegenwärtigen

Zeit besteht (vgl. Kap. I, §5).

Das polyvalente Wissen

Für das polyvalente Wissen, das später enzyklopädisches Wissen genannt wird,

sind nach Amo alle Kenntnisse der Ethik, der Logik, der Metaphysik, der Herme-

neutik, der Theologie, der Physik, der Medizin und der Mathematik unabdingbar

(vgl. Kap. 1).5 Das polyhistorischeWissen hingegen setzt voraus, dassmanmit allen

Methoden, Theorien und Personen der Geschichte sehr gut vertraut ist.

4 Amo setzt Gedächtnis und Repetition gleich. Es geht ihm dabei darum, Ideen zu wiederho-

len, da sie in der Erinnerung bleiben (vgl. Kap. T, Abschnitt III, § 7).

5 Amo spricht selber nicht von Polyvalenz, sondern von einer Art generalisierendes Wissen,

das er vom spezialistischen Wissen abgrenzt. Man würde heute vom Generalisten sprechen

(vgl. Kap. VIII, Abschnitt I, §1 und §2).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Jacob Emmanuel Mabe

Die Authentizität

Amo misst der Authentizität (Echtheit) große Bedeutung bei, denn er glaubt, dass

deren genaue Beachtung helfen kann, Plagiat und Verfälschung, d. h. falsche Re-

ferenz zu vermeiden (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §4 und §5). So schreibt er: »Alles,

was zum Ziel und Vorhaben des Autors im Widerspruch steht, ist fremd« (Kap.

VIII, Abschnitt V, §6).

Die Glaubwürdigkeit und die Unparteilichkeit

Der Glaubwürdigkeit (vgl. Abschnitt III, §2f.) und der Unparteilichkeit, was heute

als Objektivität undwissenschaftliche Stringenz bezeichnet wird, kommt ein hoher

Stellenwert bei Amo zu. Er bemerkt dazu folgendes: »Nebensächlich sind der Stil,

die Eigentümlichkeit, die Stellung, die Religion, die Partei, die Lehrmeinungen

usw. des Autors« (Abschnitt III, §6).

Die Mehrsprachigkeit

Für Amo muss jeder polyhistorische Denker »sehr vieler Sprachen kundig sein«

(Kap.VIII, Abschnitt I, §2). In diesemZusammenhang geht Amo von seiner eigenen

Erfahrung als multilingualem Denker aus. Denn er konnte sich mit Originaltexten

in lateinischer, französischer, deutscher und englischer Sprache auseinanderset-

zen.

Die Methodenpräzisierung und der Stil (Kap. VIII, Abschnitt I, §5)

Damit ist die Präzisierung der anzuwendenden Deutungsmethode gemeint. Unter

Methode versteht er »die Ableitung eines Themas aus vorher gesetzten Prinzipien«

(Abschnitt VI, §1). Amo stellt neben der analytischen und synthetischen Methode

auch die aristotelische Methode dar, die »mit Argumenten«, sowie die sokratische

Methode, die »mit Fragen« angewandt werden (vgl. Abschnitt VI, §3). Doch Amo

selbst bevorzugt die Dialektik und die Hermeneutik (vgl. Abteilung IV des speziel-

len Teils, Kap. III, Abschnitt i, §2ff.). Bezüglich derMethoden geht es seiner Ansicht

nach darum, (a) die Intention zu bestimmen, die man hat (heute spricht man von

der Motivation), (b) das Objekt zu benennen, das man untersuchen oder erkennen

will und (c) den Zweck (die Zielsetzung) zu erläutern, den man verfolgt.

 

Bezüglich des Stils soll er dem »Brauch und dem Geist der Sprache und der Zeit«

folgen (Kap. VII, Abschnitt III, §4).

 

Drei wesentliche Prinzipien sind bei der Erfüllung der genannten Bedingungen zu

beachten:

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 61

• Das Objektivitätsprinzip. Die Geschichtsschreibung setzt nach Amo dringend

eine objektive Auffassung der Dinge voraus, so dass man »den Archetypus des

Dings« selbst beschreibt, das erkannt wird. Außerdemmussman »unparteiisch

nach Wahrheit streben« (§7).

• Das Hypothesenprinzip. Nach Amo ist es bei der Geschichtsschreibung drin-

gend erforderlich, verschiedene Hypothesen aufzustellen und zu formulieren,

die danach zu überprüfen und auszuwerten sind. Das Hypothesenprinzip, das

»von einemVorausgesetzten zum anderen« (Kap. I, Abschnitt VIII, §3) verfährt,

dient dazu, alle möglichen Fiktionen auszuschließen (vgl. Abschnitt IV, §5).

• Das teleologische Prinzip. Dem teleologischen Prinzip als »rein forschender

Erkenntnis« kommt die Funktion zu, den Text entsprechend seinem Zweck

auszulegen und zu verfassen (vgl. Kap. I, Abschnitt VIII, §2).

Nach Amomuss die Geschichtsschreibung zwei Ziele in Einklang bringen, um his-

torische Ereignisse objektiv darzustellen und verstehbar zu machen: Dem heuris-

tischen Ziel, welches die Entstehung und die Wirkungen der philosophischen Be-

griffe zu erfassen hat, stellt Amo das hermeneutische Prinzip gegenüber. Das heu-

ristische Prinzip zeigt, (a) wie philosophische Begriffe in den vergangenen Epochen

gedacht und definiert wurden, und (b) wie sie im Kontext der Gegenwart rezipiert,

reflektiert und zu Ende gedacht werden können. Die hermeneutische Geschichts-

schreibung zielt hingegen darauf, (a) die Wissenslücken der Alten zu schließen,

b) die Grenzen des zeitgenössischen Denkens aufzuzeigen und c) Modelle für zu-

künftiges Philosophieren zu entwickeln.

3. Hermeneutik und Geschichte

Nach Amo ist die Hermeneutik keine bloße Interpretationsphilosophie, sondern

vielmehr ein methodisches Prinzip des Verstehens und Begründens der zu unter-

suchenden historischen Zeugnisse im gegenwärtigen Kontext. In seinem Traktat

schreibt er: »Die Kunst des Interpretierens oder die Hermeneutik ist die Fertigkeit

des kontemplativen Intellekts, den Sinn eines speziellen Textes durch Heranziehen

logischer Regeln und geeigneter Mittel zu ergründen« (Kap. VIII, Abschnitt IV, §1).

Dabei weist Amo dem Interpreten die Aufgabe zu, »dass er (1) gebührende Auf-

merksamkeit walten lasse, (2) kontemplativ übe und (3) den Gegenstand des The-

mas klar vor Augen habe« (Kap. VIII, Abschnitt II, §1). Um aber seine Glaubwür-

digkeit nicht zu verspielen, müsse der Interpret seine Zeugnisse sowie den Zeugen

(Autor) genau erwähnen und nicht stillschweigend die Quellen leugnen. Herme-

neutik ist nach Amos Verständnis ohne die Dreiheit von Autor, Schrift und Inter-

pret unglaubwürdig oder nicht authentisch. Um glaubwürdig zu wirken, soll der

Interpret (Philosophiehistoriker) »die Eigentümlichkeit« des Autors gut kennen,

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Jacob Emmanuel Mabe

unparteiisch nach Wahrheit streben und die wahre und falsche Lesart erforschen.

Gleichwohl warnt Amo vor einer doktrinären Interpretation, die nur den Regeln

der Logik und Grammatik folgt, während viele Fragen offenbleiben. Denn »jede

Interpretation hat nur bei einer Unklarheit Erfolg, die sich beseitigen lässt« (Kap.

VIII, Abschnitt V, §10).

Überdies unterscheidet Amo zwischen genereller und spezieller Betrachtung.

Die generelle Betrachtung setzt nach seiner Ansicht voraus, dass jeder Kritiker ein

Polyhistoriker und sehr vielen Sprachen kundig sei. Spezielle Betrachtung ist auf

ein Bildungsfach beschränkt, doch der Autor soll Kenntnisse über die gesamte Phi-

losophie besitzen. Er muss die Regeln der Schrift und der Lektüre beachten (d. h.,

er soll die Projektion der eigenen Meinung in den Text vermeiden). Amo warnt

vor Fiktionen und Vermutungen. Er unterscheidet zwischen doktrinärer und au-

thentischer Interpretation. So folgt z. B. die Bibelinterpretation derTheologen oder

der Rechtsgelehrten anderen Prinzipien (z. B. das Gesetz ist zwar hart, aber ge-

schrieben. Sie setzt aber eine Dunkelheit voraus, die behoben werden kann, ohne

den Sinn des Gesetzgebers zu verändern). Die logische Interpretation hingegen ist

entweder extensiv (Ausweitung des Gegenstandes) oder restriktiv (einschränkend),

z. B. bis das Gegenteil bewiesen ist.

Bezüglich der Interpretation der Geschichte empfiehlt Amo, die Vergangen-

heit nicht durch selektive und spezielleMomente oder Ereignisse zu interpretieren,

sondern nur in ihrer Allgemeinheit zu untersuchen. Ein Philosophiehistoriker soll-

te demnach ein Generalist, d. h. ein Denker mit interdisziplinärem Geist sowie mit

mehrsprachigen Kenntnissen sein. Dem Generalisten stellt Amo einen Historiker

mit spezialisiertem Blick gegenüber, der nur mit einer Disziplin oder mit einem

wissenschaftlichen Gebiet vertraut ist. Doch ein guter Historiker, der die Regeln

der Schreib- und Lesekunst gut beherrscht, sollte nach Amo auch gut in der Lage

sein, seinen Wissenshorizont auf andere Wissensgebiete zu erweitern.

4. Amos Vorurteilskritik und das Afrikaner*innen-Bild aus den Texten
von Immanuel Kant und Georg Friedrich Wilhelm Hegel

Auch große Denker unterliegen nicht selten den Lastern ihres Zeitalters. Die be-

rühmten Klassiker der deutschen Philosophie sind davon nicht verschont geblie-

ben, denn die Natur und die Zusammensetzung ihrer Texte spiegeln weitgehend

die kollektive Arroganz ihrer Epoche wider. Angeregt durch den damals verbrei-

teten Stolz und Überlegenheitskomplex amüsieren sich insbesondere Immanuel

Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel als geistreiche Europäer über die Afrika-

ner*innen. Trotz Unkenntnis von Afrika und seinen Bewohner*innen wagen es die

beiden Philosophen, Schriften wie Physische Geographie (Kant) (vgl. Kant 1802/1987)

undVorlesung über die Philosophie derGeschichte (Hegel) (vgl.Hegel 2010) zu verfassen,

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 63

die bis heute keinerlei Freude bei den Leser*innen aufkommen lassen. Wörtlich

schreibt Kant: »Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit in der Ras-

se der Weißen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent«. Er fuhr

fort: Die Schwarzen Afrikas »sind weit tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der

amerikanischen Völkerschaften« (Kant 1987, AA IX, 316).

Hegel seinerseits sagt über den*die Afrikaner*in, er*sie stelle »den natürlichen

Menschen in seiner ganzen Wildheit und Unbändigkeit dar« und folgert daraus,

dass bei den Schwarzen Afrikas »nichts an das Menschliche Anklingende in diesem

Charakter zu finden« und »ihr Bewusstsein noch nicht zur Anschauung irgendei-

ner festen Objektivität gekommen« sei. Hegel glaubte tatsächlich die Ursachen der

Probleme Afrikas in seiner Vorlesung über die Philosophie der Weltgeschichte zu erklä-

ren. Dabei verwechselte er die Realgeschichte Afrikas mit den Vorurteilen, die er

auf diesen Kontinent projiziert.

NachHegel kann es keine Philosophie ohne die Geschichte geben. Als Geschich-

te bezeichnet er alle Ereignisse der Vergangenheit, die er nicht als einfache Vergan-

genheit, sondern als ein gegenwärtiges Vergangenes, d. h.d. h. als eine Vergangen-

heit begreift, die in der Gegenwart gedacht wird. Es sei sodann die Gegenwart, sagt

Hegel, die alle vorherigen oder historischen Ereignisse außer Kraft setzte und ge-

genwärtig werden lasse. Der Zweck der Geschichte sei zudem die Verwirklichung

der Freiheit. Hegel begreift Freiheit als historische Kategorie, die sich nur im Staat

als einer wirksamen Assoziation zumSchutz der gemeinsamen Interessen der Bür-

ger*innenmanifestiere. Die Funktion des Staates sei es, alles zu unternehmen, um

besondere und allgemeine Interessen in Einklang zu bringen. Der Staat sei somit

die Vollendung der Geschichte, insofern sie alle anderen gesellschaftlichen Insti-

tutionen abschaffen lasse, die die nationale Einheit verhindern.

Spricht Hegel von Weltgeschichte, so versteht er darunter die Geschichte der

Freiheit, d. h.d. h. den »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit.« Damit meint er

einen Fortschritt, den alle Völker als absolute Bedingung der Freiheit erkennen

müssen. Zudem betrachtet Hegel die Epochen der Weltgeschichte als Etappen ei-

nes Wegs, der zur Perfektion der Freiheit führe. Diese Epochen haben nach Hegel

nicht in Schwarzafrika stattgefunden, sondern in der östlichen (Orientalen, ein-

schließlich Nordafrikas) und westlichen Welt mit Hilfe von großen historischen

Persönlichkeiten wie Alexander, Cäsar und Napoleon, die den Weltgeist durch ihre

Ideen, ihre Handlungen und ihre Reden verkörpert haben. Sicherlich würde He-

gel diese These heute revidieren und auch Schwarzafrikaner*innen in seine Liste

von Persönlichkeiten der Weltgeschichte einbeziehen, wenn er nicht nur Nelson

Mandela, sondern auch Diktatoren wie Lenin, Hitler, Stalin, Mussolini, Idi Amin,

Mobutu, Bokassa etc. gekannt hätte.

Schließt Hegel Afrika südlich der Sahara von der Geschichte aus, so will er

dort keine bewussten Vollstrecker*innen des Weltgeistes identifiziert haben, die

in der Lage gewesen sind, mittels ihres Verstandes an der geistigen Entwicklung

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Jacob Emmanuel Mabe

derWelt mitzuwirken und Staaten aufzubauen. Da Afrika nach Hegel weder Bewe-

gung noch Fortschritte in Richtung Freiheit zeigt, schließt er daraus, dass dieser

Kontinent nicht zur historischen Welt gehört.

Auf welche Quellen sich Kant und Hegel stützen, um ihre Gedanken von der

»Geschichtslosigkeit« (Hegel) und »Unvollkommenheit« Afrikas zu formulieren, ist

philosophisch nicht nachvollziehbar. Jedenfalls sind unter ihrem Einfluss bemer-

kenswert eurozentristische Schulen entstanden, die bis heute mehr Vorurteile,

Scherze oder Spottwitze reproduzieren als nützliche Lektionen über Afrika und

seine Völker bieten. Insbesondere Hegel ist aufgrund seines leeren Geschichtsge-

schwätzes längst zum wichtigsten Wegbereiter des Afropessimismus geworden,

der heute noch fortbesteht und die Verständigung zwischen Europäer*innen und

Afrikaner*innen massiv erschwert.

Hätten Hegel und Kant Amo gelesen, und wenn sie ihn lesen, auch richtig ver-

standen, so wäre ihnen ihr leeres Geschwätz über Afrikaner*innen nicht unterlau-

fen. Im Traktat fasst Amo die Hermeneutik als eine philosophische Disziplin auf,

die dazu beitragen könnte, die geistige Einseitigkeit sowie Vorurteile zu überwin-

den, wobei jedes Vorurteil nach seiner Ansicht negativ ist, weil es von seinem Prin-

zip her auf einem Irrtum des Verstandes beruht. Mit anderen Worten, »Irrtümer

und Vorurteile entstehen auf eine und dieselbe Weise, nämlich aus dem Intellekt«

(Amo 1965a, Kap. IV, Abschnitt VIII, §1). Das Vorurteil ist daher keine Folge von

falscher Erkenntnis, sondern sie entsteht vielmehr aus dem Fehlen von Erkenntnis

schlechthin. Aus Unkenntnis wird die Autorität als Wahrheit, nicht Wahrheit als

Autorität zur Geltung gebracht.

Amo weist nachdrücklich darauf hin, dass sich die Autorität auf das Vorurteil

berühmter Männer gründet, die alles für wahr und sehr gut erklären, was sie selbst

festgesetzt haben. Das Vorurteil ergibt sich daraus, etwas anders zu verstehen und

zu erkennen, als es an sich ist. Der Irrtum selbst beruht nach Amo nicht allein auf

der Ignoranz, sondern auch auf der Unachtsamkeit, dem Vergessen, der Überstür-

zung (aus Ungeduld) und dem Mangel an gutem Willen. Damit verbunden ist die

prinzipielle Neigung zu bestimmten Dingen oder die kategorische Abneigung ge-

gen sie. So entsteht beispielsweise das Vorurteil aus Plattheit, demNeuen skeptisch

gegenüber zu stehen und lediglich dem Bekannten oder Gewohnten zu folgen.

Amo kritisiert nicht zuletzt das »Vorurteil der Antiquität« (§4), welches darin

besteht, nur dem, was von den Alten kommt,Wahrheit zu bescheinigen, sowie das

»Vorurteil der Tradition« (§5), allen Überlieferungen unverändert und unhinter-

fragt Glauben zu schenken. Bezüglich der Wissenschaft spricht Amo vom Vorurteil

der Subtilität, welches der Erforschung belangloser und unnützer Dinge zugrun-

de liegt. Schließlich ist Amo der festen Überzeugung, dass Vorurteile allgemein

negativ und damit zu überwinden sind.

Dass Kant und Hegel trotz ihrer beschämend wirkenden, ja beleidigenden Tex-

te, welche allerdings nur für ihre individuelle Biographie und nicht für die Philo-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 65

sophie selbst von Bedeutung sind, bislang eifrige und rufliebende Verehrer*innen

sowie Bewunder*innen in Afrika gefunden haben, die ihre Lehren überall preisen,

zeugt nicht zuletzt von ihrer philosophischen Größe. Vor diesem Hintergrund er-

scheint ein fairer, ehrlicher und produktiver Umgang mit ihren Texten sinnvoll. Es

wäre daher ratsam, die Fehler von derart großen Meisterdenkern nicht als kultu-

relle Schande anzusehen oder sie schlichtweg zu verleugnen, zu übergehen oder zu

bagatellisieren. Es waren einfach intellektuelle Versäumnisse, die in Zukunft nicht

wieder passieren sollten. Aus den Fehlern der Vergangenheit zu lernen, bedeutet

auch, sie als kaum vermeidbare moralische oder ethische Begleiter des Lebens an-

zunehmen.

Kurz: Die Philosophie kannweder die intellektuellen Fehler beseitigen, die Kant

und Hegel durch die Diskreditierung der Afrikaner*innen begangen haben, noch

Reue oder Schuldgefühle für ihre beschämendenDarstellungen an ihrer Seite emp-

finden. Sie kann, wenn überhaupt, lediglich Orientierungshilfe zur Vermeidung

von Interpretationsfehlern bieten, die insbesondere explizit rassistischen, afropho-

bischen und diskriminierenden Charakter haben, indem sie zeigt, wie das Verste-

hen textueller Überlieferungen differenziert herausgearbeitet und umgesetzt wer-

den kann.

Die Differenzierung zielt weder auf die Apologie noch auf die kategorische Ver-

urteilung klassischer Philosoph*innen. Sie kann lediglich dazu beitragen, die in

manchen Textteilen enthaltenen Vorurteile, Beleidigungen und kognitiven Defi-

zite erkennbar und als solche so zu benennen, damit ihre Untersuchbarkeit aus

verschiedenen kulturellen Perspektiven überhaupt erst möglich wird. Zudem ist

die Differenzierung in der Regel eine Grundvoraussetzung, ohne die ein objektiver

Umgang mit den umstrittenen Texten von Kant und Hegel kaummöglich ist, inso-

fern sie daran hindern kann, dass man sich passiv in der Bewunderung für einen

berühmten Autoren verliert oder ihm blind die Treue schlechthin hält.

Schließlich ermöglicht es die Differenzierung, die üblen Texte weder zurück-

zuweisen noch die darin enthaltenen ehrlichen Passagen einseitig zu glorifizieren,

sondern vielmehr einer sachlichen und kompromisslosen Kritik zu unterziehen.

Ausgehend von dieser Annahme wird der Philosophie in diesem Zusammenhang

die Aufgabe zugewiesen, methodische Grundlagen für ein unparteiisches, trans-

parentes und umfassendes Studium aller klassischen Texte zu bieten. Denn nur

so kann es gelingen, einerseits die gedanklichen Irrtümer insbesondere von Kant

und Hegel im Hinblick auf ihre deplatzierten Äußerungen über andere Völker zu

verdeutlichen und andererseits zu zeigen, dass ihre Herangehensweisen in der Be-

schäftigung mit außereuropäischen Kulturen und Geistestraditionen keineswegs

dem rationalen Anspruch genügen, die sie selbst der Philosophie zuschreiben. Tat-

sächlich begreifen Letztere die Philosophie als eine Reflexion, die stets auf Kritik

ausgerichtet sein müsse. Damit überfordern Kant und Hegel mit ihren (teilweise

unkritischen) Texten, welche die intellektuelle Überlegenheit der Europäer*innen

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Jacob Emmanuel Mabe

behaupten, nicht nur sich selbst, sondern auch ihre treuen Leser*innen, die ihrer-

seits ebenfalls nicht frei von Vorurteilen sind. Zusammenfassend besteht die aus

diesen Ausführungen zu ziehende Schlussfolgerung lediglich in der nüchternen

Erkenntnis, dass man mit Vorurteilen niemals das vollkommene Wissen erlangen

kann.

Mit ihren maßlosen Vorurteilen gegenüber Afrika verletzen Kant und Hegel

eindeutig die von Amo beschriebenen Regeln für die objektive Interpretation der

Geschichte. Sie wären sogar wirkliche Feinde der historischen Vernunft in den Au-

gen Amos. Historisch-hermeneutisch geht es Amo darum zu zeigen, dass man Au-

toren und deren Werke nicht nur sorgfältig und nüchtern gelesen und studiert,

sondern auch sinngemäß verstanden habenmuss,wennman Philosophiegeschich-

te schreibt. Das Traktat zeichnet sich dabei als Anleitung in das historische Den-

ken und Schreiben aus, wendet sich gegen dogmatische Geschichtsschreibung und

schließt alle Gebiete der Erudition, Medizin, Physik, Theologie etc. mit ein. Von

Amo können wir heute lernen, dass nur ein gutes Verständnis der Vergangenheit

es uns ermöglicht, das Wissen zu erzeugen, das für alle Völker und Kulturen an-

nehmbar ist.

5. Schlussbetrachtung

Anton Wilhelm Amo hat seine Philosophie der Hermeneutik und der Geschichte

dem Vorurteilsproblem gewidmet, welches heute noch ein großes Hindernis nicht

nur für die internationalen Begegnungen, sondern auch für die Erinnerungsarbeit

darstellt. Bei ihm sind Vorurteile immer negativ, wenn sie auch für diejenigen, die

sie benutzen, als Urteile, d. h. einzige Wahrheitskriterien betrachtet werden. Nach

Amo sind Urteile, die gegen andere Menschen gerichtet und von ihnen als beleidi-

gend, herabsetzend, verletzend, ja verunglimpfend empfundenwerden, Vorurteile,

egal ob sie begründet sind oder auf bloßen Meinungen beruhen. Im Bewusstsein

der Tatsache, dass den meisten Menschen, die sich mit ihren eigenen Kulturen eng

verbunden fühlen, dem Dilemma der überlieferten Urteile und Vorurteile gegen-

über anderenMenschen und Kulturen ausgesetzt sind, von dem sie sich nur schwer

loslösen können, schlägt Amo die Anwendung von rationalen Gesetzen, Regeln und

Normen vor, die »zur Humanität« verpflichten (vgl. Kap. VIII, Abschnitt V, §10, Re-

geln I – XIII). Amo glaubt zwar an eine gerechte Welt, war sich indessen bewusst,

dass Gerechtigkeit weder durch bloßen Appell noch durch philosophisches Denken

zustande kommt, sondern nur durch die »Ratio des Gesetzes« herrschen kann: »Die

Gerechtigkeit wird nicht durch das Denken bestimmt, sondern durch die Gesetze«

(Regel VI).Doch Amowarnt vor einembloßen Appell an die Gesetze: »Man soll nicht

immer an das Gesetz appellieren« (Regel VIII). Das Gesetz muss nämlich der Ratio

(dem Vernunft- oder Verstandesdenken) angemessen sein, damit es auch gerechte

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo 67

Anwendung findet (vgl. Regel IX). Daraus erhellt sich, dass Gerechtigkeit aus der

philosophischen Reflexion hervorgehen muss, bevor sie als Gesetz zur Anwendung

kommt. Auf diese Weise macht Amo die Philosophie und damit seine Gerechtig-

keitskonzeption zu den zentralen Bausteinen der universellen Verständigung. Mit

seiner Hermeneutik will Amo nicht zuletzt erreichen, dass die Geschichtsschrei-

bung dazu genutzt wird, nicht nur an die überlieferten Ideen und Geschehnisse

der Vergangenheit beständig zu erinnern, sondern auch um dem Vergessen sowie

dem Unwissen (der Ignoranz) effektiv und dauerhaft entgegenzuwirken.

Literaturverzeichnis

Amo,Antonius Guiliemus. 1738.Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi.Halle.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965a. Traktat über die Kunst, nüchtern und sorgfältig zu phi-

losophieren. Halle (Saale): Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Amo, Antonius Guiliemus. 1965b.Die Apatheia der menschlichen Seele oder über das Feh-

len der Empfindung und der Fähigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und

das Vorhandensein von beiden in unserem organischen lebenden Körper. Halle (Saale):

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Descartes, René. 1971. Abhandlung über die Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und

der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung. Ditzingen: Reclam.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2010. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte

(gehalten 1830/1831). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kant, Immanuel. 1987. »Physische Geographie, Band 2.« In Kants Werke: Akademie-

Textausgabe, Bd. 9, Logik, Physische Geographie, Pädagogik. Berlin: De Gruyter.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1996. »Versuche in der Theodisée über die Güte Got-

tes, die Freiheit des Menschen und den Ursprung des Übels.« In Philosophische

Werke, Band 4, herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg: Meiner.

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1998. Die Prinzipien der Philosophie und Monadologie

(Principes de la philosophie ou laMonadologie), herausgegeben vonHartmut Hecht.

Stuttgart: Reclam.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2011. »Anton Guillaume Amo, le père de la modernité phi-

losophique africaine.« InHéritage duDiscoursThéologique Négro-Africain.Mélanges

en l’honneur du Prof. Dr. Bimwenyi-Kweshi, herausgegeben von Nsapo Kalamba,

Mubabinge Bilolo, 69-83. München u. a.: African University Studies.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2013. »Afrika als Erinnerungsort und Erinnerungsarbeit.

Eine philosophische Perspektive.« In Kein Platz an der Sonne. Erinnerungsorte

Leibniz, Gottfried Wilhelm. 1710. Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de

l’homme, et l’origine du mal. Amsterdam: Troyel.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Jacob Emmanuel Mabe

der deutschen Kolonialgeschichte, herausgegeben von Jürgen Zimmerer, 487-501.

Frankfurt a. M.: Campus.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Amo et Hegel: Deux vies, deux philosophies.« Géo-

politique Africaine 52, 3.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2014. »Anton Wilhelm Amo: Ein Wegbereiter der moder-

nen deutschen Philosophie?« InWarum lernt und lehrt man Deutsch in Afrika? Au-

tobiographische Ansichten und didaktische Erfahrungen. Festschrift zu Ehren von Anton

Wilhelm Amo, herausgegeben von dems., 11-28. Nordhausen: Traugott Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2020. »Amo’s Hermeneutics and Hegel’s Historical Preju-

dices against Africa.« Philosophy Study 10, 6: 329-336.

Spinoza, Baruch. 1870.Theologisch-politische Abhandlung. Kritik an der religiösen Intole-

ranz und ein Plädoyer für eine säkularisierte Gesellschaftsordnung. Berlin: Heimann. 

Poser, Hans. 2010. Gottfried Wilhelm Leibniz zur Einführung. Hamburg: Junius.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik

Andrej Krause

In seiner zweiten großen schriftlichen Abhandlung, dem 1738 in Halle in der Kitt-

lerschen Offizin erschienenen Tractatus de arte sobrie et accurate philosophandi behan-

delt Anton Wilhelm AmoThemen der traditionellen – aristotelischen – Logik.1 Ein

Kompendium dieser traditionellen Logik stellen die um 12402 von Petrus Hispa-

nus verfassten Summulae logicales dar, wenngleich diese auch logische Neuerungen

enthalten. Obwohl Amo sich nun nicht ausdrücklich auf Petrus bezieht, stimmt er

mit ihm oft überein, teilweise wörtlich. Im Folgenden sollen Amos Ausführungen

zu einigen Themen der traditionellen Logik dargelegt, kurz diskutiert und, sofern

passend, mit den Summulae (im Folgenden zitiert nach der lateinischen Ausgabe

von 1972 mit der Angabe von Abhandlung und Abschnitt) verglichen werden. Dies

betrifft konkret Amos Einteilungen der Termini und Sätze (genauer: der Aussage-

sätze, propositiones) sowie der Schlüsse bzw. Argumentationen. Eine ausführliche

Gegenüberstellung mit den von ihm verwendeten logischen Schriften des Aristo-

teles ist nicht beabsichtigt, ebenso wenig eine Betrachtung der von ihm genutzten

logischen Abhandlungen des 17. bzw. 18. Jahrhunderts, von denen die Idea philoso-

phiae rationalis seu logica des Petrus a Sancto Josepho Fuliensi von 1654, der Philo-

sophiae Aristo-Thomisticae Cursus des Augustinus a Virgine Maria von 1664 und die

Logica des Johannes Clericus von 1710 zumindest erwähnt seien.

1 Dieses Werk (abgekürzt: Tractatus) wird im Folgenden nach der lateinischen Ausgabe von

1968mit der Angabe der dortigen Seitenzahl zitiert. In eckigen Klammernwird zusätzlich die

Seitenzahl der deutschen Übersetzung angegeben. Zur Biographie Amos vgl. etwa Brentjes

1976, Firla 2002 u. Abraham 2004, zu Aspekten seines philosophischen Werkes etwa Houn-

tondji 1983, 118-128, Edeh 2003, Wiredu 2004, Mabe 2007, 51-95, Krause 2009, Ette 2014 u.

Somet 2016, 11-43.

2 Zur Abfassungszeit vgl. Degen 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Andrej Krause

1. Termini und Sätze

Zu den Termini

Termini sind sprachliche Ausdrücke (vgl. zum Folgenden Tractatus 242-245 [251-

253]). Sie werden von Amo in mehrfacher Hinsicht eingeteilt, zunächst hinsicht-

lich dessen, ob sie leer (inanis) oder bezeichnend (significativus), d. h. ein Zeichen

(signum) sind. Letztere – und nur um diese soll es jetzt gehen –werden intentional,

mit einer gewissen Absicht, gebraucht. Diese Termini sind einfach oder zusam-

mengesetzt (terminus simplex, terminus compositus), je nachdem, ob sie etwas Ein-

faches oder Zusammengesetztes bezeichnen. Das Bezeichnete ist eine Idee (idea)

oder ein Ding (res). Dinge sind Substanzen oder Eigenschaften, wobei – und hier

beruft sich Amo auf die traditionelle Kategorienlehre – Eigenschaften den Kate-

gorien Quantität, Relation, Qualität, Wirken, Erleiden, Zeit, Ort, Lage oder Habi-

tus angehören (vgl. Tractatus 101 [133], 140 [167], 215 [228]). Die Einteilung in ein-

fache und zusammengesetzte Dinge könnte grundsätzlich sowohl die Substanzen als

auch die Eigenschaften betreffen, inwiefern Amo jedoch einfache Eigenschaften an-

nimmt, sei dahingestellt. Er unterscheidet aber klar zwischen einfachen und zu-

sammengesetzten Substanzen. Erstere sind geistig, letztere materiell (vgl. Tractatus

132 [159]). In diesem Sinne einfache (= geistige) Substanzen sind Amo zufolge Gott,

die menschlichen Seelen und die Geister (vgl. Krause 2009, 144ff.). Daher bezeich-

net ein einfacher, nicht eine Eigenschaft bezeichnender Terminus gerade Gott, ei-

ne menschliche Seele oder einen Geist. Jeder zusammengesetzte Terminus, also jeder

Terminus, der Zusammengesetztes bezeichnet, ist konkret oder abstrakt. Konkret

ist er, wenn er Zusammengesetztes kollektiv bezeichnet, abstrakt, wenn er es dis-

tributiv bezeichnet. So kann etwa der zusammengesetzte Terminus »Mensch« eine

Gruppe von Menschen als Ganzes bezeichnen, er kann aber auch jeden einzelnen

Menschen dieser Gruppe bezeichnen. Im ersten Fall ist er konkret, im zweiten abs-

trakt. Termini, die Gruppen von einfachenDingen – etwa die Gruppe allermensch-

lichen Seelen – bezeichnen, würde Amo vermutlich als zusammengesetzte Termini

auffassen.

Termini werden weiterhin hinsichtlich ihres Umfangs (respectu ambitus) unter-

schieden, sie sind universell (universalis), partikulär (particularis) oder individuell

(individualis). Universell sind sie, wenn sie alle Dinge, die unter den jeweiligen Be-

griff fallen, bezeichnen, etwawenn der Terminus »Mensch« alleMenschen bezeich-

net. Bezeichnen sie nur einige Dinge, die unter den jeweiligen Begriff fallen, sind

sie partikulär, bezeichnen sie genau ein Ding, sind sie individuell. Wären alle indivi-

duellenDinge einfacheDinge, dann wären alle individuellen Termini einfache Termini.

Wäre beispielsweise Sokrates sowohl ein individuelles als auch ein einfaches Ding,

so wäre der Terminus »Sokrates« individuell und einfach.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 71

Die Unterscheidung der Termini hinsichtlich ihres Gebrauchs in Sätzen (ratione

usus in propositionibus) führt zur Einteilung in kategorematische und synkategore-

matische Termini. Kategorematische Termini sind Subjekt oder Prädikat eines Sat-

zes. Die restlichen Termini des Satzes sind synkategorematisch. Diese bezeichnen

nicht von sich aus, sondern nur im Zusammenhang mit den kategorematischen

Termini. Beispielsweise ist in dem Satz »Also ist Titius sterblich« »Titius« katego-

rematisch und »also« synkategorematisch.

Zu den Sätzen

Termini bilden Sätze. Auch diese werden von Amo in mehrfacher Hinsicht einge-

teilt, erstens hinsichtlich dessen, ob sie einfach oder zusammengesetzt sind, zwei-

tens hinsichtlich ihrer Qualität, d. h. ob sie bejahend oder verneinend sind, und

drittens hinsichtlich der Quantität, also ob sie universell, partikulär oder individu-

ell sind.3 Einen einfachen Satz nennt Amo auch einen kategorischen Satz. Dieser

Satz sagt genau eines über eines aus (vgl. zum Folgenden Tractatus 219f. [232]). Das

Ausgesagte ist das Prädikat, dieses wird prädiziert. Dasjenige, über das ausgesagt

wird, ist das Subjekt, dieses subjiziert. Kategorische Sätze sind insofern einfach,

als sie keine Sätze als echte Teile enthalten. Sie sind logische Elementarsätze. Ih-

re Hauptteile, Subjekt und Prädikat, können ihrerseits einfach oder zusammenge-

setzt sein.Dieses Einfach- oder Zusammengesetztsein darf nichtmit demEinfach-

oder Zuammengesetztsein eines Terminus verwechselt werden. So kann »Mensch«

ein einfaches Subjekt, aber ein zusammengesetzter Terminus sein. Im Satz »Das

Pferd ist ein Lebewesen« (»equus est animal«) sind sowohl Subjekt als auch Prädikat

einfach. Im Satz »Das Pferd ist ein wieherndes Lebewesen« (»equus est animal hinni-

bile«) ist das Prädikat – »wieherndes Lebewesen« – zusammengesetzt, im Satz »Der

gute Mann muss geehrt werden« (»vir bonus est colendus«) ist es das Subjekt – »der

gute Mann«. Und schließlich sind im Satz »Der gerechte Mann ist der Liebe wert«

(»vir iustus est amore dignus«) sowohl Prädikat als auch Subjekt zusammengesetzt.

Während einfache Sätze keine Sätze als echte Teile haben, bestehen zu-

sammengesetzte Sätze aus mehreren einfachen Sätzen. Hierbei gibt es fünf

Möglichkeiten der Verbindung von einfachen Sätzen (vgl. Tractatus 230 [240]).

Diese kann mit den Termini »wenn«, »weil«, »also«, »und« oder »entweder – oder«

(»aut-aut«) erfolgen. Das einschließende Oder wird an dieser Stelle nicht erwähnt.

Die entsprechenden Sätze nennt Amo konditional (»Wenn die Sonne scheint, ist

3 Es lohnt sich, hier den lateinischen Text ausführlich zu zitieren, denn er stimmt, wie sich zei-

gen wird, fast wörtlich mit der entsprechenden Stelle in den Summulae logicales des Petrus

Hispanus überein: »Propositiones considerantur vulgo secundum quaestiones quae? qualis?

quanta? Respectu quaestionis quae? Propositio alia composita, alia simplex. Ratione quaes-

tionis qualis? alia affirmativa, alia negativa. Ad quaestionem quanta? respondendum propo-

sitionem aliam esse vel universalem, vel particularem, vel individualem« (Tractatus 214 [228]).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Andrej Krause

es Tag«), kausal (»Weil die Sonne scheint, ist es Tag«), rational bzw. illativ (»Die

Sonne scheint, also ist es Tag«), kopulativ (»Jeder Mensch besteht aus Seele und

Körper«) und disjunktiv (»Entweder ist Petrus gerecht oder er ist ungerecht«).

Die Einteilung der Sätze hinsichtlich der Quantität, also hinsichtlich dessen,

ob sie universell, partikulär oder individuell sind, ergibt sich aus den verwende-

ten universellen, partikulären oder individuellen Termini. Sie soll aber nicht nur

für einfache Sätze, sondern auch für zusammengesetzte Sätze gelten, auch diese

sollen sich derartig unterscheiden, und zwar hinsichtlich eines ihrer Glieder oder

hinsichtlich mehrerer ihrer Glieder (»vel quoad alterum, vel quoad utrumque extremum

propositionis«, vgl. Tractatus 215 [228]). Diese Bemerkung kann in zweifacher Wei-

se verstanden werden. Sind mit den Gliedern des Satzes die kategorischen Sät-

ze eines zusammengesetzten Satzes gemeint, dann sind zusammengesetzte Sätze

insofern universell, partikulär oder individuell, als ihre kategorischen Sätze uni-

versell, partikulär oder individuell sind. Ein zusammengesetzter Satz könnte dann

beispielsweise sowohl universell als auch individuell sein, wenn nämlich ein kate-

gorischer Teil von ihm universell und der andere individuell ist, wie in dem Satz

»Wenn alle Menschen sterblich sind, dann ist Titius sterblich.« Hier ist der ers-

te Teilsatz universell, der zweite individuell. Aber auch wenn man die Bemerkung

so versteht, dass damit die Zusammensetzung kategorischer Sätze aus Subjekten

und Prädikaten gemeint ist, die ihrerseits universell, partikulär oder individuell

sind, können diese Sätze gleichzeitig von verschiedener Quantität sein, falls sich

nämlich Subjekte und Prädikate hinsichtlich der Größe des Umfangs unterschei-

den. Dann wäre etwa der Satz »Titius ist sterblich und Titius ist reich« hinsichtlich

des ersten und zweiten Subjektes individuell, hinsichtlich des ersten und zweiten

Prädikates jedoch universell (oder eventuell partikulär).

Die genannten grundlegenden Einteilungen der Termini und Sätze finden sich

nun im Großen und Ganzen auch in den Summulae logicales des Petrus Hispanus.

Auch dort ist ein Terminus ein sprachlicher Ausdruck, der etwas bezeichnet und

auch dort gibt es nicht-bedeutungstragende sprachliche Ausdrücke, wie etwa »bu-

ba« (vgl. Summulae I 3). Petrus akzeptiert wie Amo die aristotelischen Kategorien

(vgl. Summulae III 5). Er unterscheidet die Termini zwar nicht hinsichtlich Ein-

fachheit bzw. Zusammengesetztheit, wie Amo es tut, aber ebenfalls hinsichtlich

des Umfangs. Demnach kann ein allgemeiner Terminus (terminus communis) von

mehreren, ein singulärer Terminus (terminus singularis) nur von einem einzigen

prädiziert werden (vgl. Summulae I 8). Ersterer entspricht dem universellen bzw.

partikulären Terminus Amos, letztere seinen individuellen Termini. Ferner hält

auch Petrus kategorematische und synkategorematische Ausdrücke auseinander

(vgl. Summulae I 5). Die Sätze unterscheidet er ähnlich wie Amo. Demnach gibt es

kategorische (einfache) und hypothetische (zusammengesetzte) Sätze, wobei ers-

tere universell, partikulär, indefinit oder singulär bzw. affirmativ oder negativ sein

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 73

können.4 Bei den hypothetischen Sätzen nennt er nur drei: konditionale, kopula-

tive und disjunktive (vgl. Summulae I 16). Die Disjunktion ist, anders als bei Amo,

nicht zwingend ausschließend.

2. Argumentationen

»Argumentatio est: Illatio ex praemissis« (Tractatus 217 [230]), eine Argumentation ist

ein Folgern oder Schließen aus Prämissen. Da Schlüsse nun immer Schlüsse aus

mindestens einer Prämisse sind, sind Argumentationen nichts anderes als Schlüs-

se. Anders gesagt: Argumentationen bzw. Schlüsse sind Gruppen von Sätzen, die

ausmindestens einer Prämisse und einer Konklusion bestehen. Amo unterscheidet

sieben Argumentationsarten (vgl. Tractatus 234 [243]): Syllogismus, Induktion, Bei-

spiel, Enthymem, Dilemma, Sorites, Prosyllogismus. Der Syllogismus nimmt eine

besondere Stellung ein. Bei ihm handelt es sich um eine Argumentation bzw. einen

Schluss, der aus genau zwei Prämissen und einer Konklusion besteht (vgl. Tractatus

217 [230]). Die anderen Arten nennt Amo irreguläre Syllogismen. Diese Bezeichnung

ist unglücklich, da irreguläre Syllogismen gerade keine Syllogismen im definierten

Sinn sein sollen.

2.1 Syllogismen

Ein Syllogismus ist, wie gesagt, eine Argumentation bzw. ein Schluss, die bzw. der

aus genau zwei Prämissen und einer Konklusion besteht, Schlüsse mit genau einer

Prämisse oder mit mehr als zwei Prämissen sind keine Syllogismen. Syllogismen

sind einfach oder zusammengesetzt. Sie sind einfach, wenn die Prämissen und

die Konklusion einfache, d. h., kategorische Sätze sind, sie sind zusammengesetzt,

wenn mindestens eine Prämisse ein aus kategorischen Sätzen zusammengesetzter

Satz ist.

Einfache Syllogismen

Bei den einfachen Syllogismen unterscheidet Amo die vier bekannten Figuren an-

hand der Stellung des sogenannten Mittelbegriffs (vgl. zum Folgenden Tractatus

219-229 [232-240]). Dieser Begriff ist jeweils Teil der beiden Prämissen des Syllo-

gismus. Diese Prämissen heißen Obersatz bzw. Untersatz des Syllogismus. Der

4 Die angekündigte Parallelstelle bei Petrus lautet: »Divisa propositione tripliciter sciendum

est quod triplex est quesitivum per quod querimus, scilicet: ›que?‹, ›qualis?‹, ›quanta?‹ […]

ad interrogationem factam per ›que?‹ respondendum est ›cathegorica‹ vel ›ypothetica‹; per

›qualis?‹ ›affirmativa‹ vel ›negativa‹; […] per ›quanta?‹: ›universalis‹, ›particularis‹, ›indefinita‹, et

›singularis‹ […]« (Summulae I 10).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Andrej Krause

Obersatz enthält das Prädikat, der Untersatz das Subjekt der Konklusion.5 Die im

einfachen Syllogismus verwendeten Sätze können nicht nur universell und partiku-

lär, sondern auch individuell sein. Das ist ein Unterschied zu Petrus Hispanus, bei

dem die Schlussformen nur universelle oder partikuläre, aber keine individuellen

Sätze enthalten (vgl. Summulae IV 13). In der ersten Figur steht der Mittelbegriff im

Obersatz an Subjektstelle und im Untersatz an Prädikatstelle, in der zweiten Figur

jeweils an Prädikatstelle und in der dritten jeweils an Subjektstelle. Hier stimmen

Amo und Petrus überein (vgl. Summulae IV). In der vierten Figur, die sich bei Pe-

trus nicht (und bekanntlich auch bei Aristoteles nicht) findet, steht derMittelbegriff

im Obersatz an Prädikatstelle und im Untersatz an Subjektstelle. Amo ordnet, wie

auch Petrus, den FigurenModi bzw. Schlussformen zu und bezeichnet die gültigen

mittels mnemotechnischer Ausdrücke, wobei er mit »a« universell affirmative, mit

»e« universell negative, mit »i« partikulär affirmative und individuell affirmative

und mit »o« partikulär negative und individuell negative Sätze bezeichnet. In den

Summulae werden mit »i« nur partikulär affirmative und mit »o« nur partikulär

negative Sätze bezeichnet.

Eine vollständige Übersicht der gültigen Modi bzw. Schlussformen findet sich

bei v. Kutschera 1967, 342. Vergleicht man dessen Übersicht mit den Ausführun-

gen bei Amo (vgl. Tractatus 224 [236]) und Petrus (vgl. Summulae IV 13), ergibt sich

folgendes Bild:

     

5 Die deutsche Übersetzung von 1978 (1965) ist in diesem Zusammenhang mangelhaft. »Me-

dius« ist nicht mit »Mittelsatz« zu übersetzen – was für ein Satz sollte das sein? –, sondern

mit »Mittelbegriff« (vgl. Tractatus 217 [230]). Gelegentlich wird außerdem »syllogismus« mit

»Schluss« übersetzt, was ungenau ist, da nicht jeder Schluss ein Syllogismus ist (ebd.). Ferner

ist das »praedicatummaioris« bzw. das »praedicatumminoris« nicht die »Aussage« des Ober-

bzw. Untersatzes, sondern das jeweilige Prädikat (vgl. Tractatus 220 [232]).

Erste Figur       v. Kutschera       Amo       Petrus

      barbara       barbara       barbara

      celarent       celarent       celarent

      darii        darii       darii

      ferio        ferio        ferio

       barbari        baralipton

       celaront        celantes

                   dabitis

                   fapesmo

                   frisesomorum

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 75

 

Die bei Amo für die erste Figur aufgeführten Modi nennt also auch v. Kutschera,

barbari und celaront fehlen aber bei Amo. Petrus hat u. a. noch baralipton, also

auch a-a-i (wie bei barbari). Bei der zweiten Figur nennt Amo cesare, camestres,

festino, baroco. Dies deckt sich mit den Angaben bei Petrus und bei v. Kutsche-

ra, die bei v. Kutschera aufgeführten Modi cesaro und camestros fehlen allerdings

bei Amo und Petrus. Bei der dritten Figur stimmen alle drei Autoren überein. Bei

der vierten Figur, die bei Petrus, wie gesagt, fehlt, unterscheiden sich Amos und v.

Kutscheras Angaben auf den ersten Blick deutlich. Identifiziert man jedoch cadere

mit calemes, fegano mit fesapo, fedilo mit fresison und digami mit dimatis, was,

wenn man nur die Vokale beachtet, naheliegt, so fehlt bei Amo gegenüber v. Kut-

schera lediglich bamalip und calemos, also a-a-i und a-e-o. Außerdem ist balano

bei Amo sicher falsch, a-a-o ist keine gültige Schlussform der 4. Figur. Hier dürf-

te es sich um einen Druckfehler handeln, denn zwei Seiten weiter – in Tafel A –

Zweite Figur       v. Kutschera       Amo        Petrus
       cesare        cesare        cesare

       camestres        camestres       cambestres

       festino        festino        festino

       baroco        baroco        barocho

                   cesaro

                   camestros

 

Dritte Figur        v. Kutschera       Amo       Petrus

       datisi        darapti        darapti

       disamis       felapton       felapto

       ferison        disamis       disamis

       bocardo       datisi        datisi

       darapti       bocardo       bocardo

       felapton       ferison       ferison

 

Vierte Figur        v. Kutschera        Amo

       calemes       cadere

       dimatis        fegano

       fresison        balano

       fesapo        fedilo

       bamalip        digami

       calemos

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Andrej Krause

steht anstelle von balano richtig balani (vgl. Tractatus 226 [237], vgl. auch 222 [234]).

Dies würde dann bamalip bei v. Kutschera entsprechen. In Tafel A findet sich dafür

ein anderer Druckfehler: Dort wird bocardo als Modus der zweiten Figur genannt.

Das ist falsch, bocardo gilt nicht für die zweite, sondern für die dritte Figur. Amo

ordnet zwei Seiten zuvor bocardo richtigerweise der dritten Figur zu.

Jeder Syllogismus soll ein gültiger Schluss sein. Ungültige Schlüsse können

zwar die Form eines Syllogismus haben, sie sind aber keine Syllogismen, sondern

Trugschlüsse. Amo führt mehrere Arten von Trugschlüssen an, darunter solche, die

aufgrund von Äquivokationen (Mehrdeutigkeiten) eines dann scheinbaren Mittel-

begriffs entstehen (vgl. Tractatus 239-242 [247-250]). Das von ihm für einen der-

artigen Trugschluss angegebene Beispiel lautet: »Jeder Hund ist ein Lebewesen.

Irgendein Stern ist ein Hund. Also: Irgendein Stern ist ein Lebewesen.« Der mehr-

deutige Mittelbegriff ist »Hund« (»canis«). Dieses Beispiel findet sich auch bei Pe-

trus (vgl. Summulae VII 30), der mögliche Trugschlüsse in Abhandlung VII sehr

ausführlich erörtert.

Syllogismen müssen nicht wahr sein. Ihre Wahrheit hängt von der Wahrheit

der Prämissen ab. Amo unterscheidet in diesem Zusammenhang demonstrative,

dialektische, pseudographische und sophistische Syllogismen (vgl. Tractatus 218

[231], 237 [246]). Ein Syllogismus ist demonstrativ, wenn dessen Prämissen und auch

dessen Konklusion notwendigerweise wahr sind. Dann ist er ein wahrer Syllogis-

mus. Ein Syllogismus ist dialektisch, wenn dessen Sätze nur mit einer gewissen

Wahrscheinlichkeit wahr sind, pseudographisch, wenn sie als notwendigerweise

wahr erscheinen, ohne es zu sein, und sophistisch, wenn sie als wahrscheinlicher-

weise wahr erscheinen, aber ebenfalls ohne es zu sein. Auch Petrus unterscheidet

Syllogismen anhand des Wahrheitsgehaltes der Prämissen und der Konklusion.

Er zählt demonstrative, dialektische, versuchende und sophistische Syllogismen

auf (vgl. Summulae VII 4-9). Beim demonstrativen Syllogismus sind die Prämissen

wahr, beim dialektischen Syllogismus sind sie nur mit einer gewissen Wahrschein-

lichkeit wahr. Beim versuchenden Syllogismus hält der Respondent, also der, auf

den die Disputation gerichtet ist, die Prämissen für wahrscheinlicherweise wahr,

ganz gleich, ob sie tatsächlich wahr sind oder nicht. Der sophistische Syllogismus

verwendet Prämissen, die wahrscheinlicherweise wahr erscheinen, aber nicht

wahrscheinlicherweise wahr sind. Außerdem ist er nur scheinbar ein Syllogismus,

da er nicht gültig, sondern ein Trugschluss ist.

Zusammengesetzte Syllogismen

Zusammengesetzte Syllogismen bestehen ebenfalls aus genau drei Sätzen (zwei

Prämissen und einer Konklusion), wobei aber nicht alle diese Sätze einfach sind,

sondern zumindest eine der Prämissen ein zusammengesetzter Satz ist (vgl. zum

Folgenden Tractatus 229-233 [240-243]). Letzterer könnte zunächst einmal kondi-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 77

tional, kausal, rational bzw. illativ, kopulativ und disjunktiv sein. Nun verwendet

Amo an dieser Stelle nur drei dieser Satzarten, und zwar konditionale, kopulative

und disjunktive. Womöglich fasst er hier kausale Sätze letztlich als konditionale

auf und rationale (illative) Sätze als solche, die ihre Folgerungen sowieso jeweils

unmittelbar enthalten. Es sei daran erinnert, dass Petrus bei den hypothetischen

Sätzen genau die drei Satzarten unterscheidet, die Amo jetzt als relevant für den

zusammengesetzten Syllogismus ansieht.

 

konditionaler Syllogismus

Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den von Amo angeführten Beispielen ergibt,

folgende Formen haben:

(i)   Wenn p, dann q. p. Also: q.

(ii)   Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht p. Also: Nicht q.

(iii)   Wenn p, dann nicht q. p. Also: Nicht q.

(iv)   Wenn nicht p, dann q. Nicht p. Also: q.

Diese Formen sind (bzw. stehen für) zusammengesetzte Syllogismen im definier-

ten Sinn, da jeweils die erste Prämisse ein konditionaler Satz und insofern zusam-

mengesetzt ist. Sie sind Varianten des traditionellen modus ponens. Im System des

natürlichen Schließens der modernen Aussagenlogik kennt man diesen modus als

Abtrennungsregel. Amo nennt drei weitere Beispiele, die sich schematisch wie folgt

darstellen lassen und die Varianten des traditionellen modus tollens sind:

(v)   Wenn p, dann q. Nicht q. Also: Nicht p.

(vi)   Wenn nicht p, dann nicht q. q. Also: p.

(vii)  Wenn nicht p, dann nicht q. Nicht nicht q. Also: p.

Diese Schlüsse sind gültig, nur hätte man eventuell an Stelle von (vii) in Analogie

zur Aufzählung (i) bis (iv) Folgendes erwartet:

(viii)  Wenn nicht p, dann q. Nicht q. Also: p.

Abschließend gibt Amo zwei Beispiele für klassische Fehlschlüsse an:

(ix)   Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist gebildet. Also ist er gelehrt.

(x)   Wenn er gelehrt ist, ist er gebildet. Er ist nicht gelehrt. Also ist er nicht gebil-

det.

(vii*)  Wenn p, dann nicht q. q. Also: Nicht p.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Andrej Krause

Schematisch lässt sich dies so schreiben:

(xi)   Wenn p, dann q. q. Also: p.

(xii)  Wenn p, dann q. Nicht p. Also: Nicht q.

Es ist offensichtlich, dass es sich hierbei um Fehlschlüsse handelt.

 

kopulativer Syllogismus

Dieser Syllogismus soll, wie sich aus den angeführten Beispielen ergibt, folgende

Formen haben:

(i)   p und q. Also: p.

(ii)   p und q. Also: q.

(iii)   Nicht (p und q). p. Also: Nicht q.

Allerdings stellen die ersten beiden Satzgruppen keine Syllogismen dar, da sie je-

weils genau eine Prämisse enthalten. Sie sind daher, obwohl die Prämisse jeweils

ein zusammengesetzter, kopulativer, Satz ist, insbesondere keine zusammengesetz-

ten Syllogismen, wenngleich sie gültige Argumente sind. Amo scheint das auch

einzuräumen, es ist jedoch falsch, diese Argumente als Enthymeme aufzufassen,

wie er es tut (vgl. Tractatus 233 [243]), denn hier müssen keine unausgesprochenen

Prämissen ergänzt werden. Die Konklusion ergibt sich jeweils unmittelbar aus der

Prämisse. Außerdemwäre diese Annahme inkonsistent, da Enthymeme nach Amos

eigenen Angaben keine Syllogismen sind und somit auch keine zusammengesetzten

Syllogismen sein können. Im System des natürlichen Schließens sind (i) und (ii)

Varianten der Regel zur Beseitigung der Konjunktion. (iii) könnte beispielsweise

durch die De Morganschen Regeln und die Regel zur Beseitigung der Disjunktion

gestützt werden, die beim folgenden disjunktiven Syllogismus verwendet wird.

 

disjunktiver Syllogismus

Dieser Syllogismus ist zusammengesetzt im Sinne Amos. Das angegebene Beispiel

lässt sich wie folgt schematisieren:

(i)   Entweder p oder q. Nicht p. Also: q.

Diesem Schema entspricht die erwähnte Regel der Beseitigung der Disjunktion,

die üblicherweise für das einschließende Oder eingeführt wird, so dass dann ent-

sprechend gilt:

(ii)   p oder q. Nicht p. Also: q.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 79

Amo würde (ii) sicher auch zustimmen.

 

Petrus Hispanus untersucht ebenfalls konditionale, kopulative und disjunktive Sät-

ze, wobei er für die verwendeten Operatoren (»wenn«, »und«, »oder«) Wahrheits-

bedingungen angibt, die Ähnlichkeiten mit denWahrheitsbedingungen der aussa-

genlogischen Implikation, Konjunktion bzw. Disjunktion haben. Darauf soll hier

nicht weiter eingegangen werden (vgl. dazu Summulae I 17, Krause 2011, 75f.).

2.2 Andere Argumentationsarten

Die übrigen von Amo angegebenen Argumentationsarten sind keine Syllogismen,

die Anzahl ihrer Prämissen ist verschieden von zwei, sie haben also entweder genau

eine Prämisse oder mindestens drei Prämissen (vgl. zum Folgenden Tractatus 233-

236 [243-245]). Amo zählt, wie erwähnt, sechs derartige irreguläre »Syllogismen«

auf: Induktion, Beispiel, Enthymem, Dilemma, Sorites und Prosyllogismus. Petrus

nennt neben dem Syllogismus nur drei weitere Argumentationsarten: Induktion,

Enthymem und Beispiel (vgl. Summulae V 3).

Eine Induktion ist ein Schluss vonmehreren individuellen Sätzen auf einen uni-

versellen oder partikulären Satz. Amo gibt folgendes Beispiel an: »Durch Luxus gin-

gen die Assyrische Monarchie, Karthago, Tyrus, Sidon, Sodom, Gomorrha […] usw.

zugrunde. Also: Durch Luxus gehen Staaten zugrunde, wenn nicht alle, so doch

sehr viele« (Tractatus 234 [244].) Die allgemeine Form der Induktion ist demnach:

»x1 ist y. x2 ist y. x3 ist y. usw. Also: Alle (oder doch ziemlich viele) x sind y.« Amo sagt

explizit, dass die Induktion eine »Erschließung […] aus gehäuften ähnlichen Bei-

spielen« sei (Tractatus 234 [243]). Demnach sind Beispiele offensichtlich Sonderfälle

der Induktion. Sie verwenden weniger Prämissen als Induktionen, gegebenenfalls

nur eine. Die von Amo hierfür angegebene Argumentation lautet: Christus hat Pe-

trus, der Buße tat, verschont. Und er hat den Schächer, der Buße tat, verschont,

und er hat Magdalena, die Buße tat, verschont. Also wird er auch mich, wenn ich

Buße tue, verschonen (Tractatus 234 [244]). In den Summulae wird an entsprechen-

der Stelle nur eine Prämisse aufgezählt.6 Ein Enthymem ist ein Argument, das als

Teil eines Syllogismus aufgefasst werden kann, insofern bei ihm eine der beim Syl-

logismus erforderlichen Prämissen nicht formuliert ist, sondern ergänzt werden

muss, wie etwa in dem Enthymem »Jeder Mensch ist vernunftbegabt. Also: Jeder

Mensch denkt.« Hier muss die Prämisse »Jeder Vernunftbegabte denkt« ergänzt

6 »Es ist schlecht, dass die Bewohner von Leon gegen die von Astorga kämpfen; Also: Es ist

schlecht, dass die Bewohner von Astorga gegen die von Zamora kämpfen« (Summulae V 3).

Petrus unterstellt, dass die Prämisse hier für einen universellen Satz steht, der besagt, dass

es generell schlecht ist, dass Grenznachbarn gegen Grenznachbarn kämpfen.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Andrej Krause

werden. Amos Ausführungen zum Dilemma sind sehr fragmentarisch. Üblicher-

weise wird unter einem Dilemma ein Schluss aus zwei konditionalen Prämissen

verstanden, deren Vordersätze sich kontradiktorisch widersprechen, deren Nach-

sätze aber gleich sind. Man kann dann auf die Geltung des Nachsatzes schließen.

Schematisch: »Wenn p, dann q. Wenn nicht p, dann auch q. Also: q.« Allerdings

würde diese Argumentation genau zwei Prämissen enthalten, so dass es sich bei

ihr nach Amos eigenen Festlegungen umeinen Syllogismus, und zwar um einen zu-

sammengesetzten Syllogismus handeln müsste. Beim Sorites soll das Prädikat der

ersten Prämisse das Subjekt der zweiten sein, das Prädikat der zweiten das Subjekt

der dritten usw. Die Konklusion enthält dann als Prädikat das Prädikat der letzten

und als Subjekt das Subjekt der ersten Prämisse, etwa wenn aus »Alle A sind B. Alle

B sind C. Alle C sind D.« auf »Alle A sind D.« geschlossen wird. Der Prosyllogismus

soll eine Aneinanderreihung von Syllogismen sein, wobei die jeweiligen Zwischen-

konklusionen zum weiteren Schließen verwendet werden. Lauten die Prämissen

beispielsweise p, q und r, so könnte man aus p und q auf eine Zwischenkonklusion

s schließen und mit dieser und r auf eine abschließende Konklusion t. Neben die-

sen von Amo explizit genannten Argumentationsarten gibt es sicher noch weitere

Begründungen, die unter seinem Begriff der Argumentation – eine Gruppe von

Sätzen, die aus mindestens einer Prämisse und einer Konklusion besteht – fallen

würden, die Amo aber nicht nennt, etwa die folgende: Nicht (p und q). Also: Nicht

p oder nicht q.

Am Ende seines Tractatus äußert sich Amo zu den Disputationsarten und un-

terscheidet doktrinale (demonstrative), dialektische, versuchende (tentative) und

sophistische Disputationen (vgl. Tractatus 264-266 [270-271]). Diese Aufzählung

stimmt wörtlich mit der bei Petrus Hispanus überein (vgl. Summulae VII 4), es

gibt jedoch inhaltliche Unterschiede. Petrus nimmt seine Einteilung gemäß seiner

Unterscheidung der Syllogismen vor, während Amos Kriterien allgemeiner sind,

zumal seine Bemerkungen viel kürzer als die entsprechenden Ausführungen in den

Summulae sind. Amo zufolge findet die doktrinale Disputation in den Wissenschaf-

ten statt, wobei sie als erste Prämissen die Prinzipien der jeweiligen Wissenschaft

verwendet. Er nennt keine spezielleWissenschaft, für Petrus sind dies Mathematik

und Naturwissenschaft (vgl. Summulae VII 12). Die dialektische Disputation stützt

sich auf Wahrscheinlichkeiten und führt nur zu einer Vermutung (ad opinionem).

Amo nennt auch hier keine einschlägige Disziplin, für Petrus ist dies jedenfalls die

Philosophie (vgl. ebd.). Die versuchende Disputation geht allein von den Thesen der

Disputierenden aus, während die sophistische Disputation Trugschlüsse benutzt.

Amo zufolge hat jeder Disputierende insbesondere die Pflicht, die Heiterkeit

des Gemüts (animi serenitas) zu bewahren:

»[…] daß wir nämlich die Sorgen und Aufregungen ablegen und darangehen, die

These in der Palästra des gelehrtenWettstreites beharrlich zu verteidigen, damit

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik 81

wir uns nicht vomWortgeprassel des Gegners auf die Gegenseite schlagen lassen,

nach dem Wort: Wir sind bereit, ohne Verbissenheit zu widerlegen und uns ohne Wut

widerlegen zum lassen« (Tractatus 267 [271]). Amo zitiert an dieser Stelle Cicero (»[…]

et refellere sine pertinacia et refelli sine iracundia parati sumus«, Cicero 1997, II 2

[5]).

Diese Pflicht hat bis heute nichts an Aktualität verloren.

Literaturverzeichnis

Abraham, William E. 2004. »Anton Wilhelm Amo.« In A Companion to African Philo-

sophy, herausgegeben von KwasiWiredu, 191-199. Oxford: Blackwell Publishing.

Amo, Anton Wilhelm. 1968 (1738). »Tractatus de arte sobrie et accurate philo-

sophandi.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student, Dok-

tor der Philosophie, Magister legens an den Universitäten Halle, Wittenberg, Jena

1727-1747. Dokumente/Autographe/Belege, herausgegeben von der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg, 60-275. Halle (Saale): Martin-Luther-Universität

Halle-Wittenberg.

Amo, Anton Wilhelm. 1978. »Traktat von der Kunst, nüchtern und sorgfältig zu

philosophieren.« In Antonius Guilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana. Student,

Doktor der Philosophie, Magister legens an den Universitäten Halle, Wittenberg, Je-

na 1727-1747. Übersetzung seiner Werke, herausgegeben von der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg, 103-280. Fotomechanischer Nachdruck der Aus-

gabe von 1965. Halle (Saale): Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Brentjes, Burchard. 1976.AntonWilhelmAmo.Der schwarze Philosoph inHalle. Leipzig:

Koehler & Amelang.

Cicero. 1997. Tusculanae disputationes. Gespräche in Tusculum, herausgegeben von

Ernst Alfred Kirfel. Stuttgart: Reclam.

Degen, Wolfgang. 2006. »Inhaltliche Einführung.« In Petrus Hispanus. Logische Ab-

handlungen. Tractatus/Summulae Logicales, herausgegeben von Hans Burkhardt,

IX-XXIII. München: Philosophia.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.

Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:

Kadmos.

Firla, Monika. 2002. »Anton Wilhelm Amo (Nzema, heute Republik Ghana). Kam-

mermohr – Privatdozent für Philosophie – Wahrsager.« Tribus 51: 56-89.

Hountondji, Paulin J. 1983. »An African philosopher in Germany in the eighteenth

century: Anton-Wilhelm Amo.« In African Philosophy: Myth and Reality, heraus-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Andrej Krause

gegeben von Paulin J. Hountondji, 111-130. Bloomington: Indiana University

Press.

Krause, Andrej. 2009. »AntonWilhelm Amo’s Ontology.« Philosophia africana 12: 141-

157.

Krause, Andrej. 2011. »Zum Begriff der Argumentation bei Petrus Hispanus.« Salz-

burger Jahrbuch für Philosophie 56: 69-80.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

Peter of Spain. 1972. Tractatus called afterwards Summule logicales, herausgegeben von

L. M. De Rijk. Assen: Van Gorkum.

Petrus Hispanus. 2006. Logische Abhandlungen. Tractatus/Summulae Logicales, her-

ausgegeben von Hans Burkhardt. München: Philosophia.

Somet, Yoporeka. 2016. Anthony William Amo. Sa vie et son œuvre. Le Plessis-Trévise:

Teham Éditions.

von Kutschera, Franz. 1967. Elementare Logik. Wien, New York: Springer.

Wiredu, Kwasi. 2004. »Amo’s Critique of Descartes’ Philosophy of Mind.« In A

Companion to African Philosophy, herausgegeben von Kwasi Wiredu, 200-206.

Malden: Blackwell Publishing.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literarisierung der Person und des Werkes

von A.W. Amo

Constant Kpao Sarè

Einleitendes: Ein Gelehrter der Rassenfrage wird Opfer des Rassismus

Zu den Gelehrten, die im Zeitalter der Aufklärung für die Mentalitätsvorbereitung

zu Gunsten der Rechte der in Europa lebenden Afrikaner*innen eintraten, gehörte

der Philosoph AntonWilhelm Amo (ca. 1700-1758). In der Forschungsliteratur wird

Amos Lebenswerk als Teil des intellektuellen Erben der afrikanischen Diaspora be-

trachtet (vgl. Abraham 1996) und gilt als unverzichtbare Quelle für die Geschichte

des Völkerrechts (vgl. Kleinschmidt 2013, 257f.), für die interkulturelle Philosophie

(vgl. Wimmer 1990, 110ff.; Mabe 2007), für die Deutung des rassistischen Wissens-

archivs des ›Weißseins‹ (vgl. Hund 2017, 80ff.) usw. Die 1747 gegen Amo verbrei-

teten rassistischen Schmähgedichte illustrieren die Schattenseite der Aufklärung

in Bezug auf die Rasse-Doktrin (vgl. Smith 2015, 228ff.). Amo zahlte den Preis der

Ausklammerung seiner Person von der Heroisierung der Aufklärungsphilosophen.

Lange wurden in westlich geprägten Erzählungen – einschließlich des kolonialge-

schulten Afrikas – Philosophen wie Kant, Hegel u. a. mythisiert und literarisiert,

wobei Amos Name kaum Erwähnung fand. Diese literarische Amo-Amnesie, wie

hier auch zu zeigen sein wird, lässt sich bis in die nachkoloniale Zeit hinein nach-

verfolgen. Dabei liegt die Vermutung nahe, dass diese kollektive Verschwiegenheit

mit der Verbreitung des rassistischen Topos vom »verliebten Afrikaner« in der öf-

fentlichen Meinung in Verbindung gebracht werden kann.

1. Der rassistische Topos des verliebten Afrikaners

Das Motiv des verliebten Afrikaners gehört sicherlich zu den beliebtesten Topoi

der europäischen Literatur. Seine literarische Gestaltung lässt sich mindestens bis

ins 17. Jahrhundert zurückverfolgen. Man findet es als Titel der fiktiven Erzählung

Der Verliebte Afrikaner (1671) des französischen Barock-Dichters Gabriel de Brémond

(ca. 1645-1705). Während es dort nicht um die Liebe eines Afrikaners geht, sondern

eher um die Liebe des noblen Franzosen Albirond zu Uranie, einer in Tunis leben-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Constant Kpao Sarè

den Sklavin, wurde dieser Stoff in der deutschsprachigen Literatur, wie Detering

(2016, 90-110) am Beispiel des Romans Der Verliebte Europäer (1682) des Barockro-

manciers Johann Beer (1655-1700) aufgezeigt hat, umgedeutet. Dies illustriert, dass

die wohlwollende Annäherung zum ›verliebten Afrikaner‹ der herrschenden Welt-

anschauung zuwiderlief. Offensichtlich lassen sich die vom Jura-Professor Johann

Ernst Philippi (1700-1757) verbreiteten Schmähschriften gegen Amo auch in diesen

allgemeinen Kontext einschreiben. Brémonds Untertitel »Neue Galanterie« wird

nämlich in Philippis Gedicht als »galanter Liebesantrag« eines Mohren umgedich-

tet.1 Um Amos Person in der kollektiven Imagination verblassen zu lassen, wird

er dort nicht als ehrwürdiger Philosoph dargestellt, sondern als ein verzweifelter

»schwarzer« Heiratsanwärter für Astrine, die weiße Frau. Wie die Kunsthistori-

kerin Anna Greve treffend einräumt, muss man diesen aussondernden Topos un-

eingeschränkt als paradigmatisch für die ganze Weißsein-Ideologie abstrahieren,

d. h. als »symptomatisch für die Dominanz rassistischen Denkens in der weißen

Mehrheitsgesellschaft« (Greve 2013, 13). Zum Beleg führt sie an, dass selbst im Rah-

men der Wiederentdeckung der Person von A.W. Amo in der ehemaligen DDR die

Kunstgeschichte 1965 durch eine Bronzeplastik zu seinen Ehren in Halle bereichert

werden konnte, wobei er nicht als Philosoph, sondern völlig inadäquat »mit einer

in gleicher Weise ›gekleideten‹ Frau dargestellt wurde […], obwohl gerade der Ras-

sismus seiner Umwelt die Heirat mit einer weißen Deutschen verhindert hatte«

(ebd.).

Vor diesem Hintergrund wird ersichtlich, dass selbst gutgemeinte Rehabili-

tierungsversuche von A.W. Amo es oft nicht schaffen, die kolonialistisch geprägte

asymmetrische Repräsentation des ›Anderen‹ zu vermeiden. Insofern soll in der

vorliegenden Überlegung mit Literarisierung nicht nur einseitig die anspruchsvol-

len bzw. gelungenen literarischen Gestaltungen verstanden werden, sondern viel-

mehr soll die noch überschaubare fiktive Amo-Literatur möglichst explizit analy-

siert werden. Bevor aber auf dieses Spektrum eingegangen wird, kann es sich noch

als gewinnbringend erweisen, das heutige diasporische Engagement für die Sicht-

barkeit des afrikanischen Philosophen der Aufklärung zu überfliegen.

2. Literarische Amo-Amnesie und die Antwort
der afrikanischen Diaspora

Im Kontext der Mythisierung der Aufklärung sind Romantisierungen und Fiktio-

nalisierungen von Denkern wie Rousseau, Kant, Hegel u. a. kaum überschaubar.

1 Vgl. »Herrn M. Amo zu Jena, eines gelernten Mohrens, Galanter Liebesantrag an die Made-

moiselle Astrine, eine schöne Brunette« und »Der Mademoiselle Astrine Parodische Antwort

Auf vorstehendes Gedichte Eines verliebten Mohrens«, in: Philippi 1749, 10-19.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 85

Immanuel Kant beispielsweise gilt in der Literatur mehr noch als in der Philoso-

phie als ein legitimer vorbildlicher Klassiker, da er dort »stilistische Normen festle-

gen [konnte], durch deren Nachahmung der Künstler sich schulen muss« (Bezzola

1993, 62). Recht interessant und ziemlich kurios zugleich ist die Feststellung, dass

AmosWirkung auf die afrikanische Literaturkritik kaum achtenswert ist. Und dies

obwohl er sich auch dann und wann als Künstler2 und Dichter versucht hatte (vgl.

van der Heyden 2008, 71). Vor diesemHintergrund ist Jacob Emmanuel Mabes Vor-

schlag an die afrikanische Germanistik gar nicht so unlogisch, Amos Namen doch

»mit der zukünftigen Verbreitung der deutschen Sprache und Kultur insbesondere

in Afrika zu verbinden« (Mabe 2014, 9).

Offensichtlich wird die Hoffnung für diesen Paradigmenwechsel weniger von

der afrikanischen Literatur im engeren Sinne als vielmehr von einer interkulturell

reflektierten Literaturmit Bezug zu Afrika kommen.Wie die Arbeiten des Notting-

hamer Germanisten Dirk Göttsche zeigen, besteht eine solche Literatur sowohl aus

postkolonial informierten deutschen (weißen) Autor*innen als auch aus deutsch

schreibenden Autor*innen afrikanischer Herkunft (vgl. Göttsche 2009 und 2012).

Forschungskonsens in diesem Kontext ist, dass eine solche Literatur in der Lage

ist, die literarische Imagination der afrikanischen Perspektive und die des diaspo-

rischen ›Dritten Raums‹ (Bhabha) in Einklang zu bringen.

Für diese Reflexion in Bezug auf A.W. Amo kann man das operative Subgenre

des diasporischen Theaters als Beleg anführen. Es lässt sich allerdings schwerlich

auch nur andeutungsweise die Zahl solcher Texte summieren, da es sich oft um

(lokale) Projekte von Initiativen der Afrikaner*innen in großen deutschen Städ-

ten handelt, die meistens unveröffentlicht bleiben oder in kaum etablierten Publi-

kumsverlagen erscheinen. Beschränkt ist die Zahl jener Texte, deren ästhetisch-

theatrale Praktiken es in eine breitere Öffentlichkeit schaffen. Einer dieser erwäh-

nenswerten Texte ist das Stück Amo – Eine dramatische Spurensuche (2005), das 2005

im »Theater im Pumpenhaus« (Münster) uraufgeführt wurde. Entstanden ist das

Stück als Teil der Kitunga.Projekte, einer Kulturinitiative der Stadt Münster, die

vom deutsch-kongolesischen Journalisten RichardNawezi initiiert wurde.Über die

Funktion der Gegenstimmbildung dieserTheaterarbeit hat TaniaMeyer aufgezeigt,

dass es sich hierbei um ein interkulturelles und postkolonial inspiriertes Theater-

projekt handele, welches versucht, hierarchisierte Sichtweisen zu verhandeln wie

zu verschieben (vgl. Meyer 2016, 137-240). Diese These haben wir andernorts auch

anhand der Wechselausstellung »Homestory Deutschland« (2006) und deren gleich-

namigen Multimedia-Theaterstücks vertreten (vgl. Kpao Sarè 2018, 54ff.). Dieses

2 Monika Firla präsentiert eine Zeichnung Amos: Eine junge Frau, die in der linken Hand eine

Tabaksdose hält, der sie eine Prise entnommen hat (vgl. AfriTüDe Geschichtswerkstatt n.d.;

vgl. auch Firla 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Constant Kpao Sarè

Projekt von ManuEla Ritz und Sharon Otoo wurde nicht nur in Deutschland, son-

dern auch in Kollaboration mit den Goethe-Instituten in Abidjan, Dakar, Dar es

Salam, Johannesburg, Kampala sowie in den USA gezeigt (vgl. Lauré al-Samarai

2011).

Schließlich kann nicht unerwähnt bleiben, dass der Versuch schwarz-weißer

Annäherung und Stimmgebung an die in Deutschland lebende afrikanische Dia-

spora beimanchenweniger anspruchsvollen Texten nicht gelingt. Zwei kleine Amo-

Texte sollen hierzu angeführt werden: Zeha Schröders Der Spinnenmann (2009) und

Jürgen Jankofskys Anna und Amo (2012).

Der Spinnenmann3 (Schröder 2009) wurde anlässlich des 100. Jubiläums der

StadtbibliothekMünster verfasst und am 05.05.2009 uraufgeführt. Inszeniert wird

hierbei das Gespräch zwischen dem Schweizer Schiffsarzt David Henri Gallandat

(1732-1782) und Amo, wobei die Absicht des Autors ist, die immer hörbarer werden-

de Kritik an der Ausklammerung der Person von Amo aus dem Allgemeinwissen

zu bagatellisieren, indem dieThese in den Vordergrund gerückt wird, es gebe auch

etliche europäische Philosophen, die wie Amo den Ruhm nicht gekannt haben. Der

Autor lässt nämlich seine Amo-Version sagen: »In zweihundert, dreihundert Jah-

ren wird man meine Schriften nicht mehr lesen. Ich bin kein Leibniz, kein Pascal.

Aber das – nein: und das – verbindet mich mit den meisten meiner hellhäutigen

Kollegen, Professoren« (Schröder 2009, 7). Gleichzeitig versucht Zeha Schröder,

Amos europäische Erfahrungenmit dem ghanaischen Volksmärchen Kwaku Anan-

se in Zusammenhang zu bringen. Dabei weiß man, dass jene weisheitssuchende

Figur der westafrikanischen Erzähltradition (nach europäischem Motivverständ-

nis als »Trickster« eingeordnet) meist als »liebenswerter Verlierer« (Lundt 2018, 13)

erscheint. Eine solche Erfahrung in Verbindung mit Amos philosophischem Wer-

degang zu bringen, ist nur im Rahmen des bekannten Frobenius-geschulten Pa-

ternalismus zu verstehen. Denn die Absicht scheint letztendlich, die Aufklärungs-

philosophie als Quelle für die afrikanische Weisheit zu postulieren. Die anachro-

nische Fehlinterpretation wird sichtbar, wenn man beispielsweise die neuere Er-

kenntnis mitberücksichtigt, die Amos Philosophie in die Tradition des bis ins 17.

Jahrhundert zurückgehenden afrikanischen Aufklärungsgedankens einschreibt.4

So wie Der Spinnenmann ist Jürgen Jankofskys Kinderbuch Anna und Amo eigentlich

gut gemeint, kann sich allerdings kaum von alten Stereotypen lösen; zum Beispiel

ist Patrick, der neue Schüler aus Ghana, der von seinen Klassenkameraden ohne

Wenn und Aber auf den Namen Amo umgetauft wird, »schwarzhäutig, lockig, lä-

chelnd« (Jankofsky 2012, 12).

3 Ich danke Frau Dr. Monika Firla für den Hinweis auf diesen Text.

4 Der Osloer Ideenhistoriker DagHerbjørnsrud zeigt, dass sich dieser Aufklärungsgedanke bei

afrikanischen Gelehrten bis ins 17. Jahrhundert in Texten des äthiopischen Philosophen Zera

Yacob (1599-1692) zurückverfolgen lässt (vgl. Herbjørnsrud 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 87

Als Kontextualisierungsmedium der Person von A.W. Amo für diasporische

Zwecke kann man neben dem Theater auch den Film anführen. Monika Firla er-

wähnt den ca. 1965 vom Regisseur Kurt Puppe gedrehten Dokumentarfilm »Anton.

Gvil. Amo Afer« (vgl. AfriTüDe Geschichtswerkstatt n.d.). Bei der Vermarktung

dieses Films hätte sich die DDR allerdings viel Mühe ersparen können, da der

in der kommunistischen Welt damals populäre ghanaische Präsident, Kwame

Nkrumah, dem man durch den Amo-Film einen Gefallen tun wollte, bereits 1966

durch einen Militärputsch gestürzt wurde. Aus der Perspektive des heutigen

Erinnerungskanons, des Internets, ist ein anderer Film erwähnenswert, weil

er bei YouTube kursiert, nämlich der Kurzfilm »Ein würdiges Grab für Anton

Wilhelm Amo« (Asuman et al. 2008). Gedreht wurde dieser Film 2008 durch die

afrodeutschen Filmemacher Mo Asumang und John A. Kantara. Absicht des Films

ist es offensichtlich, A.W. Amo als Gallionsfigur der diasporischen Identitätssuche

zu stilisieren. Man kann beispielsweise darin sehen, wie auf Amos Grab Libation

vollzogen wird.

Die ästhetischen Funktionalisierungen inTheater, Kinderbuch oder Film sowie

die zahllosen Radio- und Fernsehsendungen (vgl. Cantzen 2016) haben gemeinsam,

dass sie für den oder die intendierte*n afrodeutsche*n Leser*in eine diasporische

Erziehung postulieren. Es geht darum, durch das Beispiel von Amo die Notwen-

digkeit der Sichtbarkeit in der deutschen Aufnahmegesellschaft zu signalisieren.

Vor dieser Folie ist es selbstverständlich, dass sich die Amo-Gestalt nicht als pas-

sives, trauriges oder deprimiertes Opfer, sondern als »Held« im wahrsten Sinne

zu profilieren hat. Mit diesem Erziehungspotential erscheint Amo als ›Idealtypus‹

(Max Weber) der diasporischen Aufklärungsarbeit. Typisch für Idealtypen ist aber

auch, dass sie ebenfalls in von ihnen unerwünschten Einstellungen und Belangen

missbraucht werden können.Man denke an AmyWinehouses Umdeutung des Kul-

trefrains »Free Nelson Mandela« in »Free Blakey My Fella«, wodurch sie 2008 ver-

suchte, die Freilassung ihres wegenDrogenhandels verurteilten Gatten Blake zu er-

wirken. Sichtbar ist diese Kehrseite der Medaille in der programmatischen Assozi-

ierung der Gestalt Amos in weiteren Weltanschauungen und Diskursen. Illustrativ

hierfür ist beispielsweise der kaum verhüllte christlich-religiöse Messianismus, in

dem sein Image hie und da von der ›schwarzen community‹ in Deutschland asso-

ziiert wird. »Lass’ dich nicht unterkriegen! Dr. Anton Wilhelm Amo (1700-1753!)«,

so lautet eine Predigt der Gemeinde Akebulan – Globale Mission e.V., wobei der

oder die Adressat*in der Predigt nicht jede*r beliebige Zuhörer*in ist, sondern die

afrikanischen Immigrant*innen in Deutschland (vgl. Gemeinde Akebulan –Globa-

le Mission e.V. n.d.). Amos Ablehnung der Resignation in seinem Kampf für eine

Welt voller Gerechtigkeit wird, wie man sieht, mit einer Form der Rückbesinnung

auf die Herkunftsidentität in Zusammenhang gebracht.

Im Allgemeinen geschieht die anspruchsvollere ästhetische Kontextualisierung

von Amos Person und Lebenswerk als Erprobung der postkolonialen Literaturkri-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Constant Kpao Sarè

tik, d. h. im Kontext der Stimmgebung an die unterrepräsentierten und margi-

nalisierten Gesellschaftsgruppen (vgl. Chariandy 2006). Es gibt in der Tat eine

überschaubare fiktive Amo-Literatur, die diesem postkolonialen Projekt gerecht

wird. Aller Kritik zum Trotz verdienen solche Autoren es, hier näher untersucht

zu werden, denn sie subvertieren durch ihre utopischen Literarisierungen die ko-

lonialistisch geschulte Mythenbildung um die Aufklärungsphilosophen. Diese lite-

rarische Subversion geschieht generell durch einen dreifachen Ansatz diskursiver

Schreibhaltung, nämlich den interkulturellen, den postkolonialen und den afro-

zentrischen.

3. Glötzners Versuch einer interkulturellen Verständigung:
unzufriedenstellend bis pervers

Seit dem interkulturellen Neuansatz der 1980er Jahre wird im deutschsprachigen

Afrika-Roman die Thematik der interkulturellen schwarz-weißen Verständigung

in den Blick genommen (vgl. Lehner 1994). In Johannes Glötzners Amo-RomanDer

Mohr von 2003 wird dieser Topos mit diasporischen Zügen in Zusammenhang ge-

bracht. Der Ich-Erzähler Amo schreibt seine »Enttäuschung und Verbitterung und

Wut [nieder], die mich aus Europa fliehen ließen« (Glötzner 2003, 6). Dabei erfährt

der implizite Leser, Herman Frobenius, der Bruder des Afrika-Forschers Leo Fro-

benius, gleichzeitig wie der oder die intendierte deutschsprachige Leser*in der Ge-

genwart Folgendes: Wie die anderen Philosophen der Aufklärung »wollte, musste

[Amo] dieWelt aufklären« (ebd., 91). Das Buch endet zwarmit Amos Abneigung ge-

gen die abendländischeMentalität seiner Zeit, zeigt aber auf keinen Fall eine depri-

mierte Titelfigur in Afrika, sondern einen Helden, der sich gegen Stereotypen und

Vorurteile einzusetzen wusste. Es gelingt Glötzner, durch verschiedene ästhetische

Mittel der afrodeutschen Perspektive irgendwie zur Sichtbarkeit zu verhelfen und

zu einer kritischen Bewusstwerdung ihrer Marginalisierung in der Mehrheitsge-

sellschaft beizutragen. So lässt der Autor seine Titelfigur beispielsweise sagen: »Ich

kannmein Geschlecht undmeine Hautfarbe nicht ändern. […] Ich kann aber versu-

chen, das Beste ausmeinem Leben zumachen –und ausmeinem Leib: ihn pflegen,

ihn schmücken, ja zu meiner Hautfarbe sagen« (ebd., 145). Erkennbar ist hier die

Übernahme des diasporisch-erzieherischen Topos’ von »Farbe bekennen«, den die

Initiative Schwarze Menschen in Deutschland (ISD) durch ihr gleichnamiges Buch seit

1986 propagiert (vgl. Oguntoye 2016). Diese Schreibhaltung ist der Beweis dafür,

dass die Adressatin von Glötzners Roman eigentlich die heute in Deutschland le-

bende afrikanische Diaspora ist.

Bei genaueremHinsehen kannman jedoch feststellen, dass die Absicht des Au-

tors nicht darin besteht,mit diesemDiaspora-Diskurs interkulturelle Begegnungs-

möglichkeiten mitzuvermitteln. Anstatt seine Titelfigur als ehrwürdigen Vertre-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 89

ter der Völkerverständigung in den Mittelpunkt seiner literarischen Gestaltung

zu stellen, versucht er, sie für andere »dubiose« Zwecke zu missbrauchen. Gött-

sche (2013, 273) hatte festgestellt, dass der Autor allzu oft an der Stelle seines Ich-

Erzählers spreche, indem er in dessenMund seine eigenen Einstellungen legt. Zum

Beleg führt Göttsche an, dass Ausdrücke wie »bombastisch«, »schwulstig« (Glötz-

ner 2003, 68) eigentlich weniger zum Sprachjargon eines im 18. Jahrhundert phi-

losophierenden und Latein sprechenden Doktors als vielmehr zur gegenwärtigen

Jugendsprache gehören. Doch es geht hierbei offensichtlich um mehr als rheto-

rische Ungenauigkeiten. Man stößt nämlich in Der Mohr nicht nur auf sprachli-

che Anachronismen, sondern auch auf augenscheinlich absichtlich eingebaute Se-

xualisierungen des Romanhelden. Damit wären wir beim Thema »Perversität« der

Funktionalisierung der Person von A.W. Amo gelandet. So findet man beispiels-

weise kaum verhüllte Andeutungen auf ein angebliches pädophiles Verhältnis zwi-

schen demHerzogWilhelm August (1662-1731) und dem kleinen Amo (vgl. ebd., 38).

Die Leser*innen werden verblüfft von dieser Art der Zerstörung des Romanhelden,

bis sie erfahren, dass die ganze literarische Montage einem persönlichen weltan-

schaulichen Programm des Autors entspricht. Glötzner ist seit 20 Jahren tatsäch-

lich Aktivist der »Arbeitsgemeinschaft humane Sexualität e.V. (AHS)« und Leiter

der »Arbeitsgemeinschaft Pädo«. Die AHS ist ein Lobby-Verband, der sich die für

Pädophile einsetzt, und ein »Sammelbecken für Erwachsene, diemit Kindern sexu-

ell verkehren wollen« (ReportMünchen 2004). Ein Jahr nach demErscheinen seines

Romans wurde der damalige Lehrer und Jungen-Beauftragte der Stadt München,

Johannes Glötzner, suspendiert (vgl. ebd.; vgl. auch katholikenkreis.de 2010). Diese

biographische Entschlüsselung illustriert, wie die Literarisierung der Person und

des Werkes von A.W. Amo für andere Zwecke als die Sichtbarkeit des literarischen

Helden missbraucht werden kann.

Damit nicht der Eindruck entsteht, die Stimmgebung an Amo sei eine von

der deutschsprachigen Literatur einseitig beschriebene Angelegenheit, soll in den

nächsten Abschnitten auf zwei besondere Texte der diasporischen Literatur einge-

gangen werden, nämlich auf die NovelleThe Shadow Man (2007) der deutsch-japa-

nischen Erfolgsschriftstellerin Joko Tawada und den Roman Dr. Amo’s Lonely Planet

(2013) des ghanaischen Buchautors Jojo Cobbinah.

4. Tawadas postkoloniale Inszenierung des Schattenmanns Amo

Yoko Tawada gehört zu der asiatischen Diaspora in Deutschland. Ihre Texte erfreu-

en sich internationaler Beliebtheit in der interkulturellen (vgl. Schickhaus 2017)

und postkolonialen Literaturwissenschaft (vgl. Lennox 2012). Ihre noch nicht ins

Deutsche übersetzte Novelle The Shadow Man (2007) wurde vom Japanischen Ka-

ge Otoko (1998) übertragen. Das Motiv des Schattenmanns kommt relativ häufig

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Constant Kpao Sarè

in Tawadas Romanwerk vor und dient dazu, die klischeehafte Perspektivierung

zu durchbrechen. In der Erzählung Das nackte Auge (2004) braucht Carol in ihrem

Schönheitssalon nur an den Schattenmann aus der letzten Nacht zu denken, und

schon »rutscht ihr ihre Nagelschere aus der Hand« (Tawada 2004, 81). Der Schat-

tenmann Amo bleibt allerdings solch unheimlicher und furchterregender Assozia-

tion unverdächtig. Jahrhunderte nach seiner Studienzeit an der Universität Halle

fungiert er immer noch als Erfolgsmodell für Tamao, den aus Japan stammenden

Studenten.

Im Gegensatz zu Glötzners Der Mohr wird hier der Stoff des »verliebten Afri-

kaners« nicht ausgeklammert, sondern durch eine ›subalterne Kritik‹ neuinterpre-

tiert. Gemeint ist hierbei die stimmgebende Funktion der Repräsentation des vom

dominanten Diskurs Ausgeschlossenen. In der Binnenerzählung wird die Veröf-

fentlichung der Schmähschriften nämlich so gedeutet, dass der Held den Schaden

an seinem Prestige nicht selbst erleben musste. Die Erzählinstanz bemerkt dazu:

»Amo felt that his soul was about to set out on a long journey away from the land

of the Bad Spirits« (ebd., 47) und kommentiert: »Fortunately, Amo was no longer

there« (ebd., 48). Diese literarische Gestaltung will die Idee in denMittelpunkt stel-

len, dass der diasporische Held sich nicht durch die rassistischen Machenschaften

der Empfängergesellschaft unterkriegen ließ. In Franz Kafkas Erzählung Die Ver-

wandlung (1915) zum Beispiel scheitert Gregor Samsas Flucht vor der gnadenlosen

Verfolgung durch die Stimme des Vorgesetzten, denn er erfährt dennoch die Ge-

walt des Vorurteils.Da er sich zumungeheurenUngeziefer verwandelt, findet seine

eigene Stimme kein Gehör mehr. Die Literaturkritikerin und Kafka-Kennerin Ta-

wada (vgl. Bay 2010) weiß nur zu gut, dass die Disziplinarmacht der Dominanz im-

mer eine Absicht der Normierung des ›Subalternen‹ als »sprachunfähig« (Spivak5)

verfolgt. Deswegen stellt sie die Souveränitätsmacht ihres Helden in den Vorder-

grund. Da er selbst entscheidet, Europa den Rücken zu kehren, wird Amo nicht

vom Angsttraum verfolgt.

Insgesamt dient der Topos des Schattenmannes inThe Shadow Man dazu, eine

nicht deprimierte Amo-Figur zu porträtieren. Somit kann sich Amo als ein »Ide-

altypus« der transkulturellen Erfahrungen im Kontext der gegenwärtigen Migrati-

on profilieren. Der postkoloniale Horizont wird dem gerecht, was die Philosophin

Nikita Dhawan von den postkolonialen Diasporas erwartet, nämlich, dass sie kei-

ne sprachunfähigen ›Migrierten-Subalterne‹ im Sinne Spivaks sein dürfen, denn

»Wenn Menschen für ihre Rechte eintreten, sind sie nicht subaltern« (Dhawan

2008, 29).

5 Zur Diskussion über Spivaks These in Bezug auf die afrikanische Diaspora in Deutschland

siehe Ferreira 2003, 146-165.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 91

5. Cobbinahs afropolitanische Stimmgebung

Als humanistischer Ansatz hat der »Afropolitanismus« bei afrikanischen Intellek-

tuellen Konjunktur. Kritiker Immanuel Kants wie Kwame Anthony Appiah oder

Achille Mbembe verstehen den Begriff als eine Form Afrozentrismusmit kosmopo-

litischen Elementen (vgl. Rainsborough 2018). Absicht dieser afrikanischen »Uto-

pie« ist u. a. auch die Stimmgebung an die Afrikaner*innen und die Afrodiaspo-

ra. Der Afropolitan, diese durch den Roman der britischen Autorin mit nigeriani-

schem und ghanaischem Migrationshintergrund Taiye Selasi Diese Dinge geschehen

nicht einfach so (2013) porträtierte literarische Gestalt des Weltbürgers mit afrikani-

schen Wurzeln, befindet sich auch in Jojo Cobbinahs Roman Dr. Amo’s Lonely Planet

(2013). Der ghanaische Autor von Reiseführern über Westafrika, der zwischen 1974

und 2009 in Deutschland gelebt hatte, lässt die Titelfigur seines ersten Romans ge-

gen Stereotypen von Afrika kämpfen, wobei die Erzählerintention darin besteht,

nicht nur zur Verbesserung derWahrnehmung der Afrikaner*innen in Europa bei-

zutragen, sondern auch für mehr Afrozentrismus zu plädieren. Diese afrozentri-

sche Perspektive wird etwa sichtbar, wenn man Cobbinahs Roman beispielsweise

mit dem afropolitanen Berlin-Roman Biskaya (2016) der in der Dominikanischen

Republik geborenen Autorin SchwarzRund vergleicht. Die Handlung jenes Romans

geschieht zwar in der fiktiven Hauptstadt Amo (nach A.W. Amo genannt), dennoch

wird die Erfahrung des Schwarzseins bei der Hauptfigur Tue mit keinem afrika-

nischen Land verbunden. Im Gegensatz dazu werden Amos Lebenserfahrungen

in Lonely Planet explizit mit der ghanaischen Gesellschaft in Zusammenhang ge-

bracht.

Dass Cobbinahs historischer Roman die Problematik der Stimmgebung an die

Afrikaner*innen zentral bewertet, lässt sich bereits an dem konjunkturellen Ge-

brauch des Wortes »Voice« feststellen.6 Interessiert man sich für die Qualität die-

ses Wortes im Text, stellt man fest, dass man es mit einem klassischen Entwick-

lungsroman zu tun hat, wobei die Stimme der Hauptfigur entsprechend seinen

Aufenthaltsräumen drei Hauptänderungen erlebt:

Zuerst lebt der kleine Amo in der afrikanischen Gesellschaft, bei seinen El-

tern und Verwandten, deren Stimme lebendig, hörbar, laut, lebhaft etc. ist.7 Dann

kommt die Begegnung mit dem unbekannten Westen, die mit Gewalt und einer

drohenden Stimme durchgesetzt wurde.8 Dementsprechend klingt die afrikani-

6 89-mal wurde das Wort »Voice« im Text aufgezählt. Diese exakte Zahlbestimmung wurde

durch die E-Book-Datei erleichtert.

7 »[the King’s Speaker] loud voice« (ebd., 19); »[fat Mammy] begin shouting at the top of her

voice« (ebd., 37); »in her [Mama Bosoma] lively voice« (ebd., 44).

8 »a voice boomed« (ebd., 85), »the Captain announced in a booming voice« (ebd., 90).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Constant Kpao Sarè

sche Stimme plötzlich erschöpft, gebrochen, kaum vernehmbar und unheimlich.9

Die auffällige Folge dieser Konstellation ist, dass der kleine Amo durch seine Sozia-

lisation in Europa seine afrikanische Stimme verlieren und die europäische Stim-

me erwerbenmusste. Seine Obhut in Deutschland,Wilhelm August, bemerkt dazu:

»I notice his voice is changing. He is more or less a proper man now« (ebd., 131).

Bei diesem Gedanken steht der kleine Amo bereits in der zweiten Etappe seiner

Entwicklung als literarischer Held. Er lebt in Europa und lernt, Europäer zu sein.

In dieser Phase bemerkt der oder die aufmerksame Leser*in eine Metamorphose

seiner Stimme, jedoch nicht in Form von Assimilation, sondern in Richtung Sub-

version. Subversion versteht sich hier im postkolonialen Sinne als eine Regung,

die die koloniale Machtordnung und seine Dichotomien irritiert und dekonstru-

iert (vgl. Bhabha 2007, 125-136). Denn Wilhelm August (Symbolfigur für Europa)

profiliert sich eigentlich als Promoter der europäisch-westlichen Stimme Amos.

Währenddessen wird die Änderung in Amos Stimme in Cobbinahs Text als eine

Stimme der Aufklärung postuliert, die allerdings von einem afrikanischen Hinter-

grund geprägt wird und die (weißen) europäischen Vertreter der Aufklärung durch

ihre Anwesenheit verunsichert. In den öffentlichen philosophischen Disputatio-

nen, die im Text dichterisch gestaltet werden, argumentiert Amo immer mit der

afrikanischen Weisheit und formuliert seine Ideen immer mit Stolz: »Not without

a note of pride in his voice« (ebd., 169).

In der dritten Etappe der Entwicklung der literarischen Figur befindet sich

Amo bereits in Afrika. Hier wird die Subversion der europäischen Stimme fortge-

führt: Amo spricht zu den Europäer*innen, die ihn in Ghana besuchen, immer mit

einer lauten Stimme und mit Ironie.10 Die Erzählerintention besteht hier darin,

diese neue Einstellung mit der Stimme seiner Gemeinschaft, die durch den kolo-

nialen Akt in einen Prozess der Stimmlosigkeit getrieben wurde, zu kontrastieren.

Gleichzeitig werden Amos stolze Auftritte gegenüber den Europäer*innen in Afrika

nicht als eine individualpsychologische Antwort auf seine persönliche Erfahrung in

Europa dargestellt. Cobbinah lässt stattdessen seinen Er-Erzähler feststellen: »The

offendingwordswere not directed at him alone but at the entire African race« (ebd.,

218). Den Romanhelden lässt er auch sagen: »I’m sorry to say it, but I wasn’t one of

them« (ebd., 309). Spätestens zu diesem Zeitpunkt ist die Schreibhaltung des Au-

tors ohneweiteres evident: Statt Amos Image als Vertreter der Völkerverständigung

in den Vordergrund zu stellen, wird eine afrozentrische Erzählstrategie bevorzugt.

9 »he [AmakyeDoku] began to speak slowly in a strange voice« (14), »replied the Priest […] with

a shaky voice.« (ebd. 15), »Morkeh asked in a soft voice« (ebd. 74), »Jacobus Eliza asked Herr

Bodel in a broken voice« (ebd. 81)

10 »Then he [Amo] said in a louder voice« (ebd. 228), »with a bit of irony in his voice« (ebd. 308).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 93

Schlussbetrachtung: Selten eine selbstlose Literarisierung

Der lange im Allgemeinwissen vergessene afrikanische Philosoph der Aufklärung

AntonWilhelm Amo ist heute nicht mehr nur für die Philosophie, sondern auch für

die interkulturelle bzw. postkoloniale Literaturkritik interessant. Eine literarische

Inszenierung ist »erstens Roman und zweitens keine Historie« (zit. n. Nünning

1995, 129), wie Alfred Döblin treffend formuliert. Anders als historische Abhandlun-

gen haben Fiktionen nicht die Funktion der Wahrheitsfindung, und das Modell im

Text muss nicht unbedingt mit dem Modell in der Wirklichkeit übereinstimmen.

Dennoch können Schriftsteller*innen der inszenierten Person gegenüber entweder

affirmativ oder kritisch sein. In den untersuchten Texten dienen die Mechanismen

der Literarisierung von Amos Leben und Werk im Allgemeinen dazu, seine Größe,

Bedeutung und Einmaligkeit ins Bild zu setzen. Amo erscheint nie als schwacher

und deprimierter, sondern als handelnder, reflektierender, philosophierender und

dichtender Held. Dies ist kaum erstaunlich, denn dieWiederentdeckung seiner Fi-

gur geschieht im Rahmen der diasporischen Arbeit. Amo steht im Rampenlicht der

diasporischenÖffentlichkeit, die in ihmdasModell einer positivenUtopie, den Phi-

losophen mit dem Lehrspruch »Lass’ dich nicht unterkriegen!« in der Empfangs-

gesellschaft zelebrieren. Vor diesem Hintergrund hat die Literarisierung der Per-

son und des Werkes von Amo Nebenwirkungen: nicht selten wird sein Leben mit

Rückbesinnungstendenzen mit der Herkunftsidentität oder mit persönlichen Be-

langen in Zusammenhang gebracht. Dabei beruhen diese verbreiteten Weltbilder

bisweilen auf Unwissen oder Naivität, können bisweilen aber auch als rassistisch

bis pervers bescheinigt werden. Schließlich muss feststellt werden, dass die litera-

rische Figur Amos nicht nur als Held der afrikanischen Diaspora in Deutschland

erscheint. Sie entfaltet sich eher »in einem bereichernden ›Dritten Raum‹ jenseits

der kolonialen Dichotomie«, ummit Göttsche (2014, 404) zu sprechen. Sie hat eine

weitgehende Bedeutung für die verschiedenen postkolonialen Diasporas (Tawada)

sowie für das Selbstbewusstsein der für eine Stimme kämpfenden Afrikaner (Cob-

binah). Es bleibt zu wünschen, dass A.W. Amo, der heute Stoff der von Goethe

geprägten Weltliteratur geworden ist, auch eine anspruchsvollere Entwicklung in

der afrikanischen Literatur der Gegenwart erfährt.

Literaturverzeichnis

Abraham, William E. 1996. »The Life and Times of Anton Wilhelm Amo, the first

African (black) Philosopher in Europe.« In African Intellectual Heritage. A Book of

Sources, herausgegeben von Molefi Kete Asante, Abu S. Abarry, 424-440. Phil-

adelphia: Temple University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Constant Kpao Sarè

AfriTüDe Geschichtswerkstatt n.d. »Projekte.« AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Letzter Zugriff 18.12.2019. https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Pro

jekte

Asuman, Mo und John A. Kantara. 2008. »Ein würdiges Grab für Anton Wilhelm

Amo.« Kantara Film & Documentarys. Letzter Zugriff 17.12.2019. https://www

.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/.

Bay, Hansjörg. 2010. »Transkulturelle Stockungen. Verwandlung und Verhaftung

bei Kafka und Tawada.« In Zwischen Provokation und Usurpation. Interkulturalität

als (un-)vollendetes Projekt der Literatur- und Sprachwissenschaften, herausgegeben

von Dieter Heimböckel u. a., 251-274. München: Fink.

Beer, Johann. 1682.Der verliebte Europäer, OderWahrhaftige Liebes-Roman. Wien: Boe-

tius.

Bezzola, Tobia. 1993.Die Rhetorik bei Kant, Fichte undHegel: Ein Beitrag zur Philosophie-

geschichte der Rhetorik. Tübingen: Niemeyer.

Bhabha, Homi K. 2007. Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffenburg.

Brémond, Gabriel de. 1677. Der Verliebte Afrikaner: in einer überauß anmuthigen und

gantz neuen Liebs-Geschicht. o.O.

Cantzen, Rolf. 2016. »Anton Wilhelm Amo. Ein versklavter Schwarzer lehrt Philosophie.«

Bayrischer Rundfunk. Letzter Zugriff 06.05.2017. https://www.br.de

Chariandy, David. 2006. »Postcolonial Diasporas.« Postcolonial Text 2/1. Letzter

Zugriff 19.12.2019. http:/postcolonial.org/index.php/pct/article/view/440/159.

Cobbinah, Jojo. 2013. Dr. Amo’s Lonely Planet. Novel. Frankfurt a. M.: Peter Meyer.

Detering, Nicolas. 2016. »Europe in Love. Contemporary History and Fiktion inThe

German European Novel.« In EarlyModern Constructions of Europe: Literature, Cul-

ture, History, herausgegeben von Florian Kläger, Gerd Bayer, 90-110. New York,

London: Routledge.

Dhawan, Nikita. 2008. »Internationale Arbeitsteilung und Globale Gerechtigkeit.

Aus dem Englischen übersetzt von Jovita dos Santos Pinto.« Die Zeitschrift für

Geschlechterforschung. Letzter Zugriff 17.12.2019. https://www.schattenblick.

de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html.

Ferreira, Grada. 2003. »Die Kolonisierung des Selbst. – Der Platz der Schwarzen.«

In Spricht die Subalterne deutsch?Migration und postkoloniale Kritik, herausgegeben

von Hito Steyerl, Rodriguez Gutiérrez, 146-165. Münster: Unrast.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen AntonWil-

helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Gemeinde Akebulan – Globale Mission e.V. n.d. »Lass’ dich nicht unterkriegen! Dr.

Anton Wilhelm Amo (1700-1753!).« Letzter Zugriff 19.12.2019. https://web.arch

ive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/

files/Anthony%20William%20Amo.pdf.

Glötzner, Johannes. 2013. Der Mohr. Leben, Lieben und Lehren des ersten afrikanischen

Doctors der Weltweisheit Anton Wilhelm Amo. Dößel: Stekovics.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.afrituede-geschichtswerkstatt.de/Projekte
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.kantara.de/2008/12/27/ein-wurdiges-grab-fur-anton-wilhelm-amo/
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.br.de
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://www.schattenblick.de/infopool/politik/fakten/pfthe172.html
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf
https://web.archive.org/web/20141205004012/http://gfberlin.terred.de/wordpress/wp-content/files/Anthony%20William%20Amo.pdf


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 95

Göttsche, Dirk. 2009. »Eine eigene Mischung aus Identität und Kultur. Afrikani-

sche Migrantenliteratur in deutscher Sprache zwischen Diaspora und Trans-

kulturalität«Mont Cameroun. Afrikanische Zeitschrift für interkulturelle Studien zum

deutschsprachigen Raum, 6: 29-51.

Göttsche, Dirk. 2012. »Deutsche Literatur afrikanischer Diaspora und die Frage

postkolonialer Kanonrevision.« In Postkolonialismus und Kanon, herausgegeben

von Herbert Uerlings, Iulia-Karin Patrut, 327-360. Bielefeld: Aisthesis.

Göttsche, Dirk. 2013. Remembering Africa. The Rediscovery of Colonialism in Contempo-

rary German Literature. Rochester, New York: Camden House.

Göttsche, Dirk. 2014. »Deutsche Kolonialgeschichte als Faszinosum und Problem

in neuen historischen Afrika-Romanen und historischen Biographen zur afri-

kanischen Diaspora.« In Postkoloniale Germanistik: Bestandsaufnahme, theoretische

Perspektiven, Lektüren, herausgegeben von Gabriele Dürbeck, Axel Dunker, 335-

416. Bielefeld: Aisthesis.

Greve, Anna. 2013. Farbe – Macht – Körper. Kritische Weißseinsforschung in der europäi-

schen Kunstgeschichte. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing.

Herbjørnsrud, Dag. 2017. »The African Enlightenment.«, edited by Sam Dresser,

AEON. Letzter Zugriff 26.12.2019. https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-afri

cas-precursors-to-locke-hume-and-kant.

Hund,Wulf D. 2017.Wie die Deutschen weiß wurden: Kleine (Heimat)Geschichte des Ras-

sismus. Stuttgart: Metzler.

Jankofsky, Jürgen. 2012.AnnaundAmo.Eine deutsch-ghanaischeGeschichte. Erfurt: Do-

rise.

katholikenkreis.de. 2010. »Was wusste Justizministerin Leutheusser-Schnarren-

berger, die Beirätin der Humanistischen Union, von den pädophilen Aktivi-

täten eines Vorstandsmitglieds?« Katholikenkreis. Letzter Zugriff 17.12.2019. h

ttp://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm.

Kleinschmidt, Harald. 2013.Geschichte des Völkerrechts in Krieg und Frieden. Tübingen:

Francke.

Kpao Sarè, Constant. 2018. Le philosophe noir des Lumières Anton Wilhelm Amo, vu à

travers la fiction littéraire. Bruxelles u. a.: Peter Lang.

Lauré al-Samarai, Nicole. 2011. »Diasporisches Denken, ex-zentrisches Kartogra-

fieren. Repräsentations- und Erinnerungspolitische Grundlegungen derWech-

selausstellung Homestory Deutschland – Schwarze Biografien in Geschichte

und Gegenwart.« In Museum und Politik – Allianzen und Konflikte, herausgegeben

von Anna Greve, 97-114. Göttingen: V&R Unipress.

Lehner, Sonja. 1994. Schwarz-weisse Verständigung: Interkulturelle Kommunikationspro-

zesse in europäisch-deutschsprachigen und englisch- und französischsprachigen afrika-

nischen Romanen (1970-1990). Frankfurt a. M.: IKO.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
https://aeon.co/essays/yacob-and-amo-africas-precursors-to-locke-hume-and-kant
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm
http://katholikenkreis.de/Presse-Dateien/Humanistische%20Union.htm


96 Constant Kpao Sarè

Lennox, Sara. 2012. »Postcolonial writing in Germany.« InThe Cambridge History of

Postcolonial Literature, herausgegeben von Ato Quayson, Vol. 1, 620-648. Cam-

bridge: Cambridge University Press.

Lundt, Bea (Hg.). 2018.Ananse und andere Erzählungen aus Afrika. Zur narrativenKultur

Afrikas aus deutscher und afrikanischer Perspektive. Berlin u. a.: LIT.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Bautz.

Mabe, Jacob Emmanuel (Hg.). 2014.Warum lernt und lehrt man Deutsch in Afrika? Au-

tobiographische Ansichten und didaktische Erfahrungen. Festschrift zu Ehren von Anton

Wilhelm Amo. Nordhausen: Traugott Bautz.

Meyer, Tania. 2016. Gegenstimmbildung. Strategien rassismuskritischer Theaterarbeit.

Bielefeld: transcript.

Nawezi, Richard Mbaya. 2005. »Amo – eine dramatische Spurensuche. Die Frag-

mente der Lebensgeschichte des ersten schwarzen Wissenschaftlers und Phi-

losophen in Deutschland, AntonWilhelm Amo Afer.« Pumpenhaus. Letzter Zu-

griff 16.12.2019. https://www.pumpenhaus.de.

Nünning, Ansgar. 1995.Von historischer Fiktion zu historischerMetafiktion.Bd. 1.Theorie,

Typographie und Poetik des historischen Romans. Trier: Wissenschaftlicher Verlag.

Oguntoye, Katharina u. a. 2016. Farbe bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spuren

ihrer Geschichte.Mit einem Beitrag von Audre Lorde. (1986). Berlin: Orlando Frauen-

verlag.

Philippi, Johann Ernst. 1749. Belustigende Academische Schaubühne: Auf welcher die, Auf

Universitäten im Schwange gehende, Tugenden und Laster, in Sieben Auftritten, Poetisch

abgeschildert werden. Leipzig, Frankfurt.

Rainsborough,Marita 2018. »Kant revisited. Die kritische Auseinandersetzungmit

Kants Universalismus und Kosmopolitismus in der afrikanischen Philosophie.«

In Kant und seine Kritiker – Kant and His Critics, herausgegeben von Antonino Fal-

duto, Heiner F. Klemme, 373-390. Hildesheim u. a.: Olms.

ReportMünchen. 2004. »Münchner Jungen-Beauftragter suspendiert.« ARD 19. Juli

2004. Letzter Zugriff 17.12.2019. https://www.presseportal.de/pm/7560/577690

Schickhaus, Tobias Akira. 2017. Interkulturelle Literaturwissenschaft und Wissenssozio-

logie. Studien zu deutsch- und japanischsprachigen Texten von Yoko Tawada. Bielefeld:

transcript.

Schröder, Zeha. 2009. »Der Spinnenmann. Spekulatives Dokumentarstück über

den Philosophen A.W. Amo.« Freuynde + Gaesdte Theaterproduktionen GbR.

Letzter Zugriff 19.12.2019. https://www.f-und-g.de.

SchwarzRund. 2016. Biskaya: afropolitaner Berlin-Roman. Wien: Zaglossus.

Selasi, Taiye. 2013. Diese Dinge geschehen nicht einfach so. Frankfurt a. M.: Fischer.

Smith, Justin E. H. 2015. Nature, Human Nature, and Human Difference. Race in Early

Modern Philosophy. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Tawada, Yoko. 2004. Das nackte Auge. Tübingen: Konkursbuchverlag.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.pumpenhaus.de
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.presseportal.de/pm/7560/577690
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de
https://www.f-und-g.de


Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo 97

Tawada, Yoko. 2007.TheShadowMan. In Facing the bridge.Vom Japanischen Kage Otoko

(1998), 1-48. New York: New Directions Books.

Van der Heyden, Ulrich. 2008. »Anton Wilhelm Amo, der afrikanische Philosoph.«

In Unbekannte Biographien. Afrikaner im deutschsprachigen Raum vom 18. Jahrhun-

dert bis zumEnde des ZweitenWeltkrieges,herausgegeben von dems., 65-75.Werder

a. d. Havel: Kai Homilius.

Wimmer, Franz Martin. 1990. Interkulturelle Philosophie: Geschichte undTheorie.Wien:

Passagen.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich?

Zur Schwierigkeit angemessenen Über-Setzens

Gabriele Münnix

1. Fremde Sprachen

Anton Wilhelm Amo kam als sog. »Kammermohr« von Westafrika nach Deutsch-

land, hatte aber das Glück, durch einen Herzog gefördert zu werden: Er ist in

Deutsch und Latein nicht nur philosophisch sozialisiert worden, war wissen-

schaftlich hochangesehen, wurde der erste Philosoph afrikanischer Provenienz

in Deutschland und hatte die Intelligenz, in Latein zu publizieren. Daneben

lernte er neben drei anderen weiteren indogermanischen Sprachen auch noch

Hebräisch. Er hat ganze Sprachenwelten, nicht nur mit Hilfe von philosophischen

Publikationen, in sich aufgenommen und sie zur Formulierung seiner eigenen

Gedanken, z. B. in seiner Dissertation De jure Maurorum in Europa, verwendet.

Diese Gedanken, mit denen man ihn zur Frühaufklärung rechnen kann, hätte er

in seiner Heimatsprache so nicht formulieren können.

Denn die mehr als 2000 einheimischen afrikanischen Sprachen, die alle die

Grundlagen für kulturelle Identitäten darstellen, sind im wissenschaftlichen Dis-

kurs auch heute noch derart marginalisiert, »dass sie in interintellektuellen Dis-

kursen kaum Beachtung finden« (Mabe 2017, 103). Es geht aber darüber hinaus

nicht nur um fortdauernde politische Marginalisierung, auch in Zeiten des Post-

kolonialismus, in dem man immer noch Sprachimperialismen feststellen muss

(vgl. Chumakov 2016, 73ff.). Es geht auch um ganz basale strukturelle sprachli-

che Schwierigkeiten. So macht Mabe deutlich, dass »die Übersetzung abstrakter

Termini in afrikanische Sprachen […] eine große Herausforderung für die afrika-

nischen Philosophen dar(stellt) (Mabe 2017, 114) und macht selbst Vorschläge, wie

das für seine Muttersprache Bassaisch, eine von mehr als 500 Bantusprachen, ge-

schehen könnte. Einige seiner Beispiele: Dialektik = ngi podba, das sich nicht Wi-

dersprechen; dieMethode = Li nônôl, wodurch man geht; Logik = Li nôgôl, das dem

Verstehen zugrundeliegende Prinzip; Idee = tééhene, etwas, das man nur denkend

und nicht real sieht; Sein = Yé,bà, was sichtbar ist oder unseren Vorstellungen in der

objektiven Wirklichkeit entspricht; Ontologie = Pôdôl Bà, Reden über das Sein, mit

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Gabriele Münnix

dem Ziel dessen Existenz zu beweisen; Zivilisation = Nok nin, das Leben verstehen

oder genießen.

Die Beispiele zeigen, dass dies nur ein erster Schritt sein kann auf dem Weg,

afrikanische Denker*innen zu befähigen, sich in ihrer eigenen Sprache philoso-

phisch bzw. auch wissenschaftlich zu artikulieren, nicht nur, um im internationa-

len Diskurs gehört zu werden, sondern auch, um sich Sprecher*innen der gleichen

Sprachgemeinschaft mit ihren Gedanken in ihrer eigenen Sprache verständlich zu

machen, um auch hier das gemeinsame Nachdenken zu befördern.

Zudem geht es auch gar nicht nur wie bei Mabe um Begriffe, obwohl sich schon

hier, jenseits von »Begriffsimporten« interkulturell interessante Unterschiede auf-

tun. So erlaubt der chinesisch-japanische Begriff Qi/Chi, Phänomene zusammen-

zudenken, die bei uns eher nicht zusammengedacht werden, »wodurch einiges ein-

facher und zudem differenzierter zum Ausdruck gebracht werden kann« (Elberfeld

2013, 379, 303-312, 382). Und der Begriff Kultur unseres Sprachraums taucht in an-

deren Sprachen anders auf, z. B. als »Wind« (»feng«) im Japanischen (vgl. Ohashi

1983, 79-93).

Es geht vielmehr auch um strukturelle Unterschiede des Sprachbaus, wie ich

an zwei weiteren afrikanischen Sprachen verdeutlichen möchte, denn die oben er-

wähnte Schwierigkeit mit abstrakten Begriffen ist nicht einfach kurios oder et-

wa gar ein Zeichen mangelnder Abstraktionsfähigkeit (und früher oft unterstell-

ter minderer Intelligenz), sondern ist bereits in der Grammatik einiger Sprachen

angelegt: So macht etwa Kagamé in La philosophie Bantu- Rwandaise de l’Être darauf

aufmerksam, dass hier in diesen Sprachen ein Sein rein grammatikalisch gar nicht

losgelöst von seinemOrt undweiteren Bestimmungen ausgesagt werden kann (vgl.

Kagamé 1970). Und (gar) in Ewe, einer der neun in Amos Heimatland Ghana offizi-

ell geförderten Sprachen, finden wir gar kein Verb »sein«. Hier »verteilt der Begriff

des Seins, oder das, was wir so bezeichnen würden, sich auf mehrere Verben« (Ben-

veniste 1977, 87).

Doch Benveniste, dessen linguistische Untersuchungen keineswegs überholt

sind, kommentiert selbst:

»Diese Beschreibung des Sachverhaltes in der Ewe-Sprache enthält zum Teil et-

was Künstliches. Sie wurde aus der Perspektive unserer Sprache unternommen,

und nicht, wie es sein sollte, im Rahmen der untersuchten Sprache selbst. Inner-

halb der Ewe-Morphologie oder der Ewe-Syntax verbindet nichts diese fünf Ver-

ben miteinander. Nur in Bezug auf unsere eigenen sprachlichen Gewohnheiten

entdecken wir in ihnen etwas Gemeinsames. Der Vorteil dieses »egozentrischen«

Vergleichs liegt jedoch gerade darin: er gibt uns Aufschluss über uns selbst; er

zeigt uns in dieser Vielfalt der Anwendungen von »sein« imGriechischen einen für

die indoeuropäischen Sprachen spezifischen Sachverhalt, keineswegs eine univer-

sale Situation oder eine notwendige Gegebenheit. […] Wir können nicht sagen,

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 101

welchen Platz das »Sein« in der Ewe-Metaphysik hat, aber a priori muss der Be-

griff sich dort ganz anders artikulieren« (Benveniste 1977, 89).

In unseremKulturkreis hingegen hat die Kopula »ist« als Bindeglied zwischen Sub-

jekt und Objekt mindestens drei Bedeutungen: Identität, Inklusion und Existenz.

Doch wie ist dies in Sprachen, die gar keine Kopula kennen, wie demHebräischen,

Russischen oder Arabischen (vgl. Turki 2017, 69; vgl. aber Derrida mit seinen Über-

legungen zum Supplement der Kopula 1999, 195-227)? Und wie ist es in Sprachen,

die die indogermanische SPO-Konstruktion gar nicht kennen, etwa in Sprachen

wie Nootka, die zum Ausdruck der Prozesshaftigkeit des Seins nur über Verben

verfügen (vgl. Whorf 1972, 43); wie in subjektlosen Sprachen, wie z. B. dem Japa-

nischen (vgl. Takajama 2017, 77-90 und Hartmann 1952)? Im Gegensatz dazu hatte

Weisgerber mit seinen Untersuchungen zum »Menschen im Akkusativ« den in-

dogermanischen Sprachen einen anderen Weltzugriff bescheinigt, hinter dem wir

eine verborgene Metaphysik vermuten können (vgl. Weisgerber 1988).

Es ist interessant, vor diesem Hintergrund zu untersuchen, in welch anderen

sprachlichen Formen sich in anderen Sprachfamilien metaphysisches Denken arti-

kuliert, ohne dabei von der eurozentristischen Projektion auszugehen, dass wir das

Eigene gleich oder ähnlich in anderen Kulturkreisen vorfindenmüssen.Dennwenn

wir das Fremde immer nur amMaßstab des Eigenen messen, bleiben uns notwen-

dig die Spezifika fremder Denkweisen verborgen. Und schon Leibniz war es daran

gelegen, andere als eigene Perspektiven als Korrektiv und Ergänzung der eigenen

Sichtweisen kennenzulernen (vgl.Münnix 2020, 133f.). Sprache bedeutet je anderen

Weltzugriff und diese sich so artikulierenden anderen Denkweisen können unser

Denken bereichern. Übersetzungsprogramme, die uns das Fremde bereits fertig

konfektioniert ins Eigene transponiert anbieten, sind da eher nicht hilfreich.

2. Vorprägungen

Die erwähnte Projektion ist gar nicht so selten. In einem berühmt gewordenen Ge-

dankenexperiment lässt Quine einen linguistischen Feldforscher auftreten, der in

einer ihm völlig unbekannten Dschungelsprache, die noch nie übersetzt worden

ist, Forschungen anstellt und sich erst eine Art Wörterbuch erarbeiten muss. An-

hand eines vorbeihoppelnden Kaninchens und eines Eingeborenen-Kommentars

»Gavagai« folgert er, dass dies die Bezeichnung für »Kaninchen« sein muss. Doch,

so Quine selbst, es könnte ja auch die Bezeichnung einer immer zusammen mit

Kaninchen auftretenden Kaninchenfliege sein, oder sich auf ein bestimmtes Kör-

perteil, wie »langeOhren« beziehen (vgl.Quine 1980, 77). Es könnte auch funktional

»Mittagessen« gemeint sein, oder »rennt schnell«, was vielleicht jemand mit chi-

nesischem Sprachhintergrund eher folgern könnte: Indoeuropäische Sprachenmit

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Gabriele Münnix

Wurzel im Sanskrit neigen stark zu Nominalisierungen, wohingegen das chinesi-

sche Denken vorwiegend prozessorientiert ist und z. B. den Begriff der Substanz

überhaupt nicht kennt. Schon Humboldt hatte in Über die Verschiedenheit des Sprach-

baus und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung desMenschengeschlechts Sanskrit und

Chinesisch als völlig verschieden klassifiziert und ihren Wirkungen nachgespürt

(vgl. Humboldt 1836).

Quine nun stellt fest, dass die Situation der Erstübersetzung nicht eindeutig

ist (»principle of indeterminacy«) undweiterer Nachfragen bedarf. Doch da erweist

sich, dass der Feldforscher keineswegs eine tabula rasa ist, sondern mit bestimm-

ten Voraussetzungen seiner Muttersprache, die aber unanalysiert bleiben, behaftet

ist: Er muss sich bei diesem Nachfragen z. B. auch die Synomyma von »Ja« und

»Nein« aneignen (vgl. Quine 1980, 64 f). Doch Quine bemerkt hier zu Recht, dass

man als Angehörige*r einer bestimmten Kultur eine solche Äußerung falsch inter-

pretieren kann, da man z. B. in der Türkei bei Dissens eine vertikale Bewegung

mit dem Kopf mache, die als Zustimmung interpretiert werden kann, was also

genau den entgegengesetzten Wahrheitswert des Beobachtungssatzes vermuten

lässt (vgl. Quine 1980, 29). Mit einigen analytischen Hypothesen soll der Sprach-

forscher schon sehr weit kommen: »Verfügt er erst einmal über Hypothesen, die

die Identität, die Kopula, und die damit verknüpften Partikeln betreffen, so kann

er Termini mit Hilfe der Reizsynomymie von Sätzen übersetzen« (Quine 1980, 139).

Die logischen Verknüpfungen »und/oder, wenn/dann« sind nach Quine ebenfalls

aus dem Sprachverhalten zu eruieren, als implizites Nebenprodukt. (a.a.O., [ebd.,

S. 111f.]). Er geht dabei von der Voraussetzung aus, dass eine angemessene Überset-

zung »die logischen Gesetze« unangetastet lassen sollte, was nicht mehr empirisch

oder behaviouristisch ist. Ergibt sich bei einer Übersetzung ein logischer Wider-

spruch, so ist vermutlich die Übersetzung nicht richtig, denn man unterstellt dem

Sprecher wohlwollend (!) die gleiche Rationalität (das überhebliche »principle of

benevolence«). Doch vor dem Hintergrund der dreiwertigen Logik der Aymara in

Südamerika und der siebenstufigen Prädikationslogik der Jaina in Indien ist nun

deutlich die eurozentristische Perspektive Quines zu erkennen (vgl. Münnix 2006).

Wir werden bei Quine gezwungen, die Ontologie einer Hintergrundsprache oder

Hintergrundtheorie auf die Eingeborenensprache zu projizieren, und das kann –

und wird – zu Verfälschungen führen (vgl. Preyer 2017, 149ff.).

Glock kritisiert:

»We need not project most of our beliefs onto the natives. This makes room not

just for counting themwrong. It may transpire that on some issues the natives not

only hold different views, but that they are right, and we are wrong! In approach-

ing a foreign text or culture we must keep in mind the possibility that we might

have something to learn« (Glock 2003, 184).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 103

Whorf spricht hier bei dieser oft unbewussten Hintergrundtheorie, die wir zur

Deutung fremder Sprachmuster verwenden, von »natürlicher Logik«:

»Die natürliche Logik sagt uns, das Sprechen sei nur ein beiläufiger Vorgang, der

ausschließlich mit der Weitergabe, nichts mit der Formulierung von Gedanken

zu tun habe. Im Sprechen oder beim Gebrauch der Sprache wird angeblich nur

›ausgedrückt‹, was im wesentlichen bereits unsprachlich formuliert war. […] Das

Denken hängt nach dieser Ansicht nicht von der Grammatik ab, sondern von den

Gesetzen der Logik oder Vernunft, die für alle Beobachter des Universums die

gleichen sind und etwas Rationales im Universum repräsentieren, das von intelli-

genten Beobachtern ›gefunden‹ werden kann, gleichgültig, ob sie Chinesisch oder

Choktaw sprechen« (Whorf 1972, 9-13).

Doch diese natürliche Logik sieht nicht, dass die »Sprachphänomene für den Spre-

chenden weithin einen Hintergrundcharakter haben und mithin außerhalb seines

kritischen Bewusstseins bleiben. Spricht daher jemand gemäß seiner natürlichen

Logik über Vernunft, Logik und die Gesetze des richtigenDenkens, so wird er leicht

rein grammatischen Gegebenheiten folgen, die in seiner eigenen Sprache einen

Hintergrundscharakter haben, die aber keineswegs in allen Sprachen gelten oder

gar ein allgemeines Substrat der Vernunft sind« (ebd.).

Whorf hatte auf der Basis seiner Untersuchungen der Hopi-Sprache festge-

stellt, dass hier nicht nur andere als europäische Zeitvorstellungen herrschen, son-

dern dass es auch korrelierend in der Hopi-Grammatik nur zwei Zeitformen gibt:

»Manifestiert« und »Manifestierend«. Auf dieser Basis hatte er sein »Linguistisches

Relativitätsprinzip« formuliert, das die Abhängigkeit unserer Denkstrukturen von

den grammatischen Kategorien unserer Muttersprachen behauptet.

Genau dies, so Benveniste, sei schon bei Aristoteles und seinen Kategorien pas-

siert, dem wir unsere »klassische« Logik verdanken:

»Es scheint uns […], dass diese Unterscheidungen in erster Linie Kategorien der

Sprache sind, und dass Aristoteles, faktisch in absoluten Maßstäben denkend,

einfach bestimmte Grundkategorien der Sprache, in der er denkt, wiederfindet«

(Benveniste, 1977, 80).

DieThese wurde aber schon zwei Jahre zuvor bei Kagamé formuliert (Diagne 2000,

50) und bereits 1840 in Trendelenburgs Logischen Untersuchungen aufgestellt und

später von Brunschvig übernommen. Und sie wurde sogar schon im Jahre 932 in

Bagdad diskutiert, in einer Debatte um die Universalität der Aristotelischen Logik

und der Relativität von Grammatiken zwischen dem Logiker Abu Bishr Matta und

dem Grammatiker Abu Said al-Sirafi, in der letzterer sich gegen die Ansprüche

der griechischen Logik und Philosophie wehrte (vgl. Diagne 2008, 39f. sowie Turki

2017, 71f., insb. S. 43: »Il y a une logique greque comme il y a une logique arabe,

laquelle n’est autre que la grammaire de l’arabe«)

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Gabriele Münnix

Und auch Bodmer spricht vom »falschen Glauben […], dass die Sprachgewohn-

heiten der europäischen Völker mit universellen Prinzipien der Logik in Einklang

stünden.« Doch:

»dieses vollständige System der Logik, das aus den Disputen der mittelalterli-

chen Scholastiker erwuchs, ging von einem falschen grammatischenGrundbegriff

über die einfachste Form einer Aussage aus. Die Scholastiker glaubten nämlich,

dass die einfachste Form einer Behauptung das Verb ›sein‹ enthalten müsse und

dass ›sein‹ in diesem Zusammenhang ein wirkliches Bestehen ausdrücke« (Bod-

mer 1955, 121f.).

Und dies ist schon im griechischen Verb on und seinen Verwendungsmöglichkeiten

angelegt.

3. Gibt es eine universal gültige Grammatik?

Hier schließt sich die heute bekannteste Gegenthese zum linguistischen Relativi-

tätsprinzip an: Chomskys Auffassung einer Universalgrammatik, die allen Spra-

chen zugrunde liegen und eine Art logisches Gerüst für jede Sprache sein müsse.

Für ihn wirkt hinter den Sprachen eine gleiche, sprachunabhängig strukturierte

Vernunft mit universalen Regeln. Dann ist natürlich jedes Übersetzen im Rekurs

auf sprachunabhängiges Denken über oder unter den Sprachen unproblematisch.

Bei Chomsky findenwir in Fortsetzung von Leibniz’ Idee einer logischen Universal-

sprache (die natürlich aufDescartes’mathesis universalis zurückgeht) die Vorstellung

einer eingeborenen genetischenDisposition, die er sich als allgemeine Sprachkom-

petenz vorstellt. Sie ist uns a priori gegeben, analog zu Descartes’ eingeborenen

Ideen, und hat das »kommunikative Apriori« bei Habermas beeinflusst. Chomsky

beruft sich auf die Cartesianische Linguistik, die er bereits im 17., 18. und frühen

19. Jahrhundert in Frankreich ausmacht, zum ersten Mal bei den Grammatikern

der Schule von Port Royal, die 1660, bereits 10 Jahre nach dem Tod Descartes’, eine

»Grammaire générale et raisonnée« entwickelt haben, die zweifellos auch Leibniz

beeinflusst hat (Chomsky 1971, 71; siehe aber Karagerogieva 2017, 121ff.). Hier ist im

Unterschied zu den partikulären Grammatiken der verschiedenen Sprachen und

Sprachkonventionen die Rede von einer allgemeinen Grammatik, die die Natur

des Denkens ausmacht und daher universell und vor aller Sprache ist.

4. Sind relativistische Ansätze passender?

Es streiten sich also Universalist*innen mit Relativist*innen über das Verhältnis

von Denken und Sprache und die jeweils aus ihnen entstehenden Prägungen. Für

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 105

die Universalist*innen liegen allgemeine und allgemeingültige Denkstrukturen vor

allen Sprachen a priori bereit, die uns das Verstehen ermöglichen, da sie angemes-

sene Übersetzungen immer möglich machen, und hier lässt sich von Chomsky aus

eine Linie über Leibniz, Descartes, die Ars Magna des Raimundus Lullus bis hin zu

Platons Vorstellung der apriorischen und objektiven Existenz allgemeiner Ideen

zurückverfolgen.

Für die Relativist*innen hingegen ist sprachunabhängiges Denken gar nicht

möglich, es entsteht immer mit und in den Sprachstrukturen unserer Mutterspra-

chen, und auch wenn wir später andere Sprachen lernen, bleiben die ersten Prä-

gungen erhalten. Die Verfechter*innen der Besonderheit und Verschiedenheit der

Sprachen, die in Verbindung mit einem je anders gearteten Denken stehen sollen,

berufen sich einerseits auf Nietzsche (vgl. Diagne 2017, 212ff.), andererseits lässt

sich die WhorfscheThese von der linguistischen Relativität über seinen nach Ame-

rika ausgewanderten Lehrer Edward Sapir bis zu Herder und Humboldt zurück-

verfolgen. Und schließlich lässt sich die Wertschätzung des Pluralitätsgedankens,

den die Postmoderne wieder aufnimmt, noch bei den vonNietzsche so geschätzten

Vorsokratikern u. a. bei Protagoras, festmachen.

Mit anderen Sprachen lernen wir dann auch andere Denkweisen kennen. Und

für die Philosophie der Übersetzung folgt, dass es angemessene Übersetzungen

zwischen Sprachen meist nur innerhalb von Sprachfamilien mit ähnlichen Struk-

turen gibt, z. B. innerhalb der indogermanischen Sprachfamilie, die Whorf »Stan-

dard Average European Languages« (SAE-Sprachen) nennt. Und auch da gibt es

Unübersetzbares, wie Eco aufzeigt (vgl. Eco 2014, 111). Darüber hinaus muss man

festhalten, dass z. B. Heideggers ontisch-ontologische Differenz mit der Unter-

scheidung von Sein und Seiendem im Englischen kaum verstanden werden kann;

hier gibt es nur »being«.

Die Kunst des Übersetzens besteht dann darin, in verschiedenen Sprachen be-

deutungsgleiche Ausdrücke zu finden (vgl. Ricoeur 2016), und dort, wo Texttreue

nicht möglich ist, kreative Ersatzlösungen zu finden, um adressat*innengerecht

von Sprecher*innen der Zielsprache auch richtig verstanden zu werden. Dabei

kann aber der ursprüngliche Sinn verfälscht werden, wie man am Beispiel von

Bibel- und Koranübersetzungen zeigen kann (vgl. Czajka-Cuniko 2017). Überset-

zer*innen befinden sich also immer auf einer Gratwanderung, nicht nur zwischen

den jeweiligen Sprachen, sondern auch zwischen Texttreue und Adressat*innen-

orientierung in der Zielsprache und sind durch ihre Sprachkompetenz ein Para-

digma für interkulturelles Verstehen, sie sind Mittler*innen und haben Brücken-

funktion.

Die linguistische Forschung heute scheint der letztgeschilderten Traditionsli-

nie recht zu geben, doch angesichts der Schwierigkeiten mit und Ängsten vor dem

Relativismus, der immer auch Verunsicherung bringt, scheint das Bedürfnis nach

zumindest einigen linguistischen Universalien in unserem Geist, quasi als eine Art

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Gabriele Münnix

universale Software, immens. Zu gerne wollen wir glauben, dass wir immer alles

übersetzen und verstehen können, um das uns Vertraute nicht aufgeben zu müs-

sen.Gibt es einen Ausweg aus demDilemma? Eine Position,mit der vielleicht beide

Seiten leben können?

5. Perspektiven

Eine solche Position finde ich bei Wittgenstein und seiner Theorie der Familien-

ähnlichkeiten (ausführlicher in Münnix 2017, 155-179).

Haben Sprachen ein gemeinsames substanzielles Wesen, z. B. eine hinter ih-

nen waltende gemeinsame logische oder grammatische Struktur, auf die man nur

zurückgehen müsste, um bedeutungsgleiche Ausdrücke übersetzen zu können?

Oder sind sie einfach nur Konventionen, die uns veranlassen, die Welt je anders

zu sehen? So kann man durchaus vermuten, dass man in subjektlosen Sprachen

näher an der Natur ist (vgl. Takayama 2017, 89).

Die Frage verweist auf denmittelalterlichenUniversalienstreit, bei dem sich die

Positionen Idealismus (Platon), Realismus (Aristoteles) und Nominalismus (Ock-

ham) herausgebildet haben: Die Universalien sind entweder »ante res«, »in rebus«

oder einfach nur willkürliche Bezeichnungen, die sich verfestigt haben, also »post

res«, irgendein gemeinsames Wesen als Grund für allgemeine Bezeichnungen ist

Illusion. Dieser Streit wirkt bis heute nach und wird im englischen Sprachraum als

Konflikt zwischen Essentialismus und Konventionalismus gedeutet. Wittgenstein

hat hier eine Lösung zwischen beiden Positionen gefunden (vgl. Bambrough 1961),

die sich nicht an der Kategorie der Substanz orientiert (die Frage ist also aus seiner

Sicht falsch gestellt), sondern an der der Relation.

Die Frage ist falsch gestellt: Sprachen haben kein gemeinsames Wesen, das sie

alle untereinander verbindet, sondern sie bilden aufgrund von Ähnlichkeiten, aber

auch Unterschieden ein zusammenhängendes Netz, bei dem sich Phänomenbe-

reiche in einigen Gemeinsamkeiten überschneiden, aber auch durchaus auch in

anderen Phänomenbereichen sehr fremd sein können. Dazu kommt – nach Witt-

gensteins Wendung zur Normalsprachentheorie –, dass man Sprachen gar nicht

nur morphologisch und unabhängig von ihrer jeweiligen Lebenswelt und den kon-

kreten Sprechkontexten sehen kann, und da bezieht Wittgenstein sich mit sei-

ner Identitätsthese (»Bedeutung = Gebrauch«) durchaus nicht nur auf ganze Sät-

ze, sondern ganz allgemein auf Sprachhandlungen: Ein »Ja« vor dem Richter oder

dem Standesbeamten kann durchaus andere Bedeutung haben, wie auch der Be-

griff »Gruppe« in einer Diskussion von Mathematiker*innen oder Soziolog*innen.

Und gar der Begriff »Bild«, um ein komplexeres Beispiel anzuführen, kann nicht

nur im Sinne von Bildträger, Bildreferenz oder Bilddarstellung verwendet werden

und je anderes meinen (»Das Bild hat einen Riss«, »das Bild zeigt meinen Vater«,

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 107

das Bild ist besonders gut ausgeführt«), sondern hat auch noch die in verschiedene

kulturell-religiöse Begriffstraditionen verflochtenen Bedeutungen von suggestiver

Realpräsenz des Abgebildeten (die unbedingt ausgeschaltet werden muss, bis hin

zu radikalen Bilderverboten) und hinweisendem Zeichen, eine Deutung, die Bilder

unter Umständen akzeptabel macht, auch wenn sie Verrat am Lebendigen begehen

(vgl.Münnix 2019, Teil II). Hier kommt nicht nur der Gedanke der später noch aus-

zuführenden Begriffsgeschichte ins Spiel, sondern auch eine Kontextsensitivität,

die sich an die jeweiligen Bedeutung generierenden Lebensformen und »Sprach-

spiele« bindet. Wittgensteins Relativismus (seine Anhänger diskutieren sogar, ob

diese Kontextgebundenheit überhaupt noch als Relativismus bezeichnet werden

kann) ist also von anderer Art als der Whorfsche und ist als »Sprachspielrelativis-

mus« bezeichnet worden. Anders als bei Whorf ist es nicht die Grammatik unserer

Muttersprachen, die uns bestimmt oder sogar determiniert, so und nicht anders

zu denken. Zwar können und müssen wir bestimmten Regeln folgen, um für an-

dere verständlich zu sein. Doch wir können diese Regeln kreativ überschreiten.

So hat Heidegger bei der Beschäftigung mit asiatischer Philosophie klar gesehen,

dass unsere oft zu nominalen Sprachkonstruktionen neigenden indoeuropäischen

Sprachen ein »Andenken gegen die Sprache selber« und eine Dekonstruktion ei-

gener Begrifflichkeit erfordern, um dem Prozesshaften Raum zu geben und hat

neue Sprachschöpfungen gefunden, um dies zum Ausdruck zu bringen: Das We-

sen »west«, die Fuge »fugt«, das Licht »lichtet« usw.

Sprachen sind für Wittgenstein wie Eisenbahngeleise, die uns aus der Ver-

gangenheit bis hierhergebracht haben, und an die wir gebunden waren. Doch wir

können und müssen sie in die Zukunft selbst weiterbauen und können zu diesem

Zweck durchaus auch Strukturen verwenden, die wir in anderen Sprachen finden,

denn die Überschneidungen in den Gemeinsamkeiten machen Übergänge des Ver-

stehens in andere Sprachwelten möglich. Bestimmt das Denken die Sprachen, die

dann nur Ausdrucksinstrumente sind, oder die jeweilige Sprache die Art des Den-

kens? Wittgensteins Konzeption macht eine dialektische Position möglich, in der

unser Denken natürlich von überkommenen Sprachstrukturen geprägt wird, aber

doch die Möglichkeit hat, angesichts anderer Möglichkeiten andere Sprachformen

zu generieren, die wiederum auf unser Denken neu einwirken können, um ihm für

die Zukunft Richtung zu geben.

Allerdings gibt es, wieWittgensteins Privatsprachenargument gezeigt hat, kein

sprachunabhängiges Denken vor aller Sprache: Allein schon, um für uns selber in-

terne Zustände (wie z. B. verschiedene Schmerzzustände) nicht nur für andere,

sondern auch für uns selbst nicht nur zu bezeichnen, sondern auch differenziert

wahrnehmen zu können, brauchen wir die in unseren Sprachen vorgegebenen be-

grifflichenDifferenzierungen, sodass damit auch die Unterscheidung zwischen In-

nen und Außen hinfällig bzw. unsinnig wird (vgl. Ter Hark 1990).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Gabriele Münnix

Unterschiedliche Sprachen sind unterschiedliche Perspektiven auf die Welt,

die unterschiedliche Sichtweisen generieren können, in die wir uns aber durch-

aus einfühlen können (wie Amo es konnte). So führt Bambrough das Beispiel ei-

nes Südseeeinsulanerstamms an, der Bäume nicht wie wir nach morphologischen

Gesichtspunkten klassifiziert, sondern nach funktionalen Gesichtspunkten: »boat-

building trees, house-building trees« etc. »Where we would see a mixed planation,

they would not do so«. Ich habe in meinem Konzept der Multiperspektivität ge-

zeigt, dass solcher Perspektivismus der Sichtweisen nicht im Relativismus enden

muss, der jedes Verstehen unmöglich machen würde (vgl. Münnix 2020, 180 ff).

Andere Perspektiven können uns bereichern und unser Denken ergänzen. Ganz

in diesem Sinne hat Walter Benjamin in Bezug auf die Erfahrung von Andersar-

tigkeit und Fremdheit beim Übersetzen anderer Sprachen einer Zukunftshoffung

Ausdruck gegeben: »Da es nie möglich ist, in der Zielsprache alle Bedeutungen der

Ausgangssprache wiederzugeben« müsse man sich dem Gefühl der Konvergenz al-

ler Sprachen überlassen, insofern »in ihrer jeden als ganzer jeweils eines, und zwar

dasselbe gemeint ist, das jedoch keiner einzelnen von ihnen, sondern nur der All-

heit ihrer einander ergänzenden Intentionen erreichbar ist« (Benjamin 1973, 187).

Von solcher Zusammenschau sind wir aber noch weit entfernt, wir wissen immer

noch viel zu wenig über die kulturell verwurzelten Sprachen der Welt, obwohl die

vergleichende linguistische Forschung mit großen Schritten voranschreitet. Und

hier erweist sich einmal mehr Robertsons Wort von der »Glokalisierung« als pas-

send. Globalisierungsprozesse unter Maßgabe einer lingua franca, z. B. derzeit des

Englischen und auch zunehmend Spanischen, sind zwar nötig zum angemessenen

Lösen globaler Probleme, aber völlig ungenügend zum besseren Verständnis der je

anderen Weltperspektiven, von denen wir lernen könnten, wenn diese Besonder-

heiten nicht vorschnell nivelliert werden. Es sind also immer auch Prozesse der

Re-Lokalisierung in einzelnen Sprachwelten nötig, um Fremdes nicht bloß von au-

ßen, durch Projektion des Eignen ins Fremde zu beschreiben. Nur durch echte Per-

spektivwechsel können wir lernen, auch die Spezifität des eigenen Ansatzes besser

erfassen und dabei die Erfahrung machen, dass unser eigener kulturell verwurzel-

ter Sprachhintergrund und die damit einhergehenden Weltsichten blinde Flecken

aufweisen können. Und nur dadurch sind dann wieder übergeordnete globalere

Perspektiven ohne Einebnung von Differenzen sinnvoll möglich.

6. Kommunikation zwischen den Kulturen?

Wie ist nun interkulturelle Kommunikation möglich? Wie können wir uns richtig

verstehen?

Im Frühsommer 2016 stellte die deutsche Bundesregierung ein Weißbuch vor,

in dem angesichts der russischen Haltung zur Ukraine von »Herausforderung« ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 109

sprochen wurde. Die russische Presse übersetzte dies mit dem Wort für »Bedro-

hung« und berichtete empört von Deutschlands neuer Gegnerschaft. Das führte

bei russischen Politiker*innen angesichts der jüngeren Geschichte zu Panikreak-

tionen, veranlasste sie aber auch zu Verbalaggressionen, was erhebliche Klimaver-

schlechterungen und diplomatische Schwierigkeiten mit sich brachte (vgl. Eich-

holz 2016). Absichtliche oder unabsichtliche Übersetzungsfehler können also ver-

fälschen und interkulturelle Kommunikation und Verständnis erschweren. Doch

die Schwierigkeiten gehen weit über Übersetzungsfehler hinaus. So berichtete die

frühere amerikanische Außenministerin Madeline Albright von einem Gespräch

mit dem verstorbenen Kim Jong-Il, in dem sie der Ansicht gewesen sei, man ha-

be nun ein Moratorium für Raketentests vereinbart, während sich später heraus-

stellte, dass Nordkorea damals schon ein Programm zur Herstellung hochange-

reicherten Urans verfolgte, und sie schlussfolgerte: »Also: sie lügen« (Adorjan 2013

in der FAS). Daran ist bemerkenswert, dass sich eine hochrangige Diplomatin in

Unkenntnis der Zwischentöne auf bloße Übersetzung des gesprochenenWorts ver-

lassen zu haben scheint. Man muss jedoch wissen, dass im Koreanischen – wie im

Japanischen – das gesprochene Wort durch die Länge der Pausen relativiert wird,

was gerade bei Konferenzen den verschiedenen Parteien erlaubt, ihr Gesicht zu

wahren und Ausdruck von Höflichkeit ist (vgl. Maletzke 1996, 189-192). Es läuft also

neben dem gesprochenen Wort ein nichtverbaler Subtext, den Angehörige einer

»Ausdruckskultur« (vgl. Rez et al., 2009, 41ff.) oft gar nicht wahrnehmen, weil sie

auf das gesprochene Wort fixiert sind. Was soll dieses Wort von der »Ausdrucks-

kultur« bedeuten?

In dem von Dagmar Kumbier und Friedemann Schulz von Thun herausge-

gebenen Buch »Interkulturelle Kommunikation« scheint es die Aufgabe der Au-

tor*innen gewesen zu sein, das Modell des inneren Teams und das Kommuni-

kationsquadrat (mit den vier Seiten Selbstkundgabe, Sachinhalt, Beziehungshin-

weis und Appell) auch für diesen Bereich umzusetzen. Ich bleibe beim Beispiel

Japans: der entsprechende Beitrag Warum Karl und Keizo sich nerven unterschei-

det zwischen zwei unterschiedlichen Handlungskonzepten einer Kommunikati-

on zwischen Deutschen und Japaner*innen, einerseits einer (kontextsensiblen) Si-

tuationsorientierung auf der Seite der japanischen Gesprächspartner und einer

Ausdrucksorientierung auf deutscher Seite. Die entsprechenden ›Kulturquadrate‹

zum Selbstkonzept diagnostizieren ein ›Gemeinschafts-Ich‹ auf japanischer Sei-

te und ein ›Individual-Ich‹ auf deutscher Seite. Weiter wird die Unterscheidung

getrieben durch eine ›Beziehungsorientierung‹ und ›Sachorientierung‹ und durch

die Unterscheidung von ›impliziter‹ und ›expliziter‹ Kommunikation, um Sensi-

bilität für wechselseitige Vorwürfe bei misslungener Kommunikation zu wecken

(Die Äußerung eines Japaners »Sie üben aber viel Klavier!« kann von der ande-

ren Seite keineswegs als höfliche und implizit verpackte Kritik an übermäßiger

Lärmbelastung verstanden werden, sondern als anerkennende Äußerung im Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Gabriele Münnix

eines »Weiter so!« aufgefasst werden, vgl. Rez et al. 2009). In einer Höflichkeits-

kultur mit Beziehungsorientierung und impliziter Kommunikation kann die nack-

te Wahrheit, anders als bei expliziter Ausdrucksorientierung, oft nachrangig sein

(Dabei sieht man von Pervertierungen der intrakulturellen Kommunikation durch

falsche Behauptungen durchaus ab; hier steht das Unabsichtliche und Unbewusste

im Vordergrund.). Im ganzen Buch stehen Verständigungsprobleme aufgrund un-

terschiedlicher kultureller Traditionen und Prägungen im Vordergrund, niemals

– was sonderbar ist – geraten die unterschiedlichen spezifischen Sprachstruktu-

ren und Übersetzungen in den Blick. Doch gerade hier artikulieren sich unter-

schiedliche kulturelle und geschichtliche Besonderheiten. So macht z. B. Plotnikov

über die bereits angesprochene Verschiedenheit begrifflicher Kategorisierungen

und der möglicherweise fundamental anderen grammatischen Strukturen zur Er-

fassung von Wirklichkeit zusätzlich auf die Bedeutung der unterschiedlichen Ge-

schichte von Begriffen in verschiedenen Sprachen aufmerksam: Am Beispiel der

Entwicklung des Personenbegriffs in Deutschen und im Russischen zeigt er auf,

dass der Ideentransfer zwischen verschiedenen Kulturen nicht 1:1 übertragbar ist.

Denn der russische Personenbegriff hat eine andere Begriffsgeschichte und weist

nur eine von drei Komponenten auf, die sichmit dem »westlichen« Personenbegriff

philosophiegeschichtlich verbinden (vgl. Plotnikov 2017, 241-249). Übersetzer*in-

nen, die von den unterschiedlichenWortfeldern und begrifflichen Traditionen, die

auch noch für je andere Konnotationen sorgen, keine Ahnung haben, können für

Missverständnisse sorgen und Irritationen verursachen, und das auch jenseits von

Übersetzungen philosophischer Texte, die am besten nur von Philosoph*innen vor-

genommen werden, die Kenntnis von solchen Unterscheidungen haben (Wie über-

setzt man z. B. Kant oder auch schon Aristoteles ins Chinesische, das mit seiner

Prozessorientierung gar keinen Begriff von »Substanz« kennt?).

Wie können wir aber auch nicht nur Texte oder Äußerungen, sondern auch an-

dere Personen aus fremden Kulturen verstehen? Ganz sicher gehört die Kenntnis

der Lebenswelt und der jeweiligen sprachlichen Lebensformen hinzu. Ganz sicher

sollten wir auch – erforschbare – interne Selbstdeutungen und Selbstbeschrei-

bungen der jeweils in einer Kultur Lebenden zugrunde legen (vgl. Rehbein 2017,

337-352), und keine Deutungen von außen, die aus der Außenperspektive anderes

für relevant halten als es intern für wesentlich befunden wird. Denn Fremddeu-

tungen können blinde Flecken aufweisen und amWesentlichen vorbeigehen. Des-

halb schlagen sowohl Koch als auch Rehbein vor, über den Bereich des Rationalen

und der nötigen Sprachforschungen auch Einfühlung in andere Lebensformen und

Sprachgewohnheiten vor. Denn Unübersetzbares wird bleiben undmuss so gut wie

möglich angenähert werden (vgl. Cassin 2014).

Und um am Schluss noch einmal auf einen afrikanischen Philosophen zu kom-

men: In einer dekolonisierten Welt müssen und dürfen, so Diagne, die ehemals

Kolonisierten in der Lage sein, sich von den mentalen Mustern und normativen

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 111

Denkvorschriften der Kolonialsprachen zu lösen, um sich im eigenen Idiom aus-

drücken zu können. Aber Bachir Diagne hat noch einen anderen Rat:

»Let us then imagine a pedagogical utopia. We know that the pediment of Plato’s

Academy said ›Let no one ignorant of geometry enter here‹. The new academy of

the 21st century global world may ask: ›Let no one ignorant of a radically other

tongue than her own enter here.‹ Utopia? Really? That is the situation of African

philosophers« (Diagne 2017, 218).

Schon Amo hat sich in eine andere Lebens- und Sprachwelt hineindenken müssen,

um sich und seine Gedanken in ihr formulieren zu können. Und das wäre auch für

uns heute, Jahrhunderte später, jenseits der früheren Zwänge, in Zeiten der Globa-

lisierung eine gute Übung. Die Kenntnis einer radikal anderen Sprache wäre in der

Tat eine gute Ignoranzprophylaxe mit erzieherischem Wert und kann tatsächlich

als Bildungsziel gesetzt werden: Wir wüssten, dass die Logik und Struktur unse-

rer eigenen Sprache nicht universal ist, und dass wir unsere eigenen Selbstver-

ständlichkeiten keineswegs ins Fremde projizieren und unsere eigenen sprachli-

chen Deutungsmuster dort nicht wie selbstverständlich voraussetzen können. Das

würde jedem Sprachimperialismus vorbeugen und für mehr Verständnis zwischen

den Kulturen in einer hoffentlich friedlicheren Welt sorgen.

Literaturverzeichnis

Bambrough, Renford. 1961. »Universals and Family Resemblances.« In Proceedings

of the Aristotelian Society XII.

Benjamin, Walter. 1973. »Die Aufgabe des Übersetzers.« In Das Problem des Überset-

zens, herausgegeben von Hans-Joachim Störig, 156-169, Darmstadt: WBG.

Benveniste, Emile. 1977. Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. Frankfurt a. M.:

Paul List.

Bodmer, Frederick. 1989. Die Sprachen der Welt. Köln: Parkland.

Cassin, Barbara. 2014. Philosopher en langues. Les intraduisibles en traduction. Paris:

Rue d’Ulm.

Chomsky, Noam. 1971. Cartesianische Linguistik. Tübingen: De Gruyter.

Chomsky, Noam. 1973. Sprache und Geist. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Chumakov, Alexander. 2017. »Concerning Human Understanding: Problems of

Laguage in AGlobalWorld.« InEuropa ForumPhilosophie 65 (Tra-DuireÜber-Setzen

Trans-Late), herausgegeben von Gabriele Münnix, Bernd Rolf, 68-77. Nordhau-

sen: Traugott Bautz.

Czajka-Cunico, Anna. 2017. »Übersetzungsphilosophische Bemerkungen zu einer

simultanen Lektüre Großer Schriften.« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und inter-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Gabriele Münnix

kulturelle Hermeneutik, herausgegeben von Gabriele Münnix, 276-295. Freiburg

i. Br.: Karl Alber.

Derrida, Jacques. 1988. »Das Supplement der Kopula. Die Philosophie vor der Lin-

guistik.« In Randgänge der Philosophie ,herausgegeben von dems., 195-227. Wien:

Passagen.

Diagne, Bachir Souleymane. 2008. Comment philosopher en Islam? Paris: Philippe

Rey.

Diagne, Bachir Souleymane. 2017. »Grammatical Philosophy versus Philosophical

Grammar. Leibniz and Nietzsche on Grammar.« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt

und interkulturelle Hermeneutik, herausgegeben von Gabriele Münnix, 205-219.

Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Eco, Umberto. 2014.Quasi dasselbemit anderenWorten. Über das Übersetzen.München:

dtv.

Eichholz, Axel. 2016. »Übersetzungsfehler: Panikreaktion bei russischen Politi-

kern.« Neue Osnabrücker Zeitung, 6. Juni 2016. Letzter Zugriff 16.05.2021. htt

ps://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-

panikreaktion-bei-russischen-politiker-1.

Elberfeld, Rolf. 2012. Sprache und Sprachen. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Glock,Hans-Johann. 2013.Quine andDavidson on Language,Thought andReality. Cam-

bridge: Cambridge University Press.

Hartmann, Peter. 1952. Einige Grundzüge des japanischen Sprachbaus, gezeigt an Aus-

drücken für das Sehen. Heidelberg: Winter.

Kagamé, Alexis. 1970. La philosophie bantu-Rwandaisede l’Être. Paris: IsIAO.

Karageorgieva, Aneta. 2017. »Universal Grammar in Chomsky and the Problem of

Translation.« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, her-

ausgegeben von Gabriele Münnix, 119-132. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Koch, Anne. 2003. Das Verstehen des Fremden. Eine Simulationstheorie im Anschluss an

W.v.O. Quine. Darmstadt: WBG.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2017. »Zum Problem der Übersetzung abstrakter Begriffe

in eine Bantu-Sprache.« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Herme-

neutik, herausgegeben von Gabriele Münnix, 103-118. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Maletzke, Gerhard. 1996. Interkulturelle Kommunikation, Opladen: Westdeutscher

Verlag.

Münnix, Gabriele. 2006. »Kontradiktion und Komplementarität. Ist ›die‹ Logik

universal?« In Tradition und Traditionsbruch. Zwischen Skepsis und Dogmatik, her-

ausgegeben von Claudia Bickmann u. a., 265-280. Amsterdam,New York: Rod-

opi.

Münnix, Gabriele. 2014. »Kategorien und Begriffe in Sprache und Denken.« In Kul-

tur und Interkulturalität: Interkulturelle Zugänge, herausgegeben von Elias Jamal,

109-125. Wiesbaden: Springer.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/724633/ubersetzungsfehler-panikreaktion-bei-russischen-politiker-1


Ist interkulturelle Kommunikation möglich? 113

Münnix, Gabriele. 2017. »Linguistic Relativity in Wittgenstein and Whorf. Is There

A Way Out?« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, her-

ausgegeben von ders., 154-179. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Münnix, Gabriele. 2017. »Quasi dasselbe mit anderen Worten? Zur Philosophie des

Übersetzens im Horizont interkulturellen Verstehens.« In Über-Setzen. Spra-

chenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, herausgegeben von ders., 15-42. Frei-

burg i. Br.: Karl Alber.

Münnix, Gabriele. 2019. Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildhermeneutik in inter-

kultureller Perspektive. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Münnix, Gabriele. 2020. Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität

als Programm.Münster: LIT.

Ohashi, Ryosuke. 1984. »Der Wind als Kulturbegriff in Japan.« In Kultur. Begriff und

Wort in China und Japan, herausgegeben von Sigrid Paul, 79-94. Berlin: Reimer.

Plotnikov, Nikolaj. 2017. »Begriffsgeschichte und Übersetzung. Zur Bestimmung

der kulturellen Unterschiede in der Philosophie amBeispiel des russischen Per-

sonbegriffs« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, her-

ausgegeben von Gabriele Münnix, 233-252. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Preyer, Gerhard. 2017. »Von radikaler Übersetzung zu radikaler Interpretation. Kri-

tik an Quines und Davidsons Theorie des intersprachlichen Verstehens.« In

Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, herausgegeben von

Gabriele Münnix, 133-153. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Quine, Williard van Orman. 1980.Wort und Gegenstand. Stuttgart: Reclam.

Rehbein, Boike. 2017. »Das Verstehen anderer Menschen in anderen Sprachen und

Kulturen.« InÜber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelleHermeneutik, heraus-

gegeben von Gabriele Münnix, 337-352. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Rez,Helmut,Monika Kraemer und Reiko Kobayashi-Weinszier. 2009. »WarumKarl

und Keizo sich nerven.« In Interkulturelle Kommunikation, herausgegeben von

Dagmar Kumbier u. a., 28-72. Hamburg: Rowohlt.

Ricoeur, Paul. 2016. Sur la traduction. Paris: Belles Lettres.

Takayama, Mamoru. 2017. »Das Fehlen der ersten und zweiten Person im Japa-

nischen auf dem Hintergrund von Nishidas Überlegungen zur ›Reinen Erfah-

rung‹.« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik, herausge-

geben von Gabriele Münnix, 77-90. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Ter Hark, Michael. 1990. Beyond the Inner and the Outer. Wittgensteins Philosophy of

Psychology. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

Turki, Mohamed. 2017. »Über einige Schwierigkeiten des Übersetzens in die ara-

bische Sprache.« In Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Hermeneutik,

herausgegeben von Gabriele Münnix, 60-76. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

von Humboldt, Wilhelm. 1836. Über die Verschiedenheit des Sprachbaus und ihren Ein-

fluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts. (Einleitung zum Kawi-

Werk). Berlin: Claasen & Roether.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Gabriele Münnix

Weisgerber, Leo. 1958. »DerMensch im Akkusativ.«WirkendesWort. Deutsche Sprache

in Forschung und Lehre, Nr. 8: 193-205.

Whorf, Benjamin Lee. 1972. Sprache, Denken, Wirklichkeit. Hamburg: Rowohlt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische

Anerkennung

Frantz Fanons antikoloniale Theorie und

ihre Rezeptionsgeschichte

Daniel Hildebrandt

Im Zuge von Industrialisierung und Kolonisierung der Weltgesellschaft – mar-

xistisch gesprochen, mit den Auswüchsen der ursprünglichen Akkumulation der

Kapitalverhältnisse – entwickelte das rassistische Vorurteil seinen ideologischen

Gebrauchswert. Während in den von den Ideen der Aufklärung geprägten atlanti-

schen Revolutionen des 18. und 19. Jahrhunderts die Abschaffung der Sklaverei ge-

fordert wurde, verkehrte sich dieser Emanzipationsanspruch zeitgleich durch eine

Ausdifferenzierung der Wissenschaften und einen im Age of Empire hegemoni-

al gewordenen Fortschrittsglauben in sein Gegenteil (Hobsbawn 1995, 110f.). Durch

Verwissenschaftlichung und Formen hegemonialer Kulturalisierung wurden ratio-

nalisierende Grundlagen geschaffen, aus welchen heraus der Rassismus zu einer

menschenfeindlichen und anti-universalistischen Ideologie reifen konnte, welche

über Jahrhunderte hinweg globale Gesellschaftsstrukturen undHerrschaftsverhält-

nisse prägen sollte. Trotz vielfältiger Wandlungen in den vorherrschenden sozio-

ökonomischen Bedingungen, einer Vielzahl an Revisionen biologistischer Annah-

men der zeitgenössischen Forschung, politischenDemokratisierungsprozessen so-

wie prägenden historischen Zäsuren in der Zivilisationsbildung, zeigt sich bis da-

to keine Negation des Phänomens. Vielmehr offenbart dieses eine tiefverwurzelte

Kontinuität, in welcher sich der Rassismus als stetiger Antihumanismus erweist.

Dieser kurze Abriss zeigt das oftmalige Scheitern des Anspruchs der Erklärung der

Menschen- und Bürgerrechte von 1789. Trotzdem sollten Aufklärer*innenweiter an

einer Einheit desMenschengeschlechts festhalten.DasWirken und die Philosophie

Anton Wilhelm Amos, dem dieser Band gewidmet ist, steht am ideengeschichtli-

chen Beginn dieser universalistischen Denktradition. Insbesondere dessen Biogra-

fie ist eng verbunden mit den Auswüchsen des europäischen Kolonialismus.

Etwas mehr als 200 Jahre nach Amo sah sich Frantz Fanon mit demselben Wi-

derspruch von Ideal und Wirklichkeit konfrontiert. Inmitten der Spätphase der

französischen Kolonialmisere entwickelte er ein dialektisches Konzept, welches

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Daniel Hildebrandt

den Menschen aus der rassistischen Entzweiung befreien sollte. Fanons Untersu-

chungsgegenstand ist der Kolonialismus als Totalität, die es nicht bloß zu analy-

sieren, sondern zu zerschlagen gelte. Eben diesen Kampf gegen das rassistische

Herrschaftssystem, sei auf politischer, kultureller und psychologischer Ebene zu

führen. Mit Jean-Paul Sartre, dessen Wirken prägenden Einfluss auf die Theorie

Fanons haben sollte, lässt sich die »innewohnende Zwangsläufigkeit« des kolonia-

len »Teufelskreis[es]« fassen. Sartre befindet in Hinsicht auf den algerischen Be-

freiungskrieg:

»[E]s ist nicht wahr, daß es gute Kolonialherren gäbe und andere, die böse sind:

es gibt Kolonialherren, das ist alles. Wenn wir das Begriffen haben, werden wir

verstehen, warum die Algerier recht haben, zunächst politisch den Kampf gegen

dieses wirtschaftliche, soziale und politische System aufzunehmen, und warum

ihre Befreiung und die Befreiung Frankreichs nur aus der Zerschlagung der Kolo-

nialherrschaft hervorgehen kann« (Sartre 1956, 6).

Sartre statuiert, wie sich eine universelle Freiheit aller nur über die materielle Auf-

hebung der konkreten Kolonialherrschaft herbeiführen lässt. Der Rassismusbegriff

Fanons entwickelt sich parallel hierzu. Demnach sei »eine Gesellschaft […] entwe-

der rassistisch oder nicht. […] Alle Formen der Ausbeutung sind identisch, denn

alle finden auf ein und dasselbe ›Objekt‹ Anwendung: den Menschen« (Fanon 1952,

74). In seiner Bestandaufnahme der Gesellschaftsstruktur der 1950er-Jahre sieht

er sich jedoch mit einem dynamisierten Kolonialverhältnis konfrontiert, welches

sich vom primitiv-sozialdarwinistischen »Vulgärrassismus« der »Vergleichung der

Schädelformen« wegentwickelt hat, hin zu einem »kulturellen Rassismus«, dessen

»Objekt […] nicht länger der einzelne Mensch, sondern eine bestimmte Existenz-

Form« ist (Claussen 1994, 186f.). Trotz einer scheinbar historischen Übermacht und

enormen Anpassungsfähigkeit des rassistischen Vorurteils hält Fanon an der Vor-

stellung fest, dass dieses Verhältnis aufzuheben sei und eine Anerkennung zwi-

schen schwarz und weiß realisierbar ist. Diese Annahme, dieser von Fanon gefor-

derte »existentialistische Humanismus« (Wolter 2001, 14f.) gilt es näher zu unter-

suchen.

Im Folgenden möchte ich dessen theoretischen Zugang mit Hauptfokus auf

der Schrift Schwarze Haut, weiße Masken (Fanon 1952)1 herausarbeiten und das von

Fanon starkgemachte Begriffspaar Entfremdung und Anerkennung vertiefend be-

trachten. In einem weiteren Schritt werde ich die meines Erachtens widersprüch-

liche Rezeptionsgeschichte des Werks nachzeichnen. Dessen Schriften, soviel sei

vorweggenommen, betrachte ich als eine wichtige Grundlage zum Verständnis des

kolonialen Rassismus an sich sowie als einen kritischen Beitrag zur geisteswissen-

1 Im Folgenden abgekürzt als SHWM

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 117

schaftlichen Debatte um Subjektivität und Postkolonialität der auf Fanon folgen-

den Dekaden.

1. Leben und Werk

Die Schriften Fanons sind geprägt durch die Erfahrungen des Autors und die poli-

tischen Umstände seiner Zeit. Ein Blick auf dessen Biografie erweist sich demnach

als eine rasante Fahrt durch die Mitte des 20. Jahrhunderts. Er verrät jedoch auch,

woher Fanons humanistischer Anspruch und der Wunsch nach Anerkennung zeu-

gen. Geboren 1925 in der vormals französischen Kolonie Martinique, schließt er

sich im Jugendalter freiwillig der Dissidenz an, um gegen den Nationalsozialis-

mus in den Kampf zu ziehen. Fanons Jugendfreund Marcel Manville gibt dessen

Worte wie folgt wieder:

»Jedes Mal, wenn die Würde und die Freiheit des Menschen auf dem Spiel steht,

betrifft uns das, obWeiße, Schwarze oder Gelbe, und jedesMal, wenn sie bedroht

sind,wo immer das auch ist, werde ichmich vorbehaltslos für sie einsetzen« (Cher-

ki 2001, 33).

Diese idealistische Freiheitsethik wird jedoch durch die leibliche Erfahrung mit

dem anti-schwarzen Rassismus innerhalb der französischen Armee erschüttert. In

einem Brief an seine Mutter schreibt Fanon:

»Vor einem Jahr habe ich Fort-de-France verlassen. Warum? Um ein überholtes

Ideal zu verteidigen […] Ich zweifle an allem, sogar an mir selbst. Falls ich nicht

zurückkehren sollte, falls ihr eines Tages vonmeinemTod durch den Feind erfahrt,

tröstet Euch, doch sagt nie: er ist für die gute Sache gestorben […]; denn diese

falsche Ideologie, das Schutzschild der Laizisten und der dummen Politiker, soll

uns nicht mehr zum Vorbild dienen« (Cherki 2001, 36f.).

Diesen gesellschaftlichen Widerspruch, den Detlev Claussen als Fanons »bestür-

zende algerische Erfahrung«2 beschreibt, wird sich in SHWM als die Zerrissenheit

des schwarzen Subjekts offenbaren. Nach Ende des Kriegs zieht es Fanon nach Ly-

on, wo er Medizin studiert und sich als Psychiater ausbilden lässt. Im politischen

Klima der französischen Studierendenschaft der 1950er-Jahre zeigt er großes Inter-

esse an der Marx’schen Methode und Analyse und beteiligt sich an Demonstratio-

nen gegen die Kolonialherrschaft. Der linken und kommunistischen Parteipolitik

2 Claussen hält fest: »1944 gelangt er [Fanon] nach Nordafrika und macht seine erste bestür-

zende algerische Erfahrung: Die Kolonisierten lieben einander nicht. Antillaner, Afrikaner,

Araber – jeder verachtet den anderen, und alle drei lassen sich von einem vierten – dem

Kolonialherrn, verachten« (Claussen 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Daniel Hildebrandt

steht Fanon jedoch mit großer Skepsis gegenüber (vgl. ebd., 39f.). In Frankreich

befasst er sich mit der Phänomenologie Maurice Merleau-Pontys und der Ethno-

logie André Leroi-Gourhans. »Er verschlingt Bücher und liest quer durcheinander

Lévi-Strauss, Mauss, Heidegger, Hegel, sowie Lenin und den jungen Marx«, erin-

nert sich dessen Biografin Alice Cherki. Fanon »kennt auch Trotzkis Schriften, […]

aber er liest nicht Das Kapital. […] Er liest Freud und auch die wenigen Texte, die

damals von Lacan veröffentlicht waren« (ebd., 40). Getragen von diesem theoreti-

schen Potpourri und den politischen Umbrüchen seiner Zeit, als auch durch dessen

humanistisches Psychiatriekonzept, welches er amKrankenhaus in Saint-Alban er-

probt, entsteht 1952 SHWM.

Der Einfluss der europäischenWissenschaftstradition auf Fanons Denken wird

hierbei deutlich. Er gewinnt seine Erkenntnis über die fatale Lage der Kolonisier-

ten nicht entgegen der europäischen Ideengeschichte, sondern aus ihrer eigenen

geisteswissenschaftlichen Tradition heraus. Hierdurch, das Schlusskapitel zur He-

gel’schen Anerkennungsdialektik in SHWM bezeugt dies, beruft sich Fanon stetig

auf ein universalistischesMenschheitsverständnis. Trotz der eigenen Rassismuser-

fahrungen hält er an seiner französischen Identität fest und sieht sich als Citoyen.

Kurze Zeit nach der Fertigstellung von SHWM wird Fanon nach Blida in Al-

gerien berufen, wo er seiner Arbeit als Arzt nachgeht. In Nordafrika wird er poli-

tisch aktiv, referiert an der Universität in Tunis, unterstützt denWiderstand gegen

das französische Kolonialsystem und schließt sich der algerischen Befreiungsbe-

wegung, der Front Libération de Nationale (FLN) an. Sein politisches Wirken, den

Kampf für die Dekolonisation, trägt er im weiteren Verlauf auf Konferenzen und

Kongressen für die afrikanische Revolution vor, dessen Verfechtung er in seinem

zweiten Hauptwerk Die Verdammten dieser Erde (1961)3 niederschreibt, welches nicht

zuletzt durch das von Sartre verfasste Vorwort große Beachtung erfährt. Noch im

selben Jahr verstirbt Fanon im Alter von nur 36 Jahren an Leukämie und seine Asche

wird mit militärischen Ehren in einem bereits befreiten Teil Algeriens beigesetzt

(vgl. ebd., 147f.; Wolter 2001, 22f.).

2. Entfremdung und Anerkennung in Schwarze Haut, weiße Masken

Der von Fanon ursprünglich angedachte Titel für SHWM lautet Essay über die Ent-

fremdung des Schwarzen. Das Werk versteht sich als eine Untersuchung der Kolo-

nialverhältnisse, welche die Menschheit in dichotome Gegenüberstellungen wie

schwarz – weiß, Kolonisierte – Kolonisierende, Natur – Kultur drängt. Hierin ver-

festigt sich begrifflich das einzige Schicksal der Schwarzen als ein Komplex vonMin-

derwertigkeit (vgl. Fanon 1952, 11f.). Die im finalen Titel angelegte Maskenme-

3 Im Folgenden abgekürzt als VdE.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 119

tapher verdeutlicht jenes spezifische Entfremdungsverhältnis, in welchem weiße

und schwarze Menschen zueinanderstehen. Das schwarze Subjekt maskiert sich,

es passt sich demweißen Subjekt an, ordnet sich ihm unter und begehrt etwas, das

ihm selbst nicht zusteht: die weiße Haut. Es lässt sich unschwer erkennen, dass in

dasWeißsein und das Schwarzsein spezifische Eigenschaften eingeschrieben sind,

die dazu verleiten, eine scheinbarminder wertvolle oder gar falsche Identität gegen

ein weißes Erscheinungsbild einzutauschen, welches frei von einem jenen identi-

tären Mangel zu sein scheint. Die symbolische weiße Maske verspricht wiederum

etwas, das die schwarze Haut nicht erfüllen kann; sie versteckt die schwarze Infe-

riorität. Hierin begründet sich der Manichäismus des Rassismus.

Fanons Analyse des »schwarzen Problems« (vgl. ebd., 10) nimmt dieses sozial-

psychologische Verhängnis des Kolonialismus in den Blick. Gleichzeitig ist er im

Wissen darüber, dass es sich eben nicht um ein rein subjektives Verhältnis handelt,

denn jenes Dilemma erschöpft sich »nicht in den Problemen der Schwarzen, die

unterWeißen leben, es ist auch ein Problem der Schwarzen, die von einer kapitalis-

tischen, kolonialistischen, zufällig weißen Gesellschaft ausgebeutet, versklavt und

verachtet werden« (ebd., 170). Damit erkennt Fanon die historische Gewordenheit

des Phänomens an und verdeutlicht, »dass die Entfremdung des Schwarzen kein

individuelles Problem ist. Neben der Phylogenese und der Ontogenese gibt es die

Soziogenese« (ebd., 11). Durch Fanons Rückgriff auf die Vergesellschaftungstheorie

nach Norbert Elias verdeutlicht sich die sozialhistorische Komplexität der psycho-

pathologischen Entwicklung des kolonialen Rassismus. Um diese geschichtliche

Dynamik nachvollziehen zu können, folgt die Bestimmung von zwei sich bedingen-

den Analysemomenten; einem psychoanalytisch-subjekttheoretischen und einem

historisch-gesellschaftstheoretischen. Gleichzeitig bestimmt Fanon die Notwen-

digkeit eines politischen Handelns. Neben der regressiven Analyse der Ursachen

und Auswirkungen der weißen Maske verweist er auf die Aufhebung der kolonial-

rassistischen Situation als dem politischen Ziel seiner Arbeit. Dieses sei jedoch erst

dann offenbar, »wenn die Dinge, im allermaterialistischen Sinn, wieder an ihrem

Platz stehen werden« (ebd., 12).

In den ersten Kapiteln aus SHWM nähert sich Fanon dem Entfremdungsver-

hältnis phänomenologisch an, in dem er sich mit der Sprache, den Geschlechter-

verhältnissen, der Sexualität zwischen Schwarzen undWeißen, diskriminierenden

Alltagserfahrungen sowie der Rolle der schwarzen Familie in der bürgerlichen Ge-

sellschaft Frankreichs auseinandersetzt. Hierbei nimmt er Bezug auf unterschied-

liche psychoanalytische Ansätze u. a. Anna Freuds Theorie der Ich-Einschränkung

(vgl. ebd., 44), Jacques Lacans Untersuchungen zum Spiegelstadium (vgl. ebd., 53,

209f.) und abschließend Alfred Adlers Entfremdungstheorem (vgl. ebd., S. 177f.).

Mit Rückgriff auf diese Modelle kommt Fanon zu dem Urteil, dass der Rassis-

mus vom psychologischen Standpunkt her als Neurose zu behandeln sei. Diese

mache auf subjektiver Ebene die Kolonisierten zu Sklav*innen ihrer Minderwer-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Daniel Hildebrandt

tigkeit und die Kolonisator*innen zu Sklav*innen ihrer Überlegenheit (vgl. ebd.,

52). Gleichsam betont er die politische Relevanz eines Kampfes der Kolonisierten

gegen die Entfremdungstendenzen des Kolonialismus auf zwei sich ergänzenden

Ebenen: Gegen dieEpidermisierung derMinderwertigkeit, sprich gegen das in dieHaut

eingeschriebene Gefühl eines mangelhaften Daseins, und damit einhergehend ge-

gen die ökonomisch-historische Situation der kolonialen Epoche. Der soziogene-

tischen Entfremdung des kolonisierten Subjekts setzt Fanon begrifflich die Aner-

kennung entgegen (vgl. ebd., 177f.).

In einer kritischen Auseinandersetzung mit Sartres Seinsethik sowie dessen

politischen Schriften4 erschließt Fanon das existentialistische Problem, in welches

die Kolonisierten geworfen sind. Demnach sei für das schwarze Subjekt »in ei-

ner kolonisierten und zivilisierten Gesellschaft […] jede Ontologie unrealisierbar«

(ebd., 93) und somit die Möglichkeit einer authentischen Anerkennung verunmög-

licht. Aus der Ich-Perspektive sprechend klagt Fanon an, dass sein Körper nicht

in seiner Subjektivität wahrgenommen werde, vielmehr zwinge ihn der weiße Blick

dazu, sich für seinen Körper, seine Rasse und seine Vorfahren verantworten zu

müssen (vgl. ebd., 96f.). Fanon kapituliert vor der Welt der Weißen und erfährt

sich nicht länger als Mensch, sondern als etwas Minderwertiges:

»An jenem Tag, da ich desorientiert war, außerstande, mit dem anderen, dem

Weißen draußen zu sein, dermich unbarmherzig einsperrte, begab ichmichweit,

sehr weit fort von meinem Dasein und konstruierte mich als Objekt. […] Langsam

komme ich in einer Welt an, daran gewöhnt, nicht mehr auf ein plötzliches Auf-

tauchen Anspruch zu erheben. Ich bewege mich kriechend fort. Schon sezieren

mich die weißen, die einzige wahren Blicke. Ich bin fixiert. […] Ich fühle, ich sehe

in diesen weißen Blicken, dass nicht ein neuer Mensch Einzug erhält, sondern ein

neuer Typus Mensch, eine neue Gattung. Eben ein Neger!« (ebd., 96, 99).

Mit dieser erniedrigenden Erkenntnis greift die Entfremdung zwischen Körper

und Welt vollumfänglich. Die Suche nach einem Ausweg hieraus findet in Aus-

einandersetzung mit Sartres Existentialphilosophie statt. Deren Grundannahme

ist die Verantwortung zur Freiheit einer jeden Existenz und somit die Ablehnung

eines jeden Essentialismus des Ichs (vgl. Sartre 1943, 14f.). Daraus ergibt sich ei-

ne klare Trennung zwischen Sein und Phänomen, woraus Sartre die Eigenverant-

wortung des zum Selbstbewusstsein gekommenen Subjekts folgert, die eigenen

4 Fanon setzt sich in SHWM vertiefend mit Sartres Überlegungen zur Judenfrage (1944) und

Schwarzer Orpheus (1948) auseinander. Ersteres dient der Gegenüberstellung von Antisemi-

tismus und Rassismus und der Analyse des antihumanistischen Kerns beider Ideologeme.

Letzteres stellt Sartres Lobesrede derNégritude-Bewegung dar. Fanon schließt hieran an, kri-

tisiert jedoch vehement Sartres orthodox marxistische Reduktion des Rassismus auf einen

Nebenwiderspruch der kapitalistischen Klassenverhältnisse (vgl. Fanon 1952, 115f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 121

Handlungen mit Blick auf das Zukünftige frei bestimmen zu müssen (vgl. ebd.,

95f.; 836f.).

Sartres phänomenologische Ontologie aus Das Sein und das Nichts (1943) greift

kritisch auf die Bewusstseinsphilosophie Georg Wilhelm Friedrich Hegels zurück,

betrachtet diese jedoch nicht im Verhältnis eines synthetisierten Geistes, der über

den Zustand der Selbstentfremdung wieder zu sich zu finden vermag, sondern

über die Absurdität der Freiheit des Seins. Dieser Ansatz Sartres wird in SHWM

als phänomenologische Ontologie des Rassismus konkret. Was Hegel als Negati-

on der Negation bestimmt, um das Subjekt-Objekt-Verhältnis zu versöhnen, ist in

Sartres Aufriss die Nichtung des Nichts, welche die menschliche Existenz zu bestim-

men vermag (vgl. ebd., 84). Die Vermittlung des Subjekts mit der Welt verläuft

hiernach über die Freiheit, das Frei-sein, welches Sartre als ontologisches Prinzip

der Existenz voraussetzt (vgl. ebd.). Seine zentrale Losung, dass der Mensch da-

zu verurteilt sei, frei zu sein, fasst diesen radikalhumanistischen Ansatz treffend

zusammen (vgl. Sartre 1946, 125).

Die Existenz des Bewusstseins für-sich ist somit mit der Absurdität der Welt

konfrontiert. An dieser Stelle zeigt sich im Aufriss Sartres die Entfremdung, in der

das präreflexive Cogito (die Subjektivität) dazu verdammt ist, sich in der Faktizität

dieser kontingenten Konstellation zurechtfinden zu müssen (vgl. Sartre 1943, 119).

Diese ist in die Welt geworfen und somit einer Situation ausgeliefert, in der sie

stets das Andere (das Nichts) nichten, sprich objektivieren muss (vgl. ebd., 173).

Der zur Freiheit seiner eigenen Möglichkeiten verdammte Mensch kann sich in ihr

zu keiner Zeit als Totalität greifen, er steht im ständigen Schatten des Absurden;

Entfremdung erweist sich somit bei Sartre als dauerhafter und unüberwindbarer

Zustand, in dem das Für-sich immer Mangel an sich selbst als absolutes Für-sich

ist (vgl. ebd. 190; Renault 2014, 96). Auch der kolonisierte Mensch folgt dem onto-

logischen Prinzip der Existenz und ist somit zur Freiheit verdammt, auch wenn

ihm diese physisch durch die Kolonialherr*innen geraubt wurde. Fanon begründet

hierin die Notwendigkeit des dekolonialen Kampfes. Demnach sei es eines jeden

Pflicht, die »Freiheit nicht durch [s]eine Wahlen zu verleugnen« (Fanon 1952, 195).

Das schwarze Subjekt wird in eine koloniale Situation, eine weiße Welt geworfen,

welche ihm jegliches Sein als solches abspricht.Wenn Sartre nun die Bewegung des

Für-sich’s als den fortwährenden Entwurf zeichnet, die es ermöglicht, sich selbst

als Sein zu begründen, bedeutet dies ein erstes Bewusstwerden über die eigene

Existenz.

In SHWM beschreibt Fanon, wie er der schmerzlichen Konfrontation mit dem

weißen Blick mit einer Flucht in die Vernunft entgegnet. Diese erscheint zunächst

als antithetischer Moment, um »dem Weißen [zu] zeigen, dass er im Irrtum war«

(ebd., 101f.). Der Versuch, die Welt zu rationalisieren, sollte jedoch an der imma-

nenten Unvernunft des Rassismus scheitern, da es »dem Weißen oblag […], irra-

tionaler zu sein als ich« (ebd., 106). Das teuflische Spiel des Rassismus macht dem

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Daniel Hildebrandt

schwarzen Subjekt auf seiner Suche nach einer eigenen Existenz stets zu einem

»Gefangenen des Höllenkreises«, es »besteh[t] aus Irrationalem; […] Irrational bis

zumHals« (ebd., 100, 106). Dem setzt Fanon die Notwendigkeit der Herausbildung

eines (schwarzen) Bewusstseins in einem Prozess der Selbsterkennung entgegen,

womit er die Möglichkeit der Überwindung der Entfremdung in der Anerkennung

vorbereitet. In der philosophischen Gegenüberstellung von Sartre und Hegel, ver-

sucht Fanon ein Stück weit die Absurdität, die der Kolonialismus ihm entgegen-

bringt, zu rationalisieren. Das kolonisierte Subjekt habe demnach sein Schwarz-

sein in einer weißen Welt für-sich zu realisieren, die im Rassismus konstruierte

Nähe zur Natur zu akzeptieren und sich dieses als einen Moment existentieller Er-

kenntnis anzueignen (vgl. ebd., 109). Fanon fordert in seinem dialektischen Aufriss

somit zwei sich bedingende Momente ein: Zunächst das Bewusstwerden über die

eigene Lage im Kolonialsystem, in dem die eigene Existenz nicht länger geleugnet

wird und daraus resultierend die Aufhebung dieses knechtischen Verhältnisses. Er

hält fest: »In der Welt, in der ich fortschreite, erschaffe ich mich unaufhörlich. Ich

bin solidarischmit dem Sein, insofern ich es überwinde« (ebd., 195). Die Akzeptanz

dieses unfreiwillig gewählten Zustands ist jedoch eine schmerzhafte und zutiefst

zerrüttende Erfahrung:

»[I]ch ergreife dieses Negersein und stelle, Tränen in den Augen, seinen Mecha-

nismus wieder her. […] Ich wollte aufstehen, aber die ausgeweidete Stille floss in

mich zurück, mit lahmen Flügeln. Unverantwortlich, zwischen dem Nichts und

der Unendlichkeit, begann ich zu weinen« (Fanon 1952, 120f.).

Antirassischer Rassismus

Eine Möglichkeit zur Verarbeitung dieses traumatischen Schmerzes sieht Fanon

in der frankophonen Literaturströmung der Négritude, welche in Poesie, Philoso-

phie und politischen Schriften die koloniale Erfahrung verarbeitet. In Schwarzer

Orpheus verdeutlicht Sartre die in der schwarzen Poesie verborgene dialektische

Stärke:

»DieNégritude ist wie die Freiheit Ausgangspunkt und letztes Ziel: es geht darum,

sie vom Unmittelbaren zum Mittelbaren übergehen zu lassen, sie zu thematisie-

ren. Es geht also für den Schwarzen darum, für die weiße Kultur zu sterben, um

für die schwarze Seele wiedergeboren zu werden, wie der platonische Philosoph

für seinen Körper stirbt, um für die Wahrheit wiedergeboren zu werden« (Sartre

1948, 57).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 123

Die Strömung erschließt die Welt durch eine explizit schwarze Vernunft.5 Dies

vollziehe sich in gezwungener Abgrenzung zum technisierten, praktischen Ver-

nunftprinzip der weißenWelt, vermittelt durch Sinnlichkeit und die Wiederaneig-

nung der Sprache durch das Aufbegehren der Poesie (vgl. Fanon 1952, 109). Es ist

eine Wiederaneignung, welche die eigene Stimme aus der Tiefe der unterdrück-

ten Seele erklingen lässt (vgl. ebd., 106f.). Die implizierte Versagung der weißen

Norm beschreibt Fanon im Sinne Sartres als »antirassischen Rassismus« (Sartre

1948, 45) und verortet die Négritude mit den Worten Aimé Césaires als »den gro-

ßen Negerschrei, [mit dem] erschüttert wird in ihren Fugen die Welt« (Fanon 1952,

53f.). Ein Fundament des Kampfes um Anerkennung wird deutlich, denn die Poesie

und die Dichtkunst entfalten sich als negrisches Gefühl und gefühlsbetonte Sensibilität

und somit als Waffen gegen die weiße Überlegenheit (vgl. ebd., 109f.). Fanon be-

schreibt den schwarzen Aufschrei als die Vermählung mit der Welt. In denWerken

der Négritude findet diese idealistische Vorstellung ihren Ausdruck, worin Fanon

die entscheidende Gegenbewegung zur kolonialen Entfremdung sieht: »Ich wur-

de zum Dichter der Welt. […] Endlich war ich anerkannt, ich war nicht mehr ein

Nichts« (ebd., 111).

In dieser ontologischen Negation setzt Fanon in SHWM zur Überwindung des

rassistischen Vorurteils an und bestimmt das schwarze Bewusstsein als jene sub-

jektivierende Kraft, welche sich im Absoluten verlieren kann. Daher gebe es sich

nicht als Mangel, »[es] ist. Es haftet an sich selbst« (ebd., 117). Durch die Befreiung

der Sprache in der Négritude offenbart sich die schwarze Existenz – im Bewusst-

sein über Körper, Geschichte und Welt – als Antithese zum kolonialen Rassismus.

Das kolonisierte Subjekt möchte sich als Absolutes begreifen. Dabei verweist es

durch die Transzendierung der eigenen Erfahrungen auf die rassistische Entzwei-

ung der Welt, wodurch es zum schwarzen An-und-für-sich wird, als welches es die

Vernunft der weißen Welt in Frage stellen kann (vgl. ebd., 117f.).

Schwarzer Knecht, weißer Herr

Das mit Bezug auf Sartres Freiheitsethik erlangte schwarze Selbstbild möchte ich

als einen Moment immanenter Anerkennung beschreiben. Es impliziert die von

Fanon geforderte Solidarität mit dem Sein (ebd., 195), die den Kolonisierten ih-

ren Subjektstatus, ihre menschliche Existenz wiederbringt. Im Abschlusskapitel

aus SHWM schließt Fanon hieran an und sucht in Auseinandersetzung mit der

5 In Abgrenzung zum Begriff der Schwarzen Vernunft, der durch Achille Mbembe in den post-

kolonialen Diskurs eingeführt wurde (vgl. Mbembe 2014), muss Fanons Trennung zwischen

einem allgemeinen menschlichen und einem partikularen, schwarzen Vernunftprinzip als

antithetische Notwendigkeit verstanden werden, welche der dem Rassismus immanenten

Unvernunft entspringt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Daniel Hildebrandt

Herr-Knecht-Dialektik aus Hegels Phänomenologie des Geistes (1807) nach dem his-

torischen Moment, in dem sich das immanente Anerkennungsverhältnis zwischen

schwarzem Knecht und weißem Herrn als ein menschliches transzendieren kann.

In der Phänomenologie des Geistes unternimmt Hegel den Versuch, die allgemei-

ne Bewegungstendenz des Geistes in der Weltgeschichte zu bestimmen. Ausge-

hend von der kleinsten metaphysischen Einheit, dem Bewusstsein, folgert er des-

sen Entwicklung, über das Selbstbewusstsein und die Vernunft, hin zum Geist,

welcher seine Bestimmung in der Synthese des absoluten Wissens findet (vgl. He-

gel 1807, 104f.). Es ist davon auszugehen, dass Fanons Hegel-Lesart stark durch die

existentialistisch-marxistische Werkinterpretation Alexandre Kojèves geprägt ist

(vgl. Descombes 1982, 61f.; Bulhan 1985, 102; Kleinberg 2003). Kojèves Bewertung

des Herr-Knecht-Verhältnisses zeichnet sich durch eine starke Historisierung aus.

Dieser synthetisierenden Geschichtsdialektik (vgl. Fetscher 1958, 8) zufolge, sei die

Möglichkeit eines »Ende[s] der Geschichte[,] durch die vollendete soziale Wech-

selwirkung« bereits gegeben, deren Inhalt »die absolute Vermittlung ist und die

bestehende Selbstständigkeit zum Moment hat« (Kojève 1947, 33). Folglich seien

die Bedingungen der bürgerlichen Gesellschaft mit der französischen Revolution

realisiert und somit eine Grundlage für einen Kampf der Kolonisierten um Aner-

kennung verwirklicht worden.6 Nicht zuletzt die Aufstände auf Haiti 1791 legen ein

historisches Zeugnis für diese Interpretation ab (vgl. Buck-Morss 2011).

In SHWM verdeutlicht sich das Problem der fehlenden Erfahrung der Schwar-

zen mit dem Anerkennungskampf für eine menschlichere Welt, da diese eine der-

artige Auseinandersetzung bisweilen nicht geführt haben (Fanon 1952, 186). Das

Ende der Sklaverei (Fanon bezieht sich hier explizit auf die Geschichte Martini-

ques) sei nicht eigenmächtig erkämpft worden, vielmehr seien die Kolonisierten

vom Herren befreit worden. »Die Umwälzung hat den Schwarzen von außen er-

reicht. Der Schwarze ist agiert worden« (ebd., 185). So gestalte sich die Freiheit der

Kolonisierten lediglich als ein gnädiges Geschenk der Weißen, die ihren Sklaven

6 Mit Blick auf Hegel folgert Kojève, dass der Kampf – gemeint ist an dieser Stelle der konkrete

weltgeschichtliche Kampf zwischen den Klassen wie ihn Karl Marx vor Augen hatte – in der

Französischen Revolution zum lutte finale gekommen sei. Kojèves Analyse setzt Napoleon

Bonaparte als Vollender der Geschichte; er wird zum Gottmensch der Neuzeit und Hegel zu

dessen Prophet. Mit diesem Ende der Geschichte kann sich folglich der Arbeiterknecht ver-

wirklichen, wodurch ein Rückzug in die Innerlichkeit stattfinden kann. Ideologische Kämpfe

um Religion, Philosophie, Freiheit und letztendlich auch um die Anerkennung, können von

nun an, mit der Realisation des Bürgertums als dem herrschenden Konzept, ausgefochten

werden. Es sind die objektiven Bedingungen geschaffen worden, in denen der Mensch die

Existenz im absoluten Wissen subjektiv verwirklichen kann. Im universellen und homoge-

nen napoleonischen Staat findet die Weltgeschichte ihre Synthese, welche den Kampf von

Herren und Knechten zu Ende bringt (vgl. Kojève 1947, 61f.; Ottmann 1977, 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 125

von nun an gestatten mit ihnen an einer Tafel zu speisen (ebd). In einem andau-

erndenDilemmaderUnfreiheit verfestige sich, dass die Kolonisierten den Preis der

Freiheit nicht kennen, da sie nicht um sie gekämpft haben. Im rassistischen Spiel

der europäischen Hegemonie haben sie zwar für die Idee der Freiheit gekämpft,

sei es in der Französischen Revolution oder den Weltkriegen, es sollte jedoch stets

ein Kampf für eine weiße Freiheit und eine weiße Gerechtigkeit bleiben (vgl. ebd.,

186).7 Für das kolonisierte Subjekt gibt es keine Gewissheit durch Anerkennung,

denn dadurch, dass ihm von der weißen Gesellschaft die Hand gereicht wurde,

bleibt es weiterhin als Mythos, als das objektivierte Andere bestehen. Somit ver-

weilen die französischen Schwarzen weiterhin in der Imago der weißen Maske;

sie sind in eine unerträgliche Situation geworfen, in der ihnen die Gewissheit der

Anerkennung im gegenseitigen Bewusstsein fehlt (vgl. ebd., 187f.).

In einem abschließenden Ausblick rekapituliert Fanon das existentielle Di-

lemma der Schwarzen im Kolonialismus und knüpft den Ausweg hieraus an die

Marx’sche Revolutionstheorie an (vgl. ebd., 189; Marx 1852). Das gegebeneMoment

immanenter Anerkennung im Status Quo von Schwarzen und Weißen erscheint

ihm als unzulänglich; Fanon sucht somit weiter im Begriff der Geschichtlichkeit

nach einem Moment transzendentaler Anerkennung. So heißt es: »[Die] Entfrem-

dung aufheben werden diejenigen Neger und Weiße, die sich geweigert haben,

sich in den substanzialisierten Turm der Vergangenheit sperren zu lassen« (Fanon

1952, 191). Die kolonial geschaffenen Kategorien, die Einteilung der Welt in den

schwarz/weiß-Manichäismus, sollen im historischen Prozess negiert und auf den

Scheiterhaufen der Geschichte verbannt werden. Fanons politisches Revolutions-

projekt stellt die Kämpfenden dabei stets in den Anspruch eines universalistischen

Prinzips. Es gehe nicht um vereinzelte Kämpfe, in denen die Vergangenheit zu-

rückerobert werden soll, sondern um eine Revision der ganzen Vergangenheit der

Welt sowie um Solidarität mit jedem Kampf gegen die menschliche Unterjochung

(vgl. ebd., 192). Das revolutionäre Subjekt dieser Fortschrittshoffnung liegt dabei

im mündigen Menschen. Fanon erläutert:

»Meine schwarzeHaut besitzt keine besonderenWerte. […] AlsMensch verpflichte

ich mich, der Gefahr der Vernichtung ins Auge zu sehen, damit zwei oder drei

Wahrheiten ihr Licht auf die Welt werfen. […] Es gibt keine schwarze Mission; es

7 In einer Fußnote expliziert Fanon das Verhältnis von Herrschaft und Knechtschaft und ver-

weist deutlich auf die Differenz der Hegel’schen Dialektik zur kolonialen Situation: »Bei He-

gel geht es um Gegenseitigkeit, hier pfeift der Herr auf das Bewusstsein des Sklaven. Er will

nicht seine Anerkennung, sondern seine Arbeit. Ebenso wenig lässt sich hier der Sklave mit

demjenigen vergleichen, der, sich im Objekt verlierend, in der Arbeit die Quelle seiner Be-

freiung findet. Der Neger will sein wie der Herr. Daher ist er weniger selbstständig als der

Hegel’sche Sklave. Bei Hegel wendet sich der Sklave vomHerren ab und demObjekt zu. Hier

wendet sich der Sklave dem Herren zu und gibt das Objekt auf« (Fanon 1952, 215).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Daniel Hildebrandt

gibt keine weiße Bürde. […] Ich bin kein Gefangener der Geschichte. Nicht in ihr

darf ich nach dem Sinn meines Schicksals suchen« (ebd., 193ff.).

Der »wahre Sprung« hin zu einer transzendentalen Anerkennung liege demgegen-

über darin, »die Erfindung in die Existenz einzuführen« (ebd. 195).Der Erkenntnis-

gewinn über die eigene historische Lage liegt in der Eigenverantwortlichkeit eines

jeden existentialistischen Imperativs.

3. Die Rezeptionsgeschichte Fanons

Aus der Biografie Fanons lässt sich dessen Verhältnis zur Epoche bestimmen. Sein

Werk begleitet das Ende des Kolonialismus und ist geprägt durch die Phase der

Dekolonisierung, die nach dem Ende des zweiten Weltkriegs global um sich greift.

Insbesondere VdE zeugt hiervon (vgl. Wolter 2001, 24). Die geisteswissenschaftli-

che Reflektion von dessen Arbeiten, als auch die aus der dekolonialen Erfahrung

gereifte PostkolonialeTheorie verselbstständigten sich posthum, denn Fanon sollte

weder die Befreiung Algeriens von der französischen Kolonialherrschaft noch das

realpolitische Scheitern seiner in VdE formulierten Hoffnung auf nationale Souve-

ränität und sozialistische Demokratisierung der afrikanischen Staaten miterleben

(vgl. Fanon 1961, 226f.). In diesem Klima gestaltete sich die Rezeption seiner Werke

in widersprüchlicher Art und Weise. Auch wenn Fanon seine in SHWM formulier-

ten Ansätze in der algerischen Zeit ab 1953 weitestgehend unbeachtet lassen sollte,

zeigt sich insbesondere hierin sein humanistischer Anspruch vollumfänglich. Die

historische Transformationsphase, in der beide Werke entstehen, wirkt sich in un-

terschiedlicher Weise auf die Rezipient*innen Fanons aus (vgl. Gordon 1996, 1f.).

In der 2001 erschienen Untersuchung von Udo Wolters, dessen Buch Das obskure

Subjekt der Begierdedie bisweilen einzige umfangreiche Analyse von Fanons Gesamt-

werk im deutschsprachigen Raumdarstellt, werden entsprechend zwei Stränge der

Rezeption unterschieden: ein traditionsmarxistisch-materialistischer und ein kul-

turtheoretisch-postkolonialer Ansatz. Wolter wirft hierbei die Frage auf, wie Fa-

non zu einem Begründer des klassischen Antikolonialismus der nationalen Befrei-

ungsbewegungen und eines anti-foundationalist Postkolonialismus zugleich wer-

den konnte und hinterfragt die jeweilige Lesart kritisch (vgl. Wolter 2001, 14).

Fanon als Klassenkämpfer?

Was beide Zugänge zunächst eint und was unmittelbar ins Zentrum der Kritik zu

rücken hat, ist die partikulare Fokussierung auf einzelne Anteile von Fanons Wir-

ken, verbundenmit einer jeweiligen theoretischen Zielvermittlung. Bei der Zusam-

menführung der Inhalte der von Wolter bestimmten Schwerpunktlegungen zeigt

sich, dass die politische Fanon-Lesart der antiimperialistischen Linken sich vor

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 127

allem auf die Lektüre von VdE beschränkt und den materialistischen Schwerpunkt

in dessen Analyse verfolgt.8 In den Fokus der marxistischenTheoretiker*innen der

1960/70er-Jahre rücken dabei Begriffe wie Gewalt, Kampf und nationale Befreiung,

sprich jene Kategorien, welche in VdE anhand zeithistorisch aktueller Befreiungs-

kämpfe entwickelt werden (vgl. Fanon 1961, 27f.). In dieser politischen Wendung

werden die hegelianische Anerkennungsdialektik sowie die psychoanalytische Sub-

jekttheorie weitestgehend ausgeklammert und somit die Methodologie aus SHWM

aufgegeben. Vielmehr begibt sich die marxistische Bewegungslinke verbissen auf

die Suche nach einem revolutionären Subjekt, welches sie in den sprichwörtlichen

Verdammten dieser Erde zu finden hofft. Für Fanon lässt sich ein solches revo-

lutionäres Subjekt konkret in den bäuerlichen Massen der kolonisierten Staaten

verorten. In VdE wird diese Vorreiterrolle der subproletarischen Landarbeiter*in-

nen als die »[g]egenseitige Begründung von Nationalkultur und Befreiungskampf«

vertiefend ausgeführt (ebd, 181f.). Der klassenkämpferische Impetus verweist je-

doch zugleich auf einen theoretischen Widerspruch zu der Forderung nach huma-

nistischer Gleichheit, wie sie noch in SHWM eingefordert wurde. Wolters folgend,

hier schließe ich mich an, erweist sich die Portraitierung eines Fanons der blo-

ßen Klassenkämpfe als unzureichend. Die politische Darstellung verweilt als eine

partikulare Ideologisierung von dessen phänomenologischer Mehrebenenanalyse

entfernt.

… oder als postkolonialer Denker?

Die Rezeption der poststrukturalistisch geprägten Wissenschaften, die an Fanon

anzuknüpfen vermag und sich mit dem cultural turn in den Sozial- und Geisteswis-

senschaften ab den 1980er-Jahren verselbstständigte, legt ihren Interessenschwer-

punkt wiederum auf die subjekttheoretischen Anteile, die primär in SHWM ge-

zeichnet werden. Darin findet ein Rückgriff auf Begriffe wie Kultur, Sprache und

Identität statt (vgl. Said 1994; Hall 1996; Mbembe 2014). Diese zusammenfassende

Darstellung wird zugegebenermaßen nicht volllängst den umfangreichen Zugän-

gen der Autor*innen der Postcolonial Critique gerecht, jedoch zeichnet sich eine

Tendenz ab, die Fanons scheinbar überholten Universalismus und seine dialekti-

sche Methode durch Konzepte wie Hybridität, Differentialität und Dekonstrukti-

on zu ersetzen versucht. Während in der traditionsmarxistischen Rezeption der

1960er/70er die Rolle des Kampfes um Anerkennung zur Rolle des dekolonialen

Befreiungskampfes überhöht wurde, vollzieht sich im postkolonialen Verständnis

eine völlige Abkehr von dessen Bestreben, die Totalität ökonomischer und dauer-

hafter Entfremdung der Kolonisierten und die dem zu Grunde liegenden histori-

8 Zu nennen sind u. a. die analytischen Schriften von Hussein M. Adam, Renate Zahar, Ced-

ric Robinson und gegenwärtig Peter Hudis, in denen eine politische Begriffsgeschichte der

dekolonialen Kategorien Fanons verfolgt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Daniel Hildebrandt

schenWidersprüche aufzuheben. Beim Blick auf das vielzitierte, vonHomi Bhabha

verfasste Vorwort zur englischen Ausgabe von SHWM wird dies deutlich. Darin

formuliert Bhabha Kritik an Fanons Festhalten an der Hegel’schen Herr-Knecht-

Dialektik und verwirft dementgegen die Möglichkeit einer gegenseitigen Aner-

kennung zu Gunsten eines Differenzdenkens, aus welchem heraus er den Begriff

der Kultur in den Mittelpunkt möglicher politischer Interventionen stellt (Bhabha

1986, XXXIIIf.). Bhabha fragt sich: »Can there be life without transcendence? Pol-

itics without the dream of perfectibility?« Und argumentiert wider Fanon: »Unlike

Fanon, I think the non-dialecticalmoment of Manicheanism suggests an answer. […]

it is possible, I believe, to redeem the pathos of cultural confusion into a strategy

of political subversion« (ebd., XXXIII).

Hierin bestätigt sich Bhabhas Abkehr von der Notwendigkeit einer Negation

der Negation als historisches Ziel dekolonialer Politik, vielmehr verlagert er den

Fokus der Kritik auf die Machtverhältnisse von Repräsentation, Identität und Au-

torität. Dies bedeutet jedoch die Abkehr von einer Gesellschafts- und vor allem von

einer konkreten Herrschaftskritik des Kolonialismus. Das subversive Potential, die

strategy of subversion wird indessen an Körper und Subjektivität des*der Einzelnen

gebunden und somit die von Fanon angestrebte Anerkennungsdialektik zu einer

Art positiven und mystischen Rückgewinnung einer schwarzen Authentizität ver-

klärt. Die poststrukturalistische Interpretation von SHWM, und damit die schein-

bare Aufgabe des marxistisch-existentialistischen Zugangs desWerks, steht jedoch

im Widerspruch zu der von Fanon formulierten Kritik, bspw. dessen Abarbeitung

an den Inhalten der Négritude-Bewegung (vgl. Wolter 2001, 39; Fanon 1952, 53f.).

Die gegenläufige Lesart Bhabhas lässt sich am Beispiel von dessen Verweis auf

Fanons Essay AlgeriaUnveiled (1959) (dt: Der Schleier) weiterführend verdeutlichen. In

diesem Text zeigt sich Fanons dialektische Argumentationsweise vollumfänglich.

Er untersucht darin die Rolle des islamischen Schleiers, dem Haïk, in der algeri-

schen Revolution und beschreibt wie die algerischen Frauen durch ihre Mitarbeit

am antikolonialen Widerstand gegen die französischen Besatzer*innen gleichsam

mit der patriarchalen Unterdrückung der autochthonen Kultur brechen konnten.

Fanon schreibt:

»Es besteht […] im Verlauf der Kolonisierung in Algerien eine sehr konkrete, wahr-

nehmbare historische Dynamik des Schleiers. Zu Anfang ist der Schleier ein Wi-

derstandsmechanismus, seinWert bleibt jedoch für die soziale Gruppe sehr hoch.

Man verschleiert sich aus Tradition, wegen der strengen Geschlechtertrennung,

aber auch, weil der Besatzer Algerien entschleiern will. In einem zweiten Schritt er-

gibt sich der Umbruch anlässlich der Revolution und unter ganz bestimmten Um-

ständen. Der Schleier wird im Zuge der revolutionären Aktion abgelegt. Das Be-

dürfnis, den psychologischen oder politischen Offensiven der Besatzer eine Nie-

derlage zu bereiten, wandelt sich nun zu einem Mittel zum Zweck, einem Werk-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 129

zeug. Der Schleier hilft Algerien, die neuen Probleme zu bewältigen, mit denen

sie der Kampf konfrontiert« (Fanon 1959, 66).

Durch den aktiven Eintritt in den Widerstandskampf sind die algerischen Frauen

dazu gezwungen, die objektivierende Uniform (vgl. ebd., 8) des Schleiers abzu-

legen, gleichzeitig ermöglicht dies den Ausbruch aus der patriarchalen Familien-

struktur in die öffentliche Sphäre, in welcher die Frauen unverschleiert ein neues

Körpergefühl erfahren können als auch aktiv agieren müssen (vgl. ebd., 34f.). Am

Ende dieses Prozesses hat sich, so Fanon, durch die Teilhabe am Kampf ein Be-

wusstsein über das eigene Sein, aber auch ein neuer Blick auf die familiären Herr-

schaftsbeziehungen postulieren können. »Es sind die Erfordernisse des Kampfes,

die in der algerischen Gesellschaft neue Haltungen, neuen Verhaltensweisen, neue

Erscheinungsformen bewirken« (ebd., 66).

Bhabha bezieht sich im Vorwort zu SHWM ebenfalls auf das Schleier-Essay und

schreibt:

»In Fanon’s essay Algeria Unveiled the colonizer’s attempt to unveil the Algerian

woman does not simply turn the veil into a symbol of resistance; it becomes a

technique of camouflage, a means of struggle – the veil conceals bombs. […] As

the ›veil‹ is liberated in the public sphere, circulating between and beyond cultural

and social norms and spaces, it becomes the object of paranoid surveillance and

interrogation« (Bhabha, 1986, XXXIV).

Erstaunlicherweise verfehlt Bhabha es, die von Fanon stark gemachte Rolle des

Kampfes und die der vergesellschaftenden Wirkmacht des Haïk in den Fokus zu

nehmen; vielmehr kulturalisiert er die Bedeutung des Schleiers und schreibt diese

diskurstheoretisch in die symbolische (Neu-)Ordnung der algerischen Traditionen

ein. Bhabha bestreitet keineswegs das emanzipatorische Potential des revolutio-

nären Kampfes, jedoch scheint er die soziohistorische Dimension und die patri-

archalen Zwänge, welche Fanon durchaus zu betonen weiß, weitestgehend auszu-

blenden und spricht primär von kulturellen und sozialen Normierungen, die durch

die Symbolik der Entschleierung neu verhandelt werden müssen, anstatt von den

materiellen Verhältnissen der kolonialen Herrschaftsbeziehungen.

Der Verweis auf Bhabhas Interpretation des Schleier-Essays zielt nicht darauf

ab, dessen Anliegen als durch und durch fehlerhaft zu skizzieren und auch nicht

darauf, die postkoloniale Lesart Fanons von vornherein als abwegig zu diskreditie-

ren. Jedoch gilt es die argumentativen Leerstellen aufzuzeigen, bspw. das Überge-

hen des hegelianisch-existentialistischen Kerns der Fanon’schen Argumentation,

der Möglichkeit, durch den aktiven Kampf zum Bewusstsein über die Möglichkeit

der Befreiung voranzuschreiten (vgl. Wolter 2001, 216f.). Eben diese Leerstellen er-

geben sich aus der partikularen Anwendung bzw. dem bewussten Zurückstellen

ganzer Denklinien, welche die Elementaridee aus SHWM mittragen. So hat sich

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Daniel Hildebrandt

gezeigt, dass sowohl die traditionsmarxistische als auch die kulturtheoretische Re-

zeption Fanon von seinem eigentlichen Denken entfernt, in dem sie ihn lediglich

interpretieren anstatt zu analysieren; der Autor wird zur ideellen Projektionsflä-

che. Mit Ania Loomba lässt sich die Kritik an beiden Traditionslinien treffend zu-

sammenführen. Sie hält fest: »Both these Fanons – the one who embodies post-

structuralist angst, and the one who embodies revolutionary fervour – are cast in

the very images that the critics would like to project of themselves« (Loomba 1998,

147).

Wie weiter mit Fanon?

Auch mit dem formalen Ende des Kolonialismus zeigen sich die gesellschaftlichen

und ökonomischen Nachwirkungen bis heute in weitreichender, teils gewaltvoller

Form. Ein Moment gegenseitiger Anerkennung, wie ihn sich Fanon erhofft hat, ist

bei weitem nicht in Sicht. Aktuelle Geschehnisse wie der Mord an George Floyd in

den USA und die dadurch neuentflammte globale Black Lives Matter Protestbewe-

gung weisen eindrucksvoll darauf hin. Fanons Konzept, vor allem seine in SHWM

stark gemachte Anerkennungstheorie, können einen Beitrag zu der Debatte um

die gesellschaftliche Stellung von schwarzen Menschen leisten.

In meinem Beitrag konnte ich aufzeigen, wie mit Fanon eine antirassistische

Dialektik hin zu einem humanistischen Ideal ermöglicht wird, in dem einerseits

eine schwarze Identitätsbildung stattfinden und zeitgleich ein Kampf gegen die

entmenschlichende schwarz/weiß-Dichotomie geführt werden kann. Die Rezepti-

onsgeschichte zeigt, inwiefern eine kritische Einordnung, als auch eine vollständi-

ge Durchdringung des Werks notwendig sind. Die Stärke von SHWM liegt in der

interdisziplinären Analyse, an welche es meines Erachtens anzuknüpfen gilt. Den

Kolonialrassismus als eine gesellschaftliche Neurose zu fassen und bekämpfen zu

wollen bedeutet, Subjekt- als auch Gesellschaftsanalyse vollumfänglich zu betrei-

ben. Die kritische Bewertung der Rezeption fordert demnach ein, Fanon weder

auf- noch abzuwerten, sondern ihn kritisch-reflexiv auf seine Anwendbarkeit für

weitere geisteswissenschaftliche Analysen zu prüfen (Gordon 1996, 5). Demnach

schlage ich vor, SHWM ideengeschichtlich als einen Grundlagentext zu verstehen,

dessen Bedeutung darin besteht, psychiatrische Praxiserfahrungen, Psychoanaly-

se und gesellschaftstheoretische Erkenntnis miteinander zu verknüpfen, um so-

mit die Totalität des kolonialen Herrschaftsverhältnis überwinden zu können. Eine

derartige Anwendung Fanons lässt sich exemplarisch in der psychoanalytisch-fe-

ministischen Kritik Rey Chows als auch in der Wertkritik des Kolonialismus nach

Peter Schmitt-Egener finden (vgl. Chow 1999; Schmitt-Egener 1976). In diesem Sin-

ne gilt es an Fanons Imperativ anzuschließen, uns nicht »in den substanzialisierten

Turm der Vergangenheit sperren zu lassen« (Fanon 1952, 191) und dafür zu sorgen,

»immer ein Mensch zu sein, der fragt« (ebd., 197).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung 131

Literaturverzeichnis

Adler, Alfred. 1912. Über den nervösen Charakter. Grundzüge einer vergleichenden Indivi-

dualpsychologie und Psychotherapie. Paderborn: Outlook.

Bhabha, Homi K. 1986. »Forward.« In Fanon, Frantz. 1952. Black Skin, White Masks,

herausgegeben von Homi K. Bhaba, xxi-xxxvii. London: Pluto Press.

Buck-Morss, Susan. 2011.Hegel undHaiti – Für eine neueUniversalgeschichte. Frankfurt

a. M.: Suhrkamp.

Bulhan,Hussein Abdilahi. 1985. Frantz Fanon and the Psychology ofOppression.Boston:

Plenum Press.

Cherki, Alice. 2001. Frantz Fanon – Ein Portrait. Hamburg: Edition Nautilus.

Chow, Rey. 1999. »The politics of admittance: female sexual agency, miscegnation

and the formation of community.« In Frantz Fanon – Critical Perspectives, heraus-

gegeben von Anthony Alessandri, 34-56. New York: Routledge.

Claussen, Detlev. 1994. »Ein Signal für die Verdammten. Frantz Fanons Kritik des

kulturellen Rassismus. + Kommentar.« In Claussen, Detlev. Was heißt Rassismus?,

185-202. Darmstadt: WBG.

Descombes, Vincent. 1982. Das Selbe und das Andere. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1952. 2013. Schwarze Haut, weiße Masken.Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1959. 2018. Der Schleier.Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1961. 1969. Die Verdammten dieser Erde. Hamburg: Rowohlt Taschen-

buch.

Fetscher, Iring. 1975. »Vorwort des Herausgebers zur deutschen Erstausgabe/Vor-

wort zur Neuauflage.« In Kojève, Alexandre. 1975. Hegel – Eine Vergegenwärtigung

seines Denkens. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes, 7-19. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Freud, Anna. 1964. 1984. Das Ich und die Abwehrmechanismen. Frankfurt: Fischer.

Gordon, Lewis. 1996. Fanon – A Critical Reader, herausgegeben von dems. Oxford:

Blackwell.

Hall, Stuart. 1996. »The After-Life of Frantz Fanon: Why Fanon? Why now? Why

Black Skin, White Maskes?« InThe Fact of Blackness. Frantz Fanon and Visual Rep-

resentation, herausgegeben von Alan Read, 12-37. London, Seattle: Bay-Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1807. 1978. Phänomenologie des Geistes. Stuttgart:

Reclam.

Hobsbawn, Eric. 1998. Das Zeitalter der Extreme: Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts.

München: dtv.

Hudis, Peter. 2015. Frantz Fanon: Philosopher of the Barricades. Chicago: Pluto Press.

Kleinberg, Ethan. 2003. »Kojève and Fanon: The Desire for Recognition and the

Fact of Blackness.« In French Civilisation and its Discontents: Nationalism, Colonia-

lism, Race (After the Empire), herausgegeben von Tyler Stovall, Georges van den

Abbeele, 115-128. Lanham: Lexington Books.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Daniel Hildebrandt

Kojève, Alexandre. 1947. 1975. »Zusammenfassender Kommentar zu den ersten

sechs Kapiteln der Phänomenologie des Geistes.« In ders. Hegel – Eine Vergegen-

wärtigung seines Denkens. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes, 48-89. Frank-

furt a. M.: Suhrkamp.

Loomba, Ania. 2005. Colonialism/Postcolonialism. Abingdon: Routledge.

Marx, Karl. 1852. 2016. »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte.« In Karl

Marx, Friedrich Engels – Gesammelte Werke, 327-448. Köln: Anaconda.

Mbembe, Achille. 2014. Kritik der schwarzen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ottmann,Henning. 1977. Individuum undGemeinschaft bei Hegel. Bd. I –Hegel im Spie-

gel der Interpretationen. Berlin: De Gruyter.

Renault, Alain. 2014. »Von der Subjektivität ausgehen. Bemerkungen zur Transfor-

mation des Subjekts bei Jean-Paul Sartre.« In Jean-Paul Sartre. Das Sein und das

Nichts, herausgegeben von Bernard Schumacher, 163-215. Berlin: De Gruyter.

Said, Edward. 1994. Kultur und Imperialismus. Frankfurt a. M.: Fischer.

Sartre, Jean-Paul. 1943. 1993. Das Sein und das Nichts.Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1944. 1994. Überlegungen zur Judenfrage. Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1946. 1994. Der Existentialismus ist ein Humanismus. Hamburg: Ro-

wohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1948. 1965. »Schwarzer Orpheus.« In Schwarze und weiße Literatur.

Aufsätze zur Literatur 1946-1960, 39-85, Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1957. 1968. »Der Kolonialismus ist ein System.« In Kolonialismus

und Neokolonialismus. Sieben Essays, 5-21, Hamburg: Rowohlt.

Sartre, Jean-Paul. 1961. 1969. »Vorwort von Jean-Paul Sartre.« In Franz Fanon. Die

Verdammten dieser Erde, 7-26. Hamburg: Rowohlt.

Schmitt-Egener, Peter. 1976. »Wertgesetz und Rassismus. Zur begrifflichen Genesis

kolonialer und faschistischer Bewußtseinsformen.« In Gesellschaft – Beiträge zur

Marxschen Theorie, Bd. 8/9, herausgegeben von Hans-Georg Backhaus, 350-404.

Berlin: Suhrkamp.

Schumacher, Bernhard. 2014. »Philosophie der Freiheit: Einführung in Das ›Sein

und das Nichts‹.« In Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, herausgegeben von

dems, 1-19. Berlin: De Gruyter.

Wolter, Udo. 2001. Das obskure Subjekt der Begierde. Frantz Fanon und die Fallstricke des

Subjekts der Befreiung.Münster: Unrast.

Zahar, Renate. 1969. Kolonialismus und Entfremdung. Zur politischen Theorie Frantz Fa-

nons. Frankfurt a. M.: Europäische Verlagsanstalt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-

philosophischen Historiographie1

Grundlegende Überlegungen zu einer interkulturell

orientierten Philosophie

Ram A. Mall

1. Ein Wort zuvor: Interkulturelle Philosophie oder
zur »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie oder zur Pluralität
der Geburtsorte der Philosophie

»Why Philosophy Must Go Global« A Manifesto – Jonardon Ganeri2

 

»Wir sind auf dem Wege vom Abendrot der europäischen Philosophie durch die

Dämmerung unserer Zeit zur Morgenröte der Weltphilosophie.« – Karl Jaspers

(1977, 121)

Diese fast prophetisch klingenden Worte dieser beiden weltphilosophisch orien-

tierten Philosophen mögen manchen ein wenig gestelzt erscheinen, aber sie wei-

sen auf die Notwendigkeit eines längst überfälligen weltphilosophischen Diskurses

hin. Der europäische philosophische Diskurs ist zweifelsohne ein großartiger Dis-

kurs, aber er ist kein Menschheitsdiskurs.

Immer wo und immer wenn Philosophie konkrete Gestalt gewinnt, geschieht

dies in einer bestimmten Kultur, in einer bestimmten Sprache und an einem be-

stimmten Ort. Dies heißt »Orthaftigkeit« der Philosophie. Philosophie aber geht in

keiner bestimmten Sprache, in keiner Tradition und an keinem Ort ausschließlich

1 Dieser Aufsatz ist eine überarbeitete, erweiterte und aktualisierte Fassungmeines Vortrages

»Interkulturelle Philosophie –was sie ist undwas sie nicht ist«, gehalten am 14. 4. 2017 an der

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg im Rahmen der Vortragsreihe »Jenseits.Warum

die Philosophie keine Heimat hat. Beiträge zur interkulturellen Philosophie.«

2 »The world of academic philosophy is now entering a new age, one defined neither by colo-

nial need for recognition nor by postcolonial wish to integrate… We are entering what we

might call ›the age of re-emergence‹ […]« (Ganeri 2016, 136).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Ram A. Mall

auf: das heißt »Ortlosigkeit« der Philosophie. Wenn es eine ›de perenni philoso-

phia‹ gibt, und es gibt sie zumindest im Sinne einer regulativen Idee, im Sinne

eines ›noematischen Korrelats‹ oder im Sinne eines Leuchtturms, der alle Philo-

sophien anzieht, dann geht sie allerdings in keiner Philosophie restlos auf. Alle

Philosophien der Welt sind daher Kompasse zu diesem einen Leuchtturm hin. Es

ist eine hausgemachte, je selbstverschuldete Anmaßung derwestlichen Philosophie

gewesen, sich zu singularisieren und in einem Atemzug zu universalisieren. Die-

ser selbstverschuldete Anspruch war und ist eine Art theoretische Gewalt, die als

Anspruch theoretisch lächerlich seinmag, aber deren tragische Seite darin besteht,

dass er sich in der Komplizenschaft mit der kolonialen Macht weltweit durchge-

setzt hat. Nicht dass es keine Widerstände dagegen gab und gibt, aber die theore-

tisch besseren Argumente konnten sich gegen die kolonial-imperialistische Macht

nicht durchsetzen.Die Rede von der ›Macht der besseren Argumente‹ ist zwar rech-

tens und verständlich, aber sie erlebt ihre Grenze dort, wo die Argumente selbst die

Form der Gewalt annehmen. Und genau dies geschah im Namen der ›kolonialen

Vernunft‹ in der lang andauernden Zeit des Kolonialismus.

2. Zur interkulturellen Philosophie

Die Konzeption einer interkulturellen Philosophie, einer interkulturellen philoso-

phischen Orientierung möchte ich hier kurz folgendermaßen darstellen: Erstens,

was sie nicht ist und zweitens, was sie ist.

Was sie nicht ist:

1. Interkulturelle Philosophie ist nicht ausschließlich der Name einer bestimmten

philosophischen Konvention, einer bestimmten philosophischen Disziplin, sei

sie europäisch oder nicht-europäisch, denn eine solche Sicht führt zum Kultu-

ralismus, zum Provinzialismus und verhindert einen offenen interkulturellen

Diskurs im weltphilosophischen Kontext.

2. Unsere These von der »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie lehnt die uni-

verselle Singularität eines bestimmten Geburtsortes der Philosophie ab und

plädiert für die These von einer Pluralität der Ursprungsorte wie z. B. China,

Indien, Europa, um nur einige Geburtsorte der Philosophie zu nennen.

3. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Eklektizismus der verschiedenen

philosophischen Traditionen, deren Darstellung nebeneinander über die Phi-

losophiegeschichte fast im Sinne einer Buchbinderkunst heute noch zu finden

ist.

4. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine bloße Abstraktion, formal-lo-

gisch und per definitionem dingfest gemacht. Eine solche methodologisch-

apriorische, ja essentialistische wie ideologische Bestimmung hilft uns wenig.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 135

5. Angesichts der de facto bestehenden pluralistischen Situation der philosophi-

schen Szene in dem heutigen Weltkontext der Kulturen geht es bei der inter-

kulturellen Philosophie auch nicht um einen Notbehelf. Mit anderen Worten

darf die interkulturelle Philosophie nicht auf ein bloßes, aus der Not gebore-

nes philosophisches Konstrukt reduziert werden.

6. Bei der interkulturellen Philosophie geht es auch nicht um eine Ästhetisierung,

um ein schwärmerisch romantisches und exotisch dilettantisches Interesse für

das Außereuropäische. Dafür ist das Anliegen der interkulturellen Verständi-

gung viel zu ernst.

7. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Ort der Kompensation, bei dem

anderen das zu finden,was einem zuHause fehlt. In diesemSinne hatman auf-

grund von Vorurteilen und Unkenntnissen von der europäischen Philosophie

und von der‹ asiatischenWeisheit‹ gesprochen (Philosophie und Philousia).Das

Außereuropäische war dabei das Exotische, das anzieht und auch abstößt.

8. Interkulturelle Philosophie ist auch kein Ableger der Postmodernität, auch

wenn diese jene bejaht und unterstützt. Es ist freilich richtig, dass ein

gewisser Zusammenhang besteht zwischen interkulturell-philosophischer

Dekolonisierung und Dekonstruktion.

9. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine trans-kulturelle Philosophie,

wenn dieser Terminus eine außerhalb respektive oberhalb der mannigfaltigen

philosophischen Traditionen stehende apriorische Instanz meinen soll. Eine

solche Sicht wäre philosophisch ideologisch, essentialistisch und apriorisch.

10. Es ist ein grundverkehrtes Missverständnis zu meinen, interkulturelle Philoso-

phie sei eine Beschäftigung mit außereuropäischen Kulturen und Philosophi-

en.

11. Es gibt namhafte europäische Philosoph*innen, die aus mangelhafter Kenntnis

und aus selbstverschuldeter Universalisierung der europäischen Philosophie

die pluralen Geburtsorte der Philosophie singularisieren und Griechenland als

den einzigen Geburtsort der Philosophie betrachten.

12. Die beiden griechischen Philosophiehistoriker Lukian von Samosata und Dio-

genes Laertius (2./3. Jh. n. Chr.) vertraten zwei entgegengesetzte Positionen

hinsichtlich des eigentlichen Geburtsorts der Philosophie. Lukian von Samosa-

ta postulierte‹ dass die Königin der Philosophie zuerst den Inder*innen, dann

den Äthiopier*innen und schließlich den Griech*innen erschienen sei. Dem-

gegenüber behauptete Diogenes Laertius, Philosophie sei ausschließlich eine

griechische Leistung und nicht eine der Barbaren. Husserl, Heidegger, Gada-

mer u. a. übernahmen die Ansicht von Diogenes Laertius.

13. Es mutet seltsam an, wenn europäische Fachphilosoph*innen der indischen

Philosophie z. B. vorwerfen, sie sei zu religiös, zu spirituell, während dieTheo-

log*innen die indischen Religionen für zu philosophisch halten. In beiden Fäl-

len wird der »tertium comparationis« vor allem Vergleich ab ovo dingfest ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Ram A. Mall

macht. Mit anderen Worten ist für die Philosoph*innen Philosophie eine aus-

schließlich europäische Leistung,während für dieTheolog*innen die eigentlich

wahre Religion nur das Christentum ist. Man begeht hier den Fehler ›partem

prototo‹.

14. Philosophie qua Philosophie macht keine Sprache zu ihrer einzigen Mutter-

sprache. Sie ist polylogisch und spricht z. B. chinesisch, Sanskrit, griechisch

oder auch deutsch. Es ist zwar wahr, dass Sprachstrukturen die jeweilige

Denkstruktur bestimmen. Diese fesseln sie jedoch nicht ganz. Ein Studium

der Philosophiegeschichte unterschiedlicher Traditionen belegt dies. Lao Tzu

und Konfuzius, Nagarjuna und Shankara, Parmenides und Heraklit, Hegel

und Schopenhauer, Kant und Nietzsche belegen dies. Was Philosoph*innen

aller Traditionen dabei verbindet, sind eher die philosophischen Probleme und

Fragestellungen als die Antworten.

Was interkulturelle Philosophie ist

1. Interkulturelle Philosophie ist der Name einer geistigen und philosophischen

Einstellung, Einsicht, Überzeugung und Attitude, die alle kulturellen Prägun-

gen der einen ›philosophia perennis‹ wie ein Schatten begleitet und verhindert,

dass sich die kulturellen Prägungen in den absoluten Stand setzen.

2. Methodisch verfährt sie dabei so, dass sie kein Begriffssystem unnötig privile-

giert, für einen methodisch-epistemischen Pluralismus plädiert und stets auf

eine begriffliche Konkordanz aus ist.

3. So leistet sie einen wesentlichen Beitrag zu einem befreienden Diskurs. Man

könnte analog zur »befreiendenTheologie« von einer interkulturell orientierten

»befreienden Philosophie« sprechen. Es ist eine hausgemachte Angst zu mei-

nen, interkulturelle Philosophie dekonstruiere die Begriffe Wahrheit, Kultur,

Religion und Philosophie. Was sie jedoch deutlich werden lässt, ist der extrem

essentialistische und verabsolutierende Gebrauch, der von diesen Begriffen ge-

macht worden ist und zum Teil immer noch gemacht wird. Ist Philosophie

etwas Universelles, was sie zweifelsohne ist, so kann sie nicht die Verabsolutie-

rung einer bestimmten philosophischen Konvention sein. Wird Relativismus

verabsolutiert, so wird er zum Absolutismus.Mit diesem Anspruch hat das Ad-

jektiv »europäisch« lange gelebt.

4. Interkulturelle Philosophie indiziert demnach einen Konflikt, weil die ver-

nachlässigten philosophischen Kulturen, die lange aus Ignoranz, Arroganz

und auch wegen diverser außerphilosophischer Faktoren missverstanden

und unterdrückt wurden, im heutigen Weltkontext der Philosophie ihre

Gleichberechtigung einklagen. Und dies tun sie zu Recht.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 137

5. Interkulturelle Philosophie stellt auch einen Anspruch dar, weil die nicht-euro-

päischen Philosophien und Kulturen sich mit ihren je eigenen Fragestellungen

und Lösungsansätzen am weltphilosophischen Diskurs beteiligen wollen.

6. So stellt interkulturelle Philosophie auch einen Emanzipationsprozess dar, wo-

bei festzuhalten bleibt, dass es hierbei nicht um eine Emanzipation im engeren

Sinne der innereuropäischen Emanzipation im Zeitalter der Aufklärung geht,

sondern um eine Emanzipation des nicht- und außereuropäischen Denkens

von seinen Jahrhunderte, ja sogar Jahrtausende alten in Europa entstandenen

einseitigen Bildern. Die europäische Aufklärung ist zwar eine großartige Leis-

tung gewesen, aber sie war auch janusköpfig, denn sie verletzte gerade die

Ideale der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit im Zeitalter der europäischen

Kolonialisierung. Die Hauptrichtung (der Mainstream) der europäischen Auf-

klärung, verbundenmit so großen Namen wie z. B. Locke, Voltaire, Kant,Mon-

tesquieu, Smith undHumewar philosophisch zutiefst fundamentalistisch, un-

demokratisch, menschenrechtsfeindlich und sogar rassistisch. Denn hat nicht

Kant die weiße Rasse als die Kulmination der Menschheit bezeichnet, Hume

die Schwarzen mit Papageien verglichen? War nicht Locke, der sogenannte Va-

ter der Toleranzphilosophie, ein Aktionär in einer Sklavenhandelsfirma?3 Für

diese viel zu eurozentrischen Mainstreamaufklärer war Vernunft ausschließ-

lich europäisch. Freilich gab es auch eine radikal humanistische, demokrati-

sche und an Menschenrechten orientierte aufgeklärte Aufklärung. Hier sind

Namen wie z. B. D’holbach, Diderot, Condorcet und Spinoza zu nennen. Diese

radikale, menschenrechtsfreundliche Aufklärung wurde von allen damaligen

Regierungen und von allen Kirchen verurteilt, weil sie für universale Gleich-

heitsrechte plädierte und für die Emanzipation schwarzer Menschen eintrat

(vgl. Israel 2001).

7. Interkulturelle Philosophie ist dann die Einsicht in die Notwendigkeit, Philoso-

phiehistorie von Grund auf neu zu konzipieren und zu gestalten. Mit anderen

Worten geht es um eine interkulturell-philosophisch orientierte ›Konzeption

einer Historiographie der Philosophie‹. Hegels ›Historiographie der Philoso-

phie‹ ist eine großartige Leistung und ist eine der wenigen umfassenden Ein-

leitungen in die ›Geschichte der Weltphilosophie‹. Sie ist jedoch heute zu eng,

zu eurozentrisch. Es muss heute vielmehr darum gehen, eine ›weltphiloso-

phische Orientierung‹ in die Geschichte der Philosophie hineinzutragen. Die

interkulturelle Universalität der philosophischen Rationalität zeigt sich so in

verschiedenen philosophischen Traditionen, transzendiert diese jedoch auch.

3 Vgl. Därmann 2020, 81 und zur Auseinandersetzungmit Lockes philosophischen Begründun-

gen für den Kolonialismus vgl. ebd., 81-103.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Ram A. Mall

8. Bei der interkulturellen Philosophie geht es um die Konzeption einer Philoso-

phie, die das eine Omnipräsente der ›philosophia perennis‹ in vielen Kulturen

und Sprachen hörbar macht.

9. So wehrt die interkulturelle Philosophie die mächtige Tendenz einiger Phi-

losophien, Kulturen, Religionen und politischen Weltanschauungen ab, sich

zu globalisieren. Die Einheitlichkeit der ›Hardware‹ der europäischen tech-

nologischen Formation darf sich nicht die gesunde Vielfalt der ›Software‹

der Kulturen einverleiben. ›Verweltlichung‹ ist nicht ohne weiteres ›Euro-

päisierung‹. Man möchte fast von einem ›Mythos‹ der ›Europäisierung der

Menschheit‹ sprechen. Die diesbezüglichen Positionierungen der Philosophen

Hegel, Husserl undHeidegger, um nur einige exemplarisch zu nennen, belegen

dies.

10. Interkulturelle Philosophie plädiert daher für Einheit ohne Einheitlichkeit. Es

geht nicht um ›Einheit in der Vielfalt‹ oder ›Einheit und Vielfalt‹, noch um ›Ein-

heit oder Vielfalt‹ oder ›weder Einheit noch Vielfalt‹, sondern um ›Einheit an-

gesichts der Vielfalt‹. Die Transkulturalität der formalen, technologischen und

naturwissenschaftlichen Begriffsapparate darf nicht verwechselt werden mit

dem Geist der Interkulturalität.

11. Zum Wesen der interkulturellen Philosophie gehört das Kultivieren der Ein-

sicht in die erkenntnistheoretische, methodologische, metaphysische, ethisch-

moralische, politische und religiöse Bescheidenheit des je eigenen Zugangs

zum regulativen Einen mit seinen vielen Namen.

12. In der Abwesenheit eines allseitig akzeptablen archimedischen Punktes behan-

delt die interkulturelle Philosophie die verschiedenen Philosophien als zwar

unterschiedliche, aber nicht radikal unterschiedliche Wegweiser zur wahren

Philosophie (zumindest im Sinne einer ›regulativen Idee‹).Was Philosophie ist,

macht die interkulturelle Philosophie, wie schon erwähnt, eher an den Frage-

stellungen als an den Antworten der Philosoph*innen dingfest. Und dies tut

sie sowohl inter- als auch intrakulturell. Die Singularisierung der Rede von der

einen europäischen, indischen oder chinesischen Philosophie ist idealisierend;

sie ist reduktiv und nimmt parten pro toto.

13. Interkulturelle Philosophie zielt so auf eine Transformation der Philosophie

jenseits ihrer bloßmonokulturellen Zentriertheit. Es geht um eine Erweiterung

des Begriffs ›Philosophie‹ im weltphilosophischen Kontext.

14. Interkulturelle Philosophie stellt dann die notwendige Bedingung für die Mög-

lichkeit der Disziplin der komparativen Philosophie dar, denn die letztere ist

und bleibt ohne die erstere ein bloßes Nebeneinander der Philosophien. Hegel

hat zwar die außereuropäischen Philosophien, Religionen und Kulturen ver-

gleichend dargestellt, aber das ›tertium comparationis‹ machte er ausschließ-

lich in der europäischen Tradition fest. Interkulturelle Philosophie entwirft so

einModell der Philosophie, das die allgemeine Anwendbarkeit des Begriffs Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 139

losophie unter legitimer Anerkennung der Vielfalt der philosophischen Zentren

wie Ursprünge bejaht.

15. Interkulturelle Philosophie deckt den historischen, eurozentrischen Kontin-

genzcharakter einer philosophisch-historiographischen Praxis auf, die alle

nichteuropäischen Philosophien im Rahmen und einzig vom Standpunkt der

europäischen Philosophie her thematisiert. Interkulturelle Philosophie bildet

daher Kritik, Korrektur und Entwurf in einem.

16. Dass es einen Orientalismus an westlichen Universitäten und keinen Okziden-

talismus an nicht-europäischen Universitäten gibt, ist eine historische Kontin-

genz. Interkulturelle Philosophie ist sich zwar des Eurozentrismus des westli-

chen Orientalismus bewusst und schätzt das Verdienst von Edward Said hoch.

Sie möchte aber nicht das Kind mit dem Bade ausschütten und zielt auf einen

interkulturellen Diskurs ab, der die alte Konstellation der Orient-Okzident Di-

chotomie hinter sich lässt und Zentren zwar bejaht, dabei aber Zentrismen

ablehnt.

17. In einem Brief an Karl Jaspers spricht Hannah Arendt von der Notwendig-

keit einer »Deprovinzialisierung« der westlichen Philosophie«. Die Universa-

lität der interkulturellen philosophischen Einstellung verlangt daher die Rück-

nahme einer jeden Verabsolutierung des okzidentalen oder orientalen Geistes.

Sehr zu Recht spricht daher Plessner von einem »schöpferischen Verzicht«, oh-

ne die universale Sinnsuche der Philosophie aufzugeben (vgl. Plessner 1979,

332).

18. Interkulturelle Philosophie weist die Enge und die metonymische Ungenauig-

keit bei der Feststellung der Philosophie zurück, weil die Sache der Philosophie

in demNamen, in demAusdruck Philosophie nicht ganz aufgeht.Denn der Na-

me Philosophie ist zwar griechisch-europäisch, nicht aber die Sache der Philo-

sophie. Es macht wenig Sinn, das philologische, das lexikalische Argument so

weit zu dehnen. So sind etwa Kochen, Tanzen, Musizieren und Wissenschaft

betreiben deutsche Ausdrücke, aber alle diese Tätigkeiten sind dabei nicht nur

deutsche.

19. Interkulturelle Philosophie weist auch die unbegründeten Ansprüche des soge-

nannten linguistischen Arguments zurück, dass eine bestimmte Sprachstruk-

tur, z. B. die indo-europäische, sich essentiell mit demphilosophischenDenken

verbindet. Hier hat Gadamer Recht, wenn er sagt, dass das, was in einer Spra-

che gesagt wird, auch in einer anderen Sprache gesagt werden kann. Freilich

bleiben dabei die Art und Weise des Sagens kaum übersetzbar.

20. Zuletzt plädiert interkulturelle Philosophie für die Erarbeitung, Entwicklung

und Kultivierung (inTheorie und Praxis) einer interkulturellen philosophischen

Kompetenz, die die eine konkrete Philosophie mit universeller Geltung weder

kennt, noch anerkennt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Ram A. Mall

21. Ferner weist sie die alte, liebgewordene Gewohnheit zurück, den heutigen phi-

losophischen, kulturellen und religiösen Reichtum durch eine gewaltsame Zu-

ordnung zum Eigenen zum Verstummen zu bringen.

22. Mit anderen Worten weist sie damit die Enge und die Unfruchtbarkeit eines

bloß historisierenden Diskurses zurück und fordert von den Philosoph*innen

und ihren Diskursen, dass sie eine monolithische, monologische Hermeneu-

tik aufgeben. Der philosophische Geist ist unparteiisch und ›weht, wo er will‹.

Der europäische philosophische Diskurs, wenn es so etwas überhaupt gibt, ist

letztlich nur ein Diskurs und nicht der Menschheitsdiskurs.

Fazit

Das Adjektiv »Interkulturell« lässt die Universalität, sprich die »Ortlosigkeit«, und

die Partikularität, sprich die »Orthaftigkeit« der Philosophie, Hand in Hand gehen

undweist auf ihre grundsätzlichen Gemeinsamkeiten und erhellendenDifferenzen

hin, und dies sowohl intra- als auch interkulturell. Im Grunde genommen ist in-

terkulturelle Philosophie fast eine Tautologie. Sie ist stets interkulturell, weil es ihr

immer um unterschiedliche Arten zu philosophieren geht, ob inter- oder intrakul-

turell und ob dies nun zwischen Platon und Aristoteles, Descartes und Hume, Hei-

degger und Carnap, Nagarjuna und Shankara, Lao Tzu und Konfuzius stattfindet.

So besteht eine Entsprechung zwischen der inter- und intrakulturellen Philoso-

phie. Ein Denker wie Schopenhauer etwa steht einem buddhistischen Philosophen

in Indien näher als bei sich zu Hause einem Hegel. Philosophische Denksysteme

wie z. B. den Idealismus, Materialismus oder Skeptizismus gibt es sowohl inter-

als auch intrakulturell.

3. Zur Konzeption einer »interkulturell orientierten analogischen
Hermeneutik« oder zu unserem hermeneutischen Motto:
Das ›Verstehen-wollen‹ und das ›Verstanden-werden-wollen‹
gehören zusammen

Das heutige reziproke ›Angesprochen-sein‹ der Kulturen, Philosophien, Religionen

und der diversenWeltanschauungen ist von ganz anderer Qualität als das bis dahin

Gewesene. Das qualitativ Neue an dem heutigen postkolonialen Angesprochen-

sein Asiens, Afrikas und Lateinamerikas durch Europa und Europas durch Asien,

Afrika und Lateinamerika besteht darin, dass die nicht-europäischen Kulturen mit

ihren je eigenen Stimmen am heutigen Gespräch beteiligt sind. Die Jahrhunderte

des Kolonialismus dagegen kannten und erlaubten keinen Dialog.

Das heutige ›post-koloniale‹ Gespräch führt hinüber zu einem vierdimensio-

nalen hermeneutisch-dialektischen Dialog: 1. Das Selbstverständnis, die Selbsther-

meneutik Europas, 2. Das Fremdverständnis Europas, 3. Das Selbstverständnis der

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 141

nicht-europäischen Kulturen und 4.Das Fremdverständnis der nicht-europäischen

Kulturen.

Europa ist lange, ja viel zu lange von der Überzeugung ausgegangen, dass die

Europäer*innen nicht nur sich selbst am besten verstehen, sondern auch die Nicht

-Europäer*innen besser verstehen könnten als diese sich selbst. Was für eine ›her-

meneutische Anmaßung‹! In diesem Sinne erfand der europäische, koloniale Geist

den altbekannten Ausdruck von der ›europäischen Verpflichtung‹ Nicht-Europa ge-

genüber (White man’s burden).

Das postkoloniale Zeitalter hat jedoch mit sich gebracht, dass Europa heute

auch von Nichteuropa interpretiert, kritisiert und auch gewürdigt wird. Dieses

Interpretierbargewordensein Europas durch Nichteuropa ist eine Zäsur und über-

rascht die Europäer*innen mehr als die Nicht-Europäer*innen, denn Europa hat

oft im Namen des Dialogs eine monologische Hermeneutik betrieben. Heute aller-

dings, im Zeitalter des Postkolonialismus und der Globalisierung, ist Hermeneutik

keine Einbahnstraßemehr. Unser Philosophierenmuss sich heute ›ent-europäisie-

ren‹ und nicht ›anti-europäisieren‹. Der bekannte lateinamerikanische Philosoph

Leopoldo Zea wirft, und dies zu Recht, der griechisch-europäischen Philosophie-

geschichtsschreibung eine selbstverschuldete Universalisierung des griechischen

Logos vor und spricht von einem griechisch-europäischen ›magistralen‹ Anspruch

auf den Logos. Diese einseitige Vereinnahmung des Logos sprach den Barbaren

jede Fähigkeit des Logos ab, denn sie konnten nur stottern, d. h. für die Griechen

nur unverständlich reden. Zea dreht hier den Spieß mit Recht um und fragt:

»Wenn der Grieche sich in einer anderen Sprache, die nicht die seinige ist, aus-

zudrücken hätte, müsste dies dem Barbaren barbarisch erscheinen, als ein Stam-

meln, als ein ebenfalls schlechtes Sprechen. Aber gerade dies interessiert nicht

den Menschen, der die Geschichte macht, interessiert nicht den Griechen, der sie

erzählt« (Zea 1989, 19).

Hat sich an diese Situation etwas geändert? Die Antwort könnte eher ›jein‹ lauten.

Jenseits einer »Identitätshermeneutik«, die unter Verstehen eine Verdoppelung

des Selbstverstehens impliziert und ebenso jenseits einer radikalen »Differenzher-

meneutik«, die Differenz viel zu radikal auffasst und Verstehen ob ovo verunmög-

licht, vertritt die hier vertretene »analogische Hermeneutik der Überlappung« das

Vorhandensein kleiner und großer Überlappungen. Diese ermöglichen ein Verste-

hen in voller Anerkennung der Gemeinsamkeiten wie auch der Differenzen.

Das interkulturelle hermeneutische Subjekt ist kein zweites, ›transzendentales

Subjekt‹. Von gerade diesem Anspruch hob sich das koloniale Subjekt ab. Das in-

terkulturell orientierte hermeneutische Subjekt ist der Name einer höherstufigen

reflexiv-meditativen Instanz und Einstellung. Diese befähigt uns, unser Gebun-

den-sein am hermeneutischen Zirkel zu durchschauen und zu durchbrechen. Alle

unsere Auslegungen sind angesiedelt zwischen den beiden Fiktionen einer totalen

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Ram A. Mall

Kommensurabilität und einer radikalen Inkommensurabilität. Sehr zu Recht heißt

es bei Dilthey:

»Die Auslegung wäre unmöglich, wenn die Lebensäußerungen gänzlich fremd

wären. Sie wäre unnötig, wenn in ihnen nichts fremd wäre« (Dilthey 1973, 225).

4. Zu den vier Dimensionen der Interkulturalität

Interkulturelle Philosophie kennt eine vierfache Perspektive: 1. eine philosophi-

sche, 2. eine theologische, 3. eine politische und 4. eine pädagogische.

Unter philosophischer Optik bedeutet interkulturelle Philosophie, dass es falsch ist,

die philosophische Wahrheit exklusiv durch eine bestimmte Tradition und eine

bestimmte Tradition durch philosophischeWahrheit definieren zu wollen.Mutatis

mutandis gilt dies auch für Kulturen und diverseWeltanschauungsformen. Gerade

diesen Fehlschritt beging und begeht das westliche Denken, wenn es für sich die

westliche Art zu philosophieren als die einzig richtige Art deklariert. Dabei vergisst

das westliche Denken, dass es ›das singuläre westliche Denken‹ im Singular nie

gegeben hat und auch nicht gibt. Und ebenso verhält es sich mit philosophischen

Traditionen der Welt.

Unter religiöser Optik ist die Interreligiosität ein anderer Name der Interkulturali-

tät. Auch die eine religio perennis (Hindus mögen es ›Sanâtana dharma‹ nennen)

trägt unterschiedliche theologische Gewänder. Es gibt nicht die eine Religion für

die gesamte Menschheit (und diese hat es auch nie gegeben), es sei denn, man

erhebt den Anspruch, die einzige wahre Religion mit universeller Geltung zu be-

sitzen. Was tun, wenn mehrere Religionen diesen alleinseligmachenden Anspruch

erheben und diesen Anspruch auch noch durchsetzen wollen? Immer, wenn meh-

rere Absolutheitsansprüche aufeinanderprallen, relativieren sich diese gegenseitig.

Freilich sollte man in einer solchen Situation und im Geist unserer interkulturell

orientierten Interreligiosität, ja ›Proto-Religiosität‹, glauben und glauben lassen

jenseits eines exklusiven Universalitätsanspruches. Ferner mag jeder seine eigene

Religion für sich und für die seinigen als die einzig wahre, absolute ansehen. Ge-

ben wir diesem Absolutheitsanspruch den Namen einer »Absolutheit nach innen«.

Sie gilt jedoch für alle Diskursparteien. Aber sobald dieser jeweilige »Absolutheits-

anspruch nach innen« zu einem »Absolutheitsanspruch nach außen« wird, artet

er aus in einen Krieg aller gegen alle. Mahatma Gandhi soll gesagt haben: ›Meine

Mutter ist für mich die schönste und die beste, aber deine Mutter für dich ebenso.‹

Interreligiosität ist selbst aber nicht eine bestimmte Religion, der man ange-

hören kann. Sie ist eine protoreligiöse Überzeugung, Haltung, die uns offen und

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 143

tolerantmacht. Ferner hilft sie uns, standhaft gegen Versuchungen des Fundamen-

talismus jedweder Art zu sein.

Unter der politischen Optik ist die Interkulturalität ein anderer Name für eine plu-

ralistisch-demokratische, republikanische Überzeugung, die auch die politische

Wahrheit keiner Gruppe, Klasse und Partei allein zubilligt. Interkulturelle Orien-

tierung plädiert daher ebenso für eine säkulare Pluralität, die auch die politische

Weisheit nicht einer einzigen Partei zuschreibt. Wer nicht so verfährt, übt bereits

eine Art ›theoretische Gewalt‹ aus,weil hier schon auf der theoretischen Ebene alles

andere zurückgewiesen wird. Es gehört zu einem ›proto-demokratischen Ethos‹,

allen theoretisch-politischen Gewaltformen schon auf der Ebene der pädagogi-

schen Erziehung in Schulen und Hochschulen zu begegnen. Denn wer allein selig

macht, macht nicht nur die anderen unselig.

Die pädagogische Perspektive, in einer Hinsicht sogar die wichtigste, ist der prak-

tische Versuch, die Einsichten und Ansichten der drei anderen Perspektiven in Fa-

milie und Gesellschaft, von den Kindergärten bis zur Universität im Denken und

Handeln, in Lehre und Forschung zu lernen und zu lehren. Nur so kannman gegen

die Fundamentalismen auf jedwedem Gebiet wirken; denn sobald die Fundamen-

talismen die praktisch-politische Bühne beherrschen, ist es für die Pädagogik zu

spät. Hitlers Buch »Mein Kampf« z. B. war in den Bücherregalen – hierauf wurde

und wird immer wieder mit Recht hingewiesen – schlimm genug, weil es schon

voller theoretischer Gewalt war. Aber die Jüdinnen und Juden, Sinto und Sintiz-

ze, Rom*nija und Andersdenkende lebten noch. Nach der Machtübernahme wur-

de aus der ›theoretischen Gewalt‹ eine praktische. Daher ist, wie oben erwähnt,

eine theoretisch-argumentative Bekämpfung der theoretischen Gewalt, des theo-

retischen Fundamentalismus in Lehre und Forschung eine zentrale pädagogische

Aufgabe. Ferner ist eine Institutionalisierung interkulturellen Philosophierens ein

Gebot der Stunde. Ernst Cassirers Analysen der symbolischen Formen mit seiner

Definition des Menschen als ›animal symbolicum‹ verleihen der interkulturell ori-

entierten Philosophie die notwendige Flexibilität und bewahrt sie vor der Gefahr,

die dynamischen Inhalte und Strukturen der Philosophien, Kulturen und Religio-

nen künstlich und einförmig zu vereinnahmen.

5. Zur Aufgabenstellung der interkulturellen Philosophie

1. Die interkulturelle Sicht hat deutlich gemacht, dass es den absoluten Anspruch

des einen nicht gibt, es sei denn, man zeichnet aus Vorurteilen und/oder Un-

kenntnissen einen Ort, eine Zeit, eine Sprache, eine Religion oder eine Philo-

sophie aus.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Ram A. Mall

2. Die begriffliche und inhaltliche Klärung der interkulturellen Philosophie hat

ferner gezeigt, dass die Philosophiegeschichte selber ein unendliches Reservoir

unterschiedlicher Interpretationen darstellt. Philosophiegeschichte ist ein so

unermesslicher, reicher hermeneutischer Ort.

3. Hieraus folgt, dass es keine bloß apriorische, per definitionem dingfest ge-

machte Bestimmung der Philosophie und Kultur geben kann und soll.

4. Wer den Terminus »interkulturelle Philosophie« jedoch für ungenau hält, weil

er exakte Kriterien vermisst, vergisst, dass bei der Identifizierung der Kulturen,

Philosophien, Religionen und politischenWeltanschauungen ein gewissesMaß

an Traditionsgebundenheit und persönlicher Entscheidung nicht zu leugnen

ist. Philosophie ist nicht nur, sondern auch eine Temperamentsache.

5. Wer von philosophischen Argumenten allgemeine Akzeptanz, unbedingte

Überzeugungskraft und Einstimmigkeit erwartet, überfrachtet jene. Auch im

Kampf der philosophischen Argumente spielen die philosophischen Dispo-

sitionen und Sozialisationen eine zum Teil sogar entscheidende Rolle (vgl.

Mall 1996). Auch die Rede von der ›Macht der besseren Argumente‹ hilft nicht

viel weiter, weil Philosoph*innen unterschiedlicher Couleur diese Macht der

besseren Argumente gleichzeitig beanspruchen.

6. Interkulturelle Philosophie ist auch,wie schon erwähnt, eine notwendige Kritik

und Korrektur des in Europa praktizierten Projekts der komparativen Philoso-

phie, das seine kolonialistischen, eurozentrischen, ja sogar rassistischen Wur-

zeln nicht leugnen kann. Der bekannte indische Historiker und postkoloniale

Theoretiker Chakrabarti spricht, nicht ganz zu Unrecht, von einer »colonial in-

dology«, die von einem Gefühl der Überlegenheit und Überheblichkeit ausgeht

(vgl. Chakrabarti 1997, 1).

7. Die eurozentrische und kolonialistische Historiographie der Philosophie (hier-

zu mehr im 6. Unterkapitel dieses Aufsatzes) zeigt sich auch in der Ablehnung

eines Geschichtsdenkens außerhalb Europas. Die Weltgeschichte ist europäi-

sche Geschichte, und Hegel legt auch den Gang der Weltgeschichte vom Orient

nach Okzident fest.

8. In der Euphorie der erfolgreichen europäischen Expansion im 18. und 19. Jh.

schreibt Hegel:

»Mit dem Eintritt des christlichen Prinzips ist die Erde für den Geist geworden.

Die Welt ist umschifft und für die Europäer ein Rundes. Was noch nicht von ih-

nen beherrscht wird, ist entweder nicht der Mühe wert oder aber noch bestimmt,

beherrscht zu werden« (Hegel 1955, 763).

Manmöchte gern erfahren,wieHegel auf das postkoloniale Zeitalter reagiert hätte.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 145

9. In respektvoller Anerkennung der großartigen philosophischen LeistungenHe-

gels möchte man dennoch nicht verschweigen, dass wenn große Leute Feh-

ler machen, diese Fehler dann oft ebenso groß sind. Mit anderen Worten: Wir

können die großartigen philosophischen Leistungen von Philosophen wie z. B.

Hume, Kant, Hegel anerkennen und müssen dennoch sagen dürfen, dass sie

vom Rassismus nicht ganz frei waren. Hegel, und nicht nur Hegel erblickte in

der erfolgreichen, universellen Verbreitung der europäischen Kultur im Zeit-

alter des Imperialismus, Kolonialismus und Missionarismus eine Bestätigung

einer rechtmäßigen undmoralisch verpflichtenden Europäisierung. Hegel ver-

gaß dabei aber, dass die Gründe dafür nicht in der Überzeugungskraft der eu-

ropäischen Ideen lagen, sondern vielmehr in der Anwendung von Gewalt in

diversen Formen.

10. Mircea Eliade hat die interessante und heute noch aktuelle Frage aufgeworfen,

wie es dazu kam, dass es dem asiatischen Geist nicht gelungen ist, in Europa

Fuß zu fassen, so wie es in der ersten Renaissance der gräko-lateinischen Kul-

tur gelungen ist. Eliade spricht von einer ›zweiten missglückten Renaissance‹

und meint damit die Entdeckung der Sanskrit-Sprache, der Upanishaden und

des Buddhismus amEnde des 18. und im 19. Jh. in Europa (vgl. Eliade 1973, 75f.).

Es wurde sogar eine Erneuerung Europas durch diese Entdeckung Asiens er-

wartet. Die deutschen Romantiker, die Hegel ein Dorn im Auge waren, träum-

ten von einer solchen Erneuerung Europas durch Asien. Der Hauptgrund des

Fehlschlags besteht für Eliade darin, dass die zweite Renaissance im Gegensatz

zur ersten eine Angelegenheit der Orientalisten blieb und von den Fachphilo-

soph*innen,Theolog*innen, Literat*innen, Künstler*innen und Historiker*in-

nen kaum beachtet, geschweige denn ernst genommen wurde. Es ist eigentlich

unverständlich, ja bedauerlich, dass sich an dieser Situation bis heute wenig bis

gar nichts geändert hat.

11. Sollten wir in einer nie dagewesenen globalisierten Welt (wie der von heute)

an der Schwelle einer »dritten Renaissance« stehen (und vieles spricht dafür),

so ist dies nicht so sehr das Verdienst der Orientalist*innen und Ethnolog*in-

nen, als vielmehr ein Ergebnis der historischen Präsenz der nicht-europäischen

Kulturen in der globalen Situation heute. Sollte dieser dritten Renaissance ein

Erfolg beschieden sein, so sind wir alle im Geiste der Interkulturalität berufen,

den notwendigen Beitrag unseres je eigenen Standorts zu leisten. Möge die

»verbindlich verbindende« interkulturelle Sicht uns dabei helfen. Unsere Kon-

zeption einer dekolonialisiertenHistoriographie der Philosophie ist ein Beitrag

dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Ram A. Mall

6. Zur Konzeption einer interkulturell orientierten
›Historiographie der Philosophie‹ als Kritik, Korrektur und Entwurf

Einige europäischen Philosoph*innen haben sich ein sehr trickreiches, hausge-

machtes und sogar billiges Argumentationsmuster zurechtgelegt, wenn sie die eu-

ropäische Philosophie als die einzige Philosophie beweisen wollen. Auf die Fra-

ge: Können Nicht-Europäer*innen philosophisch denken? sagen die Europäer*in-

nen: Ja, aber ist die außereuropäische Philosophie so wie die europäische, dann

ist sie bloß eine Wiederholung und daher redundant. Ist sie dagegen nicht so wie

die europäische Philosophie, dann ist sie keine Philosophie. Sie vergessen dabei,

dass Wenn – Dann Sätze, wenn sie ›konditional apriorisch‹ verfahren, das zu Be-

weisende voraussetzen und den logischen Fehler ›petitio principi‹ begehen. Ferner

vergessen sie dabei, dass ein solches Argumentationsmuster allzeitig anwendbar

ist. Auf die Frage: Can non-Europeans think? meint der bekannte Philosoph Ha-

mid Dabashi, dass selbst einige der Matadoren der europäischen Philosophie die

lang andauernde schlechte Gewohnheit vererbt hätten, die eigene besondereWeise

zu philosophieren nicht nur zu singularisieren, sondern auch zu universalisieren

(vgl. Dabashi 2013). Ferner vergessen sie anscheinend absichtlich, dass es die eine

singuläre Art zu philosophieren auch in Europa nicht gibt.

Solche Ansichten markieren die Spitze eines Kulturalismus, ja eines Provinzia-

lismus, der sich, bedingt durch Machtfaktoren wie z. B. den Kolonialismus oder

den Imperialismus, universalisiert hat, aber im Sinne einer historischen Kontin-

genz. Den chinesischen Philosophen Chaung Tzu kontextuell variierend, könnte

man hier von einer ›Brunnenfroschperspektive‹ sprechen, und dies zu Recht. Es

gleicht einer philosophischen Unkultur, ja einer Borniertheit, wenn ein*e Philo-

soph*in, ob nun in Oxford, Freiburg oder Varanasi (Indien) sagt: Philosophie sei

nur europäisch oder nur indisch oder nur chinesisch.

Fast alle Bücher über die Geschichte der Philosophie in der westlichen Hemi-

sphäre stellen de facto eine Geschichte der europäischen Philosophie dar, ohne sie

so zu betiteln. Bertrand Russell ist eine seltene Ausnahme, da er seinem Buch die

Überschrift »History of Western Philosophy« gibt. Das Adjektiv »europäisch« hat

sich dabei mit Hilfe außer-philosophischer Faktoren universalisiert. Diese Fakto-

ren liegen im Wesentlichen in den Machfaktoren der kolonialen Herrschaft des

Westens über Asien, Afrika und Lateinamerika. Diese Machtfaktoren besitzen eine

koloniale, kulturelle, imperialistische, ja auch rassistische Natur und haben da-

zu geführt, dass das Adjektiv ›europäisch‹ sich de facto universalisieren konnte.

So ist der Universalisierungsanspruch der westlichen Philosophie eine historische

Kontingenz (vgl. Cooper 1996; Eliot 1997; Smart 1998; Plott 1963-89; Gupta/Mohanty

2000). Daher besitzt die ›koloniale Vernunft‹ eine lange, janusköpfige Geschichte.

Einige der philosophischen Großmeister des 18. und 19. Jh. lieferten den Koloni-

alherren intellektuelle, moralische, politische, ja sogar rassistische Fundierungen

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 147

und Rechtfertigungen. Selbst die Idee der Vernunft, die die Gründerväter der eu-

ropäischen Emanzipation vertraten, ist viel zu eurozentrisch und sogar rassistisch.

Samuel Huntington, eigentlich ein eurozentrischer Denker par excellence,

spricht als ein Realpolitiker von den unsäglichen Brutalitäten der Kolonialzeit. Er

schreibt:

»Der Westen eroberte die Welt nicht durch die Überlegenheit seiner Ideen oder

Werte oder seiner Religion (zu der sich nur wenige Angehörige anderer Kulturen

bekehrten), sondern vielmehr durch seine Überlegenheit bei der Anwendung von

organisierter Gewalt. Oftmals vergessenWestler diese Tatsache;Nichtwestler ver-

gessen sie niemals« (Huntington 1996, 68).

Habermas ist noch deutlicher und spricht in einem Interview von einer ›unheiligen

Trinität von Kolonialismus, Christentum und Eurozentrismus‹ und nennt diese die

Kehrseite der europäischen Mission, der Modernität (vgl. Habermas 2002, 152).

Es gibt nicht ›die‹ eine singuläre Geschichte, auch nicht ›die‹ eine Geschichte

der Philosophie. Und dies gilt für alle philosophischen Traditionen über die Kul-

turgrenzen hinaus. Es kann mehrere methodische Zugänge zumThema »Historio-

graphie der Philosophie« geben. Und es gibt sie in der Tat. Einige seien hier kurz

erwähnt: Die chronologische Vorgehensweise ist am meisten vertreten. Es kann

ferner eine systematische Orientierung geben. Oder man kann die verschiedenen

Schulen der Philosophie als einen Zugang wählen. Man kann auch mit individu-

ellen Philosoph*innen und ihren Philosophien anfangen. Karl Jasper ist ein Bei-

spiel hierfür. Zusätzlich zu diesen pluralenmethodologischen Zugängen gibt es die

problemorientierte, themenorientierte Historiographie der Philosophie, die ich im

Ganzen und hier im Besonderen vorziehe, weil sie es uns erlaubt, die philosophi-

schen Themen, Fragestellungen und Lösungsansätze im Geiste einer interkultu-

rellen philosophischen Orientierung zu stellen und diese im weltphilosophischen

Kontext zu diskutieren. Philosophische Fragestellungen weisen eine grundsätzli-

chere Gemeinsamkeit unter den Philosoph*innen derWelt aus (anders als ihre Ant-

worten). Eine interkulturell orientierte Historiographie der Philosophie verfährt

weder bloß induktiv noch deduktiv. Es geht ihr vielmehr um die Komplementa-

rität der philosophischen Standpunkte mit Ähnlichkeiten, Differenzen und Über-

lappungen.

Die eurozentrische Historiographie der Philosophie hat lange, ja viel zu lange,

wie Mohanty mit Recht kritisch anmerkt, von einem Mythos gelebt. Es ist der My-

thos von einer für die gesamte westliche Philosophie verbindlichen Grundidee der

Philosophie, der sich folgendermaßen explizieren lässt: Philosophie ist griechisch-

europäisch und nur griechisch-europäisch. Es ist mehr als fraglich, ob es eine sol-

che »Urstiftung« (Husserl) je gegeben hat. Und wenn es sie je gegeben hat, dann in

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Ram A. Mall

pluralisierter Form. Hegel, Husserl, Heidegger und Gadamer u. a. gehen von einer

solchen einmaligen »Urstiftung« aus.4

Zum Wesen unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie gehört

wesentlich die philosophisch grundlegende Überzeugung von einer ›orthaften Ort-

losigkeit‹ der Philosophie. Die Universalität des philosophischen Denkens steht

nicht in einem Widerspruch zur Partikularität dieses Denkens, es sei denn, eine

bestimmte philosophische Tradition oder ein bestimmter Ort setzen sich in den

absoluten Stand und beanspruchen für sich eine Universalität. Mit Recht weisen

Heinz Hülsmann und ich einen solchen Anspruch zurück und schreiben:

»Der Hinweis auf die dreifache Geburt der Philosophie versucht deutlich zu ma-

chen, dass es den absoluten Anspruch des Einen nicht geben kann ohne die Aus-

zeichnung eines Ortes und einer Zeit. Weder der ausgezeichnete Ort noch die

ausgezeichnete Zeit sollten uns fixieren« (Mall/Hülsmann 1989, 13; vgl. auch Mall

2006; Elberfeld 2017).

So stellt sich unsere interkulturell-philosophisch orientierte Historiographie der

Philosophie erstens gegen den selbstverschuldeten Gegensatz ›Okzident – Orient‹

und plädiert zweitens für ein ›orthaft-ortloses‹ philosophisches Denken, das sich

jenseits dieses Gegensatzes befindet. Eine interkulturelle Historiographie der Phi-

losophie weist daher den selbstverschuldeten Mythos eines unüberbrückbaren Ge-

gensatzes zwischen Okzident und Orient zurück und sieht Philosophie und ih-

re Geschichte in unterschiedlichen Gestalten der Gemeinsamkeiten, Differenzen

und Überlappungen realisiert. Diese Überlappungen, mögen sie noch so klein, ja

manchmal sogar sehr formal sein, stellen eine andere Art zu philosophieren dar. Sie

sind nicht ›nicht-philosophierend‹, sondern eben anders philosophierend. Wenn

Hegel und Schopenhauer argumentieren oder wenn Nagarjuna und Shankare ar-

gumentieren, sind ihre Argumente auch dann Argumente, wenn sie sich gegensei-

tig widersprechen. Wäre dies nicht der Fall und die Praxis, wie könnte man dann

Descartes, Hume Kant, Hegel und Schopenhauer, Heidegger und Ryle, Shankare

und Nagarjuna, Lao-Tzu und Konfuzius, um einige Beispiele zu nennen, Philoso-

phen nennen?

Der Ausdruck ›interkulturelle Historiographie der Philosophie‹, hier zwar im

Singular gebraucht, hypostasiert eben nicht eine bestimmteHistoriographie. Recht

verstanden ist damit eine Pluralität der Historiographie der Philosophie(n) ge-

meint. Die Berechtigung, den Singular dennoch zu verwenden, scheint mir in der

gemeinsamen interkulturellen philosophischen Orientierung zu liegen, die unpar-

teiisch und offen den Geist der Philosophie überall wehen lässt. Interkulturelle phi-

4 »It is only a myth of a particular brand of historiography of philosophy that there was a root

idea underlyingWestern philosophy. There is no such root idea, no such primal »Urstiftung«

(Mohanty 2001, 77; vgl. darüber hinaus Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 149

losophische Orientierung ist eine proto-methodologische epistemische Instanz,

Haltung, die mit einem epistemischen Pluralismus einhergehen kann und auch

gehen wird.

Die folgenden Worte Mircea Eliades sind warnend und zukunftsweisend. Er

schreibt:

»Ich habe sehr oft betont: Die westliche Philosophie kann sich nicht endlos nur

innerhalb ihrer eigenen Tradition bewegen ohne provinziell zu werden« (Eliade

1973, 208; vgl. auchMall 1997 und 2006; Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

Diese Worte Eliades, so möchte ich hinzufügen, gelten mutatis mutandis für alle

philosophischen Traditionen – chinesische, indische, afrikanische oder lateiname-

rikanische, falls diese sich universalisieren.

Unsere Theorie und Praxis der interkulturell orientierten Historiographie der

Philosophie ist nicht gegen die westlichen historiographischen Modelle gerichtet.

Sie lehnt nur ihren exklusiven Zentrismus und Provinzialismus ab. Hinzu kommt,

dass eine europäische Historiographie der Philosophie nur in einer eurozentri-

schen Art undWeise zum Ausdruck kommen kann. Freilich gilt dies für alle Histo-

riographien der Philosophie, falls sie ihren Provinzialismus universalisieren. Sin-

gularisierung und Universalisierung dürfen und sollen nicht zusammen gehen.

Unsere interkulturelle, philosophische Orientierung impliziert eine Art ›Koper-

nikanische Wende‹ in unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie.

Für lange Zeit hat die europäische Philosophie sich als die eine einzige ›Sonne

der Philosophie‹ präsentiert und alle anderen außereuropäischen philosophischen

Traditionen drehten sich um diese eine Sonne der europäischen Philosophie. In

unserem postkolonialen, globalisierten Zeitalter ist heute die europäische Stimme

nur eine Stimme in der Vielfalt der Stimmen. Daher steht heute die eine Sonne

der einen ›philosophia perrennis‹, zumindest als eine regulative Idee, im Zentrum

und alle Philosophien, ob europäische oder nicht-europäische, drehen sich um die-

se eine Sonne, die niemandes Besitz allein ist. Es geht hierbei um ein Modell der

Inklusion und nicht der Exklusion.

Es gibt eine lange Reihe von Ausdrücken, die die lange Periode der eurozen-

trischen Historiographie beschreiben (und zu bekämpfen versuchen): Dekoloni-

sierung, Dekonstruktion, Interkulturalisierung, Rekontextualisierung, Dekonzep-

tualisierung. Eine der verheerenden Wirkungen der lang dauernden Kolonialzeit

war (und ist es stellenweise noch), dass sie zu der Fiktion führte: Philosophie ist

westlich, ist weiß. Unsere interkulturelle Perspektive schreibt der Philosophie kei-

ne bestimme Farbe oder Sprache zu. Selbst solche erstklassigen Philosophen wie

z. B. Kant sprechen leider von den vier Farben ›rot, schwarz, gelb und weiß‹ mit

dem Zusatz, die weiße Farbe sei die beste in fast allen Gebieten. Es ist heute

hinlänglich bekannt und belegt, dass Philosophen wie Kant und Hegel u. a. aus

rassistischen Gründen den schwarzen Menschen das philosophische Denken ab-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Ram A. Mall

sprachen. In diesem Zusammenhang möchte ich kurz auf den Fall Anton Wilhelm

Amo hinweisen. Amo, der sich auch Afer nannte, kam als (mutmaßlich versklavtes)

Kind 1707 aus dem heutigen Ghana nach Holland, wo er dem Herzog Anton Ulrich

von Braunschweig-Wolfenbüttel geschenkt wurde. Anton Ulrich war jedoch sehr

großzügig, förderte den Jungen und ließ ihn in Halle studieren. Amo beherrschte

nicht nur die deutsche Sprache, er las und schrieb auch in lateinischer Sprache und

brachte es bis zur Privatdozentur.5 Manmöchte anmerken: Kant und Hegel hätten

nicht allzu weit zu gehen und allzu lange zu suchen brauchen, um diesen schwar-

zen Kollegen zu treffen. Aber ihre apriorische eurozentrische, historiographische

philosophische Brille musste dies verhindert haben.

Neulich haben die Student*innen der weltbekannten Institution »School of

Oriental and African Studies (SOAS)« in London protestiert und verlangt, dass

Philosophen wie z. B. Kant und andere aus dem Philosophiecurriculum entfernt

werden sollen. Aber hier ist eine kritische Anmerkung erlaubt. Man darf nicht das

Kind mit dem Bade ausschütten. Denn es ist nur das Wasser, das schmutzig ist

und nicht das Kind. Das Philosophie-Kind muss gerettet werden. Interkulturel-

le philosophische Orientierung ist nicht anti-europäisch. Sie ist eine epistemische

Strategie, um eineHaltungmit der Fähigkeit und Forderung zu philosophieren und

philosophieren zu lassen zu verbinden (und dies, ohne einen exklusiven Anspruch

zu erheben) (vgl. Chakrabarty 2000; Mall 1998 und 1999).

Paul Ricoeur stellt die Frage: Warum ist es unmöglich ein Hegelianer zu sein?

Und seine Antwort lautet:

»Ich bin Philosoph und wähle den Sinn; umso schlimmer für den Un-sinn, der üb-

rig bleibt. Aber weitaus bedenklicher ist, daß ich nicht nur den Unsinn draußen

gelassen habe, sondern einen ›anderen Sinn‹, eine andere Art, Sinn zu haben. Aus

diesemGrunde ist es unmöglich, einHegelianer zu sein (…) In der Tat vergewaltige

ich die Philosophien, wenn ich sie in dieses Prokrustesbett hineinzwinge« (Rico-

eur 1974, 74).

7. Ein Vorschlag zur Globalisierung der interkulturellen Philosophie
in Lehre und Forschung und zu einem interkulturell-philosophisch
orientierten Curriculum

Oft wird, hauptsächlich seitens der Philosophiestudierenden und des Mittelbaus

die Frage gestellt:Warumwerden außereuropäische Philosophien nicht in das Cur-

riculum des Philosophiestudiums an den Hochschulen aufgenommen? Ist nicht

5 Vgl. Suchier 1916. Zur Biographie Amos vgl. Ette 2014, 9ff. Kritisch zum Verhältnis von Amo

und Anton Ulrich äußert sich Mabe (vgl. Mabe 2007, 13f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 151

eine Transformation des philosophischen Lehrplans an den Universitäten schon

längst überfällig? Sind wir nicht der philosophischen Kultur zutiefst verpflichtet,

ein Philosophiestudium im Kontext der Weltphilosophien zu gestalten? Sind nicht

höhere Schulen undHochschulen grundsätzlich verpflichtet, die Studierenden dar-

über zu informieren, wie die philosophischen Fragestellungen und Lösungsansät-

ze in anderen weltphilosophischen Traditionen aussehen? Es zeugt in der Tat von

keiner großen akademischen Offenheit, wenn unsere Philosophiestudenten*innen

ihren B. A. oder M. A. machen oder gar ihre Promotion in Philosophie ablegen

und Philosophen wie z. B. Platon, Aristoteles, Kant, Hume, Hegel, Nietzsche u. a.

kennen, ohne jedoch jemals die Namen außereuropäischer Philosophen wie z. B.

Lao Tzu, Konfuzius, Nagarjuna, Shankara oder Avicenna und Al-Ghazali gehört zu

haben. Ähnlich verhält es sich, wenn es um philosophische Probleme, Fragestel-

lungen, Systeme und dergleichen geht.

Wir stellen hier die Frage nach den Implikationen eines interkulturell-philo-

sophisch orientierten Curriculums. Was wir heute dringend brauchen, ist eine

nicht-eurozentrische (nicht eine anti-eurozentrische) Vorgehensweise, um die phi-

losophischen Themen im Geiste einer interkulturellen Orientierung zu diskutie-

ren. Diese interkulturelle Orientierung ist eine ›proto-methodologische‹ epistemi-

sche Instanz, die die Einheit der Philosophie angesichts ihrer Vielfalt zum Thema

macht.

Das Lernen und Lehren der Philosophie im interkulturellen Geist würde auch

bedeuten, dass die Studierenden (und nicht nur Studierende) lernen, dass wir stets

philosophischer Argumente bedürfen, aber dies heißt nicht, dass diese Argumente

von Natur aus für alle überzeugend sein müssen. Die Argumente sind notwen-

dig, nicht jedoch unbedingt hinreichend für die Überzeugung. Wer philosophi-

sche Argumente nur dann philosophisch sein lassen will, wenn sie überzeugend

sind, findet sich in der schwierigen Lage wieder, keine Argumente zu finden, die

alle Philosoph*innen überzeugen können. Was wir daher heute brauchen, ist ei-

ne pluralistische Kartographie der Philosophiegeschichte. Selbst das oft erwähnte

Diktum, Philosophie kann es nur in einer schriftlichen Tradition geben, ist viel

zu logozentrisch. Hinzukommt, dass Philosophie keine Sprache zu ihrer einzigen

Muttersprache macht. Sprache gehört den Menschen, die sie sprechen und nicht

umgekehrt. Es war und ist immer noch oft eine europäisch-philosophische Einäu-

gigkeit zu meinen, Philosophie spreche nur griechisch und deutsch.

Unsere interkulturell-philosophische und postkoloniale Perspektive braucht

ferner interkulturell orientierte Lehrer*innen und Forscher*innen. Es kommt ei-

ner epistemischen Gewalt gleich, wenn unsere Universitäten den großen Reichtum

der Weltphilosophie in Lehre und Forschung nicht einbauen. Die westliche poli-

tische und epistemische Macht und Dominanz mit Unterstützung der kolonialen

Erziehungsstrategie hat das koloniale Curriculum überall institutionalisiert. Als

die Kolkata Universität in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts von der britischen

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Ram A. Mall

Kolonialmacht gegründet wurde, existierten dort viele Fakultäten. An den Univer-

sitäten Cambridge, Oxford, London u. a. war indische Philosophie kein Teil des

philosophischen Fachbereichs. Die kolonialherrschaftliche Begründung lautete,

Philosophie sei ja nur griechisch-europäisch. Die großen indischen Philosophen

wie z. B. K. C. Bhattacharya lehrten nur Kant und Hegel u. a. und nicht etwa auch

Shankara und Nagarjuna. Die indische Kunst soll für die viktorianischen Kolonial-

herren viel zu ›erotisch‹ gewesen sein um als ein universitäres akademisches Fach

institutionalisiert zu werden.

Die heutige Internationalisierung z. B. der Studierendenschaft hat das Philo-

sophieren polyzentrisch gemacht, und dies ist eine sehr willkommene Situation

(auch im Sinne der interkulturellen Philosophie in Lehre und Forschung).

Unser Ansatz einer interkulturell orientierten Historiographie der Philosophie

ist eine Kritik und Korrektur der langjährigen hegemonialen, eurozentrischenHis-

toriographie der Philosophie, welche das Philosophie-Curriculum weltweit domi-

nierte. Hier möchte ich einige Gründe nennen, warum es wichtig und notwendig

ist, mit einer interkulturell orientierten, pädagogischen Wende in Lehre und For-

schung anzufangen. Es ist notwendig, weil die neuen Generationen der Philoso-

phiestudent*innen eine Darstellung der philosophischen Themen ausgehend von

einer weltphilosophischen Perspektive brauchen. Auch auf die Gebiete der For-

schung wird eine interkulturell-philosophische Orientierung dem Zuwachs von

neuen Erkenntnissen dienlicher sein als die alte, enge und hegemoniale Histo-

riographie der Philosophie. Heute bedürfen wir eines philosophischen Diskurses

jenseits der engen Grenzen dieser oder jener philosophischen Tradition. Und ei-

ne solche Wende ist nicht nur wünschenswert und notwendig, sie stellt sich sogar

als unvermeidlich dar. Hierfür sind die richtigen Adressat*innen die philosophi-

schen Fachbereiche, die Philosophielehrer*innen und nicht zu vergessen die Erzie-

hungsministerien. Erfreulicherweise gibt es ernstzunehmende Philosoph*innen in

westlichen Ländern, die der Ansicht sind, es gibt genuin außereuropäische Denk-

systeme, die ohne Wenn und Aber das Prädikat ›Philosophie‹ verdienen.

Während meiner fast 40-jährigen Lehrtätigkeit, hauptsächlich an verschiede-

nen Universitäten in Deutschland, habe ich oft erfahren, dass die Student*innen

der Philosophie wissbegieriger und interessierter waren als das Lehrpersonal

selbst. Beschwerlich kommt hinzu, dass außereuropäische Philosophie schon de

jure nicht ein Teil des Philosophiecurriculums ist. Eher sind Fachbereiche wie

z. B. Indologie, Sinologie, Afrikanistik und dergleichen dafür verantwortlich, die

Student*innen über indische, chinesische und afrikanische Sprachen, Kulturen,

Religionen und dergleichen zu informieren. Nicht nur der großen Mehrheit der

Philosophielehrer*innen an den Universitäten mangelt es an Kenntnissen über

chinesische, indische oder afrikanische Philosophie. Was noch tragischer ist,

ist die Tatsache, dass sie felsenfest davon überzeugt sind, dass Philosophie nur

griechisch-europäisch ist und sein kann. Dies ist ein apriorisches Argument, das

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 153

transzendentalphilosophisch und methodologisch vorgeht und nicht falsifiziert

werden kann. Ich erinnere mich lebhaft an den Fall einer Studentin von mir an

einer deutschen Universität. Sie wollte ihre Masterarbeit über die Philosophien

Nagarjunas (ein buddhistischer Philosoph) und Meister Eckharts schreiben. Ich

billigte ein. Sie musste aber ihr Vorhaben von dem Dekanat genehmigt bekom-

men. Von demDekanat aber erfuhr sie, dass sie ihr Vorhaben nicht im Fachbereich

Philosophie, sondern nur in den Fachbereichen Indologie oder Sinologie reali-

sieren könne. In einem meiner Seminare konnte ich dann der Versuchung nicht

widerstehen und stellte den Student*innen die Frage: Wenn ich über Hegel oder

Kant mein Magister machen will, sollte ich hierfür in den Fachbereich Germa-

nistik gehen? Die Student*innen merkten, dass irgendetwas hier grundsätzlich

schiefläuft. Die hausgemachte eurozentrische Überzeugung von der europäischen

Philosophie als der einzigen Gestalt der Philosophie ist das Grundübel, das keinen

horizontalen Bezug zwischen europäischer und außereuropäischer Philosophie

zulässt.

Der Philosoph J. N.Mohanty, der sowohl in der europäischen als auch in der in-

dischen Philosophie zu Hause ist, kommentiert diese missliche Lage in deutlichen

Worten:

»It is indeed sickening to find philosophers argue a thesis about a field about

which they know almost next to nothing – and so inevitably using arguments that

follow a priori from their methodological premises, expecting that no empirical

evidence could show them wrong« (Mohanty 1993, 318).

Der koloniale, ja eurozentrische Gebrauch der Vernunft hat sich durchgesetzt, oh-

ne die anderen philosophischen Kulturen zu überzeugen. Nicht zu Unrecht spricht

Habermas von einer ›unheiligen Trinität von Kolonialismus, Christentum und Eu-

rozentrismus‹. So war es die koloniale Macht, die Pate gestanden hat, die eurozen-

trische Sicht von der europäischen Philosophie als der einzig wahren Gestalt der

Philosophie durchzusetzen. Auch die Christianisierung der Kolonien verdankte ih-

ren Erfolg zum großen Teil der kolonialen Macht.

Dennoch ist und bleibt die philosophische Einäugigkeit der meisten westli-

chen Philosoph*innen ursächlich daran mitbeteiligt, philosophisches Denken aus-

schließlich europäisch zu vereinnahmen. Während meiner Lehrtätigkeit an der

Universität Heidelberg Anfang der 1990er Jahre hatte ich mehrere Gelegenheiten

mit dem Vater der modernen Hermeneutik, Hans Georg Gadamer, zu sprechen.

In meinem Buch »Die drei Geburtsorte der Philosophie- China – Indien – Euro-

pa« hatte ich die Hermeneutik Gadamers eine ›reduktive‹ genannt. Im Laufe des

Gesprächs kamen wir einmal darauf zu sprechen, ob indische Philosophie auch ei-

ne genuine Gestalt der Philosophie sei. Sehr wohlwollend sagte Gadamer: »Herr

Kollege, auch wenn indische Philosophie keine genuine Philosophie im Sinne der

europäischen ist, sie ist eine großartige Weisheitstradition.« Höflich protestierte

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Ram A. Mall

ich. Aber dann beruhigtemich Gadamer in seiner beneidenswertenHöflichkeit mit

seinem oft gebrachten ›Mantra‹: »Unsere Gespräche werden uns eines Tages den

Ausweg zeigen.«

Meine interkulturelle Vorgehensweise beinhaltet, dass wir die Frage nach den

Sprachkenntnissen stellen müssen. Alle philosophischen Traditionen der Welt be-

handeln in ihrer problem- und themenorientierten Vorgehensweise Themen wie

Erfahrung, Vernunft, Ethik, Logik, Ästhetik, Gerechtigkeit und dergleichen. Phi-

losoph*innen in der ganzen Welt schreiben über diese und ähnliche Themen in

verschiedenen Sprachen. Oft höre ich seitens vieler Kolleg*innen, dass uns und

unseren Student*innen die Sprachkenntnisse fehlen. Es ist richtig: Die Fähigkeit,

die Texte in Originalsprachen lesen zu können, ist unsere erste und beste Wahl.

Aber es ist fast blauäugig zu glauben, dass die Fähigkeit, so viele Sprachen zu

beherrschen, von der großen Mehrheit der Lernenden und Lehrenden erreichbar

ist. Ferner ist dieser Grund idealiter vertretbar und wünschbar, aber realiter eher

scheinheilig. In einem diesbezüglichen Gespräch stellte ich an meine Kolleg*innen

einmal die Frage: »Liest nicht die überwältigende Zahl unserer Student*innen hier

in Deutschland z. B. Platon in Übersetzung? Warum dann ein Bedenken, wenn es

um außereuropäische Philosophien geht?« Hinzukommt, dass wir heute sehr kom-

petente Übersetzungen außereuropäischer Philosophien in europäische Sprachen

haben, und dies sowohl von den Europäer*innen als auch von den jeweiligen Mut-

tersprachler*innen.

Die Geschichte der Philosophie kennt Beispiele dafür, dass man auch durch die

Lektüre von Übersetzungen ein großer Kenner werden und sein kann.Thomas von

Aquin, der keine oder mangelhafte Kenntnisse der griechischen Sprache hatte, war

einer der besten Kenner der aristotelischen Philosophie. Ein anderes leuchtendes

Beispiel unserer Zeit ist der Philosoph Karl Jaspers. Er hielt in den letzten Jahren

seiner Lehrtätigkeit an der Universität Basel Seminare und Vorlesungen über chi-

nesische und indische Philosophie, ohne die Texte im Original zu lesen. Auf das

bekannte Gespräch mit einem Journalisten zu diesem Thema sei hier kurz hinge-

wiesen: Auf die Frage des Journalisten, »Herr Professor, wie können sie ohne die

Kenntnis des Chinesischen über chinesische Philosophie Seminare und Vorlesun-

gen halten«, antwortete Jaspers:

»Sehen Sie, hier habe ich eine große Zahl der Übersetzungen z. B. des Tao Te King

von Lao Tzu. Alle diese habe ich gelesenund zu verstehen versucht. DenStudenten

erzähle ich, was ich verstanden habe und auch, dass eine bestimmte Übersetzung

mir ammeisten zusagt, wofür ich dann meine eigenen Gründe gebe.«

Hinzukommt, dass einen Text in der Originalsprache lesen zu können nicht unbe-

dingt eine Garantie für ein einheitliches Verständnis der Materie darstellt. Denn

wäre es so, wie könnten deutsche Rechts- und Linkshegelianer Hegel so unter-

schiedlich, ja sogar konträr verstehen und deuten? Es sieht so aus: Sprachverste-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 155

hen ist eine notwendige, nicht jedoch hinreichende Bedingung für das Sachver-

stehen. Man hat in diesem Sinne manchmal den Indolog*innen vorgeworfen (und

dies nicht ganz zuUnrecht), dass siemit ihren kompetenten Sprachkenntnissen die

philologische Seite zu sehr auf Kosten der philosophischen Inhalte hervorgehoben

haben. In einem diesbezüglichen Gespräch fragte ich einen deutschen Kollegen,

ob er eigentlich Bücher über indische Philosophie gelesen habe. Er antwortete, er

habe die Urteile der deutschen Indologen als begründet angenommen, dass Indi-

en zwar großartige Religiosität, aber keine echte Philosophie besitze. Ich konnte

meine Gegenfrage nicht zurückhalten und fragte ihn: »Würden Sie dann auch das

Urteil eines Germanisten über die Kritik der reinen Vernunft ohne weiteres über-

nehmen?«

Ein anderer gangbarer Weg, philosophische Themen im weltphilosophischen

Kontext interkulturell philosophisch zu lesen und so das interkulturelle Verstehen

zu fördern, besteht darin, dass nationale und internationale philosophische Tex-

te aus verschiedenen philosophischen Traditionen in andere Sprachen übersetzt

werden. Trotz aller Einschränkungen hinsichtlich der Übersetzungen werden die

Philosophiestudent*innen und Philosophielehrer*innen eine umfassendere Sicht

der verschiedenen philosophischen Fragestellungen und Lösungsansätze im welt-

philosophischenMaßstab erhalten. So könnten zumBeispiel die Student*innen im

Fachbereich Logik lernen, dass die indische syllogistische Theorie nicht nur den

dreigliedrigen europäischen Syllogismus kennt, sondern von einem fünfgliedrigen

Syllogismus ausgeht. Zusätzlich zu den zwei- und dreiwertigen Logiken erfahren

die Student*innen ferner, dass die indische Jain-Philosophie z. B. von einer ›sie-

benwertigen Logik‹ (Saptbhanginaya) ausgeht.

Zusätzlich zu der größeren Verfügbarkeit der Übersetzungen möchte ich hier

auf das wichtigste Erfordernis hinweisen, nämlich dass Philosophielehrer*innen

der interkulturellen philosophischen Orientierung gegenüber offen sind und den

Geist der Philosophie überall wehen lassen. Und diese Vorgehensweise, wie ich

wiederholt unterstrichen habe, plädiert für eine ›proto-hermeneutische‹ Überzeu-

gung zu lesen, zu interpretieren und lesen und interpretieren zu lassen, ohne der

Versuchung zu unterliegen, irgendeine bestimmte Interpretation in einen abso-

luten Stand zu setzen. Eine arithmetische Singularisierung der Interpretation ist

stets ein Wunschdenken gewesen. Philosophielehrer*innen sollen gut informiert

und belesen sein bezüglich der weltphilosophischen Traditionen, auch wenn dies

zum Teil durch Übersetzungen zustande kommt.

8. Resümee

Am Ende bin ich versucht, einige interkulturell-philosophisch orientierte Impera-

tive zum Philosophieren im weltphilosophischen Kontext zu wagen:

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Ram A. Mall

1. Frage nicht, wie Differenzen aus der Welt zu schaffen sind, sondern wie mit

ihnen umzugehen ist. Konsens soll sein, Dissens ist da. Kompromiss scheint

der eigentlich geeignete Weg zu sein. Interkulturelle Orientierung sorgt dafür,

dass die Kompromisse soweit wie möglich nicht faul werden.

2. Übe die philosophische (und nicht nur philosophische) Tugend der Verzicht-

leistung auf jedwedem Absolutheitsanspruch sowohl in der Theorie als auch in

der Praxis, sowohl im Denken als auch im Handeln.

3. Lasse alle Lesarten zu bis auf die Lesart, die neben sich keine andere zulässt

und lerne so die Kunst zu philosophieren und philosophieren zu lassen.

4. Lerne die Kunst der Gewaltlosigkeit zu üben sowohl im Sinne einer theoreti-

schen als auch im Sinne einer praktischen Gewalt, denn es gibt sowohl eine

theoretische intellektuelle als auch eine praktische Gewalt.

5. Beachte: Nicht die Standpunkthaftigkeit ist ein Skandalon, sondern nur die

Verabsolutierung eines bestimmten Standpunktes.

Mit den sehr lehrreichen Worten zweier Dichterphilosophen, Hölderlin und Tago-

re, möchte ich schließen:

 

Hölderlin schreibt in einem Brief an Hegel:

»Einig zu sein, ist göttlich und gut; woher ist die Sucht denn/Unter denMenschen,

dass nur einer und eines nur sei« (Hölderlin 1970, 241).

In einem Vortrag zum »Parlament der Religionen« (1937) schreibt Tagore:

»Wenn je eine solche Katastrophe über dieMenschheit hereinbrechen sollte, dass

eine einzige Religion, (Kultur, Philosophie, Politik u. a., d. A.) alles überschwemm-

te, dann müsste Gott für eine zweite Arche Noah sorgen, um seine Geschöpfe vor

seelischer Vernichtung zu retten« (Tagore 1966, 178).

Beide Dichterphilosophen geben uns den Ratschlag, unsere gut gemeinte und ver-

ständliche »Sehnsucht« nach Einheit nicht mit der ›Sucht‹ nach Einheitlichkeit,

nach Einförmigkeit zu verwechseln.Diese Ratschläge gelten für alle Unternehmun-

gen des menschlichen Geistes.

Das Projekt »interkulturelle Philosophie« zielt so auf einen Paradigmenwechsel

im Diskurs der Weltphilosophien ab und stellt damit eigentlich ein Prolegomenon

dar. Mein Traum, hoffentlich nicht zu utopisch, ist, dass das Philosophieren im

Geiste der interkulturellen philosophischen Orientierung bald der Leiter der inter-

kulturellen Philosophie nicht mehr bedarf. Interkulturelle Philosophie – so mein

Fazit – ist nicht nur eine intellektuelle akademische Tätigkeit, sondern ebenso eine

ethische Verpflichtung im weltphilosophischen Diskurs.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 157

Literaturverzeichnis

Chakrabarti, Dipesh. 1997. Colonial Indology. Sociopolitics of the Ancient Indian Past.

New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishing.

Chakrabarty, Dipesh. 2000. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical

Differences. Princeton: University Press.

Collins, Randall. 1998. The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual

Change. Cambridge u. a.: Belknap Press of Harvard University Press.

Cooper, David. 1996. World Philosophies. An historical Introduction. Oxford, Cam-

bridge: Blackwell.

Copleston, Frederick Charles. 1980. Philosophies and Cultures. Oxford u. a.: Oxford

University Press.

Dabashi, Hamid. 2013. »Can non-Europeans think?« Letzter Zugriff 07.12.2020.

https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html.

Därmann, Iris. 2020. Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie. Ber-

lin: Matthes & Seitz.

Deutsch, Eliot. 1997. Introduction to World Philosophies, herausgegeben von dems.

New York: Prentice Hall.

Dilthey, Wilhelm. 1973. »Der Aufbau der geschichtlichen Welt.« In Gesammelte

Schriften, Bd. 7, herausgegeben von Karlfried Gründer. Göttingen: Vandenhoeck

& Ruprecht.

Elberfeld, Rolf. 2017. Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer transfor-

mativen Phänomenologie. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Eliade, Mircea. 1973. Die Sehnsucht nach dem Ursprung. Wien: Europaverlag.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:

Kadmos.

Ganeri, Jonardon. 2016. »Why Philosophy Must Go Global: A Manifesto.« An Online

Journal of World Philosophie (June): 134-141, 164-186.

Gupta, Bina und JitendranathMohanty. 2000. Philosophical Questions. East andWest,

herausgegeben von dens. New York u. a.: Rowman & Littlefield Publishers.

Habermas, Jürgen. 2002. Religion and Rationality. Essays on Reason, God, and Moder-

nity, herausgegeben von Eduardo Mendieta. Cambridge: MIT Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1955. Vorlesungen über die Philosophie der Weltge-

schichte. Hamburg: Meiner.

Huntington, Samuel. 1996. Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im

21. Jahrhundert. München, Wien: Europa Verlag.

Israel, Jonathan. 2001. Radical Enlightenment. Philosophy and the making of modernity.

Oxford: Oxford University Press.

Jaspers, Karl. 1977. Philosophische Autobiographie. München: Piper.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html


158 Ram A. Mall

Mall, Ram Adhar und Heinz Hülsmann. 1989. Die drei Geburtsorte der Philosophie.

China, Indian, Europa. Bonn: Bouvier.

Mall, Ram Adhar. 1996. »Was konstituiert philosophische Argumente?« Bremer Phi-

losophica 1, Universität Bremen.

Mall, Ram Adhar. 1997. »Interkulturelle Philosophie und Historiographie.« In Eth-

nozentrismus, herausgegeben vonManfred Brocker, Heino Heinrich Nau, 69-89.

Darmstadt: WBG.

Mall, Ram Adhar. 1998. »Philosophy and Philosophies – Cross culturally Consid-

ered.« Topoi 17, 1: 15-27.

Mall, Ram Adhar. 1999. »Europa im Spiegel der Weltkulturen oder ein nicht-

europäische Entdeckung Europas: Vom Mythos der Europäisierung der

Menschheit.« Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und humanistische Bil-

dung 6 (November): 481-499.

Mall, Ram Adhar. 2006. »Zur orthaften Ortlosigkeit der philosophischen Rationa-

lität.« In Kreativität. XX. Deutscher Kongress für Philosophie, herausgegeben von

Günter Abel, 492-519. Hamburg: Meiner.

Mohanty, Jitendranath. 1993.Essays on Indian Philosophy. Traditional andModern, her-

ausgegeben von Purushottama Bilimoria. Delhi u. a.: Oxford University Press.

Mohanty, Jitendranath. 2001.Explorations in Philosophy. IndianPhilosophy.NewDelhi

u. a.: Oxford University Press.

Plessner, Helmuth. 1979. Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Plott, John. 1963-89. Global History of Philosophy. Vol. 1-5. New Delphi: Motilal Banar-

sidass.

Ricoeur, Paul. 1974. Geschichte und Wahrheit. München: List.

Smart, Ninian. 2000.World Philosophies. London u. a.: Routledge.

Smart, Ninian. 2002.Weltgeschichte des Denkens. Die geistigen Traditionen der Mensch-

heit. Darmstadt: Primus.

Suchier, Wolfram. 1916. »A. W. Amo. Ein Mohr als Student und Privatdozent der

Philosophie in Halle, Wittenberg und Jena 1727-1740.« Akademische Rundschau

(9/10).

Zea, Leopoldo. 1989. Signale aus dem Abseits. Eine lateinamerikanische Philosophie der

Geschichte. München: Eberhard.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher

Religionsgespräche (Abélard, Lull, Cusanus)

als Probleme Interkultureller Philosophie

(Yousefi, Mall, Wimmer)

Arne Moritz

We have just Religion enough to make us

hate, but not enough to make us love one

another

(Swift 1768, 415).

Jonathan Swifts Beobachtung, dass Religion zwar Ursachen für Konflikte, nicht

aber Mittel für deren Überwindung zur Verfügung stelle, scheint in ähnlicher Wei-

se auch die Autoren einiger fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge beschäftigt

zu haben, die im Folgenden näher betrachtet werden sollen. Jene christlichenTheo-

logen des Mittelalters (Peter Abélard, Ramon Lull und Nicolaus Cusanus) und die

fiktiven Dialoge, in denen sie Angehörige unterschiedlicher Religionen aufeinan-

dertreffen ließen, sollen in Beziehung zu einigen programmatischen Grundposi-

tionen der neueren philosophischen Richtung der Interkulturellen Philosophie ge-

setzt werden, wie sie insbesondere von Hamid Reza Yousefi, Ram Adhar Mall und

Franz Martin Wimmer artikuliert wurden.1

Dabei soll den christlichenTheologen des Mittelalters nicht unterstellt werden,

Sie hätten avant la lettre bereits interkulturelle Philosophie betrieben. Es sollen je-

doch Ähnlichkeiten in der Struktur des Umgangs mit Differenz auf Seiten der mit-

telalterlichen Theologie wie der Interkulturellen Philosophie aufgezeigt werden.

Diese Ähnlichkeiten sollen auf die Annahme zurückgeführt werden, man habe mit

denjenigen, die man in gewisser Hinsicht als grundsätzlich anders begreift, doch

gemeinsam, philosophisch zu denken oder jedenfalls denken zu können. Dass man

zudem glaubt, genau darin ein Mittel der Überwindung von Konflikt zu besitzen,

1 Hier und im Folgendenwird durch die Großschreibung von »Interkultureller Philosophie« die

Bezugnahme auf die durch die genannten Autoren geprägte Denkrichtung markiert. Durch

das kleingeschriebene Adjektiv »interkulturell« wird hingegen eine entsprechende inhaltli-

che Charakterisierung ausgedrückt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Arne Moritz

soll ebenfalls gezeigt werden.Man erwartet –wenn auch nicht unmittelbar, so doch

nach philosophischem Dialog – in vernünftigen Überzeugungen übereinstimmen

zu können, um daraufhin Praxis in Orientierung an jenen vernünftigen Überzeu-

gungen konvergent und konfliktfrei zu gestalten. Insoweit aber solche strukturel-

len Ähnlichkeiten zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Inter-

kultureller Philosophie bestehen, teilen beide auch strukturell ähnliche Probleme,

wie abschließend gezeigt werden soll.

1. Kontext und Reichweite der folgenden Überlegungen

In demMaße, in dem das Interesse des vorliegenden Beitrags solchen eher grund-

sätzlichen Zusammenhängen zwischen mittelalterlicherTheologie und einer Rich-

tung der Gegenwartsphilosophie gilt, werden sich die folgenden Überlegungen

vielfach als indifferent gegenüber Unterschieden erweisen, die man in anderen

Zusammenhängen genauer zur Kenntnis nehmen würde. Sowohl die behandelten

mittelalterlichen Quellen als auch die hier einbezogenen Grundpositionen der In-

terkulturellen Philosophie sind unter einander jeweils weitaus verschiedener als

dies hier ausführlicher gewürdigt werden kann. Und auch wenn im Folgenden

über historische Differenzen hinweg Übereinstimmungen auf einer recht allge-

meinen Ebene aufgezeigt werden sollen, so ist der vorliegende Beitrag mit seinem

beschränkten Rahmen doch nicht der Ort, um die hier erwiesenen Strukturähn-

lichkeiten für jegliche Form der mittelalterlichen Bewältigung religiöser Differenz

in fiktiven Dialogen zu behaupten und auch nicht für jegliche Variante der pro-

grammatischen Selbstbestimmung innerhalb der philosophischen Richtung der

Interkulturellen Philosophie. In welchem beschränkten (und zudem in sich hete-

rogenen) Kontext werden also die folgenden Überlegungen entwickelt?

Mit den Collationes von Peter Abélard (1079-1142) wird ein im 12. Jahrhundert

verfasster Text aufgegriffen. Er stellt ein Gespräch zwischen einem Juden, einem

Christen und einem, jedenfalls in Andeutungen, einemmuslimischenHintergrund

zugeordneten Philosophen dar. Genau genommen handelt es sich um zwei Zwie-

gespräche, in denen sich nacheinander Christ und Jude und Christ und Philo-

soph/Muslim über die Vorzüge des jeweiligen Gesetzes (lex) streiten, dem sie fol-

gen, um sich anschließend dem – im Text letztlich ausbleibenden – Urteil eines

Richters (iudex) über die Vorzüge der jeweiligen Lehren zu unterwerfen. In dem

letztlich nicht urteilenden, den Leser*innen das Urteil überlassenden Richter hat

man bisweilen ein alter ego Abélards gesehen. Der vermutlich als Spätwerk Abélards

entstandene Dialog ist jedenfalls im Zusammenhang einer im 12. Jahrhundert all-

mählich einsetzenden, sich an antiken Bildungsgängen und klassischen Quellen

orientierenden Verwissenschaftlichung der christlichen Theologie des Mittelalters

zu sehen. Als Motor dieser Entwicklung können die Einrichtungen teils kirchli-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 161

cher, teils privater Lehrbetriebe (Schulen) gelten, in deren Kontext Abélard lehr-

te und schrieb und aus deren Strukturen später die europäischen Universitäten

hervorgehen sollten. Unter der Oberfläche des interreligiösen Dialogs bezieht sich

Abélard in seinem Werk auf die intrareligiösen Spannungen, die sich innerhalb

des Christentums aus den neuen Möglichkeiten einer wissenschaftlichen Theolo-

gie und der stärker ins Bewusstsein tretenden Alternative einer säkularen Ethik

ergaben. Jude, Christ und Philosoph/Muslim stehen als Kunstfiguren somit nicht

nur für die Auseinandersetzung um die jeweiligen Glaubensüberzeugungen, son-

dern auch für den Konflikt um bestimmte Realisierungsmöglichkeiten des Chris-

tentums (vgl. Abaelard 1996, 12f.).

Der Katalane bzw. Mallorquiner Raimundus Lullus bzw. Ramon Lull (1232/3-

1316) schrieb fast zwei Jahrhunderte später bereits im Kontext einer entwickelten,

an Universitäten intensiv betriebenen, christlichenTheologie. Trotz einiger Berüh-

rungspunkte mit dieser scholastischen Kultur in entsprechenden Ausbildungssta-

dien, blieb Lull ein origineller, scholastischen Lehrtraditionen nicht leicht zuzu-

ordnender Autodidakt. Mallorca als Lebensmittelpunkt des ansonsten ausgedehnt

reisenden Lulls war zudem durch einen großen muslimischen Bevölkerungsan-

teil geprägt. Lull pflegte auf dieser Grundlage auch den Austausch mit muslimisch

bzw. durch arabische Kultur geprägten wissenschaftlichen Lehrern. Anders als in

Abélards Fall weiß man außerdem, dass Lull nicht allein literarische Quellen der

unterschiedlichen religiösen Traditionen verarbeitete. Es ist bekannt, dass Lull auf

Reisen im Mittelmeerraum, insbesondere in Nordafrika auch ganz praktisch ver-

suchte, in der Begegnung mit Nicht-Christen ein ambitioniertes Programm der

Missionierung umzusetzen.

Lulls Interesse galt seit einer Reihe entsprechender Bekehrungserlebnisse der

Idee, religiöse Fragen mit den Mitteln einer von ihm selbst zu entwickelnden logi-

schen Kunst möglichst allgemeinverbindlich und allgemein akzeptabel zu beant-

worten, um auf dieseWeise Konflikte zwischen den Religionen nachhaltig zu über-

winden. Diesem Programm folgt auch das im Folgenden aufgegriffene, zwischen

1274 und 1276 verfasste Buch vomHeiden und den dreiWeisen (Liber de gentili et tribus

sapientibus). Unter Anleitung der allegorischen Darstellung der Intelligenz versu-

chen in diesem Buch ein Christ, ein Jude und ein Sarazene, einen nicht religiösen

Gesprächspartner mit den Mitteln der konsistenten Bestimmung von Begriffsbe-

ziehungen bzw. einer besonderen Art von Begriffsanalyse von der Existenz Gottes,

der Auferstehung der Seele nach dem Tod und den divergierenden Inhalten ihrer

jeweiligen Glaubensrichtungen zu überzeugen. Auch hier bleibt ein zunächst er-

wartetes Urteil der Dame Intelligenz über die Vorzüge der konkurrierenden Glau-

bensrichtungen aus. Lull nutzt dies, um in einem originellen Epilog zu schildern,

dass der Heide nunmehr zwar nicht mehr über die Ungewissheit der Existenz ei-

nes Gottes und des Lebens nach dem Tode trauern müsse – denn diese haben die

Weisen einmütig bewiesen – dass aber darüber hinaus nicht geteilte Glaubens-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Arne Moritz

überzeugungen verblieben sind, zwischen denen der Heide zu seinem Bedauern

nun doch selbst rational wählen müsse. Die Leser*innen werden, ähnlich wie bei

Abélard, und zwar explizit, vor dieselbe Wahl gestellt (vgl. Lull 1998, 248).

Das dritte fiktive Religionsgespräch, der Dialog über den Frieden im Glauben (De

pace fidei) des Nicolaus Cusanus (1401-1464) entstand 1453 im zeitlichen Umfeld der

Eroberung Konstantinopels durch den osmanischen Sultan Mehmed II. Das Reli-

gionsgespräch wird als Vision eines weisen Mannes präsentiert, der sich entsetzt

über die Grausamkeiten des Krieges in Konstantinopel, den er als Auseinander-

setzung um religiöse Glaubensüberzeugungen begreift, mit der Möglichkeit eines

dauerhaften Religionsfriedens beschäftigt habe. Auch in dieser Figur hat man ein

alter ego des Autors Cusanus vermutet. Bei den Akteuren des Religionsdialoges han-

delt es sich um Vertreter unterschiedlicher Völker (nationes),2 die auf Gott den Va-

ter, das göttlicheWort Christus und die christlichen Apostel Petrus und Paulus tref-

fen. Der Dialog des Cusanus endet in gewisser Hinsicht weniger offen als die bei-

den bereits präsentierten Religionsgespräche. In der beschriebenen Konstellation

kannman sich nämlich recht gut darauf einigen, wie der Friede in Glaubensdingen

erreicht werden kann. Man könne Unterschiede in den religiösen Riten zulassen,

solange die unterschiedlichen äußeren Handlungen jeweils auf übereinstimmen-

de geistige Gehalte verweisen (religio una in rituum varietate; Nikolaus von Kues

2003, 10). Der Text nimmt allerdings am Ende – dahingehend doch durchaus of-

fen – in den Blick, dass mit dieser Übereinkunft erst ein Anfang erreicht ist. Über

die bereits durchaus vielfältigen Untersuchungen im Dialog selbst hinaus sei an-

hand geeigneten Quellenmaterials noch weitaus differenzierter aufzuzeigen, dass

die Religionen sich nur in den Riten, nicht aber in ihren Glaubensüberzeugungen

unterscheiden – und dann seien anschließend auch noch die Gläubigen vom Er-

gebnis einer solchen Untersuchung praktisch zu überzeugen.

Der fast zweihundert Jahre nach Lull schreibende Cusanus war wie jener kein

Universitätstheologe (und übrigens einer der wenigen intensiven Lull-Leser seiner

Zeit). Intra- und interreligiöse Konflikte waren für ihn, von der primären Ausbil-

dung her Kirchenrechtler und seit jungen Jahren in unterschiedlichen kirchlichen

Funktionen und Ämtern tätig, auch Teil beruflicher Erfahrung und Praxis. Die-

ser Erfahrungshintergrund umfasste neben dem Krieg um Konstantinopel insbe-

sondere Konfliktthemen, die ab 1431 auf dem Basler Konzil verhandelt wurden.

Dies betraf vor allem die innerkirchliche Auseinandersetzung um die Theologie

und Religionspraxis der Hussiten in Böhmen, interreligiöse Begegnungen im Rah-

men einer Mission nach Konstantinopel während des Konzils von Ferrara/Florenz

(1438/39) und später auch Konflikte um die Glaubens- und Ordenspraxis, in die

2 Nedermann hat darauf hingewiesen, dass Cusanus’ Bezug auf Völker ihm erlaube, über rein

dogmatische Unterschiede hinaus auch die soziokulturelle Ausformung von Religion und so-

mit Aspekte kultureller Differenz in den Blick zu nehmen (vgl. Nedermann 2000, 85-97).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 163

Cusanus als päpstlicher Visitator und als Bischof von Brixen verwickelt wurde.

Die Verarbeitung dieser unterschiedlichen Konflikterfahrungen im Dialog De pace

fidei erfolgt allerdings keineswegs aus rein pragmatischer Perspektive. Vielmehr

gestaltete Cusanus diesen Dialog vor dem Hintergrund seiner höchst originellen,

durch unterschiedliche eher unorthodoxe theologische und philosophische Posi-

tionen geprägtenTheologie (neben Lullismus, italienischemHumanismus, und Al-

bertismus, können Mystik, Hermetik und Neuplatonismus als Einflüsse genannt

werden). Cusanus geht dabei zentral von einem durch seine Unendlichkeit aus-

gezeichneten Gott aus, auf den nur in einem Wissen um das Nichtwissenkönnen

(docta ignorantia) adäquat Bezug genommen werden kann (vgl. Nikolaus von Kues

2010, 1, 5, 10).

Die drei beschriebenen mittelalterlichen Religionsgespräche sollen im Folgen-

den in Bezug zu programmatischen Darstellungen der Richtung der Interkultu-

rellen Philosophie gesetzt werden wie man sie in einschlägigen Publikationen zur

Einführung vorfindet. Dass dieses Verfahren nicht jeder internen Differenzierung

Interkultureller Philosophie gerecht werden kann, ist Teil der bereits oben ange-

rissenen Unschärfe der vorliegenden Überlegungen. Mit den Einführungswerken

Hamid Reza Yousefis (geb. 1967), Ram Adhar Malls (geb. 1937) und Franz Martin

Wimmers (geb. 1942) wird jedoch Bezug auf Positionen genommen, die für die

Entwicklung der Richtung der Interkulturellen Philosophie im deutschen Sprach-

raum – und über diesen hinaus – von grundlegender Bedeutung waren und die

entsprechende Diskurse immer noch erheblich beeinflussen. Insbesondere Mall

kann geradezu als Begründer der Denkrichtung angesehen werden und hat ne-

ben Yousefi undWimmer nicht nur zur inhaltlichen Fundierung wichtige Beiträge

geleistet, sondern auch zur Institutionalisierung einer entsprechenden akademi-

schen Forschung und Lehre Grundlegendes beigetragen. Mit Yousefis und Malls

eher hermeneutisch und pragmatistisch geprägter Position und Wimmers eher

diskurstheoretisch beeinflusster Variante interkultureller Philosophie wird zudem

auch eine gewisse systematische Weite der Positionen eröffnet, an denen sich die

folgenden Überlegungen zu Zusammenhängen mit dem, was in fiktiven mittel-

alterlichen Religionsdialogen verhandelt wird, zu bewähren haben. Die Hoffnung

ist, dass diese Auswahl an Positionen aus der Interkulturellen Philosophie zwar

nicht Vollständigkeit beanspruchen kann, aber doch Exemplarisches aufgreift. An

geeigneter Stelle werden jeweils zudem Bezüge zu weiteren Positionen der Inter-

kulturellen Philosophie hergestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Arne Moritz

2. Dialog als Gegenstand und Vollzugsform Interkultureller Philosophie
und mittelalterliche Dialogfiktionen

Es mag zunächst insofern nicht abwegig erscheinen, fiktive Religionsgespräche

des Mittelalters auf die philosophische Richtung der Interkulturellen Philosophie

zu beziehen, als dem Dialog als Form des Philosophierens eine wichtige Stellung

innerhalb der Programmatik dieser Denkrichtung zukommt.Die folgende Aussage

Yousefis und Malls zeigt dies exemplarisch. Sie nimmt zugleich Bezug auf den in

dieser Hinsicht von seinem diskurstheoretischen Hintergrund her noch entschie-

deneren Ansatz Wimmers:

»Dialoge haben sich als die angemessene Form der interkulturellen Philosophie

erwiesen. Gleichrangigkeit, Achtung voreinander, Offenheit im Blick auf die zu

erwartenden Ergebnisse, Einbeziehung nicht-verbaler Kommunikationsformen,

Einsicht in die Grenzen des gegenseitigen Verstehens kennzeichnen solche Dia-

loge. […] Das Wort »Dialoge« wird hier bewußt in der Mehrzahl gebraucht. Denn

es geht um eine Vielzahl von Gesprächen in und mit den Philosophien verschie-

dener Kulturen. FranzMartinWimmer hat hierfür den Begriff des ›Polylogs‹ in die

interkulturell philosophische Arbeit eingeführt« (Yousefi und Mall 2005, 49).

In einer zugespitzten, an Kants Unterscheidung von Schul- und Weltbegriff der

Philosophie anschließenden Formulierung werden die in obigem Zitat bereits an-

klingenden normativen Erwartungen an die Teilnehmer derartiger Dialoge stärker

terminologisch expliziert:

»Philosophie dem Weltbegriff nach, […], verfährt stets dialogisch. Sie hat zum

Ziel, die Kommunikation »theoretisch« zu begründen und ›praktisch‹ zu ermögli-

chen. […] Ein Schritt in Richtung auf eine Verbesserung ist getan, wenn Vorbehalte

gegenüber fremden Kulturen einer kritischen Diagnose unterzogen werden. Im

Endeffekt ist eine Haltung anzustreben, welche dem Fremden eine Existenzbe-

rechtigung zugesteht, die auf der Grundlage einer toleranten Haltung zur Aner-

kennung ihrer Gleichwertigkeit führt. Interkulturelle Philosophie ist darauf aus,

globale Zusammenhänge der Philosophie in ihren geographischen Dimensionen

sichtbar zu machen […]« (ebd., 35).

Die Dialogkonzeption Interkultureller Philosophie zeigt sich hier als eng bezogen

auf normative Konzepte, deren Akzeptanz üblicherweise innerhalb politischer Ge-

meinschaften als funktional notwendig für die Möglichkeit von Kommunikation

angesehen werden.3 Insofern ist es konsequent, dass die theoretische und prakti-

sche Ermöglichung dialogischer Kommunikation als das Ziel Interkultureller Phi-

3 Otfried Höffe spricht im Rahmen einer ethikdidaktischen Beschäftigung mit gesellschaftli-

cher Pluralität von Normen, deren Anerkennung »die Voraussetzungen von Kommunikation

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 165

losophie formuliert wird und ein globaler Zusammenhang in den Blick genommen

wird. Dieser wird allerdings nicht – wie vom Kontext des Zitats her zu erwarten

– kosmopolitisch, mit Blick auf die Akteure verstanden, sondern als inhaltlicher

Zusammenhang philosophischen Denkens angesprochen.

Tatsächlich umfasst die Dialogkonzeption der Interkulturellen Philosophie

auch Vorstellungen darüber, wie philosophische Inhalte in globalen Zusam-

menhängen generiert werden sollen. Wimmer entwickelt in dieser Hinsicht das

Kriterium einer gleichmäßigen Beteiligung von Akteuren mit unterschiedlichen

kulturellen Hintergründen an philosophischen Dialogen. Dieses Kriterium ist

deutlich an diskursethische Überlegungen zur Begründung von Geltungsansprü-

chen durch symmetrische Kommunikationsbedingungen angelehnt:

»Thematische Fragen der Philosophie – also: Fragen nach der Grundstruktur der

Wirklichkeit, nach deren Erkennbarkeit und nach der Begründbarkeit vonWerten

und Normen sind so zu diskutieren, dass jeder behaupteten Lösung Dialoge oder

Polyloge möglichst differenter Traditionen vorangehen. Dies setzt eine Relativie-

rung der in den einzelnen Traditionen entwickelten Begriffe undMethoden eben-

so voraus wie einen neuen, nicht zentristischen Blick auf die Denkgeschichten der

Menschheit. Und es setzt drittens das Interesse von vielen Seiten voraus, einander

nicht nur kennen zu lernen, sondern in gemeinsamer Bemühung philosophierend

weiterzukommen« (Wimmer 2004, 51).

An anderer Stelle wird dies regelförmig wie folgt formuliert, wobei als Wahrheits-

kriteriumdie pragmatische Bewährung in unterschiedlichen kulturellen Kontexten

deutlich wird:

»In negativer Formulierung lautet die Regel: Halte keine philosophische These für

gut begründet, an derenZustandekommennurMenschen einer einzigen kulturel-

len Tradition beteiligt waren. Positiv formuliert lautet sie: Suche wo immer mög-

lich nach transkulturellerı Überlappungen von philosophischen Begriffen, da es

wahrscheinlich ist, dass gut begründete Thesen in mehr als nur einer kulturellen

Tradition entwickelt werden sind« (ebd., 67).4

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen zum Dialog als Vollzugsform Inter-

kultureller Philosophie und zu mit ihm verbundenen normativen Erwartungen an

die Genese philosophischer Inhalte mag es naheliegend erscheinen, Bezüge zur

und die Basisbedingungen einer vernünftigen Konfliktbewältigung betreffen« (Höffe 1979,

475).

4 Der Dialog als Medium interkultureller Philosophie wird gegenüber einer monologischen

Methode des Vergleichs auch von Kimmerle (vgl. Kimmerle 2002, 80-87) vorgezogen, wo-

bei das Kriterium für die Aufnahme entsprechender Dialogpartner nicht durch einen engen

Philosophie-, sondern durch einen eherweiten Vernunftbegriff gegeben ist (vgl. ebd., 52-55).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Arne Moritz

mittelalterlichen Tradition fingierter Dialoge zwischen Vertretern unterschiedli-

cher Religionsgemeinschaften herzustellen. Der fiktive Charakter der mittelalter-

lichen Dialoge stellt allerdings offensichtlich einen wichtigen Unterschied gegen-

über demjenigen dar, was die Interkulturelle Philosophie als real stattfindendes

Dialoggeschehen ins Auge fasst.

Zum einen darf man sich jedoch in diesem Zusammenhang fragen, ob jenes

realistische Projekt interkultureller philosophischer Dialoge im Sinne weithin eta-

blierter internationaler wissenschaftlicher Kommunikationsmedien, wie akademi-

scher Konferenzen, Journals, Austauschprogrammen etc., nicht schon länger als

realisiert angesehen werden sollte.5 Zum anderen stellt gerade die literarische Gat-

tung des fiktiven Dialogs möglicherweise ein innerhalb der Interkulturellen Phi-

losophie noch zu wenig beachtetes Mittel zur Verfügung, interkulturelle Kommu-

nikationssituationen im Sinne der eben erläuterten Ansprüche auch für die Fäl-

le quasi »advokatorisch« zu gestalten (vgl. Habermas 1991, 155-158), in denen rea-

le Dialoge aufgrund kontingenter Rahmenbedingungen (räumliche oder zeitliche

Distanz, Sprachbarrieren, Beschränkungen freier Äußerungsmöglichkeiten etc.)

nicht möglich sind und nachhaltig unmöglich bleiben. Die Gattung des fingier-

ten Dialogs, die für mittelalterliche Autoren aufgrund ganz ähnlicher Umstände

attraktiv war, bietet über ihre literarischen Gestaltungsmöglichkeiten hinaus das

Potenzial, wirklich geäußerte, aber auch möglich erscheinende Gehalte realer Ge-

spräche in inhaltlich verdichteter, von den Kontingenzen, die Äußerungskontexte

prägen, befreiter Weise zur Darstellung zu bringen und mithin auch genauer und

besser zu verstehen. Derartige inhaltliche Verdichtungen müssen dabei nicht als

Konkurrenz realer Dialoge begriffen werden. Sie lassen sich vielmehr in frucht-

barer Weise in reale Kommunikationssituationen einbringen und vermögen diese

dann selbst inhaltlich zu orientieren und zusätzlich zu stimulieren. Die Traditi-

on fiktiver mittelalterlicher Religionsdialoge steht der dialogförmigen Konzeption

von Philosophie durch die Interkulturelle Philosophie somit also nicht nur einfach

formal nahe, sondern vermag mit ihrer Orientierung am Fingieren von Dialogen –

die sie mit anderen Traditionen der Geistesgeschichte teilt – möglicherweise auch

wichtige Impulse für die literarische Gestaltung interkulturellen Philosophierens

in einer durch Kontingenzen bestimmten Welt zu bieten.

5 Dem internationalen akademischen Betrieb gegenüber scheint innerhalb der Richtung der

Interkulturellen Philosophie aber eher das Vorurteil zu bestehen, er verhindere durch euro-

zentrische Strukturen den intendierten Austausch von Angehörigen unterschiedlicher Kul-

turen im Medium einer gemeinsamen Arbeit an philosophischen Problemen. Vgl. etwa

Weidtmann 2016, 120, der allerdings auch optimistischer einen Austausch kulturell eigen-

ständiger Philosophien in den Blick nimmt, wie sie sich in der Rezeption der abendländi-

schen Philosophie in unterschiedlichen Kulturräumen, vor dem Hintergrund von deren je

eigenständigen »Grunderfahrungen«, entwickelt haben (vgl. ebd., 220-224).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 167

Umgekehrt bietet die oben erwähnte, theoretische Beschäftigung Interkultu-

reller Philosophie mit dialogischer Kommunikation unter den Bedingungen von

Interkulturalität wiederum wichtige Anregungen für ein besseres Verständnis for-

maler Strukturen, die innerhalb der fingierten mittelalterlichen Religionsgesprä-

che gar nicht ausdrücklich reflektiert werden. So analysieren beispielsweise Yousefi

und Mall, dass »ein dialektisches Verhältnis zwischen dem Selbst- und Fremdver-

stehen« bestehe, sodass in interkulturellen Kontexten die Aufmerksamkeit nicht

nur der »inneren Dynamik der beiden Verstehensarten gelten solle, sondern auch

der Art und Weise, in der das »Selbstverstehen von A […] zum Gegenstand her-

meneutischen Verstehens von B« wird (Yousefi und Mall 2005, 112). Mit Blick auf

derartige formale Strukturen lassen sich Zugänge zur Interpretation der mittelal-

terlichen Dialoge anbahnen, die ansonsten mit Blick auf inhaltliche Aspekte leicht

in den Hintergrund gedrängt werden. Es lässt sich dann beispielsweise herausar-

beiten, inwiefern bereits die fingierte Kommunikationssituation dazu führt, dass

ein mittelalterlicher Christ (Cusanus, bzw. das von ihm fingierte göttliche Wort),

konfrontiert mit dem Fremdverstehen seiner interkulturellen Dialogpartner, kon-

kreter im Versuch, diesen die eigenen Überzeugungen verständlich zu machen,

also in einem Verstehen, das deren Verstehen antizipiert, mit der Notwendigkeit

einer Revision des Selbstverstehens seiner eigenen Überzeugungen (etwa von der

trinitarischen Struktur Gottes) konfrontiert wird.6

Nimmt man die Möglichkeit ernst, formale Strukturen, denen auf theoreti-

scher Ebene das Interesse Interkultureller Philosophie gilt, in fiktiven mittelal-

terlichen Dialogen aufdecken zu können, dann sind diese Dialoge jedoch nicht

nur potenzielles Anwendungsfeld für in der Interkulturellen Philosophie formu-

lierte Überlegungen. Vielmehr können die fiktiven Dialoge dann auch als ein po-

tenzielles Forschungsfeld betrachtet werden, in dem auch neue Erkenntnisse mit

Blick auf eine Theorie interkultureller Dialogkonstellationen möglich sind. Die in

diesem Beitrag versuchte Relektüre mittelalterlicher Religionsgespräche soll denn

auch weniger bestehende Überlegungen Interkultureller Philosophie in einen neu-

en Anwendungskontext bringen als einen neuen Kontext für eine weitergehende

Reflexion der Konzeption Interkultureller Philosophie gewinnen.

Einem derartigen Vorhaben kommt entgegen, dass der Philosophiebegriff der

Interkulturellen Philosophie ohnehin in programmatischer Art und Weise gegen-

über philosophischen Traditionen offen ist, in denen das philosophische Denken

in enger Verbindung mit religiösen Überzeugungen und Vollzügen besteht. Youse-

fi und Mall sprechen in diesem Zusammenhang davon, die Rolle von Philosophie

6 Vgl. Nikolaus von Kues 2010, 8, 24-29, die den Gesprächspartnern vorgelegte Konzeption von

Trinität als bezogen auf göttliche Fruchtbarkeit und Selbstentfaltung, die entlang des Ver-

gleichsmit bestimmten Phänomenen des Geistes und des göttlichen Schöpfungsakts entwi-

ckelt wird; sowie unten Abschnitt IV.3.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Arne Moritz

nicht im positivistischen Sinn auf die Rolle einer »Magd der Wissenschaften« eng-

zuführen (Yousefi und Mall 2005, 104). Auch wenn sie nicht zum Verständnis von

Philosophie als Magd der Theologie zurückkehren wollen, das sie dem Mittelalter

zuschreiben, propagieren Sie doch einen weiten Philosophiebegriff, in dem reli-

giöse Spiritualität und Philosophie als komplementäre Ergänzungen erscheinen,

deren Verhältnis dem von Anschauung und Begriff bei Kant ähnelt:

»Ein Leitgedanke der Interkulturalität ist die Berücksichtigung der religiös-spiri-

tuellen Dimension, die seit der Aufklärung vernachlässigt worden war. […] Inter-

kulturelles Denken berücksichtigt beide Dimensionen aufgrund der Erkenntnis,

daß eine Ausklammerung des Religiösen eine Denkart abstrakt macht, eine Ver-

nachlässigung der Vernunft sie blind bleiben läßt« (ebd., 28).

Während dieser weite Philosophiebegriff die folgenden Überlegungen zu Zusam-

menhängen zwischen fiktiven mittelalterlichen Religionsdialogen und Interkul-

tureller Philosophie zusätzlich plausibel erscheinen lassen mag, besteht in einer

anderen Hinsicht ein struktureller Unterschied zwischen den Dialogkonzeptionen

in beiden Feldern: Die hier ausgewählten mittelalterlichen Dialoge zeichnen sich

zwar gegenüber weniger friedlichen Tendenzen ihrer jeweiligen Entstehungszeit

dadurch aus, dass sie den interkulturellen Gesprächspartnern durchaus Respekt im

Sinne der eingangs in diesem Abschnitt angesprochenen normativen Erwartungen

entgegen bringen. Dabei scheint den christlichen Autoren der Dialoge jedoch stets

gewiss, dass sie sich mit ihren eigenen religiösen Überzeugungen im Besitz einer

absoluten Wahrheit befinden, zu der sie mit dem Ziel der Aufhebung des Konflikts

die anderen überzeugen möchten. Friedrich Niewöhner hat in einer Rezension ei-

nes Sammelbandes zur Gattung der fiktiven mittelalterlichen Religionsgespräche

diesen Umstand pointiert wie folgt formuliert:

»Der Titel des Buchs müsste eigentlich lauten: ›Wie sich einige Christen im Mit-

telalter ein Gesprächmit Juden undMuslimenmit dem Zweck vorstellten, sie von

der Wahrheit des Christentums zu überzeugen‹« (Niewöhner 2004, 16).

Dass diese Formulierung keineswegs übertrieben ist, lässt sich beispielhaft leicht

an Ramon Lull ausweisen, der seine dies betreffendeMotivation am ausdrücklichs-

ten äußert, wenn er seine oben angesprochenen Bekehrungserlebnisse u. a. wie

folgt wiedergibt:

»ein klar bestimmter, überstarker, ihm völlig überzeugender Befehl des Geistes:

er selbst würde später ein Buch gegen die Irrlehren der Ungläubigen verfassen,

das das beste der Welt sein würde« (Platzeck 1964, 35; =Vita coëtana, VI).

Diese Haltung Lulls ist offensichtlich nicht gut verträglich mit der oben angespro-

chenen Vorstellung Wimmers, Wahrheitsansprüche an pragmatische Bewährun-

gen in interkulturellen Kontexten zurück zu binden. Auch ist sie nur schwer an-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 169

schlussfähig an die von Yousefi und Mall vorgetragene Vorstellung einer philoso-

phia perennis, die in kooperativer Arbeitsteilung zwischen den Kulturen gesucht,

aber »niemals endgültig Gefundenes« werden könne (Yousefi und Mall 2005, 33).7

Nicht einmal Cusanus, bei dem man dies vielleicht aufgrund seiner Lehre vom

nichtwissenden Wissen des unendlichen Gottes erwarten würde, hat Wahrheit als

»Limesgestalt« philosophischer Erkenntnis bezeichnet, wie Yousefi und Mall dies

an anderer Stelle tun, um Absolutheits- und Letztbegründungsansprüchen eine

endgültige Absage zu erteilen und an deren Stelle eine fortgesetzte, interkulturell

arbeitsteilige Annäherungsbewegung an die Wahrheit zu setzen (vgl. ebd., 117).

Vor dem Hintergrund dieses offenkundigen Unterschieds im Wahrheitsver-

ständnis der hier in Zusammenhang gebrachten Autoren der mittelalterlichen Tra-

dition und der Interkulturellen Philosophie muss allerdings daran erinnert wer-

den, dass in demMaße, in dem–mit denWorten Lulls – »das beste Buch derWelt«,

also den anderen vorgelegte rationale Argumente, das Mittel der Überzeugung der

»Ungläubigen« darstellen sollten, doch wiederum strukturelle Übereinstimmun-

gen bestehen. Ihr Bewusstsein, in gewisser Weise im Besitz absoluter Wahrheit zu

sein, hat die mittelalterlichen Autoren bewogen, die auch von der Interkulturellen

Philosophie bevorzugten Mittel der rationalen Auseinandersetzung zu gebrauchen

und nicht deren Gebrauch zu verweigern.

3. Strukturentsprechungen

Auf der Grundlage der eben angestellten Überlegungen zur Dialogform als in

mehrfacher Weise verbindendem Element von Interkultureller Philosophie und

fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen sollen im Folgenden drei Entspre-

chungen in der Struktur beider genauer herausgearbeitet werden: die Verbindung

des philosophischen Erkenntnisinteresses mit einem praktischen Interesse, die

Einklammerung nicht philosophischer Erkenntnisquellen und nicht philoso-

phisch begründeter Geltungsansprüche und schließlich die Wahrnehmung der

Ausgangssituation als einer kulturellen.

Philosophisches Erkenntnisinteresse im Zusammenhang

praktischer Interessen

Der Verzicht auf Gewaltmittel zu Gunsten einer an rationaler Argumentation ori-

entierten Form des interkulturellen Austauschs war auf Seiten der Autoren der hier

betrachtetenmittelalterlichen Religionsgespräche nicht nur durch ihr Bewusstsein

motiviert, in gewisser Weise über die Wahrheit zu verfügen. Alle drei verstan-

den ihre jeweiligen Bemühungen um eine Verbreitung desjenigen, was sie für die

7 Zur Rezeption des frühneuzeitlich geprägten Begriffs bei Mall vgl. Mall 1995, 159-166.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Arne Moritz

Wahrheit hielten, als Beitrag zu einer Befriedung menschlichen Lebens in einem

praktischen Sinn. In einem als übermäßig gewaltsam empfundenen Umfeld ziel-

ten sie auf ein Ende der Gewalt ab und passten offenbar diesem Ziel die von ihnen

gebrauchten Mittel an. Eine erste wichtige Strukturähnlichkeit zwischen den fikti-

venmittelalterlichen Religionsgesprächen und Interkultureller Philosophie besteht

in dieser Kopplung eines praktischen Interesses an einer gesellschaftlichen Befrie-

dung mit dem philosophischen Erkenntnisinteresse.

Yousefi und Mall verleihen in diesem Sinn der Hoffnung Ausdruck, dass das

Modell des egalitär gestalteten philosophischen Diskurses zwischen den Kulturen,

das sie vertreten, auf andere Domänen der globalisierten Welt ausstrahlen und die

interkulturellen Begegnungen auch dort wenigstens graduell im Sinne einer Egali-

sierung der Kommunikationsbedingungen und eines Ausgleichs zwischen den In-

teressen verändern könne:

»lm Prozeß der Globalisierung sind vielfältige Interessen und Machtverhältnisse

im Spiel. Wenn es gelingt, im Bereich der Philosophie interkulturelle Dialoge zu

führen, die diesenNamen verdienen,wirkt sich dies auch auf andere Bereiche aus,

in denen Dialoge auf der Grundlage der Gleichrangigkeit nicht möglich sind, um

diese wenigstens ein Stück weit ›dialogischer‹ sein zu lassen« (Yousefi und Mall

2005, 49).

Dabei wird Globalisierung als konfliktauslösendes Aufeinandertreffen unter-

schiedlicher »Weltbilder und Wertesysteme in einem nie zuvor gekannten

Ausmaß« verstanden, welches es notwendig macht, »über Wege des friedli-

chen Miteinanders zwischen dem Eigenen und dem Fremden nachzudenken«

(ebd., 27). Interkultureller Philosophie kommt dabei eben nicht nur die eben

herausgestellte Funktion einer kooperativen Wahrheitssuche zu, sondern auch die

Funktion, im Medium der gemeinsamen philosophischen Verständigung

»die Mauer intrakulturellen, rein kulturgebundenen Denkens zu durchbrechen,

um den Weg für eine interkulturelle Orientierung und die Harmonisierung der

Begegnung verschiedener Kulturen, Religionen undWeltphilosophien zu ebnen«

(ebd., 12; vgl. entsprechend Paul 2008, 25-28).

In ähnlicher Weise geht es auch Cusanus nicht nur darum, eine philosophische

Einsicht in die Tatsache zu bewirken, dass Unterschiede zwischen den Religionen

eher auf rituell-äußerlicher als auf der Ebene der Glaubensinhalte bestehen. Er

zielt mittelbar auch darauf ab, dass diese Einsicht eine Harmonisierung mensch-

licher Praxis mit sich bringe. Dies soll geschehen, indem sich die Vollzüge der

unterschiedlichen religiösen Riten nunmehr in einen gemeinsamen inhaltlichen

Verweisungszusammenhang bringen lassen, der ihremögliche Anstößigkeit besei-

tigt. Gleich zu Beginn von De pace fidei wird diese Absicht in der folgenden Passage

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 171

zum Ausdruck gebracht, indem der allmächtige Gott entsprechend diesem Anlie-

gen adressiert wird:

»Niemand weicht nämlich von Dir ab, es sei denn, er kennt Dich nicht. Wenn es

Dir so zu handeln gefällt, werden Schwert und blanker Haß und jegliches Unheil

aufhören, und alle werden erkennen, wie es nur eine einzige Religion in der Riten-

Mannigfaltigkeit gibt (et cognoscent omnes quomodo non est nisi religio una in

rituum varietate). Wenn aber diese Riten-Verschiedenheit vielleicht nicht abzu-

schaffen sein wird oder (deren Beseitigung) nicht sinnvoll ist, dann soll wenigs-

tens, wieDu einer bist, (auch) die Religion [hier im Sinne der kultischenGottesver-

ehrung, A. M.] eine und die anbetende Verehrung eine sein« (Nikolaus von Kues

2010, 1,6, 7).

Bisweilen schiebt sich bei Cusanus das praktische Interesse an einer solchen Be-

friedung, die mit der philosophischen Einsicht in die Einheit des Glaubens bei be-

stehender Vielfalt der Riten verbunden wird, sogar gänzlich in den Vordergrund.

Etwa wenn in einer besonderen Art von sacrificium intellectus, gepaart mit stereoty-

pen Vorstellungen, festgestellt wird, dass man die dem buchstäblichen Sinn ihrer

heiligen Schrift verhafteten und somit der philosophischen Überzeugung nicht be-

sonders zugewandten Juden ignorieren könne, insoweit ihre bekannte Ohnmacht

keine Gefährdung des Friedens mit sich bringe:

»In ihren Schriften haben sie dies alles über Christus. Doch demWortsinn (littera-

lem sensum) folgend wollen sie nicht verstehen (intelligere). Dieser Widerstand

der Judenwird aber die Eintracht nicht verhindern. Denn sie sindwenige undwer-

den nicht die ganze Welt mit Waffen durcheinanderbringen (turbare) können«

(ebd., 12,41, 38f.).

Bei Abélard wird wie bei Cusanus die formale Gemeinsamkeit der Gottesvereh-

rung als Voraussetzung für die Möglichkeit einer zukünftigen friedlichen Überein-

kunft verstanden. Anders als bei Cusanus soll der Weg zu dieser aber nicht über

eine Einsicht in gemeinsame Inhalte des Glaubens verlaufen, auf welche die unter-

schiedlichen religiösen Praxen verweisen. Abélard folgt vielmehr der Vorstellung,

dass die Streitigkeiten im formalen Rahmen eines quasi prozessmäßig gestalteten

und per Richterspruch abgeschlossenen Verfahrens philosophischer Auseinander-

setzung beigelegt werden können:

»Menschen sind wir«, sagen sie, »die sich auf unterschiedliche Glaubensrichtun-

gen stützen. Eines einzigen Gottes Verehrer zu sein, bekennen wir nämlich alle

gleichermaßen, obwohl wir ihm mit einem unterschiedlichen Glauben und Le-

ben dienen. […] Weil wir indes schon lange über die unterschiedlichen Richtun-

gen unseres Glaubens miteinander Vergleiche anstellen und streiten, haben wir

uns schließlich deinem Richterspruch anheimgegeben« (Abaelard 1996, 9).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Arne Moritz

Die Annahme der Möglichkeit eines Abschlusses der philosophischen Untersu-

chung durch Richterspruch bei Abélard entspricht sicherlich nicht der zuvor

dargestellten Orientierung innerhalb der Interkulturellen Philosophie an einem

fortwährend zu betreibenden philosophischen Diskurs, welcher Wahrheit eher

als Annäherungsgröße versteht bzw. von fortgesetzter praktischer Bewährung

abhängig macht. Hinzu kommt, dass das angestrebte Urteil in Abélards Dialog

zwar letztlich ausbleibt, aber der Dialog durchaus nahelegt, dass diesbezüglich

dem philosophierenden Christen der Vorzug zu geben sei.8 Von diesen Einschrän-

kungen abgesehen, lässt sich aber dennoch feststellen, dass Abélards prozedural

geprägte Vorstellung von der Beilegung religiöser Streitigkeiten durch die In-

tegration in einen gemeinsamen Prozess philosophischen Argumentierens und

Urteilens noch eher den Annahmen der Interkulturellen Philosophie entspricht

als die diesbezüglichen Vorstellungen von Cusanus. Dieser erwartet ja den Erfolg

im Sinne des praktischen Interesses am Frieden nicht als Wirkung des proze-

duralen Rahmens des philosophischen Austauschs, sondern als Wirkungen einer

bestimmten, inhaltlich von allen Gesprächsteilnehmern zu erreichenden Einsicht.

Hinsichtlich dieser Unterscheidung steht Lull sicherlich näher bei Abélard als

bei Cusanus. Lull brachte im Sinne seiner besonderen Bemühungen um die Ent-

wicklung origineller logisch-formaler Mittel rationaler Überzeugung ohnehin ein

hohes Maß an Aufmerksamkeit für die prozeduralen Aspekte interreligiöser Kom-

munikation auf.Der gemeinschaftliche Gebrauch dieser Argumentationsmittel soll

letztlich dem auch bei Lull deutlich werdenden praktischen Interesse am Frieden

dienlich sein, insofern er eine Übereinstimmung in Überzeugungen mit sich zu

bringen verspricht:

»Und wenn sich unsere Diskussion so lange fortsetzte, bis wir alle drei uns zu ei-

nem einzigen Glauben und einer einzigen Religion bekennen und bis wir einen

Weg finden, wie wir einander ambesten ehren und dienen können, so daßwir zur

Eintracht gelangen?DennKrieg,Wirrsal,Mißgunst, Unrecht undSchandehindern

die Menschen daran, sich auf einen Glauben zu einigen« (Lull 1998, 249).

Ganz ähnlich wie bei Abélard legt Lulls Dialog zwar außerdem indirekt durchaus

ein Einstimmen in die Argumente des philosophierenden Christen nahe. Aber auch

bei ihmwird,wie bei Abélard und anders als bei Cusanus, die befriedendeWirkung

des philosophischen Diskurses nicht an bestimmte inhaltliche Übereinkünfte ge-

bunden. Das praktische Interesse, welches das philosophische Erkenntnisinteresse

begleitet, soll vielmehr auch bei Lull dahingehend erfüllt werden, dass der proze-

durale Rahmen der Untersuchung und Beratung philosophischer Gründe die Mög-

8 Vgl. etwa das wohlwollende Urteil, das dem Philosophen als Kontrahenten des Christen ge-

gen Ende in den Mund gelegt wird (vgl. ebd., 271).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 173

lichkeit einer Übereinkunft im philosophischen Urteil und einer an dieser Überein-

kunft orientierten Praxis bietet.

Enthaltung gegenüber nicht philosophischen Erkenntnisquellen

und Geltungsansprüchen

In beiden Varianten der praktisch interessierten Bemühung um philosophische Er-

kenntnis, der stärker inhaltlich akzentuierten des Cusanus und der stärker proze-

dural akzentuierten Abélards und Lulls, kommt bezogen auf das praktische In-

teresse entscheidende Bedeutung einer Enthaltung gegenüber Erkenntnisquellen

zu, die außerhalb der gemeinsamen, auf – wie man heute vielleicht sagen würde

– für jeden rational nachvollziehbare Gründe bezogenen Diskussion liegen. Na-

türlich enthalten die Dialoge jeweils eine ganze Reihe von Bezügen zu den prä-

senten religiösen Traditionen und deren autoritativen Texten (man denke nur an

das geschilderte Personal in Cusanus’ De pace fidei). Geltungsansprüche hinsicht-

lich Wahrheit und Falschheit sollen aber gerade nicht aus Tradition und Autorität

abgeleitet, sondern auf dem Wege des dialogischen Nachdenkens entwickelt und

an der Bewährung in diesem Prozess gemeinsamer Prüfung festgemacht werden.

»Wir sollten die Streitfrage diskutieren, wer von uns sich in der Wahrheit und wer

sich im Irrtum befindet!« (Lull 1998, 247), sagt Lull in diesem Sinn und verankert

die Hoffnung auf Erfolg in jenem Bemühen in der Natur des menschlichen Geistes:

»Es gehört zur Natur der Wahrheit, daß sie stärker im Geist verwurzelt ist als die

Falschheit, da Wahrheit und Sein in Einklang miteinander stehen, genauso wie

Falschheit undNicht-Sein. Deswegenmüßte notwendigerweise, wenn die Falsch-

heit hartnäckig von der Wahrheit und von vielen Menschen bekämpft wird, die

Wahrheit über die Falschheit siegen« (ebd.).

In dem Maße, in dem gerade die außerhalb des gemeinsamen philosophischen

Diskurses liegenden Erkenntnisquellen zu Glaubensüberzeugungen geführt ha-

ben, die für den nun zu überwindenden Konflikt als ursächlich verstanden werden

(ebd.), liegt der – zumindest temporäre – Verzicht darauf, sich dieser nicht-philo-

sophischen Erkenntnisquellen zu bedienen, nahe: »Denn da wir mit Hilfe von Au-

toritätsbeweisen zu keiner Übereinstimmung gelangen können, sollten wir durch

zwingende Vernunftgründe eine Übereinstimmung versuchen.« (ebd., 17) – sowird

das durch die Intelligenz inspirierte Gespräch der drei Weisen entsprechend ein-

geleitet.

Auch bei Cusanus wird in Verbindung mit demselben Ziel einer Überwindung

der gewaltsamen Auseinandersetzung der Religionen als ausschließliche Erkennt-

nisquelle der im Gespräch zu erreichende, einmütige Konsens installiert:

»Der Herr, König des Himmels und der Erde, hat das Seufzen der Ermordeten und

Gefesselten und der in Knechtschaft Geführten gehört, die um der Verschieden-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Arne Moritz

heit ihrer Religionen willen leiden. Und da alle, die solche Verfolgung ausüben

oder erleiden, aus keinem anderen Grund dazu bewegt werden als dem, daß sie

so ihr Heil zu fördern und ihrem Schöpfer zu gefallen glauben, hat sich der Herr

des Volkes erbarmt. Es ist Ihm recht (contentatur), daß alle Verschiedenheit der

Religionen durch gemeinsame Zustimmung (consensu) aller Menschen einmütig

auf eine einzige Religion zurückgeführt werde, die fortan unverletzlich sein soll«

(Nikolaus von Kues 2010, 3,9, 13).

Dieser Konsens soll jedoch nicht im Sinne bloßer Übereinkunft durch beliebige

Mittel erreicht werden, etwa durch Überredung, sondern indem durch die gemein-

same Anstrengung der zusammengerufenen Weisen die allen Menschen gegebene

»freie Vernunft« die »eine«Wahrheit erfasst und vorausliegende Irrtümer tilgt (vgl.

ebd., 3,8, 12f.).

Abélards Dialog reflektiert zudem die Notwendigkeit, nicht nur Erkenntnis-

quellen wie Autorität und Tradition jedenfalls temporär außer Kraft zu setzen, son-

dern auch andere Störungen der an Vernunftgründen orientierten Untersuchung

auszuschließen, auf sehr sensible Weise. Das Gespräch solle »der Erforschung der

Wahrheit« dienen und in gleichem Maße eben nicht »einem Schaugefecht der Ge-

nialität«, »unpassender Deklamation«, dem Zank »nach der Art von Kindern« –

und so müsse etwa immer auch Gelegenheit bleiben »schlecht Gesagtes zu berich-

tigen«, ohne dass der Betroffene in Scham versetzt werde (Abaelard 1996, 147). Den

Hintergrund dieser Überlegungen bildet auch hier die Festlegung des Gesprächs

darauf, »mit Vernunftgründen die Wahrheit zu erforschen und in allem nicht der

Meinung der Menschen, sondern der Führung der Vernunft zu folgen«, um den

Zustand andauernder Streitigkeiten über das religiös Geglaubte zu überwinden

(ebd., 9).

Es ist nicht schwer, dieser Beschränkung der fiktiven mittelalterlichen Religi-

onsdialoge auf den Gebrauch philosophischer Gründe zu entgegnen, dass es eine

mit denMitteln der Vernunft gar nicht leicht zu entscheidende Frage sei, was letzt-

lich als philosophischer Grund zähle und was nicht, auch wenn die genannten Ne-

gativformulierungen sicherlich plausibel seien. Im vorliegenden Zusammenhang

lässt sich diese Entgegnung sogar bekräftigen. Bereits die drei hier untersuchten

fiktiven Religionsdialoge handeln die Frage danach, was als einer der gesuchten

Vernunftgründe gelten könne, mit recht unterschiedlichem Ergebnis aus und prä-

sentieren entsprechend auch recht unterschiedliche Vollzüge des philosophischen

Vernunftgebrauchs. Im Kontext dieses Beitrags kommt es aber auf derartige Dif-

ferenzen weniger an als auf die Gemeinsamkeit der Enthaltung gegenüber nicht

philosophischen Erkenntnisquellen undGeltungsansprüchen.Diese bildet nämlich

eine zweite Strukturentsprechung zur philosophischen Richtung der Interkulturel-

len Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 175

Trotz der zuvor erwähnten Offenheit dieser Richtung für die Einbettung phi-

losophischer Vernunft in heterogene Zusammenhänge wie unter anderem Religi-

on, begreift die Interkulturelle Philosophie den philosophischen Diskurs als das

Medium der von ihr propagierten interkulturellen Verständigung. Dabei soll »im

strikten Sinn überall in der Welt als Philosophie gelten […], wenn sich das Denken

nur auf sich selbst stellt« (Yousefi und Mall 2005, 54f.).9 Nicht nur diese Bestim-

mung des Philosophiebegriffs im Sinne einer reinen, autonomen Vernunft steht

den eben präsentierten Konzeptionen des Mittelalters nahe. Entsprechungen las-

sen sich auch hinsichtlich der Annahme finden, dass es eine »überlappende Uni-

versalität vernünftigen Denkens« gebe, die trotz aller »lokalen kulturellen Diffe-

renzen« im Medium von Vergleichen und Versuchen der Analogiebildung einen

vernünftigen Austausch über Kulturgrenzen hinweg ermögliche (vgl. ebd., 32). Und

noch die bereits vorgetragenen Erwartungen, dass ein solches interkulturelles Phi-

losophieren zu einer stärker egalitär geprägten und dem Ausgleich konfligierender

Interessen angemesseneren Kommunikation zwischen Angehörigen unterschiedli-

cher Kulturen beitragen könne, scheint den praxisbezogenen Erwartungen zu ent-

sprechen, welche die mittelalterlichen Autoren mit einer sich auf philosophische

Erkenntnisquellen und Geltungsansprüche beschränkenden Kommunikation ver-

banden.

Wahrnehmung der Ausgangssituation als kulturelle

In Reaktion auf die bislang hervorgehobenen strukturellen Entsprechungen von In-

terkultureller Philosophie und fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen mag

man vielleicht kritisch einwenden, dass trotz alledem ein basaler Unterschied zwi-

schen beiden bestehe, also trotz dem Übereinkommen in bestimmten praktischen

Erwartungen und in der geübten Enthaltsamkeit hinsichtlich nicht philosophi-

scher Erkenntnisquellen. Den mittelalterlichen Autoren gehe es eben um die Dif-

ferenz von Religionen und nicht von Kulturen und somit unterscheide sich auch

ihr gesamter Blick auf die in Rede stehenden Differenzen und die Möglichkeiten

sie im philosophierenden Dialog in Beziehung zu einander zu bringen.

Dieser Einwand ist nicht leicht von der Hand zu weisen. Es wäre auch erstaun-

lich, wenn diemittelalterlichen Autoren Differenz vornehmlich aus der besonderen

Perspektive wahrgenommen hätten, die sich als Kulturtheorie oder Kulturphiloso-

phie in der europäischen Neuzeit erst allmählich entwickelte. Umgekehrt vermag

der Einwand jedoch auch daran zu erinnern, dass auch die Perspektive der Kultu-

ren und ihrer Begegnung in gewisser Weise historisch kontingent und keineswegs

absolut zwingend ist. Einmal angenommen, philosophische Rationalität lasse sich

9 ZumübereinstimmendemBezug auf Philosophie als »Denkzusammenhang, der sich in jeder

Hinsicht nur der eigenenMittel desDenkens bedient«, bei gleichzeitiger Öffnung gegenüber

literarischenund künstlerischenAusdrucksformen solchenDenkens vgl. Kimmerle 2002, 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Arne Moritz

tatsächlich in mannigfaltigen Varianten auf dem Globus antreffen, so ist damit

eben noch nicht ausgemacht, dass es sich bei diesen variierenden Erscheinungen

philosophischer Vernunft um differente Erscheinungen von Kulturen handelt.10

Im vorliegenden Zusammenhang liegt es allerdings näher, der Entgegenset-

zung von religionsbezogenen mittelalterlichen Dialogen und dem Kulturbezug der

Interkulturellen Philosophie auf andere Weise zu begegnen. Es lässt sich nämlich

durchaus dafür argumentieren, dass die hier betrachteten Autoren, eine gewisse

Aufmerksamkeit dafür aufbrachten, dass der religiöse Konflikt, von dem sie aus-

gingen, in gewisser Weise kulturell bestimmt war. Dies wird ausdrücklich nicht in

dem Sinn in Anspruch genommen, dass ein entsprechender, entwickelter Kultur-

begriff schon geprägt war.11 Aber es lässt sich doch zeigen, dass die Ausgangssi-

tuation auf eineWeise verstanden wird, die der Tatsache Rechnung trägt, dass sich

individuelle Vernunft im Zusammenhang vorgängiger Objektivationen und Insti-

tutionalisierungen intellektueller Tätigkeit ausbildet, weiterentwickelt und aus-

drückt, sodass der in den Religionsdialogen fingierte Prozess der Verständigung

dieser –mit denWorten Yousefis undMalls – »orthaft ortlosen Rationalität« Rech-

nung zu tragen hat (Yousefi und Mall 2005, 32).

Aus der umfassenderen Menge diesbezüglicher Beispiele in den mittelalterli-

chen Dialogen ragt eine Gruppe thematisch sehr ähnlich gelagerter Überlegun-

gen heraus, auf die deshalb hier ausführlicher Bezug genommen werden soll: Lulls

Dialog artikuliert die Bedeutung der Tradierung der in dem Religionsgespräch zur

Debatte stehenden religiösen Überzeugungen innerhalb von Familie und primärer

Sozialisation und die Resistenz entsprechender Überzeugungen gegenüber ratio-

nalen Infragestellungen:

»Als der Weise diese Worte gesprochen hatte, ergriff ein anderer das Wort und

sagte, daß der Glaube, den die Menschen von ihren Eltern und Vorfahren über-

nommen haben, so tief in ihnen verwurzelt sei, daß es völlig unmöglich sei, sie

durch Predigt oder Disputation noch sonst etwas Menschenmögliches von ihm

abzubringen. Deswegen würden sie, wenn man mit ihnen diskutieren wollte und

ihnen den Irrtum zeigen möchte, in dem sie sich befinden, sofort alles, was man

ihnen sagt, verächtlich abtunund sagen, in demjenigenGlaubenbleiben und ster-

ben zu wollen, den sie von ihren Eltern und ihren Vorfahren überliefert bekom-

men haben« (Lull 1998, 247).

10 Zweifel an der in der Interkulturellen Philosophie, jedenfalls heuristisch, vorausgesetzten

Homogenität von Kulturen und entsprechender homogener Prägungen ihrer Vertreter, hat

mit Blick auf das Gegenmodell der Transkulturalität seit den 1990er JahrenWolfgangWelsch

entwickelt (vgl. u. a. Welsch 2017). Vgl. auch o. Fn. 2.

11 Vgl. den Gebrauch von »cultura« im Sinne von Gottesverehrung, im Einklang mit der mittel-

alterlichen Verwendung, noch bei Nikolaus von Kues 2010, 6,18, 20; 19,68, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 177

Abélard greift diesen Gesichtspunkt ebenfalls auf, fügt aber noch den Aspekt der

Habitualisierung während des Erwachsenenalters und der affektiven Bindung an

entsprechende Überzeugungen hinzu:

»Denn so ist einzelnen Menschen die Liebe zu ihrer eigenen Herkunft und zu de-

nen, mit denen sie erzogen werden, eingepflanzt worden, daß sie vor allem, was

gegen deren Glauben gesagt werden mag, zurückschrecken. Und indem sie ›Ge-

wohnheit in Anlage umwandeln‹, halten sie an dem, was immer sie als Kinder

gelernt haben, als Erwachsene beharrlich fest; und bevor sie das, was man sagt,

zu begreifen vermögen, behaupten sie, daß sie es glauben« (Abaelard 1996, 17).

Und auch Cusanus teilt diese kulturbezogene Wahrnehmung der Ausgangssitua-

tion, beschreibt diese jedoch eher von institutionalisierten Formen des religiösen

Kultes und entsprechenden Habitualisierungen her, die irrtümlich als unmittel-

bare Erscheinungen des Göttlichen verstanden werden und auf diese Weise der

vernunftorientierten Untersuchung entgegenstehen:

»Deshalb hast Du [Gott, A. M.] deinem Volk verschiedene Könige vorgesetzt und

ihm Seher (videntes), die man Propheten nennt, gegeben. Von diesen haben vie-

le (plerique) der Sendung durch Dich entsprechend in Deinem Namen Kulte und

Gesetze eingerichtet und so das ungebildete Volk unterwiesen. Diese Gesetze ak-

zeptierten sie demgemäß so, als hättest Du, der König der Könige, von Angesicht

zu Angesicht mit ihnen gesprochen; […] Doch es gehört mit zum irdischen Men-

schen, daß lange Gewohnheit, die wie etwas in die Natur Übergegangenes gilt, als

Wahrheit verteidigt wird. Daraus entstehen nicht geringe Meinungsverschieden-

heiten, wenn eine jede Gemeinschaft ihren Glauben demder anderen vorzieht»12

(Nikolaus von Kues 2010, 1,4, 9).

Diese Reihe von Beispielen mag im vorliegenden Zusammenhang genügen, um die

Annahme zu plausibilisieren, dass eine strukturelle Entsprechung zwischen fikti-

ven mittelalterlichen Religionsgesprächen und Interkultureller Philosophie auch

insofern besteht, dass bis zu einem gewissen Grad in beiden Feldern die kulturelle

Bedingtheit des angestrebten vernünftigen Diskurses in Betracht gezogen wird.

12 Darüber hinaus betont Cusanus aber auch in besonderer Weise die Abhängigkeit von Über-

zeugungen (und Irrtümern) von den zu einer bestimmten Zeit zur Verfügung stehenden und

stetemWandel unterliegenden Sprachen (vgl. Nikolaus vonKues 2010, 3,8, 12f.). Vgl. entspre-

chend auch Platzeck 1964, 35-37 (=Vita coëtana, VII-VIII), wo Lull das beste Buch derWelt, das

er zur Bekehrung der »Ungläubigen« verfassenwill, durchMaßnahmen zumFremdsprachen-

erwerb ergänzt sehen möchte, und Lulls »Kauf« eines Sarazenen, »mit dem er die arabische

Sprache lernte« (ebd., XI, 37).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Arne Moritz

4. Probleme Interkultureller Philosophie
in fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen

Nachdem bislang der Dialog als formale Gestalt von fiktiven mittelalterlichen Re-

ligionsgesprächen und Interkultureller Philosophie untersucht und auf die Ori-

entierung an praktischen Interessen, die Enthaltung gegenüber nicht-philosophi-

schen Erkenntnisquellen und auf die Reflexion kultureller Bedingtheit als Entspre-

chungen in beiden Feldern hingewiesen wurde, sollen abschließend eine Reihe von

Problemen herausgearbeitet werden, die sich vor dem bislang erarbeiteten Hinter-

grund als gemeinsame Probleme der Interkulturellen Philosophie und der fiktiven

mittelalterlichen Religionsgespräche darstellen. Letztere stehen dabei jeweils im

Fokus der Darstellung, im Sinne der oben entwickelten Annahme, dass neue Per-

spektiven auf entsprechende Probleme sich gerade in dem historisch ferner ste-

henden Kontext entwickeln lassen.

Interkulturelle Philosophiepräsumption ist weder normativ geboten

noch hermeneutisch sinnvoll

In den fiktivenmittelalterlichen Religionsgesprächen wird wie innerhalb der Inter-

kulturellen Philosophie bis zum Erweis des Gegenteils angenommen, die anderen

Gesprächspartner würden philosophieren oder seien jedenfalls in der Lage dazu,

ihre Überzeugungen in die Form des reinen, nicht durch Autorität und Tradition

und andere Einflüsse getrübten Denkens zu überführen, welches aus den oben ge-

nannten Gründen das Medium des gemeinsamen dialogischen Austauschs bilden

soll. Mall spricht in diesem Sinn auf optimistische Weise davon, dass Philosophie

ohne »Heimat« sei, also ihr Habitat nicht in einer bestimmten Weltregion besäße

(vgl. Yousefi und Mall 2005, 108).

Dabei wird in der Interkulturellen Philosophie reflektiert, dass entsprechende

philosophische Überzeugungen sich gerade auch in der Interaktion des philoso-

phischen Gesprächs noch formieren können und nicht unbedingt bereits vorweg in

derWeise vorliegenmüssen wie sie dann im interkulturellen Dialog zum Ausdruck

kommen. Yousefi und Mall betonen mit Bezug auf die Vorsilbe »inter« in diesem

Sinn das »Erlebnis eines Zwischen« das eintritt, »wenn sich philosophische Fragen

und Lösungsansätze imVergleich der welt-philosophischen Traditionen begegnen«

(Yousefi und Mall 2005, 107). Wimmers Kriterium für die Begründung philosophi-

scher Thesen, das oben bereits zitiert wurde, weist in eine ähnliche Richtung, in-

sofern es nach einer arbeitsteiligen Kooperation von Menschen unterschiedlicher

kultureller Traditionen im »Zustandekommen« solcher Thesen verlangt (vgl. Wim-

mer 2009, 67).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 179

Trotz zahlreicher Beglaubigungen der Präsumption13 eines kulturübergreifen-

den Philosophierens oder einer kulturübergreifenden Fähigkeit zu philosophie-

ren in der Interkulturellen Philosophie und trotz der möglichen egalisierenden

und emanzipatorischen Wirkungen dieser Philosophiepräsumption, was den Zu-

gang von Akteuren nicht europäischer und nicht nordamerikanischer Herkunft zur

Sphäre akademischen Philosophierens betrifft (Mall und Yousefi 2005, 12-26; 55),

soll die interkulturelle Philosophiepräsumption anhand zweier Beobachtungen zu

den mittelalterlichen Religionsgesprächen im Folgenden problematisiert werden.

Im Kern soll dabei zunächst darauf abgehoben werden, dass ein universeller

Respekt für den anderen Menschen als Gleichen – dem insbesondere in der Sphä-

re der interkulturellen Begegnung unbestritten hohe Bedeutung zukommt, weil

hier der entsprechende moralische Anspruch umstrittener sein mag als anderswo

(vgl. ebd., 35, 47, 83) – nicht unbedingt auf die Präsumption eines faktisch vorlie-

genden Philosophierens bzw. Philosophierenkönnens zu verpflichten scheint. Je-

denfalls lässt sich dies bezweifeln, wenn gleicher Respekt nicht metaphysisch über

die Teilhabe an bestimmten, ausgezeichneten Fähigkeiten des Menschen begrün-

det werden soll, sondern sparsamer, mit Blick auf gemeinsame Zugehörigkeit zu

einer politischen, in diesem Fall kosmopolitischen Gemeinschaft. Jemandem nicht

zuzuschreiben, er philosophiere oder er könne jedenfalls philosophieren, verletzt

gemäß dieser Überlegungen keine normativen Verpflichtungen, die dem Anderen

als Gleichem geschuldet werden. Entsprechend erwarten wir auch intrakulturell

keineswegs, dass andere den uns diesbezüglich geschuldeten gleichen Respekt da-

durch zum Ausdruck bringen, dass sie uns zuschreiben, wir würden philosophie-

ren oder könnten dies tun. Respekt gegenüber dem anderen als Gleichen zeigt sich

vielmehr intrakulturell gewöhnlich in ganz anderer Weise, in der Gewährleistung

rechtlicher Gleichheit, der Möglichkeit zur Partizipation in politischen Entschei-

dungsprozessen, Toleranz gegenüber der Konzeption des Guten, die der oder die

Andere verfolgt, und in einem gewissen Maß an Solidarität mit ihr oder ihm.

Aber auch rein pragmatisch bewährt sich gewöhnlich die gegenteilige Annah-

me, dass der Andere nicht philosophiere, und der Verzicht auf die Unterstellung

einer entsprechenden Fähigkeit im intrakulturellen Verhältnis zum Anderen recht

gut. Dies hängt mit einem zweiten, Aspekt der Philosophiepräsumption zusam-

men, der hier problematisiert werden soll: Es scheint auch in hermeneutischer

Hinsicht auf das Verstehen des Anderen keineswegs gerechtfertigt dem Anderen

mit dem Vorverständnis gegenüber zu treten, dass er philosophiere bzw. zumin-

dest mit einer entsprechenden Fähigkeit ausgestattet sei. Wir verstehen gewöhn-

13 Der Begriff erscheint passend, sofern er Annahmen bezeichnet, welche ohne zureichenden

Grund im Vorgriff auf eine noch ausstehende Bewährung erfolgen. Vgl. zur Bedeutung ent-

sprechender Annahmen (Rationalitätspräsumptionen) im Bereich der Hermeneutik Scholz

1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Arne Moritz

lich jedenfalls im intrakulturellen Zusammenhang den Anderen nicht besser, wenn

wir ihmmit einem solchen Vorverständnis gegenübertreten, sondern machen der-

artige Annahmen vomeindeutigenGegebensein bestimmter Selbstzuschreibungen

dieser Art des Denkens abhängig, die sich nicht immer im Gebrauch des Begriffs

Philosophie, aber doch in einer Familie gewisser charakteristischer Merkmale sol-

cher Rationalität zeigen. Es ist in diesem Zusammenhang entscheidend, darauf

hinzuweisen, dass die Philosophiepräsumption eben nicht die dem Verstehen zu-

trägliche Unterstellung von Rationalität schlechthin, also eine Form des principle of

charity bildet – weil eben Rationalität gegenüber Philosophie ein weiterer Begriff

ist und wir andere zwar aufgrund der Annahme der Rationalität ihrer sprachlichen

Ausdrücke verstehen, aber nicht aufgrund der generellen Annahme eines philoso-

phischen Sprechens.14 Man kann im Sinne dieser zweiten Problematisierung im

negativen Sinn davon sprechen, dass Philosophie keine Heimat besitze, also nicht

von vorne herein überall als heimisch angesehen werden sollte. Anderslautende

Annahmen müssten sich jedenfalls dem Verdacht aussetzen lassen, von einem ge-

wissen Philosophenhochmut geleitet zu sein.

Zusammen genommen entfalten die beiden Einwände solchem Hochmut ge-

genüber jedoch besonderes kritisches Potential: denn die Philosophiepräsumption

kann demnach auch auf interkultureller Ebene weder beanspruchen, dem Anderen

dasjenige zu geben, was ihm normativ geschuldet wird, und scheint ihm auf der

Ebene angemessenen Verstehens sogar weniger entgegenzubringen als angemes-

sen wäre. Mit Blick auf die oben genannte Vorstellung, dass gleicher Respekt sich

auch als Respekt gegenüber der Konzeption des Guten, die der oder die Andere

verfolgt, und in Ermöglichung einer gewissen Partizipation an Entscheidungspro-

zessen zeigen sollte, mag man in der hermeneutischen Problematik sogar mehr

als bloß ein Verstehensproblem sehen – in dem Maße, in dem angemessenes Ver-

ständnis eine Bedingung dafür darstellt, jene genannten Arten des Respekts gegen-

über dem Anderen zu zeigen. In diesen Hinsichten ist eine Reihe von Beispielen

aus den fiktiven mittelalterlichen Religionsgesprächen aufschlussreich, in denen

sich zeigt, wie die Philosophiepräsumption einem angemessenen Verständnis des

Anderen und mithin auch seiner Berücksichtigung in einem praktischen Diskurs

entgegensteht.

14 Vgl. Scholz 1999, sowie die diesem Problem jedenfalls implizit entgegenkommenden Re-

deweisen von »interkultureller Vernunft« und »überlappender universaler Vernunft« (nicht

Philosophie) bei Yousefi undMall 2005, 32, und ähnlichWeidtmann 2016, 167f., die Rede von

einer interkulturellen Begegnung der abendländischen Philosophie mit anderen »Grunder-

fahrungen« mit »Weltcharakter« (die ebenfalls nicht Philosophien, sondern allenfalls, ebd.

223, »Grundphilosophien« genannt werden, und nicht notwendig in Form von Philosophie,

sondern in unterschiedlichen Formen der »Universalisierung« bewältigt werden, ebd., 229).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 181

Bei Abélard etwa zeigt sich recht deutlich, dass der Philosoph genau deshalb

sich nicht in der Lage erweist mit dem Juden in einen Diskurs über dessen rationa-

le Rechtfertigung bestimmter Praxen und normativer Vorstellungen einzutreten,

weil er dem Anderen unterstellt, er müsse statt der Rechtfertigung aus der überlie-

ferten geschichtlichen Begegnung von Gott und jüdischem Volk (so die im Dialog

vorgeführte Rationalität des jüdischen Gesprächspartners) einen Zugang zur phi-

losophischen, auf universelle Geltung ausgerichteten Form praktischer Gründe be-

sitzen und dieser im Verkehr mit Nicht-Juden den Vorrang einräumen. In diesem

Sinn bemerkt der Philosoph im Verlauf des Dialogs, der Andere müsse erkennen,

dass dessen praktische Gründe für ihn nicht nur keine Geltung entfalten könnten,

sondern gegenüber den natürlichen Morallehren auch obsolet seien:

»Bei dieser Abwägung unserer Befragung stelle ich fest, daß gewiß dies erreicht

worden ist: du kannst erkennen – auch wenn du es so auffassen magst, als ob das

Gesetz dir von Gott gegeben worden sei –, daß ich allein auf Grund der Autorität

deines Gesetzes nicht verpflichtet bin, mich unter dessen Bürde zu begeben, als

ob es notwendig wäre, jenem Gesetz, das uns Hiob durch sein Vorbild vorzeich-

nete, noch irgend etwas hinzuzufügen, oder jener Morallehre, die unsere Philo-

sophen über die Tugenden, die für die Glückseligkeit ausreichen, der Nachwelt

hinterlassen haben« (Abaelard 1996, 97).

In anderer Weise zeigt der Dialog über den Religionsfrieden des Cusanus solch

praktisch relevantes, auf der Philosophiepräsumption beruhendes Missverstehen

auf. Cusanus’ innovative, auf den Frieden zwischen den Religionen zielende Me-

thode, besteht in einer sukzessiven Umformung religiöser Glaubensüberzeugun-

gen im Gespräch. Es wird durch philosophierende, nur die natürliche Vernunft

gebrauchende Reflexion im Einzelfall gezeigt, dass unterschiedlichen religiösen

Überzeugungen jeweils gemeinsame Voraussetzungen vorausgehen, auf deren ge-

meinsamer Grundlage dann die eine Religion behauptet werden kann, die sich nur

in unterschiedlichen Riten ausdrücke und eine künftige friedliche Koexistenz be-

gründen könne. Cusanus’ Verfahren ist in diesem Sinn als »Präsuppositionsdialek-

tik« bezeichnet worden, als der Versuch durch dialektische Verfahren gemeinsam

Präsupponiertes herauszuarbeiten.

Cusanus führt in seinem Dialog etwa vor, inwiefern sogar Polytheisten sich

nicht der philosophischen Einsicht verschließen können, dass sie in der Benennung

der Vielheit ihrer Götter als Götter den Allgemeinbegriff der Gottheit, und somit

ein einziges Prinzip des Göttlichen voraussetzen, auf welches sie sich künftig in

Eintracht mit Anhängern monotheistischer Religionen beziehen können:

»Alle, die jemals mehrere Götter verehrten, setzten dabei voraus, daß es Gottheit

gibt. Diese beten sie nämlich in allen Göttern als solche, die anGottheit teilhaben,

an. Wie es nämlich ohneWeißsein nichts Weißes gibt, so gibt es auch ohne Gott-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Arne Moritz

heit keine Götter. Der Kult von Göttern schließtmithin das Bekenntnis zu Gottheit

ein. […]Wenn also alle, diemehrere Götter verehren, auf das blickten, was sie vor-

aussetzen, auf die Gottheit nämlich, die der Grund von allem ist, und diese – wie

der Verstand (ratio) selbst es gebietet – in ihr religiöses Bekenntnis (in religionem

manifestam) aufnehmen, so wie sie dies implizit bei allen, die sie Götter nennen,

tun, ist der Streit aufgehoben« (Nikolaus von Kues 2010, 6, 17-6, 18ff.).

Auch hier scheint demBemühen umVerständnis dessen,was polytheistische Über-

zeugungen inhaltlich umfassen und einer Berücksichtigung dieses Gehalts und sei-

ner rationalen Form imgemeinsamenDiskurs die Präsumption entgegenzustehen,

dass der Andere philosophieren könne und zwar gemäß einer platonisch inspirier-

ten, auf ein göttliches Prinzip hin orientierte Teilhabelehre, auf die man zudem

auch die eigenen religiösen Überzeugungen zurückführen könne.

In der Konsequenz derartiger Beobachtungen scheint statt einer interkultu-

rellen Philosophiepräsumption tatsächlich die sparsamere Annahme einer grund-

sätzlich gegebenen Rationalität des Anderen, eines Verfügens über Gründe, die

aber eben auch nicht philosophischer Natur sein können, und in der Regel auch

nicht philosophischer Natur sind, als angebrachter. Dem Anderen in einer Sphä-

re, die durch grundsätzlich kommunikationsermöglichende Normen bestimmt ist

(vgl. Yousefi undMall 2005, 35), dialogisch gegenüber zu treten, aber den Gründen,

durch welche die seiner Konzeption des Guten zugehörige Rationalität geprägt

ist, nicht prima facie einen philosophischen Charakter zu unterstellen, erscheint

vor dem Hintergrund der beiden aus der mittelalterlichen Tradition angeführten

Beispiele als Bedingung dafür, dass jene Gründe und deren Gehalt überhaupt in

den interkulturellen Diskurs eingehen können und ein entsprechender Respekt vor

dem Anderen als Gleichen überhaupt zur Entfaltung kommen kann.15

Interkulturelle Philosophiepräsumption verleitet

zu semantischer Idealisierung

Aufbauend auf der eben dargelegten Kritik an einer normativen und hermeneu-

tischen Unangemessenheit einer interkulturellen Philosophiepräsumption lassen

sich Beobachtungen formulieren, welche die Problematisierung Interkultureller

Philosophie als Kritik an einer idealisierendenTheorie der Bedeutung sprachlicher

Ausdrücke weiterentwickeln.

Sicherlich ist dabei zu betonen, dass Interkulturelle Philosophie mit Blick auf

ihren Ausgang von der Annahme kultureller Differenz durchaus sensibel dafür ist,

15 Entsprechende Alternativen zu philosophischen Ansprüchen darauf, die Rationalität politi-

scher Kommunikation nach den eigenen Maßstäben quasi totalitär bestimmen zu wollen,

hat Hannah Arendt formuliert (vgl. u. a. Arendt, 1967, 44-92: insbes. 61f.)

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 183

vorschnelle kulturübergreifende Gleichsetzungen zu vermeiden. So betonen You-

sefi undMall, dass Vergleichsgesichtspunkte nicht von einer insofern privilegierten

Kultur her zu gewinnen seien, sondern eher im kulturvergleichenden Prozess zu

konstituieren seien:

»Vergleiche hat es seit Menschengedenken gegeben. Vergleiche, die aus dem ei-

genen kulturellen Selbstverständnis heraus praktiziert werden, führen oft zu Ver-

zerrungen und interkulturellen Mißverständnissen. Deshalb gilt folgendes Prin-

zip: Das tertium comparationis darf in keine Kultur hineinfixiert werden. Kompa-

ratistik ohne interkulturelle Grundüberzeugungmacht keinen Sinn« (Yousefi und

Mall 2005, 29).

In ähnlicher Weise spricht Wimmer im bereits oben zitierten Zusammenhang

nicht von begrifflichen Übereinstimmungen, sondern von »Überlappungen« (vgl.

Wimmer 2004, 51), eine Redeweise derer sich auch Yousefi und Mall gelegent-

lich bedienen (vgl. Yousefi und Mall 2005, 32, 116). In stärker terminologischer

Ausdrucksweise ist vom Erfassen einer »analogischen Rationalität« die Rede,

die einen umspannenden Rahmen bilde, aber durch lokale kulturelle Differenzen

gekennzeichnet sei (vgl. ebd., 32). Sowohl Yousefi undMall wieWimmer entwerfen

entsprechend Modelle des Kulturvergleichs bzw. der Kommunikation im interkul-

turellen Diskurs, welche tatsächlich formal Analogiebildungen vorsehen. Aussagen

über Gleichartiges sollen mit Aussagen über Ungleichartiges verbunden werden,

durch welches jenes Gleichartige begleitet wird – etwa indem in interkultureller

Perspektive »Begriffskonkordanzen« erstellt, aber auch unterschiedliche Begriffs-

Konnotationen festgehalten werden, oder indem philosophische Positionen

unterschiedlicher kultureller Herkunft über ihre unterschiedliche Positionierung

innerhalb der Spannung grundlegender und von ihnen – so die Annahme –

insofern vorausgesetzter begrifflicher Oppositionen (z. B. materiell-immateriell)

rekonstruiert werden (vgl. Wimmer 2004, 110-114; Yousefi und Mall 2005, 73, 97,

111, 115; vgl. entsprechend auch Paul 2008, 29-41).16

Diese durchaus vorsichtige Annäherung unterschiedlicher kultureller Tradi-

tionen enthält jedoch offenbar nicht ausreichende Vorkehrungen gegen eine be-

stimmte Form der idealisierenden Angleichung hinsichtlich der Bedeutung kultu-

reller Ausdrucksleistungen. Dies lässt sich besonders plastisch daran zeigen, dass

Yousefi und Mall etwa auf folgende Parabel zurückgreifen, um die Übersetzbarkeit

bzw. Übertragbarkeit – auch philosophischer – Terminologie über Kulturgrenzen

hinweg zu illustrieren:

16 Wimmer zeigt jedoch deutliche Skrupel, was bestimmte Begriffe betrifft, die sich »als kaum

übertragbar« erwiesen haben (vgl. ebd., 110).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Arne Moritz

»Ein Inder, ein Chinese, ein Grieche und ein Araber, stritten darüber, was sie als

Nachtisch zum Käse kaufen wollten. Der Inder wollte angur kaufen; der Chinese

hingegen pú taó; während der Grieche auf dem Kauf von stafil bestand, wollte der

Araber nicht auf Inab verzichten.Weil sie sich nicht verständigen konnten, gingen

sie zu einem Übersetzer, der aller vier Sprachen mächtig war. Er wird damit be-

auftragt, ›Angur‹, ›pú taó‹, ›stafil‹ und ›Inab‹ zu kaufen. Nachdem der Übersetzer

zurückkam, freuten sich die Streitparteien; jeder hatte das, was er wollte, näm-

lich Weintrauben. Daß die Streitparteien nun wissen, daß Weintrauben in jeder

Sprache anders heißt, braucht nicht besonders erwähnt zu werden« (Yousefi und

Mall 2005, 33f.).

Übersetzbarkeit wird hier dadurch gewährleistet, dass Differenz sich auf die Ebe-

ne des Ausdrucks zu beschränken scheint und überdies eine Sphäre des »überlap-

penden Konsenses« besteht, im Sinne geteilter Überzeugungen und Praxen hin-

sichtlich der Beschaffenheit der Gegenstände des sprachlichen Bezugs und des ge-

eigneten Umgangs mit ihnen. Hinsichtlich solcher Konsense hoffen die Autoren

– nicht nur im Falle der Weintrauben und des Abendessens – auf das Bestehen

gemeinsamer »Anlagen und Bedürfnisse« der Menschen in unterschiedlichen Kul-

turen, die nahelegen, dass über Differenzen auf der Ausdrucksebene hinaus, die

Bezeichnungen auf etwas gehen, was zumindest in gemeinsam koordinierter Pra-

xis als dasselbe vorausgesetzt wird (vgl. ebd., 27, 116f.). Eine verwandte, für abs-

traktere Gegenstände noch geeignetere Variante dieses Umgangs mit kultureller

Differenz besteht darin, kulturelle Ausdrucksleistungen als durchaus divergierend

wahrzunehmen, aber doch als Antworten auf ein und dieselbe grundlegende, von

Menschen über Kulturgrenzen hinweg geteilte Fragestellung, die dann das tertium

comparationis bildet (vgl. ebd., 27; Weidtmann 2016, 53-66).

Bei der geschilderten Form der Bewältigung kultureller Differenz handelt es

sich aber offenbar, wie man mit Rücksicht auf die fiktiven mittelalterlichen Reli-

gionsgespräche sagen kann, um die Reaktivierung einer Art Archetyp, der nicht

erst in der gegenwärtigen Epoche attraktiv erschien sondern bereits den hier be-

trachteten mittelalterlichen Autoren. So suggeriert etwa Lulls Dialog, dass das von

Christen angenommene Weiterleben von Menschen nach ihrem Tod, nicht eine

Erscheinung sei, die auf besondere geschichtliche Ereignisse und Traditionen zu-

rückgeht, denen allein oder jedenfalls insbesondere im Kontext der christlichen

Tradition Bedeutung zukommt. Vielmehr charakterisiert der Dialog die Frage nach

dem ewigen Leben als unausweichlich für die natürliche menschliche Vernunft,

weil es in ihr letztlich um eine philosophisch konsistente Rekonstruktion des Got-

tesbegriffs hinsichtlich der Art undWeise gehe, wie sich göttliche Vollkommenheit

in ihren Handlungsprodukten zeige. Auf Grundlage dieser Rekonstruktion einer

für die Vernunft quasi unausweichlichen Fragestellung vermag der Text denn ent-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 185

sprechende Beschäftigungen mit derselben Frage etwa auch in der nicht-christli-

chen, jüdischen Tradition zu verorten (vgl. Lull 1998, 9, 30f.).

Während dies ein Beispiel aus der mittelalterlichen Tradition für die Annahme

der Universalität von Fragen ist, denen dann kulturell divergierende Antworten

zugeordnet werden, lässt sich in den hier betrachteten Religionsgesprächen auch

der analogisierende Vergleich nachweisen, der Differenz eher auf der Ebene des

Ausdrucks, nicht aber im Gemeinten, jedenfalls nicht im praktisch Intendierten

sieht. Abélard setzt in dieser Weise etwa die epikuräische Ethik und die christli-

che Rede vom Himmelreich über das gemeinsame Gemeinte des philosophischen

Glücksbegriffs zu einander in Beziehung:

»Dieses Glück nennt, wie ich glaube, Epikur Lust, euer Christus Himmelreich.Was

kommt es aber darauf an, mit welchem Namen es benannt wird, solange nur die

Sache dieselbe bleibt und weder das Glück verschieden ist noch bei den Philoso-

phen eine andere Absicht als bei den Christen vorausgesetzt wird, um gerecht zu

leben? Denn wie ihr, so nehmen auch wir uns hier vor, gerecht zu leben, damit wir

dort verherrlicht werden, und wir kämpfen hier gegen die Laster, damit wir durch

die Verdienste unserer Tugenden dort gekrönt werden und dadurch offenbar je-

nes höchste Gut als Lohn errungen haben« (Abaelard 1996, 143).

Bei Cusanus ruhen derartige Analogiebildungen auf der im vorigen Abschnitt ge-

schilderten Präsuppositionsdialektik auf. Der dort jeweils herauspräparierte allge-

meine Voraussetzungsgehalt religiöser Überzeugungen wird als das über die Aus-

drucksdifferenzen hinweg gemeinsame Bezeichnete präsentiert. Insofern bildet

die bereits geschilderte Umdeutung des Polytheismus ein Beispiel für diese Varian-

te semantischer Idealisierung. Polytheistische Äußerungen können auf Grundlage

der Präsuppositionsdialektik nicht weniger als monotheistische Äußerungen im

Sinne der Bezeichnung eines ersten göttlichen Prinzips verstanden werden. Auf

dieselbe Weise kann Cusanus auch hinsichtlich der Aussagen über Jesus Christus

in Neuem Testament und Koran nur Ausdrucksdifferenzen sehen, darüber hinaus

aber dasselbe Gemeinte, einen größtenMenschen, der in seiner Größtheit mit dem

göttlichen Wort zusammenfällt:

»Die Araber sagen nämlich, Christus allein sei der Höchste in dieser und in der

künftigenWelt und dasWort Gottes. Auch die, die Christus als Gott undMenschen

bezeichnen, sagen nichts anderes, als daß Christus allein der erhabenste Mensch

und das Wort Gottes ist« (Nikolaus von Kues 2010, 12,39, 38).

Das Prinzip, dass derartigen, über die Präsuppositionsdialektik ermöglichten Ana-

logiebildungen zu Grunde liegt, spricht Cusanus klar aus, wenn er festhält: »Die

Zeichen (signa) nehmen die Veränderung an, nicht das, das bezeichnet wird (si-

gnatum)« (ebd., 16,55, 51f.) bzw. an anderer Stelle: »Auch wenn in der Sprechweise

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Arne Moritz

Verschiedenheit (diversitas in dictione) erscheint, ist es dem Sinn nach dasselbe

(idem in sententia).« (ebd., 5,13, 16)

Der Blick auf die Art undWeise, in der die interkulturelle Philosophiepräsump-

tion in den fiktivenmittelalterlichen Religionsgesprächenmit der Idealisierung ge-

meinsamer, kulturübergreifender Ausdrucksgehalte bzw. Ausdruckskontexte (Fra-

gen) einhergeht, eröffnet möglicherweise besser als der unmittelbare Blick auf die

Interkulturelle Philosophie das Problematische dieser idealisierenden Bezugnah-

men auf kulturelle Differenz. Man kann sicherlich in beiden fraglichen Zusam-

menhängen die Absicht wertschätzen, über derartige Bedeutungszuschreibungen

potentielle Konflikte zu unterbinden, die ohne Divergenzen in der Sphäre des Ge-

meinten scheinbar gar nicht mehr aufbrechen müssen. Man muss zudem die An-

nahme, dass bestimmte Fragen aufgrund relativ stabiler anthropologischer Kon-

stanten bzw. Grundherausforderungen sich kulturübergreifend stellen könnten,

und dass entsprechende Antworten sich ähneln könnten, gar nicht vollständig ab-

lehnen. Und doch wirken die angeführten idealisierenden Zusammenführungen

der Bedeutungsgehalte von Ausdrücken unterschiedlicher kultureller Herkunft ei-

genwillig naiv. Sie scheinen einen Universalismus geistiger Gehalte vorauszuset-

zen, der nicht ausreichend sensibel dafür ist, wie sich semantische Differenzen aus

der jeweils unterschiedlichen Einbettung des Sprechens in das Ganze unterschied-

licher Lebensformen – im Sinne Wittgensteins – und in das Ganze unterschiedli-

cher Überzeugungssysteme – im Sinne des Überzeugungsholismus – ergeben.

Es ist hier sicherlich nicht der Ort, an dem die damit angegebenen Umrisse

einer angemesseneren, weniger idealistischen Semantik genauer auszumalen wä-

ren. Eine Replik auf die oben angeführte Parabel der Weintrauben mag aber an-

deuten, worum es bei der Kritik an der idealisierenden Semantik geht, die auf der

interkulturellen Philosophiepräsumption aufruht. »Käse« und »fromage« mögen

sich durchaus auf den scheinbar selben geistigen Gehalt beziehen oder jedenfalls

im Sinne einer konsentierenden Praxis der menschlichen Verarbeitung tierischer

Produkte und einer gleichartigen Beantwortung der Frage nach der Sicherstellung

menschlicher Proteinversorgung auf einander beziehen lassen.Wer aber durch die

Partizipation an den differenten Kulturen deutschen und französischen Gebrauchs

von Käse bzw. fromage genauer über die unterschiedlichen Lebensformen und

Überzeugungssysteme Bescheid weiß, in die die Reden von »Käse« und »fromage«

eingebettet sind,mag von der Idee einer universellen Ebene der Identität innerhalb

der Differenz hier eher abkommen. Zurück bleibt dann allenfalls noch eine Verbin-

dung der entsprechenden Gegenstände des Sprechens, die über einige Eigenschaf-

ten, eher partiell gebildet wird, nach dem Modell familienähnlicher Beziehungen,

wie sie Wittgenstein einer essentialistischen Semantik kritisch gegenüber gestellt

hat.17 Dass interkulturelle Philosophiepräsumption – in der neuzeitlichen wie in

17 Diese wird durchaus positiv gewürdigt in Mall 2005, 43-46.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 187

der mittelalterlichen Variante – die Rekonstruktion derartiger Differenzen bzw.

Diskontinuitäten zwischen kulturellen Ausdrücken unmöglich macht, indem sie

den Gehalt und Aussagekontext dieser kulturellen Ausdrücke im Sinne philosophi-

scher Universalisierungen zu reduzieren versucht, bildet den Kern der in diesem

Abschnitt entfalteten Kritik und führt weiter zu einer dritten Problematisierung.

Interkulturelle Philosophiepräsumption wirkt als Kontingenzbeseitigung

In einem abschließenden problematisierenden Zugriff soll es darum gehen, das-

jenige genauer zu thematisieren, das im Rahmen jener im vorigen Abschnitt be-

trachteten Universalisierungen verloren geht, wenn Ausdrücke unterschiedlicher

kultureller Kontexte auf ein umfassenderes Allgemeines philosophischer Gehalte

bzw. Aussagekontexte (Fragen) bezogen werden. Die eben bereits angesprochene

Einbettung kultureller Äußerungen in Lebensformen und Überzeugungssysteme

soll dabei als kontingenter, d. h. nicht notwendiger Kontext gewürdigt werden, in

dem sich etwa die historische Entstehung in der Zeit und in mehr oder weniger

abgegrenzten bzw.mehr oder weniger für einander durchlässigen geographischen

Räumen und menschlichen Gruppen objektiviert hat. Die Präsumption es handle

sich bei derartig Entstandenem um Philosophie oder jedenfalls um etwas mit Be-

zug zum Allgemeinen der Philosophie oder jedenfalls um etwas, dessen Konflikt-

haftigkeit sich durch den Bezug zu einem Allgemeinen der Philosophie abmildern

lässt, bringt es mit sich, dass darauf gezielt wird, die genannten Kontingenzen

zu eliminieren. Philosophie, insoweit sie Notwendiges thematisiert, auf der Ebene

konsistenter inhaltlicher Bestimmungen von Begriffen, der logischen Bestimmung

begrifflicher Beziehungen und der formalen Beziehungen der Elemente von Argu-

menten usw., wirkt sich dabei als Beseitigung des bloß Historischen, bloß lokal

Entstandenen, bloß Partikularen aus.

Auch zu dieser Problematik mag der Blick auf die fiktiven mittelalterlichen Re-

ligionsgesprächemöglicherweise eher einen Zugang zu ermöglichen als der unmit-

telbare Blick auf die Interkulturelle Philosophie. Beispiele lassen sich in den hier

genauer betrachteten mittelalterlichen Texten leicht finden. Bei Abélard etwa wird

der Glaube an den christlichen Gott in einem Gespräch, das in Orientierung am

Maßstab philosophischen Denkens geführt wird, letztlich zum für alle Gesprächs-

partner akzeptablen Glauben an ein ethisches höchstes Gut, auf dessen Genuss die

tugendhaften Akte instrumentell zielen – ohne dass etwa das Erscheinen Gottes

als Mensch in der Geschichte, die Kontingenzen seines Lebens und Leidens, die

Möglichkeit ihn nach dem Tod zu schauen, und anderes Nicht-Notwendiges, was

gewöhnlich in Abélards Umfeld zum Gehalt christlichen Glaubens gezählt wird,

über das Aufgehen in der Abstraktion des teleologischen Letztziels hinaus noch ei-

ne gewichtige Rolle spielen kann (oder nur noch so, dass eine transzendente Sphäre

der Erreichung jenes Letztziels angenommen wird):

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Arne Moritz

»Siehe da, unsere Disputation ist bis dahin geführt worden, daßwir als das höchs-

te Gut des Menschen oder, wie gesagt, als das Ziel selbst des Guten das Glück des

künftigen Lebens und als den Weg, auf dem man dorthin gelangt, die Tugenden

ansetzen« (Abaelard 1996, 139).

In ähnlicherWeise verlieren sich die Kontingenzen der christlichen Dreifaltigkeits-

lehre in den Allgemeinheiten der philosophischen Rekonstruktion, welche im cu-

sanischen Dialog über den Religionsfrieden erarbeitet und den Vertretern der an-

deren Religionen zur friedensstiftenden Übernahme angesonnen wird. Die Trini-

tät Gottes wird hier mit Bezug auf drei grundlegende Eigenschaften der von allen

Gesprächspartnern wahrnehmbaren Wirklichkeit (Vielheit, Ungleichheit und Ab-

getrenntheit) rekonstruiert. Erneut orientiert an Vorbildern der platonischen Tra-

dition wird zu diesen Eigenschaften jeweils ein ihnen gegenüber gegensätzliches

Prinzip angegeben, das einerseits als ontologisch vorgängig verstanden wird, und

in den drei – trinitarischen – Aspekten von Einheit, Gleichheit und Verbindung als

einheitlicher Ursprung der wahrnehmbaren Wirklichkeit vorliegen soll:

»Jene, welcheGott verehren, sollen Ihn als denUrsprung desUniversums anbeten;

in diesem einen Gesamt (universum) gibt es jedoch eine Vielheit, Ungleichheit

und Trennung von Teilen – die Vielzahl von Sternen, Bäumen, Menschen, Steinen

ist dem Sinn offenkundig –, der Ursprung aller Vielheit aber ist die Einheit; dar-

um ist der Ursprung der Vielheit die ewige Einheit. In demeinenUniversumfindet

man die Ungleichheit der Teile, da kein Teil dem andern ähnlich ist. Die Ungleich-

heit aber weicht von der Gleichheit der Einheit ab. Vor jeder Ungleichheit ist dem-

nach die ewige Gleichheit. In dem einen Gesamt findet sich die Unterscheidung

oder Trennung von Teilen. Vor aller Unterscheidung ist aber die Verknüpfung von

Einheit und Gleichheit. Von ihr weicht die Trennung oder Unterscheidung ab. Die

Verknüpfung ist also ewig« (Nikolaus von Kues 2010, 7,21, 22f.).

Auch in dieser prinzipientheoretischen Rekonstruktion von Trinität bleibt wenig

Raum für die Kontingenzen, an die in Cusanus’ Umfeld geglaubt wurde hinsicht-

lich des geschichtlichen Hervorbringens und Handelns des Schöpfergottes und des

Wirkens des göttlichen Geistes oder des inkarnierten göttlichen Sohnes in der ge-

schaffenen Wirklichkeit. Cusanus hat an anderer Stelle konsequenterweise auch

die Rede von Vater, Sohn und Geist als eher metaphorische bezeichnet, und man

hat ihm diesbezüglich einen »trinitätsphilosophischen« Ansatz zugeschrieben, ei-

ne Begriffsverbindung, welche die in diesem Abschnitt thematisierte Problematik

der Eliminierung von Kontingenz durch philosophische Universalisierung treffend

anzeigt (vgl. Flasch 1998, 352-357).

Das Problematische an derartigen Kontingenzbeseitigungen besteht darin,

dass sie im Sinne der intendierten Lösung eines praktischen Problems dasjenige

eliminieren, für das sie sich in der Wahrnehmung der praktischen Ausgangssitua-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 189

tion zunächst besonders sensibel gezeigt hatten und was nach der hier vertretenen

Auffassung für die fraglichen kulturellen Ausdrucksformen von elementarer Be-

deutung ist. Sie der kontingenten Einbettung zu berauben, die zuvor insbesondere

als Lebensformen und Überzeugungssysteme angesprochen wurden, heißt sie

selbst als kulturelle Erscheinungen zunichte zu machen. In dieser Gefahr steht

aber auch eine Interkulturelle Philosophie, die kulturelle Ausdrucksformen auf die

im vorigen Abschnitt beschriebene Weise auf philosophisch Allgemeines zurück-

führen will. Auch bezogen auf sie wäre es problematisch, wenn sie dasjenige, wofür

sie sich in der Wahrnehmung der Ausgangssituation zunächst als sensibel gezeigt

hat, dann prozedural beseitigen würde: das Kulturelle der anderen Kulturen, das

sie zunächst in seiner Besonderheit und Differenz in den Blick genommen hatte.

Dies wäre nicht zuletzt auch in der praktischen Absicht relevant, die Interkul-

turelle Philosophie bewegt: Ein stärker egalitäres und friedlicheres Kooperieren

von Kulturen dürfte sicher nicht erfolgreich durch die Beseitigung dessen, was

sie als Kulturen auszeichnet und differenziert, erreicht werden. Die friedliche

Kooperation wäre dann jedenfalls nicht mehr eine in kultureller Differenz.18

5. Alternativen

Wenn die vorausgegangenen Überlegungen überzeugend gezeigt haben sollten,

dass Interkulturelle Philosophie droht in eine Reihe von Problemen zu führen,

die nicht zuletzt ihren eigenen Ausgangswahrnehmungen und praktischen Am-

bitionen entgegenstehen, scheint es angemessen, über Alternativen nachzuden-

ken. Sowohl die praktischen Ziele wie wichtige Erkenntnisinteressen dieser philo-

sophischen Richtung könnten möglicherweise durch Formen der interkulturellen

Kooperation besser verfolgt werden, die auf die in diesem Beitrag problematisier-

te Engführung auf den Philosophiebegriff und die damit verbundenen Probleme

verzichten würden.

Im Kern ginge es dabei darum im Sinne moderner liberaler und kosmopoli-

tischer Modelle eine Sphäre zu verwirklichen, in der Akteuren mit unterschied-

lichem, zum Teil ja auch mutmaßlich gar nicht homogen geprägtem kulturellem

Hintergrund ausreichende Freiheitsspielräume undRessourcen zur Verfügung ste-

hen, um sie zu kooperativer Arbeit an selbst gewählten bzw. kooperativ verein-

18 Ähnliche Überlegungen bezogen auf Cusanus finden sich hinsichtlich einer Beseitigung der

Form religiösen Glaubens und der Missachtung der Bedeutung religiöser Riten im Religi-

onsfrieden in: Moritz 2006, 1-17: bes. 10-17. Mit Blick auf die Unterscheidung »einheitstheo-

retischer« und »differenztheoretischer« Ansätze bei Weidtmann (vgl. Weidtmann 2016, 52-

98), lässt sich das in diesem Abschnitt präsentierte Problem so beschreiben, dass differenz-

theoretische Ausgangsannahmen nicht vor einheitstheoretischen Bewältigungsstrategien

bewahren.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Arne Moritz

barten intellektuellen Projekten in die Lage zu versetzen. In diese Arbeit würden

die kulturellen Objektivationen intellektueller Aktivität und insbesondere auch da-

mit verbundene intellektuelle Fähigkeiten aus unterschiedlichsten Kulturräumen,

vermittelt über das freie Zusammenwirken der beteiligten Individuen, eingehen.

Dabei würde nicht grundsätzlich vorausgesetzt, dass man gemeinsam Philosophie

betreibt – auch wenn natürlich auch derart bestimmte Kooperationen durchaus

denkbar wären. Im Allgemeinen würde es aber darum gehen, über die Kooperati-

on und Arbeit an den gemeinsam bestimmten Zielen, einen dynamischen Prozess

der wechselseitigen Aneignung kultureller Objektivationen in Gang zu setzen, der

für deren jeweilige Einbettungen in unterschiedliche Lebensformen und Überzeu-

gungssysteme sensibel bleibt – anders als unter den hier problematisierten Bedin-

gungen einer interkulturellen Philosophiepräsumption. Philosophen unterschied-

lichster kultureller Herkunft könnten in derartigen Projekten mitarbeiten, um sich

selbst und anderen die Vermittlung philosophischen Denkens mit anderen Formen

der Rationalität zur Aufgabe zu machen, nicht aber die Reduktion der kulturel-

len Vielfalt auf das Universelle von Philosophie.19 Philosophie im interkulturellen

Kontext würde so selbst zu einem Teil von Kultur im Sinne des Begriffsverständ-

nisses bei Klassikern der Kulturphilosophie (vgl. Cassirer 2007, 462-468; Simmel

1996, 385-416), nämlich zum Teil eines Bildungsprozesses, in dem unterschiedlichs-

te kulturelle Objektivationen in der Individualität der Auseinandersetzung ihrer

Rezipienten eine einheitliche, neue Form gewinnen und in dieser objektiviert wer-

den. Vielleicht sollte man – unabhängig von deren eigenen Ansprüchen – auch die

Versuche innerhalb der Interkulturellen Philosophie, abendländische Philosophie-

tradition mit anderen intellektuellen Traditionen ins interkulturelle Gespräch zu

bringen, eher auf diese Weise deuten als im Sinne eines Wiederfindens von Philo-

sophie außerhalb ihrer Heimaten.

Literaturverzeichnis

Abaelard, Peter. 1996Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen. Lat.-Dt.

herausgegeben von Hans-Wolfgang Krautz. Frankfurt a. M.: Insel.

Arendt, Hannah. 1967. »Wahrheit und Politik.« In dies., Wahrheit und Lüge in der

Politik: Zwei Essays, 44-92. München, Zürich: Piper.

19 Außerdem könnte der Philosophie sicherlich die wichtige Aufgabe zukommen, mit den ihr

eigenen Mitteln Bedingungen einer solchen interkulturellen Kommunikation zu klären, oh-

nedarüber hinaus in interkultureller Perspektive Philosophie zupräsupponieren (vgl. als ent-

sprechende Ansätze Fornet-Betancourt 1998, 38-53; Jammal 2012, 5-21 undWeidtmann 2016,

insbes. 167f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche als Probleme Interkultureller Philosophie 191

Cassirer, Ernst. 2007. »Die Tragödie der Kultur.« In ders., Gesammelte Werke, Ham-

burger Ausgabe, herausgegeben von Birgit Recki, Bd. 24, 462-486. Hamburg:

Meiner.

Flasch, Kurt. 1998. Nikolaus von Kues: Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt a. M.:

Klostermann.

Fornet-Betancourt, Raul. 1998. »Philosophische Voraussetzungen des interkultu-

rellen Dialogs.« Polylog 1: 38-53.

Habermas, Jürgen. 1991. »Erläuterungen zur Diskursethik.« In ders., Erläuterungen

zur Diskursethik, 119-226. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Höffe, Otfried. 1979. »Ethikunterricht in pluralistischer Gesellschaft.« In ders.,

Ethik und Politik: Grundmodelle und -probleme praktischer Philosophie, 453-481.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jammal, Elias. 2012. »Interkulturelle Philosophie und Interkulturalität.« interculture

journal 11, 16: 5-21.

Kimmerle, Heinz. 2002. Interkulturelle Philosophie: zur Einführung.Hamburg: Junius.

Lull, Ramon. 1998. Das Buch vom Heiden und den drei Weisen. Übersetzt und heraus-

gegeben von Theodor Pindl. Stuttgart: Reclam.

Mall, Ram Adhar. 1995. Philosophie im Vergleich der Kulturen: Interkulturelle Philosophie

– eine neue Orientierung. Darmstadt: Primus.

Mall, Ram Adhar. 2005. Ludwig Wittgensteins Philosophie interkulturell gelesen. Nord-

hausen: Traugott Bautz.

Moritz, Arne. 2006. »Die Andersheit des Anderen – noch einmal zum Problem der

Toleranz in Nikolaus von Kues’ Dialog De pace fidei.« Litterae Cusanae 6, 1: 1-17.

Nederman, Cary N. 2000. Worlds of Difference: European Discourses on Toleration C.

1100-C. 1550. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.

Niewöhner, Friedrich. 2004. »Arme Heiden!: Rezension zu Matthias Lutz-

Bachmann, Alexander Fidora, Juden, Christen und Muslime. Religionsdialoge

im Mittelalter.« In Süddeutsche Zeitung, 13./14. November 2004, 16.

Nikolaus von Kues. 2003. De pace fidei/Der Friede im Glauben. Dt. Übers. v. Rudolf

Haubst. Trier: Paulinus.

Paul, Gregor. 2008. Einführung in die interkulturelle Philosophie. Darmstadt: WBG.

Platzeck, ErhardW. 1964.Das Leben des seligen Raimund Lull: Die ›Vita coëtana‹ und aus-

gewählte Texte zum Leben Lulls aus seinen Werken und Zeitdokumenten. Düsseldorf:

Patmos.

Simmel, Georg. 1996 »Der Begriff und die Tragödie der Kultur.« In ders.,Gesamtaus-

gabe, Bd. 14, herausgegeben von Otthein Rammstedt, 385-416. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Scholz, Oliver R. 1999. Verstehen und Rationalität: Untersuchungen zu den Grundlagen

von Hermeneutik und Sprachphilosophie. Frankfurt a. M.: Klostermann.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Arne Moritz

Swift, Jonathan. 1768. »Thoughts on Various Subjects.« In The works of the Reverend

Dr. Jonathan Swift, Dean of St. Patrick’s, Dublin in Nineteen Volumes, vol. X, 415-431.

Dublin: George Faulkner.

Weidtmann, Niels. 2016. Interkulturelle Philosophie: Aufgaben, Dimensionen, Wege. Tü-

bingen: Narr (UTB).

Welsch, Wolfgang. 2017. Transkulturalität: Realität-Geschichte-Aufgaben. Wien: nap:

new academic press.

Wimmer, Franz Martin. 2004. Interkulturelle Philosophie: eine Einführung. Wien: Fac-

ultas (UTB).

Yousefi, Hamid Reza und Ram Adhar Mall. 2005. Grundpositionen der interkulturellen

Philosophie. Nordhausen: Traugott Bautz.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien

Zhuofei Wang

1. Fragestellung

Seit dem 18. Jahrhundert ist die Ästhetik vor allem als ein Arbeitsgebiet europäi-

scher Philosophen bekannt. Dabei wurde der ästhetische Entwurf maßgeblich von

Kants auf transzendentalphilosophischer Grundlage beruhendem Ansatz des äs-

thetischen Urteils beeinflusst, der den Fokus auf die Erfahrung des Schönen eines

urteilenden Subjektes legte. Seit dem 19. Jahrhundert breitete sich das europäische

Modell der Ästhetik, das das Schöne als Zentralphänomen thematisierte, auf ande-

re Kulturkreise aus, und damit übte sein Begründungsansatz dort einen tiefgrei-

fenden Einfluss aus. In China, Japan und Indien beispielsweise wurde das Ästhe-

tische primär als Schönheit (mei, bi, saundarya) interpretiert. Dementsprechend

wurde die Ästhetik als Lehre der Schönheit (meixue, bigaku, saundarya-sastra) be-

zeichnet. Diese Übertragung führte dazu, dass die ursprüngliche Bedeutung der

Ästhetik, nämlich aisthesis, die die sinnliche Wahrnehmung bezeichnet, im Ver-

ständnis dieses Konzepts nicht enthaltenwar (vgl. Elberfeld 2000, 11f.). So entstand

in mehreren außereuropäischen Kulturkreisen »eine klare Trennung zwischen den

Bedeutungen ›Lehre vom Schönen‹ und ›Sinnlichkeit‹, die im deutschen Wort Äs-

thetik ja nach der Definition betont oder ausgeblendet werden können« (ebd., 12).

Die Rezeption der Ästhetik als Schönheitslehre führte dazu, dass jene ästhetischen

Phänomene, die über die Grenze des Schönen hinausgehen, größtenteils vernach-

lässigt oder ausgeschlossen wurden. Diese Phänomene können jedoch in engem

Zusammenhang mit den eigenen Traditionen stehen und heutzutage in den jewei-

ligen Kulturkreisen nach wie vor eine prominente Stellung einnehmen.

Um einen zeitgemäßen Ansatz für eine interkulturelle Ästhetik finden zu kön-

nen, muss zunächst einmal die Grundfrage behandelt werden: Kann der Begriff

Schönheit die zentralen ästhetischen Phänomene jedes Kulturkreises zutreffend

zum Ausdruck bringen? Wenn nein, dann bestünde die Gefahr, das Ästhetische

in das Schöne zu übersetzen, darin, dass eigentliche ästhetische Felder eher

verdeckt oder ignoriert werden. Insofern stellt sich eine weitere Frage, mit der

sich Ästhetiker*innen konfrontiert sehen: Wie können neue Themenfelder und

Fragestellungen der Ästhetik, die als Zweig der Philosophie ursprünglich aus

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Zhuofei Wang

Europa eingeführt wurde, gemäß der jeweiligen Traditionen weiterentwickelt

werden? Auf der Grundlage dieser Überlegungen wäre es sinnvoll und notwendig,

den ursprünglich aus der europäischen Denktradition stammenden ästhetischen

Ansatz zu transformieren, um die außereuropäischen Traditionenmit einbeziehen

zu können.

Im Folgenden werde ich darauf eingehen, was das ästhetische Konzept der At-

mosphäre zur Entwicklung einer zeitgemäßen, interkulturell orientierten Ästhetik

beitragen würde.

2. Das ästhetische Konzept Atmosphäre

In den letzten Jahrzehnten entwickelte sich das Konzept Atmosphäre über den phy-

sio-meteorologischen Bereich hinaus und ist zu einer Kategorie der Ästhetik ge-

worden. Zu verstehen ist der hier ins Auge gefasste Begriff Ästhetik nicht im Sinne

der kantischenUrteilsästhetik oder einer auf Kunst ausgerichteten Lehre. Vielmehr

handelt es sich um die Aisthetik, nämlich die Theorie der Sinnlichkeit im weiteren

Sinne, die weitgehend an die Renaissance der ursprünglichen Bedeutung der Äs-

thetik als einer Lehre von sinnlicher Wahrnehmung knüpft, die im 18. Jahrhundert

erstmals von Alexander Gottlieb Baumgarten entwickelt wurde.

Als primär wahrgenommener Gegenstand betrifft Atmosphäre kein Einzelding

und auch kein rein subjektives Empfinden, sondern eine von Wahrnehmendem

und Wahrgenommenem gemeinsam konstruierte Sphäre, in der menschliche

Befindlichkeit und Umgebungsqualitäten leiblich-sinnlich zusammengeführt und

von einer bestimmten emotionalen Qualität durchdrungen sind. Hier gebe ich

einen kurzen Überblick über zwei Grundansätze der Atmosphären-Ästhetik.

Atmosphäre als überpersönliches Gefühl

Hermann Schmitz widmet sich der Integration des Begriffs Atmosphäre in das von

ihm seit den 1960er Jahren entwickelte System der Neuen Phänomenologie. Seine

Untersuchung hat eine leiblich orientierte phänomenologische Grundlage für die

ästhetische Betrachtung der Atmosphäre geliefert. Ausgehend von der Kritik an

der Subjektivierung der Gefühle in der europäischen Denktradition legt Schmitz

den Schwerpunkt auf die Assoziation von Atmosphäre und Gefühl. Seiner Ansicht

nach sind Gefühle nicht die Projektionen der inneren Gefühlszustände auf die Au-

ßenwelt, sondern atmosphärisch ausstrahlende Mächte, die in affektiver Betrof-

fenheit spürbar sind. So sind Atmosphären ergreifende Gefühlsmächte, »die einen

Leib, den sie einbetten, in derWeise des […] affektiven Betroffenseins heimsuchen«

(Schmitz 1969, 343). Insofern manifestieren sich Atmosphären im Schmitz’schen

Kontext als Phänomene, die ein hohes Maß an Unabhängigkeit aufweisen. Der

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 195

Einfluss leiblich-geistiger Faktoren auf die Entstehung der Atmosphäre wird je-

doch etwas unterschätzt.

Atmosphäre als Zwischensein

Auf der Grundlage der Neuen Phänomenologie widmet sich Gernot Böhme seit den

1990er Jahren der Integration des Konzepts von Atmosphäre in die Ästhetik im Sin-

ne einer allgemeinen Wahrnehmungslehre. Seine Studie gilt als der fundamentale

Beitrag in diesem Bereich. Bei Böhme wird der Schwerpunkt darauf gelegt, wie

die Atmosphäre die Umgebungsqualitäten mit dem menschlichen Befinden inte-

griert. Ausgehend davonwidmet er sich der Beziehung zwischen Alltagsgegenstän-

den, Kunstwerken oder natürlichen Elementen und den von ihnen ausgestrahlten

Atmosphären. Im Gegensatz zu Schmitz, der Atmosphäre als ein weitgehend ei-

genständiges, freischwebendes Phänomen begreift, arbeitet Böhme Atmosphäre

als einen »Zwischenstatus […] zwischen Subjekt und Objekt« (Böhme 2013, 22) her-

aus. Auf der einen Seite enthält Atmosphäre Merkmale der äußeren Umgebung,

die objektiv identifizierbar sind. Auf der anderen Seite erscheint Atmosphäre im-

mer im Moment der Aufmerksamkeit des Wahrnehmenden. Atmosphäre betrifft

daher eine Wirklichkeit, die in unserer leiblichen Präsenz erzeugt wird.

Wennman ausgehend von einer allgemeinenWahrnehmungslehre zur Ästhetik

gelangt, liegt der Fokus der Aufmerksamkeit entsprechend darauf, die den Men-

schen umgebende Welt primär als das sinnlich Gegebene zu begreifen und zu re-

flektieren. Innerhalb einer solchen Konzeption von Ästhetik ist die Leiblichkeit des

Menschen von entscheidender Bedeutung, da sie den Menschen samt seiner viel-

fältigen Wahrnehmungsweisen und Sinnesleistungen in die Umgebung einbettet.

Aus dieser Sichtweise liefert Böhmes Untersuchung von Atmosphäre eine entschei-

dende Anregung für die Entwicklung einer zeitgemäßen Ästhetik im globalen Kon-

text. Die Atmosphäre als Zwischen legt Wert auf die gegenseitige Abhängigkeit

und Verflochtenheit zwischen Wahrnehmendem und Wahrgenommenem. In der

Atmosphäre ist der Mensch kein außerweltliches, rationales Wesen, sondern ein

leibliches In-der-Welt-Sein und ist von vornherein untrennbar mit seiner Umge-

bung verbunden. Hier geht die ästhetische Diskussion über den zumeist auf die

Erfahrung und Reflexion von Schönheit fixierten Blickwickel herkömmlicher Ur-

teilsästhetiken hinaus, der immer die kritische Distanz zum Ästhetischen voraus-

setzt, und stellt dieWechselwirkung zwischen dem ganzheitlichen Spüren und den

Umgebungsqualitäten in den Vordergrund. Der Fokus der Ästhetik liegt nun nicht

auf der Frage, ob die Umgebung schön ist oder uns ein Gefühl von Schönheit gibt,

sondern darauf: In welcher Umgebung befinden wir uns und wie erleben wir durch

Sinnlichkeit ihre stimmungsvollen ausstrahlenden Eigenschaften?

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Zhuofei Wang

3. Traditionen des Außerschönen

Die Komplexität der Atmosphäre und die entsprechendenWahrnehmungszugänge

eröffnen Horizonte für die ästhetischen Traditionen, die von der Lehre der Schön-

heit ignoriert oder unterschätzt wurden. Die Grenze des Ästhetischen würde sich

daher enorm erweitern. Hier werden nur einige Phänomene in Indien, China und

Japan, die vor allem nicht auf Schönheit ausgerichtet sind, jedoch eine zentrale

Position in der Ästhetik dieser Kulturen einnehmen, exemplarisch behandelt.

Rāsa

Im System der einzelnen Künste legte Hegel die Ordnung der Kunst wie folgt fest:

Architektur → Skulptur → Malerei → Musik → Poesie → dramatische Poesie. Entspre-

chend der Hegelschen Kunstklassifikation teilte Pramod Kumar Pandey in seinem

Buch Comparative Aesthetic (Pandey 1959) die indische Kunst in drei Klassen ein: Ar-

chitektur → Musik → Poesie → Drama → Tanzdrama (dramatische Poesie). Aufgrund

des Einflusses religiöser Traditionen gilt die indische ästhetische und künstlerische

Erfahrung als ein Weg, die Befreiung des Menschen aus dem Leidenskreislauf zu

verwirklichen, um Ruhe und Frieden zu genießen. Im Gegensatz zur Hegelschen

Ästhetik, die sich keinen konkretenWahrnehmungsformen, sondern vor allem der

Idee der Kunst widmete, sind in der indischen Ästhetik die Ideen der Kunst und

konkrete Wahrnehmungsformen untrennbar miteinander verbunden (vgl. Elber-

feld 2000, 14f.).

Der Sanskrit-Begriff Rāsa ist ein Kernkonzept der klassischen indischen Ästhe-

tik, das hauptsächlich vom Hinduismus beeinflusst wurde. Etymologisch bezeich-

net Rāsa mysteriöse und süße Gefühle. Auf dem Gebiet der Ästhetik bezieht sich

Rāsa auf ein tiefgreifendes und unbeschreibliches Gefühl der Begeisterung, Freu-

de und Befriedigung, ausgelöst durch eine bestimmte künstlerische Atmosphäre.

Poesie und Tanzdrama sind die wichtigsten Formen, solche Gefühle zu verbreiten.

Im Bereich des Dramas wird Rāsa als das Leitprinzip des Schaffens und der Rezep-

tion angesehen. Durch Tanzsprache wie Mimik, Gestik und Bewegung können die

in Rāsa enthaltenen Grundstimmungen (Liebe, Überraschung, Wut, Angst, Ekel,

Lachen, Mitgefühl, Frieden, Heldentum usw.) gut zum Ausdruck gebracht wer-

den. Im Mittelpunkt der Überlegungen steht die Gestaltung einer dramatischen

Atmosphäre, die die Stimmung des Publikums auslöst. Wenn die Künstler*innen

und das Publikum endlich die gleiche Atmosphäre teilen, gilt die Aufführung als

erfolgreich.

Qi

Als Kernbegriff der chinesischen intellektuellen Tradition hat Qi keine direkte Ent-

sprechung in der europäischen Geistesgeschichte. Im Grunde ist Qi nicht mit Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 197

stanz oder Stoff im Sinne dermodernen Physik gleichzusetzen. Stattdessen betrifft

es eine ewige schöpferische Kraft, die alle Wesen und Dinge innerhalb des kosmi-

schen Systems durchdringt. Dies macht die kontinuierliche Transformation des

Lebens möglich: Geburt, Wachstum, Reife, Altern und Vergehen. Insofern ist Qi

für alle Dinge undWesen entscheidend. Seine Bedeutung geht über den bestimm-

ten Kulturkreis hinaus und erreicht die kosmologische Ebene.

Vorfrühling (1072 von Guo Xi, Tusche auf Seide, 29,6 x 44 cm)

Quelle: National Palace Museum in Taipei

Aufgrund des chinesischen Denkens lässt sich verdeutlichen, dass alle Dinge

aus der Qi-Kraft hervorgegangen sind und sich vom Noch-Nicht-Sein zum Sein

wandeln. Das Noch-Nicht-Sein bedeutet hier nicht Nichts, sondern vielmehr das

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Zhuofei Wang

Potenzial, das alle Möglichkeiten umfasst. Als Produkt der Aktivierung einer der

vielenMöglichkeiten ist das Sein dagegen etwas Realisiertes,Gestaltetes undWahr-

nehmbares (vgl. Kubin 2014, 17). Daraus kann der Eindruck entstehen, dass das

große Universum in seinem unerschöpflichen Reichtum an Formen und Struk-

turen unergründlich, unerschöpflich und wechselhaft ist. In diesem Sinne wies

der chinesische Philosoph Chung-ying Cheng darauf hin, dass das Konzept Qi die

Grundlage für die Lebensprinzipien von Natur und Menschen legt. Seiner Ansicht

nach ist Qi eine Macht, die Produktion, Reproduktion, Formation, Transformati-

on, Durchdringung, wirksame Partizipation und Präsenz in der natürlichen und

menschlichen Welt unaufhörlich ausführt (vgl. Cheng 2008, 615). Aufgrund dessen

wird die chinesische Philosophie von Cheng als die Philosophie von Qi bestimmt

(vgl. ebd., 617).

In gewissem Sinne wurde die chinesische Malerei auf der Grundlage der Phä-

nomenologie des Qi entwickelt, sodass der Kunsttheoretiker Xiehe Qi Yun Sheng

Dong (Widerhall der ursprünglichen Lebenskraft [in] lebendiger Bewegung) (vgl.

Elberfeld 2000, 16) als das wichtigste Grundprinzip der Malfähigkeiten definierte.

Mit dieser Sichtweise steht das Schöne nicht im Fokus eines chinesischen Bildes.

Der Grund, warum ein Bild ästhetisch gelobt wird, liegt vielmehr darin, dass es

eine sich ständig erneuernde Lebenskraft, die eine phänomenale Welt durchzieht,

zum Vorschein bringt. Wie bei Guo Xis Werk Vorfrühling: Das Malen konzentriert

sich nicht auf die exakte Abbildung des Gesehenen, sondern gibt denNaturvorgang

wieder, nämlich die Entfaltung vom unsichtbaren, formlosen Ursprung über die

schrittweise Ausdifferenzierung zur sichtbaren, formhaften Existenz. Auf Grund

dessen ist die chinesische Malerei imWesentlichen atmosphärisch. Durch die Syn-

ergie zwischen der flüssigen Tusche und der Pinselspitze wird das Sichtbare her-

vorgebracht. Indem die nicht eindeutigen Konturen eine Situation enthüllen, in

der sich Dinge stets in der Entwicklung befinden, werden Leben und Bewegung

zum Äußersten geführt.

Mujō

Die japanische Kultur spiegelt weitgehend die Überschneidung mit und Integra-

tion von der chinesischen Tradition wider. Trotzdem zeigt sie ihre Einzigartigkeit

in vielen Aspekten. Hierbei wird besonderer Wert auf die Unbeständigkeit (mujō)

gelegt, die vom Buddhismus beeinflusst wird und entscheidend für die japanische

ästhetische Erfahrung ist. »Hier ist gerade nicht das Ewige in Form eines Ideals

zu realisieren, sondern vielmehr eine Tiefenerfahrung der Unbeständigkeit selber,

die zugleich die Erfahrung der eigenen Sterblichkeit ist« (Elberfeld 2000, 17). Bei-

spielsweise werden schwierigeWitterungen in der japanischen Ästhetik besonders

gelobt. Damit verbunden ist eine Sichtweise der existenziellen Philosophie: Die

Vergänglichkeit der Welt und die Gebrechlichkeit des Menschen führen oft zu pes-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 199

simistischen Stimmungen. Aus dem Erleben widriger Wetterbedingungen wie Re-

gen, Schnee und Sturm erkennt man, dass weder die Natur noch Menschen den

Gesetzen der Unbeständigkeit entrinnen können. Saito erklärte: »Aestheticizing

the impermanence in nature then leads us toward an acceptance and sympathetic

appreciation of our own transience« (Saito 2005, 170). Daher stellen die ständig

wandelnden, ephemeren und flüchtigen Atmosphären des ungünstigen Wetters

den ästhetischen Reiz dar. Chinesische Ästhetiker legen auchWert auf eine diffuse

Atmosphäre, die sich aus ungünstigen Wetterbedingungen ergibt. Diese Ansicht

basiert jedoch auf einer anderen philosophischen Überlegung: Unklare Konturen

von Gegenständen bei schlechtem Wetter offenbaren einen Vorgang, bei dem sich

alles im Übergang vom Unsichtbaren zum Sichtbaren befindet. Auf diese Weise

werden Leben und Bewegung in den Vordergrund der ästhetischen Erfahrung ge-

rückt.

Die Wertschätzung der Unbeständigkeit spiegelt sich auch in der Teezeremo-

nie wider. Die Teezeremonie ist ein auf Ichigo-Ichie ausgerichtetes Ritual, was

ein »einmaliges, unwiederholbares Zusammentreffen« (Elberfeld 2000, 17) bedeu-

tet. Dementsprechend steht die Einzigartigkeit der gegenwärtigen Erfahrung im

Mittelpunkt der Inszenierung der Atmosphäre der Teezeremonie. Das Teehaus ist

idealerweise eine Hütte aus Holz und Lehm von ca. 9 qm. Es ist ein abgeschlosse-

ner Raum und symbolisiert ein Paradies, das von Unvollkommenheiten und Unzu-

länglichkeiten der irdischen Welt befreit. Eine Teezusammenkunft dauert norma-

lerweise 4 Stunden. Wenn sie zu lange dauert, fühlen sich die Teilnehmer*innen

müde,wenn sie zu kurz ist, kann die wahre Bedeutung der Teezeremonie nicht ver-

standen werden. In der japanischen Teezusammenkunft darf man keine weltlichen

Themenwie Geld, Politik,Ökonomie besprechen.Ein Schwerpunktthema ist Natur.

Die Zusammenkunft wird protokolliert. Dazu gehören die Anwesenheitsliste, die

Angaben von Teegeschirr, Speisen, Snacks und auch die Zusammenfassung des Ge-

sprächs mit Kommentaren. Die Kommunikation zwischen Gastgeber*in und Gäs-

ten ist mit Ehrlichkeit verknüpft. Es wird davon ausgegangen, dass beide Seiten

sich nur einmal im Leben begegnen können. Deswegen schätzen sie diese Gelegen-

heit. Alles und jeder ist dabei ernst zu nehmen. Daraus entsteht eine weihevolle,

wohltuende und harmonische Atmosphäre.

4. Kunst und Alltagsleben

Die ästhetische Auseinandersetzung mit Atmosphäre wird im Rahmen der Aisthe-

tik, nämlich einer allgemeinen Theorie sinnlicher Wahrnehmung, entwickelt und

stellt den Ansatz der herkömmlichen westlichen Ästhetik in Frage, der ästhetische

Erfahrungen meist mit Kunsterfahrungen gleichsetzt und einem breiteren Spek-

trum von außerkünstlerischen Wahrnehmungsmöglichkeiten sehr wenig Beach-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Zhuofei Wang

tung schenkt.Welsch brachte den Standpunkt zumAusdruck: »Ichmöchte Ästhetik

genereller als Aisthetik verstehen: als Thematisierung von Wahrnehmungen aller

Art, sinnhaften ebenso wie geistigen, alltäglichen wie sublimen, lebensweltlichen

wie künstlerischen« (Welsch 1990, 11). Bei der Aisthetik handelt es sich hauptsäch-

lich um die breite Palette sinnlich-leiblicher Erfahrungen desMenschen. Auf dieser

Grundlage widmet sich das ästhetische Konzept von Atmosphäre einer neuen Be-

trachtung des Verhältnisses zwischen Künstlerischem und Außerkünstlerischem.

Eine Schwerpunktsetzung liegt darin, das kunstzentrierte Verständnis von Ästhe-

tik zu überschreiten und auf diejenigen ästhetischen Traditionen, in denen Künst-

lerisches und Alltägliches miteinander verflochten sind, mehr Aufmerksamkeit zu

richten.

Im Gegensatz zur westlichen Ästhetik, die sich in der Regel auf kunstbezoge-

ne Objekte und Aktivitäten konzentriert, waren die Alltagstätigkeiten, die meist

von der westlichen Ästhetik und Kunstgeschichte ausgeschlossen wurden, in Ost-

asien lange ein integraler Bestandteil des Ästhetischen. In der traditionellen chi-

nesischen Kultur waren tägliche Aktivitäten wie Kalligraphie, Teezeremonie, Zi-

therspiel, Go-Spiel und Bogenschießen wesentliche Bestandteile von ästhetischen

Erfahrungen. Als eine alte Theorie der Geomantie im Fernen Osten ist die Feng-

Shui-Lehre eine atmosphärische Kunst, die eng mit Wohnkultur verbunden ist.

Sie bietet spezifische Anweisungen zur atmosphärischen Gestaltung des Wohn-

raums, um das Wohlbefinden des Menschen zu steigern. Indem die unsichtbare

Qi-Energie in einer harmonisierenden Wohnatmosphäre reibungslos durch beleb-

te und unbelebte Dinge fließt, stehen der menschliche Körper, Leib und Geist mit

den natürlichen und künstlichen Umgebungsfaktoren in Übereinstimmung.

Die japanische Lebensweg-Kunst (geidō) (Teeweg/chadō, Blumenweg/kadō,

Schriftweg/shodō, Schwertweg/kyudō usw.) bezieht sich »auf den lebenden, kon-

kret in der Alltagswelt lebenden Menschen und seinen sittlichen Lebenswandel«

(Seubold 1993, 390) und wird damit ästhetisch hoch bewertet. In Japan gibt es tra-

ditionell keinen wesentlichen Unterschied zwischen hoher Kunst und Handwerk

(vgl. ebd., 18). Stattdessen ist die Atmosphäre der hohen Kunst immer mit der

Atmosphäre des Alltäglichen verschmolzen. So schrieb Weinmayr: »Der Vollzug

der Kunst, das ›Kunstwerk‹, ist immer Ereignis einer bestimmten Gelegenheit,

es ereignet sich in einer Konstellation von Beziehungen, es ist durch und durch

jeweilig und bezogen auf die augenblickliche Situation« (Weinmayr 1996, 83).

Lange Zeit hat die asiatische Perspektive bei den europäischen Ästhetiktheore-

tiker*innen nicht genügend Beachtung gefunden. Das ist auch heute noch der Fall.

In seinem BuchOriental Aesthetics (1965) zeigteThomasMunro den Grund dafür auf:

»The neglect of Oriental ideas by Western aesthetics can no longer be attributed to

any scarcity of good Oriental art in the West. It is not due to lack of good histories

and critical interpretation of particular arts. The neglect is rather due, I believe, to

the inertia of tradition inWestern aesthetics itself: to its over-reliance on deduction

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 201

form metaphysical assumptions about beauty« (Munro 1965, 7). Im Anschluss dar-

an wies Elberfeld darauf hin: »Westlichen Philosophen scheint es […] oft nur nach

einer langwierigen Abarbeitung an der eigenen Tradition möglich, zu der Einsicht

vorzustoßen, dass sich in anderen Kulturen horizonterweiternde und -erneuernde äs-

thetische Phänomene und wesentlich andere Realisationsformen von Kunst zeigen,

die an Rang und Lebendigkeit den europäischen in keiner Weise nachstehen« (El-

berfeld 2000, 11).

Im Vergleich zur späten Ankunft der theoretischen Auseinandersetzung mit

den außereuropäischen ästhetischen Traditionen wurden seit dem 19. Jahrhundert

viele europäische Künstler (Van Gogh,Monet, Picasso u. a.) von ostasiatischen Per-

spektiven vielfältig beeinflusst und setzten bewusst die relevanten Kenntnisse in

die Kunstpraxis um. Im Kontext der Globalisierung ist jede Kulturstruktur nicht

mehr autonom und geschlossen, sondern weist eine Durchmischung von verschie-

denen kulturellen Elementen auf. Die interkulturellen Verflechtungspunkte lassen

sich in nahezu allen Lebensbereichen finden. Auf Grund häufiger interkulturel-

ler Kommunikationen hat sich die zeitgenössische europäische Kunst größtenteils

verändert. Die künstlerischen Grenzen zwischen Ost und West sind längst aufge-

löst, sodass die Maßstäbe des Ästhetischen immer wieder in Frage gestellt wer-

den müssen (vgl. Elberfeld 2000, 11). Wie würden Kant, Hegel und Schelling die

Werke von Jackson Pollock, John Cage oder Jean Dubuffet bewerten? Können sie

diese Hybride aus verschiedenen kulturellen Atmosphären immer noch als Kunst

betrachten?

Heute ist die Schaffung der Atmosphäre weitgehend zu einem wesentlichen

Teil der ästhetischen Praxis geworden. Mit Hilfe einer breiten Palette von Medi-

en wie Licht, Farbe, Fog, Duft, Klang, kulturbezogenen Zeichen und Objekten mit

symbolischen Bedeutungen haben zeitgenössische Künstler*innen wie James Tur-

rell, Fujiko Nakaya, Olafur Eliasson, Tomás Saraceno und Yuan Gong die Atmo-

sphären produziert, die unser Umwelt- und Alltagsbewusstsein beeinflussen und

modifizieren können. Die Erzeugung der Atmosphäre lässt sich einem umfang-

reichen ästhetischen Projekt zuordnen, das sich der Anerkennung der Gleichwer-

tigkeit von unterschiedlichen ästhetischen Praktiken widmet. Diese Entwicklung

würde neue Wege für eine vertiefende ästhetische Kommunikation zwischen Ost

und West erschließen.

5. Eine zeitgemäße interkulturell orientierte Ästhetik

Der letzte Teil meines Artikels widmet sich einer Kritik des herkömmlichen ästhe-

tischen Essentialismus und dem Ansatz einer zeitgemäßen interkulturell ausge-

richteten Ästhetik.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Zhuofei Wang

In seinem späten Werk Philosophische Untersuchungen (1953) kritisierte Wittgen-

stein die essentialistische Position im europäischen Denken. Gemäß dem Essen-

tialismus besteht immer etwas Gemeinsames zwischen unterschiedlichen Phäno-

menen, das sich mit dem gleichen Wort bezeichnen lässt (vgl. Majetschak 2019,

87). Dagegen wies Wittgenstein darauf hin, dass vielfältige Phänomene kein ge-

meinsames Wesensmerkmal haben müssen. Stattdessen sind sie »mit einander

in verschiedenen Weisen verwandt« (Wittgenstein 2003, 65). Wittgenstein verwies

auf diese Verwandtschaft von Phänomenen als Familienähnlichkeiten. Es handelt

sich dabei um »ein kompliziertes Netz von Ähnlichkeiten, die einander übergrei-

fen und kreuzen« (ebd., 66). Dabei gibt es kein absolut Identisches, sondern nur

die Ko-Existenz von Kompatibilität und Inkompatibilität. Da Kultur immer mit ei-

ner bestimmten Nation oder Region verbunden ist und Denkweisen, Sitten und

Verhaltensweisen der betroffenen Bevölkerung beeinflusst, ist jede Kulturstruktur

durch soziale Homogenisierung, ethische Fundierung und interkulturelle Abgren-

zung gekennzeichnet (vgl. Welsch 2010, 41). Aus dieser Sicht bilden ästhetische

Phänomene aus unterschiedlichen Kulturen auch ein Netz, das durch Familien-

ähnlichkeiten gekennzeichnet ist. Dieser Ansatz stellt sich demjenigen auf dem

Essentialismus beruhenden entgegen, der sich den Wesensmerkmalen des Ästhe-

tischen widmete, und konzentriert sich auf die Verflochtenheit und Wechselbezie-

hung in Bezug auf ästhetische Gegenstände, Verhaltensweisen und Auffassungen.

Aus der Perspektive Wittgensteins behandelte Stefan Majetschak den Einfluss kul-

tureller Praktiken auf das ästhetische Erfahren. Im Zentrum seiner Betrachtung

steht die These: »there is a great deal to be said for looking more carefully at the

cultural framework determining the practice according to which we interpret cer-

tain things as aesthetic objects […]. My argument is that we need familiarity with

the specific relevant cultural framework to decide which aesthetic concepts apply«

(Majetschak 2018, 277). Nach dieser Auffassung bilden der Lebensstil und die da-

mit verbundenen kulturellen Rahmenbedingungen die Grundlage für ästhetische

Erfahrung in einer zivilisierten Gesellschaft. Die Vertrautheit mit soziokulturel-

len Hintergründen hilft uns zu verstehen, warum ein bestimmter Gegenstand als

ästhetisch empfunden werden kann oder sollte.

Im Sammelband Komparative Ästhetik (2001) fasste der Kulturphilosoph Rolf El-

berfeld die zeitgenössischen Aufgaben der interkulturellen Ästhetik folgenderma-

ßen zusammen: »Die Inhalte [der interkulturellen Ästhetik] beziehen sich nicht nur

auf dieTheoriebildung, sondern zunächst darauf, wahrzunehmen, was in der eige-

nen und in der anderen Tradition unter ›Schönheit‹, ›ästhetischer Erfahrung‹ und

den ›Künsten‹ verstanden wird. Bei der kontrastierenden Betrachtung kann sich

herausstellen, daß in den Traditionen unterschiedliche Einteilungen und Gewich-

tungen dieser Phänomene vorgenommen wurden, die nicht miteinander kompa-

tibel sein müssen« (Elberfeld 2000, 14). Elberfelds Auffassung beruht auf der Lehre

von Sinnlichkeit im weiteren Sinne. Seiner Ansicht nach besteht die Absicht der

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 203

interkulturellen Ästhetik nicht nur in der Konstruktion allgemeiner ästhetischer

Theorien, sondern auch in empirischen Feldforschungen von ästhetischen Prakti-

ken in jeweiligen Kulturen. Demnach enthalten die relevanten Themenfelder den

Vergleich der Verständnisse von ästhetischen Kernphänomenen (Schönheit, ästhe-

tische Erfahrung, Künste usw.) in unterschiedlichen Traditionen, die sowohl Kom-

patibles als auch Inkompatibles darstellen. Gemäß dieser Grundlage würde die

Atmosphären-Ästhetik eine interkulturell orientierte Ästhetik durch die folgenden

Aspekte voranbringen: sinnlich-leibliche Erfahrung, ästhetische Felder außerhalb

der Schönheit, die Überschneidung von Kunst und Alltagstätigkeiten.

Was die ästhetische Beziehung zwischen Europa und Asien angeht, wies Elber-

feld darauf hin: »Der Blick der Europäer nach Asien und der der Asiaten nach Eu-

ropa bringt es fast zwangsläufigmit sich, dass dieWahrnehmung der jeweils ande-

ren ästhetischen Traditionen zur Entwicklung einer komparativen Ästhetik führt«

(ebd., 14). Mittels Vergleich können wir feststellen, dass Reichweite und Schwer-

punkt des Ästhetischen in östlichen und westlichen Kulturtraditionen nicht not-

wendigerweise vereinbar sind. Die europäische Kultur wurde weitgehend von Se-

hen geprägt, was zu einer Reihe von verwandten philosophischen Termini führte:

Konzept, Urteil, Reflexion, Einsicht usw. In der ostasiatischen Kultur spielt dage-

gen das gesamtleibliche Erfahren eine wichtigere Rolle. Demnach wurden poeti-

sche und lyrische Ausdrucksweisen machtvoll entwickelt. Wenn Vision mehr auf

Substanz und Entität abzielt, betrifft die leibliche Wahrnehmung eher Ereignis

und Prozess. In Ostasien unterscheidet sich die Weise von Welterschließung und

-gestaltung offensichtlich von jenen in Europa. Aoki Takao betonte: »The contem-

porary aesthetic consciousness and arts of East Asia were notably shaped by their

cultural exchanges with Western Europe, especially after the middle of the 19th

century. […] Moreover, we must also consider the historical and regional integrity

and diversity of the various cultures of East Asia. […] It is necessary to appreciate

both the commonalities between the various cultures of these regions, as well as

the unique differences of each region« (Aoki 2019).

Kulturalität, Interkulturalität und Transkulturalität sind in der Tat drei eng

miteinander verwandte Schritte im Prozess der menschlichen Zivilisation. Aus

der Einzigartigkeit jeder Kultur ergibt sich die Notwendigkeit für interkulturelle

Kommunikation, und transkulturelle Phänomene sind die Ergebnisse interkul-

tureller Kommunikation. In diesem Sinne befindet sich Interkulturalität als

Schnittpunkt zwischen Kulturalität und Transkulturalität und widmet sich Zu-

sammenleben, Verstehen und Kommunizieren von Kulturen. Auf dieser Grundlage

offenbart das Ästhetische in jeder Kultur einen stets in Wandlung befindlichen

Kommunikationsraum, der durch Interaktion, Überschneidung und Verflechtung

gekennzeichnet ist. Nun scheint eine allgemeine Frage –Was ist Ästhetik? – sinnlos

zu sein. Es geht eher darum, wie die Wirklichkeiten des Ästhetischen in jeweiligen

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Zhuofei Wang

Kulturatmosphären konstruiert werden und wie die transkulturellen Atmosphären

aus derenWechselwirkung entstehen.1

Literaturverzeichnis

Aoki, Takao. 2019.The Transformation and Integrity of East Asian Aesthetics and Artistic

Cultures: A double comparative perspective of East and West, and of intercultural trajec-

tories within East Asia itself,The conception for the round table of the 21st Inter-

national Congress for Aesthetics in Belgrade.

Böhme, Gernot. 2013. Atmosphäre: Essays zur neuen Ästhetik. Berlin: Suhrkamp.

Cheng, Chung-ying. 2008. »Qi (Ch’i): Vital Force.« In Encyclopedia of Chinese Philos-

ophy, herausgegeben von Antonio S. Cua, 615-617. New York u. a.: Routledge.

Elberfeld, Rolf. 2000. »Komparative Ästhetik – Eine Hinführung.« In Komparative

Ästhetik. Künste und ästhetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, herausge-

geben von Rolf Elberfeld, Günter Wohlfart, 9-25. Köln: edition, chōra,

Kubin, Wolfgang. 2014. Der Urtext von Lao Zi. Freiburg i. Br.: Herder.

Majetschak, Stefan. 2018. »Aesthetic judgments and their Cultural Grounding Con-

siderations about the Problem of Ascribing Aesthetic Concepts toWorks of Art.«

In Yearbook for Eastern and Western Philosophy: Aesthetics and Life-World, heraus-

gegeben von Hans Feger, Dikun Xie, Ge Wang, 269-281. Berlin: De Gruyter.

Majetschak, Stefan. 2019.Wittgenstein und die Folgen. Stuttgart: Metzler.

Munro,Thomas. 1965.Oriental Aesthetics. Cleveland, Ohio: The Press of Western Re-

serve University.

Ortland,Eberhard. 2000. »Voraussetzungen komparativer Ästhetik.« In Komparative

Ästhetik. Künste und ästhetische Erfahrungen zwischen Asien und Europa, herausge-

geben von Rolf Elberfeld, Günter Wohlfart, 55-73. Köln: edition chōra.

Pandey, Pramod Kumar. 1959. Comparative Aesthetics, Vol. I. Indian Aesthetics,

Varanasi.

Saito, Yuriko. 2005. »The Aesthetics of Weather.« In The Aesthetics of Everyday Life,

herausgegeben von Andrew Light, 156-176. New York: Columbia University

Press.

Schmitz, Hermann. 1969. System der Philosophie, Bd. III. 2. Der Gefühlsraum. Bonn:

Bouvier.

1 Die transkulturelle Vermischung ist jedoch nicht nur ein Merkmal der modernen Gesell-

schaft. Aus historischer Sicht ist keine kulturelle Struktur jemals eine autonome, in sich ge-

schlossene Sphäre gewesen. Dagegen gibt es immer einen Austausch zwischen Kulturkrei-

sen. Beispielsweise wurde die Transkulturalität in Architektur, Stadtplanung und Design be-

reit so stark vorangetrieben, dass sich ihre Stile seit langem in einem transkulturellen An-

passungsprozess befanden.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien 205

Seubold, Günter. 1993. »Inhalt und Umfang des japanischen Kunstbegriffs.« Philo-

sophisches Jahrbuch 101, 2: 381-398.

Weinmayr, Elmar. 1996. »Überlegungen zum Ort und Charakter der ›Kunst‹ in der

japanischen Kultur.« Hõrin 3: 75-89.

Welsch, Wolfgang. 1990. Ästhetisches Denken. Stuttgart: Reclam.

Welsch, Wolfgang. 2010. »Was ist eigentlich Transkulturalität?« In Hochschule als

transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universität, herausgege-

ben von Lucyna Darowska,Thomas Lüttenberg, Claudia Machold, 39-66. Biele-

feld: transcript.

Wittgenstein, Ludwig. 2003. Philosophische Untersuchungen. Auf der Grundlage der kri-

tisch-genetischen Edition neu herausgegeben, herausgegeben von Joachim Schulte,

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Abbildungsverzeichnis

Vorfrühling (1072 von Guo Xi, Tusche auf Seide, 29,6 x 44 cm), National Palace Mu-

seum in Taipei.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō

Thomas Schmidt

Durch seine Philosophie des Ortes (場所 basho) erweitert Nishida Kitarō (1870-1945)

die moderne Philosophie nach Kant um eine räumlich-interkulturelle Dimension

über die zeitlich-geschichtliche Dimension hinaus, die Hegel aus ihr gewinnt. Ziel

dieses Aufsatzes ist es, den Aspekt der Interkulturalität in Nishida Kitarōs Philoso-

phie zu beleuchten und in ihren historischen Kontext einzuordnen. Letzteres soll

vor allem im Vergleich zu Kants kopernikanischer Wende und Hegels Geschichts-

philosophie geschehen.

Zu diesem Zweckemöchte ich zunächst versuchen, die von Nishida formulierte

Logik des Ortes grob zu umreißen und einige ihrer inhärenten Probleme aufzuzei-

gen. Unter Rückgriff auf die buddhistische Tradition soll allerdings Nishidas zen-

trale These eines, von der Sein-Nichts Dialektik unterschiedenen, diese umschlie-

ßendes absolutes Nichts verteidigt werden. Anschließendmöchte ich Kant undHe-

gel als die beiden Hauptbezugspunkte Nishidas in Bezug auf ihre Subjektvorstel-

lungen in Relation setzen und somit eine Progressionslinie von Kant über Hegel zu

Nishida aufzeigen. Der latente Eurozentrismus Kants und der explizite Eurozen-

trismus Hegels sollen exemplarisch für eine in Europa beheimatete Philosophie-

Tradition angeführt werden, die außer ihr stehende Denker*innen marginalisiert.

Ichmöchte an dieser Stelle nicht Nishidas Ortlogik als Logik verteidigen, eben-

so wenig wie seine polemisch verkürzte Darstellung der »westlichen« Philosophie1

legitimiert werden soll. Vielmehr möchte ich, auf Gilles Deleuze Konzept der »klei-

nen Literatur« zurückgreifend, die These verteidigen, dass Nishida eine »kleine

Philosophie« begründet, welche die homogene Sprache des philosophischenMain-

streams seiner Zeit deterritorialisiert und durch das Gesamtgefüge ihrer Aussagen

das Subjekt destabilisiert. Diese Interpretation setzt nicht voraus, dass sich Nis-

hida tatsächlich mit akkurat wiedergegebenen Positionen der »westlichen« Philo-

sophie auseinandersetzt. Vielmehr konstituiert er die »westliche Philosophie« als

Objekt im gesellschaftlichen Diskurs Japans.

1 Exemplarisch sei erwähnt, dass Nishida zwar aller Wahrscheinlichkeit nach Nietzsche gele-

sen hat, ihn allerdings nicht explizit erwähnt oder zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Thomas Schmidt

In meinem Schlussstatement möchte ich den Umschwung von Nishidas

»kleiner Philosophie« in eine Art Staatsphilosophie umreißen, welche in der

Forschungsliteratur verschiedentlich Nishidas eigener politischer Gesinnung

oder einer von der imperialen Regierung ausgehenden Appropriation seiner

Philosophie zugeschrieben wird. Ich möchte an dieser Stelle allerdings zu keiner

Einschätzung kommen, sondern vielmehr die Frage des Politischen in Nishidas

Philosophie offen lassen, ebenso wie die Frage nach dem Status der Ortlogik und

der Kultur. Eine auf Nishida basierende Kulturphilosophie muss sich allerdings

zukünftig an allen drei Problemfeldern abarbeiten, um einen sinnvollen Beitrag

zur interkulturellen Philosophie leisten zu können.

1. Die Logik des Ortes

Der Logik des Ortes bei Nishida geht die Vorstellung der reinen Erfahrung voraus,

welche er in Über das Gute (1911) entwickelt. Diese stellt eine Inversion der Grund-

annahme, dass Erfahrung per se individuell sei, dar und geht somit von einer dem

Individuumvorausgehenden und das Individuumbegründenden reinen Erfahrung

aus. Diese reine Erfahrung ist die grundlegende und einzige Wirklichkeit, welche

in sich bereits die Differenzierung in Subjekt und Objekt als nicht realisierter Mög-

lichkeit enthält. Dennoch ist wichtig anzumerken, dass Nishida hier nicht von der

Möglichkeit einer Perspektive von nirgendwo durch ein, wie auch immer gearte-

tes, transzendentales Subjekt ausgeht (vgl. Feenberg 1999, 33).Mit anderenWorten,

Nishida intendiert die reine Erfahrung weder als idealistische, noch als psycholo-

gische Konzeption.

Die Wendung hin zur Logik des Ortes vollzieht sich auch, um einer subjekti-

ven oder psychologischen Deutung der reinen Erfahrung vorzubeugen. Wie Elena

Luisa Lange treffend bemerkt reagiert Nishida allerdings auch auf die zunehmen-

de Opposition von West und Ost im gesellschaftlichen Diskurs Japans (vgl. Lange

2011, 101). Dies bildet freilich einen Widerspruch zur von Nishida vertretenen Ein-

heit der Logik, welchen er 1940 in Das Problem der japanischen Kultur (Nihon bunka

no mondai日本文化問題) damit erklärt, dass die Logik im Ganzen zwar eine sein

müsse, sich allerdings kulturell unterschieden ausgeprägt habe (vgl. NKZ IX, 12).2

In diesem antagonistischen Kontext ist auch Nishidas polemische Verkürzung der

Erkenntnistheorie auf einen Subjekt-Objekt-Dualismus zu verstehen (vgl. NKZ III,

420; Elberfeld 1999, 79). Ich möchte mich hier allerdings nicht an den offenkundi-

gen Schwächen des Nishidaschen Systems abarbeiten, sondern es vielmehr in Re-

lation zu Kant und Hegel setzen, welche Nishidas Hauptbezugspunkte darstellen.

2 Zitiert aus Lange (vgl. Lange 2011, 99), da aufgrund der Corona-bedingten Bibliotheksschlie-

ßung kein Zugang zur 24-bändigen NKZ Ausgabe von 2002 möglich war.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 209

Um dem von ihm konstatierten Subjekt-Objekt-Dualismus zu entgehen, sucht

Nishida nach einer Ebene, die jegliche Dualismen zu umschließen vermag. In sei-

nem zunehmend als politisch zu betrachtenden Spätwerk repräsentieren die Dua-

lismen vermeintlicheWesensaspekte von Ost- undWest, so z. B. Räumlichkeit und

Zeitlichkeit, Sein und Nichts etc. Der Ortslogik ist eigen, dass Nishida logische

Beziehungen örtlich zu denken versucht, also z. B., dass einzelne Farben in der

Kategorie der Farbe an sich enthalten seien (vgl. NKZ III, 428; Elberfeld 1999a, 87).

Diese scheinbare Vergegenständlichung abstrakter Begriffe fußt auch auf Nishidas

Interesse an moderner Physik und der Relativitätstheorie, deren Raum-Zeit-Felder

untrennbar von den darin enthaltenen Objekten dennoch die lokalen und tempo-

ralen Modalitäten derselben bestimmen (vgl. Maraldo 2006; Abiko 2000; NKZ II,

496). Nishidas Projekt hängt entschieden von der Möglichkeit dieser Räumlichkeit

der Begriffe ab, denn er versucht die einzelnen Dualismen durch eine tiefere Ebene

der Einheit abzulösen. Dies lässt sich am Beispiel von Sein und Nichts veranschau-

lichen, da jedes tatsächliche Dasein oder Nichts als relative Existenz oder nicht-

Existenz gedacht werden muss. Der Unterschied hebt sich, laut Nishida, erst im

absoluten, als Leere zu verstehenden Nichts auf (vgl. NKZ III, 425; Elberfeld 1999,

84). Durch die Inklusion der Gegensätze auf der tieferen Ebene hebt sich deren

Gegensatz auf, ebenso wie das Konzept der Farbe die Farben beinhalten soll, ohne

selbst eine Farbe zu sein.

Diese Überlegung führt zu einer letzten Ebene, dem absoluten Nichts (zettaiteki

mu絶対的無), auf der kein Dualismus möglich sei. Lange diskutiert den Unter-
schied zwischen relativem und absolutem Nichts bei Nishida im Kontext des kan-

tischen Dings an sich (vgl. Lange 2011, 114). Hierbei konstatiert sie, dass Nishidas

Nichts ein unbestimmbares, aber denkbares im Sinne eines unendlichen Urteils

bei Kant sein müsse, oder sich, andernfalls, nicht vom relativen Nichts abheben

könne. Lange selbst verneint diese Möglichkeit und konstatiert, das Nishida eine

»sinnlose Unterscheidung von ›wahrem Nichts‹ und einfachem Nichtsein« einfüh-

re (ebd.). Diesen Punkt ihrer Kritik an Nishida halte ich für nicht haltbar, wie ich

im Folgenden darlegenmöchte.Der Unterschied zwischen relativemNichtsein und

absolutem Nichts kann bei Nishida aufrechterhalten werden, da er versucht, eine

interkulturelle Logik der Örtlichkeit aufzubauen, welche sich an Kant und Hegel

abarbeitet.

Die Konzepte relativer Existenz, nicht-Existenz, sowie des absoluten Nichts

lassen sich im Buddhistischen Diskurs verorten und rücken bei Nāgārjuna (ca. 100-

200 CE), einem zentralen Denker des frühenMahāyāna-Buddhismus, ins Zentrum

der Betrachtung. Nishidas eigener Bezug zum Buddhismus und die damals in Ja-

pan verbreitete These, dass der Buddhismus seit der Zeit des Buddha seinen wah-

ren Ausdruck erstmals wieder im Japan der Neuzeit fände, legen diese Deutung na-

he. Nishida selbst begründet die Entscheidung allerdings nicht hinreichend, wes-

wegen die Überlegung hier von Nāgārjuna aus rekonstruiert werden soll. Nāgār-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Thomas Schmidt

juna Philosophie problematisiert eine Substanz-artige Konzeption (svabhāva) der

Ābhidharma-Schule des Buddhismus, derzufolge komplexe Erfahrungsgegenstän-

de (Phänomene3) zwar nicht als Substanzträger existierten, einfache Substanzen

ihre Natur allerdings durch eben den Besitz von svabhāva erhielten.

Der Ābhidharma-Schule folgend existiere ein Ding (dharma) insofern als es

svabhāva besitzt, was im Umkehrschluss heißt, dass Phänomene nicht existieren,

sondern nur zu existieren scheinen. Es scheint also, als hätten Alltagsgegenstände

svabhāva, obwohl dies nicht möglich ist. Demnach ist das Ziel der buddhistischen

Praxis die Illusion des Alltags zu entzaubern und dem Zusammenspiel der real-

existierenden svabhāva-Atome gewahr zu werden, wodurch die Alltagswelt ihren

Schein der Realität einbüßt. Hier ist entscheidend, dass die Unterschiebung von

svabhāva eine dialektische Opposition von Existenz und nicht-Existenz erfordert.

Ein Ding existiert, wenn es svabhāva hat und es existiert nicht, wenn es kein svab-

hāva hat. Langes Kritik basiert auf dieser rein dialektischen Opposition von Sein

und Nichts.

Nāgārjunas Mittelweg (madhyamaka) besteht nun darin, die Existenz von svab-

hāva prinzipiell zu verneinen, um somit dem dialektischen Dualismus von Exis-

tenz und nicht-Existenz zu entgehen (vgl. MMK 15.10, 25.104). Diese Position ist

als Mittelweg zwischen den Polen des Eternalismus und des Nihilismus zu verste-

hen. Nāgārjuna argumentiert, dass beide Extreme die Erlösung vom Leiden (das

soteriologische Ziel des Buddhismus) unmöglich machen würden, weswegen die

dialektische Opposition von Sein und nicht-Sein abgelehnt und durch einen Flux-

artigen Zustand der bedingten Existenz ersetzt werden muss. Die Essenz der Din-

ge ist, laut Nāgārjuna, die Leere (śūnyatā), nicht als für sich stehende Eigenschaft,

sondern die Leere von svabhāva,welches Objekte lediglich zu besitzen scheint, aber

nicht wirklich besitzen kann.

Wenn also Nishida das absolute Nichts als Leere charakterisiert, muss dies im

Kontext der buddhistischen Philosophie-Tradition gelesen werden. Auch Nishidas

freilich verkürzende Behauptung, dass die westliche Philosophie vom Sein aus ar-

gumentiere und die östliche vom Nichts lässt sich in diesen Kontext einordnen.

Wo Kant vornehmlich versucht,Wissen über Alltagsphänomene erkenntnistheore-

tisch zu rechtfertigen, versucht Nāgārjuna (und wie ich zeigen möchte auch Nis-

hida) diese zu destabilisieren. Für Kant sind die Phänomene schlichtweg die Din-

3 Kants Kritik der spekulativen Metaphysik weist mehr als nur oberflächliche Parallelen zum

Projekt von Nāgārjunas Madyhamaka (Mittelweg) Schule auf und bildet gleichzeitig einen

Gegenpol zu Nishidas Denken, weswegen ich mich hier Kantischer Termini bedienen werde.

4 Zitiert aus Siderits undKatsura (2013). Generell ist festzuhalten, dass die Leere fürNāgārjuna

eine dritte, sowohl Existenz als auch nicht-Existenz unterlaufende metaphysische Position

darstellt, die in der Verneinung von svabhāva als Vorbedingung der Sein-Nichts Dichotomie

besteht.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 211

ge selbst. Zwar zeigt er erkenntnistheoretische Limitationen auf, diese zielen al-

lerdings darauf ab, die menschliche Erkenntnis auf den Bereich zu beschränken,

in welchem sie allein möglich ist. Nāgārjuna andererseits möchte genau diesen

Schein der Verlässlichkeit durchdringen, um zu zeigen, dass unsere Erkenntnis-

se keineswegs sicher sind. Dass die Phänomene leer seien, besagt hier, dass sie

von sich aus keine Essenz besitzen, sondern lediglich in Abhängigkeit von anderen

Dingen existieren.

Wenn Nishida nun von einem absoluten Nichts spricht, so geht er von diesem

Buddhistischen Grundbekenntnis aus und setzt einen Ort (basho場所), »auf« (oite)
welchem sich die reine Erfahrung selbst entfaltet. Um das absolute Nichts als ein-

zige Realität in Stellung zu bringen, entwickelt Nishida eine einwertige Logik des

Paradoxen, die er unter anderem in dem Zen Ausspruch vom wahren Selbst exem-

plifiziert sieht (vgl. Kozyra 2008). Die Vorstellung ist paradox, da eine der Grund-

annahmen des Buddhismus das nicht-Vorhandensein des Selbst schlechthin ist.

Das wahre Selbst zu sehen, bedeutet also die Einsicht in die nicht-Existenz dessel-

ben zu erlangen. Mehr noch, im Akt des Sich-Selbst-Gewahrwerdens müsste das

Selbst sowohl wahrnehmendes Subjekt, als auch wahrgenommenes Objekt sein,

sich also der dialektischen Opposition von Subjekt und Objekt entziehen. Schlech-

terdings kann es sich in diesem Falle weder um ein Subjekt, noch um ein Objekt

handeln und die Idee der Selbsterkenntnis endet demnach in einem unauflöslichen

Paradoxon.

Diese Logik der absolut widersprüchlichen Identität (zettai mujunteki jikodōitsu

no ronri接待矛盾的自己同一論理) beschreibt eine sich den Begriffen verweigern-
de unmittelbare Erfahrungswelt, welche sich »auf« (oite) dem ständigen Änderun-

gen unterworfenen, von den Dingen geformten Ort ereignet. Ob Nishidas Entwurf

gelingt und inwiefern die Logik des Ortes überhaupt als Logik zu bezeichnen ist

sind offene Fragen, die hier nicht geklärt werden sollen. Im zweiten Teil dieses Auf-

satzes möchte ich vielmehr eine geschichtsphilosophische Einordnung versuchen,

die Nishida vor allem in eine Reihe mit Kant und Hegel stellt.

2. Kant, Hegel, Nishida

Nishida lässt sich mit Kant und Hegel in eine Linie stellen, da er sich explizit auf

beide Denker bezieht und ähnlich wie Kant und Hegel die Frage der Subjektivi-

tät verhandelt. Hierbei möchte ich primär auf die geschichtlichen wie politischen

Umstände vonNishidasDenken eingehen und anhand dieser eine EinordnungNis-

hidas gegenüber der von Kant und Hegel geprägten Philosophie-Tradition seiner

Zeit vornehmen.

Kants »Kopernikanische Wende« rückt das Subjekt ins Zentrum der Erkennt-

nistheorie. Auf die eine oder andere Weise muss sich jede post-kantische Philo-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Thomas Schmidt

sophie an dieser veränderten Stellung des Subjekts abarbeiten. Bei Kant werden

erstmals das Subjekt (und seine erkenntnistheoretischen Vermögen) zum Kriteri-

um einer Realität, die nur vermittels der Vernunft des Subjektes überhaupt erkannt

werden kann. Eine objektive Welt von erfahrbaren Fakten wird zur Unmöglichkeit.

Kants kritische Philosophie gesteht allen vernunftbegabtenWesen den gleichen Er-

kenntnishorizont zu und schließt somit historische wie auch örtliche Inkommen-

surabilität von vorneherein aus.

Gleichzeitig, abseits seiner kritischen Philosophie und dennoch von dieser ge-

prägt, entwickelt Kant den aus dem englischen entlehnten Begriff »Rasse« (Kant

schreibt zunächst Race). Dieser entwickelt sich von seinen Anfängen in der 10-

jährigen Zäsur vor der Kritik der reinen Vernunft (1781) über die kritische Phase hin-

weg bis zu Kants später Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798). Schon

in Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775) glaubt Kant ein Gesetz der Verer-

bung der Eigenschaften des Menschen gefunden zu haben. Dies ist für Kant unab-

dinglich, um die Wissenschaftlichkeit der Geografie zu behaupten, die er als eng

verwoben mit dem menschlichen Schicksal betrachtet (vgl. Larrimore 2008, 343).

Kant zufolge entwickelten sich die Rassen durch gewisse, im Menschen angeleg-

te Keime unter Einwirkung verschiedener Klimata. Allerdings kommt den ›weißen‹

Menschen bei Kant eine Sonderstellung zu, da deren Migration hinreichend lang-

sam gewesen sei, so dass kein Keim aufging und die ›Weißen‹ sich als Einzige an

jede Geografie anpassen können (vgl. ebd., 345).

Als Kant zunehmend von Seiten der empirischen Anthropologie kritisiert wur-

de (speziell von Herder), entrückte er seine Rassentheorie der empirischen Sphäre

und ordnete sie (in seinem Spätwerk) der praktischen Vernunft unter. In der auf

Freiheit ausgerichteten Sphäre der praktischen Vernunft schließlich steht die ›wei-

ße Rasse‹ de facto als beste, da formbarste Rasse über den anderen. Erst hier wer-

den die, laut Kant, wesensbestimmenden Eigenschaften der verschiedenen Rassen

(mit Ausnahme der ›weißen‹) explizit negativ ausgelegt, da die Unbestimmtheit

der ›Weißen‹ die größtmögliche Fülle von Entwicklungen (im Sinne des Reichs der

Zwecke) erlaube (vgl. ebd., 352).

An dieser Stelle soll mitnichten die Philosophie Kants desavouiert werden, viel-

mehr soll gezeigt werden, dass auch Kant nicht in einem Vakuum existierte. Die

egalitäre Sprache der Kritiken verbirgt das konkret sexistische wie auch rassisti-

scheWeltbild Immanuel Kants (vgl. Kleingeld 2019). Zudem sieht Kant die von ihm

konstatierten Rassen nicht als Zufälle, sondern als notwendige Konsequenz der

klimatischen Einbettung des Menschen unter bestimmten Umständen und später

auch dezidiert als limitierende Faktoren für die praktische Teleologie menschli-

chen Daseins schlechthin. In letzterem Sinne sieht Kant die natürliche Entwick-

lung einer Rasse hin zur Diversifizierung (wobei er die Vermischung der Rassen

nicht als gangbaren Weg betrachtet) (vgl. Larrimore 2008, 360). Die Natur entwi-

ckelt demnach dieMitglieder der einzelnen Rasse nicht zur Gleichheit, sondern zur

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 213

Unterschiedlichkeit. Ist allerdings das Entwicklungspotenzial von vornherein limi-

tiert, so schadet dies dem praktischen Ziel der menschlichen Entwicklung. Da nur

die ›Weißen‹ nicht in dieser Art limitiert sind, stellt Kants Rassentheorie also eine

Aufwertung der ›weißen Rasse‹ und eine Abwertung anderer von ihm postulierter

Rassen dar.

Als Japaner ist Nishida nicht Teil von Kants »weißer Rasse«. Zwar spricht die

Theorie ihm nicht die Fähigkeit ab, sich (qua Vernunft) selbst zu regulieren (wie sie

es bei amerikanischen Ureinwohner*innen und Schwarzen tut), dennoch befindet

sich Nishida am Rand einer philosophischen Tradition, die ihr Zentrum in Europa

hat und die nur ihre eigene Kultur und Bildung als solche anerkennt. Wenn Kant

»Mensch« schreibt, someint er immerwie ausschließlichMänner und darüber hin-

aus den ›weißen‹ Europäer. Die kantische Egalität verbirgt diese Exklusivität und

macht sich selbst unangreifbar dadurch, dass sie marginalisierte Gruppen syste-

matisch vom Diskurs ausschließt.

Hegels Einbindung der Geschichte kontra Kant fährt nicht besser. Zwar be-

tont Hegel die gewordeneRealität als genuin neue und dennoch wirkliche, also nicht

überzeitliche im kantischen Sinne, dennoch ist sie nicht zufällig. Wie Hegel in der

Einleitung zu seinen Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie schreibt, ist »[d]ie

Geschichte [der Philosophie] nicht eine Sammlung zufälliger Meinungen, sondern

[ein] notwendiger Zusammenhang, in ihren ersten Anfängen bis zu ihrer reichen

Ausbildung« (Hegel 1986, 15; kursiv im Original). Die Geschichte der Philosophie

geht demnach der Begriffsbestimmung dessen, was Philosophie sei, voraus.

In diesem Kontext setzt Hegel die kontinuierliche Aktivität des Allgemeinen,

welches sich in herausragenden Individuen ausdrücke und obschon es bei eini-

gen Nationen (Hegel nennt China) zu einem geistigen Stillstand gekommen sei,

so komme die Entwicklung selbst nie zum Stehen (vgl. ebd., 22). Anstatt hier die

von Hegel behauptete notwendige Entwicklung der Philosophie als solche zu se-

hen, welche natürlich im Europa des frühen 19. Jahrhundert ihren besten Ausdruck

findet, könnte man auch sagen, dass der eigenen Tradition eine vorgebliche Not-

wendigkeit untergeschoben wird, die sich nicht rechtfertigen lässt. Ähnlich wie

Kant verwehrt auch Hegel sich gegen jegliche Form empirischer Kritik, indem er

die »innere Geschichte« der Philosophie als Untersuchungsgegenstand stipuliert,

der eine mehr oder minder zufällige »äußerliche Geschichte« gegenüberstehe (vgl.

ebd., 26f.). Das Radikale an Hegels Vorstellung der Geschichte der Philosophie ist,

dass ihr Gegenstand sich beständig den tradierten Formen entzieht und nach ei-

nem neuen Ausdruck sucht.

Hegel schließt die Einleitung mit einer Bewertung der indischen Philosophie

ab.Obwohl Hegels Kenntnisse in dieser Hinsicht eher begrenzt sind, erlaubt er sich

das Gesamturteil, dass »orientalische Vorstellungen« dazu dienten, den »harte[n],

europäischen Verstand« abzutun (ebd., 169). Die Betrachtung des bestimmten In-

halts (der orientalischen Philosophie) sei »ganz gedankenlos, ohne Systematisie-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Thomas Schmidt

rung« (ebd.). Zweifelsohne bietet sich die »indische Philosophie«5, besonders die

von ihm ausführlicher diskutierte buddhistische Philosophie nicht für eine Hy-

postasierung der phänomenalen Wirklichkeit an, wie wir am Beispiel Nāgārjunas

exemplarisch gesehen haben. Ein anderes Projekt findet allerdings keinen Platz in

Hegels Idealgeschichte der Philosophie und so muss sich die »orientalische Philo-

sophie« mit einer Existenz auf der Stufe der mittelalterlichen Scholastik begnügen

(vgl. ebd., 170).

Für Kant und Hegel liegt der Fokus der Philosophie also in Europa, wobei

Kant einen augenscheinlich universalistischen Ansatz vertritt, dessen Voreinge-

nommenheit erst durch seine im Ansatz empirischeren6Werke offenbar wird. He-

gel hingegen versieht die Philosophie zwar mit einer notwendigen Geschichte, de-

ren Fokus liegt allerdings strikt im europäischen Raum und ist eng verknüpft mit

den Fragen der europäischen Philosophietradition. In philosophischer Hinsicht

wird die indische Philosophietradition, stellvertretend für alle »östlichen« Philo-

sophien, bei Hegel explizit abgewertet, wobei Japan keinerlei Erwähnung findet.

Hegels eindimensionale Idealgeschichte der Philosophie verneint Örtlichkeit zu-

gunsten von Zeitlichkeit. Hegel betrachtet die indische Philosophie nicht als ein

sich nach seiner eigenen Logik entwickelndes Gedankensystem mit einer mehr als

2000-jährigen Geschichte. Vielmehr wird die geographische Lokalität »Indien«mit

einem historischen Vorläufer aus Hegels eigener Philosophietradition, »der Scho-

lastik«, gleichgesetzt.

Vor diesem Hintergrund lässt sich Nishidas Ortlogik, in Anlehnung an Gilles

Deleuzes kleine Literatur (litteraturemineure), als kleine Philosophie bezeichnen,wie ich

im Folgenden ausführen möchte.

3. Nishidas kleine Philosophie

Deleuze entwickelt seine Theorie der kleinen Literatur am Beispiel von Franz Kaf-

ka. Er identifiziert drei entscheidende Eigenschaften, die eine »kleine« Literatur

charakterisieren:

»Les trois caractères de la littérature mineure sont la déterritorialisation de la

langue, le branchement de l’individuel sur l’immédiat-politique, l’agencement col-

lectif d’énonciation« (Deleuze und Guattari 1975, 33). Anhand dieser drei Charak-

5 Hegel wirft die hinduistischen »Wedas« [Vedas] und buddhistische Lehren durcheinander,

was wohl auch der Quellenlage zuzurechnen ist.

6 Von wirklich »empirischen« Werken zu sprechen verbietet sich bei Kants Einlassungen über

indigene Völker, deren Bekanntschaft er nie gemacht und mit deren Lebenssituation er ma-

ximal durch Reiseberichte Dritter vertraut war.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 215

teristika möchte ich aufzeigen, dass Nishidas Philosophie nachträglich als kleine

Philosophie betrachtet werden kann.

Kreuzmaier folgend übersetze ich »mineure« mit »klein«, da die von Deleuze

postulierte Minorität keine Minderwertigkeit, sondern vielmehr eine Ortszuwei-

sung der Literatur schlechthin bezeichnet.Die sich in der kleinen Literatur ausdrü-

ckende Minderheit wird nicht durch zahlenmäßige Unterlegenheit, sondern durch

ihre Position als Minderheit innerhalb eines Machtgefüges bestimmt. Kreuzmai-

er fasst zusammen: »Die Mehrheit ist das Homogene. Sie braucht die Norm zur

Machterhaltung, zur Selbstkontrolle wie zur Selbstbestätigung.Demkann dieMin-

derheit Fluchtmöglichkeiten entgegenstellen, um dem Zwang der Homogenität zu

entkommen« (Kreuzmaier 2010, 37).

Dieser Interpretation folgend muss gezeigt werden, inwiefern Nishida als

Teil einer Minderheit im Deleuzschen Sinne verstanden werden kann, also auch

welcher Homogenität er sich zu entziehen versucht. Vorausnehmend möchte ich

sagen, dass die von Nishida entworfene Subjektivität im Kern eine sich-beständig-

selbst-überholende ist. Inwiefern selbst Nishida eine Minderheit als auch eine

Mehrheit darstellt, soll im Schlussteil thematisiert werden.

4. Deterritorialisierung

Durch die Deterritorialisierung sucht der*die Autor*in die Grenzen der Sprache.

Sprache wird also auf eine neue ungewohnte Weise verwendet, die sich den

Normen der Mehrheit entzieht. Nishida deterritorialisiert Philosophie in zwei-

erlei Hinsicht: Er eignet sich Sprachen der westlichen Philosophietradition an

(Deutsch und Englisch, aber auch Altgriechisch und Latein7) und nimmt selektiv

Bezug auf die Geschichte der Philosophie. In diesem Sinne isoliert Nishida gezielt

bestimmte Tendenzen in der Philosophie, um diese zu problematisieren.8 Er

deterritorialisiert und rekontextualisiert also die westliche Philosophie selbst und

nimmt ihr dadurch die, mit ihrer Vormachtstellung einhergehende, Möglichkeit

zur Selbstbestimmung.

Zum zweiten kommentiert Nishida die Philosophie auf Japanisch, aber nicht

im Jargon einer der intellektuellen Traditionen Ost-Asiens oder Japans (obwohl er

buddhistische Terminologie einstreut9), sondern in einer kreativen Neuinterpre-

tation des Japanischen selbst. Wie Adrian Parr anmerkt, versucht die Philosophie

7 Siehe Maraldo 2019.

8 Ein Beispiel hierfür ist Unterstellung eines latenten Geist-Körper/Subjekt-Objekt Dualismus

in der westlichen Philosophietradition. Nishida’s vielsagende Stille über Spinoza, Nietzsche

und Freud ermöglicht eine derart scharfe Gegenüberstellung erst.

9 Für Beispiele aus Nishidas Frühwerk vgl. Dilworth 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Thomas Schmidt

von Deleuze und Guattari, genau wie die Nishidas, den der westlichen Philosophie

zugrunde liegenden Dualismus zu überwinden. Die Deterritorialisierung stellt in

diesem Kontext »das kreative Potential eines Gefüges [agencement]« und eine Be-

freiung der Sprache dar, indem die fixen Verhältnisse aufgelöst und einer Neuor-

ganisation verfügbar gemacht werden (Parr 2010, 69).10

Durch die Deterritorialisierung der europäischen Philosophie, wie auch der

japanischen Sprache, findet genau die Bewegung statt, die Claire Colebrook schon

alsMerkmal einer kleinen Literatur bei Deleuze identifiziert: »[All] minor literature

is directly political […] because its mode of articulation takes voice away from the

speaking subject to an anonymous or pre-personal saying« (Colebrook 2002, 113).

Es geht also um eine Art des Sprechens, die dem*r Sprecher*in vorausgeht. Diese

Art der vor-personellen Artikulation entspricht formal Nishidas Vorstellung einer

subjektlosen Welt der Erfahrung, welche in den späten 1920er Jahren durch die

Formel des »Sehens ohne Sehenden und Hörens ohne Hörenden«11 eine affektive

Artikulation erfährt.

5. Das Persönliche wird politisch

Wie Kreuzmaier ausführt, besteht die politische Dimension der kleinen Literatur

nicht darin, dass ihre Aussagen dezidiert politisch seien, sondern darin, dass sie

Alternativen erschafft (vgl. Kreuzmaier 2010, 38). Diese Eigenschaft verweist aber

auch auf den Prozesscharakter der kleinen Literatur. Ähnlich wie Deterritorialisie-

rung immer eine Reterritorialisierung nach sich zieht, so konstituiert der werden-

de Charakter der kleinen Literatur eine neue Homogenität, die immer zur Position

der Mehrheit werden kann. In Nishidas Spätwerk passiert genau diese Wende und

seine Philosophie wird de facto politisch anschlussfähig an die Positionen der im-

perialen japanischen Regierung.

John C. Maraldo kontrastiert die politische Wende in Nishidas Spätwerks mit

der Tendenz, seineWerke als eher interkulturell denn politisch zu lesen, die sich in

der Rezeptionsgeschichte durchgesetzt hat (vgl. Maraldo 1995, 183). Maraldo teilt

auch seine Einschätzung, dass Nishida sich selbst nicht als politischen Philosophen

gesehen habe (vgl. ebd., 185). Ich möchte mich an dieser Stelle nicht der Reihe der

»Kaffeesatzleser« anschließen und über Nishidas persönliche Meinung fabulieren.

Deleuzes und Guattaris Konzeption einer kleinen Literatur erlaubt es, Nishidas

10 »Perhaps deterritorialisation can best be understood as a movement producing change. In

so far as it operates as a line of flight, deterritorialisation indicates the creative potential of

an assemblage. So, to deterritorialise is to free up the fixed relations that contain a body all

the while exposing it to new organisations« (ebd.).

11 Zitiert aus Maraldo 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 217

Philosophie als revolutionär im Ansatz zu sehen, bevor sie in den 1930er Jahren

Teil des intellektuellen Mainstreams Japans wird.

Die Philosophie Nishidas wird »klein« gerade dadurch, dass sie die Sprache der

Philosophie verändert. Das gleichzeitig eine neue japanische Sprache entsteht, wie

oben angemerkt, mag ebenfalls eine Deterritorialisierung darstellen, ist hier aller-

dings nur peripher von Belang. Im Japan der Meiji-Zeit (1868-1912) konkurrieren

Traditionalistenmit imWesten ausgebildeten japanischen Intellektuellen in einem

Richtungsstreit vis à vis der japanischen Modernisierung. Nishidas Position in die-

sen Kontroversen ist für sich genommen interessant, aber zu komplex, um hier

diskutiert zu werden.

6. Das kollektive Gefüge der Äußerungen

Ein Gefüge im Deleuzschen Sinne ist eine produktive Anordnung heterogener Ele-

mente (vgl. Parr 2010, 18). Um diese Voraussetzung als erfüllt anzusehen, müssen

wir fragen, welche Funktion Nishidas Philosophie erfüllt bzw. wie sie arbeitet. An

dieser Stelle kommt die Entwicklung der Subjektivität bei Nishida in Kontrast zu

Kant und Hegel zum Tragen. Die transzendentale Einheit der Apperzeption bei

Kant ist statisch, wohingegen das Subjekt bei Hegel sich erst durch einen histori-

schen Prozess selbst als Weltgeist realisiert. Dass beide Konstrukte implizit oder

explizit in Westeuropa lokalisiert sind, ist hier entscheidend.

Nishida erweitert das Hegelsche historische Subjekt um eine räumliche Di-

mension und entzieht ihm gleichzeitig den transzendentalen Grund. Das Selbst

bei Nishida ist der Ort, an dem sich die Erfahrung des Selbst-Bewusstseins ereig-

net (vgl. Feenberg 1999, 34). Diese 1926 im Essay Ort (basho場所) entwickelte Kon-
zeption bleibt zunächst eine abstrakte Subjektivitätstheorie, die versucht ohne die

Hypostasierung eines transzendentalen Subjekts auszukommen. Gleichzeitig ver-

sucht Nishida durch die Vorstellung des Ortes seine bisherigen Erklärungsansätze

zu vereinigen. Der Ort ist gleichzeitig der Lokus des Willens, der Selbstgewiss-

heit wie auch der reinen Erfahrung (vgl. Krummel 2015, 64). Einem substantiellen

Selbstverständnis wird somit gleichsam der Grund entzogen und das Selbst ist,

sofern es bei Nishida existiert, nur eine Determination des Ortes des absoluten

Nichts.

Die historische Bedingtheit der Philosophie bei Hegel entspricht einer räum-

lichen Bedingtheit bei Nishida. Der geschichtlich notwendigen Entwicklung bei

Hegel steht eine räumliche Zufälligkeit bei Nishida entgegen. Diese ist nicht phi-

losophisch begründet, sondern wird erst in den 1930er Jahren ein expliziter Fokus

von Nishidas Philosophie. Zwar geht Nishida nach wie vor von einer uniformen

Erfahrungswelt aus, allerdings führen verschiedene Interpretationen zu verschie-

dentlichenWahrnehmungen derselbenWirklichkeit.Nishidawendet diese Vorstel-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Thomas Schmidt

lung auf die geschichtliche Welt an. Mit anderen Worten wird nun manches von

dem,was vorher notwendig und unabdingbar schien, für Nishida relativ, und zwar

bedingt durch die einsetzende Globalisierung. Der Horizont der eigenen Kultur

kommt auf einmal in harten Konflikt mit anderen Kulturen (vgl. ebd., 216).

Dieser Konflikt ist in Japan besonders akut, denn die Zwänge der Moderni-

sierung sind keineswegs extern. Vielmehr ist die Modernisierung ein Projekt, mit

dem die japanische Elite eine Parität mit den westlichen Mächten erreichen will.

Die dafür importierten westlichen Expert*innen, sowie die aus demWesten über-

nommenen Wissensfelder12 und die zum Zwecke des Studiums in westliche Län-

der entsandten Student*innen tragen alle dazu bei, den oft thematisierten Kon-

flikt zwischen japanischer Tradition und internationaler Moderne nach Japan zu

tragen. Dementsprechend sind die tatsächlich existierenden Kulturen keine tran-

szendentalen Realitäten, sondern vielmehr Agglomerate aus durch »Sprache, Sit-

ten und Gebräuche, Institutionen und Gesetze, Religion und Literatur« determi-

nierten Einzelwesen (Lange 2011, 61).

Schluss

Die sich radikal selbst negierende Identität des Einzelnen ist im Endeffekt die trei-

bende Kraft für den kulturellen Austausch bei Nishida. Diese kulturellen Konflikte

sind im Japan der Meiji-Zeit besonders stark ausgeprägt. So glaubt der Philosoph

Ōnishi Hajime (大西祝, 1864-1900), dass die japanische Poesie einer Spiritualität
entbehre, die am besten durch einen Wandel hin zum Christentum erreicht wer-

den könne (vgl. Marra 1999, 80). Okakura Kakuzō (岡倉覚三, 1863-1913) hingegen
berichtet von einer Begegnung mit einem »berühmten europäischen Maler« der

den japanischen Vertretern seiner Zunft »Glauben in Selbstvertrauen« anmahnt, da

ohne dieses »kein herausragender nationaler Stil« zu erzielen sei (ebd., 78). Diese

Debatten darüber, welche kulturellen Attributeman vomWesten übernehmen solle

und inwelchenHinsichten es besser sei, die eigenen Traditionen zuwahren, finden

sich immer wieder im öffentlichen Diskurs Japans. Der gleiche Konflikt motiviert

Tanizaki Jun’ichirō (谷崎潤一郎, 1886-1965) in seinem Essay »Lob des Schattens«

[陰翳礼讃, 1933] dazu, die Unvereinbarkeit japanischer Ästhetik mit westlichem
elektrischen Licht zu monieren. Tanizaki argumentiert unter anderem, dass elek-

trisches Licht, wenn die Japaner es erfunden hätten, mit den ästhetischen Werten

der japanischen Kultur in Einklang gebracht worden wäre und, dementsprechend,

weniger hell und schlaglichtartig sei (vgl. Tanizaki 2010, 6).

In diesem Beitrag habe ich zunächst versucht, die Entwicklung von Nishida Ki-

tarōs Ortlogik nachzuzeichnen. Hiernach wurde Nishidas Beschäftigung mit Sub-

12 Zu denen auch die akademische Philosophie zählt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 219

jektivität als eine Reaktion auf die gleicheThematik bei Kant und Hegel diskutiert.

In diesem Zusammenhang habe ich argumentiert, dass das Subjekt bei Nishida

um eine räumliche Dimension erweitert wird, für die die unterschwellig eurozen-

tristischen Ansätze von Kant und Hegel keinen Raum bieten. Um diesen Ansatz

zu motivieren, griff ich auf Deleuzes und Guattaris Diskussion der kleinen Litera-

tur zurück, die, in eine kleine Philosophie umgemünzt versucht, den philosophi-

schen Mainstream durch Randperspektiven zu »torpedieren« und so Freiräume zu

schaffen. Die deterritorialisierte Sprache der kleinen Philosophie ist eine Entfrem-

dung des philosophischen Duktus in einer neuen Form des Japanischen bei Nis-

hida. Hierdurch wirdn zugleich für das Japanische ein philosophisches Vokabular

im Sinne des Mainstreams gewonnen und die Konzepte dieses Mainstreams einer

kritischen Aneignung für den neuen Diskurs unterzogen.

Durch die implizite Kritik am Mainstream aus einer Randposition wird die

kleine Philosophie Nishidas unmittelbar politisch. Das transzendentale Subjekt

wird durch ein sich wandelndes Subjekt-Ereignis am Ort des absoluten Nichts er-

setzt. Hierbei ist anzumerken, dass Nishidas Philosophie in vielen Punkten eine

polemische Verkürzung der westlichen Philosophietradition darstellt, welche dia-

lektisch einer östlichen Philosophie gegenübergestellt wird. Das Gefüge der Aussa-

gen dieser östlichen Philosophie ist keine Zusammenfassung einer existierenden

Philosophietradition imwestlichen Sinne, sondern konstituiert diese Tradition erst

im Schreiben Nishidas selbst. Das Moment der Interkulturalität entsteht in dieser

Konstellation durch die verschiedenen kulturellen Attribute, die in der zunehmend

globalisierten Welt des 20. Jahrhunderts innerhalb von Individuen13 erstmals in

Konflikt geraten.

 

Im Japan in und nach der Meiji-Zeit ist dieser Konflikt besonders akut und die

Vorstellung, dass Japan als einziges Land der Welt die östliche spirituelle Tradition

mit der westlichenModerne vereinen kann, gewinnt besonders durch den Imperia-

lismus an Gewicht.14 Auch bei Nishida ist Japan der Ort dieser Entwicklung, der

Ort der Relativierung seiner eigenen Kultur (vgl. Maraldo 1995, 192). Wie Maral-

do weiter argumentiert, sind viele Positionen Nishidas heute nicht mehr haltbar.

So betrachtet Nishida Staaten als die Akteure des kulturellen Austauschs und sei-

ne Analyse bezieht sich immer auf die Interaktionen von Staaten in der globalen

13 Und Staaten, wie ich gleich noch ausführen möchte.

14 Shih, Huang undHuang (2011) zeigenwieNishidas Philosophie dazu führt, Japan selbst zum

Ort des absoluten Nichts zu machen, der als einziges die Gegensätze von Ost und West um-

schließen und somit zur Brücke zwischen beiden werden kann. Dies führt allerdings auch

dazu, dass Ost und West als lediglich dialektische Opposition gesehen werden und Japan

auf einer tieferen, der Realität näheren Ebene existiert. Dieses Narrativ rechtfertigt effek-

tiv japanische Hegemonie Ansprüche in Asien und die GroßostasiatischeWohlstandssphäre

(大東亜共栄圏, daitōa kyōeiken).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Thomas Schmidt

Welt (vgl. ebd., 194). In diesem Sinne erkennt Nishida zwar die unterschiedlichen

kulturellen Einflüsse an, postuliert gleichzeitig allerdings, dass sie vermittels des

Staates zu einer uniformen nationalen Kultur zusammenwachsen. Diese Interpre-

tation kann Konflikte innerhalb moderner multikultureller Staaten nicht erklären,

sie verschwinden vielmehr hinter einer behaupteten nationalen Kultur.

Diese Stellen sind problematisch,weil sie denGegebenheiten der heutigenWelt

nicht länger entsprechen. Kulturelle Konflikte ereignen sich sowohl intra- als auch

überstaatlich, was den Staat als Träger kultureller Identität schlicht unglaubwür-

dig macht. Nichtsdestoweniger sind die Ressourcen für eine interkulturelle Philo-

sophie bereits in Nishidas Ortlogik angelegt, da diese durchaus in der Lage ist, die

widersprüchlichen kulturellen Attribute einer Einzelperson zu erklären. Ein weite-

res Problem ergibt sich in Hinblick auf den Status der Kulturen selbst. Diese setzen

sich bei Nishida aus verdinglichten metaphysischen Attributen zusammen, die le-

diglich verschiedentlich kombiniert werden und im Endeffekt auf die Sein-Nichts

Dichotomie reduziert werden können (vgl. Lange 2011, 225ff.).

In Hinblick auf die Möglichkeit einer von Nishida inspirierten interkulturellen

Philosophie als Praxis lassen sich drei Problemfelder identifizieren:

a) Eine konsequente Ausarbeitung der oft kryptischen Ortlogik selbst, welche den

Gültigkeitsbereich und Status derselben adäquat beschreibt.15

b) Die Beantwortung der Frage, ob die Philosophie Nishidas überhaupt von der

im kokutai no hongi (国体本義)Wahre Bedeutung des Japanischen Volkskörpers) pos-
tulierten Staatsideologie getrennt werden kann.16

c) Eine interkulturelle Neuinterpretation von Nishidas Philosophie, die die Rol-

le von Staaten neu bewertet und konsequent die Frage nach dem Status von

»Kultur« stellt.

Nishidas Philosophie liefert zweifelsohne einenwichtigen frühen Beitrag zur inter-

kulturellen Philosophie, dennoch sind viele seiner Vorstellungen veraltet und von

der in ihrer Einfachheit überkommenen Ost-West Dichotomie geprägt, die es zu

überwinden gilt, wenn man Nishidas Denken konstruktiv weiterdenken möchte.

15 Hier wäre zum Beispiel die Frage zu klären, ob und inwieweit die Ortlogik überhaupt als

Logik zu bezeichnen ist.

16 Lavelle (1994) untersucht dezidiert die Überschneidungen zwischen Nishida und dem ko-

kutai no hongi. Shimizu (2011) bietet eine Literaturübersicht zum Thema und offeriert eine

Interpretation, dernach Nishidas Philosophie von Ultranationalisten verfälscht appropriiert

worden sei. Nishida hingegen habe ultranationalistische Ausdrücke übernommenund in de-

ren Gegenteil verkehrt. Egal welcher Denkschule man folgt, eine umsichtige Analyse ist in

jedem Fall nötig, um Nishidas eigene Philosophie aus den teils nationalistisch belasteten

Formulierungen herauslesen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō 221

Literaturverzeichnis

MMK Siderits, Mark und Shōryū Katsura. 2013. Nāgārjuna’s middle way. Boston:

Wisdom Publications.

NKZ Nishida Kitarō [西田幾多郎]. 2002. Ed. Takeda Atsushi [竹田篤司]. Nishida
Kitarō zenshū Tōkyō: Iwanami Shoten.

 

Abiko, Seiya. 2000. »Einstein’s Kyoto address: How I created the theory of relativ-

ity.« Historical Studies in the Physical and Biological Sciences 31, 1: 1-35.

Colebrook, Claire. 2002. Gilles Deleuze. London: Routledge.

Deleuze, Gilles und Felix Guattari. 1975. Kafka. Pour une littérature mineure. Paris: Les

Éditions de Minuit.

Dilworth, David. 1969. »The Range of Nishida’s Early Religious Thought: Zen No

Kenkyū.« Philosophy East and West Vol. 19, 4: 409-421.

Feenberg, Andrew. 1999. »Experience and culture: Nishida’s path to the things

themselves.« Philosophy East and West Vol. 49, 1: 28-44.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie

I. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kleingeld, Pauline. 2019. »On Dealing with Kant’s Sexism and Racism.« Letzter

Zugriff 10.08.2020. https://philarchive.org/archive/KLEODW.

Kozyra, Agnieszka. 2008. »Nishida Kitarō’s Logic of Absolutely Contradictory Self-

Identity and the Problem of Orthodoxy in the Zen Tradition.« Nichibunken Ja-

pan Review. Letzter Zugriff 05.08.2020. https://www.chinabuddhismencyclop

edia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf.

Kreuzmair, Elias. 2010. »Die Mehrheit will das nicht hören. Gilles Deleuze Konzept

der littérature mineure« Helikon. A Multidisciplinary Online Journal 1: 36-47.

Krummel, John W. M. 2015. Nishida Kitarō’s Chiasmatic Chorology: Place of Dialectic,

Dialectic of Place. Indiana: Indiana University Press.

Lange, Elena Louisa. 2011. »Die Überwindung des Subjekts – Nishida Kitarōs

西田幾多郎 (1870-1945) Weg zur Ideologie.« Dissertation, Universität Zürich.

Larrimore,Mark. 2008. »Antinomies of race: diversity and destiny in Kant.« Patterns

of Prejudice 42, 4-5: 341-363.

Lavelle, Pierre. 1994. »The PoliticalThought of Nishida Kitarō.«MonumentaNipponica

Vol. 49, 2: 139-165.

Maraldo, John C. 1995. »The problem of world culture: Towards an appropriation

of Nishida’s philosophy of nation and culture.« The Eastern Buddhist Vol. 28, 2:

183-197.

Maraldo, John C. 2006. »The War over the Kyoto School.« Monumenta Nipponica

Vol. 61, 3: 375-406.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://philarchive.org/archive/KLEODW
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf
https://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/a/a7/JN2003.pdf


222 Thomas Schmidt

Maraldo, John C. 2019. »Nishida Kitarō.« The Stanford Encyclopedia of Philoso-

phy (Winter 2019 Edition). Letzter Zugriff 25.07.2020. https://plato.stanford.e

du/archives/win2019/entries/nishida-kitaro/.

Marra, Michele. 1999. Modern Japanese aesthetics: a reader. Honolulu: University of

Hawaii Press.

Nishida, Kitarō. 1999. Logik des Ortes. Darmstadt: WBG.

Shih Chi-Yu, Huang Chi-Yu und Huang Chiung-chiu. 2011. »Bridging Civilizations

through Nothingness: Manchuria as Nishida Kitarō’s Place.« Comparative Civi-

lizations Review Vol. 65, 65: 4-17.

Shimizu, Kosuke. 2011. »Nishida Kitaro and Japan’s interwar foreign policy: war in-

volvement and culturalist political discourse.« International Relations of the Asia-

Pacific Vol. 11, 1: 157-183.

Tanizaki Jun’ichirō. 2010. Lob des Schattens: Entwurf einer japanischen Ästhetik. Zürich:

Manesse.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/nishida-kitaro


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis

zum Kolonialismus

Uwe Wolfradt

»Jetzt, wo Deutschland in seinen Kolonie-

en mit Naturvölkern in unmittelbarer Be-

rührung getreten ist, wirdman bei uns den

hohen praktischenWert einer Psychologie

der Naturvölker, die ich insofern Kolonial-

psychologie nennen möchte, zu schätzen

wissen, und nicht zu befürchten brauchen,

daß, wie noch vor dreißig Jahren, eine Psy-

chologie derWilden als eine wilde Psycho-

logie verspottet werde«

(Schultze 1900, III)

Einleitung

Die Psychologie im Allgemeinen ist eine relativ junge akademische Disziplin – dies

gilt auch für die Kulturpsychologie im Besonderen. Historisch entstanden aus der

Philosophie und Physiologie war die Psychologie bis zum Anfang des 20. Jahrhun-

dert eine Unterdisziplin der Philosophie und wurde daher von Fachvertretern der

Philosophie an den Universitäten vertreten. Als Geburtsstunde der Psychologie gilt

das Jahr 1879, als WilhelmWundt (1832-1920) in Leipzig das erste Institut für Expe-

rimentelle Psychologie gründete. Nichtsdestotrotz war psychologisches Denken in

vielen Wissenschaftsbereichen viel älter und noch im 19. Jahrhundert wurden die

Grenzen zwischen den Disziplinen nicht deutlich bestimmt. Der Aufstieg der Psy-

chologie im 19. Jahrhundert ist dabei engmit den Entdeckungen in Physik, Chemie

und Biologie und dem Aufkommen naturwissenschaftlicher Theorien und Metho-

den verbunden gewesen. Die Psychologie emanzipierte sich von der Philosophie,

in dem sie naturwissenschaftliche Methoden wie das Experiment oder Messver-

fahren psychischer Phänomene, wie in der visuellen Wahrnehmung, einführte. Als

eine ›empirische Philosophie‹ wollte die Psychologie allerdings nicht verstanden

werden. Wie auch andere Wissenschaften konnte die Psychologie sich folglich den

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Uwe Wolfradt

weltanschaulichen Strömungen nicht vollständig entziehen. Vorherrschend hier-

bei war der Evolutionismus am Ende des 19. bzw. Anfang des 20. Jahrhunderts, der

von Herbert Spencer (1820-1903) ausgehend auch auf die Geistes- und Sozialwis-

senschaften Einfluss fand: Die feste Vorstellung, dass sich biologisch-organische

Gebilde vom Einfachen (Primitiven) zum Differenzierten (Komplexen) entwickeln,

wurde auf psychische Phänomene wie auf Kulturen angewendet (vgl. Wolfradt

2013). Diese Denkweise war ideal für den Kolonialismus ihrer Zeit, um indigene

Völker als unterentwickelt und ›primitiv‹ abzuqualifizieren undmit der Überlegen-

heit der eigenen Kultur als vermeintlich höherstehendes Kulturvolk die Kultivie-

rung (Erziehung) und Missionierung fremder Völker zu legitimieren. Hierbei galt

das Ziel, die Kulturhöhe eines Volkes – im Anschluss an aufklärerische Sichtwei-

sen – über das Ausmaß seiner jeweiligen Naturbeherrschung zu bestimmen. Eine

Kultur wäre demnach umso höherentwickelt zu beurteilen, je weniger Kraftauf-

wand zur Befriedigung grundlegender Bedürfnisse notwendig ist und damit mehr

Zeit für eine intellektuelle Betätigung übrigbleibt. Die daraus abgeleitete »Kultur-

armut« wurde als Mangel an logischem Denken,Willenskontrolle und mangelnder

Aufmerksamkeit sowie Originalität aufgefasst (vgl. Boas 1914, 171). Im vorliegenden

Beitrag soll verdeutlicht werden, wie auch evolutionistisches Gedankengut in die

Psychologie als Völker- und Kulturpsychologie Eingang fand und wie die Psycholo-

gie als eine jungeWissenschaft ihre Erkenntnisse undMethoden auch für koloniale

Ziele nutzte. Nachdem die historische Entwicklung der Kulturpsychologie darge-

legt wird, soll am Beispiel der ethnopsychologischen Studien an indigenen Völkern

inMelanesien vor dem 1.Weltkrieg verdeutlicht werden, welche weltanschaulichen

Konzepte des Kolonialismus Einfluss auf die Psychologie nahmen. Schließlich wird

am Ende des Beitrages die Frage aufgeworfen, ob die Psychologie eine besondere

Affinität zu kolonialistischen Bezügen aufwies.

1. Kulturpsychologie – eine historische Hinführung

Die Kulturpsychologie kann als eine Unterdisziplin der Psychologie verstanden

werden. Ihre historischen Wurzeln liegen im 19. Jahrhundert, in der sie mit den

Bezeichnungen Anthropologie, Ethnopsychologie, psychologische Ethnologie oder

Völkerpsychologie gefasst wurde. Ausgehend von der Etablierung einer Völkerpsy-

chologie durch das Buch ›Anthropologie der Naturvölker‹ vonTheodor Waitz (1821-

1864) und der Veröffentlichung der Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprach-

wissenschaft durch Moritz Lazarus (1824-1903) und Heymann (Hajim) Steinthal

(1823-1899) vertrat Wilhelm Wundt ab 1860 die Position, die Völkerpsychologie als

einen notwendigen und ergänzenden Zweig zur experimentellen Psychologie zu

sehen, um soziale und entwicklungsbezogene Bedingungen individuellen Verhal-

tens und Erlebens zu untersuchen (vgl. Wundt 1863; Beuchelt 1974). In der Völker-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 225

psychologie von Lazarus und Steinthal (1860) findet Wundt (1911) die Unterteilung

in eine (1) völkergeschichtliche Psychologie, welche die allgemeinen Bedingungen

und Gesetze des Volksgeistes ohne Berücksichtigung der einzelnen Völker und ih-

rer Geschichte erforscht, und in eine (2) psychologische Ethnologie, welche die be-

sonderen Entwicklungsformen bestimmter Völker charakterisiert. Demgegenüber

möchte Wundt (1888) eine eigene Völkerpsychologie begründen, in der nicht wie

bei Lazarus und Steinthal der Allgemeinen Kulturgeschichte der Vorrang gegeben

wird, sondern der naturhaften Betrachtung der menschlichen Vorgeschichte, die

auf allgemeinen Prinzipien der physiologischen Psychologie beruhen soll. In sei-

ner Völkerpsychologie berücksichtigt er daher nur Kulturphänomene wie Sprache,

Mythos und Sitten, die eine allgemeinpsychologische Betrachtung erfordern (vgl.

Wundt 1888). Er folgt dabei der evolutionistischen Auffassung einer Stufenlehre: 1.

Primitives Stadium, 2. Totemistisches Zeitalter, 3. Zeitalter der Helden und Götter

und 4. Entwicklung zur Humanität (vgl. Wundt 1912).

Die VölkerpsychologieWilhelmWundts konnte ihren Anspruch, eine Allgemei-

ne Psychologie kultureller Phänomene zu sein, nicht erfüllen. Vielmehr blieb die-

se auf ethnographischen Quellen basierende Völkerpsychologie eine bloße psycho-

logische Kulturgeschichte. Kulturphänomene als Gegenstände einer einseitig na-

turwissenschaftlich ausgerichteten Psychologie erfuhren keine besondere wissen-

schaftliche Würdigung. Dennoch wurde in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

eine eigene Kulturpsychologie gefordert: Stern, der den Begriff ›Kulturpsycholo-

gie‹ einführt (vgl. Stern 1920, 286),wendet sich gegen eine isolierte Betrachtung des

Menschen in der experimentellen Psychologie und vertritt die Auffassung, dass das

Denken und Fühlen, Streben undWerden desMenschen neben seiner biologischen

Ausstattung auch als Ergebnis der Prägung durch eine kulturelle Gemeinschaft

aufzufassen ist (vgl. ebd., 273). Er kommt zur Feststellung: »Alle Kultur ist letzten

Endes ein psychischer Vorgang, und alle Kulturwissenschaft führt auf psychische

Geschehnisse zurück« (ebd., 284). Eine Kulturpsychologie, die sich auf ihre geistes-

wissenschaftlich-hermeneutische Tradition besinnt, konnte sich erst spät etablie-

ren.Mit Boesch (1980), Shweder (1990) und Cole (1996) wurde eine Cultural Psycho-

logy entwickelt, die Kultur als einen semiotischen Bedeutungs- und Handlungs-

kontext für das individuelle Verhalten und Erleben versteht, der über die Einübung

sozialer Praktiken Einfluss auf das Denken und Fühlen der Individuen einer Ge-

meinschaft nimmt. Im Gegensatz zu einer bloß kulturvergleichenden Perspektive

der Mainstream Psychologie (Cross-Cultural Psychology) bemüht sich die Kultur-

psychologie um eine qualitativ-interpretative Behandlung psychischer Phänome-

ne, um die unterschiedlichen kulturellen Bedeutungsebenen von Wahrnehmungs-

und Denkmustern oder Emotionen (wie Schuld oder Scham) identifizieren zu kön-

nen (vgl. die Darstellung bei Boesch & Straub 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Uwe Wolfradt

2. Kulturpsychologie und Kolonialismus

Man könnte leicht den Eindruck gewinnen, dass die Völkerpsychologie oder Kul-

turpsychologie ein rein deutsches Projekt war. Allerdings gab es zur Psychologie

der ›Naturvölker‹ auch in den Kolonialnationen Großbritannien und Frankreich

eigenständige Beiträge. Beispielhaft sollen dies zwei Fachvertreter zeigen: Luci-

en Lévy-Bruhl (1857-1939) in Frankreich, der mit seinen Beiträgen zum primitiven

Denken und Fühlen den Naturvölkern ein prälogisches und damit fälschlicher-

weise unlogisches Verständnis zuschrieb (vgl. Wolfradt 2020) oder William Hal-

se Rivers (1864-1922), der als englischer Psychologe 1898 an der interdisziplinären

Torres-Strait-Island Expedition (Inselgruppe zwischen Neuguinea und Australi-

en) der Universität Cambridge teilnahm, ummittels psychologischer Experimente

u. a. das Farbsehen indigener Völker zu untersuchen (vgl. Herle und Rouse 1998).

Ziel dieser Expedition war es »to enrich the interpretation of ethnology by the in-

sights of psychology« (Gladwin 1961, 138, zit. in Beuchelt 1974, 81). Psychologische

Erkenntnisse und Methoden sollten zum besseren Verständnis indigener Kulturen

beitragen. Im Folgenden sollen diese europäischen Versuche aber nicht im Fokus

stehen, sondern nur die deutsche Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolo-

nialismus beleuchtet werden. Das Deutsche Reich hatte nach der Reichgründung

1871 erst spät Ambitionen für überseeische Kolonien und Schutzgebiete erkennen

lassen: Neben Afrika (Togo, Kamerun, Deutsch-Südwestafrika [das heutige Nami-

bia] undDeutsch-Ostafrika [das heutige Tansania]) und China (Tsingtau) besaß das

Deutsche Reich in der Südsee in Mikronesien (Marianen, Karolinen, Palau-Inseln),

inMelanesien (der nordöstliche Teil vonNeuguineamit Kaiser-Wilhelm-Land, dem

Bismarck- Archipel und den Salomon-Inseln) sowie in Polynesien (Westsamoa, die

Inseln Savai und Upolu) Kolonialgebiete. Die Zeit des deutschen Kolonialismus war

nur von kurzer Dauer, längstens 30 Jahre seit 1884. Nach dem verlorenen 1. Welt-

krieg wurde Deutschland im Vertrag von Versailles 1919 die Kontrolle über sämtli-

che Kolonien entzogen. Osterhammel findet zur folgenden Definition:

»Kolonialismus ist eine Herrschaftsbeziehung zwischen Kollektiven, bei wel-

cher die fundamentalen Entscheidungen über die Lebensführung der Kolonisier-

ten durch eine kulturell andersartige und kaum anpassungswillige Minderheit von

Kolonialherren unter vorrangiger Berücksichtigung externer Interessen getroffen

und tatsächlich durchgesetzt werden. Damit verbinden sich in der Neuzeit in der

Regel sendungsideologische Rechtfertigungsdoktrinen, die auf der Überzeugung

der Kolonialherren von ihrer eigenen kulturellen Höherwertigkeit beruhen« (Os-

terhammel 1995, 21).

Das Deutsche Reich war bestrebt (wie auch die anderen Kolonialmächte),

die Kolonien wirtschaftlich auszubeuten, Siedlungskolonien (z. B. Deutsch-

Südwestafrika) für den Bevölkerungsüberschuss zu gründen und die Kolonien

mit ihren Häfen als Kohlestationen für die eigene Kriegs- und Handelsmarine

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 227

zu nutzen und damit den überseeischen Machtanspruch auszudrücken. Das

Deutsche Reich investierte allerdings mehr in die Infrastruktur der Kolonien

als es wirtschaftlich herausbekam. Der Staatssekretär im Kolonialamt Bernhard

Dernburg (1865-1937) propagierte 1906 nach den blutigen Kolonialkriegen gegen

die Nama und die Herero in Deutsch-Südwestafrika 1904-1908 und deren Kritik

in der deutschen Öffentlichkeit daran eine rationalere Kolonialpolitik, die an den

Wissenschaften ausgerichtet werden sollte (Probst 1990; 1992). Eine Kulturmission

wird vorgegeben, welche die Kolonisation für die Ausbeutung der Ressourcen

und Menschen für die Wirtschaft der Kolonialmacht, im Gegenzug ihre höhere

Kultur und sittlichen Maßstäbe den Kolonien verspricht. Die sozialdarwinistische

Sichtweise des Verhaltens der indigenen Kolonialvölker findet sich seinerzeit

in verschiedenen Wissenschaften, in den Feststellungen von der ›Minderbega-

bung‹ und ›Arbeitsscheue‹ der ›Neger‹, die ›prädistiniert … zum Knechte der

Herrenvölker seien«, münden (Zache 1906). Neben dieser inhumanen Abwertung

zog der Exotismus der indigenen Völker die Deutschen in die Völkerschauen

der Zoologischen Gärten, wo sie die inszenierten Tänze und Rituale bestaunen

durften. Der Psychologie kommt nach Dernburg eine herausragende Rolle für die

Kolonialpolitik zu:

»[…] keiner aber kann auskommen, ohnedieKenntnis der betreffenden kolonialen

Sprachen, ohne ein eifriges Studium der Psychologie der Eingeborenen […], ohne

biologische und andere naturwissenschaftliche Vorkenntnisse« (Dernburg 1912,

26).

In der Hansestadt Hamburg wurde 1908 ein Kolonialinstitut zur Vorbereitung auf

die koloniale Praxis in Wirtschaft und Verwaltung gegründet, wo auch für das bes-

sere Verständnis der Kolonialvölker ›Negerpsychologie‹ unterrichtet werden sollte

(vgl. Gothsch 1983; Probst 1990). Dieses psychologische Verständnis fremder Kul-

turen folgte nicht nur wissenschaftlichen Bedürfnissen, sondern primär ökono-

mischen Nützlichkeitsüberlegungen. Richard Thurnwald (1869-1954), ein Österrei-

cher, der als Ethnologe am Völkerkundemuseum in Berlin arbeitete, schreibt in der

Kolonialen Rundschau 1910:

»Die richtige Verwertung der eingeborenen Arbeitskraft führt zur Nutzung jedes

Rassenschlags nach seiner Leistungsfähigkeit, zur Schichtung nach seiner Tätig-

keit, zu einer geordneten Symbiose. Aus dem Chaos des Nebeneinander wächst

die Ordnung des Übereinander entsprechend der individuellen Anlage und Eig-

nungheraus. Das ist dieOrganisation,welche dieWirtschaft des Europäers bringt,

der die Muskeln des Eingeborenen nach seinem Geiste lenkt und ihre Leistungen

den von ihm erstrebten Zwecken einfügt. So werden die fernen Südsee-Insulaner

wirksame Räder im Haushalt der Menschheit« (Thurnwald 1910, 632).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Uwe Wolfradt

Der Einsatz psychologischer Kenntnisse und Methoden für die Beurteilung der

Seele der Naturvölker wird nun am Beispiel Richard Thurnwalds ethnopsycholo-

gischen Untersuchungen in Melanesien aufgezeigt werden.

3. Die ethnopsychologischen Untersuchungen
von Richard Thurnwald in Melanesien

Angeregt durch die britische Torres-Strait-Island Expedition der Universität Cam-

bridge im Jahr 1898 suchte Thurnwald (1912) im Jahr 1906 Kontakt zu dem Berliner

Psychologen Carl Stumpf (1848-1936), der sich zusammen mit seinem Mitarbei-

ter Erich Moritz von Hornbostel (1877-1935) auch mit kulturvergleichenden Fragen

der Musik und Ästhetik beschäftigte. Hierbei ging es Thurnwald darum, Anregun-

gen zur ethnopsychologischen Forschung für seine anstehende Neuguinea-Reise

zu erhalten. So nahm er am II. Kongress für experimentelle Psychologie vom 18.

bis 21. April 1906 in Würzburg teil, um mit verschiedenen Wissenschaftlern mög-

liche Fragen und Methoden aus allen psychologischen Fachgebieten zu sammeln,

die für seine ethnopsychologische Forschungsreise von Nutzen sein konnten. Fra-

gesammlungen dieser Art wurden bereits durch den niederländischen Ethnologen

Sebaldus Rudolf Steinmetz (1862-1940) zur Erforschung des sozialen Lebens der

Völker angelegt. Neben Forschern sollten auch Missionare, Kolonialbeamte, Leh-

rer, Pflanzer und Händler die Methoden anwenden, um die so erhobenen ethno-

psychologischen Daten auf einer breiteren Basis später vergleichend auszuwerten.

Im Jahr 1912 konnte er eine Fragesammlung bzw. Methodik zu folgenden Berei-

chen vorlegen: (1) Farbwahrnehmung, (2) Gedächtnis, Auffassung, Suggestibilität,

(3) Phonologische Aufnahme primitiver Sprachen (4) Zeitschätzung, Gebärdenspra-

che und natürliche Lautsprachsymbole, (5) optische Raumwahrnehmung und (6)

Zeitbestimmung, Zählen, Zeichnen und Kunst, Soziologie,Weltanschauung, Über-

zeugungen und Denkweisen.

Thurnwald hält fest:

»Das Studium desmenschlichen Geistes kann daher der Berücksichtigung des So-

zialen nicht entraten, ohnedas seine höhere Entwicklungundenkbarwäre. Umge-

kehrt vollzieht sich keine soziale Änderung und kommt keine Kulturerscheinung

zustande ohne psychische Prozesse« (Thurnwald 1912, 1).

Im Zentrum jeder ethnopsychologischen Untersuchung steht das Individuum als

Repräsentant der Gruppe. Die ethnopsychologische Forschung sollte hierbei eine

differentielle Perspektive einnehmen, d. h., die psychologischen Verschiedenhei-

ten der Menschen stärker in den Blick nehmen (vgl. Thurnwald 1913, 1). Thurn-

wald (1912) erkennt bei der ethnopsychologischen Untersuchung an Indigenen we-

sentliche Fehlerquellen: Neben den individuelle Unterschieden der Untersuchten

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 229

sieht er Störvariablen wie Lärm, oder Unterbrechungen, der Einfluss des Unter-

suchungsleiters auf die Untersuchten als auch die Nichtverwendbarkeit von Mess-

apparaten (aufgrund Transport, Witterung, Fehlen von Elektrizität) sowie Proble-

me bei der sprachlichen Verständigung durch Hinzuziehung von Dolmetschern

und Informanten (vgl. Wolfradt 2010). Thurnwald führte insgesamt zwei Expe-

ditionen nach Melanesien und Mikronesien durch: Von 1906 bis 1909 bereiste er

Palau, Yap und Ponape (Mikronesien) und das Bismarck-Archipel sowie die Salo-

monen (Melanesien), von 1912 bis 1914 besuchte er das mittlere und obere Sepik-

gebiet in Neuguinea (Melanesien). Bereits bei seiner ersten Forschungsreise wen-

dete Thurnwald ethnopsychologische Methoden an: So wurden Untersuchungen

durchgeführt zur Druckfähigkeit der Hand (rechts und links mittels eines Kraft-

messers), zur Farbwahrnehmung (Differenzierung verschiedenfarbiger Wollpro-

ben), Bezeichnung von Farben (Benennen verschiedenfarbiger Wollproben), Auf-

merksamkeit und Merkfähigkeit (nach Verdecken, Anordnung der Wollbündel in

der richtigen Reihenfolge; Beschreibung von Motiven auf zuvor kurz dargebote-

nen Ansichtskarten – 5 Sekunden – Nachstellen von stereometrischen Körpern

wie Zylinder, Würfel und Pyramide etc.), Suggestion (Fragen nach der Richtigkeit

der Anordnung einer zuvor gelegten Aufgabe zur Erfassung der Irritierbarkeit und

Beeinflussbarkeit), Zählen (Präsentieren von einer Anzahl von Streichhölzern auf

einem Tisch undMessung der Zeit bis zur Feststellung der Anzahl) sowie Assoziati-

onsfähigkeit (Fantasie, durch Präsentation von Bildern/Figuren wie Kreise, Spirale

etc. verbundenmit der FrageWomit hat das Ähnlichkeit?). Ferner untersuchteThurn-

wald den bildhaften Ausdruck durch freies oder induziertes Zeichnen (z. B. durch

stereometrische Körper oder natürliche Gebilde wie Tiere oder Pflanzen). Schließ-

lich analysierte er noch die Sprache (z. B. Wortbildung und Sprachaufbau) und die

Geistesverfassung (Intelligenz, Affekt, Aufmerksamkeit, Ermüdung, Wissen, eu-

ropäischer Einfluss und Erziehung, vgl. Thurnwald 1913). Neben diesen ethnopsy-

chologischen Untersuchungen studierte er insbesondere auf der Salomonen-Insel

Bougainville die Volkslieder der indigenen Bevölkerung (vgl. Wolfradt 2016).

Bezüglich der ethnopsychologischen Untersuchungsergebnisse seiner Reisen

nach Neuguinea stellt Thurnwald bei den Zeichnungen ein »bloß konturenhaftes

Andeuten ohne Eingehen auf spezielle Merkmale oder gar individuelle Unterschie-

de« fest (Thurnwald 1913, 71). Hier kommt es zu einer zerlegend-beschreibenden

Darstellungsweise (konkretistische Betrachtung), bei welcher das Herausheben des

Bildes aus derWirklichkeit nicht gelungen ist, aber auch gar nicht angestrebt wird.

Zudem werden die Fläche und die Farbe beim Zeichnen von Objekten durch die

Versuchspersonen nicht ausreichend berücksichtigt. Ferner sind den Versuchsper-

sonen räumliche Perspektive beim Zeichnen – Kindern gleich – unbekannt. Dem-

gegenüber haben die Eingeborenen große Schwierigkeiten bei der Wahrnehmung

europäischer Kunstwerke, die ihnen als Kopien vorgelegt wurden: Hier sind es

Landschaftsbilder, die in schwarz-weiß präsentiert werden, die zu Problemen der

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Uwe Wolfradt

Objektdifferenzierung (z. B. Fluss und Himmel auf dem Bild zu unterscheiden)

führen. Ein weiteres Problem ist die korrekte Identifikation des Geschlechtes von

dargestellten Personen. Hierbei konzentrieren sich die Indigenen bei der Betrach-

tung von Bildern überwiegend auf Details, ohne das Gesamtbild von der Bedeutung

her zu verstehen.

Bezüglich der Geistesverfassung der indigenen Befragten nimmt Thurnwald

an, dass diese über eine eher passive allgemeine Verfassung, d. h. herabgesetzte

Aktivität verfügen. Sie passten sich an die Natur an, ohne sie zu verändern. So

schreibt Thurnwald: »Man geht Hindernissen aus dem Wege, aber man bewältigt

sie nicht« (Thurnwald 1913, 100). Bezüglich des Gefühlslebens der Indigenen stellt

Thurnwald einen Mangel an sicherer Steigerung der Affekte fest, der sich darin zeige,

nur das zu tun, wozu sie in Stimmung sind. Ferner haben die Indigenen nach

Thurnwald Schwierigkeiten sich auf einen oder mehrere Gegenstände zu konzen-

trieren, und sie werden schnell müde,wenn sie ihre intellektuellen Kräfte einsetzen

sollen. Im Vergleich hierzu stellten sie Fleiß und Ausdauer bei monotonen, auto-

matisierten Arbeiten unter Beweis, also häufig Aktivitäten, die nur ihre Muskel-

kraft erfordern (z. B. Heraushauen eines Paddelruders aus einem Stamm). Bezüg-

lich ihrer höheren kognitiven Fähigkeiten hätten die Indigenen nurWissen über ih-

re Mitmenschen und die Natur. Die Indigenen benutzten hierbei eher abstraktere

Kategorien (z. B. bei den Verwandtschaftsverhältnissen). Sie verfügen – so Thurn-

wald – über ein naives Gefühl der Egozentrizität, welches sich in einer hohen Iden-

tifizierung mit der Gruppe ausdrückt. Dies wird z. B. in dem Mitfühlen mit den

Schmerzempfindungen des anderen deutlich; ein Mann wird krank, wenn seine

Frau krank wird. Demgegenüber ist Mitgefühl oder soziale Anteilnahme im euro-

päischen Sinne nach Thurnwald den Indigenen jedoch unbekannt; sie zeigen viel-

mehr Schadenfreude über das Leiden anderer und haben kein Mitleid mit Kranken

und Schwachen anderer Gruppen. Die Indigenen zeigen in erster Linie Interesse

an der Lebenserhaltung ihrer Gemeinschaft und nicht an der Behandlung kom-

plizierter Sachverhalte (z. B. Mondwechsel oder die Entwicklung von der Raupe

zum Schmetterling). Sie verfügen nur über Wissen hinsichtlich ihrer unmittelba-

ren Umgebung. Thurnwald stellt hierzu fest: »Die Objekte kennt der Eingeborene,

er ist Sammler, aber nicht Denker« (Thurnwald 1913, 105).

Ferner zeigen die Indigenen nach Thurnwald kein Interesse an ihrem eigenen

Alter noch für die Vorfahren über den Großvater hinaus. Ebenso ist das Zeitver-

ständnis an den Augenblick gebunden (»der Zeitenverlauf kann sich nur an dasGegebene

haften«), der Tagesablauf wird durch Feste bestimmt, die sich nicht an Ereignissen

der Natur (z. B. Gestirne) orientieren, sondern an das menschliche Leben selbst

(z. B. Hochzeiten, Hausweihen etc.). Die Welt der befragten Indigenen ist durch

Zauber und Magie geprägt. So herrscht z. B. ein Namenszauber vor, wonach durch

Aussprechen des Namens die Sache selbst gemeint ist oder beherrscht werden soll,

beispielsweise durch die Vermeidung des Namens böser Geister.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 231

Aus der heutigen Perspektive sind die Darlegungen Thurnwalds gegenüber

fremden Kulturen herablassend, rassistisch und von sozial-evolutionistischen

Überzeugungen durchdrungen. Ihre Funktion ist es, eine angebliche kulturelle

Überlegenheit der Europäer*innen herauszustellen und die Beherrschung der

Kolonialvölker wissenschaftlich zu legitimieren. Unberücksichtigt bleibt, dass

die Lebensweise der Indigenen eine bestmögliche Anpassung an die sozialen,

geographischen und ökologischen Bedingungen der Welt in Neuguinea darstellen.

Ein*e Europäer*in hätte größte Schwierigkeiten in dieser Umwelt überhaupt zu

überleben. Somit spiegeln die Betrachtungen Thurnwalds den allgemeinen Zeit-

geist gegenüber fremden Kulturen vor dem 1. Weltkrieg wider, der von kultureller

und biologistischer Herablassung geprägt war.

Deutlich wurde dieser Aspekt auch in seiner Habilitationsschrift Psychologie des

primitiven Menschen, die auch in der Psychologie große Beachtung gefunden hat.

Hier verdeutlicht Thurnwald noch einmal grundlegend die Bedeutung der Psycho-

logie für die Völkerkunde und die wesentlichen Faktoren für die Geistesverfassung

von Naturvölkern:

»In einer Kultur spiegelt sich die Psyche eines Volkes. Aber die Kultur eines Volkes

ist nicht allein durch den augenblicklichen Stand seiner Psyche bedingt. Sie hängt

noch von einer Reihe weiterer Faktoren ab: von den äußeren und inneren Voraus-

setzungen, sich zu entfalten und zu gestalten. Die äußeren Voraussetzungen be-

stehen in dem, was die Natur bietet, sie sind gegeben durch die natürlichen Gren-

zen des Lebensraumes und die Möglichkeiten, von Nachbarn zu erwerben und zu

lernen. Die inneren Voraussetzungen hängen von den affektiven und den beson-

deren intellektuellen Veranlagungen ab.Wir können uns Kultur und Psyche eines

Volkes auch nicht ohne das individuelle Schicksal der Gruppe oder der Gruppen,

die es zusammensetzen, vorstellen, also nicht ohne seine ganze historische Ver-

gangenheit, die bewußt oder unbewußt in ihm lebt und wirkt« (Thurnwald 1922,

155).

Für die Ethnopsychologie bedeutsam sind hier seine folgenden Befunde:

a) Die affektiven Äußerungen und körperlichen Bewegungen bei den Indigenen

sind übersteigert.

b) Den Indigenen fehlt eine kritische Haltung gegenüber der Welt. Sie nehmen

die Dinge, so wie sie diese wahrnehmen (Tendenz zu optischen Täuschungen)

und auch Vorstellungen und Träume werden als real betrachtet.

c) Der Einzelne ist eng an die Gemeinschaft gebunden.

d) Die Indigenen neigen zu Perseveranz, d. h. Rituale und Themen im Gespräch

werden zwanghaft wiederholt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Uwe Wolfradt

Ganz in derDenktradition vonVölkertypen trifft er auchCharakter-Einschätzungen

einzelner Völker (vgl. Thurnwald 1910). So sind die Mikronesier*innen und Polyne-

sier*innen ihm zufolge intelligent und weisen eine gute soziale Organisation auf.

Aufgrund des erschlaffenden Klimas sind sie jedoch zur körperlichen Arbeit wenig

brauchbar. Durch Ausbildung können sie auf anspruchsvollere höhere berufliche

Tätigkeiten in Handwerk und Handel vorbereitet werden. Die Melanesier*innen

sind insgesamt weniger intelligent – soThurnwald – und können deshalb bei guter

Ernährung und Pausen eher zu körperlicher Arbeit und einfachenDienstleistungen

herangezogen werden. Die »Gebirgs-Völker« haben die schwächste Intelligenz und

neigen zu rascher Ermüdung und sind daher für einfache Waldarbeiten geeignet

(Roden). Die »Kai Leute« schließlich, die Bewohner*innen des Sattelbergs in Neu-

guinea können allgemein als Soldat*innen und gute Arbeiter*innen herangezogen

werden. Neben der ethnopsychologischen Eignungsfeststellungen präsentiert

Thurnwald auch Hinweise auf arbeits-, gesundheits-, ernährungspolitische sowie

rassenhygienische Maßnahmen. Ziel sei es, einen Bevölkerungstypus zu erhalten,

der eine bessere klimatische Anpassungsfähigkeit aufweise. Hier favorisierte er

Mischung zwischen Europäer*innen und Mikronesier*innen/Polynesier*innen:

»Die Mischungsergebnisse der ersteren Gruppe (Mikronesier und Polynesier), die

wie erwähnt zweifellos intellektuell viel höher und der weißen Rasse nähersteht,

sind namentlich bei wiederholter weißer Beimischung, also bei Viertel- und Ach-

telblut als nicht ungünstig« (ebd., 631).

Thurnwald (1922) möchte seine Beschreibung der mentalen Verfassung der

Naturvölker nicht als eine Psychopathologisierung nach Freud verstanden wis-

sen, der in Totem und Tabu bekanntlich neurotische Tendenzen bei Primitiven

konstatierte und Primitive mit Kindern gleichsetzte (vgl. Freud 1913).

Die ethnopsychologischen Studien an den Südseevölkern haben zum Ziel, für

die Kolonialpraxis konkrete Handlungsanweisen und Schlussfolgerungen zu for-

mulieren. Bei Thurnwald steht zum einen die psychologisch richtige Behandlung

der Arbeitskräfte im Vordergrund, da die Indigenen wichtig für die Bewirtschaf-

tung der Kolonien sind. Bezüglich der Einstellung gegenüber den Indigenen zeich-

net sich Thurnwald durch eine ambivalente Haltung aus. Er zeigt Verständnis für

die Bedürfnisse und den Vorstellungen von Recht undMoral bei den Indigenen und

erklärt die Unterschiede in der Arbeitskultur der Indigenen (»faul und renitent«)

mit den Gewohnheiten, z. B. Unterbrechungen durch Spiele.

Es gehört zu den Besonderheiten, dass die ethnopsychologischen Unter-

suchungen Thurnwalds in Melanesien die Blaupause für ethnopsychologische

Untersuchungen im Rahmen der NS-Rassenideologie bildeten. Joachim Hippius

(1905-1945) wollte Anfang der 1940er Jahren eine empirische Völkerpsychologie

begründen. Im Zentrum stand die wissenschaftliche Begleitung der Besatzungs-

politik und die Feststellung der psychologischen Eignung bestimmter Bevölke-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 233

rungsgruppen in Osteuropa, wie den Volksdeutschen (z. B. aus dem Baltikum und

Bessarabien) bezüglich einer möglichen Ansiedlung in den annektierten Gebie-

ten. Unter Verwendung psychologischer Methoden (z. B. Erzähltests, Prüfungen

handlicher Fähigkeiten, nicht-verbale Intelligenzprüfungen) sollte festgestellt

werden, ob eine Germanisierung von »polnisch versippten Volksdeutschen oder

rassisch wertvollen Polen« möglich sei (Hippius u. a. 1943). Ohne hier auf die

Details dieser ethnopsychologischen Untersuchungen eingehen zu wollen, soll

verdeutlicht werden, dass ethnopsychologisches Wissen und Methodik auch nach

der deutschen Kolonialzeit, nämlich während der NS-Zeit Anwendung fand.

4. (Kultur-)Psychologie als eine koloniale Wissenschaft?

Die Verwertung von psychologischen Erkenntnissen für kolonial-imperiale Ziele

muss sicherlich in ihrem zeithistorischen Kontext verstanden werden. Jede der

Wissenschaften der Kolonialmächte wurde zu diesem Zweck verwendet, die Psy-

chologie blieb keine Ausnahme. Hierbei bildete das evolutionistische Gedankengut

die Grundlage dafür, eine koloniale Praxis zu legitimieren, indemMenschen als auf

einer niedrigeren Kulturstufe stehend betrachtet wurden. Die in der Psychologie

entwickeltenModelle undTheorien spiegelten dabei die Ideen und Lebensanschau-

ungen der europäischen und us-amerikanischen Mittel- und Oberschicht wider.

Diese psychologischenModellvorstellungen können daher nicht nur als ethno- son-

dern auch soziozentrisch charakterisiert werden. Erstmit den Unabhängigkeitsbe-

wegungen nach 1945 konnten die ehemaligen Kolonien einen eigenen Weg gehen.

Zunächst waren die Eliten noch von Kolonialmächten beeinflusst und reflektierten

zu wenig die implizitenMuster der kulturellen Dominanz (vgl. Okazaki, David und

Abelman 2008).Doch bald etablierte sich derWunsch, eine indigene Psychologie zu

begründen, welche die lokalen historischen Denk-traditionen mit den westlichen

Modellen der Psychologie verknüpfen wollte. Ziel war es keinesfalls eine kulturre-

lativistische Position zu vertreten, sondern den Versuch zu unternehmen, mittels

verschiedener Disziplinen aus verschiedenen kulturellen Räumen universelle psy-

chologische Prinzipien identifizieren zu können (vgl. Chakkarath 2007). Dass sich

der Kolonialismus aufgrund seiner obsessiven Gewaltwirkung auf die Seele der Ko-

lonisierten auch nach der Unabhängigkeit von den Kolonialmächten legte, machte

der Psychiater und postkoloniale Vordenker Frantz Fanon (1925-1961) zum bestim-

mendenThema seiner Arbeit. Er zeigte, dass die kolonialen Regime die Unterschei-

dung von Zivilisierten (Kolonialmacht) undWilden (Kolonie) in den Köpfen zemen-

tierte und immerweiter die dehumanisierendeWirkung des Kolonialismus auf den

Bereich des Psychologischen ausweitete, indem biologische (rassistische) und psy-

chologische Erklärungen für den indigenen Charakter herangezogen wurden (vgl.

Fanon 1965; ausführlicher bei Hildenbrandt 2021 in diesem Band). Besonders wird

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Uwe Wolfradt

dies an der »kolonialen Mentalität« bei Gemeinden von Philipinos in den USA, der

ehemaligen Kolonialmacht der Philippinen deutlich. Amerikanische Philipinos ver-

wenden Produkte, die ihre Haut weißer erscheinen lassen, da sie überzeugt sind,

Weißere wären den Nicht-Weißen kulturell überlegen. David und Okazaki (2006a,

2006b) fanden in ihrer Forschung unter amerikanischen Philipinos heraus, dass sie

Dinge, die sie mit den Philippinen verbinden mit Ideen von Unterlegenheit, Un-

angenehmem und Unerwünschtheit assoziiert sind, d. h. unbewusst wirken alte

koloniale Denkmuster auf die ehemals Kolonisierten. In einer historischen Stu-

die zeichnet Sunil Bhatia (2002) die Rolle der euro-amerikanischen Psychologie

für die »orientalistische« Konstruktion des indigenen »ursprünglichen‹ Menschen

nach. Dabei fanden die evolutionistischen und biologisch-rassischen Überlegun-

gen der britischen Psychologen Herbert Spencer und Francis Galton Eingang in

die Psychologie, welche die Indigenen als Menschen auf dem geistigen Niveau von

Kindern konstruierte. Die Psychologie – so Bhatia – half, dass diese Überlegun-

gen zur kolonialistischen Ideologie beitragen konnten und einem kulturellen Im-

perialismus Vorschub leisteten. Bhatia zeigt auf, dass indische Psycholog*innen

die britischen orientalischen Bilder internalisierten und damit eine zweite Koloni-

sierung der Psychologie vorantrieben. Er fordert von einer globalen Psychologie ei-

ne verstärke Kooperation zwischen westlichen und nicht-westlichen Psycholog*in-

nen, um sich über einen kulturtheoretischen Rahmen über indigene Traditionen,

lokale Praktiken und Gemeinschaftsnetzwerke zu verständigen, der geeignet ist,

Lösungsmöglichkeiten für psychologische Alltagsprobleme der Menschheit zu fin-

den. Grundlage dieser Verständigung muss aber zunächst die Entwicklung eines

historischen Bewusstseins sein, das die impliziten Bilder, Narrative und Vorstel-

lungen bezüglich grundlegender Konzepte des menschlichen Lebens sichtbar ma-

chen, und damit eine globale Perspektive ermöglichen kann.

Literaturverzeichnis

Beuchelt, Eno. 1974. Ideengeschichte der Völkerpsychologie. Meisenheim: Hain.

Bhatia, Sunil. 2002. »Orientalism in euro-american and Indian psychology: Histor-

ical representations of ›natives‹ in colonial and post colonial contexts.« History

of Psychology 5: 376-398.

Boas, Franz. 1914. Kultur und Rasse. Leipzig: Veit & Comp.

Boesch, Ernst E. 1980.Kultur undHandlung. Einführung in die Kulturpsychologie. Bern:

Huber.

Boesch, Ernst E. und Jürgen Straub. 2007. »Kulturpsychologie. Prinzipien, Ori-

entierungen, Konzeptionen.« In Kulturvergleichende Psychologie. Enzyklopädie der

Psychologie. Serie VII.Themenbereich C »Theorie und Forschung«, herausgegeben von

Gisela Trommsdorf, Hans-Jürgen Kornadt, 25-95. Göttingen: Hogrefe.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus 235

Chakkarath, Pradeep. 2007. »Kulturpsychologie und indigene Psychologie.« In

Handbuch Interkulturelle Kommunikation und Kompetenz. Grundbegriffe – Theorie –

Anwendungsfelder, herausgegeben von Jürgen Straub, Arne Weidemann, Doris

Weidemann, 237-249. Stuttgart: Metzler.

Cole, Michael. 1996. Cultural psychology: A once and future discipline. Cambridge: Har-

vard University Press.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006a. »Colonial mentality: A review and

recommendation for Filipino American psychology.« Cultural Diversity and Eth-

nic Minority Psychology 12: 1-16.

David, Eric John und Sumie Okazaki. 2006b. »The Colonial Mentality Scale (CMS)

for Filipino Americans: Scale construction and psychological implications.«

Journal of Counseling Psychology 53: 241-252.

Dernburg,Bernhard. 1912.DieVorbedingungen für erfolgreiche koloniale und überseeische

Betätigung. Berlin: Borngräber.

Fanon, Frantz. 1965.The wretched of the earth. New York: Grove.

Gladwin, Thomas. 1961. »Oceania.« In Psychological anthropology. Approaches to cul-

ture and personality, herausgegeben von Francis L. K. Hsu, 135-171. Homewood:

Dorsey.

Gothsch, Manfred 1983.Die deutsche Völkerkunde und ihr Verhältnis zum Kolonialismus.

Baden-Baden: Nomos.

Herle, Anita und Sandra Rouse. 1998. Cambridge and the Torres Strait. Centenary es-

says on the 1898 anthropological expedition, herausgegeben von dens. Cambridge:

Cambridge University Press.

Hippius, Rudolf, Günther Feldmann, Karl Jelinek und Kurt Leider. 1943. Volks-

tum,Gesinnung undCharakter. Bericht über psychologischeUntersuchungen an Posener

deutsch-polnischen Mischlingen und Polen, Sommer 1942. (Veröffentlichungen der

Arbeitsgemeinschaft für Ostsiedlung). Stuttgart, Prag: Kohlhammer.

Müller, Martin und Sören Wendelborn. 1998. »Wege der Rekonstruktion des Frem-

den: Historische Aspekte kulturvergleichender Forschung.« In Der Name des

Fremden, herausgegeben von Ralf Hegel, Martin Müller, 35-68. Berlin: Schibri.

Okazaki, Sumie, Eric John David und Nancy Abelmann. 2008. »Colonialism and

Psychology of Culture.« Social and Personality Psychology Compass 2, 1: 90-106.

Osterhammel, Jürgen. 1995. Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. München: C.

H. Beck.

Probst, Paul. 1990. »Den Lehrplan tunlichst noch durch eine Vorlesung über Ne-

gerpsychologie ergänzen – Bedeutung des Kolonialinstituts für die Institutio-

nalisierung der akademisch-empirischen Psychologie inHamburg.« Psychologie

und Geschichte 2: 25-36.

Probst, Paul. 1992. »Angewandte Ethnopsychologie während der Epoche des Deut-

schen Kolonialismus (1884-1918).« Psychologie und Geschichte 3: 67-80.

Schultze, Fritz. 1900. Psychologie der Naturvölker. Leipzig: Veit & Comp.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Uwe Wolfradt

Stern, Erich. 1920. »Probleme der Kulturpsychologie.« Zeitschrift für die gesamte

Staatswissenschaft 75: 267-301.

Thurnwald, Richard. 1910. »Die eingeborenen Arbeitskräfte im Südsee-

Schutzgebiet.« Koloniale Rundschau 2: 607-632.

Thurnwald, Richard. 1912. Probleme der ethnopsychologischen Forschung. Beiheft 5,

Zeitschrift für angewandte Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1913. Ethno-psychologische Studien an Südseevölkern auf dem

Bismarck-Archipel und den Salomo-Inseln. Beiheft 6, Zeitschrift für angewandte

Psychologie. Leipzig: Barth.

Thurnwald, Richard. 1922. »Psychologie des PrimitivenMenschen.« InHandbuch der

vergleichenden Psychologie, herausgegeben von Gustav Kafka, 145-320. München:

Reinhardt.

Wolfradt, Uwe. 2013. »Der Einfluss des Entwicklungsgedankens nach Herbert

Spencer auf Psychologie und Soziologie.« In Die Entwicklung der Psyche in der Ge-

schichte der Menschheit, herausgegeben von Gerd Jüttemann, 81-92. Lengerich:

Pabst.

Wolfradt, Uwe. 2016. »Musik- und Volksliedforschung im ethnopsychologischen

Kontext –Zu den Studien RichardThurnwalds in Buin auf der Salomonen-Insel

Bougainville.« In Carl Stumpfs Berliner Phonogrammarchiv. Ethnologische, musik-

psychologische und erkenntnistheoretische Perspektiven, herausgegeben von Martin

Ebeling, 85-101. Frankfurt a. M.: Lang.

Wolfradt, Uwe. 2020. »Zum Konzept des magischen Menschen bei Theodor-

Wilhelm Danzel.« cultura & psyche: Journal of Cultural Psychology 1: 25-38.

Wundt, Wilhelm. 1911. Probleme der Völkerpsychologie. Leipzig: Kröner.

Wundt, Wilhelm. 1912. Elemente der Völkerpsychologie. Leipzig: Kröner.

Wolfradt, Uwe. 2010. Ethnologie und Psychologie. Die Leipziger Schule der Völker-

psychologie. Berlin: Reimer.

Zache, Hans. 1906. »Die Eingeborenenpolitik.« Blätter für vergleichende Rechtswissen-

schaft. Politisch-Anthropologische Revue Juni 1906.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung

Robert Wartmann

Was bedeutet das postkoloniale Denken und Engagement für akademische Aus-

einandersetzungen rund um den Bildungsbegriff? Wiederholen sich (nur) die mar-

xistischen, anti-/post-modernen oder poststrukturalistischen Gesten mit postko-

lonialen Interventionen? Könnte Bildung dekolonial oder postkolonial gegen die

koloniale Moderne gewendet werden (vgl. Knobloch 2019; Castro-Varela 2016; Dha-

wan 2014)? Oder taugt eine subjektivierungstheoretische, hegemonietheoretische

oder dekonstruktive Bildungsphilosophie für einen epistemischen Bruch? Und was

kommt hinzu, wenn wir beispielsweise Homi K. Bhabha, Dipesh Chakrabarty und

Gayatri Chakravorty Spivak mit den kritischen Bildungstheorien koppeln?

In diesem Beitrag werden vorrangig Bhabhas Kritik an der institutionellen Ver-

ankerung des Poststrukturalismus (Bhabha 2011, 47ff.), Chakrabartys Provinziali-

sierungsfigur (vgl. Chakrabarty 2010), Spivaks Kritik am liberalen Multikulturalis-

mus und transnationalem Kapitalismus (bspw. Spivak 1996), sowie Chakrabartys

und Spivaks Kritik am Nationalismus als Anstöße und Ausgangspunkte genom-

men, um bestehende bildungstheoretische und kritische Auseinandersetzungen

rund um den Bildungsbegriff zu provinzialisieren/einzugrenzen und eine Neuaus-

richtung der Bildungsphilosophie (als Disziplin) anzuregen.

Das postkoloniale Denken und Engagement soll jedoch nicht nur in einen klas-

sischen Kritikmodus eingeschrieben werden, sodass die postkolonialen Theorien

die Kriterien, die Zielperspektive und den Rahmen der Kritik an der Bildungstheo-

rie (von außen) liefern. Zwar basiert der folgende Beitrag auf einem Blick durch die

postkoloniale Kritikbrille, hier vorrangig in Bezug auf die ambivalente Verwen-

dung Humboldts in der Bildungstheorie, gleichzeitig werden die postkolonialen

Theorien und Praktiken als Be-Zugspunkte verwendet, welche die Bildungstheo-

rie von innen und mit ihren eigenen Mitteln an und über ihre Grenzen ziehen und

verschieben sollen (vgl. Forster 2017, 187).

Es wird im Anschluss an Das theoretische Engagement Bhabhas (2011) und Die

Ordnung des Diskurses Foucaults (1993) die These vertreten, dass die vielfältigen Im-

porte des Poststrukturalismus in die Bildungstheorie einerseits zwar das kritische

Potential und die kritische Produktivität der Disziplin Bildungstheorie markieren.

Andererseits lassen sich jedoch auch Ausschließungsprozeduren, Verknappungs-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Robert Wartmann

mechanismen und Verschränkungen mit (Meta-)Diskursen (Nation, Kapital oder

Geistigkeit) aufzeigen, welche die Grenzen der bildungstheoretischen Produktivi-

tät deutlich machen oder Bildungstheorie als Disziplin und Institution sogar in

Frage stellen.

Es soll im Folgenden verdeutlicht werden, dass das postkoloniale Denken und

Engagement dabei helfen könnte, einen anderen Blick auf die Ordnung der Bildung

zu erzeugen, sowie die Grenzen der (kritischen) Bildungstheorie (erneut) aufzuzei-

gen und es könnte helfen, das ›Potential‹ der bestehendenKritiken so auszurichten,

dass beispielsweise die von derDisziplin vernachlässigten Verwicklungen zwischen

Bildung und Nation1 und die damit verbundenen diskursiven und institutionellen

Verankerungen lesbar gemacht, problematisiert und verändert werden.

1. Mythos Humboldt

Die Vergötterung und Mythisierung Humboldts, die immer wiederkehrende Er-

zeugung guter, rebellischer und kritischer Bildungsgeschichten mit und im An-

schluss an Humboldt, die Reproduktion der beiden Humboldtbrüder als kultur-

politische Projektionsfläche für die Inszenierung der Kultur- und Bildungsnation

Deutschland,wie dieHeroisierung undRomantisierung der deutschen undweißen

Philosophenwurden bereits mehrfachmarkiert und problematisiert (vgl. bspw. Te-

noth 2017; Ricken 2006; Wimmer 2009; Ha 2014; Kpao Sarè in diesem Band; Mabe

2007, 32f.). Dies hat jedoch bisher kaum etwas an der zentralen Stellung dieses

weißen, deutschen und männlichen Autors und dem Umgang mit dem tradier-

ten deutschen Bildungsdenken in zahlreichen erziehungs- und bildungswissen-

schaftlichen Einführungswerken, Handbüchern und bildungstheoretischen Aus-

einandersetzungen geändert (vgl. Jašová und Wartmann 2021).

Mit dem poststrukturalistischen Turn in Teilen der Bildungstheorie und dem

damit einhergehenden Wissen um die Wirkmächtigkeit und Gewalttätigkeit der

Humboldtschen Bildung und dessen Erbschaft (vgl. bspw. Ricken 2006; Koller 1997,

1999;Wimmer 2009; Knobloch 2019) könnte vermutet werden, dass einigemoderne

Klassiker der Erziehungs- und Bildungswissenschaft den poststrukturalistischen

Turn der letzten Jahrzehnte nicht überlebt oder sich der Umgangmit diesen grund-

legend geändert habe (vgl. Wimmer 2002). Dem ist leider mitnichten der Fall. Es

scheint der kritischen Bildungstheorie mit Bildung so zugehen, wie Chakrabarty

dies in Bezug auf das Imaginäre Europas beschreibt. Ein kritischer »Nachweis als

1 Den Anstoß für die Auseinandersetzung mit der Verwicklung von Bildung und Nation und

viele damit verbundene Denkanregungen und Verweise verdanke ich Michaela Jašová, die

sich mit dieser Verschränkung im Besonderen auseinandersetzt (vgl. Jašová und Wartmann

2021; Jašová 2021) und eine umfangreichere Publikation zu dieser Thematik vorbereitet.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 239

solcher [verringert nicht die] Anziehungskraft oder Macht« des Imaginären oder

in diesem Fall des Versprechens der (Humboldtschen) Bildung (Chakrabarty 2010,

62). Selbst Hinweise,wieMichaelWimmers Fingerzeig auf die epistemische Gewalt

moderner Konzepte schon Ende der 80er Jahre (vgl.Wimmer 1988, Vorwort; Forster

2017, 189) oder Norbert RickensWink mit dem Zaunpfahl, der auf einen Humboldt

aufmerksammachte, der seine Bildung ganz bewusst als politisches Mittel für eine

liberale Umgestaltung der Gesellschaft konzipiert hatte, die jeglichen Widerstand

umgehen und ausschalten soll (vgl. Ricken 2006, 317), scheinen kaum Widerhall

zu finden und an dem Umgang mit Humboldt innerhalb der Disziplin nichts zu

ändern.

Humboldts Bildung bleibt auch in den poststrukturalistischen Auseinan-

dersetzungen der Bildungsphilosophie ein maßgeblicher bildungstheoretischer

Kreuzungspunkt diverser akademischer Auseinandersetzungen, Kritiken, Re-

formulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebungen oder Dekonstruktionen (vgl.

Ricken 2006, 255f.). Humboldt scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf das sich

so gut wie alle beziehen. Unterscheiden sich die bildungstheoretischen Arbeiten

mit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor*innen meist deutlich voneinander,

scheint Humboldt ein gemeinsamer Bezugspunkt zu sein, der so etwas wie eine

gemeinsame Identität der Bildungstheorie stiftet. Sei es beispielsweise mit Fou-

cault (vgl. Ricken 2006, 2015), mit Lyotard (vgl. Koller 1999), mit Laclau und Mouffe

(vgl. Schäfer 2011) oder mit Derrida (vgl. Wimmer 2009); Bildungstheorie scheint

nicht drumherum zu kommen sich an Humboldts Bildungsdenken abzuarbeiten.

2. Provinzialisierung Humboldts

Versteht mensch Chakrabartys Provinzialisierung in Anlehnung an Forster als Ein-

grenzung und Kontextualisierung (spät-)moderner Begrifflichkeiten, wie der da-

mit zusammenhängenden Institutionen, Einschreibungen, Diskurse und Prakti-

ken (vgl. Forster 2017, 187), so lassen sich eine Vielzahl an bildungstheoretischen

Arbeiten als Provinzialisierungsversuche markieren, die den oben benannten rea-

len und institutionalisierten Mythos Humboldt demontieren. Spätestens seit den

Importen poststrukturalistischer Arbeiten in die Erziehungs- und Bildungswissen-

schaft lässt sich Bildungstheorie in einer Weise positionieren, dass innerhalb die-

ser die neuhumanistische BildungHumboldts und ihre spätmodernen Abwandlun-

gen und Reformulierungen ausgiebig problematisiert, kritisiert und dekonstruiert

wurden. Gerade in Bezug auf die poststrukturalistische Subjektkritik sind zahlrei-

che Dezentrierungen der neuhumanistischen (Selbst-)Bildung entstanden, welche

die vielen durch die Moderne verdrängten Anderen (vgl. Latour 1998) ins Zentrum

der bildungstheoretischen Auseinandersetzungen rückten.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Robert Wartmann

Ich möchte hier exemplarisch zwei Texte fokussieren, die Humboldts Bildung

eingrenzen und demontieren, um in einem ersten Schritt dieses Beitrags das kri-

tische Potential der Bildungstheorie aufzuzeigen. Ich beziehe mich vorrangig auf

Bildung in einer Vielfalt von SprachenHans-Christoph Kollers (1997) und Vom individu-

ellen Allgemeinen zur mediatisierten Singularität Wimmers (2009).2 In diesen Texten

wird an differenztheoretische Momente in Humboldts Sprachtheorie und Anthro-

pologie angeknüpft, welche in Widerspruch zu den identitätslogischen, universa-

listischen und totalisierenden Tendenzen bei Humboldt und in Widerspruch zur

Bildungsgeschichte als große Erzählung3 gebracht werden.

Zunächst zu Koller: Die Re-Lektüre Humboldts und Reformulierung des neu-

humanistischen Bildungsdenkens lässt sich in einer Weise lesen, sodass es Kol-

ler um eine Umkehrung eines zentralen regulativen Strukturelements im Zentrum

der humboldtschen Theoriearchitektur geht. Neben dem erkennbaren linguistic

turn4 und der damit verbundenen Dezentrierung des Subjekts5 wird an die Stelle

2 Beide Texte erschienen in der Schriftenreihe der Kommission Bildungs- und Erziehungsphi-

losophie der DGfE.

3 »Aus der Perspektive Lyotards gesehen, steht die Bildungstheorie unter dem Verdacht, an

einem Projekt zu arbeiten, das als pädagogische Variante der ›großen‹ Legitimationserzäh-

lungen zu verstehen wäre: dem Projekt einer Vereinheitlichung differenter Wissensformen

und Sprachspiele unter dem einigenden Dach des Bildungsbegriffs. Ähnlich wie die großen

Erzählungen der aufklärerisch-emanzipatorischen oder der idealistischen Geschichtsphilo-

sophie, so wäre im Anschluß an Lyotard zu vermuten, versucht die Bildungstheorie, eine Ge-

schichte zu erzählen, die den Widerstreit verdeckt, indem sie im Begriff der Bildung eine

Einheit konstruiert, welche die heterogene Vielzahl der Diskursarten zusammenschließt«

(Koller 1997, 47).

4 Der Bildungsprozess könnemit Bezug auf Humboldts sprachtheoretische Schriften »nur mit

Hilfe, ja in der Sprache erfolgen« (Koller 1999, 92). Schon Humboldt verstand Sprache als ein

Medium »jener bildenden Auseinandersetzung desMenschenmit der«materiellen, wie ide-

ellenWelt und den anderenMenschen. Auchwerde Sprache schon bei Humboldt nichtmehr

einfach »abbildtheoretisch bzw. repräsentationistisch« begriffen. Also Sprache repräsentiert

nicht einfach »etwas, was vor bzw. außerhalb der Sprache existieren würde« (ebd., 12). Son-

dern sie ist »vielmehr ›konstitutionistisch‹« und an »der Hervorbringung bzw. der Konstitu-

tion von Gegenständen und Gedanken« beteiligt (ebd.). Die Sprache ist bei Humboldt kein

transparentes und einseitig kontrollierbares Werkzeug des Ichs für die Auseinandersetzung

mitWelt (vgl. Koller 1997, 56). Die Sprache ist dem Ich vorgängig positioniert und beeinflusst,

prägt und konstituiert »das gesamte Denken, Empfinden und Handeln des Menschen« (Kol-

ler 1999, 92), sowie seine Gegenstände der Welt (vgl. ebd., 90f.).

5 Bildung wird bei Koller (mit Lyotard) an eine radikale Heterogenitätsfigur, an das Erzeugen,

Anerkennen und Offenhalten des Widerstreits gekoppelt. Nach der Widerstreitkonzeption

Lyotards ist ein »Wissen oder eine Methode […] dann erst legitim, »wenn es [entweder] eine

bisher geltende Logik bzw. ein etabliertes Regelsystemdurchbricht oder […]wennes in einem

spezifischen Sinne neu ist« (Koller 2012, 88) oder wenn es die Heterogenität verschiedener

Logiken und Regelsysteme offen und im Widerstreit hält und dieser Widerstreit ›bezeugt‹

wird (vgl. ebd., 94).Was dieses Neue oder die Heterogenität erzeugt oder offenhält, ist dabei

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 241

einer vereinheitlichenden und harmonischen Rahmung von Differenz eine radi-

kale Heterogenitätsfigur positioniert (vgl. Koller 1997, 57). Koller folgt Humboldt

nicht, wenn sich die verschiedenen Sprachen »in einer ursprünglichen oder anzu-

strebenden Ganzheit« (ebd.) und »harmonischen Totalität« (Koller 1997, 54) wieder

aufheben sollen, sondern er radikalisiert6 die Figuren der ›Mannigfaltigkeit‹ und

des ›Widerstreits‹. Der schon von Humboldt verwendete Begriff des Widerstreits

(vgl. Humboldt, II, 27; Verweis n. Koller 1997, 51.) gerät mit Lyotards Widerstreits-

konzept ins Zentrumder bildungstheoretischen »Reformulierung« (Koller 2012, 15).

Koller orientiert die »Pluralität und Heterogenität unterschiedlicher Sprachen und

Denkweisen […] stärker am Dissens« (ebd.). Er versucht mit Lyotard »die irreduzi-

ble Verschiedenheit solcher Weltansichten« (ebd., 58), »die besondre Eigenthüm-

lichkeit des Individuums« und die »Mannigfaltigkeit der Weise […], wie sich die

Welt in verschiedenen Individuen spiegelt« (Humboldt I, 239, zit. n. Koller 1997,

58) gegen die ›totalisierende Konzeption‹ Humboldts zu wenden. Koller schließt

an einen Humboldt an, bei dem sich das Besondere und die Mannigfaltigkeit nicht

wieder unter einem Ganzen oder in Harmonie auflöst.

Humboldt verschränkt Sprache untrennbar mit den individuellen Weltansich-

ten und in Humboldts Bildungstheorie gehe es genau um die Veränderung dieser

›Weltansicht‹, um die ›Gabe‹ einer ›eigenen und neuen‹ ›Weltansicht‹. Es gehe bei

Bildung darum, »dem Geiste eine eigne und neue Ansicht der Welt und dadurch

eine eigne und neue Stimmung seiner selbst [zu] geben« (Humboldt 1960-1981,

Bd. I, 239, zit. n. Koller 1999, 92). Mit der engen Verschränkung von Sprache und

›Weltansicht‹ lässt sich die Humboldtsche Bildungskonzeption mit Koller so ver-

stehen, dass es bei Bildung um das ›Erlernen‹ einer neuen Sprache geht (vgl. Koller

1999, 62). Zumindest ist das »Erlernen fremder Sprachen« fürHumboldt ein, »wenn

nicht sogar […] [der] Grundmodus von Bildung« (Koller 2012, 13).

Unter Ausklammerung der totalisierenden Tendenzen bei Humboldt gehe es

dabei um die »Sprachen im Plural«, wodurch die verschiedenenWeltansichten und

Welterschließungen auch nur im Plural zu denken seien (vgl. Koller 2012, 13). Es

findet sich ein »wahrer, nicht aufzuhebender Widerstreit, und eine unüberspring-

bare Kluft zwischen jedem und jedem« (Humboldt II, 27, zit. n. Koller 1997, 51)

und eine Pluralitätskonzeption, die sich schon mit Humboldt soweit radikalisie-

ren lässt, dass »wirklich jeder Mensch seine eigne« Sprache besitzt (Humboldt III,

228, zit. n. Koller 2012, 13.). Kein »Wort Einer Sprache [gleicht] vollkommen einem

nicht vom Subjekt abhängig. Es gibt keine »Position, von der aus das Subjekt die widerstrei-

tenden Sprachspiele oder Diskursarten beherrschen könnte« (Koller 2001, 42). Das Subjekt

wird mit Lyotard vielmehr von diesen ›widerstreitenden Sprachspielen‹ ›beherrscht‹ (ebd.).

6 »Radikal ist diese Pluralität insofern, als Lyotard bestreitet, daß es eine allgemeine oder uni-

versale Grundlage gebe, in der die Verschiedenheit der pluralen Elemente ihrerseits ›aufge-

hoben‹ wäre« (Koller 1999, 14f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Robert Wartmann

in einer andren Sprache« (Humboldt V, 137, zit. n. Koller 1999, 88.). Alles »Verstehen

ist […] immer zugleich ein Nicht-Verstehen, alle Uebereinstimmung in Gedanken

und Gefühlen [ist] zugleich ein Außeinandergehen« (Humboldt III, 439; vgl. III,

228, zit. n. Koller 1999, 89).

Wimmers Humboldtrezeption schließt an Kollers sprach- und differenzphilo-

sophische Rezeption an, nimmt jedoch die AnthropologieHumboldts als einenwei-

teren Ausgangspunkt hinzu, um weitere identitätslogische Tendenzen bei Hum-

boldt zu problematisieren. Bei Humboldt verbindet die Sprache »den Menschen

sowohl mit der Welt als auch mit Anderen« (Wimmer 2009, 70). Das Ich ist bei

Humboldt über die Sprache mit den Anderen verbunden und das Wesen des Men-

schen sei »es, sich [in einem/r Anderen] zu erkennen« (Humboldt V, 187, zit. n.

Wimmer 2009, 70). Der Mensch sei »auf einen ihm antwortenden Anderen an-

gewiesen«. Zwar fasst Humboldt diesen Anderenbezug wieder in seine totalitäre

Konzeption ein, in der die anderen Weltansichten nur »Modifikationen« der ei-

genen Weltansicht sind und hinter der Sprachvielfalt sich eine Sprache und »die

Einheit der Menschen, der Nationen, der Gesellschaft« verbirgt (Wimmer 2009,

70). Doch Wimmer bringt den nicht »aufzuhebenden Widerstreit« und die »un-

überspringbare Kluft zwischen jedem und jedem« (Humboldt II, 27, zit. n. Koller

1997, 51) in Widerspruch mit der Anthropologie Humboldts:

»Denn wenn ›wirklich jeder Mensch eine eigne‹ Sprache spricht (W lll, S. 228),

dann muss ihm seine unübersetzbare und daher singuläre Weltansicht selbst

fremd bleiben, da es doch der Mitwirkung des Anderen bedarf, d. h. dessen

Antwort, um sich selbst verstehen zu können« (Wimmer 2009, 71).

Diesen bei Humboldt aufzeigbaren Widerspruch der eigenen fremden Sprache

entfaltet Wimmer mit Derrida. Hierfür fokussiert Wimmer nicht wie Koller die

unüberbrückbare Kluft zwischen den Sprachen bei Humboldt, sondern den Teil

des ›Wesens‹ des Menschen, der nach Humboldt »nur ihn und sein zufälliges Da-

sein angeht, und recht füglich von anderen unerkannt mit ihm dahinstirbt« (Hum-

boldt V, 2, zit. n. Wimmer 2009, 66.). Diesen Teil des menschlichen Wesens bei

Humboldt beschreibt Wimmer als ein »nicht repräsentierbare[s] Singuläre[s] der

zufälligen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum angeht« und »recht

füglich« bleibt. Dieser singuläre Teil bleibe (im Rahmen der Humboldtschen An-

thropologie) »von allen anderen unerkannt und verfällt, ohne je gewusst worden

zu sein, dem Vergessen« (Wimmer 2009, 66). Diesen »Rest einer sinnlosen Singu-

larität« (ebd., 67) wendet Wimmer gegen Humboldt, indem er diesem Singulären

mit Derrida einen zentralen Status in der Subjektgenese zuweist und dessen wi-

dersprüchliches Verhältnis zur Sprache und zum Subjekt deutlich werden lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 243

Mit Derrida ist die Singularität kein einfacher Rest mehr, sondern das Singulä-

re entsteht durch die ursprüngliche Entfremdung7 des Subjekts durch die Sprache.

Also »die Einschreibung der Sprache ins Subjekt [erzeugt das Singuläre] zugleich

als Effekt und als Spur, als ursprüngliche Ersetzung dessen, was es noch gar nicht

gab« (ebd., 78). Das Singuläre gibt es somit nicht als eine wirkliche Realität, »eines

So-und-so-Seins«, das einfach außerhalb und ohne Sprache existieren würde. Die-

se Sprache stülpt sich in dieser Perspektive nicht über das Sein, vielmehr »ersetzt

[…] [sie] etwas, das sie zugleich als etwas Fehlendes erst einführt, was nachträg-

lich als Eigenes oder besser: als unsagbar, unmittelbar, unübersetzbar Singuläres

erscheint« (ebd., 76). Das Singuläre ist Effekt und Spur der Sprache zugleich und

auch mit dem Spiel des Begehrens und der Phantasmen verschränkt (vgl. ebd.,

75). Zwar findet sich (ähnlich wie bei Humboldt) bei dem Derridaschen Subjekt ein

Streben nach einer Einheit, hier dem Anfang der Spur, einer Wahrheit, einer vor-

ersten Sprache, die jedoch im Gegensatz zu Humboldt »nie als etwas Aussagbares,

Bezeugbares stattgefunden« hat, da dieser Anfang ein Effekt ist (Wimmer 2009,

75; vgl. Derrida 1997).

In einer radikalisierenden »Weiterführung des Problems von Humboldt« wird

die Muttersprache, die eigene Sprache des Ichs zur Fremdsprache8 und Sprechen

immer als Übersetzen ausgewiesen (Wimmer 2009, 72-77). Wimmer entfaltet mit

Derrida die paradoxale Figur der Muttersprache als »die Sprache des Anderen«

(Derrida 1997, 22, zit. n. Wimmer 2009, 72.). Es geht dann bei Bildung nicht um

eine »mehr oder minder zufällige Konfrontation mit einer fremden Sprache, sei

es nun eine fremde Nationalsprache, die Fachsprache einer bisher unbekannten

Wissenschaft oder der Idiolekt eines anderen Individuums«. Auch bedarf es dann

nicht nur »besonderer Anlässe bzw.Herausforderungen, [um] sich auf eine fremde

Sprache und Weltansicht einzulassen […] [, eine] neue Sprach[e] zu erlernen und

sich auf diese Weise in fremde Weltansichten, hineinzuspinnen‹« (Koller 2012, 14).

Mit Derrida haben wir es in der Subjektgenese von Anfang an mit mehreren »be-

sondere[n] […] Anlässe[n] bzw. Herausforderungen« zu tun, um sich auf die eigene

fremde Sprache ›einzulassen‹, wobei hier niemand eineWahl zu haben scheint. Die

Sprache, mit ihr als Effekt und Spur die Singularität, wird vielmehr wie ein Gesetz

7 Wimmer knüpft mit Derrida an ein Entfremdungsdenken an, welches »die moderne Ge-

schichtsphilosophie und Bildungstheorie seit Rousseau durchzieht«, welches »aber gegen

jede Erlösungsutopie« gewendet und wie bei Kierkegaard als »ursprüngliche Entfremdung«

verstanden wird: »Entfremdung ist, wie bei Kierkegaard, die konstitutive Struktur des Sub-

jekts, ihr geht nichts Eigenes vorher, alles beginnt mit dem Verlust, der Verlust geht dem

Verlorenen voraus, das daher nur ein nachträgliches Phantasma sein kann« (Wimmer 2009,

74f.).

8 Diese Dezentrierung dereigenen Sprache ließe sich auch in Bezug auf Kollers Lyotardrezep-

tion entfalten. Denn das Subjekt wird »Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen]

beherrscht« (ebd.) und zu einem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Koller 2012, 96).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Robert Wartmann

gegeben, zudem nicht Nein gesagt werden kann (vgl. Wimmer 1996, 160ff.). Jedes

Sprechen von einem sich selbst identischen Ich wird hier unterlaufen und das An-

derswerden des Subjekts totalisiert sich.Das Ich ist hier von Anfang an Andere*r*s.

Die Dichotomie von Eigenem/Anderem zerfällt.

Somit sprichtmit Kollers sprachtheoretisch ausgerichteter Humboldtrezeption

nicht nur jede*r seine*ihre eigene Sprache und zwischen den Sprachen klafft nicht

nur eine unüberwindbare Mauer, sondern in einer Derridaschen Weiterführung

Humboldts wird die eigene Sprache zur Fremdsprache: »Ich habe nur eine Sprache,

und die ist noch nicht einmal meine« (Derrida 1997, 15; Derrida 2003, 11, zit. n.

Wimmer 2009, 73.).

Wie bereits weiter oben ausgeführt, gibt es bei Derrida keine ursprüngliche

Sprache und auch die Sprache, die wie ein Gesetz empfangen wird, ist nicht ei-

ne Sprache, die mit sich identisch wäre. Die nie bei sich ankommende Sprache

schreibt sich in den Subjektkörper ein und hat das Singuläre als Effekt und Spur,

welches sich im Sprechen als fortwährendes Übersetzen artikuliert. Es ist »ein

Übersetzen einer Sprache, die es noch nicht gibt, die es nie gegeben haben wird,

in eine vorhandene Sprache« (Wimmer 2009, 76).

Ohne Derridas Denken hier repräsentieren und ausbuchstabieren zu können,

entsteht eine kritische Perspektive auf Humboldt: Wenn mensch wie Humboldt

»die Illusion einer ganzheitlichen Identität als reale Möglichkeit unterstellt« (Wim-

mer 2009, 65) und wenn diese Unterstellung gesellschaftlich wirkmächtig wird,

dann ›blockiert‹ und stellt mensch die »Möglichkeiten der Übersetzung« des Sin-

gulären still (ebd., 79) und beraubt »das Subjekt seiner Singularität und Anders-

heit« (ebd., 65), das mit Derrida gedacht nur im übersetzenden Sprechen möglich

ist. Mensch schließt es in einen vorcodierten Raum und den Institutionalisierun-

gen einer spezifischen Differenzkonstruktion des individuellem Allgemeinen (vgl.

Wimmer 1999, 63f.), wie einer ›spezifischen Menschenfassung‹ (Seitter 1985; vgl.

Ricken 2006, 313.) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl. Wimmer 2009,

58) mit fixierten Phantasmen ein, welche die Andersheit des Subjekts (jenseits des

Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind im Anschluss an Derrida im Vergleich zu

Humboldt keine geschlossenen Entitäten mehr. Sie sind nicht mehr mit sich selbst

identisch. Damit herrscht mit Derrida zwischen den Sprachen (oder Sprachspie-

len) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt) oder radikalerWiderstreit (Koller). In

Anknüpfung an Derrida bemüht Wimmer die Heterogenitätsfigur der ›unreinen

Differenz‹ (vgl. Wimmer 2014b, 447); eine Differenz, die in sich »heterogen und

paradox« ist. Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identitätslogische

Entität beseitigt, die Pole werden unentschieden (vgl. Wimmer 1999, 56). Es geht

dann nur noch um Vermischungen, Kontaminationen und Grenzverwischungen

(vgl. Wimmer 2014b, 447).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 245

Diese Differenzfigur erinnert an Bhabhas Anknüpfungen an Derrida und seine

Hybriditätsfigur und ähnlich wie in (einigen) postkolonialen Interventionen (vgl.

Castro Varela 2016) visiert Wimmer mit diesem Differenzdenken einen epistemi-

schen Bruch (vgl. Forster 2017, 189; Wimmer 1988 Vorwort), einen »post-kolonialen

Dialog« (Schäfer und Wimmer 1999) und die Zersetzung der modernen Erfindung

und Konstruktion des Anderen an (vgl. Forster 2017, 189; Wimmer 1988 Vorwort.).

3. Grenzen der bildungstheoretischen Kritik

Die Unterscheidung Bhabhas zwischen der »institutionellen Geschichte kritischer

Theorie und ihrem Potential zu Veränderung und Innovation« (Bhabha 2011, 48;

vgl. Winthrop-Young 2005, 27-33) erinnert an eine Unterscheidung oder eher an

eine Verschränkungsfigur Foucaults, die er in seiner Antrittsvorlesung Die Ordnung

des Diskurses verwendet und die sich ohne große Umwege direkt auf den Umgang

mit Humboldt in der Bildungstheorie übertragen lässt. Die »Fruchtbarkeit eines

Autors« (Humboldt), die »Vielfältigkeit der Kommentare« zu Humboldt, die »Ent-

wicklung einer Disziplin« in stetiger Referenz mit Humboldt markieren einerseits

»unbegrenzte Quellen für die Schöpfung von [auch kritischen] Diskursen.« Ande-

rerseits besitzen diese Prinzipien eine einschränkende, »restriktive und zwingende

Funktion« (Foucault 1993, 25).

Bildungstheorie lässt sich mit Foucault als Disziplin, als Diskursgesellschaft,

aber auch als Kommentarsystem bestimmen, welches (zumindest sehr lange Zeit

und zu großen Teilen weiterhin) um bestimmte vorrangig männliche und weiße

Autor*innen kreist(e).

In Teilen der Bildungswissenschaft kamenmit den poststrukturalistischen Im-

porten auch neue regulative Prinzipien; mit Foucaultschen Vokabular: An die Stelle

von Bedeutung, Ursprünglichkeit, Einheit und Schöpfung traten deren Umkeh-

rungen, wie Ereignis, Serie, Regelhaftigkeit und Möglichkeitsbedingung (vgl. Fou-

cault 1993, 35). Der bildungstheoretische Fokus verschob sich vermehrt (zumin-

dest in Teilen der Disziplin) weg vom Fokus auf Identität und Allgemeinheit der

Erziehungs- und Bildungswissenschaft hin zu grenzüberschreitenden und inter-

disziplinären Interventionen. Außerdem gehörten die Themen rund um die De-

zentrierung des Subjekts, die Auseinandersetzungen mit dem Symbolischen, mit

Diskursen und Macht, sowie mit Differenz, Alterität wie Heterogenität und die

entsprechenden Referenzautor*innen nach und nach zum Standardrepertoir post-

strukturalistischer Bildungstheorie (vgl. bspw. Ricken 2006; Koller 1997; Schäfer

2011; Wimmer 2016).

Doch allein mit Foucaults Antrittsvorlesung lässt sich Bildungstheorie in ei-

ner Weise systematisieren, in welcher die bildungstheoretischen Grenzüberschrei-

tungsversuche im Anschluss an den Poststrukturalismus selbst problematisch wer-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Robert Wartmann

den. Die Ausschließungsprozeduren (das verbotene Wort; die Ausgrenzung des

Wahnsinns; der Wille zur Wahrheit) und die Verknappungsmechanismen (Kom-

mentar, Autor, Disziplin, Ritual, Diskursgesellschaft, Doktrin) ermöglichen einen

Blick auf die Bildungstheorie, welche die Grenzen und Einschränkungen der Dis-

ziplin verdeutlichen (vgl. Foucault 1993, 25, 29). Und neben den Ausschließungs-

und Verknappungsprozeduren schränken auch eine Vielzahl an Meta-Diskursen

(bspw. Kapital, Nation, Geistigkeit) das Wuchern der (auch kritischen) Diskurse

über Aufwachsens- und Veränderungsprozesse9 grundlegend ein.

Das »verboteneWort« (Foucault 1993, 16) findet sich schon in der Begrifflichkeit

Bildungstheorie oder Bildungswissenschaft. Trotz aller Kritiken, Verwerfungen,

Dekonstruktionen und Problematisierungen des Bildungsbegriffs findet sich zwar

eine Vielfalt an Arbeiten in Bezug auf den Bildungsbegriff, doch es lässt sich keine

wirklicheHeterogenisierung des Sagbaren über das Aufwachsen oder von Verände-

rungsprozessen in der Erziehungswissenschaft ausmachen,welche die Zentralstel-

lung des Bildungsbegriffs auflösen könnte (vgl. Ricken 2006, 16, 276ff.). Höchstens

die Begriffe der Erziehung und des Lernens besitzen eine ähnliche hegemonia-

le Stellung, wobei der Erziehungsbegriff sich auch nicht ohne weiteres vom Bil-

dungsbegriff lösen lässt (vgl. Ricken 2006, 151).10 Auch der »Wille zur Wahrheit«

in der Suche nach dem Was der Bildung betrifft nicht nur große Teile der empiri-

schen Bildungsforschung, sondern auch die poststrukturalistische »Eigenheit« von

Bildung, sei es als Ordnung oder Dispositiv (Ricken 2006, 205), als leerer Signifi-

kant (vgl. Schäfer), als Entsubjektivierungsform (vgl. Lüders 2007) oder Transfor-

mationsfigur (vgl. Koller). Der »Autor [wie Humboldt] als Prinzip der Gruppierung

von Diskursen, als Einheit und Ursprung ihrer Bedeutungen, als Mittelpunkt ihres

Zusammenhalts« bindet selbst die dekonstruktive Variante an sich, wenn zum Bei-

spiel Humboldt vonWimmer als Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht wird.11

9 Der Begriff desAufwachsens undderVeränderungsprozesse dienen als quasi-allgemeineBe-

grifflichkeiten, lassen sich jedoch auch als nicht neutrale und gleichzeitig leere Signifikanten

ausweisen oder müssen als solche ausgewiesen werden.

10 Hier seien jedoch bspw. auch auf die Importe aus der Soziologie rund um den Sozialisati-

onsbegriff und die Importe aus der Psychologie und deren Entwicklungsbegriff verwiesen,

die auch stärker einem französischen und nordamerikanischen Referenzsystem zuzuordnen

wären und als erziehungs- und bildungswissenschaftliche Grundbegriffe markiert werden

können.

11 »Wenn der Satz, dass es keinen Weg zum Imaginären wie zum Realen gibt, der nicht über

das Symbolische verläuft, die Grundeinsicht der verschieden Spielarten des (Post-)Struktura-

lismus artikuliert, dann könnte man darin eine wiederholende Verallgemeinerung der Auf-

fassung Humboldts vom vermittelnden Charakter der Sprache erkennen. Allerdings handelt

es sich um eine Wiederholung, die zugleich das Konzept von Sprache verschiebt und damit

einen signifikanten Einschnitt im neuhumanistischen Bildungsverständnis anzeigt. Lag die-

sem das Ideal eines die Sprache beherrschenden Subjekt zugrunde, das aufgrund der Selbst-

transparenz seines Bewusstseins sowohl zu völliger Selbsterkenntnis in der Lage wäre als

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 247

Gerade der Autor Humboldt scheint eine Bildungstheorie nach sich gezogen

zu haben, die (natürlich mit einigen Ausnahmen) zwanghaft Humboldt kommen-

tieren muss (wie auch dieser Beitrag). Selbst in der kritischen Problematisierung

der neuhumanistischen Bildung wird immer wieder Humboldt verwendet, sei es

(exemplarisch) in Bezug auf seine staatstheoretischen (Ricken), sprachtheoreti-

schen (Koller,Wimmer), anthropologischen (Wimmer) oder alteritätstheoretischen

(Schäfer, Koller, Wimmer) Schriften oder Denkfiguren.

Und trotz des Fokus auf Differenz und Grenzüberschreitung, trotz der Pro-

blematisierung identitätslogischer Denksysteme (vgl. Wimmer 1999; Wimmer und

Schäfer 1999; 9-26, Schäfer 2006) oder der Zentrierung sprachlicher Vielfalt (vgl.

Koller 1997) bleiben der akademische Habitus in Bezug auf Einsprachigkeit, Au-

torschaft und geistiges Eigentum, wie die schon traditionelle Anknüpfung an den

deutschen Idealismus und Neuhumanismus, die Setzung allen (deutschen) An-

fangs ins antike Griechenland (vgl. Wrana 2021; Jašová und Wartmann 2021) be-

stimmende Elemente der Disziplin Bildungstheorie.

Wie in den vorherigen Kapiteln aufgezeigt, lässt sich die Fruchtbarkeit und

das Potential innerhalb der Bildungstheorie mit Blick auf deren Kritik- und In-

novationskraft hervorheben, doch drohen – dies ist die These dieses Texts – die

Einschränkungs- und Ausschließungsprozeduren der Bildungstheorie als Institu-

tion/Disziplin/Diskursgesellschaft/Kommentarsystem das kritische Potential zu

subvertieren, wenn bspw. in Bezug auf den Autor Humboldt und die ausgeprägte

Einsprachigkeit der Disziplin die Verschränkung zwischen Nation und Bildung

kaum bis gar nicht angegangen werden. Denn was bringt zum Beispiel eine Lyo-

tardsche und differenztheoretische Reformulierung der Humboldtschen Bildung,

wenn diese wieder um einen weißen, deutschen und männlichen Autor kreist, in

deutscher Sprache den Monolingualismus stützt und wenn diese Reformulierung

sich zudem als ein bloßer Kommentar zu Humboldt verstehen lässt, der auch

noch die Meta-Diskursarten, wie Kapital (vgl. Sanders 2013, 97) oder Nation aus

dem Blick verliert?

Gerade mit postkolonialen Kritiken am liberalen Multikulturalismus und an

der Verschränkung zwischen transnationalem Kapitalismus, Nationalismus und

Multikulturalismus (vgl. Spivak 1996) lässt sich die affirmative Haltung Kollers ge-

genüber der (Post-)Moderne (vgl. Koller 1997) und das Kritikpotential von radikalen

Heterogenitätsfiguren und widerstreitenden Sprachspielen auf dem Papier in Fra-

ge stellen. Was bringt es, wenn parallel zu den differenz- oder machttheoretischen

auch die Wahrheit eines objektiven Welt- und Geschichtsverständnisses erreichen könnte,

so gerieten nun da Subjekt wie auch die Welt in eine wesentlich radikalere Abhängigkeit

von der Sprache im Sinne eines Mediums« (Wimmer 2009, 57; vgl. Wimmer 1999, 45-51).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Robert Wartmann

»Grenzgängen« und »Grenzüberschreitungen« beispielsweise die Kämpfe fürmehr

›Klassenmobilität‹ (vgl. Spivak 2008b) nicht oder kaum mehr stattfinden?12

Inwiefern irritiert die einsprachige, aber radikale Heterogenität fordernde Bil-

dungstheorie überhaupt einen transnationalen Kapitalismus, der sich auf Natio-

nalismus stützt und die ›Vielfalt‹ als Ressource und einfache ›Kunden‹ (Wimmer

2014b, 433ff.), die andere Kulturen (und Sprachen) kennen (vgl. Spivak 1996, 83),

braucht? Inwiefern irritiert das poststrukturalistische Bildungstechnologieupdate

die für den transnationalen Kapitalismus notwendige Einschreibung von Hetero-

genität und Transformations-Flexibilität in die Subjekte?

Und inwiefern kommen auch die bildungstheoretischen Dekonstruktionsver-

suche Wimmers an ihre Grenzen, wenn sie den monolingualen Habitus oder das

deutsch-traditionelle Referenzsystem nicht durchkreuzen; wenn es genügt, das

Hermeneutikverständnis Humboldts zu demontieren und die Wirklichkeit/Mög-

lichkeit von Einsprachigkeit differenztheoretisch zu widerlegen und vor allem,

wenn die Dekonstruktion vielleicht das moderne Begehren nach dem anderen nur

radikalisiert (vgl. Spivak 1985)?

Selbst die differenztheoretischen Stile entziehen sich nicht dem Phallogozen-

trismus (vgl. Spivak 1985). Jeder Stil (vgl. ebd., 184f.), jeder potente Stift (Nietzsche)

oder Schreibgriffel (Kittler) im Namen der Anderen oder der Differenz bleibt dem

Stil (Phallus) verbunden (vgl. ebd., 197ff.) und gebunden an das, wovon mensch

sich versucht abzugrenzen (zum Problem der Alternative siehe Wimmer 2003, 194-

198). Folglich kannmit Verweis auf Spivaks Text Verschiebung und der Diskurs der Frau

(1985) auch die Dekonstruktion als eine problematische oder eher ambivalente Ra-

dikalisierung moderner Tendenzen gefasst werden, mit der die Frau, das Andere

und das Genießen noch stärker dem männlichen Begehren der philosophierenden

Männer und Frauen untergeordnet werden. Die von Foucault behauptete Gleich-

zeitigkeit von produktiver Kritik und damit verschränkten Ausschließungsmecha-

nismen zeigt sich somit auch in Bezug auf die Dekonstruktion selbst.

Bei aller möglichen Kritik an den Dekonstruktionsversuchen Wimmers oder

der von Koller anvisierten radikalen Heterogenität muss jedoch angemerkt wer-

den, dass diese differenztheoretischen Perspektiven und auch der gegen jede Tota-

lität gerichtete plurale Stil, also beispielsweise der Versuch »niemals für sich selbst

zu sprechen« und »ständig in Bewegung zu sein«, das radikale Zitieren (Spivak

1985, 197; vgl. Derrida 1986) und Einnisten in bestehende »Werkruinen« (Bolz 1996,

11), Montagen & Moirés (Kittler 1986), der Essayismus (Bolz 1996, 10; Zima 2012),

die Mehrstimmigkeit & plurale Medienverwendung (bspw. Kassetten & Architek-

tur bei Derrida), die »Feminisierung des Philosophierens« (Spivak 1985, 94), die

12 Mit Spivak wäre Klassenmobilität die »Hauptsache«, damit die Durchsetzung von Heteroge-

nität und Mehrsprachigkeit überhaupt auf fruchtbaren Boden stößt und die »Huntingtons

dieser Welt vielleicht bezwungen werden« (vgl. Spivak 2008b).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 249

widerwärtigen Maschinerien (vgl. Foucault 1993) und das molekulare Maschinen-

basteln (vgl. Deleuze), noch nicht wirklich im Mainstream der Erziehungswissen-

schaft angekommen sind. Es wäre somit (neben der Hinzunahme einer hier gefor-

derten verstärkten Nationalismus- und Kapitalismuskritik durch die und an der

Bildungstheorie) angebracht wissenschaftstheoretische und –stilistische Hetero-

genität (weiterhin) zu fördern und zu stützen.Das poststrukturalistische »Plädoyer

für die Differenz« sollte nicht Aufgrund teils vernachlässigter Themen (bspw. Na-

tion & Kapital) gestoppt, sondern eher forciert werden (Münker & Roessler 2012,

IIX), und dies (mit Verweis auf Spivak oder auch Koller) müsste so weit getrieben

werden, dass selbst der plurale Stil problematisch und eine neue Erzählung der

Differenz vermieden wird, zumindest als identitätslogische und große Erzählung.

Denn auf eine Erzählung der Differenz lässt sich wohl aus strategisch-politischer

Sicht nicht verzichten (vgl. Czollek 2020a, 2020b), doch müssten mindestens die

Ambivalenzen, Ausschlüsse und Verschränkungen der eigenen differenztheoreti-

schen Zugänge in den Blick kommen.

Das kritische Potential der Bildungstheorie habe ich oben am Beispiel von zwei

Kommentaren zu Humboldt verdeutlicht. Doch das postkoloniale Denken (allein

als Reflexionsspiegel) dürfte eines aufzeigen: Diese bildungstheoretischen Bewe-

gungen haben Grenzen, gerade wenn aus einer westlichen, modernen und sehr

humanistischen Institution heraus, von einem deutschen Ort aus über vorrangig in-

nerkulturelle Probleme und Diskurse in deutscher Sprache (meist nur) geschrieben

und gesprochen und das deutsch-traditionelle Referenzsystem reproduziert wird

(vgl. Bhabha 2011, 47ff.; Spivak 1996, 84).

PostkolonialeTheorie eignet sich in Bezug auf diese skizzierte und thesenartige

Problematisierung der Bildungstheorie damit vorrangig als Wiederholungsgeste

der poststrukturalistischen Umkehrung der regulativen Prinzipien der Disziplin.

Gleichzeitig rücken mit dem postkolonialen Blick unter anderem die Themen des

Nationalismus und Kapitalismus, wie die Ambivalenz differenztheoretischer Kon-

zepte und Stile im Anschluss an den Poststrukturalismus (teils wieder) stärker ins

Zentrum,was neben einerWiederholung der strategischenUmkehr der regulativen

Prinzipien die Bildungstheorie in ihrer gegenwärtigen diskursiven und institutio-

nalisierten Fassung radikal in Frage stellt.

4. Das »nationale Label ›Humboldt‹«

»Die Humboldts sind eine kollektive Projektionsfläche und kulturpolitische Er-

findung für das, was Deutschland in seiner Geschichte eigentlich noch nie war.

Durch die Humboldtsche Omnipräsenz erschafft die Kulturnation ein phantasti-

sches Bild von sich, das im Grunde genommen kaum mit seiner Geschichte ver-

einbar ist. Daher ist das nationale Label »Humboldt« allgegenwärtig: Wo Hum-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Robert Wartmann

boldt darauf steht, ist auchdasVersprechen auf ein gutesDeutschlanddrin. In die-

sem Sinne ist der Humboldt-Diskurs nicht nur selbstverliebt, sondern engt auch

die Räume für kritische Diskurse ein, die die deutsche Gesellschaft, ihre politi-

sche Kultur und Geschichte nicht durch die rosarote Humboldt-Brille sehen. Der

Humboldt-Kult ist also im Sinne einer nationalen Inszenierung zu lesen und zu

dekonstruieren.« (Ha 2014)

Es wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, dass sich Nation, Kultur und Bil-

dung näher stehen (vgl. Bollenbeck 1994; Ricken 2006; Wimmer 2009; Tenorth 2015

& 2017; Messerschmidt 2020), als die oft gegen Autorität, Staat, Kapital, Erzie-

hung oder auch die koloniale Moderne (vgl. Knobloch 2019) positionierte Bildung

dies vermuten lässt. Gerade die deutsche Nationalbildung und auch die Wieder-

gutwerdung der deutsch-nationalen Identität nach dem zweiten Weltkrieg (vgl.

Czollek 2020a & 2020b, 65) weisen eine Besonderheit13 auf, die engmit Geistigkeit,

kulturellen Erzeugnissen und damit auch der Bildung verbunden ist (vgl. Wimmer

2009, 77; Ricken 2006). Selbst Friedrich Wilhelm III soll gesagt haben, dass der

»Staat […] durch geistige Kräfte ersetzen [muss], was er an physischen verloren

hat« (nach Tenorth 2020) und für seine anvisierte Bildungsreform und die damit

einhergehende Universitätsgründung in Berlin beauftragte er Wilhelm von Hum-

boldt, so die Erzählung. Auch wenn Humboldts Bildungskonzeption, wie gesagt,

gerne gegen alle Autoritäten positioniert wird, so ist die Begrifflichkeit der ›Na-

tion‹ eine zentrale und affirmative Referenz in Humboldts Bildungsdenken (vgl.

Tenorth 2010, 18f.; Jašová 2021).

»Die Individualitaet und die Nationalitaet […] sind die beiden grossen intellec-

tuellen Formen, in welchen die steigende und sinkende Bildung der Menschheit

fortschreitet. Im Bunde mit der alles Menschliche leitenden Macht beherrschen

sie die Schicksale des Menschengeschlechts, und bleiben, ist auch diese ihre ur-

sprüngliche Verknüpfung unerforschlich, der wichtigste Erklärungsgrund dersel-

ben.« (Humboldt 2016, 79, zit. n. Jašová 2021)

Zudem engagierte sich und ›plädierte Humboldt eindeutig für die Nation‹ (vgl.

Tenorth 2017). Und die von seiner Person unabhängige Tradierung des Humboldt-

13 »Im Vergleich zu ›normalen‹ Nationen wie Frankreich oder England – normal, insofern ihre

Evolution landläufig alsNorm für dieGenese desNationalstaates angesehenwird – erscheint

Deutschland als die vielbeschworene verspätete Nation. Diese Verzögerung wird üblicher-

weise einer Mischung aus unterentwickelten ökonomisch-industriellen Zentripetalkräften

undüberentwickelten politischenZentrifugalkräften (Konfessionsspaltung, Einfluss äußerer

Mächte, das Patchwork aus König-, Fürsten- und Herzogtümern) zugeschrieben. Ein bekann-

ter Effekt dieser Zersplitterung ist die bereits erwähnte Neigung, der kulturellen Produktion

als kohäsiver Kraft einen sehr hohen Status einzuräumen« (Winthrop-Young 2005, 112; vgl.

Bollenbeck 1994).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 251

schen Mythos (vgl. Tenorth 2015), seine »Vergötterung«, die ewige Rezeption der

Humboldschen Schriften und die regelmäßigen Kritiken, sowie die Reformulie-

rungen seiner Ideen lassen sich selbst in die nationale Inszenierung und Erzäh-

lung Deutschlands als Kultur- und Bildungsnation einbetten. Der Bildungskanon

bestand zudem lange Zeit vorrangig aus nationalen Imaginären wie Goethe und

Schiller; Goethe war selbst und ist der Archetyp der Kultur- und Bildungsnation

Deutschland (vgl. Siegert 1993) und Bildungsgeschichte war bis in die 60er Jahre

meist reine Nationalgeschichte (vgl. Kössler 2020).14

Auch aktuell fehlt es nicht an Beispielen, um die Verschränkung von Bildung

und Nation zu verdeutlichen. Beispielsweise markiert Allmendinger das heutige

Deutschland als »Bildungsrepublik« und die deutsche Gesellschaft als »Bildungsge-

sellschaft« (2013). Bildung bestimme gegenwärtig »maßgeblich über Lebenschan-

cen« und befähige »Menschen, ein selbstbestimmtes Leben zu führen«. Und nicht

nur die individuellen Schicksale basieren nach ihr auf Bildung, auch ist Bildung ein

wichtiger »Motor für die wirtschaftliche Entwicklung und Innovation vonmorgen«

(Allmendiger 2013).

Diese ökonomische Verknappung der Bildung als Ressource führt an anderer

Stelle wieder vermehrt zum Griff nach der alten guten ›akademischen Germa-

nia‹. Zwar ist der reine Rückgriff auf Humboldt seltener geworden und es finden

sich meist Reformulierungen/Problematisierungen des klassischen Bildungsver-

ständnisses in Komplizenschaft mit französischen oder US-amerikanischen Philo-

soph*innen, doch findet sich hier und da dieser einfache Rückgriff auf Humboldt

auch in der Gegenwart. So bringt bspw. Lenzen (Universitätspräsident in Ham-

burg) in Bildung statt Bologna (2014) den deutschen Humboldt gegen den »›Sieg‹ der

britisch-amerikanisch akzentuierten Universitätsvorstellungen über das klassische

Universitätsideal deutscher Provenienz« in Stellung. Deutschland wird in diesem

Buch hier und da mit Europa gleichgesetzt; Humboldt war nach Lenzen auch Eu-

ropäer (vgl. ebd., 8, 13) und eigentlich kämpfen wir den gleichen Kampf wie schon

zu Zeiten von Humboldt: es gilt Bildung, statt reine Verwertbarkeit und bloßes

Nützlichkeitsdenken, in die Universitäten zu bringen (vgl. ebd., 82).

In einem anderen politischen Lager findet sich ein weiteres Exemplar dieser

Rückkehr zur deutschen Bildung um sich gegen eine verwertbare Bildung und

dem Menschen als Humankapital zu positionieren:Wie man eine Bildungsnation an

die Wand fährt (Kraus 2017). Nach diesem Werk erodieren die nationalen und kul-

turellen Fundamente, da sich die sogenannten Deutschen selbst verleugnen und

verachten. Also neben der Ökonomisierung der Bildung wird die Schuld unter an-

derem den Alliierten mit ihrer Re-Education und ihren US-amerikanischen Päd-

14 Hier ist es auch wichtig zu markieren, dass die historische Erziehungswissenschaft sich

»kaum an den historischen Debatten der letzten beiden Jahrzehnte« unter anderem zu Ko-

lonialismus, Postkolonialismus und Migration beteiligt habe (vgl. Kössler 2020, 12).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Robert Wartmann

agog*innen wie John Dewey zugeschrieben, der die »Neigung der Deutschen zum

Nationalsozialismus schon in den Philosophien und Schriften von Luther, Kant,

Herder, Hegel, Fichte, Schelling, insgesamt des Deutschen Idealismus angelegt

sah« (ebd., 14f.). Es brauche im Umkehrschluss für Kraus somit wieder mehr Fich-

te, dessen »›Bildungsreden‹ als Reden ›von Deutschen schlechtweg‹ ›für Deutsche

schlechtweg’[15]« waren und eine Bildung, die »als ›Rettungsmittel’[16] und ›Er-

haltungsmittel einer deutschen Nation überhaupt’[17]« gefasst war und mit der

»die ›Naturgemässheit‹, ›Echtheit‹, ›Geistigkeit’[18] und ›Gründlichkeit’[19] als ›ächt

deutsch’[20] in das ›nationale Gedächtnis’[21]« eingeschrieben werden sollten und

wurden (Ricken 2006, 322).

Noch verwunderlicher wird es, wenn deutschsprachige Bildung und Bildungs-

theorie nicht nur für Deutschland in Stellung gebracht wird, sondern Bildung ähn-

lich wie bei Humboldt für die gesamte Menschheit bemüht wird: als Menschen-

recht (Allmendinger 2013) oder als »kulturelles Erbe für die Weltgesellschaft« (San-

der 2018). Auch Bildung als Überlebensinstrument inMoria (vgl. Krappmann 2013),

oder die dekoloniale Wendung des Bildungsbegriffs mithilfe deutschsprachiger

Bildungstheorie oder die Kopplung der Arbeiten Spivaks mit dem Bildungsbegriff

(vgl. Castro-Varela 2016) stimmen bedenklich.

Wimmer machte bereits 1988 in der Erziehungswissenschaft deutlich, dass die

(auch koloniale) »Barbarei […] ein konstitutives Element der europäischen Moder-

ne« sei (Forster 2017; vgl. Wimmer 1988). Er versuchte diese Verwicklung auch bil-

dungstheoretisch immer wieder aufzuzeigen (vgl.Wimmer 1996, 1999, 2002, 2009),

womit sich Wimmer so lesen lässt, dass er die Wucherung des modernen Bil-

dungsdiskurses dekonstruktiv eingrenzte. Zwar wurde dies nie ausbuchstabiert,

aber Wimmer bemühte bereits Friedrich Kittlers Aufschreibesysteme 1800 1900 und

Derridas Die Einsprachigkeit des Anderen und die Prothese des Ursprungs, um auf den

Kurzschluss zwischenMütterlichkeit, Pädagogik, Sprache,Kultur,Nationalität und

Staatsbürgerschaft in einer Art ›hermeneutischen Lebensform‹ hinzuweisen (vgl.

Wimmer 2009, 58). Auch stellte Wimmer in dem Text »Spiegel ohne Staniol« (1999)

bereits einige wichtige Fragen: Warum wirkt die Nation als Erfindung und Kon-

struktionen so unveränderlich und natürlich? Was könnte an die Stelle dieser Kon-

struktion treten? Wie ließe sich das institutionalisierte (oder das materialisierte)

15 Fichte (1845) 1960, VII, 266. Aufgrund der besseren Lesbarkeit werden die Verweise innerhalb

der Zitate hier in die Fußnoten verschoben. Alle Zitate beziehen sich auf Ricken 2006, 322.

16 Ebd. VII, 274.

17 Ebd. VII, 280.

18 Ebd. VII, 337.

19 Ebd. VII, 403.

20 Ebd. VII, 365.

21 Assmann 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 253

Nationale nach dessen »Richtungssinn, phantasmatischen Kern, dessen Ausschlie-

ßungsmechanismen,mythischen, ideologischen, symbolischen oder imaginären –

Identifikationsangeboten […] lesbar« machen (Wimmer 1999, 64)? Wie könnte eine

Politik aussehen, die gegen die »mythische Funktion mit ihren nationalen, völki-

schen, ethischen und ästhetischen Wirkungen« gerichtet ist (ebd.)?

Neben den bereits erwähnten Verschränkungen des Humboldtschen Denkens

und Handelns mit nationalen Diskursen lässt sich nach Wimmer auch Humboldts

hermeneutische Sprachauffassung, sowie sein ›Strukturtypus‹ des individuellen

Allgemeinen und die Sehnsucht nach der einen ursprünglichen Sprache dem »My-

thos der Nationalsprache« zuordnen. Der »metaphysische […] Humanismus des

einen Menschengeschlechts und der einen Sprache« funktioniert nach dem glei-

chen Muster wie der des Nationalismus, nur das an die Stelle der einen Nation die

Menschheit tritt. Es findet sich bei Humboldt ein Kurzschluss von einem Mensch-

heitsgeschlecht, einer ursprünglichen Sprache und einerWelt, womit auch hier die

Naturalisierung der »Zugehörigkeit zu einer Sprachgemeinschaft bzw. zur Sprach-

gemeinschaft als Einer und Eigener« betrieben wird (Wimmer 2009, 72).

Trotz aller Entleerung des Begriffs Bildung (vgl. Schäfer 2011) ermöglicht die-

ser Begriff im Alltag ein gemeinsames, eigenes und einsprachiges Sprechen und

Schreiben über das Auf- undWeiterwachsen. Als Grundbegriff der Erziehungswis-

senschaft schafft er zudem einen erkenntnis- und disziplinpolitischen Zusammen-

hang und ein Allgemeines der Erziehungswissenschaft, trotz aller eigentümlicher

Ausrichtungen an den Grenzen dieser Disziplin. Inwiefern diese Eigentümlich-

keiten, wie beispielsweise die Dekonstruktion oder Widerstreitkonzeption in der

bestehenden institutionellen Verankerung das individuelle Allgemeine der Erzie-

hungswissenschaft politisch-strategisch stützen oder brechen, bleibt zu diskutie-

ren. Doch auf den ersten Blick scheint es keine Rolle zu spielen, wie eigentümlich

die Einsätze und Grenzgänge sind: Egal ob Dekonstruktion, Systemtheorie, Psy-

choanalyse, Widerstreitkonzeption, Subjektivierungstheorie oder radikale Demo-

kratietheorie, sie laufen alle unter dem allgemeinen Dach der deutschsprachigen

Bildung(stheorie). Aller Kritik und Fluchtversuche vor dem individuellem Allge-

meinen Humboldts zum Trotz (bspw. Koller 1997) ist dieser Strukturtypus auch in

der akademischenWelt in ›Fleisch und Blut‹ übergegangen (Ricken 2006, 318), »die

Formierung des ›individuellen Allgemeinen‹« ist weiterhin die »Aufgabe der Bil-

dungsinstitutionen« (Wimmer 2009, 59) und die Erfindung oder Konstruktion des

individuellen Allgemeinen hat sich (auch mit der Bildungstheorie) institutionali-

siert (vgl. Wimmer 1999, 63f.). Und die Frage, inwiefern deutsche Bildungstheorie

mithilfe des Poststrukturalismus oder cultural turns an derWiedergutwerdung der

deutschen Kultur und Bildung gearbeitet hat und arbeitet und inwiefern dies mit

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Robert Wartmann

der Wiedergutwerdung der deutsch-nationalen Identität (vgl. Czollek 2020b, 65)

verschränkt ist, bleibt zu diskutieren.22

Eignen sich die kritische Bildungstheorie und der Bildungsbegriff samt der

Verwicklungen mit Individualismus, Kapital, Staat, Geistigkeit und Nation als Me-

dium für einen epistemischen Bruch? Ohne die politischen Leistungen etwa der

poststrukturalistischen Bildungstheorie absprechen zu wollen, muss trotzdem die

Frage gestellt werden, ob die Dekonstruktion oder das papierreiche Eingrenzen der

Bildung; ob die Dezentrierungen der Selbst-Bildung, sowie die macht-, differenz-,

alteritätstheoretischen, post- oder dekolonialen Verschiebungen oder Absagen an

die klassische Bildung in der Lage waren/sind, das reale Imaginäre der Einspra-

chigkeit und die meist ignorierten Verwicklungen mit dem realen Mythos der Na-

tion zumindest zu irritieren oder ob diese Verwicklungen nicht trotz oder gerade

durch diese vielen Eigentümlichkeiten unter dem Dach des Bildungsbegriffs und

der Disziplin der Bildungs- und Erziehungsphilosophie gestützt, hervorgebracht

und reproduziert werden?

5. Das postkoloniale Ende der Bildung

Dass wir Bildung (vielleicht) abschaffen sollten (vgl. Ricken und Masschelein 2003;

Wimmer 2014a, 248) oder einen anderen Umgang mit den Bildungsruinen benöti-

gen (Wimmer 2002), wissen wir bereits. Auch wissen wir, dass wir (noch) nicht in

der Lage sind, den epistemischen Bruch zu vollziehen oder zumindest den Bann

hermeneutischer Sprachspiele und Strukturtypen wie das individuelle Allgemeine

zu durchbrechen (vgl. Wimmer 2014b, 440; Wimmer 2009, 59).

Doch wie können die kritischen Eigentümlichkeiten der Bildungstheorie einer-

seits der Institutionalisierung des individuellen Allgemeinen entfliehen, aber auch

andererseits konkreter und politisch wirksam(er) werden? Nach den vorangegan-

genen Überlegungen scheinen eine verstärkte Fokussierung der Verwicklungen

zwischen Bildung, Nation, Geistigkeit und Kapitalismus und eine daran anknüp-

fende Provinzialisierungsstrategie der Bildung erste, notwendige und konkrete

22 Obwohl Ricken in Die Ordnung der Bildung auf Georg Bollenbeck und Aleida Assmann ver-

weist und die Verschränkung zwischen Bildung und Nation im thematisiert, wird eine mög-

liche nationale Dimension der auch akademischenWiedergutwerdung der Bildung seit den

80ern nicht thematisiert (vgl. Ricken 2006, 19ff., 167, 197, 321f.). Auch die Lesart im Anschluss

Bollenbecks, nach der sich das Deutungsmuster Bildung nur »zunehmend« nationalistisch

aufgeladen hätte und Bildung »von Anfang an« einen »impliziten metapolitischen und na-

hezu idealistisch-individualistischen Charakter« gehabt hätte, scheintmir der Arbeit Bollen-

becks nicht ganz gerecht zu werden und auch die Verschränkung zwischen Bildung und Na-

tion zu verharmlosen (Ricken 2006, 197).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 255

Handlungsschritte zu sein (vgl. Jašová und Wartmann 2021). Auch die Hetero-

genese des Sprech- und Institutionalisierbaren in Bezug auf Aufwachsens- und

Veränderungsprozesse abseits des Bildungsbegriffs und abseits des deutschen,

wie auch europäisch-nordamerikanischen Referenzsystems dürfte ein wichtiger

Schritt sein (vgl. ebd.). Und neben den macht-, subjektivierungs-, sprach- und

differenztheoretischen Interventionen gegen Identitäslogiken und Totalitäts-

denken (auch in den eigenen Zugriffen) sollten Ideologie-, Kapitalismus- und

Nationalismuskritik zentrale Stützpfeiler der akademischen Auseinandersetzung

mit Bildung werden, ohne bspw. Kritische Theorie und Poststrukturalismus sowie

Ideologiekritik und Dekonstruktion gegeneinander auszuspielen (vgl. Wimmer

1999, 63f.).23

Lässt sich mit dem hier nur angerissenen historischen und gegenwärtigen Bal-

last des Bildungsbegriffs an der Bildungstheorie als Disziplin festhalten? Gehört

die akademische Beschäftigung mit Bildung in der gegenwärtigen institutionel-

len und einsprachig-medialen Verankerung gestrichen? Braucht die Bildungstheo-

rie einen postcolonial turn oder vielleicht sogar ein Ende der Bildung? Wenn ja,

wie lässt sich eine (kritische) Bildungstheorie streichen? Wie lässt sich (zum Bei-

spiel) einer Heterogenese und Gleichzeitigkeit diskursiv-materieller Apparaturen

auf dem und abseits des Papiers zuarbeiten, ohne die zentrale Stellung des Bil-

dungsbegriffs oder die Festung Humboldt in einer Weise aufzugeben, die das mit

der Bildungstheorie verbundene widerständige Potential aufs Spiel setzt oder den

dann frei werdenden diskursiv-materiellen Raum innerhalb der Erziehungs- und

Bildungswissenschaft bspw. einem neuen problematischen Signifikanten wie dem

Kompetenzbegriff überlässt, mit einer (möglicherweise) einhergehenden zusätz-

lichen Steigerung von Ökonomisierung und Empirisierung24 von Universität und

Wissenschaft?

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. 1959. 1972. »Theorie der Halbbildung.« In Gesammelte Schrif-

ten, Band 8: Soziologische Schriften 1, herausgegeben von Rolf Tiedemann, 93-121.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

23 Spivaks Verschränkung von Marxismus, Dekonstruktion, Feminismus und nicht-akademi-

schem Engagement dürfte für solche Überlegungen einen sehr fruchtbaren Ausgangspunkt

bilden.

24 Hier sei darauf hingewiesen, dass mit der Frontstellung gegen Ökonomisierung und Empiri-

sierung zwar an kritische und auch poststrukturalistische Bildungstheorien angeknüpftwird,

sich damit jedoch problematische bildungsbürgerlich-nationale Abgrenzungsdiskurse wie-

derholen, wodurch das reproduziert wird, was eigentlich kritisiert werden soll (vgl. Bollen-

beck 1994, 22, 197).

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Robert Wartmann

Allmendinger, Jutta. 2013. »Bildungsgesellschaft. Über den Zusammenhang von

Bildung und gesellschaftlicher Teilhabe in der heutigen Gesellschaft.« Bundes-

zentrale für politische Bildung. Letzter Zugriff 01.11.2020. https://www.bpb.d

e/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung.

Assmann, Aleida. 1993a.Arbeit amnationalenGedächtnis. Eine kurze Geschichte der deut-

schen Bildungsidee. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Barad, Karen. 2007. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the Entangle-

ment of Matter and Meaning. Durham, London: Duke University Press.

Bhabha, Homi. 2011. Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffenberg.

Bollenbeck, Georg. 1994. Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschenDeutungs-

musters. Frankfurt a. M.: Insel.

Bolz, Norbert. 1996. »Einleitung. Die Moderne als Ruine.« In Denken in Ruinen, her-

ausgegeben von Norbert Bolz, Willem von Reijen, 7-23. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp.

Castro, Varela und Maria do Mar. 2016. »Von der Notwendigkeit eines epistemi-

schen Wandels. Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse.« In Mi-

gration: Auflösungen undGrenzziehungen. Perspektiven einer erziehungswissenschaftli-

chenMigrationsforschung, herausgegeben vonThomas Geier, Katrin Ulrike Zabo-

rowski, 43-59. Wiesbaden: Springer VS.

Castro, Varela, María do Mar und Nikita Dhawan. 2015. Postkoloniale Theorie. Eine

kritische Einführung. Bielefeld: transcript.

Chakrabarty, Dipesh. 2010. Europa als Provinz. Perspektiven postkolonialer Geschichts-

schreibung. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Czollek, Max. 2020a. Desintgriert euch!München: btb.

Czollek, Max. 2020b. Gegenwartsbewältigung.München: btb.

Derrida, Jacques. 1986. »Sporen. Die Stile Nietzsches.« In Nietzsche aus Frankreich,

herausgegeben von Werner Hamacher, 183-224. Frankfurt a. M., Berlin: Ull-

stein.

Derrida, Jacques. 2003. Die Einsprachigkeit des Anderen und die Prothese des Ursprungs.

München: Wilhelm Fink.

Dhawan, Nikita. 2014. »Affirmative Sabotage of the Master’s Tools: The Paradox of

Postcolonial Enlightenment.« InDecolonizing Enlightenment: Transnational Justice,

Human Rights andDemocracy in a PostcolonialWorld, herausgegeben von ders., 19-

78. Opladen: Barbara Budrich.

Fichte, Immanuel Hermann (Hrsg). 1965. Johann Gottlieb Fichte. Sämmtliche Werke,

Reprint der Ausgabe Berlin 1845-1846. Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Forster, Edgar. 2017. »Ausblick auf das Ende des kolonialen Denkens.« In Ver-ant-

wortung. Im Anschluss der poststrukturalistischen Einschnitte, herausgegeben von

Sara Vock, Robert Wartmann, 187-206. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Foucault, Michel. 1970. 1993. Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a. M.: Fischer.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/158109/teilhabe-durch-bildung


Das postkoloniale Ende der Bildung 257

Humboldt, Wilhelm von. 1960-1981. Wilhelm von Humboldt. Werke in fünf Bänden.

Herausgegeben von Andreas Flitner, Klaus Giel. Darmstadt: WBG (zitiert als:

W – Bandzahl 1-V – Seitenzahl).

Humboldt, Wilhelm von. 2016. Über die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbau-

es. Berlin: Hofenberg.

Jašová, Michaela und Robert Wartmann. 2021. »Bildung provinzialisieren.« Sonder-

heft »Tertium Comparationis«. Postkoloniale Perspektiven in den Bildungs- und Erzie-

hungswissenschaften.Münster: Waxmann (Im Erscheinen).

Jašová, Michaela. 2021. Bildung als deutscher Sonderweg. Reflexionen zur Verschränkung

zwischen Bildung und Nation. Unveröffentlichte Masterarbeit. Universität Ham-

burg.

Kien-Nghi. 2014. »Imperfect Steal: Humboldts Erben in postkolonialer Liquidati-

onskrise?« No-humboldt21.de. Letzter Zugriff 04.08.2020. https://www.no-hu

mboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer

-liquidationskrise/.

Kittler, Friedrich. 1986.Grammophon Film Typewriter. München: Brinkmann & Bose.

Kittler, Friedrich. 1995. Aufschreibesysteme 1800 ·1900. München: Wilhelm Fink.

Knobloch, Phillipp D. Th. 2019. »Subjektivierung und moderne/koloniale Bil-

dung. Zur Formierung von Grenzsubjekten.« In Subjektivierung. Erziehungswis-

senschaftliche Theorieperspektiven, herausgegeben von Norbert Ricken, Rita Casa-

le, Christiane Thompson, 169-176. Weinheim, Basel: Beltz.

Koller,Hans-Christoph. 1999. »Bildung imWiderstreit. Bildungstheoretische Über-

legungen im Anschluß an Lyotards Konzeption pluraler Diskurse.« In Kritische

Erziehungswissenschaft – Moderne – Postmoderne Bd. 2, herausgegeben von Win-

fried Marotzki, Heinz Sünker, 80-104. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Koller, Hans-Christoph. 1997. »Bildung in einer Vielfalt von Sprachen. Zur Aktua-

lität Humboldts für die bildungstheoretische Diskussion unter den Bedingun-

gen der (Post-)Moderne.« In Die Zukunft des Bildungsgedankens, herausgegeben

von Lutz Koch,Winfried Marotzki, Alfred Schäfer, Schriftenreihe der Kommis-

sion Bildung- und Erziehungsphilosophie der DGfE, 45-64. Weinheim: Deut-

scher Studien Verlag.

Koller, Hans-Christoph. 2001. »Bildung und die Dezentrierung des Subjekts.« In

Dekonstruktive Pädagogik. Erziehungswissenschaftliche Debatten unter poststruktura-

listischen Perspektiven, herausgegeben von Bettina Fritzsche u. a., 35-48. Opla-

den: Leske + Budrich.

Koller, Hans-Christoph. 2012. Bildung anders denken. Einführung in die Theorie trans-

formatorischer Bildungsprozesse. Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, Hans-Christoph. 2016. »Ist jede Transformation als Bildungsprozess zu be-

greifen? Zur Frage der Normativität des Konzepts transformatorischer Bil-

dungsprozesse.« In Von der Bildung zur Medienbildung, herausgegeben von Dan

Verständig, Jens Holze, Ralf Biermann, 149-161. Wiesbaden: Springer VS.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/
https://www.no-humboldt21.de/information/imperfect-steal-humboldts-erben-in-postkolonialer-liquidationskrise/


258 Robert Wartmann

Kössler, Till. 2020. Aufgaben und Ziele der Historischen Erziehungswissenschaft in der Ge-

genwart. Antrittsvorlesung an der Universität Halle. Unveröffentlichtes Manu-

skript.

Kraus, Josef. 2017.Wie man eine Bildungsnation an die Wand fährt. Und was Eltern jetzt

wissen müssen. Stuttgart: Herbig.

Latour, Bruno. 1998.Wir sind nie modern gewesen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lenzen, Dieter. 2014. Bildung statt Bologna! Berlin: Ullstein.

Lüders, Jenny. 2007. Ambivalente Selbstpraktiken. Eine Foucault’sche Perspektive auf Bil-

dungsprozesse in Weblogs. Bielefeld: transcript.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

Masschelein, Jan und Norbert Ricken. 2003. »Do We (Still) Need the Concept of

›Bildung‹?« Educational Philosophy and Theory 35, 2: 139-154.

Messerschmidt, Astrid. 2020. »Bedingt und kontextualisiert – Notizen zur Bil-

dung in machtvollen Verhältnissen.« In unbedingte bildung. Perspektiven kritischer

Bildungstheorie, herausgegeben von Carsten Bünger, Martina Lütke-Harmann,

159-170. Wien: Löcker.

Münker, Stefan und Alexander Roesler. 2012. Poststrukturalismus. Weimar: Metzler.

Pongratz, Ludwig. 2002. »Bildung als Ware – Die Transformation des Bildungs-

bürgers zum Selbst-Vermarkter.« In Erich Fromm – Erziehung zwischen Haben und

Sein, herausgegeben von Johannes Claßen, 37-56. Eitorf: gata.

Ricken, Norbert. 2006. Die Ordnung der Bildung. Beiträge zu einer Genealogie der Bil-

dung. Wiesbaden: Springer VS.

Ricken, Norbert. 2015. »Bildung als Dispositiv. Bemerkungen zur (Macht-)Logik

eines Subjektivierungsmusters.« In Medien – Bildung – Dispositive Beiträge zu ei-

ner interdisziplinärenMedienbildungsforschung, herausgegeben von Julius Othmer,

Andreas Weich, 41-58. Wiesbaden: Springer VS.

Sander, Wolfgang. 2018. Bildung ein kulturelles Erbe für die Weltgesellschaft. Frankfurt

a. M.: Wochenschau.

Sanders, Olaf. 2013. »Philosophie pädagogisieren, Lyotard zum Beispiel. Und: Wo-

zu Bildungsphilosophie?« In Pädagogisierung, herausgegeben von Alfred Schä-

fer, ChristianeThompson, 85- 102. Open Access Online Publikation der Martin-

Luther-Universität Halle-Wittenberg.

Schäfer, Alfred und Michael Wimmer. 1999a. »Reihe Grenzüberschreitungen.« In

Identifikation und Repräsentation, herausgegeben von dies., Reihe Grenzüber-

schreitung, Vol 2. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften.

Schäfer, Alfred undMichaelWimmer. 1999b. »Einleitung. Zu einigen Implikationen

der Krise des Repräsentationsgedankens.« In Identifikation und Repräsentation,

herausgegeben von dens., Reihe Grenzüberschreitung, Vol. 2, 9-26.Wiesbaden:

Verlag für Sozialwissenschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das postkoloniale Ende der Bildung 259

Schäfer, Alfred. 2009. Die Erfindung des Pädagogischen. Paderborn: Ferdinand Schö-

ningh.

Schäfer, Alfred. 2011.Das Versprechen der Bildung. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Schäfer, Alfred. 2014. »Einleitung: Die An-Archie der Ordnung und das Problem

der Bindung.« In Hegemonie und autorisierende Verführung, herausgegeben von

dems., 7-24. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Siegert, Bernard. 1993. Relais. Geschicke der Literatur als Epoche der Post. 1751-1913. Ber-

lin: Brinkmann und Bose.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 1985. »Verschiebung und der Diskurs der Frau.« In

Dekonstruktiver Feminismus. Literaturwissenschaft in Amerika, herausgegeben von

Barbara Vinken, 183-218. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 1996. »Transnationality and Multiculturalist Ideology.

Interview with Gayatri Chakravorty Spivak von Deepika Bahri and Mary Va-

sudeva.« In between the lines. South asian and postcoloniality, herausgegeben von

Deepika Bahri, Mary Vasudeva, 64-92. Philadelphia: Temple University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2008a. Can the subaltern speak ? Postkolonialität und su-

balterne Artikulation.Wien, Berlin: Turia + Kant.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2008b. »Weitere Überlegungen zur kulturellen Über-

setzung.« Transversal.at. Letzter Zugriff 28.04.20. https://transversal.at/trans

versal/0608/spivak/de.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2012. An Aesthetic Education in the Era of Globalization.

Cambridge: Harvard University Press.

Tenorth,Heinz-Elmar. 2010. »Wilhelm vonHumboldts (1767-1835) Universitätskon-

zept und die Reform in Berlin – eine Tradition jenseits des Mythos.« Zeitschrift

für Germanistik 20: 15-28.

Tenorth, Heinz-Elmar. 2015. »Humboldts Modell – Konzept, Idee und Realität des

deutschen Universitätsmodells, von Berlin aus gesehen.« In Differenzierung im

Hochschulsystem. Nationale und internationale Entwicklungen und Herausforderun-

gen, herausgegeben von Ulf Banscherus u. a., 77-94. Münster, New York: Wax-

mann.

Tenorth, Heinz-Elmar. 2017. »Die Vergötterung. Wilhelm von Humboldt wird seit

je missverstanden. Kritische Bilanz eines Mythos.« DIE ZEIT Nr. 26, 22. Juni

2017. Letzter Zugriff 28.04.2020. https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-h

umboldt-mythos-gelehrter-politiker.

Wimmer, Michael. 1988.Der Andere und die Sprache. Vernunftkritik und Verantwortung.

Berlin: D. Reimer.

Wimmer, Michael. 1996. »Die Gabe der Bildung. Überlegungen zum Verhältnis von

Singularität und Gerechtigkeit im Bildungsgedanken.« In Alterität Pluralität Ge-

rechtigkeit. Randgänge der Pädagogik, herausgegeben von Jan Masschelein, Mi-

chael Wimmer, 127-162. Sankt Augustin, Leuven: Academia Verlag & Leuven

University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://transversal.at/transversal/0608/spivak/de
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker
https://www.zeit.de/2017/26/wilhelm-von-humboldt-mythos-gelehrter-politiker


260 Robert Wartmann

Wimmer, Michael. 1999. »Spiegel ohne Stanniol. Zum Status der Repräsentati-

on in der wissenschaftstheoretischen Grundlagendiskussion.« In Identifikation

und Repräsentation, herausgegeben von Alfred Schäfer, Michael Wimmer, 39-67.

Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Wimmer, Michael. 2002. »Bildungsruinen in der Wissensgesellschaft. Anmerkun-

gen zum Diskurs über die Zukunft der Bildung.« In Die verkaufte Bildung. Kritik

und Kontroversen zur Kommerzialisierung von Schule, Weiterbildung, Erziehung und

Wissenschaft, herausgegeben von Ingrid Lohmann, Rainer Rilling, 45-68. Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Wimmer, Michael. 2003. »Machbarkeitsphantasien und Zukunftsvorstellungen in

der Pädagogik.« In Machbarkeilsphantasien und Zukunftsvorstellungen in der Päd-

agogik, herausgegeben von Alfred Schäfer, Michael Wimmer, 185-203. Opladen:

Leske und Budrich.

Wimmer, Michael. 2009. »Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-

gularität. Sprache als Bildungsmedium bei Humboldt und Derrida.« InMedien,

Technik und Bildung, herausgegeben von Michael Wimmer, Ludwig Pongratz,

Roland Reichenbach, Schriftenreihe der Kommission Bildung- und Erzie-

hungsphilosophie der DGfE, 57-84. Paderborn u. a.: Ferdinand Schöningh.

Wimmer, Michael. 2013. »Das Selbst als Phantom.« In Inszenierung und Optimierung

des Selbst. Zur Analyse gegenwärtiger Selbsttechnologien, herausgegeben von Ralf

Mayer, Chistiane Thompson, Michael Wimmer, 295-321. Wiesbaden: Springer

VS.

Wimmer, Michael. 2014a. »Antihumanismus, Transhumanismus, Posthumanis-

mus: Bildung nach ihrem Ende.« In Menschenverbesserung Transhumanismus.

Jahrbuch für Pädagogik 2014, herausgegeben von Sven Kluge, Ingrid Lohmann,

Gerd Steffens, 237-266. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Wimmer, Michael. 2014b. »Vergessen wir nicht – den Anderen! Anmerkungen zur

Konjunktur des Diskurses über Heterogenität in der Pädagogik.« In Pädagogik

alsWissenschaft des Unmöglichen, herausgegeben von dems., 431-452. Paderborn:

Ferdinand Schöningh.

Wimmer, Michael. 2016. »Nachwort.« In Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum

Paradoxieproblem in der Pädagogik, herausgegeben von dems., 355-371. Bielefeld:

transcript.

Winthrop-Young, Geoffrey. 2005. Friedrich Kittler zur Einführung. Hamburg: Junius.

Wrana, Daniel. 2021. »Wusste Achill von sich, dass er frei war? Zur Problematisie-

rung des Selbstwissens in der Kulturgeschichte der Subjektivität.« In Selbstsein

als Sich-Wissen. ZurBedeutung derWissensgeschichte für dieHistorisierbarkeit des Sub-

jekts, herausgeben vonThomas Alkemeyer, Sandra Janßen, 59-89. Tübingen (im

Erscheinen).

Zima, Peter V. 2012.Essay/Essayismus. Zum theoretischen Potenzial des Essays: VonMon-

taigne bis zur Postmoderne. Würzburg: Königshausen & Neumann.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zu den Autoren und Autorinnen

Jens Eberhardt, Studium der Philosophie und Geschichtswissenschaft (B.A.) an

der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Studiert derzeit Philosophie an

der Universität Leipzig. Forschungsinteressen: Interkulturelle Philosophie, Wis-

senschaftstheorie, zeitgenössische Fragen der Ethik.

DanielHildebrandt, Studiumder Erziehungswissenschaftenmit den Schwerpunk-

ten Bildungstheorie und Gesellschaftsanalyse. Zurzeit Lehrbeauftragter am Insti-

tut für Pädagogik der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. Forschungs-

schwerpunkte: Kritische Bildungstheorie, Bildungsphilosophie, Jugendkulturfor-

schung, psychoanalytische Sozialpsychologie.

TimHofmann, studiert derzeit Philosophie und Geschichte an der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg. Er arbeitet dort als wissenschaftliche Hilfskraft am

Institut für Psychologie. Forschungsinteressen: philosophische Ästhetik sowie So-

zialphilosophie.

Stefan Knauß, Dr. phil., Studium der Politikwissenschaft, Medien- und Kommu-

nikationswissenschaft und der Philosophie.Wissenschaftlicher Mitarbeiter am In-

stitut für Geowissenschaften undGeographie derMartin-Luther-Universität Halle-

Wittenberg. Forschungsschwerpunkte: Rechtsphilosophie, Interkulturelle Philoso-

phie, (De)koloniales Denken in Lateinamerika, Umweltethik.

Constant Kpao Sarè, Dr. phil., Studium der deutschen Literatur und Sprache

in Abomey-Calavi, Saarbrücken und Metz und der Verwaltungswissenschaften

in Speyer. Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Fakultät für Germanistik der

Université D’Abomey Calavi und Fellow der Humboldt Stiftung. Forschungs-

schwerpunkte: Postkoloniale Erinnerungskultur in Afrika, Migrationsgeschichte,

deutsche Literatur des 19. Und 20. Jahrhunderts, Gegenwartsliteratur.

Andrej Krause, apl. Prof. Dr. phil. habil., Studium der Mathematik, Physik und

Philosophie. Außerplanmäßiger Professor am Seminar für Philosophie derMartin-

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Auf den Spuren von Anton Wilhelm Amo

Luther-Universität Halle-Wittenberg. Lehraufträge für Philosophie und Logik am

Capuchin Franciscan Institute of Philosophy and Theology, Addis Abeba, Äthio-

pien. Forschungsschwerpunkte: Metaphysik, Religionsphilosophie, Geschichte der

Logik.

Jacob Emanuel Mabe, PD Dr. Dr., Studium der Politikwissenschaft und Philoso-

phie. Forschungsschwerpunkte: Afrikanische Kultur- und Geistesgeschichte, Inter-

kulturelle Philosophie, Französischsprachige Philosophie, Europäisch-afrikanische

Beziehungen aus politischer und philosophischer Perspektive.

Ram Adhar Mall, Prof. Dr. phil. Dr. h. c., Studium der Philosophie, Psychologie,

Sanskrit, englischen Sprache und Literatur sowie der Wirtschaftswissenschaften.

Gründungspräsident der Gesellschaft für interkulturelle Philosophie e. V. im Jahre

1992 und Seniorprofessor am Lehrstuhl für Religionswissenschaften der Friedrich-

Schiller-Universität Jena. Forschungsschwerpunkte: Erkenntnistheorie, Logik,Mo-

ralphilosophie und Ästhetik aus interkultureller Perspektive.

Arne Moritz, Dr. phil., Studium der Philosophie, der neueren und neuesten

Geschichte und der neuen deutschen Literaturgeschichte. Lehrkraft für be-

sondere Aufgaben am Seminar für Philosophie der Martin-Luther-Universität

Halle-Wittenberg. Forschungsschwerpunkte: Mittelalterliche Philosophie, Politi-

sche Philosophie, Hermeneutik, Religionsphilosophie, Ästhetik, Philosophie des

Gartens und Didaktik des Ethik- und Philosophieunterrichts.

Gabriele Münnix, Dr. phil., Studium der Philosophie und Mathematik an der Uni-

versität Köln. Nach langjährigen Lehrtätigkeiten an diversen Universitäten (Düs-

seldorf, Innsbruck, Bamberg, Köln, Bonn und Münster) heute im Ruhestand. Wei-

terhin tätig in freier Vortrags- und Autorinnentätigkeit. Herausgeberin von Forum

Philosophie International und Präsidentin der Association Internationale des Professeurs

de Philosophie. Forschungsschwerpunkte: Phänomenologie des Bildes, Interkultu-

relle Philosophie, Fragen der Ethik- und Philosophiedidaktik.

Michaela Ott, Dr. phil., Studium der Philosophie und Filmwissenschaften. Profes-

sorin für ÄsthetischeTheorien an derHochschule für bildende Künste inHamburg.

Forschungsschwerpunkte: Poststrukturalistische Philosophie, Ästhetik des Films,

Raumtheorien, Affekttheorien, postkoloniale Fragestellungen, arabischer und afri-

kanischer Film.

Thomas Bernd Schmidt, Studium der Philosophie (B.A.) und Japanologie (M.A.).

Derzeit promoviert er über die hermeneutische Tradition Japans an der University

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zu den Autoren und Autorinnen 263

of Hawai’i at Manoa. Forschungsschwerpunkte: Zeitgenössische japanische Philo-

sophie.

Bärbel Völkel,Dr. phil., Studium der Geschichte und evangelischenTheologie. Pro-

fessorin für Geschichte und ihre Didaktik an der Pädagogischen Hochschule Lud-

wigsburg. Forschungsschwerpunkte: Empirische Forschung im Hinblick auf his-

torische Sinnbildungskonstruktionen, Bedeutung von Neurobiologie und Kogniti-

onspsychologie für historisches Lernen, Hochschuldidaktik, juristische Aufarbei-

tung des Nationalsozialismus unter geschichtsdidaktischen Fragestellungen, Ge-

schichtsdidaktik unter den Bedingungen heterogener und inklusiver Bildung.

Zhuofei Wang, PD Dr. phil. habil., Studium der Literatur- und Kunstwissen-

schaften. Wissenschaftliche Mitarbeiterin des DFG-Reinhart-Kosseleck-Projektes

»Geschichten der Philosophie in globaler Perspektive« am Institut für Philosophie

der Universität Hildesheim. Forschungsschwerpunkte: Interkulturelle Philoso-

phie, Leibphänomenologie, Ästhetik und allgemeine Kunstgeschichte, chinesische

Philosophiegeschichtsschreibung und chinesische Philosophinnen in globaler

Perspektive.

RobertWartmann, Studium der Erziehungs- und Bildungstheorie und Politikwis-

senschaft. Derzeit arbeitet er als wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für

Pädagogik der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg und promoviert dort

zur Bildungswissenschaft im Anschluss an Repräsentationskrise und Subjektkri-

tik. Forschungsschwerpunkte: Bildung, Technik und Medialität, Wissenschafts-

theorie, Diffraktion und Dekonstruktion, Soziokulturelle Bedingungen von Bil-

dung und Erziehung.

LouisWolfradt, studiert derzeit Erziehungswissenschaften an der Martin-Luther-

Universität Halle-Wittenberg und arbeitet als wissenschaftliche Hilfskraft am

Seminar für Philosophie und am Institut für Pädagogik. Forschungsinteressen:

Bildungs- und Erziehungsphilosophie, phänomenologische Erziehungswissen-

schaft, qualitative Sozialforschung, zivilgesellschaftliches Engagement und seine

Organisationsformen.

UweWolfradt, Prof.Dr. phil.Dr. rer. nat., Studiumder Psychologie, Ethnologie, Si-

nologie, Psychopathologie und Verhaltensbiologie. Wissenschaftlicher Mitarbeiter

am Institut für Psychologie der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. For-

schungsschwerpunkte: Interkulturelle Persönlichkeitsforschung, Dissoziative As-

pekte der Persönlichkeit, Geschichte der Philosophie und Psychologie.

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Die konvivialistische Internationale

Das zweite konvivialistische Manifest
Für eine post-neoliberale Welt

2020, 144 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0
 EPUB: ISBN 978-3-7328-5365-6

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality  
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jürgen Manemann

Demokratie und Emotion
Was ein demokratisches Wir  
von einem identitären Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 
PDF: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Harald Lemke

Szenarien der Ernährungswende
Gastrosophische Essays  
zur Transformation unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Ästhetik

2019, 318 S., kart., Dispersionsbindung
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Gunter Gebauer

Wie wird man ein Mensch?
Anthropologie als Grundlage der Philosophie

2020, 262 S., kart.
29,50 € (DE), 978-3-8376-5493-6
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5493-0

https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456972 - am 14.02.2026, 09:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Geleitwort
	Anton Wilhelm Amo und die interkulturelle Philosophie
	Kants »stinkende ›N‹« und Anton Wilhelm Amo, Privatdozent für Philosophie in Halle
	Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens
	Die Prinzipien der Geschichtsschreibung nach Anton Wilhelm Amo
	Anton Wilhelm Amo und die traditionelle Logik
	Literarisierung der Person und des Werkes von A.W. Amo
	Ist interkulturelle Kommunikation möglich?
	Rassistische Entfremdung und humanistische Anerkennung
	Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch‐philosophischen Historiographie
	Probleme fiktiver mittelalterlicher Religionsgespräche (Abélard, Lull, Cusanus) als Probleme Interkultureller Philosophie (Yousefi, Mall, Wimmer)
	Atmosphären-Ästhetik und interkulturelle Studien
	Die Interkulturalität als Motiv bei Nishida Kitarō
	Die Kulturpsychologie und ihr Verhältnis zum Kolonialismus
	Das postkoloniale Ende der Bildung
	Zu den Autoren und Autorinnen

