
Zusammenfassung
Glück als ein Ziel der Sozialen Arbeit ist eine ver-
gessene Kategorie. Das zeigt eine Übersicht über
die Ziele der Sozialen Arbeit. Eine Phänomenologie
des Glücks differenziert zwischen folgenden Grund-
formen: Glück im Haben-Modus kann aktiv oder
passiv sein, ebenso ist das Glück im Sein-Modus
entweder aktiv oder passiv. Schließlich gibt es die
Grundformen des Glücks als das Glück-Schenken
oder -Empfangen. Das Problem ist nun, dass viele
Menschen das Glück in Glückssurrogaten suchen.
Auch ist das Glück der Antinomie von Glück und
Scheitern, von Freiheit und Unfreiheit unterworfen.
Weil das Glücksstreben des Menschen unsicher ist,
besteht eine Aufgabe der Sozialen Arbeit darin, das
Glücksziel und den Glücksweg so zu beschreiben,
dass jeder seinen individuellen Weg zum Glück gehen
kann.
Abstract
Happiness, one goal of Social Work, seems to belong
to a forgotten category. This is the outcome of a sur-
vey of various goals in Social Work. Phenomenology
of happiness distinguishes among the following ma-
jor types: happiness in the mode of„having” may
be active or passive, happiness in the mode of „be-
ing”may be either active or passive. Finally, there are
those major types of„giving happiness”or„receiv-
ing happiness”. The problem is, that many people
search for happiness in surrogates. Moreover, happi-
ness is subjected to the antinomy of luck and failure,
of freedom and lack of freedom. Because of the un-
certainties contained in people’s striving towards
happiness, Social Work is tasked to clearly describe
both the goal as well as the path in such a way
which enables everyone to proceed on her/his in-
dividual search.
Schlüsselwörter
Soziale Arbeit - Emotion - Individuum - Lebens-
führung - Zielvorstellung - Handlungskompetenz -
Glück

1. Einleitung
Johannes Schilling (1996, S. 268-271) bringt eine
Übersicht über die in der Literatur dargestellten Ziele
der Sozialen Arbeit. Sie sind entweder vorwiegend
subjektorientiert oder vorrangig gesellschaftsorien-
tiert. Auf das Individuum bezogen werden folgende
Ziele formuliert:

▲ Der Mensch soll – befreit, mündig und emanzi-
piert – vor gesellschaftlichen Nöten und Zwängen
bewahrt werden. Dies geschieht im sozialen Rechts-
staat, der Selbstbestimmung,Würde und Mündigkeit
garantiert (Friedländer; Pfaffenberger 1966, S. 8,9).
▲ Dem Menschen soll geholfen werden, sich als Per-
sönlichkeit zu entfalten, sofern er die Rechte anderer
nicht verletzt. Hierfür müssen ihm die Grundrechte
zustehen (Lowy 1983, S. 48-57).
▲ Das Hauptziel sozialer Hilfe ist die Sorge um all-
seitiges körperliches, seelisches und soziales Wohl-
befinden. Darüber hinaus wird die Höherbildung
des Menschen angestrebt (Schmidt 1981, S.40).
▲ Der Zweck Sozialer Arbeit ist es, jedem Menschen
Humanität und Menschenwürde zukommen zu las-
sen. Hierfür dienen folgende Ziele und Werte: Solida-
rität, Subsidiarität, Partizipation, Emanzipation, Be-
wusstsein, Bewusstheit, seelische und körperliche Ge-
sundheit, Selbstbestimmung, Selbstverwirklichung,
Veränderung, Integration, Chancengleichheit, soziale
Gerechtigkeit, Echtheit, Bildung, Wohlbefinden, Zu-
kunft und andere mehr (Engelke 1992, S. 96).

Auf die Gesellschaft bezogen gelten folgende Ziele
der Sozialen Arbeit:
▲ Individuen, Gruppen und Gemeinden soll gehol-
fen werden, den höchst möglichen Grad von sozia-
lem, geistigem und leiblichem Wohlbefinden zu er-
reichen. Hierfür ist es notwendig, die allgemeinen
sozialen Bedingungen durch Verbesserung der Ge-
sundheitsfürsorge, Wirtschaft, Arbeit, des Wohnens
und so weiter anzuheben (Friedländer; Pfaffenber-
ger 1966, S. 3,7).
▲ Eine gesellschaftliche Strukturveränderung ist 
die Voraussetzung für die individuelle Gestaltung
menschlichen Lebens, aber dafür müssen gesell-
schaftliche und soziale Defizite beseitigt werden
(Erler 1993, S. 31).
▲ Die sozialen Lebensbedingungen der Umwelt
müssen so gestaltet werden, dass das Individuum
den Ausgleich zwischen eigenen und sozialen In-
teressen finden kann (Bock 1997, S. 836-839).

Dieser Überblick mag genügen. Offenkundig sind
die Ziele der Sozialen Arbeit außerordentlich viel-
fältig. Das Glück als Ziel der Sozialen Arbeit indes
taucht nicht auf, gegebenenfalls ähnliche Begriffe
wie Lebensqualität, Wohlbefinden oder Lebenszu-
friedenheit. Was aber ist Glück? 

2. Eine Phänomenologie des Glücks 
Die Phänomenologie des Glücks weist nach meiner
Konzeption zunächst zwei Grundformen des Glücks
auf: Ich habe Glück und ich bin glücklich. Es besteht
also in einem Haben-Modus und einem Seins-Modus.

202 Soziale Arbeit 6.2006

Das Glück als zentrale
Kategorie der Sozialen Arbeit
Winfried Noack

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202


Der Haben-Modus differenziert sich in das Haben,
das mir zufällt, dies wäre der passive Haben-Modus,
und in das, was ich erstrebe und erwerbe, womit der
aktive Haben-Modus beschrieben wird. Er ist gleich-
zeitig ein äußerer Zustand. Auch der Seins-Modus
weist ein Glücklichsein auf, das mir passiv geschenkt
wird oder das ich aktiv erstrebe. Der Seins-Modus
ist ein innerer Zustand. Hinzu tritt ein weiterer akti-
ver oder passiver Modus, und zwar der des Schen-
kens: Ich mache jemanden glücklich oder jemand
beschenkt mich. Es lassen sich also sechs Grundfor-
men des Glücks unterscheiden.

2.1 Das Glück als passiver Haben-Modus
Ihn sehen viele Menschen als das Glück an, auf das
sie warten:„Ich habe Glück gehabt“. Glück bezeich-
net in diesem Zusammenhang einen Zufall, und zwar
einen günstigen, der das Leben in eine positive Rich-
tung lenkt und es bereichert. Als Wort ist es in der
deutschen Sprache erst recht spät belegt (seit 1160
„gelücke“). Es bezeichnete ursprünglich etwas, das
einen guten Ausgang hat oder auch was sich gut
trifft (Kluge 1963, S 262). Das Mittelalter als eine
Rollen anerkennende Kultur kennt offenkundig nur
den passiven Haben-Modus des Glücks. Diesem Mo-
dus kommen zwei Momente zu (Hammacher 1973,
S. 606 f.): Zum einen wird der günstige Zufall als
etwas Positives und Beglückendes gesehen, weil er
den Absichten und Plänen und einer Person Wunsch
und Willen entspricht. Zum anderen verbinden sich
mit diesem günstigen Zufall gleichzeitig Gefühle des
Glücklichseins, wobei allerdings das Wissen vorhan-
den ist, dass es auch wieder verloren gehen kann
(„Glück und Glas, wie leicht bricht das“). Das Para-
dox dieser Form des Glücks ist, dass es dem Wunsch
und Willen des Menschen entspricht, aber zugleich
durch den Willen nicht erlangt werden kann, weil es
zufällig passiert. In der Sozialen Arbeit werden wir
darum den Menschen sagen, dass sie nicht glück-
lich werden können, wenn sie auf einen Glückszu-
fall warten, weil dieser sehr selten und oft auch
flüchtig ist. Es ist in der Sozialen Arbeit wichtig zu
erkennen und zu vermitteln, dass Glück etwas ist,
für das jeder selbst verantwortlich ist.

2.2 Das Glück als aktiver Haben-Modus
Diese Form des Glücks folgt dem Sprichwort:„Jeder
ist seines Glücks Schmied“. Tatsächlich ist es unsere
Alltagserfahrung, dass wir Unglück vermeiden kön-
nen und dass es möglich ist, Glück zu erwerben und
zu pflegen. Es ist auch offenkundig, dass jemand
eine Vorstellung von dem haben muss, was Glück
ist, wenn er danach strebt. Und da zeigt sich, dass
solche Meinungen über das Glück vom Normen-
wandel der Gesellschaft abhängig sind. So stellte

203 Soziale Arbeit 6.2006

Leistungsvereinbarungen formulieren, verhandeln
und erfüllen – das gehört in der Sozialen Arbeit und
Wohlfahrtspflege heute zum Alltagsgeschäft. Jetzt
stellen Sie sich mal folgende Leistungsvereinbarung
vor: Träger XY verpflichtet sich, im Projektzeitraum
Z mindestens 500 Klientinnen und Klienten glücklich
zu machen. Zur anteiligen Finanzierung der damit
verbundenen Personal- und Sachkosten erhält der
Träger von der Behörde A eine nicht rückzahlbare
Zuwendung von 500 000 Euro. – Unmöglich?!

Professor Winfried Noack von der Theologischen
Hochschule Friedensau erklärt uns in seinem Bei-
trag das Glück „als zentrale Kategorie der Sozialen
Arbeit“. So verblüffend einfach und zugleich bedeu-
tungsvoll wie dieser Titel liest sich auch der gesamte
Text. Virtuos ziseliert Noack aus der Substanz seiner
wissenschaftlichen Kenntnisse und praktischen Er-
fahrungen eine Phänomenologie des Glückes heraus
und verknüpft diese in ihren jeweiligen Abschnitten
mit den konkreten Erwartungen an die praktische
Soziale Arbeit.

Die Lektüre dieses Textes (und natürlich auch der
übrigen in diesem Heft) möchte ich allen Leserinnen
und Lesern sehr ans Herz legen; ganz besonders de-
nen, die gerade als Studierende vor lauter (sicher
wichtigen) Gesetzes- und Methodendetails nicht
mehr wissen, weshalb sie eigentlich dieses Fach
studieren – oder jenen, denen die stete Sorge um
die finanzielle Basis ihrer Arbeit mehr und mehr den
Glauben an ihre eigentliche „Mission“vertreibt. Sie
werden den Beitrag nicht nur mit fachlichem, son-
dern sicher auch mit persönlichem Gewinn lesen.

Ein Glück, dass die Soziale Arbeit sich mit solchen
Autoren schmücken darf!

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

DZI-Kolumne
Zum Glück

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202


Elisabeth Noelle-Neumann einen Wertewandel im
Jahr 1975 fest (Noelle-Neumann 1997, S. 8). Beispiels-
weise fanden es 1967 nur 24 Prozent der Frauen
richtig, mit einem Mann zusammenzuleben ohne
verheiratet zu sein, wenige Jahre später waren es
76 Prozent. Die Glücksmöglichkeit durch die Familie
veränderte sich offenkundig. Ebenso war Glück durch
Lebenssinn in Arbeit und Gemeinschaft für 61 Pro-
zent der Bevölkerung im Jahr 1967 bedeutsam, im
Jahr 1995 nur noch für 35 Prozent. Auch die Vorstel-
lung, ob das Glück in Arbeit und Pflichterfüllung lie-
ge oder in dem Lebensgenuss während der Freizeit,
veränderte sich grundlegend. Beispielsweise sagten
1965 in Westdeutschland 60 Prozent der arbeiten-
den Menschen, dass sie das Leben als eine Aufgabe
sähen, während nur 28 Prozent das Leben genießen
wollten.1996 betrachteten nur noch 43 Prozent das
Leben als eine Aufgabe, 36 Prozent hingegen er-
strebten, vor allem das Leben zu genießen.

Die Glücksmöglichkeiten, die selbst erstrebt werden
können, verlagerten sich also eindeutig von pflicht-
bewusster Lebensführung zum Lebensgenuss. Die
Glückssuche ging, zumindest in der Freizeitwelt, von
der Pflicht- und Akzeptanzgesellschaft zur Freizeit-
gesellschaft und zur hedonistischen Gesellschaft
über (Noelle-Neumann 1996, S.15-41, 1997, S.10-12).
Ist dies aber ein richtiger Weg? Ist im Freizeitgenuss
jenes Glück zu finden, das die Arbeitswelt nicht mehr
bietet? Elisabeth Noelle-Neumann verneint diese
Frage. Sie hält den Weg, das Glück durch Genuss und
Freizeit zu finden, für falsch. Denn, und hier bezieht
sie sich auf den Psychologen Mihaly Csikszentmihalyi
(1990),Glücksgefühle entstehen nicht durch das kon-
sequente Vermeiden von Anstrengung und durch ein-
faches Nichtstun. Nicht Bequemlichkeit macht glück-
lich, auch nicht das Vermeiden von Anstrengung
oder der Genuss von Freizeit. Diese erzeugen ledig-
lich Langeweile, die gleichsam verdünnter Schmerz
ist. Glücksgefühle entstehen vielmehr durch die Er-
fahrung von Wachstum.

Das bedeutet, dass nicht Bequemlichkeit, sondern
Anstrengung glücklich macht. Paradoxerweise erle-
ben die Menschen Freude nach vollbrachter schöp-
ferischer Leistung; was man hingegen ohne Anstren-
gung bekommt, was einem billig geschenkt wird,
trägt kaum zum Glück bei. Glück bildet sich vielmehr
durch Wachstum, immer Neues zu lernen, durch Of-
fensein für neue Erfahrungen und vor allem die An-
strengung, sich ganzheitlich und allseitig zu bilden.
Also: Nicht Passivität ist die Quelle des Glücks, son-
dern stetige Anstrengung, und diese ist zu 70 Pro-
zent in der Arbeit zu finden und nur zu 30 Prozent
in der Freizeit.

So urteilt Noelle-Neumann: Wir brauchen einen neu-
en Wertewandel mit nun richtig aufgestellten Weg-
weisern. Allerdings möchte ich die These einschrän-
ken. Nach Hegel ist die Arbeitswelt das Reich der
Notwendigkeit, die Freizeitwelt hingegen das Reich
der Freiheit. Ist die Arbeitswelt geprägt durch die
entfremdete Arbeit, so gibt das Reich der Freiheit
die Möglichkeit zur Selbstwerdung. Für das Glück in
der Sozialen Arbeit bedeutet diese Einsicht zweier-
lei: Einmal, dass wir Menschen behilflich sind, dass
sie ihr Glück in aktiven, möglichst schöpferischen
Anstrengungen, also im Handeln suchen. Und zum
anderen werden wir betonen, dass die Freizeitwelt
eine Chance ist zur ganzheitlichen und allseitigen
Bildung und zur Selbstwerdung.

2.3 Das Glück als passiver Seins-Modus 
Es gibt ein inneres Glück, das nicht unbedingt von
äußeren Bedingungen abhängig ist. Nach Erikson
wächst das innere Glück durch die Reifung des Men-
schen (Erikson 1995, S. 241-270). Als Baby erwirbt
der Mensch das Urvertrauen, darauf baut sich im
Kleinstkindalter die Autonomie auf, im Kleinkindal-
ter die Initiative, im Schulkindalter die Freude an der
Leistung und an der Werkvollendung, im Jugendal-
ter die Identitätsfindung, im jungen Erwachsenen-
alter die Intimität, im Erwachsenenalter die Gene-
rativität, das heißt die schöpferische Entfaltung,
und im Alter die Ich-Integrität. Alle Lebensphasen
müssen die vorigen Erwerbungen integrieren.

Jedem Lebensalter entspricht nun eine andere Form
des Glücks. Das Baby sieht sich vertrauensvoll in der
mütterlichen Kultur geborgen. Das Kleinstkind ist
glücklich, wenn es erste Schritte tun kann, die gelin-
gen, und wenn es in die elterliche Kultur eingebet-
tet ist. Das Kleinkind erlebt Glücksgefühle, wenn es
mit Freunden zusammen die weitere Umgebung ent-
deckt. Auch es lebt noch aus der elterlichen Kultur
heraus. Das Schulkind ist glücklich, wenn es in der
Schule gut ist, einen Freundeskreis hat, auf den es
sich verlassen kann und mit ihm Abenteuer erlebt;
seine Kultur ist die Rollen anerkennende Kultur.
Jugendliche erleben Glück in der intersubjektiven
Begegnung mit den Freunden und Freundinnen, in
Gesprächen und gemeinsamen Unternehmungen.
Ihr Glück finden sie in der Kultur der Wechselseitig-
keit. Junge Erwachsene sind glücklich im intimen Ge-
nuss der partnerschaftlichen Zweisamkeit und der
ersten Kinder, in der Kultur der Identität und Selbst-
gestaltung. Erwachsene erleben Glück, wenn sie sich
selbst ganzheitlich und allseitig entfalten, wenn sie
Werke hervorbringen, die Anerkennung finden. Ge-
nauso finden sie ihr Glück in Arbeit, Liebe, Gemein-
schaft, Lebensfreude, das heißt in der Kultur der In-

204 Soziale Arbeit 6.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202


timität und Generativität. Der alte Mensch schließ-
lich ist glücklich, indem er sein Leben zu einer inte-
grativen Einheit bringt und es als einmalig, wertvoll
und glücklich erkennt; dies ist eine Kultur der Integri-
tät. Inneres Glück besteht also letztlich darin, in je-
der Lebensphase seine Reifungsaufgabe zu erfüllen.
Und deshalb ist das Glück als passiver Seins-Modus
die Übereinstimmung mit sich selbst.Wenn das Glück
das Ziel der Sozialen Arbeit ist, dann müssen wir auf
allen Arbeitsfeldern die Differenzierung des inneren
Glücks als die Übereinstimmung mit sich selbst für
jedes Lebensalter beachten.

2.4 Das Glück als aktiver Seins-Modus
Das Glück als Seins-Modus ist wohl selten ein zufal-
lendes Glück. Wie aber gelingt es, Glück als aktiven
Seins-Modus zu finden? Ich denke, dies geschieht
durch ganzheitliche und allseitige Entfaltung. Ganz-
heitlich ist die Entfaltung dann, wenn der Mensch
sich leiblich, psychisch, sozial/intersubjektiv, kultu-
rell und sinnhaft so entwickelt, dass er hemmende
Faktoren ausschließt und fördernden Faktoren Raum
gibt. Allseitige Entwicklung wiederum bedeutet, sich
mit allen Erscheinungen der Wirklichkeit auseinander
zu setzen, mit Literatur, Musik, Malerei und anderen
Künsten, den vielfältigen Geistes- und Naturwissen-
schaften, Soziologie, Psychologie, Gesellschaft, Poli-
tik, Weltkunde. Dies ist eine lebenslange Aufgabe.
Hinzu kommt, dass es nur möglich ist, sich mit weni-
gen Wissenschaften intensiv zu beschäftigen – dies
ist die Tiefendimension der Bildung. Mit der Fülle der
Wirklichkeit können wir uns nur orientierend aus-
einander setzen – dies ist die Breitendimension der
Bildung. Solch eine ganzheitliche und allseitige Bil-
dung bereichert den Menschen im Sinne einer Selbst-
werdung. Das Selbst (Jung 1951) wird ja durch Auf-
nahme und Integration der Informationen ausgewei-
tet, die von außen kommen, verarbeitet werden, wo-
durch erweiterte Bewusstseinszustände entstehen.
So ist es ein Ziel der beratenden Sozialen Arbeit,
Menschen zur ganzheitlichen und allseitigen Selbst-
werdung zu inspirieren, damit sie ihr Lebensglück
finden.

2.5 Das Glück als aktiver oder passiver 
Modus, als Glück des Beschenktwerdens 
und des Schenkens
Schenken ist eine exzentrische Handlung, ein Tun
nicht für mich, sondern für den anderen und dessen
Interessen. Darum ist sie eng verknüpft mit dem Hel-
fen (Noack 2001a). Nach Heidegger (1993) wird der
Mensch ins Dasein geworfen, denn er wurde nicht
gefragt, ob er sein wollte oder nicht. Und geworfen
wird er auch insofern, als er Ort und Zeit, gesell-
schaftliche Schicht, Armut und Reichtum, Gesund-

heit und Behinderung nicht wählen kann, sondern
er wird zufällig und willkürlich hineingeboren. Zu-
dem wird er als Baby geboren, klein, hilflos und auf
Sorge und Für-Sorge angewiesen. Die Eltern ant-
worten in der Regel darauf, sorgen für das neuge-
borene Kind, be-sorgen und um-sorgen es (Noack
2001b). Aber immer trägt der Mensch das Wissen
um seine Zufälligkeit und Zeitlichkeit mit sich. Denn
die Sorge, die er in seiner Kindheit als Fürsorge er-
fährt, erwächst aus dem Wissen um die Zeitlichkeit.
Der Mensch weiß um Zeit und Zukunft. Er vermag,
in die Zukunft zu laufen, sich vorweg zu sein in der
Zukunft. Aber das Ende der Zeit in der Zukunft ist
der Tod. Darum ist das Sein des Menschen ein Sein
zum Tode und seine Befindlichkeit ist eine Befind-
lichkeit in der Sorge.

Nun ist jedes Dasein zugleich Mit-Sein. Daraus ent-
springt, dass die Sorge als schenkende Für-Sorge dem
Mitmenschen zugewandt wird. Hieraus erwächst
eine exzentrische Struktur von Helfen und Schen-
ken. Weil also helfendes Schenken in der Struktur
des Menschseins als Mit-Sein liegt, empfindet der
Mensch, indem er seine Bestimmung erfüllt, ein Be-
wusstsein von Glück, wenn er schenkt. Die Antwort
auf das Schenken ist die Dankbarkeit. Auch sie ist
ein Schlüssel zum Glück. Denn nach Robert L. Em-
mons und Charles M. Shelton wirkt sich Dankbarkeit
zunächst auf den Einzelnen aus durch vermehrte
Zufriedenheit und Gefühle von Glücklichsein, was
eine Schutzwirkung hat gegenüber Triebfedern wie
Neid, Ärger, Vergeltungsabsichten und Depression.
Dankbarkeit stärkt weiterhin Freundschaften, die
wiederum das Seelenleben stabilisieren. Und schließ-
lich ist sie ein wichtiges Band für die ganze Gesell-
schaft (Emmons; Shelton 2002). So ist das Glück,
das geschenkt und empfangen wird, ein reziprokes,
intersubjektives, gemeinsames, ein doppeltes Glück.
Für die Soziale Arbeit bedeutet dies, dass wir in un-
seren jeweiligen Arbeitsgebieten die Menschen, mit
denen wir es zu tun haben, anregen, Gutes zu tun.
Hierdurch wird das Glück des gegenseitigen Schen-
kens und das Glück, Dankbarkeit zu empfangen,
gestärkt.

2.6 Die Glückssurrogate im Haben-Modus
Alle Glückssurrogate liegen im Haben-Modus. Die
Grundkategorie des Habens ist das Konsumieren in
der Erwerbsgesellschaft. Die falsche Existenzformel
heißt: Ich bin, was ich habe und konsumiere (Fromm
1976, S. 35 f., 80). Im Haben-Modus definiert der
Mensch das „Ich bin“durch das „Ich bin ich, weil
ich X habe“. X sind dabei alle Objekte und Perso-
nen, zu denen ich im Habenverhältnis stehe und die
ich vermittels meiner Macht zu beherrschen und mir

205 Soziale Arbeit 6.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202


dauerhaft anzueignen vermag. Dies ist keine leben-
dige Beziehung.„Es und Ich sind Dinge geworden,
und ich habe es, weil ich die Möglichkeit habe, es mir
anzueignen. Aber es besteht auch die umgekehrte
Beziehung: es hat mich, da mein Identitätsgefühl ...
davon abhängt, es (und so viele Dinge wie möglich)
zu haben. Der Haben-Modus wird nicht durch einen
lebendigen, produktiven Prozess zwischen Subjekt
und Objekt hergestellt; er macht Subjekt und Objekt
zu Dingen. Die Beziehung ist tot, nicht lebendig“
(ebd., S. 80). Das Problem des Daseins als Aneignung
ist, dass es zur Gewalt neigt, und zwar sowohl ge-
gen die Mitmenschen, deren Willen gebrochen wird,
und deren Arbeit, Sexualität, Lebensweise ausge-
beutet werden, und auch gegen die Natur, die nicht
gepflegt, sondern bloß benutzt wird, und gegen Din-
ge, die zerstört werden. Im Übrigen setzt man heute
in das X ein: die Süchte wie Alkohol, Tabak, Glücks-
spiele, die Fixierung auf Medien,Konsum,Konkurrenz
um bessere Positionen, die Kapitalakkumulation auf
der Seite der Unternehmer mit der Folge der zuneh-
menden Verarmung der arbeitenden Klassen, den
Neid durch Vergleich mit anderen und anderes. Na-
türlich gibt es auch einen gesunden Haben-Modus,
und zwar Besitz zu haben, um leben zu können und
mit dem Überfluss Bedürftigen helfen zu können.

In der Sozialen Arbeit werden wir darum uns anver-
traute Menschen davor warnen, im entfremdeten
Haben-Modus zu leben, und sie befähigen zu teilen
und zu geben, aber auch bereit zu sein, von ande-
ren beschenkt zu werden, das heißt einen sozialen
Charakter zu entwickeln. Ich möchte noch einmal
betonen: Die Seinsformel heißt: Ich bin, weil ich bin.
Die Habenformel sagt: Ich bin, was ich habe. Ich bin,
was ich leiste. Ich bin, wie ich aussehe. Es ist darum
wichtig, Menschen zum seinsmäßigen Glück zu füh-
ren. Dies besteht darin (Spaemann 1998), dass das
eigene Leben gelingt (dass wir tun, was wir im Grun-
de eigentlich wollen), ohne andere dabei zu verlet-
zen, und dass der Mensch die Wirklichkeit wahr-
nimmt, wie sie wirklich ist, und er tut, was er tun
soll (nämlich die Pflichten sich und anderen gegen-
über erfüllen).

3. Glück als ein Ziel Sozialer Arbeit
Wenn Jochen Riemen (1991) meint, die Suche nach
Glück sei eine Bildungsaufgabe, die rehabilitiert
werden müsse, da sie eine verschwundene pädago-
gische Kategorie sei, dann gilt dies auch für die So-
ziale Arbeit. In jeder Form Sozialer Arbeit müssen
wir ja die Menschenwürde in den Mittelpunkt stel-
len. Mit ihr ist das Recht des Menschen auf Glück
verbunden. Das haben die Väter der amerikanischen
Verfassung deutlich gesehen, als sie 1776 als ein

Grundrecht das Recht auf Streben nach Glück auf-
nahmen, woraus sich das Recht auf Glück ergibt.
Wenn Glück als passiver Seins-Modus die Überein-
stimmung mit sich selbst ist (Identität), dann er-
wächst es aus der Unersetzbarkeit und Unwieder-
holbarkeit der menschlichen individuellen Existenz.
Weiterhin besteht die Identität darin, dass sie sich
selbst bestimmt, aber sich zugleich sozialen Ordnun-
gen fügt. Auch gehört zum Menschen die Fähigkeit,
sich ein Bild von der Weltwirklichkeit zu machen,
wozu auch die transzendente Orientierung gehört.
Und schließlich ist er ein Wesen, das selbstbezüglich
über sein Tun nachdenkt. Aus diesem Seins-Modus
des Glücks, der Glücksfähigkeit, erwächst die Pflicht,
glücklich zu sein (Martin 1970).

Wenn es ein Recht auf Glück gibt, wenn der Mensch
glücksfähig ist und wenn es eine Pflicht zum Glück-
lichsein gibt, dann besteht auch ein Auftrag für die
Soziale Arbeit, den Menschen, mit denen sie es zu
tun hat, Wege zum Glück zu zeigen. Wenn Glück ein
wichtiges Ziel der Sozialen Arbeit ist, dann können
wir erleben, wie Menschen, die uns anvertraut sind,
lebensbejahend werden und nach einem verantwort-
lichen Leben streben, um gesund zu sein. Sie gelan-
gen zu ihrer Identität und Autonomie; sie entwickeln
sozialintegratives Verhalten, nehmen Anerkennung
an und geben sie an andere weiter, sie sind zufrie-
den mit dem, was sie sind und was sie haben, und
sie vergleichen sich nicht mit den anderen.

4. Antinomien des Glücklichseins 
Das Lebensganze als gelungen zu bezeichnen, ist ge-
nauso richtig, wie es als gescheitert anzusehen. Bei-
des ist wahr: das glückliche Leben wie das Leben im
Scheitern. Dies ist eine unauflösliche Antinomie. Und
beides gehört zur Ganzheit der Wirklichkeit (Spae-
mann 1998, S. 85-95). Was wir als Streben nach Glück
in uns tragen, lässt sich unter den Bedingungen der
Welt nicht verwirklichen. Denn Glücklichsein bleibt
partiell, inhaltlich und zeitlich begrenzt,eingeschränkt
durch das Wissen unseres Seins als ein Sein zum To-
de, verbunden mit Angst und Sorge. Auch wird das
Glück begrenzt durch soziale Verhältnisse, die das
Glück einschränken können. Aber dürfen wir das Le-
ben nur unter dem Gesichtspunkt des äußeren Ge-
lingens betrachten? Das Glück als ein Seins-Modus
ist ja vorwiegend innerlich und weitgehend unab-
hängig von äußeren Bedingungen. Aber auch das
Glück als Seins-Modus bleibt eingeschränkt, und
zwar durch die Begrenzung unserer Freiheit, das
heißt die Antinomie Freiheit/Unfreiheit. Wir sind frei
und unfrei zugleich. In der Freiheit ist es möglich,
nach Glück zu streben, die Unfreiheit hingegen macht
es unmöglich. So bleibt das Glück vorläufig.

206 Soziale Arbeit 6.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202


Eine zweite Antinomie ergibt sich daraus, dass das
Sein des Menschen ein Sein zum Tode ist und dass
er deshalb von seiner Zeitlichkeit weiß. Er kann sich
vorweg sein in die Zukunft. Er läuft in die Zukunft
und kann sich in diese Zukunft hinein entwerfen, und
zwar zu einem glücklichen Leben. Und weil er vom
Tod weiß, kennt er das Ende seiner Zukunft und hat
sein Lebensganzes vor sich. Und dieses Lebensganze
sieht er in einer gegensätzlichen Seinsgesetzlichkeit
unter der Bedingung des Glücks wie unter dem Zei-
chen des Scheiterns. In der Sozialen Arbeit werden
wir den Menschen darum sagen, dass das Streben
nach Glück möglich ist und dass auch das Lebens-
ganze glücklich sein kann, dass es aber immer durch
die Bedingungen der Welt und die eingeschränkte
Freiheit des Menschen gefährdet bleibt. Glück ist
eine immer wieder neu gestellte Lebensaufgabe.

5. Das Handlungsmodell: Glücklichsein lehren 
Wer nach Glück strebt, muss zwischen dem Glücks-
ziel und dem Glücksweg unterscheiden (Riemen
1991, S.154-157). Das Glücksziel darf meines Erach-
tens nicht zu hoch gesteckt sein, damit es erreichbar
ist. Des Weiteren ist es rein individuell, jeder muss
es für sich selbst finden. Auch muss es variabel blei-
ben, weil die Einschätzung künftigen Glücks sehr
ungenau ist (Loewenstein; Schkade 1999). Einerseits
ist nur der glücklich, der sein Glücksziel genau kennt,
andererseits ist sein Urteil über Zukünftiges unsicher,
weil sich die Vorstellungen vom Glück im Laufe des
Lebens ändern und weil es von Gefühlen und Stim-
mungen und der Unvorhersehbarkeit der Zukunft
bestimmt ist. Und schließlich sollte das Glücksziel,
weil es ja Glück erreichen will, freudvoll, angenehm,
genussvoll, vielleicht sogar süß und voller Liebe
(wenn es zwischenmenschliches Glück ist) sein.

Der Glücksweg hingegen setzt das Wissen vom
Glücksziel und die Fähigkeit, den Weg zum Glück
gehen zu können, voraus. Wie das Glücksziel so ist
auch der Glücksweg nicht vorschreibbar. Zwar bie-
ten sich „zahlreiche Hohepriester des rechten Lebens“
(Feyerabend 1986, S. 237) an, um als Experten und
Spezialisten den rechten Weg zum Glück zu weisen,
aber sie können ihre Versprechen nicht halten. Jeder
muss seinen eigenen Weg zum individuellen Glück
gehen.

Wenn wir Menschen in der Sozialen Arbeit zum
glücklichen Leben befähigen wollen, ist es zunächst
wichtig, sie von falschen Glücksvorstellungen zu
befreien. Der Mensch lebt ja zunächst in einer re-
pressiven Kultur, in der ihm suggeriert wird, Glück
bestehe im Besitz von Geld und Konsumgütern, in
Vergnügungsreisen, im Konsumrausch, im Genuss

vielfältiger Rauschmittel oder im Gebrauch der Sex-
industrie. Zunächst gilt es darum, den Menschen zu
zeigen, dass die Glückssurrogate im Haben-Modus
kein Glück schenken können. Wollen wir hingegen
den richtigen Weg zum Glück zeigen, dann taucht
in der handelnden Vermittlung vom Glücksweg eine
grundlegende Schwierigkeit auf: Wir können nicht
sagen, was das Glück des einzelnen Menschen ist.
Wir können ihm nur dabei behilflich sein, dass er es
selber findet. Aber darin dürfen wir nicht nachlassen.
Denn die Konsumgesellschaft lockt den Menschen
ständig zu den Glückssurrogaten hin, wodurch er
des wirklichen Glücks verlustig geht.

Allerdings können wir einen Glückshorizont errich-
ten: Glück im Haben-Modus ist, passiv offen zu sein
für Glücksmöglichkeiten die auf den Menschen zu-
kommen, aber auch aktiv Glück zu finden in der
Arbeit, in der Familie, Verwandtschaft und Freund-
schaft, in Gemeinschaftsaufgaben und im Lebens-
und Weltgenuss. Im Seins-Modus kann das Glück
passiv gefunden werden im Glück des Lebensalters
durch Reifung, aktiv hingegen in der allseitigen und
ganzheitlichen Entfaltung. Und glücklich werden
kann jeder auch durch anderen geschenktes oder
von anderen geschenkt erhaltenes Glück. Ziel und
Weg allerdings muss jeder für sich selbst finden.
Der Lohn eines glücklichen Lebens aber ist groß:
Lebensbejahung, Gesundheitsverantwortung, Iden-
tität, Autonomie, Sozialverhalten, Anerkennung und
Zufriedenheit, Lebens- und Weltgenuss.

Literatur
Bock, Th.: Sozialarbeit/Sozialpädagogik. In: Deutscher Verein
für öffentliche und private Fürsorge (Hrsg.): Fachlexikon der
sozialen Arbeit. Frankfurt am Main 1997, S. 836-839
Csikszentmihalyi, M.: Flow. The Pychology of Optimal Expe-
rience. New York 1990
Emmons, R.A.; Shelton, Ch.M.: Gratitude and the science of
positive psychology. In: Snyder, C.R.; Lopez, Sh.J. (Hrsg.): Hand-
book of positive psychology. New York 2002
Engelke, E.: Soziale Arbeit als Wissenschaft. Freiburg im
Breisgau 1992
Erikson, E.H.: Kindheit und Gesellschaft. Stuttgart 1995
Erler, M.: Soziale Arbeit. Weinheim 1993
Feyerabend, P.: Demokratie, Elitarismus und wissenschaftli-
che Methode. In: Feyerabend P.; Thomas, Chr. (Hrsg.): Nutznie-
ßer und Betroffene von Wissenschaften. Zürich 1986, S.219-241
Friedländer, W.; Pfaffenberger, H.: Grundbegriffe und Metho-
den der Sozialarbeit. Neuwied 1966
Fromm, E.: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer
neuen Gesellschaft. Stuttgart 1976
Hammacher, K.: Glück. In: Krings, H.; Baumgartner, H.M.;
Wild, Chr. (Hrsg.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe.
München 1973, Band 3, S. 606-614
Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen 1993
Jung, C.G.: Aion. Untersuchungen zur Symbolgeschichte.
Leinen 1951

207 Soziale Arbeit 6.2006
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202


Kluge, F.: Etymologisches Wörterbuch der Deutschen Sprache.
Berlin 1963
Loewenstein, G.: Schkade, D.: Wouldn’t be nice? Predicting
future feelings. In: Kahneman, D. u.a. (Hrsg.): The foundations
of hedonic psychology. New York 1999
Lowy, L.: Sozialarbeit/Sozialpädagogik als Wissenschaft im
anglo-amerikanischen und deutschsprachigen Raum. Freiburg
im Breisgau 1983
Martin, G.M.: „Wir wollen hier auf Erden schon...“ Das Recht
auf Glück. Stuttgart 1970
Noack, W.: Sozialpädagogik. Ein Lehrbuch. Freiburg im Breis-
gau 2001a
Noack, W.: Anthropologische Grundlagen der sozialpädago-
gischen Kindersozialarbeit. In: Soziale Arbeit 4/2001b, S.122-
127
Noelle-Neumann, E.: Stationen der Glücksforschung. Ein au-
tobiographischer Beitrag. In: Bellebaum, A.; Muth, L. (Hrsg.):
Leseglück. Eine vergessene Erfahrung? Opladen 1996, S.15, 41
Noelle-Neumann, E.: Wertewandel in der öffentlichen Mei-
nung. In: Lübbe, H.; Noelle-Neumann, E.; Repnik, H.-P. (Hrsg.):
Werte im pluralistischen Staat. St. Augustin 1997, S.7-16
Riemen, J.: Die Suche nach dem Glück als Bildungsaufgabe.
Zur Rehabilitierung einer verschwundenen pädagogischen Ka-
tegorie. Mit einer Auswahlbibliographie „Glück“,„Glückselig-
keit“. Essen 1991
Schilling, J.: Soziale Arbeit. Entwicklungslinien der Sozialpä-
dagogik/Sozialarbeit. Neuwied 1996
Schmidt, H.-L.: Theorien der Sozialpädagogik. Rheinstetten
1981
Spaemann, R.: Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik.
Stuttgart 1998

Zusammenfassung
In Fachkreisen wird Coaching sowohl als Methode
als auch als eigene Profession diskutiert. Der vorlie-
gende Beitrag geht auf beide Versionen ein und ver-
sucht eine Abgrenzung zwischen ihnen. Fasste man
Coaching als Methode auf, dann würde es auch an-
deren Professionen, selbstverständlich auch der So-
zialen Arbeit, zur Verfügung stehen. Demgegenüber
hätte es als eigenständige Profession eine relative
Autonomie im Dienstleistungssektor. Um eine auto-
nome Profession zu werden, müsste Coaching zen-
trale Kriterien erfüllen, die der Professionalisierungs-
prozess unbedingt einfordert. Eine Analyse des der-
zeitigen Diskussionsstandes ergibt den Befund, dass
die weit verbreitete Annahme einer„vertieften“Pro-
fessionalisierung von Coaching (noch) nicht zutrifft.
Vielmehr ist Coaching erst am Beginn eines langen
Weges, eine eigene Profession zu werden.
Abstract:
Experts are discussing coaching both as method as
well as autonomous profession. The article tries to
differentiate and define both versions. It’s quite pos-
sible that coaching can be interpreted and used as
a method; therefore it could be applied in other pro-
fessions like social work, therapy or supervision. In
contrast to this, coaching as a profession could have
an independent ranking among other professions in
service industries. However, to become such an own
profession, coaching would have to fulfil several
elementary criteria in the process.
Schlüsselwörter
Soziale Arbeit - Methode - Professionalisierung -
Berufsbild - Supervision - Therapie - Coaching

Exkursion in den Begriffsdschungel:
eine Einführung
Wer heute von Coaching spricht, kann nicht erwar-
ten, dass ein Gegenüber exakt dasselbe darunter
versteht. Nach einer inzwischen mehr als 20-jähri-
gen Erfolgsgeschichte dieses Begriffs im deutsch-
sprachigen Raum hat Coaching mittlerweile ein Sta-
dium erreicht, das ohne Zweifel als„populistische
Phase“(Böning; Fritschle 2005, S. 30) bezeichnet
werden kann. Ursprünglich als ein entwicklungs-
orientiertes Führen durch Vorgesetzte und als eine
karrierebezogene Einzelbetreuung von Top-Mana-
gern und Führungskräften konturiert, kann heute
beinahe jede x-beliebige Tätigkeit Coaching genannt

208 Soziale Arbeit 6.2006

Coaching 
Methode der Sozialen Arbeit oder 
eigenständige Profession?
Bernd R.Birgmeier

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:02:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2006-6-202

