Rosalie Stolz

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen
Landschaft der Scham in Nordlaos

Ein auffallendes Merkmal von Pliya,' einem Khmu-Dorf im Hochland von Nordwest-Laos,
sind die zahlreichen Pfade, die sich zwischen Hiusern befinden und zu umliegenden Wildern
und Feldern fithren.? Geradezu verwirrend fiir Auflenstehende ist die Vielzahl an Wegen und
Trampelpfaden, die sich durch das oval angelegte Dorf schlingeln. Manche Pfade sind steil
und in Regenzeit und Dunkelheit nur mit Vorsicht und auch nur zu Fufl passierbar. Niher
zur unbefestigten Umgehungsstraf$e hin werden die Pfade breiter und sind bisweilen auch mit
groferen Fahrzeugen passierbar. Diese Pfade verbinden nicht nur Hauser, sondern man kann
interessanterweise auch genau das Gegenteil feststellen: Die Vielzahl an Pfaden ermoglicht es,
Hiuser zu umgehen oder gar ganze Nachbarschaften zu meiden.

Letzteres, wie die Vielzahl der Pfade auch dem Umgehen von Hiusern dient, nehme ich
als Ausgangspunkt, um zu veranschaulichen, wie sich emotionale Dimensionen sozialer Dyna-
miken sozial-riumlich manifestieren. Dabei erértere ich, wie ich auf Scham als eine wichtige
emotionale Dimension wihrend der Feldforschung aufmerksam wurde. Damit méchte ich die
kulturelle Modellierung des Gefiihls (Rottger-Réssler 2004) aufgreifen wie auch den Aspekt
des fithlenden Lernens (Funk et al. 2012). Dieses fithlende Lernen findet nicht zuletzt auch in
den Forschenden zu einem gewissen Maf statt, wie Thomas Stodulka (zusammen mit Nasima
Selim und Dominik Mattes 2018) erginzt, indem er die Aufmerksamkeit auch auf die Affekte
der Forschenden lenkt, die weniger als Epiphinomen denn als weitere Erkenntnisquelle gese-
hen werden. Sozial-riumliche Aspekte, wie etwa Martin Réssler (2009) sie im Hinblick auf
Statusdynamiken in der gemeinsamen Forschung mit Birgict Roteger-Rossler bei den Makassar
im Hochland von Gowa untersucht hat, sind, wie ich zeigen méchte, auch wesentlich zum Ver-
stindnis sozial besonders akzentuierter Emotionen. Das, was wir als Scham bezeichnen, was
ich im Englischen jedoch primir als embarrassment ibersetze, ist im Khmu (pnka’, seltener
raam) eine solche Emotion, die in verschiedener Hinsicht zum Ausdruck kommt und die dazu
beitrigt, die sozial-riumliche Landschaft* des Dorfes zu formen.

1 Alle hier verwendeten Namen sind Pseudonyme.

Fiir mehr Hintergrund zu den Khmu im Norden Laos’ (siche Damrong Tayanin 1994; FEvrard 2006; Lutz
2021; Stolz 2021).

3 Abgeschen von wenigen englischsprachigen Ausdriicken sind kursiv gesetzte Worte Khmu-Ausdriicke,
deren Transkription in weiten Teilen der in Svantesson et al. (2014) vorgeschlagenen folgt.

4 In diesem Beitrag kann ich nicht die vielen Aspekte von Landschaft und ihre bedeutsamen kosmologi-
schen Dimensionen ansprechen, die hier wie auch andernorts in Siidostasien schwerlich von sichtbaren
Landschaftselementen getrennt werden kénnen (Allerton 2013; Guillou 2017; Herrmanns 2020). Mit
sozialer Landschaft ist hier insbesondere die wechselseitige Formung von sozialen und riumlichen, in
der Umgebung materialisierten, Gegebenheiten innerhalb des Dorfes gemeint. Dazu zihlen insbesondere

Pfade und Gebiude.

211

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rosalie Stolz
Verbindende Pfade, trennende Pfade

Wie eingangs erwihnt, gibt es oft zahlreiche mégliche Wege, die man einschlagen kann, um von
Haus A zu Haus B zu kommen. So viele Verbindungsmaéglichkeiten es gibt, so viele Moglich-
keiten ebenso, bestimmte Hiuser oder ganze Dorfviertel zu umgehen. Aber warum sollte man
Hiuser umgehen wollen? Warum nicht einfach den direkten und schnellsten Weg nehmen?

Hiuser und ihre Bewohner:innen zu vermeiden kann aus verschiedenen Griinden wiin-
schenswert oder sogar geboten sein: Ein Jager etwa wihlt typischerweise einen Weg aus, auf
dem er nach dem Fallenstellen ohne viel Aufhebens und méglichst, ohne anderen zu begegnen,
zuriick ins Haus kehrt. Jemandem zu begegnen, gar angesprochen zu werden, kénnte fiir ihn
bedeuten, um sein Jagdgliick fiirchten zu miissen — so die lokale Auffassung.

Auch rituelle Vorschriften, die die soziale Interaktion zwischen einzelnen Hausgruppen
einschrinken, kénnen ein gewichtiger Grund sein, anderen nicht begegnen zu wollen, um nicht
etwa Sanktionierung durch Geister zu riskieren. Insbesondere ,falsche Heiraten gehen oft mit
langanhaltenden rituellen Einschrinkungen der sozialen Interaktion der beteiligten Verwand-
tengruppen einher. Geister, die tiber die Einhaltung der richtigen Bezichung zwischen den Ver-
wandtengruppen wachen, konnten andernfalls intervenieren und Ungliicke hervorrufen. Bei
nicht wenigen Erkrankungen und Unfillen wurde mir von anderen mitgeteilt, dass die Griinde
dafiir im Nichteinhalten dieser Vorschrift ligen. Manch eine:r geht darum auf Nummer sicher
und meidet ganze Dorfbereiche. Auch hier ist die Vielzahl der Dorfpfade niitzlich.

Jenseits ritueller Vorschriften kénnte es auch sein, dass man aus dem einen oder anderen
Grund vermeiden mochte, beim Besuch eines bestimmten Hauses ,ertappt zu werden. Wie
in eng vernetzten Orten nicht uniiblich, wird das Kommen und Gehen nicht nur im eigenen
Haus, sondern auch in der Nachbarschaft intensiv mitverfolgt. Kein Wunder, dass viele Stipp-
visiten und ad hoc Besuche im Schutz der Dunkelheit, etwa vor Sonnenauf- oder nach Sonnen-
untergang erfolgen. Andere Nachbarschaften ohne offensichtlichen Anlass im hellen Schein des
Tageslichts zu durchqueren oder gar aufzusuchen ist, obwohl keineswegs explizit verboten, eher
ungewohnlich und wird von Nachfragen und Blicken begleitet. Ein wesentlicher Grund dafiir,
der gelegentlich ausgesprochen, viel hiufiger jedoch gedacht oder eher empfunden wird, ist pnka
— Schiichternheit oder auch Scham.

Eem Kham, zum Beispiel, erlduterte entschuldigend ihre seltenen Besuche in meiner Nach-
barschaft in Pliya mit Verweis auf pnka. Wir saflen auf der Veranda ihres Hauses und tauschten
Nettig- und Neuigkeiten im Vorfeld eines Zensusinterviews aus. Wir waren uns in der Tat nur
bei wenigen Gelegenheiten und Festivititen begegnet, obwohl wir doch, riumlich gesehen, gar
nicht weit voneinander entfernt im selben Dorf wohnten. Sie fuhr fort, zu erkliren, warum sie
nie vorbeigekommen sei: Sie wiirde generell selten und nur sehr ungern andere Nachbarschaften
(toon prian) aufsuchen oder auch nur durchqueren, weil sie Sorge hitte, dass andere daran An-
stof$ nehmen kénnten (92 prian ceh). Sie wiirde Schiichternheit empfinden (pnka) und darum
sich fast nie in meiner Nachbarschaft aufhalten. Eem Khams Aussage bringt auf den Punkt, was
sich alleiglich beobachten und mitunter sogar selbst empfinden lisst — nimlich, dass die soziale
Landschaft des Dorfes alles andere als undifferenziert ist.

Von auflen betrachtet sind die Hiuser in Pliya zumindest bis Anfang 2015 — bevor die ersten
Hiuser mit Betonelementen gebaut wurden — sehr dhnlich gewesen und soziale Unterschiede
lieBen sich weder von der Lage noch der architektonischen Struktur des Hauses mit Sicherheit

212

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

ablesen. Zudem spielen in Pliya Status- oder Rangdifferenzierungen in diesem Zusammenhang
ohnehin keine auffillige Rolle, wie es im Kontrast fiir einige der anderen ethnographischen
Kontexte gilt, die besonders in der ethnologischen Literatur zu Scham und Schiichternheit her-
vorgehoben sind (Collins und Bahar 2000; Keeler 1983; Rottger-Rossler 2004). Die Differen-
zierung, von der hier die Rede ist, speist sich aus verwandtschaftlichen Asymmetrien und von
Nihe-Distanz-Dynamiken innerhalb des Dorfes. Diese sich stetig evolvierenden Unterschei-
dungen sind Ausgangspunkt aber auch Produkt von Sozialitit. Schiichternheit zu zeigen oder
anzufiihren, wie etwa Eem Kham tat, betont, dass man soziale Differenzierungen anerkennt
und sich wissend innerhalb dieser zu bewegen weiff — bewegen dabei im buchstéblichen Sinn.
Denn die Vielzahl der Pfade erméglicht es, sich bewusst innerhalb der sozialriumlich dif-
ferenzierten Sphire des Dorfes an die Situation und die eigene Positioniertheit angepasst zu
bewegen oder eben auch nicht. Das Vermeiden von Nachbarschaften und Hiusern ist besonders
augenfillig. Distanzen innerhalb des Dorfes werden dabei ganz anders gewertet als solche jen-
seits des Dorfes: wihrend etwa ein Haus in Entfernung von wenigen Gehminuten durchaus als
weit entfernt (cah) bezeichnet werden kann, gile gleiches nicht unbedingt fiir ein Reisfeld, zu
dem ein Fuflmarsch von einer Stunde nétig ist. Dass Distanzen hier nicht rein geographisch sind
und niche einfach so tiberbriickt werden konnen, wird bereits kleinen Kindern nahegebracht.
Zwar sind Kinder und Jugendliche am ehesten innerhalb des Dorfes auch groffriumiger mobil,
aber schon kleine Kinder werden ermuntert, sich nicht weit vom eigenen Haus und der niheren
Umgebung zu entfernen. Wobei ,,ermuntert auch Riickgriff auf beingstigende Aussagen wie
etwa iiber sich herumtreibende Monster beinhalten kann. Was die Kinder lernen sollen, ist nicht
so sehr, sich vor Monstern zu fiirchten, sondern Zuriickhaltung innerhalb eines komplexen
sozialen Raums zu {iben und ein Gefiihl von Schiichternheit zu entwickeln (siche auch Funk
et al. 2012; Roteger-Réssler et al. 2013). Withrend allgemein Besuche in anderen Hiusern, ins-
besondere aus Griinden der Scham aber auch mit Blick auf Geister und mégliche Interventionen
von Ahnengeistern bei Personen zunehmenden sozialen Alters delikater und deutlich weniger
werden, ist Scham auf besondere Weise mit verwandtschaftlichen Zugehorigkeiten verkniipft.

Scham und verwandtschaftliche Zugehorigkeiten

Das Gefiihl der Scham bietet einen guten Ausgangspunkt, um verwandtschaftliche Dynamiken
zu betrachten. Eine Khmu Person ist sich mit zunehmendem Alter allzu bewusst, wie verwandt-
schaftliche Zugehorigkeiten nicht zuletzt die Bewegung im sozialen Raum prigen: eine jede
Person ist Teil einer Hausgruppe (khon kaan), einer patrilinearen Verwandtengruppe (cum) und
sieht sich frauengebenden und frauennehmenden Verwandtengruppen gegeniiber, letztere sind
hierarchisch angeordnete Verwandtengruppen, zu denen bestimmte Heirats- und Tauschbezie-
hungen bestehen (Stolz 2020). Der entscheidende Unterschied im emotionalen Erleben von
Sozialitdt innerhalb der eigenen Verwandtengruppe und in Interaktion etwa mit Mitgliedern
einer frauengebenden Verwandtengruppe ist die Ab- bzw. Anwesenheit von Scham.

Wihrend Scham eine untergeordnete Rolle in der Interaktion innerhalb einer Verwandten-
gruppe spielt und man sich dort vergleichsweise locker verhalten und alltiglich geben kann, ist
Schiichternheit sehr prigend in der Interaktion mit Mitgliedern frauengebender Verwandten-
gruppen, denen gegeniiber man sich sehr zuriickhaltend und durchaus férmlicher verhilt. Je
nach Situation ist charmantes Scherzen oder eher demiitiges Verhalten angebracht — das stindige

213

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rosalie Stolz

Bemithen um das angemessene Verhalten in Verbindung mit einem Gefiihl von Schiichternheit
ist ein Grundmotiv und -empfinden in der asymmetrischen Interaktion von frauengebenden
und -nehmenden Verwandtengruppen.

Dabei sind alle Bewohner:innen in Pliya mit beiden Perspektiven bestens vertraut: wenn
man auch Frauennehmerin eines Hauses ist, ist man Frauengeberin relativ zu einem anderen
Haus und erlebt quasi regelmifig beide Perspektiven. Besonders interessant ist der Perspektiv-
wandel, den Frauen mit der Heirat vollzichen: der aufregendste Aspekt von Hochzeiten fiir alle
Beteiligten (jedoch auf verschiedene Weise) ist das Bestreben, die Braut aus ihrem Ursprungs-
haus und ihrer urspriinglichen Verwandtengruppe in das Haus und die Verwandtengruppe des
Briutigams zu tberfiithren. Die Inkorporation der Braut ist allerdings nicht mit Abschluss der
Hochzeit beendet, sondern ist ein sehr langer Prozess (Stolz 2021; siche auch Carsten 1997). Die
Verwandtengruppe, deren Teil sie mit der Zeit wird und deren Perspektive sie einnehmen wird,
ist zuvor die frauennehmende Gruppe ihrer eigenen gewesen.

Dass es eine Weile braucht, bis man Vertraulichkeit und relative Lockerheit innerhalb der
neuen Haus- und Verwandtengruppe, der gegeniiber das Schamempfinden zunichst im Vorder-
grund steht, entwickelt, ist naheliegend. Wenn innerhalb des Dorfes geheiratet wird, kann sich
dieser Ubergang sanft gestalten. Nig Sen, die ich als junge Heranwachsende kennengelernt und
die zwischen zwei meiner rezenteren Aufenthalte einen jungen Mann aus dem Dorf geheiratet
hatte, erzihlte mir, warum sie relativ haufig auch nach ihrer Hochzeit noch in ihrem Eltern-
haus anzutreffen war. Sie wiirde selbstverstindlich in ihrem neuen Haus kochen und mit ihrem
Mann und seiner Familie essen, aber sie wiirde danach hiufig ihr altes Zuhause aufsuchen, weil
sie sich nur dort ohne Scham satt essen kann.

Aus Scham, Zuriickhaltung beim Essen und Trinken zu zeigen, wird auch bei Festen ge-
nauso erwartet wie die Bereitschaft der jeweiligen Gastgeber:innen, nachdriicklich zum Trinken
und Essen aufzufordern — oder sogar, wie es beim Bewirten von Frauengeber:innen tiblich ist,
letzteren gefiillte Loffel und Gliser beharrlich und im Uberfluss aufzudringen.’ Was nach rei-
ner Etikette klingt, ist allerdings durchaus difliziler: soziale Diplomatie ist eine hohe Kunst, und
das angemessene Verhalten beinhaltet auch schwerer absehbare Entscheidungen, wenn es etwa
darum geht, welches parallel stattfindende Ritual von zwei dhnlich zu einem verwandtschaft
lich positionierten Hiusern man aufsucht, welche Reprisentant:innen des eigenen Hauses man
schickt und welche Gaben man mitbringt. Je nach Vorgeschichte der Beziehungen und dem
akeuellen Stand des laufenden sozialen Kommentars miissen Entscheidungen bedacht werden
— indes haben nicht alle Mitglieder des Hauses die gleichen Interessen und Einschitzungen der
Lage. Einen hierfiir typischen Streitfall eines Ehepaares habe ich nach einem Ritual miterlebt®
und stelle ihn hier in Kiirze dar (fiir mehr Details siehe Stolz 2021: 187f.).

Ma Moo’ etwa war keineswegs zufrieden, dass sich ihr Mann, Yoy Moo®, vor allem bei
Yon Mian einbrachte und sein Ernteritual besuchte, wihrend seine Frau das des anderen auf

N

Zum Verhiltnis von Essen und Verwandtschaft siche auch Anita von Poser (2013).

6 Unsere verwandtschaftliche Bezichung erméglichte mir, jederzeit in diesem Haus ein- und auszugehen.
Nihere Verwandte ahnten den heraufziehenden Streit und empfahlen mir, in der Nacht im Haus des Ehe-
paares zu {ibernachten, um sie nicht alleine ihrem Konflikt zu iiberlassen.

7 Wortlich die Mutter von Mo9. Teknonyme werden insbesondere von Mitgliedern derselben Verwandten-

gruppe verwendet.
8  Wortlich der Vater von Moo.

214

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

ganz dhnliche Weise verwandten Hauses besuchte. Ma Moo war wiitend und kritisierte fiir ihre
Verhilenisse ungewohnlich deutlich, dass ihr Mann Yoy Miay ein viel grofleres Stiick Stick-
lack, eine obligatorische Gabe bei diesem Ritual, mitgab als seinem anderen Frauennehmer. Ma
Moo formulierte ihren zentralen Vorwurf, der auf mich wie der Hohepunkt des nichtlichen
Geschehens wirkte: es mangele ihm an Scham gegeniiber Frauengeber- und Frauennehmer (paa
pka eem, pnka khaay)!

Der zentrale Vorwurf von Ma Moo kam keineswegs iiberraschend, auch nicht fiir ihren
Ehemann, der dergleichen schon hiufiger auch von anderen zu héren bekommen hat. Sie hatte
nicht nur ihre eigene Ansicht im Blick, sondern auch die mégliche Meinung und Perspektive
anderer naher Verwandter, die Kritik an diesem, wie sie findet, Ungleichgewicht in der Beriick-
sichtigung der frauennehmenden Hiuser iiben (konnten). Es ist vor allem diese Sensibilitit und
das angemessene, respekevolle und zuriickhaltende Verhalten gegeniiber unterschiedlich po-
sitionierten Anderen, die Ma Moo hervorgehoben hat. Aus ihrer Sicht mangelt es ihrem Mann
an dieser Scham gegeniiber asymmetrisch verwandten Personen. Scham zu zeigen ist nicht nur
sozial geboten und normativ erwartet, sondern ist auch Kennzeichen von ,wissenden Personen®
(khon nin). Gradmesser fiir diese Art Wissen ist nicht so sehr die Menge an formaler Schul-
bildung, sondern das Wissen um die sozialen Differenzierungen, das diplomatische Geschick
im Navigieren dieser und insbesondere das angemessene Zeigen von pnka.

Scham ist indes weniger hiufig ausgesprochen als sozial-riumlich gelebt. Explizit artikuliert
wird es mitunter in Konfliktsituationen wie in der oben angedeuteten. Birgitt Rottger-Réssler
(2004: 196f.) hat aufgezeigt, dass Konfliktfille, wenn in ihrer Vielschichtigkeit und mit pro-
fundem Hintergrundwissen sowie Wissen um die durchaus auch divergierenden Perspektiven
der beteiligten Personen dargestellt, besonders gut Einblicke in emotionale Phinomene bieten.
Neben Konfliktfillen und ritualisierten sozialen Situationen wird Scham im traditionellen Ge-
sang (Lundstrdm und Damrong Tayanin 2006: 192f) ausgedriickt und durchaus auch aus-
geschmiickt. Im Alltagsleben findet ppka sozial-riumlich oft unartikulierc Ausdruck — etwa bei
der Wahl des richtigen Pfades, der es einem erlaubt, bestimmte Hiuser und Dorfecken wort
wortlich zu umgehen. Insofern kann Scham sehr greifbare Effekte haben: Pfade sind das Er-
gebnis wiederholter Bewegungen im (sozialen) Raum und, sind somit, anders als etwa die vom
Distrikt geplante Umgehungsstrafle, Ergebnis und Ausdruck einer sozialriumlichen Praxis, in
der Scham als ein moralisch aufgeladenes und insgesamt positiv konnotiertes Gefiihl besonders
prigend ist.

Teilnehmendes Fiihlen

Das Wort pnka und seine Bedeutung kannte ich bevor ich begann, es selbst im Feld zu emp-
finden. Zunichst konnte ich meine eigene Gefiihlsreaktion auf bestimmte soziale Situationen
und mein plotzliches Vermeidungsverhalten nicht richtig deuten. Warum wurde ich so auf-
geregt, wenn ich das Dorfviertel aufsuchen sollte, in dem tiberwiegend unsere Frauengeber:in-
nen wohnten? Warum fing ich an zu zégern, bestimmte Pfade zu benutzen? Warum wurde ich
auf einmal nervos — wo ich doch schon einige Monate dort und mit fast allen bekannt war?
War das ein generelles Unbehagen, das sich bei mir einstellte? Eine mangelnde Anpassung? Ein
Riickschritt in meinem Feldforschungsprozess? Natiirlich ging ich weiter in die besagte Nach-
barschaft, wenn auch mit einem leicht flauen Gefiihl im Bauch. Dass mein Gefiihl eben nicht

215

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rosalie Stolz

nur mein individuelles Gefiihl war, wurde mir deutlich, als ich die Verinderung bei Ma Khwaay
bemerkte.

Wihrend insbesondere manche Frauen durch ihre gesamte Kérperhaltung ihr Gefiihl fiir
Scham verdeutlichen, wirkte Ma Khwaay demgegeniiber zumeist recht furchtlos, selbstbewusst
und eher offensiv als zuriickhaltend. Sie betonte mir gegeniiber wiederholt, dass nichts dabei
sei, andere Hiuser aufzusuchen, gar andere Nachbarschaften — so, als tite sie das selbst jeder-
zeit nach Gutdiinken. Weit gefehlt. Thr eigener Bewegungsradius innerhalb des Dorfes war
sehr reduziert und ich sah sie fast nie andere Hiuser betreten. Aber nun waren wir eingeladen,
gemeinsam ihren nahen Frauengeber zu besuchen. Die Verabredung war ohne festen Zeitpunkt
und mir fiel auf; dass sie an mehreren aufeinanderfolgenden Tagen zdgerte, dorthin zu gehen.
Woran kénnte das liegen? Sie erlduterte wiederholt, dass nichts dabei sei, ihn zu besuchen. Er
wire schliefflich ein sehr naher Mensch als enger Frauengeber. Und iiberhaupt wéren gegen-
seitige, gewohnliche Besuche ja nichts Besonderes.

Als wir schliefllich eines Abends zum Besuch aufbrachen und sie sich noch schnell eine
elegante Jacke anzog, war ich verbliifft, dass sich ausgerechnet Ma Khwaay mit kaum zu ver-
bergender Nervositit aufmachte zu dem Haus, das kaum eine Minute FufSmarsch entfernt
war. Sie eilte formlich den schmalen Fuflpfad in der Dunkelheit entlang, als miissten wir un-
erkannt etwas oder jemandem entkommeny; es fiel mir schwer, Schrite mit ihr zu halten. Die Art,
wie Ma Khwaay im Haus angekommen war, hoflich saff und Konversation machte, inklusive
charmantem Licheln und zuriickhaltenden Fragen und Auflerungen, zeigte mir eindringlich,
dass Scham und Schiichternheit gegeniiber, in diesem Fall durchaus vertrauten, aber nichts
destotrotz hierarchisch positionierten, Frauengebern selbst vor einer ansonsten ausgesprochen
selbstbewussten Frau nicht Halt macht. Diese Beobachtung trug dazu bei, dass ich mich nicht
nur mit meinem unangenehmen Gefiihl von Schiichternheit versshnte, sondern auch anfing, zu
begreifen, dass verwandtschaftliche Praxis eine Empfindungsdimension hat, der man sich nur
schwer entziehen kann und die eine wichtige Quelle von Erkenntnis sein kann (Stodulka, Selim
und Mattes 2018).

Doch auch bei der Interaktion von Frauennehmer:innen und -geber:innen spielen sozial-
riumliche Aspekee eine wichtige Rolle: Diese asymmetrische Bezichung ist nicht in allen sozia-
len Situationen gleichermaflen akzentuiert; ganz im Gegenteil, je nach Kontext und Raum steht
sie moglicherweise tiberhaupt nicht im Vordergrund. Das ist etwa der Fall bei der im Alltag
iiblichen sozialen Interaktion in Riumen, die als vernakulire 6ffentliche Riume bezeichnet
werden koénnen (Stolz und Petit 2021). Werkhiuser (coon), werkstattihnliche Hiitten und die
davor befindlichen Sitzflichen sind Anlaufpunkt fiir externe Giste und alltdglicher Treffpunkt
fiir Nachbar:innen. Tabutage, an denen die rituelle Vorschrift das rastende Verbleiben innerhalb
des Dorfes vorsicht, und auch die frithen Morgen- und Abendstunden lassen sich an Werk-
hiusern in Gesellschaft verbringen. Dort begegnen sich im Alltag zumeist vertraute Nachbar:in-
nen, die hiufig unterschiedlichen, asymmetrisch positionierten Verwandtengruppen angehéren.
Diese Tatsache spielt in der alltdglichen Nachbarschaftsinteraktion im 6ffentlichen Raum kaum
eine Rolle und der gemeinsame Zeitvertreib und das Teilen von Neuigkeiten steht im Vor-
dergrund. Diese Werkhiuser, die zunichst als Schauplatz wichtiger Rituale und im Alltag als
sozialer Begegnungsraum vor allem von Minnern und Jungen wichtig waren, haben stetig an
Bedeutung verloren. Zwar sind sie mittlerweile zuginglich fiir Frauen wie fiir Manner und sind
damit nun erstmals wirklich 6ffentlich, aber sie sind auch {iberhaupt viel weniger frequentiert als
Wohnhiuser. Abendliches Fernsehschauen innerhalb der Familie und mit Nachbar:innen und

216

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

engen Verwandten hat das abendliche Sitzen am Lagerfeuer und das Erzihlen von Geschichten
weitgehend ersetzt. Zumindest nahm ich das an - bis ich in der kalten Saison im Januar/Februar
2020 eine Renaissance der Lagerfeuer im 6ffentlichen Raum zu meiner Uberraschung erlebre.

In der Zwischenzeit hatte Pliya ein Bauboom erfasst; wer noch nicht mit Bau und Planung
eines Hauses mit Betonelementen zugange war, ertraumte sich zumindest eines. Und einige
Holzhiuser sind verschiedenen Varianten aspirativer Betonbauten gewichen (Stolz 2021 [2019]).
Interessanterweise traf ich insbesondere die Besitzer zweier besonders beeindruckender Exem-
plare von zweistockigen Hiusern, deren Erdgeschoss jeweils von Betonwinden umschlossen
war, jeden Abend an ihren Lagerfeuern am Rande des Hauptpfades der Nachbarschaft in der
Nihe ihrer Hiuser. Ich war gewohnt, sie vor allem drinnen vor dem Fernseher umringt von
ihren Kindern, Enkeln und Nachbar:innen zu wihnen. Nun saflen sie an ihren Feuerstellen,
erfreut an jedem Plausch mit Vorbeikommenden. Auch in anderen Teilen des Dorfes schienen
sich die abendlichen Lagerfeuer vermehrt zu haben. Wenn doch die neuen Hiuser cinladend
und beeindruckend auf Giste wirken sollten, wieso waren sie dann so verlassen, dass nicht mal
die Besitzer:innen selbst in ihnen sitzen mochten? Meine Gesprichspartner:innen an den Feuer-
stellen, auf diese Beobachtung hin angesprochen, duf8erten warum sie zogerten, die neuen Be-
tonhduser zu betreten: aus Scham (ppka)! Man sei es nicht gewohnt, in diesen zu sitzen. Wohl-
standsunterschiede, wenn auch bisher bereits daran zu erkennen, ob etwa mit Bambus oder
Holz gebaut wurde, waren zu keinem Zeitpunkt derart sichtbar wie heute. Offensichtlich wird
die neue Betonmaterialitit der Hiuser weiter zur Gestaltung und Transformation der (sozialen)
Landschaft der Scham beitragen.

Schluss

Ausgehend von den vielen Pfaden in einem Hochlanddorf in Nordlaos habe ich die sozialrium-
liche Dimension einer sozial besonders bedeutsamen Emotion, der Scham, aufgezeigt. Diese
Pfade dienen ebenso zum Umgehen von Hiusern und Dorfbereichen wie ihrer Verbindung.
Scham als ein positiv konnotiertes Gefiihl ist ein hiufig genannter Grund dafiir, bestimmte
Personen und soziale Situationen zu vermeiden. Scham zu zeigen und hervorzuheben wiederum
ist Teil des sozialen und emotionalen Repertoires von Erwachsenen, wihrend der Mangel an
Schamgefiihl ein starker Anwurf an eine andere Person ist, wie ich mit dem kurzen Beispiel
eines Streitfalls zu zeigen beabsichtigte. Dass das forschende Lernen im Feld auch affektive
Dimensionen umfasst, veranschaulichte mir mein persénliches Empfinden der Scham, das mir
zunichst ein Ritsel war.

Zum Schluss griff ich auf, dass die neuen aspirativen Hiuser mit Betonelementen nur sehr
zogerlich betreten, oder gar zu Gunsten von Lagerfeuern als wichtigeren sozialen Orten vermie-
den werden, was mir meine Gespriachstpartner:innen mit dem Gefiihl der Scham begriindeten.
Nun ist dies sicherlich eine Momentaufnahme, und diese Hiuser werden tiber kurz oder lang
eine vertraute Umgebung werden. Allerdings sind Hauser niche lediglich ein Schauplatz sozialer
Interaktion, dem bestimmte Bedeutungen zugeschrieben werden. Die Materialicit der Hauser
hat auch, zugegeben schwer greifbare, Auswirkungen auf das Etleben von Personen (vgl. Ebra-
himi 2022). Der rapide Wandel der Materialitit von Hiusern, von Bambus oder Holz zu Beton,
wirkt sich auch auf die affektiven Dimensionen der Sozialitit in diesen Riumen und dariiber
hinaus aus. Dieser Forschungsbereich eignet sich, wie Birgitt Rottger-Réssler (2002) mit Bezug

217

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rosalie Stolz

auf Emotionsforschung eindriicklich argumentiert und in Ihrer Praxis veranschaulicht hat, fiir
interdisziplinire und vergleichende Forschung. Auch hier haben ,R6r6“s Werk und Wirken als
Inspirationsquelle nichts von ihrer Akcualitit verloren.

Danksagung

Mein Dank geht zuallererst an Birgitt Rottger-Réssler, die als beeindruckende Forscherinnen-
und Lehrpersonlichkeit und empathische Kollegin und Mentorin nicht nur fiir mich ein Vorbild
ist. Vielen Dank an Thomas Stodulka, Anita von Poser und das gesamte Herausgeber:innen-
Team fiir die Einladung, einen Beitrag fiir diesen Band zu verfassen und fiir die wohlwollenden
Anmerkungen zum Text. Ebenso gilt mein tiefer Dank wie immer den Gespriachspartner:innen
und Vertrauten in Pliya.

218

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

Literatur

Allerton, Catherine 2013: Potent Landscapes. Place and Mobility in Eastern Indonesia. Honolulu: University of
Hawai’i Press.

Carsten, Janet 1997: The Heat of the Hearth. The Process of Kinship in a Malay Fishing Community. New York:
Clarendon Press.

Collins, Elizabeth Fuller und Ernaldi Bahar 2000: To Know Shame: Malu and Its Uses in Malay Societies.
Crossroads: An Interdisciplinary Journal of Southeast Asian Studies 14 (1): 35-69.

Damrong Tayanin 1994: Being Kammu. My Village, my Life. Ithaca, NY: Cornell Southeast Asia Program.

Ebrahimi, Sara Honarmand 2022: Introduction: Exploring Architecture and Emotions through Space and
Place. Emotions: Culture, History, Society 6: 65-77.

Evrard, Olivier 2006: Chroniques des Cendres. Anthropologie des Sociétés Khmou er Dynamiques Interethniques
du Nord-Laos. Paris: IRD Editions.

Funk, Leberecht, Birgitt Rottger-Rossler und Gabriel Scheidecker 2012: Fithlen(d) Lernen: Zur Sozialisation
und Entwicklung von Emotionen im Kulturvergleich. Zeitschrift fiir Erziehungswissenschaft 15: 217-238.

Guillou, Anne Yvonne 2017: Potent Places and Animism in Southeast Asia. 7he Asia Pacific Journal of An-
thropology 18 (5): 389-399.

Herrmans, Isabell 2020: Spirits out of Place: Relational Landscapes and Environmental Change in East Kali-
mantan, Indonesia. Journal of the Royal Anthropological Institure 26: 766-785.

Keeler, Ward 1983: Shame and Stage Fright in Java. Ethos 11 (3): 152-165.

Lundstrom, Hikan und Damrong Tayanin 2006: Kammu Songs. The Songs of Kam Raw. Kopenhagen: NIAS
Press.

Lutz, Paul-David 2021:,Sert Has Gone". An Ethnographic Account of Khmu Prowess, Village Politics and National
Development on a Ridgetop in Laos. The University of Sydney: Unpublished Dissertation.

Poser, Anita von 2013: Foodways and Empathy. Relatedness in a Ramu River Society, Papua New Guinea. New
York: Berghahn.

Réssler, Martin 2009: Die sozialrdumliche Organisation des makassarischen Hauses. In: Elfriede Hermann,
Karin Klenke und Michael Dickhardt (Hg.), Form, Macht, Differenz. Motive und Felder ethnologischen
Forschens. Gottingen: Universititsverlag Gottingen, 259-274.

Réteger-Réssler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift fiir Ethnologie 127: 147~
162.

Réttger-Rossler, Birgitt 2004: Die kulturelle Modellierung des Gefiibls. Ein Beitrag zur Theorie und Methodik
ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien. Miunster: LIT.

Réttger-Rossler, Birgitt 2013: In the Eyes of the Other: Shame and Social Conformity in the Context of
Indonesian Societies. In: Bénédicte Sére und Jorg Wettlaufer (Hg.), Shame between Punishment and
Penance (Micrologus 54). Florenz: Sismel, 405-420.

Réttger-Réssler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Susanne Jung und Manfred Holodynski 2013: Socializing Emo-
tions in Childhood: A Cross-Cultural Comparison Between the Bara in Madagascar and the Minangka-
bau in Indonesia. Mind, Culture, and Activity 20 (3): 260-287.

Stodulka, Thomas, Nasima Selim, und Dominik Mattes 2018: Affective Scholarship: Doing Anthropology
with Epistemic Affects. Ethos 46 (4): 519-536.

219

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rosalie Stolz

Stolz, Rosalie 2020: By Means of Squirrels and Eggs Kinship and Mutual Recognition among the Khmu Yuan
of Northern Laos. HAU 10 (2): 548—560.

Stolz, Rosalie 2021: Living Kinship, Fearing Spirits. Sociality among the Khmu of Northern Laos. Kopenhagen:
NIAS Press.

Stolz, Rosalie 2021 [2019]: Making Aspirations Concrete. ,Good Houses and Mockery in Upland Laos. Ethnos
86 (5): 814—831.

Stolz, Rosalie und Pierre Petit 2021: Emerging Public Spaces in Rural Laos. Civilisations: Revue internationale
d anthropologie et de sciences humaines 69: 171-193.

Svantesson, Jan-Olof, Kam Raw, Kristina Lindell und Hikan Lundstrém 2014: Dictionary of Kammu Yiian
Language and Culture. Kopenhagen: NIAS Press.

220

- am 17.01.2026, 16:23:07. -


https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

