
211

Rosalie Stolz

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen 
Landschaft der Scham in Nordlaos

Ein auffallendes Merkmal von Pliya,1 einem Khmu-Dorf im Hochland von Nordwest-Laos, 
sind die zahlreichen Pfade, die sich zwischen Häusern befinden und zu umliegenden Wäldern 
und Feldern führen.2 Geradezu verwirrend für Außenstehende ist die Vielzahl an Wegen und 
Trampelpfaden, die sich durch das oval angelegte Dorf schlängeln. Manche Pfade sind steil 
und in Regenzeit und Dunkelheit nur mit Vorsicht und auch nur zu Fuß passierbar. Näher 
zur unbefestigten Umgehungsstraße hin werden die Pfade breiter und sind bisweilen auch mit 
größeren Fahrzeugen passierbar. Diese Pfade verbinden nicht nur Häuser, sondern man kann 
interessanterweise auch genau das Gegenteil feststellen: Die Vielzahl an Pfaden ermöglicht es, 
Häuser zu umgehen oder gar ganze Nachbarschaften zu meiden. 

Letzteres, wie die Vielzahl der Pfade auch dem Umgehen von Häusern dient, nehme ich 
als Ausgangspunkt, um zu veranschaulichen, wie sich emotionale Dimensionen sozialer Dyna-
miken sozial-räumlich manifestieren. Dabei erörtere ich, wie ich auf Scham als eine wichtige 
emotionale Dimension während der Feldforschung aufmerksam wurde. Damit möchte ich die 
kulturelle Modellierung des Gefühls (Röttger-Rössler 2004) aufgreifen wie auch den Aspekt 
des fühlenden Lernens (Funk et al. 2012). Dieses fühlende Lernen findet nicht zuletzt auch in 
den Forschenden zu einem gewissen Maß statt, wie Thomas Stodulka (zusammen mit Nasima 
Selim und Dominik Mattes 2018) ergänzt, indem er die Aufmerksamkeit auch auf die Affekte 
der Forschenden lenkt, die weniger als Epiphänomen denn als weitere Erkenntnisquelle gese-
hen werden. Sozial-räumliche Aspekte, wie etwa Martin Rössler (2009) sie im Hinblick auf 
Statusdynamiken in der gemeinsamen Forschung mit Birgitt Röttger-Rössler bei den Makassar 
im Hochland von Gowa untersucht hat, sind, wie ich zeigen möchte, auch wesentlich zum Ver-
ständnis sozial besonders akzentuierter Emotionen. Das, was wir als Scham bezeichnen, was 
ich im Englischen jedoch primär als embarrassment übersetze, ist im Khmu (pŋka3, seltener 
raam) eine solche Emotion, die in verschiedener Hinsicht zum Ausdruck kommt und die dazu 
beiträgt, die sozial-räumliche Landschaft4 des Dorfes zu formen. 

1	 Alle hier verwendeten Namen sind Pseudonyme.
2	 Für mehr Hintergrund zu den Khmu im Norden Laos’ (siehe Damrong Tayanin 1994; Évrard 2006; Lutz 

2021; Stolz 2021). 
3	 Abgesehen von wenigen englischsprachigen Ausdrücken sind kursiv gesetzte Worte Khmu-Ausdrücke, 

deren Transkription in weiten Teilen der in Svantesson et al. (2014) vorgeschlagenen folgt.
4	 In diesem Beitrag kann ich nicht die vielen Aspekte von Landschaft und ihre bedeutsamen kosmologi-

schen Dimensionen ansprechen, die hier wie auch andernorts in Südostasien schwerlich von sichtbaren 
Landschaftselementen getrennt werden können (Allerton 2013; Guillou 2017; Herrmanns 2020). Mit 
sozialer Landschaft ist hier insbesondere die wechselseitige Formung von sozialen und räumlichen, in 
der Umgebung materialisierten, Gegebenheiten innerhalb des Dorfes gemeint. Dazu zählen insbesondere 
Pfade und Gebäude. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

Rosalie Stolz

Verbindende Pfade, trennende Pfade

Wie eingangs erwähnt, gibt es oft zahlreiche mögliche Wege, die man einschlagen kann, um von 
Haus A zu Haus B zu kommen. So viele Verbindungsmöglichkeiten es gibt, so viele Möglich-
keiten ebenso, bestimmte Häuser oder ganze Dorfviertel zu umgehen. Aber warum sollte man 
Häuser umgehen wollen? Warum nicht einfach den direkten und schnellsten Weg nehmen? 

Häuser und ihre Bewohner:innen zu vermeiden kann aus verschiedenen Gründen wün-
schenswert oder sogar geboten sein: Ein Jäger etwa wählt typischerweise einen Weg aus, auf 
dem er nach dem Fallenstellen ohne viel Aufhebens und möglichst, ohne anderen zu begegnen, 
zurück ins Haus kehrt. Jemandem zu begegnen, gar angesprochen zu werden, könnte für ihn 
bedeuten, um sein Jagdglück fürchten zu müssen – so die lokale Auffassung. 

Auch rituelle Vorschriften, die die soziale Interaktion zwischen einzelnen Hausgruppen 
einschränken, können ein gewichtiger Grund sein, anderen nicht begegnen zu wollen, um nicht 
etwa Sanktionierung durch Geister zu riskieren. Insbesondere „falsche Heiraten“ gehen oft mit 
langanhaltenden rituellen Einschränkungen der sozialen Interaktion der beteiligten Verwand-
tengruppen einher. Geister, die über die Einhaltung der richtigen Beziehung zwischen den Ver-
wandtengruppen wachen, könnten andernfalls intervenieren und Unglücke hervorrufen. Bei 
nicht wenigen Erkrankungen und Unfällen wurde mir von anderen mitgeteilt, dass die Gründe 
dafür im Nichteinhalten dieser Vorschrift lägen. Manch eine:r geht darum auf Nummer sicher 
und meidet ganze Dorfbereiche. Auch hier ist die Vielzahl der Dorfpfade nützlich.  

Jenseits ritueller Vorschriften könnte es auch sein, dass man aus dem einen oder anderen 
Grund vermeiden möchte, beim Besuch eines bestimmten Hauses „ertappt“ zu werden. Wie 
in eng vernetzten Orten nicht unüblich, wird das Kommen und Gehen nicht nur im eigenen 
Haus, sondern auch in der Nachbarschaft intensiv mitverfolgt. Kein Wunder, dass viele Stipp-
visiten und ad hoc Besuche im Schutz der Dunkelheit, etwa vor Sonnenauf- oder nach Sonnen-
untergang erfolgen. Andere Nachbarschaften ohne offensichtlichen Anlass im hellen Schein des 
Tageslichts zu durchqueren oder gar aufzusuchen ist, obwohl keineswegs explizit verboten, eher 
ungewöhnlich und wird von Nachfragen und Blicken begleitet. Ein wesentlicher Grund dafür, 
der gelegentlich ausgesprochen, viel häufiger jedoch gedacht oder eher empfunden wird, ist pŋka 
– Schüchternheit oder auch Scham. 

Eem Kham, zum Beispiel, erläuterte entschuldigend ihre seltenen Besuche in meiner Nach-
barschaft in Pliya mit Verweis auf pŋka. Wir saßen auf der Veranda ihres Hauses und tauschten 
Nettig- und Neuigkeiten im Vorfeld eines Zensusinterviews aus. Wir waren uns in der Tat nur 
bei wenigen Gelegenheiten und Festivitäten begegnet, obwohl wir doch, räumlich gesehen, gar 
nicht weit voneinander entfernt im selben Dorf wohnten. Sie fuhr fort, zu erklären, warum sie 
nie vorbeigekommen sei: Sie würde generell selten und nur sehr ungern andere Nachbarschaften 
(tooŋ priaŋ) aufsuchen oder auch nur durchqueren, weil sie Sorge hätte, dass andere daran An-
stoß nehmen könnten (ŋᴐ priaŋ cɛh). Sie würde Schüchternheit empfinden (pŋka) und darum 
sich fast nie in meiner Nachbarschaft aufhalten. Eem Khams Aussage bringt auf den Punkt, was 
sich alltäglich beobachten und mitunter sogar selbst empfinden lässt – nämlich, dass die soziale 
Landschaft des Dorfes alles andere als undifferenziert ist. 

Von außen betrachtet sind die Häuser in Pliya zumindest bis Anfang 2015 – bevor die ersten 
Häuser mit Betonelementen gebaut wurden – sehr ähnlich gewesen und soziale Unterschiede 
ließen sich weder von der Lage noch der architektonischen Struktur des Hauses mit Sicherheit 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

ablesen. Zudem spielen in Pliya Status- oder Rangdifferenzierungen in diesem Zusammenhang 
ohnehin keine auffällige Rolle, wie es im Kontrast für einige der anderen ethnographischen 
Kontexte gilt, die besonders in der ethnologischen Literatur zu Scham und Schüchternheit her-
vorgehoben sind (Collins und Bahar 2000; Keeler 1983; Röttger-Rössler 2004). Die Differen-
zierung, von der hier die Rede ist, speist sich aus verwandtschaftlichen Asymmetrien und von 
Nähe-Distanz-Dynamiken innerhalb des Dorfes. Diese sich stetig evolvierenden Unterschei-
dungen sind Ausgangspunkt aber auch Produkt von Sozialität. Schüchternheit zu zeigen oder 
anzuführen, wie etwa Eem Kham tat, betont, dass man soziale Differenzierungen anerkennt 
und sich wissend innerhalb dieser zu bewegen weiß – bewegen dabei im buchstäblichen Sinn. 

Denn die Vielzahl der Pfade ermöglicht es, sich bewusst innerhalb der sozialräumlich dif-
ferenzierten Sphäre des Dorfes an die Situation und die eigene Positioniertheit angepasst zu 
bewegen oder eben auch nicht. Das Vermeiden von Nachbarschaften und Häusern ist besonders 
augenfällig. Distanzen innerhalb des Dorfes werden dabei ganz anders gewertet als solche jen-
seits des Dorfes: während etwa ein Haus in Entfernung von wenigen Gehminuten durchaus als 
weit entfernt (cah) bezeichnet werden kann, gilt gleiches nicht unbedingt für ein Reisfeld, zu 
dem ein Fußmarsch von einer Stunde nötig ist. Dass Distanzen hier nicht rein geographisch sind 
und nicht einfach so überbrückt werden können, wird bereits kleinen Kindern nahegebracht. 
Zwar sind Kinder und Jugendliche am ehesten innerhalb des Dorfes auch großräumiger mobil, 
aber schon kleine Kinder werden ermuntert, sich nicht weit vom eigenen Haus und der näheren 
Umgebung zu entfernen. Wobei „ermuntert“ auch Rückgriff auf beängstigende Aussagen wie 
etwa über sich herumtreibende Monster beinhalten kann. Was die Kinder lernen sollen, ist nicht 
so sehr, sich vor Monstern zu fürchten, sondern Zurückhaltung innerhalb eines komplexen 
sozialen Raums zu üben und ein Gefühl von Schüchternheit zu entwickeln (siehe auch Funk 
et al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2013). Während allgemein Besuche in anderen Häusern, ins-
besondere aus Gründen der Scham aber auch mit Blick auf Geister und mögliche Interventionen 
von Ahnengeistern bei Personen zunehmenden sozialen Alters delikater und deutlich weniger 
werden, ist Scham auf besondere Weise mit verwandtschaftlichen Zugehörigkeiten verknüpft. 

Scham und verwandtschaftliche Zugehörigkeiten

Das Gefühl der Scham bietet einen guten Ausgangspunkt, um verwandtschaftliche Dynamiken 
zu betrachten. Eine Khmu Person ist sich mit zunehmendem Alter allzu bewusst, wie verwandt-
schaftliche Zugehörigkeiten nicht zuletzt die Bewegung im sozialen Raum prägen: eine jede 
Person ist Teil einer Hausgruppe (khon kaaŋ), einer patrilinearen Verwandtengruppe (cum) und 
sieht sich frauengebenden und frauennehmenden Verwandtengruppen gegenüber, letztere sind 
hierarchisch angeordnete Verwandtengruppen, zu denen bestimmte Heirats- und Tauschbezie-
hungen bestehen (Stolz 2020). Der entscheidende Unterschied im emotionalen Erleben von 
Sozialität innerhalb der eigenen Verwandtengruppe und in Interaktion etwa mit Mitgliedern 
einer frauengebenden Verwandtengruppe ist die Ab- bzw. Anwesenheit von Scham. 

Während Scham eine untergeordnete Rolle in der Interaktion innerhalb einer Verwandten-
gruppe spielt und man sich dort vergleichsweise locker verhalten und alltäglich geben kann, ist 
Schüchternheit sehr prägend in der Interaktion mit Mitgliedern frauengebender Verwandten-
gruppen, denen gegenüber man sich sehr zurückhaltend und durchaus förmlicher verhält. Je 
nach Situation ist charmantes Scherzen oder eher demütiges Verhalten angebracht – das ständige 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

Rosalie Stolz

Bemühen um das angemessene Verhalten in Verbindung mit einem Gefühl von Schüchternheit 
ist ein Grundmotiv und -empfinden in der asymmetrischen Interaktion von frauengebenden 
und -nehmenden Verwandtengruppen.

Dabei sind alle Bewohner:innen in Pliya mit beiden Perspektiven bestens vertraut: wenn 
man auch Frauennehmerin eines Hauses ist, ist man Frauengeberin relativ zu einem anderen 
Haus und erlebt quasi regelmäßig beide Perspektiven. Besonders interessant ist der Perspektiv-
wandel, den Frauen mit der Heirat vollziehen: der aufregendste Aspekt von Hochzeiten für alle 
Beteiligten (jedoch auf verschiedene Weise) ist das Bestreben, die Braut aus ihrem Ursprungs-
haus und ihrer ursprünglichen Verwandtengruppe in das Haus und die Verwandtengruppe des 
Bräutigams zu überführen. Die Inkorporation der Braut ist allerdings nicht mit Abschluss der 
Hochzeit beendet, sondern ist ein sehr langer Prozess (Stolz 2021; siehe auch Carsten 1997). Die 
Verwandtengruppe, deren Teil sie mit der Zeit wird und deren Perspektive sie einnehmen wird, 
ist zuvor die frauennehmende Gruppe ihrer eigenen gewesen. 

Dass es eine Weile braucht, bis man Vertraulichkeit und relative Lockerheit innerhalb der 
neuen Haus- und Verwandtengruppe, der gegenüber das Schamempfinden zunächst im Vorder-
grund steht, entwickelt, ist naheliegend. Wenn innerhalb des Dorfes geheiratet wird, kann sich 
dieser Übergang sanft gestalten. Nɨŋ Sen, die ich als junge Heranwachsende kennengelernt und 
die zwischen zwei meiner rezenteren Aufenthalte einen jungen Mann aus dem Dorf geheiratet 
hatte, erzählte mir, warum sie relativ häufig auch nach ihrer Hochzeit noch in ihrem Eltern-
haus anzutreffen war. Sie würde selbstverständlich in ihrem neuen Haus kochen und mit ihrem 
Mann und seiner Familie essen, aber sie würde danach häufig ihr altes Zuhause aufsuchen, weil 
sie sich nur dort ohne Scham satt essen kann.

Aus Scham, Zurückhaltung beim Essen und Trinken zu zeigen, wird auch bei Festen ge-
nauso erwartet wie die Bereitschaft der jeweiligen Gastgeber:innen, nachdrücklich zum Trinken 
und Essen aufzufordern – oder sogar, wie es beim Bewirten von Frauengeber:innen üblich ist, 
letzteren gefüllte Löffel und Gläser beharrlich und im Überfluss aufzudrängen.5 Was nach rei-
ner Etikette klingt, ist allerdings durchaus diffiziler: soziale Diplomatie ist eine hohe Kunst, und 
das angemessene Verhalten beinhaltet auch schwerer absehbare Entscheidungen, wenn es etwa 
darum geht, welches parallel stattfindende Ritual von zwei ähnlich zu einem verwandtschaft-
lich positionierten Häusern man aufsucht, welche Repräsentant:innen des eigenen Hauses man 
schickt und welche Gaben man mitbringt. Je nach Vorgeschichte der Beziehungen und dem 
aktuellen Stand des laufenden sozialen Kommentars müssen Entscheidungen bedacht werden 
– indes haben nicht alle Mitglieder des Hauses die gleichen Interessen und Einschätzungen der 
Lage. Einen hierfür typischen Streitfall eines Ehepaares habe ich nach einem Ritual miterlebt6 
und stelle ihn hier in Kürze dar (für mehr Details siehe Stolz 2021: 187f.). 

Ma Mɔɔ7 etwa war keineswegs zufrieden, dass sich ihr Mann, Yoŋ Mɔɔ8, vor allem bei 
Yoŋ Mɨaŋ einbrachte und sein Ernteritual besuchte, während seine Frau das des anderen auf 

5	 Zum Verhältnis von Essen und Verwandtschaft siehe auch Anita von Poser (2013). 
6	 Unsere verwandtschaftliche Beziehung ermöglichte mir, jederzeit in diesem Haus ein- und auszugehen. 

Nähere Verwandte ahnten den heraufziehenden Streit und empfahlen mir, in der Nacht im Haus des Ehe-
paares zu übernachten, um sie nicht alleine ihrem Konflikt zu überlassen.

7	 Wörtlich die Mutter von Mɔɔ. Teknonyme werden insbesondere von Mitgliedern derselben Verwandten-
gruppe verwendet. 

8	 Wörtlich der Vater von Mɔɔ.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

ganz ähnliche Weise verwandten Hauses besuchte. Ma Mɔɔ war wütend und kritisierte für ihre 
Verhältnisse ungewöhnlich deutlich, dass ihr Mann Yoŋ Mɨaŋ ein viel größeres Stück Stick-
lack, eine obligatorische Gabe bei diesem Ritual, mitgab als seinem anderen Frauennehmer. Ma 
Mɔɔ formulierte ihren zentralen Vorwurf, der auf mich wie der Höhepunkt des nächtlichen 
Geschehens wirkte: es mangele ihm an Scham gegenüber Frauengeber- und Frauennehmer (pəə 
pŋka eem, pŋka khəəy)! 

Der zentrale Vorwurf von Ma Mɔɔ kam keineswegs überraschend, auch nicht für ihren 
Ehemann, der dergleichen schon häufiger auch von anderen zu hören bekommen hat. Sie hatte 
nicht nur ihre eigene Ansicht im Blick, sondern auch die mögliche Meinung und Perspektive 
anderer naher Verwandter, die Kritik an diesem, wie sie findet, Ungleichgewicht in der Berück-
sichtigung der frauennehmenden Häuser üben (könnten). Es ist vor allem diese Sensibilität und 
das angemessene, respektvolle und zurückhaltende Verhalten gegenüber unterschiedlich po-
sitionierten Anderen, die Ma Mɔɔ hervorgehoben hat. Aus ihrer Sicht mangelt es ihrem Mann 
an dieser Scham gegenüber asymmetrisch verwandten Personen. Scham zu zeigen ist nicht nur 
sozial geboten und normativ erwartet, sondern ist auch Kennzeichen von „wissenden Personen“ 
(khon nɨŋ). Gradmesser für diese Art Wissen ist nicht so sehr die Menge an formaler Schul-
bildung, sondern das Wissen um die sozialen Differenzierungen, das diplomatische Geschick 
im Navigieren dieser und insbesondere das angemessene Zeigen von pŋka. 

Scham ist indes weniger häufig ausgesprochen als sozial-räumlich gelebt. Explizit artikuliert 
wird es mitunter in Konfliktsituationen wie in der oben angedeuteten. Birgitt Röttger-Rössler 
(2004: 196f.) hat aufgezeigt, dass Konfliktfälle, wenn in ihrer Vielschichtigkeit und mit pro-
fundem Hintergrundwissen sowie Wissen um die durchaus auch divergierenden Perspektiven 
der beteiligten Personen dargestellt, besonders gut Einblicke in emotionale Phänomene bieten. 
Neben Konfliktfällen und ritualisierten sozialen Situationen wird Scham im traditionellen Ge-
sang (Lundström und Damrong Tayanin 2006: 192f.) ausgedrückt und durchaus auch aus-
geschmückt. Im Alltagsleben findet pŋka sozial-räumlich oft unartikuliert Ausdruck – etwa bei 
der Wahl des richtigen Pfades, der es einem erlaubt, bestimmte Häuser und Dorfecken wort-
wörtlich zu umgehen. Insofern kann Scham sehr greifbare Effekte haben: Pfade sind das Er-
gebnis wiederholter Bewegungen im (sozialen) Raum und, sind somit, anders als etwa die vom 
Distrikt geplante Umgehungsstraße, Ergebnis und Ausdruck einer sozialräumlichen Praxis, in 
der Scham als ein moralisch aufgeladenes und insgesamt positiv konnotiertes Gefühl besonders 
prägend ist. 

Teilnehmendes Fühlen

Das Wort pŋka und seine Bedeutung kannte ich bevor ich begann, es selbst im Feld zu emp-
finden. Zunächst konnte ich meine eigene Gefühlsreaktion auf bestimmte soziale Situationen 
und mein plötzliches Vermeidungsverhalten nicht richtig deuten. Warum wurde ich so auf-
geregt, wenn ich das Dorfviertel aufsuchen sollte, in dem überwiegend unsere Frauengeber:in-
nen wohnten? Warum fing ich an zu zögern, bestimmte Pfade zu benutzen? Warum wurde ich 
auf einmal nervös – wo ich doch schon einige Monate dort und mit fast allen bekannt war? 
War das ein generelles Unbehagen, das sich bei mir einstellte? Eine mangelnde Anpassung? Ein 
Rückschritt in meinem Feldforschungsprozess? Natürlich ging ich weiter in die besagte Nach-
barschaft, wenn auch mit einem leicht flauen Gefühl im Bauch. Dass mein Gefühl eben nicht 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

Rosalie Stolz

nur mein individuelles Gefühl war, wurde mir deutlich, als ich die Veränderung bei Ma Khwaay 
bemerkte.

Während insbesondere manche Frauen durch ihre gesamte Körperhaltung ihr Gefühl für 
Scham verdeutlichen, wirkte Ma Khwaay demgegenüber zumeist recht furchtlos, selbstbewusst 
und eher offensiv als zurückhaltend. Sie betonte mir gegenüber wiederholt, dass nichts dabei 
sei, andere Häuser aufzusuchen, gar andere Nachbarschaften – so, als täte sie das selbst jeder-
zeit nach Gutdünken. Weit gefehlt. Ihr eigener Bewegungsradius innerhalb des Dorfes war 
sehr reduziert und ich sah sie fast nie andere Häuser betreten. Aber nun waren wir eingeladen, 
gemeinsam ihren nahen Frauengeber zu besuchen. Die Verabredung war ohne festen Zeitpunkt 
und mir fiel auf, dass sie an mehreren aufeinanderfolgenden Tagen zögerte, dorthin zu gehen. 
Woran könnte das liegen? Sie erläuterte wiederholt, dass nichts dabei sei, ihn zu besuchen. Er 
wäre schließlich ein sehr naher Mensch als enger Frauengeber. Und überhaupt wären gegen-
seitige, gewöhnliche Besuche ja nichts Besonderes. 

Als wir schließlich eines Abends zum Besuch aufbrachen und sie sich noch schnell eine 
elegante Jacke anzog, war ich verblüfft, dass sich ausgerechnet Ma Khwaay mit kaum zu ver-
bergender Nervosität aufmachte zu dem Haus, das kaum eine Minute Fußmarsch entfernt 
war. Sie eilte förmlich den schmalen Fußpfad in der Dunkelheit entlang, als müssten wir un-
erkannt etwas oder jemandem entkommen; es fiel mir schwer, Schritt mit ihr zu halten. Die Art, 
wie Ma Khwaay im Haus angekommen war, höflich saß und Konversation machte, inklusive 
charmantem Lächeln und zurückhaltenden Fragen und Äußerungen, zeigte mir eindringlich, 
dass Scham und Schüchternheit gegenüber, in diesem Fall durchaus vertrauten, aber nichts 
destotrotz hierarchisch positionierten, Frauengebern selbst vor einer ansonsten ausgesprochen 
selbstbewussten Frau nicht Halt macht. Diese Beobachtung trug dazu bei, dass ich mich nicht 
nur mit meinem unangenehmen Gefühl von Schüchternheit versöhnte, sondern auch anfing, zu 
begreifen, dass verwandtschaftliche Praxis eine Empfindungsdimension hat, der man sich nur 
schwer entziehen kann und die eine wichtige Quelle von Erkenntnis sein kann (Stodulka, Selim 
und Mattes 2018).

Doch auch bei der Interaktion von Frauennehmer:innen und -geber:innen spielen sozial-
räumliche Aspekte eine wichtige Rolle: Diese asymmetrische Beziehung ist nicht in allen sozia-
len Situationen gleichermaßen akzentuiert; ganz im Gegenteil, je nach Kontext und Raum steht 
sie möglicherweise überhaupt nicht im Vordergrund. Das ist etwa der Fall bei der im Alltag 
üblichen sozialen Interaktion in Räumen, die als vernakuläre öffentliche Räume bezeichnet 
werden können (Stolz und Petit 2021). Werkhäuser (cᴐᴐŋ), werkstattähnliche Hütten und die 
davor befindlichen Sitzflächen sind Anlaufpunkt für externe Gäste und alltäglicher Treffpunkt 
für Nachbar:innen. Tabutage, an denen die rituelle Vorschrift das rastende Verbleiben innerhalb 
des Dorfes vorsieht, und auch die frühen Morgen- und Abendstunden lassen sich an Werk-
häusern in Gesellschaft verbringen. Dort begegnen sich im Alltag zumeist vertraute Nachbar:in-
nen, die häufig unterschiedlichen, asymmetrisch positionierten Verwandtengruppen angehören. 
Diese Tatsache spielt in der alltäglichen Nachbarschaftsinteraktion im öffentlichen Raum kaum 
eine Rolle und der gemeinsame Zeitvertreib und das Teilen von Neuigkeiten steht im Vor-
dergrund. Diese Werkhäuser, die zunächst als Schauplatz wichtiger Rituale und im Alltag als 
sozialer Begegnungsraum vor allem von Männern und Jungen wichtig waren, haben stetig an 
Bedeutung verloren. Zwar sind sie mittlerweile zugänglich für Frauen wie für Männer und sind 
damit nun erstmals wirklich öffentlich, aber sie sind auch überhaupt viel weniger frequentiert als 
Wohnhäuser. Abendliches Fernsehschauen innerhalb der Familie und mit Nachbar:innen und 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

engen Verwandten hat das abendliche Sitzen am Lagerfeuer und das Erzählen von Geschichten 
weitgehend ersetzt. Zumindest nahm ich das an - bis ich in der kalten Saison im Januar/Februar 
2020 eine Renaissance der Lagerfeuer im öffentlichen Raum zu meiner Überraschung erlebte. 

In der Zwischenzeit hatte Pliya ein Bauboom erfasst; wer noch nicht mit Bau und Planung 
eines Hauses mit Betonelementen zugange war, erträumte sich zumindest eines. Und einige 
Holzhäuser sind verschiedenen Varianten aspirativer Betonbauten gewichen (Stolz 2021 [2019]). 
Interessanterweise traf ich insbesondere die Besitzer zweier besonders beeindruckender Exem-
plare von zweistöckigen Häusern, deren Erdgeschoss jeweils von Betonwänden umschlossen 
war, jeden Abend an ihren Lagerfeuern am Rande des Hauptpfades der Nachbarschaft in der 
Nähe ihrer Häuser. Ich war gewohnt, sie vor allem drinnen vor dem Fernseher umringt von 
ihren Kindern, Enkeln und Nachbar:innen zu wähnen. Nun saßen sie an ihren Feuerstellen, 
erfreut an jedem Plausch mit Vorbeikommenden. Auch in anderen Teilen des Dorfes schienen 
sich die abendlichen Lagerfeuer vermehrt zu haben. Wenn doch die neuen Häuser einladend 
und beeindruckend auf Gäste wirken sollten, wieso waren sie dann so verlassen, dass nicht mal 
die Besitzer:innen selbst in ihnen sitzen mochten? Meine Gesprächspartner:innen an den Feuer-
stellen, auf diese Beobachtung hin angesprochen, äußerten warum sie zögerten, die neuen Be-
tonhäuser zu betreten: aus Scham (pŋka)! Man sei es nicht gewohnt, in diesen zu sitzen. Wohl-
standsunterschiede, wenn auch bisher bereits daran zu erkennen, ob etwa mit Bambus oder 
Holz gebaut wurde, waren zu keinem Zeitpunkt derart sichtbar wie heute. Offensichtlich wird 
die neue Betonmaterialität der Häuser weiter zur Gestaltung und Transformation der (sozialen) 
Landschaft der Scham beitragen.

Schluss

Ausgehend von den vielen Pfaden in einem Hochlanddorf in Nordlaos habe ich die sozialräum-
liche Dimension einer sozial besonders bedeutsamen Emotion, der Scham, aufgezeigt. Diese 
Pfade dienen ebenso zum Umgehen von Häusern und Dorfbereichen wie ihrer Verbindung. 
Scham als ein positiv konnotiertes Gefühl ist ein häufig genannter Grund dafür, bestimmte 
Personen und soziale Situationen zu vermeiden. Scham zu zeigen und hervorzuheben wiederum 
ist Teil des sozialen und emotionalen Repertoires von Erwachsenen, während der Mangel an 
Schamgefühl ein starker Anwurf an eine andere Person ist, wie ich mit dem kurzen Beispiel 
eines Streitfalls zu zeigen beabsichtigte. Dass das forschende Lernen im Feld auch affektive 
Dimensionen umfasst, veranschaulichte mir mein persönliches Empfinden der Scham, das mir 
zunächst ein Rätsel war.   

Zum Schluss griff ich auf, dass die neuen aspirativen Häuser mit Betonelementen nur sehr 
zögerlich betreten, oder gar zu Gunsten von Lagerfeuern als wichtigeren sozialen Orten vermie-
den werden, was mir meine Gesprächstpartner:innen mit dem Gefühl der Scham begründeten. 
Nun ist dies sicherlich eine Momentaufnahme, und diese Häuser werden über kurz oder lang 
eine vertraute Umgebung werden. Allerdings sind Häuser nicht lediglich ein Schauplatz sozialer 
Interaktion, dem bestimmte Bedeutungen zugeschrieben werden. Die Materialität der Häuser 
hat auch, zugegeben schwer greifbare, Auswirkungen auf das Erleben von Personen (vgl. Ebra-
himi 2022). Der rapide Wandel der Materialität von Häusern, von Bambus oder Holz zu Beton, 
wirkt sich auch auf die affektiven Dimensionen der Sozialität in diesen Räumen und darüber 
hinaus aus. Dieser Forschungsbereich eignet sich, wie Birgitt Röttger-Rössler (2002) mit Bezug 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218

Rosalie Stolz

auf Emotionsforschung eindrücklich argumentiert und in Ihrer Praxis veranschaulicht hat, für 
interdisziplinäre und vergleichende Forschung. Auch hier haben „Rörö“s Werk und Wirken als 
Inspirationsquelle nichts von ihrer Aktualität verloren. 

Danksagung

Mein Dank geht zuallererst an Birgitt Röttger-Rössler, die als beeindruckende Forscherinnen- 
und Lehrpersönlichkeit und empathische Kollegin und Mentorin nicht nur für mich ein Vorbild 
ist. Vielen Dank an Thomas Stodulka, Anita von Poser und das gesamte Herausgeber:innen-
Team für die Einladung, einen Beitrag für diesen Band zu verfassen und für die wohlwollenden 
Anmerkungen zum Text. Ebenso gilt mein tiefer Dank wie immer den Gesprächspartner:innen 
und Vertrauten in Pliya. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219

Verbindende Pfade, trennende Pfade: Zur sozialen Landschaft der Scham in Nordlaos

Literatur

Allerton, Catherine 2013: Potent Landscapes. Place and Mobility in Eastern Indonesia. Honolulu: University of 
Hawai’i Press.

Carsten, Janet 1997: The Heat of the Hearth. The Process of Kinship in a Malay Fishing Community. New York: 
Clarendon Press.

Collins, Elizabeth Fuller und Ernaldi Bahar 2000: To Know Shame: Malu and Its Uses in Malay Societies. 
Crossroads: An Interdisciplinary Journal of Southeast Asian Studies 14 (1): 35–69.

Damrong Tayanin 1994: Being Kammu. My Village, my Life. Ithaca, NY: Cornell Southeast Asia Program.

Ebrahimi, Sara Honarmand 2022: Introduction: Exploring Architecture and Emotions through Space and 
Place. Emotions: Culture, History, Society 6: 65–77.

Évrard, Olivier 2006: Chroniques des Cendres. Anthropologie des Sociétés Khmou et Dynamiques Interethniques 
du Nord-Laos. Paris: IRD Éditions.

Funk, Leberecht, Birgitt Röttger-Rössler und Gabriel Scheidecker 2012: Fühlen(d) Lernen: Zur Sozialisation 
und Entwicklung von Emotionen im Kulturvergleich. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 15: 217–238.

Guillou, Anne Yvonne 2017: Potent Places and Animism in Southeast Asia. The Asia Pacific Journal of An-
thropology 18 (5): 389–399.

Herrmans, Isabell 2020: Spirits out of Place: Relational Landscapes and Environmental Change in East Kali-
mantan, Indonesia. Journal of the Royal Anthropological Institute 26: 766–785.

Keeler, Ward 1983: Shame and Stage Fright in Java. Ethos 11 (3): 152–165.

Lundström, Håkan und Damrong Tayanin 2006: Kammu Songs. The Songs of Kam Raw. Kopenhagen: NIAS 
Press.

Lutz, Paul-David 2021: ,Sert Has Gone‘. An Ethnographic Account of Khmu Prowess, Village Politics and National 
Development on a Ridgetop in Laos. The University of Sydney: Unpublished Dissertation.

Poser, Anita von 2013: Foodways and Empathy. Relatedness in a Ramu River Society, Papua New Guinea. New 
York: Berghahn.

Rössler, Martin 2009: Die sozialräumliche Organisation des makassarischen Hauses. In: Elfriede Hermann, 
Karin Klenke und Michael Dickhardt (Hg.), Form, Macht, Differenz. Motive und Felder ethnologischen 
Forschens. Göttingen: Universitätsverlag Göttingen, 259–274.

Röttger-Rössler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift für Ethnologie 127: 147–
162.

Röttger-Rössler, Birgitt 2004: Die kulturelle Modellierung des Gefühls. Ein Beitrag zur Theorie und Methodik 
ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien. Münster: LIT.

Röttger-Rössler, Birgitt 2013: In the Eyes of the Other: Shame and Social Conformity in the Context of 
Indonesian Societies. In: Bénédicte Sére und Jörg Wettlaufer (Hg.), Shame between Punishment and 
Penance (Micrologus 54). Florenz: Sismel, 405–420.

Röttger-Rössler, Birgitt, Gabriel Scheidecker, Susanne Jung und Manfred Holodynski 2013: Socializing Emo-
tions in Childhood: A Cross-Cultural Comparison Between the Bara in Madagascar and the Minangka-
bau in Indonesia. Mind, Culture, and Activity 20 (3): 260–287.

Stodulka, Thomas, Nasima Selim, und Dominik Mattes 2018: Affective Scholarship: Doing Anthropology 
with Epistemic Affects. Ethos 46 (4): 519–536.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

Rosalie Stolz

Stolz, Rosalie 2020: By Means of Squirrels and Eggs Kinship and Mutual Recognition among the Khmu Yuan 
of Northern Laos. HAU 10 (2): 548–560.

Stolz, Rosalie 2021: Living Kinship, Fearing Spirits. Sociality among the Khmu of Northern Laos. Kopenhagen: 
NIAS Press.

Stolz, Rosalie 2021 [2019]: Making Aspirations Concrete. ,Good Houses‘ and Mockery in Upland Laos. Ethnos 
86 (5): 814–831.

Stolz, Rosalie und Pierre Petit 2021: Emerging Public Spaces in Rural Laos. Civilisations: Revue internationale 
d’anthropologie et de sciences humaines 69: 171–193.

Svantesson, Jan-Olof, Kam Ràw, Kristina Lindell und Håkan Lundström 2014: Dictionary of Kammu Yùan 
Language and Culture. Kopenhagen: NIAS Press.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211 - am 17.01.2026, 16:23:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

