
Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz

Alexander Wehrenbrecht

Wenn man sich mit demThema Schmerz in der Zeit des frühen Christentums be-

fasst, kommt man nicht umhin, sich mit der Theologie des Martyriums auseinan-

derzusetzen. Ein μάρτυς/Zeuge für den christlichen Glauben zu sein, bedeutete in

den ersten drei Jahrhunderten nach Christus zu leiden und Gewalt zu erfahren.1

Schmerz ist ein steter Begleiter in Märtyrererzählungen, da Gefangenschaft

und Schmähungen als »Damoklesschwert« über den Christen schwebten. Das Mo-

tiv von Folter und körperlicher Qual kommt zwar in unterschiedlichen Formen in

den meisten Martyrien vor, spielt jedoch meist keine hervorgehobene Rolle. In der

1 Baumeister, Theofried: Die Anfänge der Theologie des Martyriums (= MBT 45), Münster:

1980. Baumeister, Theofried: Martyrium, Hagiographie und Heiligenverehrung im christli-

chen Altertum (= RQ Supplementband 61), Rom u.a.: 2009. Barnes, Timothy D.: »Pre-Decian

ActaMartyrum«, in: JThSNr. 19,2 (1968), S. 509-531. Boeft, JandenundBremmer, Jan: »Notiun-

culae Martyrologicae III. Some Observations on the Martyria of Polycarp and Pionius«, in:

VigChr Nr. 39, 2 (1985), S. 110-130. Boyarin, Daniel: Dying for God. Martyrdom and the Mak-

ing of Judaism and Christianity, Stanford: 1999. Bremmer, Jan N. (Hg.): Perpetua’s Passions.

Multidisciplinary Approaches to the Passio Perpetuae et Felicitati, Oxford: 2012. Buschmann,

Gerd: Das Martyrium des Polykarp. Übersetzt und erklärt, (= KAV 6), Göttingen: 1998. Frend,

WilliamHugh Clifford: Martyrdom and Persecution in the Early Church. A Study of a Conflict

from the Maccabees to Donatus, Oxford: 1965. Hartmann, Nicole: Martyrium. Variationen

und Potenziale eines Diskurses im Zweiten Jahrhundert (= Early Christianity in the Context

of Antiquity 14), Frankfurt a.M.: 2013. Henten, Jan Willem van: Art. »Martyrium II«, in: RAC

24 (2012), Sp. 300-325. Hilhorst, Anton: »Christian Martyrs Outside the Catholic Church«, in:

Joseph Verheyden/Herman Teule (Hg.), Heretics and Heresies in the Ancient Church and

in Eastern Christianity (= Studies in Honour of Adelbert Davids, Eastern Christian Studies

10), Löwen/Paris/Walpole: 2011, S. 23-36. Ameling, Walter (Hg.): Märtyrer undMärtyrerakten

(= Altertumswissenschaftliches Kolloquium Bd. 6), Stuttgart: 2002. Merkt, Andreas: »Verfol-

gung undMartyrium im frühen Christentum. Mythos, Historie, Theologie«, in: IKZ »Commu-

nio« 43 (2014), S. 233-243. Middleton, Paul: Radical Martyrdom and Cosmic Conflict in Early

Christianity, London: 2006. Moss, Candida: The Myth of Persecution. How Early Christians

Invented a Story of Martyrdom, New York: 2013. Leemans, Johann (Hg.): Persecution and

Martyrdom in LateAncient Christianity, Festschrift BoudewijnDehandschutter (= BEThL 241),

Leuven: 2011. Seeliger, Hans/Wischmeyer,Wolfgang: Märtyrerliteratur (= Texte und Untersu-

chungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Bd. 172), Göttingen: 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Alexander Wehrenbrecht

Martyriumserzählung von Polykarp begegnet uns die Folter lediglich in der Vorge-

schichte zur eigentlichen Handlung.2 In demMärtyrerbericht der Perpetua stehen

ihre Visionen und die Beziehung zum Vater im Mittelpunkt. Die Bedrängnis geht

hier von der Gefangenschaft und den üblichen Martern eines solchen Aufenthal-

tes aus, die hier jedoch nur implizit mitgelesen werden. Eine Ausnahme bilden die

Märtyrer von Lyon und Vienne. In diesem Martyrium kommt es zu einer signifi-

kanten Häufung an Erwähnungen und explizierter Schilderung von Gewalt.3

Im vorliegenden Aufsatz wird untersucht, welche Funktion der Schmerz in

Martyrien hat, im Folgenden soll dies aus unterschiedlichen Perspektiven betrach-

tet werden.

Stellvertretendes Leiden durch Gott

Es gibt zahlreiche Schilderungen, die uns von den Qualen der Märtyrer berichten.

Den Auftakt bildet die Apostelgeschichte mit der Steinigung des Stephanus.4 Ste-

phanus als Erzmärtyrer verkörpert nebst Bischof Polykarp das Idealbild des christ-

lichenMärtyrers. Er steht in der Tradition von Jesus und folgt dessen Vorbild. In der

Apostelgeschichte begegnen uns an mehreren Passagen Motive der imitatio Chris-

ti. Die Beschreibung von Stephanus als mit »Glaube und heiligem Geist«5 erfüllt,

bildet die Analogie zu Jesus als Geistträger im Evangelium von Lukas6 ab. Auch

der Vorwurf der Blasphemie eint beide miteinander.7 Zur Kulmination der imitatio

kommt es in der Szene seiner Steinigung. Nicht nur, dass er ebenso wie Christus

auf gewaltsame Ablehnung stößt, seine letzten Worte folgen auch dem Vorbild:

Apg 7,59: » […] Herr Jesus, nimm meinen Geist auf! [60] Er fiel auf die Knie und

schrie laut:Herr, rechne ihnen diese Sünde nicht an!Und als er das gesagt hatte,

verschied er.«

Im Gegensatz zu Christus erleidet Stephanus den Tod nicht ohne Beistand oder

allein, wie im Verhör und seiner Rede vor dem Synhedrion zuvor,8 ist er vom Geist

Gottes erfüllt:

2 MartPol: 2,1-4, in: Peter Guyot/Richard Klein (Hg.), Das frühe Christentum bis zum Ende der

Verfolgungen. Die Christen im heidnischen Staat, Darmstadt: 2006, hier S. 50-51.

3 MartLugd: 1,7-12; 1,16; 1,18-21; 1,23-28; 1,38; 1,51; 1,59, in: Seeliger, Hans/Wischmeyer, Wolf-

gang: Märtyrerliteratur (= Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Lite-

ratur, Bd. 172), Göttingen: 2015, hier S. 50-79.

4 Apg 7,54-60.

5 Apg 6,5.

6 Lk 4,1; 16-30.

7 Vgl. Apg 6,11.13f. und Mk 14,55-65.

8 Apg 6,5.15.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz 73

Apg 7,55: »Er aber, voll Heiligen Geistes, sah auf zum Himmel und sah die Herr-

lichkeit Gottes und Jesus stehen zur Rechten Gottes[.]«

Werfen wir zum Vergleich einen Blick in das eingangs erwähnte Martyrium von

Lyon und Vienne. Hier begegnet dem Leser ein breites Spektrum an römischen

Foltermethoden, die in Quantität und Intensität als unmenschlich zu ertragen ge-

schildert werden. An dieser Stelle greift Gott in das Geschehen ein. Christus leidet

stellvertretend für den Märtyrer und erlöst ihn von seinem Leid.9 Der Körper des

Märtyrers wird so zum Schlachtfeld Gottes mit dem Teufel.10 Hierin folgt die Quel-

le dem klassischen Martyriumsaufbau und sieht den Teufel als Urheber der Verfol-

gung und des Leidens der Märtyrer.11 Das stellvertretende Leiden Christi/Gottes

ist der literarischen Gattung von Martyrien inhärent.

MartLugd 1,22-23: »[22] Zwar brannten diese, er [Sanctus] blieb aber unbeugsam

und unnachgiebig und standhaft bei seinem Bekenntnis, denn er wurde von der

himmlischen Quelle des Wassers des Lebens, das aus dem Leib Christi fließt, be-

netzt und gestärkt. [23] Die Leibesgestalt jedoch war Zeuge dessen, was gesche-

hen war. Sie war eine einzige Verletzung und Wunde und ganz geschrumpft und

hatte das äußere Ansehen einer Menschengestalt verloren. In ihr litt Christus und

wirkte große Herrlichkeit, er vernichtete denWidersacher und er zeigte zum Vor-

bild für die übrigen, dass nichts zu fürchten sei, wo die Liebe des Vaters, und nichts

schmerzhaft, wo die Herrlichkeit Christi ist.«12

Berichtet wird auch von Märtyrerinnen, wie der folgende Quellenauszug veran-

schaulicht.

MartLugd 1,18-19: »[18] Während wir alle, auch ihre irdische Herrin, die auch

selbst unter den Märtyrern eine Kämpferin war, fürchteten, dass das Bekenntnis

der Kämpfenden aufgrund der Schwäche des Körpers nicht freimütig gesprochen

werden könne, wurde Blandina von einer derartigen Kraft erfüllt, dass diejeni-

gen, die sie von morgens bis abends der Reihe nach auf jegliche Weise folterten,

entkräftet und ermüdet wurden und bekannten, dass sie besiegt seien, denn

sie hatten nichts mehr, was sie ihr antun konnten, und wunderten sich, dass sie

noch weiter atmete, obwohl ihr ganzer Körper zerrissen und aufgerissen war. Und

sie bekannten, dass eigentlich eine einzige Art der Folterung ausreichend wäre,

9 Vgl. MartLugd 1,28: »28. Die anderen jedoch, die so hart gefoltert waren, dass es unmöglich

schien, dass sie noch weiterleben konnten, auch wenn sie alle Pflege erhielten, mussten im

Gefängnis bleiben. Zwar verlassen von aller Fürsorge durchMenschen, aber gestärkt und ge-

kräftigt an Körper und Seele durch den Herrn, trösteten und ermutigten sie den Rest. […].«

Zitiert nach H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 61.

10 Vgl. N. Hartmann: 2013, S. 126.

11 Vgl. MartPol 3,1, in: P. Guyot/R. Klein: 2006, S. 51-53.

12 H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Alexander Wehrenbrecht

das Leben zu verlieren, ganz zu schweigen von derartigen und so vielen. [19]

Aber die Selige wurde in ihrem Bekenntnis wieder jung wie ein edler Athlet, und

ihre Genesung, ihr Friede und ihre Schmerzunempfindlichkeit dem Geschehen

gegenüber beruhten darauf, dass sie sagte: ›Ich bin eine Christin und bei uns

geschieht nichts Böses.‹«13

Wie in den obigen Stellen finden sich zahlreiche Schilderungen von der Zufügung

körperlicher Gewalt und Schmerzen an Christen im Gefängnis. Die Körper der so

Zugerichteten, werden als nicht mehr menschlich geschildert. Der Schmerz müss-

te unerträglich sein, doch eine solche Erwähnung bleibt aus. Die schiere Zahl an

Exempeln und die detaillierten Schilderungen sind dabei sehr überraschend. Bei

dem Martyrium des Polykarp, welches den Redaktoren des Martyriums von Lyon

mit großer Sicherheit vorlag,14 wird lediglich in der Vorgeschichte darauf einge-

gangen.

MartPol 2,2: »[…] Sogar als sie derartig ausgepeitscht wurden, dassman bis zu den

inneren Venen und Arterien hin den Aufbau ihres Körpers sehen konnte, erdulde-

ten sie es, so dass sogar die Umstehenden Mitleid empfanden und weinten; die

Märtyrer aber schwangen sich zu solch großem Edelmut auf, dass keiner von ih-

nen einen Laut von sich gab oder stöhnte, und zeigten uns allen damit, dass die

Märtyrer Christi in der Stunde der Folterung außerhalb ihres eigenen Fleisches

waren, oder besser gesagt, dass der Herr dabeistand und mit ihnen Zwiesprache

hielt.«15

ImMartyriumder Perpetuawird von dermit ihr inhaftierten Felicitas auf dieHäme

eines Gefängniswärters, wegen ihrer Entbindungsschmerzen, folgendes erwidert:

MartPerp 15,6: »Jetzt leide ich selbst, was ich leide; dort aber wird ein anderer in

mir sein, der für mich leidet, weil auch ich für ihn leiden werde.«16

Das Leiden, welches uns in den Schilderungen von Folter und Gefangenschaft be-

gegnet, ist so groß, dass es die Grenzen des menschlich ertragbaren sprengt. Es

scheint den Autorenwichtig zu sein, dass sich demdesigniertenMärtyrer trotz die-

ser Qualen keine Gefühlsregung entlocken lässt. Dies könnte dadurch begründet

werden, dass die Abwesenheit von jeglicher Reaktion das stellvertretende Leiden

durch Gott bestätigen soll: »The pain is taken to a higher level of suffering. It is

taken up into the suffering of Christ. Therefore pain may be a preparation for ex-

13 H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 57.

14 Vgl. N. Hartmann: 2013, S. 115-117.

15 P. Guyot/R. Klein: 2006, S. 51.

16 Ebd.: S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz 75

istential openness, for suspension of the boundaries of natural existence, even for

entering into the absolute. The martyr´s pain is not his: it is Christ´s.«17

Der Schmerz und das Mitleid

Der in MartPol 2,2 oben geschilderte Gefühlszustand der Zuschauenden, ist nicht

nur auf die im Martyrium Anwesenden beschränkt. Es war auch ein Ziel der Au-

toren, durch die Leidensschilderungen bei den Lesern und Zuhörern der Märtyrer-

texte, Mitleid hervorzurufen.

Der ›Ausbruch‹ von Gefühlen scheint Außenstehenden vorbehalten zu sein, sofern

es um physische Qualen geht, denn auf die Abkehr vom christlichen Glauben re-

agieren die designierten Märtyrer von Lyon durchaus emotional. Es kommt zum

lapsus von ungefähr zehn Christen, die in ihrem Glauben als noch zu ungeübt und

schwach bezeichnet werden, was bei den übrigen Christen zu großer Trauer und

sinkendem Eifer geführt habe:

MartLugd 1,11: »Sie verursachten uns große Trauer und unermesslichen Schmerz

und schwächten den Eifer der übrigen, […].«18

Es geschieht, was in den Augen von Origenes und Tertullian unbedingt zu vermei-

den galt: die Seele gerät in Aufruhr. Es ist nicht die Rede vom physischen Schmerz,

sondern vom seelischen. In dem Lichte, dass sich der Text primär an einen christli-

chen Adressatenkreis gerichtet hat, könnte hier auf das Ideal der Ataraxie zuguns-

ten der Mahnung verzichtet worden sein. Im Anschluss wird klargestellt, dass es

nicht der Schmerz und die Folter seien, wovor man sich fürchte, sondern das Ver-

sagen im teleologischen Heilsplan Gottes.

Um zu verstehen, wie die Autoren der Antike versuchten das Emphatieempfin-

den der Leser anzusprechen, lohnt es sich, das Blickfeld zu erweitern und nicht

nur Martyrien, sondern auch Texte, die zum Martyrium aufrufen, in den Fokus zu

stellen.

Tert. Mart. 4,2-3: » [4,2] Es möge der Geist zum Fleische reden über ihrer beider

Heil, so zwar, dass er schon nicht sowohl an die Leiden des Gefängnisses, son-

dern an den Wettkampf und die Schlacht denkt. Vielleicht wird das Fleisch das

wuchtige Schwert fürchten, das hohe Kreuz, die wütigen wilden Tiere, sowie die

schreckliche Strafe des Feuers und den in allenMartern so erfinderischen Henker;

17 Bakker, Henk: »AMartyrs Pain is Not Pain. Mystagogical Directives in Tertullians Admartyras

and someotherNorthAfricanMartyr Texts«, in: Paul vanGeest (Hg.), Seeing through the eyes

of faith. New approaches to the mystagogy of the Church Fathers (= Late antique history and

religion 11), Leuven/Paris/Bristol: 2016, S. 629-647, hier S. 638.

18 H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Alexander Wehrenbrecht

[4,3] jedoch der Geist wird dem gegenüberstellen, dass diese Dinge zwar für ihn

selbst und das Fleisch sehr herbe sind, aber dennoch schon von vielen mit Gleich-

mut über sich genommen, ja sogar der Ehre und des Ruhmes halber von freien

Stücken begehrt wurden, und zwar nicht bloß von Männern, sondern auch von

Weibern, so dass auch Ihr, gebenedeite Blutzeuginnen, Eurem Geschlechte ent-

sprechet.«19

Tertullian verwendet metaphorische Epitheta20, um ein detailreiches Bild für den

Leser zu zeichnen. Dabei versucht er durch Adjektive, welche sich den Oberbegrif-

fen Schmerz, Leid und Gewalt zuordnen lassen, eine Versinnlichung und damit

die lebendige Vereindringlichung seiner Aussage zu bewirken.21 Als Kunstgriff um

eine Augenzeugenschaft beim Leser zu suggerieren, bedient sich Tertullian des

rhetorischen Stilmittels der evidentia22. Der Leser soll durch die lebhaft-detaillier-

te Beschreibung eines Zustandes und die Verwendung des Präsens (translatio tem-

porum), für nicht in der Gegenwart liegende Ereignisse, den Eindruck gewinnen,

selbst anwesend zu sein.23 Durch diese Vorgehensweise wird beabsichtigt Mitleid

für das »Fleisch« derMärtyrer zuwecken.Aus demMitleid soll eineMotivation zum

Erleiden des Martyriums geweckt werden.24 Tertullian arbeitet hier rhetorisch ge-

schickt, indem er von der Bereitschaft der Frauen spricht sich dem Martyrium zu

stellen und somit das Pathos der Männer anspricht und sie implizit auffordert es

den Frauen gleichzutun. ›Wenn selbst Frauen sich der Marter und dem Leid stel-

len, was ist dann mit euch?‹ Dieser Unterton ist bei Tertullian deutlich zu hören.

Um das ganze Bild noch zu stärken und auch die christlichen Frauen stärker zu

animieren, nennt er eine Reihe paganer Frauen und Männer, die ebenso für Ihre

Überzeugungen in den Tod gingen.25 Insgesamt nennt er uns zehn Personen, je

fünf Männer (Mucius, Heraclitus, Empedocles, Peregrinus und Regulus) und Frau-

en (Lucretia, Dido, die Gemahlin Hasdrubal´s, Kleopatra und einer athenischen

Kurtisane), nebst der spartanischen Jugend.26 Dabei gewährt Tertullian den Frau-

en eine größere Aufmerksamkeit, indem er sich mit ihnen länger und eingehen-

19 Tertullian: Ad Martyras, in: Tertullian. private und katechetische Schriften. Aus dem Lateini-

schen übersetzt von Dr. K. A. Heinrich Kellner (= Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Bd. 7),

München: 1912, S. 215-223, hier S. 220.

20 Als Attribut gebrauchte Adjektive.

21 Vgl. Lausberg, Heinrich: Handbuch der literarischen Rhetorik, Stuttgart: 1990, hier S. 287.

22 Vgl. ebd., S. 399-401.

23 Vgl. ebd., S. 402-404.

24 Wie anziehend das Martyrium auf viele Christen gewirkt haben muss, erfahren wir im Mar-

tyrium des Polykarp. In Kapitel vier (MartPol 4) werden die Christen zur Zurückhaltung er-

mahnt, sich nicht freiwillig dem Martyrium auszuliefern. In ähnlicher Weise berichtet uns

Cyprian in seiner Schrift De lapsis. Er sieht sich in Kapitel drei (Cyprian: De lapsis 3) genötigt

ein Entziehen vor dem allgemeinen Opferedikt als privates Bekenntnis zu legitimieren.

25 Vgl. H. Bakker: 2016, S. 640.

26 Vgl. Tertullian: Ad Martyras 4, in: H. Kellner: 1912, S. 220-222.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz 77

der auseinandersetzt als den Männern. Die paganen Beispiele erlitten auch den

Tod, oder Folter, aber sie taten dies ohne den Beistand Gottes und ohne das Ver-

sprechen auf das jenseitige Heil. Für Tertullian steht fest, dass in Anbetracht des

ewigen Preises, sich Christen viel willentlicher dem Leid hingeben sollten als Hei-

den.27 Im Martyrium von Lyon und Vienne lässt sich bei der Rolle der Blandina

eine ähnliche Funktion erkennen. Blandina »[…] die Kleine, Schwache und Verach-

tete, […]«28 spendete ihren christlichen Brüdern Ermunterung, indem sie in allen

»Wettbewerben« siegte. Der Schmerz bewirkte konträr zu den römischen Bestre-

bungen gerade nicht die gewünschte Umkehr der Christen, sondern stärkte ihren

Glauben.29 Für Tertullian werden die hingerichteten Christen somit zum Nährbo-

den für neue Märtyrer:

Tert. Apol. 50,15: »[…] Wer […] sehnt sich nicht danach zu leiden, sobald er sich

angeschlossen hat, um die volle Gnade Gottes zu erwerben, um von ihm im Aus-

tausch für sein Blut die vollständige Vergebung zu erlangen?«30

Tertullian differenziert zwischen dem körperlichen Schmerz und dem der Seele.

Die Empathie soll gezielt für das Leiden des Leibes gefördert werden, denn die

Seele verharre mit Blick auf den zu erlangenden Ruhm in Gleichmut. In analoger

Form beschreibt auch Origenes sein Verständnis zum Umgang mit Schmerz.

Orig. Mart. 4: » […]. Wenn ihr einmal in eurer Seele Kummer und Sorge bemerkt,

dann soll die in uns anwesende Denkweise Christi zu ihr – falls sie auch sie, soweit

es ihr möglich ist, verwirren will – sprechen: ›Warum bist du betrübt, Seele? War-

um verwirrst du mich? Hoffe auf Gott, denn ich werde ihn preisen‹ und so weiter.

Möge die Seele nie in Verwirrung geraten, sondern selbst vor den Gerichten und

angesichts der blanken Schwerter, die gegen den Hals gerichtet sind, in dem alle

Vernunft übersteigenden Frieden Gottes bewahrt bleiben; möge sie Ruhe finden

bei dem Gedanken, dass die, die aus dem Körper ausziehen, beim Herrn des Alls

selbst eine Wohnung finden. […].«31

27 Vgl. Tertullian: Ad Martyras. 5,2, in: H. Kellner: 1912, S. 222.

28 MartLugd: 1,42, in: H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 67.

29 Vgl. Just. Dial. 110,4, in: Justinus. Dialog mit dem Juden Trypho, aus dem Griechischen über-

setzt von Philipp Hauser (= Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Band 33) Kempten/Mün-

chen: 1917 S. 178; Orig. Cels. 1,27, in: Origines. Contra Celsum, aus demGriechischen übersetzt

von Claudia Barthold (= FC Bd. 50/1), S. 246-249.

30 Georges, Tobias: Tertullian. Apologeticum (= FC Bd. 62), Freiburg/Basel/Wien: 2015, S. 297.

31 Stritzky, Maria-Barbara von: Origenes. Aufforderung zumMartyrium, Berlin u.a.: 2010, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Alexander Wehrenbrecht

Apologetischer Gebrauch von Schmerz

Wieso ist es den beiden Kirchenvätern so wichtig, die körperlichen Schmerzen von

jenen der Seele zu differenzieren? Der Gleichmut und die unerschütterliche Ru-

he, die uns bei Tertullian und Origenes für die Seele begegnen, dürften den Leser

der Antike stark an das Ideal der Affektlosigkeit erinnert haben. Die Kontrolle über

seine Leidenschaften zu erlangen ist ein Grundprinzip, dass uns in allen griechi-

schen Ethiken begegnet.32 Zu den ersten und dominanten Affekten zählen Begier-

de, Furcht, Traurigkeit und Lust.33 In vergleichbarer Weise nennt Cicero die vier

Hauptaffekte Freude (laetitia), Furcht (metus), Kummer (aegritudo) und Lust (libi-

do).34 Die Tyrannei dieser Leidenschaften herrscht in der Vorstellung der griechi-

schen Philosophen über die Person und daher lässt sich nur durch die Abwesen-

heit dieser Triebe der innere Frieden und die Gelassenheit der Seele herbeiführen.

Das Freisein von diesen Affekten wird in der Philosophie als Apatheia bezeichnet

und bildete die Grundlage des individuellen Glücks.35 Der Affekt, der uns in den

Martyrien begegnet, ist der des Schmerzes. Er gehört nicht zu den vier dominan-

ten Affekten, sondern ist der Traurigkeit untergeordnet, ebenso wie die Motive

Neid, Missgunst, Eifersucht, Mitleid, Trauer, Kummer, Ärger, Plagen und Ekel.36

»Schmerz war, wenngleich gelegentlich unvermeidlich, für den wirklichen Weisen

ein zu bekämpfender, ein zu vermeidender Aspekt.«37

Das biblische Zeugnis zeichnet uns beim Thema Schmerz ein anderes Bild.38

In den Evangelien begegnet uns ein leidender und Schmerzen empfindender Je-

sus. Bei Lukas ruft Christi vom Kreuz: »Mein Gott, mein Gott, warum hast du

mich verlassen?«39 Kurze Zeit darauf schreit Jesus auf und scheidet dahin. Das

Rufen nach dem Vater und der Schrei sind dabei klare Indizien für das Leid und

den Schmerz, welchen er am Kreuz empfindet, auch wenn dies lediglich impli-

zit anklingt. Lukas lässt Jesus schließlich in Gethsemane sprichwörtlich Blut und

Wasser schwitzen,40 eine Aussage, die scheinbar so pikant war, dass sie in vielen

32 Long, Anthony/Sedley, David: Die hellenistischen Philosophen. Texte und Kommentare,

übersetzt von Karlheinz Hülser, Stuttgart/Weimar: 2006, hier S. 501.

33 Vgl. Stobaeus 2.88,8-90,6, in: A. Long/D. Sedley: 2006, S. 490.

34 Vgl. Cicero: Tusculanae disputationes IV, 14, in:Marcus Tullius Cicero. Gespräche in Tusculum,

aus dem lateinischen übersetzt von Olof Gigon, Düsseldorf/Zürich: 1998, hier S. 256-257.

35 Vgl. Markschies, Christoph: »Schmerz und Christentum«, in: Schmerz 21 (2007), S. 374-352,

hier S. 347.

36 Vgl. Stobaeus 2.90,19-91,9, A. Long/D. Sedley: 2006, S. 491f. und Cicero: Tusculanae disputa-

tiones IV, 15-16, in: O. Gigon: 1998, S. 256-259.

37 C. Markschies: 2007, S. 348.

38 Vgl. zum Thema den Beitrag von Reinhard von Bendemann in diesem Band: »Passio sine dolo-

ribus – Leiden ohne Schmerzen. Beobachtungen zum ältesten Bericht des Martyriums Jesu«.

39 Mk 15,34.

40 Lk 22,44.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz 79

Bibelhandschriften nicht vorkommt.41 Die Zurückhaltung in den Leidensschilde-

rungen im Kontrast zu dem späteren Ausmaß in der Passionsfrömmigkeit, zeigt

sich erst in Vergleichenmit der Passionsliteratur aus dem Spätmittelalter.42 Dieses

Vorgehen der christlichen Autoren ist auf den Einfluss ihrer Umwelt zurückzufüh-

ren, die stark von der griechischen Philosophie geprägt wurde. Die Christen stan-

den in dem Ruf, einem maßlosen Aberglauben anzugehören.43 In der heidnischen

Vorstellung war das Leiden dem Wesen einer Gottheit nicht angemessen. Unter

Schmerzen zu leiden war eine menschliche Eigenschaft und keine göttliche. In der

griechischen Philosophie steht die Leidensunfähigkeit der Gottheit einer leidenden

Welt gegenüber.44 Folgt man dieser Maxime, müssen Gott die Affekte, denen die

Menschen unterworfen sind, fremd sein. Die Vorstellung vom leidenden Christi

am Kreuz impliziert damit ein »Menschsein« Christi, dass den Vorwurf der super-

stitio stützt.45 Die christliche Verehrung des gekreuzigten Logos provozierte und

führte zu dem Vorwurf, dass die Christen einemMenschen kultische Ehren zuteil-

werden lassen und als Gottheit anbeten würden, weshalb römische Amtspersonen

die Christen als Atheisten wahrnahmen.46 Solche Vorwürfe waren keine Seltenheit

wie das Spottkruzifix vom Palatin veranschaulicht (Abbildung).

Aus römischer Sicht ist die Kreuzigung als FormderHinrichtung bereits herab-

würdigend, da sie Sklaven und Aufständischen vorbehalten war. Die schmachvolle

Bedeutung dieser Todesart machen die Worte Ciceros deutlich: »Was Kreuz heißt,

soll nicht nur vom Leib der Bürger Roms fernbleiben, sondern auch schon von ih-

rer Wahrnehmung, ihren Augen und Ohren.«47 Da Jesus der Protomärtyrer für die

Christen war, dem man gemäß der imitatio Christi nacheiferte, ergibt sich für die

apologetische Argumentation ein Problem.Der Kreuzestod war schon schmachvoll

genug und musste nicht noch durch das »Apathie-Axiom« verstärkt werden.48

Die Christen versuchten diesem negativen Bild die Überzeugung entgegen zu

stellen, dass die christliche religio die einzig wahre sei.49 DieMärtyrerberichte wer-

den auf diese Weise auch zu Apologien für das Christentums.

41 Vgl. Köpf, Ulrich: Art. »Passionsfrömmigkeit«, in TRE 26, S. 722-764, hier S. 723. Vgl. C. Mark-

schies: 2007, S. 348.

42 Vgl. zum Thema den Beitrag von Katharina Greschat in diesem Band: »Trost durch Schmer-

zen? Schmerz, Leiden und Mitleiden bei Bernhard von Clairvaux«.

43 Vgl. Plinius: X Ep. 96 in: Gaius Plinius Caecilius Secundus. Briefe, aus dem Lateinischem über-

setzt von Helmut Kasten, Düsseldorf/Zürich: 2011, hier S. 640-645.

44 Vgl. Moltmann, Jürgen: Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Gütersloh: 1994, hier S. 36.

45 Vgl. C. Markschies: 2007, S. 349.

46 Vgl. Fiedrowicz, Michael: Apologie im frühen Christentum. Die Kontroverse um den christli-

chen Wahrheitsanspruch in den ersten Jahrhunderten, Paderborn u.a.: 2000, hier S. 261.

47 Zitiert nach Moltmann, Jürgen: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik

christlicher Theologie, Gütersloh: 1976, hier S. 36.

48 Vgl. C. Markschies: 2007, S. 348.

49 Vgl. Dehandschutter, Boudewijn: »Leben und/oder Sterben für Gott bei Ignatius und Poly-

karp«, in: Sebastian Fuhrmann/Regina Grundmann (Hg.), Martyriumsvorstellungen in Antike

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Alexander Wehrenbrecht

Spottkruzifix vom Palatin

C. M. Kaufmann: Handbuch der altchrist-

lichen Epigraphik, Freiburg: 1917, S. 302.

Orig. Cels. 2,56: »Meines Erachtens ist das Verhalten der Jünger ein klarer Beweis.

Unter Lebensgefahr haben sie sich für eine Lehre eingesetzt, die sie nicht so ent-

schieden verkündet hätten, wenn sie die Auferweckung Jesu von den Toten erfun-

den hätten. Außerdem haben sie dementsprechend nicht nur andere vorbereitet,

den Tod gering zu achten, sondern sind selbst mit ihrem Beispiel vorangegan-

gen.«50

Eine »Sache«, für die man bereit ist in den Tod zu gehen muss lohnenswert sein.51

Es ist gerade die Martyriumsbereitschaft, die in der paganen Umwelt, den Wahr-

heitsanspruch der christlichen Glaubensinhalte unterstreicht. In Kontrast zu paga-

nen Philosophen, welche die Todesbereitschaft lehrten, fänden diese nicht so viele

Schüler wie Christus.

Tertullian: Apol. 50,14: »Viele auf eurer Seite fordern zum standhaften Ertragen

von Schmerz und Tod auf, wie Cicero in den Tuskulanen, wie Seneca in der Schrift

über die Zufälle, wie Diogenes, wie Pyrrho, wie Callinicus; und doch finden ihre

Worte nicht so viele Schüler wie die Christen, die mit Taten lehren.«52

und Mittelalter. Leben oder sterben für Gott? (= Ancient Judaism and Early Christianity Bd.

80), Leiden: 2012, S. 191-202, hier S. 192.

50 Barthold, Claudia: Origenes. Contra Celsum (= FC 50/2), Freiburg/Basel: 2011, S. 476.

51 Vgl. B. Dehandschutter: 2012, S. 193. Vgl. auch Just. apol. 12,1-2.

52 T. Georges: 2015, S. 295-297.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz 81

Die nahe Verwandtschaft der Martyriumstexte zu apologetischen Schriften zeigt

sich auch darin, dass Tertullian die Argumente der paganen Vorbilder für das Mar-

tyrium auch in seiner Apologetik (Kap. 50) wiederverwendet.

Für Plinius53 ist der Tod der Christen eine Nachwirkung ihrer Halsstarrigkeit und

ihres religiösen Fanatismus.54 Trotzdemwollteman denMärtyrertod als eine Form

des ›edlen Todes‹ verstanden wissen. Im antiken Denken gab es drei Vorstellun-

gen, wie man diesen Status erlangen konnte. Es gab »den ›heroischen‹ Tod (des

gefallenen Helden), den ›tragischen‹ Tod in Folge eines Versprechens oder Eides

(Iphigenie) und den ›Philosophen-‹ Tod des Philosophen, der seinem ›Tyrannen‹

gegenüber standhaft bleibt, auch wenn dies den Tod zur Folge hat.«55 Als beson-

ders anschlussfähig erachteten die Christen dabei den Tod des Philosophen, da

man begann sich nicht nur als »wahre« religio, sondern auch als Philosophie zu

verstehen. Die Bereitschaft für den Glauben bereitwillig in den Tod zu gehen, wur-

de von den Christen als ein Argument für dessen Wahrheit angesehen und auch

nach außen als solches vertreten.

Aufgrund dieser Doppelrolle im kultischen und philosophischen Kontext spielt

die apatheia für die Christen eine wichtige Rolle. »Je stärker das Apathie-Axiom in

der Gotteslehre beachtet wird, desto schwächer wird die Fähigkeit, Gott mit der

Passion Christi zu identifizieren. Ist Gott leidensunfähig, dann kann konsequen-

terweise die Passion Christi als eine nur menschliche Tragödie angesehen wer-

den.«56 Moltmann bringt hier aus systematischer Perspektive die Problematik der

apatheia für die Christologie auf den Punkt. Ein Problem, dessen sich die christ-

lichen Autoren der Antike bewusst waren und das sie argumentativ zu negieren

suchten. So stimmte der Bischof Gregor der Wundertäter zwar dem Theorem zu,

dass Gott kein Leid und keine Schmerzen empfinden könne, allerdings stehe es

ihm durch seine Allmacht frei sich die Fähigkeit des Leidens anzueignen.57

Das Leid das Trost spendet

Eine weitere Möglichkeit die Darstellung von Schmerzen in Martyrien zu deuten,

ist die Möglichkeit sie als Form der Trost- und Erbauungsliteratur aufzufassen.

Schmerz als Trost? Diese Sichtweise erscheint paradox, im Folgenden wird jedoch

gezeigt, welcher Gedanke dahintersteckt.

53 Plinius war ein römischer Anwalt und Senator. Während der Herrschaft Kaiser Trajans war er

Statthalter der Provinz Bithynien und Pontus.

54 Vgl. Plinius: X Ep. 96,3 und 7, in: H. Kasten: 2011, S. 641-643.

55 B. Dehandschutter: 2012, S. 193.

56 J. Moltmann: 1994, S. 37.

57 Vgl. C. Markschies: 2007, S. 349.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Alexander Wehrenbrecht

Origenes ist sich des Ausmaßes an physischen Qualen bewusst, welche die

Christen zu ertragen haben, wenn es zu einer Inhaftierung und Folter kommt. Die

Schmerzen tituliert er dabei als Prüfungen, welche die Echtheit ihres Glaubens er-

weisen würden.58 Er differenziert zwischen dem Zustand des Geistes und dem des

Körpers: »Aber versteht den Ausdruck ›Schmerzen ertragen‹ im Sinne von ›Mühen

erdulden‹, wie aus der Stelle hervorgeht: ›In Schmerzen sollst du Kinder gebären‹,

denn nicht völlig im Schmerz als Leidenszustand gebiert die Frau, sondern in Mü-

he.«59

Die Geburtsmetaphorik spielt gezielt auf denmartyrologischen Kontext an und be-

reitet den Leser auf denGedanken vor, dassman selbst auch für ein höheres Ziel die

Mühen/Martern des Martyriums auf sich nimmt. Der Schmerz begegnet uns hier

als unvermeidbar, die Forderung die Seele von diesem nicht beeinflussen zu lassen,

bleibt jedoch bestehen. Gibt es für die Leidenden eine Bewältigungsstrategie, um

sich diesem zu entziehen?

Die amerikanische Hochschuldozentin Nicole Kelley unternimmt den Versuch,

dieMärtyrertexte als eine Form von Erbauungsliteratur zu lesen,welche den christ-

lichen Leser zu einem »spiritual exercise«60 anregen soll.Durch das Lesen der Texte

soll eine universelle Sichtweise erlangt werden, die es dem Einzelnen ermögliche,

seine Affekte zu kontrollieren. Den »view from above«61 könnten wir leicht mit der

Einsicht in den teleologischen Heilsplans Gottes identifizieren, welcher im Mar-

tyrium von Lyon und Vienne stark gemacht wird. »Seen in this light, apatheia in

its Christian incarnation, created by the spiritual exercise of these textual prac-

tices, involves an awareness that Christian Suffering is not controlled by individu-

als but instead in the hands of the Lord.«62 Gestützt wird diese Sichtweise auf ein

Martyrium insofern, dass die lapsi in MartLugd 1,11 als noch ungeübt und schwach

bezeichnet werden. So interessant dieser Ansatz auch sein mag, hat er doch ein

Manko. Aus philosophischer Sicht können wir nicht von echter Apathie sprechen,

da die Furcht vor Schmerz und Folter lediglich durch die Furcht vor Gott substitu-

iert wird. In Märtyrererzählungen der Antike war es gebräuchlich, mit der Gefahr

der Höllenqual zu »drohen«.

MartLugd 1,26: »Sie kam aber unter Streckfolter wieder zur Besinnung und er-

wachte, wie man sagt, aus einem tiefen Schlaf, denn sie wurde durch die zeitliche

Strafe an die ewige Qual in der Hölle erinnert.«63

58 Vgl. Origenes: Martyrium 39, in: M-B. von Stritzky: 2010, S. 90-93.

59 Origenes: Martyrium 39, 16-18, in: M-B. von Stritzky: 2010, S. 91.

60 Vgl. Kelley, Nicole: »Philosophy as training for death. Reading the ancient Christian Martyr

Acts as spiritual exercises«, in: Church History Bd 75 (2006), S. 723-747, S. 733.

61 Vgl. N. Kelley: 2006, S. 739-742.

62 Ebd.: S. 737.

63 H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Märtyrer kennt keinen Schmerz 83

MartPol 2,3: »Und da sie ihren Geist auf die Gnade Christi richteten, verachteten

sie die irdischen Foltern, und mit einer einzigen Stunde der Qual haben sie die

ewige Strafe abgegolten. Und das Feuer der unmenschlichen Folterer war für sie

erfrischend kühl; denn sie hatten immer das Ziel vor Augen, dem ewigen und nie-

mals verlöschenden Feuer zu entkommen, […].«64

Wie die beiden Beispiele verdeutlichen kann also keineswegs die Rede von Ataraxie

sein.DieWahrnehmung und Einordnung des Leids in den teleologischen Plan Got-

tes könnte eine trostspendende Funktion gehabt haben, eignet sich jedoch nicht

um das Ideal der Affektlosigkeit imMärtyrer zu fördern. Das wir uns trotzdem auf

der Ebene der Trostworte befinden veranschaulicht die biblische Grundlage.

Joh. 16,1-3: » [1] Das habe ich zu euch geredet, damit ihr nicht abfallt. [2] Sie wer-

den euch aus der Synagoge ausstoßen. Es kommt aber die Zeit, dass, wer euch

tötet, meinen wird, er tue Gott einen Dienst damit. [3] Und das werden sie darum

tun, weil sie weder meinen Vater noch mich erkennen.«

 

Mk 5,11-12: » [11] Selig seid ihr, wenn euch die Menschen ummeinetwillen schmä-

hen und verfolgen und reden allerlei Übles gegen euch, wenn sie damit lügen.

[12] Seid fröhlich und getrost; es wird euch im Himmel reichlich belohnt werden.

Denn ebenso haben sie verfolgt die Propheten, die vor euch gewesen sind.«

Wie stark der biblische Einfluss auf die Christen war, erkennt man in den Marty-

rien leicht an der teleologischen Verortung der Geschehnisse. So begegnet uns der

Teufel als eigentlicher Widersacher in nahezu allen Märtyrertexten. Es ist somit

nicht der römische Staat, der primär als Gegner in Erscheinung tritt. Exempla-

risch wird dies besonders im Martyrium von Lyon und Vienne deutlich. Schon zu

Beginn wird uns in der Einleitung eine Verortung der Handlung in den Heilsplan

Gottes geliefert. Dazu beginnen die Autoren/Redaktorenmit einer Einordnung der

Verfolgung als Akt des Teufels, der hier schon einen Vorgeschmack auf die nahen-

de Apokalypse geben soll. Die designierten Märtyrer werden bereits vorab als die

von Gott erwählten Säulen bezeichnet, die sich gegen den Widersacher und seine

paganen Diener stellen.65

Fazit

Insgesamt gibt es vier verschiedene Blickwinkel, aus denen wir die Darstellung von

Schmerz in Martyrien betrachten können. Alle diese Faktoren greifen zusammen

und gehen nahtlos ineinander über, aber im Kern bleibt allen Märtyrertexten die

64 P. Guyot/R. Klein: 2006, S. 51.

65 Vgl. MartLugd 1,5-6, in: H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Alexander Wehrenbrecht

Erfahrung inhärent, dass derMensch den Schmerz desMartyriums nicht aushalten

kann und es Gott ist, der einschreitet. Sei es, dass Christus während der Folter und

des ›Schauspiels‹ stellvertretend für die Bekenner leidet, oder den Leib und die See-

le der Gefolterten stärkt.Die emphatischeWahrnehmung von Schmerz in Formdes

Mitleidens, soll zum Martyrium auffordern und veranschaulicht durch die bildrei-

chen Schilderungen des Leids und der Folter die Herrlichkeit und ›Macht‹ Gottes,

der diese erduldet. Dies ist wiederum für die Apologetik von großer Bedeutung,

denn durch das Erleiden desmenschlich unertragbaren beweist der christliche Gott

seine Fähigkeit zur Ataraxie und somit seine Stellung als legitime und ›wahre‹ Gott-

heit. Wenn dies dem antiken Christen noch nicht zum Bekenntnis reichte, gab es

die erbauliche Subsumierung des Schmerzes in den teleologischen Heilsplan Got-

tes. Schließlich sagte der fleischgewordene Logos seinen Anhängern schon voraus:

Joh 16,2: »Es kommt aber die Zeit, dass, wer euch tötet, meinen wird, er tue Gott

einen Dienst damit.«

Festzuhalten bleibt, ein Märtyrer kennt keinen Schmerz, aber Gott schon.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2026, 16:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

