Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

Alexander Wehrenbrecht

Wenn man sich mit dem Thema Schmerz in der Zeit des frithen Christentums be-
fasst, kommt man nicht umhin, sich mit der Theologie des Martyriums auseinan-
derzusetzen. Ein pdptug/Zeuge fir den christlichen Glauben zu sein, bedeutete in
den ersten drei Jahrhunderten nach Christus zu leiden und Gewalt zu erfahren.t
Schmerz ist ein steter Begleiter in Mirtyrererzihlungen, da Gefangenschaft
und Schmihungen als »Damoklesschwert« iiber den Christen schwebten. Das Mo-
tiv von Folter und kérperlicher Qual kommt zwar in unterschiedlichen Formen in
den meisten Martyrien vor, spielt jedoch meist keine hervorgehobene Rolle. In der

1 Baumeister, Theofried: Die Anfinge der Theologie des Martyriums (= MBT 45), Minster:
1980. Baumeister, Theofried: Martyrium, Hagiographie und Heiligenverehrung im christli-
chen Altertum (= RQ Supplementband 61), Rom u.a.: 2009. Barnes, Timothy D.: »Pre-Decian
Acta Martyrumc, in: JThS Nr. 19,2 (1968), S. 509-531. Boeft, Jan den und Bremmer, Jan: »Notiun-
culae Martyrologicae Ill. Some Observations on the Martyria of Polycarp and Pionius, in:
VigChr Nr. 39, 2 (1985), S.110-130. Boyarin, Daniel: Dying for God. Martyrdom and the Mak-
ing of Judaism and Christianity, Stanford: 1999. Bremmer, Jan N. (Hg.): Perpetua’s Passions.
Multidisciplinary Approaches to the Passio Perpetuae et Felicitati, Oxford: 2012. Buschmann,
Gerd: Das Martyrium des Polykarp. Ubersetzt und erklrt, (= KAV 6), Gottingen: 1998. Frend,
William Hugh Clifford: Martyrdom and Persecution in the Early Church. A Study of a Conflict
from the Maccabees to Donatus, Oxford: 1965. Hartmann, Nicole: Martyrium. Variationen
und Potenziale eines Diskurses im Zweiten Jahrhundert (= Early Christianity in the Context
of Antiquity 14), Frankfurt a.M.: 2013. Henten, Jan Willem van: Art. »Martyrium ll«, in: RAC
24 (2012), Sp. 300-325. Hilhorst, Anton: »Christian Martyrs Outside the Catholic Churchg, in:
Joseph Verheyden/Herman Teule (Hg.), Heretics and Heresies in the Ancient Church and
in Eastern Christianity (=Studies in Honour of Adelbert Davids, Eastern Christian Studies
10), Léwen/Paris/Walpole: 2011, S. 23-36. Ameling, Walter (Hg.): Martyrer und Martyrerakten
(= Altertumswissenschaftliches Kolloquium Bd. 6), Stuttgart: 2002. Merkt, Andreas: »Verfol-
gung und Martyrium im frithen Christentum. Mythos, Historie, Theologiex, in: IKZ »Commu-
nio« 43 (2014), S. 233-243. Middleton, Paul: Radical Martyrdom and Cosmic Conflict in Early
Christianity, London: 2006. Moss, Candida: The Myth of Persecution. How Early Christians
Invented a Story of Martyrdom, New York: 2013. Leemans, Johann (Hg.): Persecution and
Martyrdom in Late Ancient Christianity, Festschrift Boudewijn Dehandschutter (= BEThL241),
Leuven: 2011. Seeliger, Hans/Wischmeyer, Wolfgang: Martyrerliteratur (= Texte und Untersu-
chungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Bd. 172), Gottingen: 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Alexander Wehrenbrecht

Martyriumserzihlung von Polykarp begegnet uns die Folter lediglich in der Vorge-
schichte zur eigentlichen Handlung.” In dem Mirtyrerbericht der Perpetua stehen
ihre Visionen und die Beziehung zum Vater im Mittelpunkt. Die Bedringnis geht
hier von der Gefangenschaft und den iiblichen Martern eines solchen Aufenthal-
tes aus, die hier jedoch nur implizit mitgelesen werden. Eine Ausnahme bilden die
Mirtyrer von Lyon und Vienne. In diesem Martyrium kommt es zu einer signifi-
kanten Hiufung an Erwihnungen und explizierter Schilderung von Gewalt.?

Im vorliegenden Aufsatz wird untersucht, welche Funktion der Schmerz in
Martyrien hat, im Folgenden soll dies aus unterschiedlichen Perspektiven betrach-
tet werden.

Stellvertretendes Leiden durch Gott

Es gibt zahlreiche Schilderungen, die uns von den Qualen der Mirtyrer berichten.
Den Auftakt bildet die Apostelgeschichte mit der Steinigung des Stephanus.* Ste-
phanus als Erzmairtyrer verkorpert nebst Bischof Polykarp das Idealbild des christ-
lichen Mirtyrers. Er steht in der Tradition von Jesus und folgt dessen Vorbild. In der
Apostelgeschichte begegnen uns an mehreren Passagen Motive der imitatio Chris-
ti. Die Beschreibung von Stephanus als mit »Glaube und heiligem Geist<® erfiillt,
bildet die Analogie zu Jesus als Geisttriger im Evangelium von Lukas® ab. Auch
der Vorwurf der Blasphemie eint beide miteinander.” Zur Kulmination der imitatio
kommt es in der Szene seiner Steinigung. Nicht nur, dass er ebenso wie Christus
auf gewaltsame Ablehnung stof3t, seine letzten Worte folgen auch dem Vorbild:

Apg 7,59: » [...] Herr Jesus, nimm meinen Geist auf! [60] Er fiel auf die Knie und
schrie laut: Herr, rechne ihnen diese Siinde nicht an! Und als er das gesagt hatte,
verschied er.«

Im Gegensatz zu Christus erleidet Stephanus den Tod nicht ohne Beistand oder
allein, wie im Verhor und seiner Rede vor dem Synhedrion zuvor,® ist er vom Geist
Gorttes erfillt:

2 MartPol: 2,1-4, in: Peter Guyot/Richard Klein (Hg.), Das frithe Christentum bis zum Ende der
Verfolgungen. Die Christen im heidnischen Staat, Darmstadt: 2006, hier S. 50-51.

3 MartLugd: 1,7-12; 1,16; 1,18-21; 1,23-28; 1,38; 1,51; 1,59, in: Seeliger, Hans/Wischmeyer, Wolf-

gang: Martyrerliteratur (= Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Lite-

ratur, Bd. 172), Gottingen: 2015, hier S. 50-79.

Apg 7,54-60.

Apg6,5.

Lk 4,1;16-30.

Vgl. Apg 6,11.13f. und Mk 14,55-65.

Apg 6,5.15.

[ BRI NV, RN

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

Apg 7,55: »Er aber, voll Heiligen Ceistes, sah auf zum Himmel und sah die Herr-

lichkeit Gottes und Jesus stehen zur Rechten Gottes[.]«

Werfen wir zum Vergleich einen Blick in das eingangs erwihnte Martyrium von
Lyon und Vienne. Hier begegnet dem Leser ein breites Spektrum an rémischen

Foltermethoden, die in Quantitit und Intensitit als unmenschlich zu ertragen ge-
schildert werden. An dieser Stelle greift Gott in das Geschehen ein. Christus leidet
stellvertretend fiir den Mirtyrer und erlost ihn von seinem Leid.® Der Korper des
Mirtyrers wird so zum Schlachtfeld Gottes mit dem Teufel.’® Hierin folgt die Quel-
le dem klassischen Martyriumsaufbau und sieht den Teufel als Urheber der Verfol-
gung und des Leidens der Mirtyrer."* Das stellvertretende Leiden Christi/Gottes

ist der literarischen Gattung von Martyrien inhirent.

MartLugd 1,22-23: »[22] Zwar brannten diese, er [Sanctus] blieb aber unbeugsam
und unnachgiebig und standhaft bei seinem Bekenntnis, denn er wurde von der
himmlischen Quelle des Wassers des Lebens, das aus dem Leib Christi flieft, be-
netzt und gestarkt. [23] Die Leibesgestalt jedoch war Zeuge dessen, was gesche-
hen war. Sie war eine einzige Verletzung und Wunde und ganz geschrumpft und
hatte das 4uRere Ansehen einer Menschengestalt verloren. In ihr litt Christus und
wirkte grofde Herrlichkeit, er vernichtete den Widersacher und er zeigte zum Vor-
bild fir die Gbrigen, dass nichts zu firchten sei, wo die Liebe des Vaters, und nichts
schmerzhaft, wo die Herrlichkeit Christi ist.«'?

Berichtet wird auch von Mirtyrerinnen, wie der folgende Quellenauszug veran-

schaulicht.

MartLugd 1,18-19: »[18] Wihrend wir alle, auch ihre irdische Herrin, die auch
selbst unter den Martyrern eine Kimpferin war, firchteten, dass das Bekenntnis
der Kdmpfenden aufgrund der Schwéche des Kérpers nicht freimiitig gesprochen
werden konne, wurde Blandina von einer derartigen Kraft erfiillt, dass diejeni-
gen, die sie von morgens bis abends der Reihe nach auf jegliche Weise folterten,
entkraftet und ermiidet wurden und bekannten, dass sie besiegt seien, denn
sie hatten nichts mehr, was sie ihr antun konnten, und wunderten sich, dass sie
noch weiter atmete, obwohl ihr ganzer Korper zerrissen und aufgerissen war. Und
sie bekannten, dass eigentlich eine einzige Art der Folterung ausreichend waére,

10
11
12

Vgl. MartLugd 1,28: »28. Die anderen jedoch, die so hart gefoltert waren, dass es unmaoglich
schien, dass sie noch weiterleben konnten, auch wenn sie alle Pflege erhielten, mussten im
Gefiangnis bleiben. Zwar verlassen von aller Fiirsorge durch Menschen, aber gestarkt und ge-
kraftigt an Korper und Seele durch den Herrn, trésteten und ermutigten sie den Rest. [...].«
Zitiert nach H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 61.

Vgl. N. Hartmann: 2013, S. 126.

Vgl. MartPol 3,1, in: P. Guyot/R. Klein: 2006, S. 51-53.

H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 59.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

13


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Alexander Wehrenbrecht

das Leben zu verlieren, ganz zu schweigen von derartigen und so vielen. [19]
Aber die Selige wurde in ihrem Bekenntnis wieder jung wie ein edler Athlet, und
ihre Genesung, ihr Friede und ihre Schmerzunempfindlichkeit dem Geschehen
gegenliber beruhten darauf, dass sie sagte: >Ich bin eine Christin und bei uns

geschieht nichts Boses.«>

Wie in den obigen Stellen finden sich zahlreiche Schilderungen von der Zufiigung
korperlicher Gewalt und Schmerzen an Christen im Gefingnis. Die Korper der so
Zugerichteten, werden als nicht mehr menschlich geschildert. Der Schmerz miiss-
te unertriglich sein, doch eine solche Erwihnung bleibt aus. Die schiere Zahl an
Exempeln und die detaillierten Schilderungen sind dabei sehr tiberraschend. Bei
dem Martyrium des Polykarp, welches den Redaktoren des Martyriums von Lyon
mit grofler Sicherheit vorlag,* wird lediglich in der Vorgeschichte darauf einge-
gangen.

MartPol 2,2: »[..] Sogar als sie derartig ausgepeitscht wurden, dass man bis zu den
inneren Venen und Arterien hin den Aufbau ihres Kérpers sehen konnte, erdulde-
ten sie es, so dass sogar die Umstehenden Mitleid empfanden und weinten; die
Martyrer aber schwangen sich zu solch grofem Edelmut auf, dass keiner von ih-
nen einen Laut von sich gab oder stéhnte, und zeigten uns allen damit, dass die
Martyrer Christi in der Stunde der Folterung aufierhalb ihres eigenen Fleisches
waren, oder besser gesagt, dass der Herr dabeistand und mit ihnen Zwiesprache
hielt.«'?

Im Martyrium der Perpetua wird von der mit ihr inhaftierten Felicitas auf die Hime
eines Gefingniswirters, wegen ihrer Entbindungsschmerzen, folgendes erwidert:

MartPerp 15,6: »Jetzt leide ich selbst, was ich leide; dort aber wird ein anderer in
mir sein, der fiir mich leidet, weil auch ich fiir ihn leiden werde.«'®

Das Leiden, welches uns in den Schilderungen von Folter und Gefangenschaft be-
gegnet, ist so grof}, dass es die Grenzen des menschlich ertragbaren sprengt. Es
scheint den Autoren wichtig zu sein, dass sich dem designierten Mirtyrer trotz die-
ser Qualen keine Gefithlsregung entlocken lisst. Dies konnte dadurch begriindet
werden, dass die Abwesenheit von jeglicher Reaktion das stellvertretende Leiden
durch Gott bestitigen soll: »The pain is taken to a higher level of suffering. It is
taken up into the suffering of Christ. Therefore pain may be a preparation for ex-

13 H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 57.
14 Vgl. N. Hartmann: 2013, S. 115-117.

15 P.Guyot/R. Klein: 2006, S. 51.

16 Ebd.:S.109.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

istential openness, for suspension of the boundaries of natural existence, even for
entering into the absolute. The martyr’s pain is not his: it is Christ"s.«”

Der Schmerz und das Mitleid

Der in MartPol 2,2 oben geschilderte Gefithlszustand der Zuschauenden, ist nicht
nur auf die im Martyrium Anwesenden beschrinkt. Es war auch ein Ziel der Au-
toren, durch die Leidensschilderungen bei den Lesern und Zuhérern der Martyrer-
texte, Mitleid hervorzurufen.

Der >Ausbruch« von Gefiihlen scheint Aufenstehenden vorbehalten zu sein, sofern
es um physische Qualen geht, denn auf die Abkehr vom christlichen Glauben re-
agieren die designierten Mirtyrer von Lyon durchaus emotional. Es kommt zum
lapsus von ungefihr zehn Christen, die in ihrem Glauben als noch zu ungeiibt und
schwach bezeichnet werden, was bei den iibrigen Christen zu grofer Trauer und
sinkendem Eifer gefithrt habe:

MartLugd 1,11: »Sie verursachten uns grofde Trauer und unermesslichen Schmerz
und schwichten den Eifer der iibrigen, [..].<'®

Es geschieht, was in den Augen von Origenes und Tertullian unbedingt zu vermei-
den galt: die Seele gerit in Aufruhr. Es ist nicht die Rede vom physischen Schmerz,
sondern vom seelischen. In dem Lichte, dass sich der Text primir an einen christli-
chen Adressatenkreis gerichtet hat, konnte hier auf das Ideal der Ataraxie zuguns-
ten der Mahnung verzichtet worden sein. Im Anschluss wird klargestellt, dass es
nicht der Schmerz und die Folter seien, wovor man sich fiirchte, sondern das Ver-
sagen im teleologischen Heilsplan Gottes.

Um zu verstehen, wie die Autoren der Antike versuchten das Emphatieempfin-
den der Leser anzusprechen, lohnt es sich, das Blickfeld zu erweitern und nicht
nur Martyrien, sondern auch Texte, die zum Martyrium aufrufen, in den Fokus zu
stellen.

Tert. Mart. 4,2-3: » [4,2] Es moge der Geist zum Fleische reden lber ihrer beider
Heil, so zwar, dass er schon nicht sowohl an die Leiden des Gefingnisses, son-
dern an den Wettkampf und die Schlacht denkt. Vielleicht wird das Fleisch das
wuchtige Schwert flirchten, das hohe Kreuz, die wiitigen wilden Tiere, sowie die
schreckliche Strafe des Feuers und den in allen Martern so erfinderischen Henker;

17 Bakker, Henk: »A Martyrs Pain is Not Pain. Mystagogical Directives in Tertullians Ad martyras
and some other North African Martyr Texts«, in: Paul van Geest (Hg.), Seeing through the eyes
of faith. New approaches to the mystagogy of the Church Fathers (= Late antique history and
religion 11), Leuven/Paris/Bristol: 2016, S. 629-647, hier S. 638.

18 H.Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 55.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

75


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Alexander Wehrenbrecht

[4,3] jedoch der Geist wird dem gegeniiberstellen, dass diese Dinge zwar fiir ihn
selbst und das Fleisch sehr herbe sind, aber dennoch schon von vielen mit Gleich-
mut (iber sich genommen, ja sogar der Ehre und des Ruhmes halber von freien
Stlicken begehrt wurden, und zwar nicht blof? von Médnnern, sondern auch von
Weibern, so dass auch lhr, gebenedeite Blutzeuginnen, Eurem Geschlechte ent-
sprechet.«'?

Tertullian verwendet metaphorische Epitheta®®, um ein detailreiches Bild fiir den
Leser zu zeichnen. Dabei versucht er durch Adjektive, welche sich den Oberbegrif-
fen Schmerz, Leid und Gewalt zuordnen lassen, eine Versinnlichung und damit
die lebendige Vereindringlichung seiner Aussage zu bewirken.?* Als Kunstgriff um
eine Augenzeugenschaft beim Leser zu suggerieren, bedient sich Tertullian des
rhetorischen Stilmittels der evidentia®*. Der Leser soll durch die lebhaft-detaillier-
te Beschreibung eines Zustandes und die Verwendung des Prisens (franslatio tem-
porum), fir nicht in der Gegenwart liegende Ereignisse, den Eindruck gewinnen,
selbst anwesend zu sein.?* Durch diese Vorgehensweise wird beabsichtigt Mitleid
fiir das »Fleisch« der Martyrer zu wecken. Aus dem Mitleid soll eine Motivation zum
Erleiden des Martyriums geweckt werden.** Tertullian arbeitet hier rhetorisch ge-
schickt, indem er von der Bereitschaft der Frauen spricht sich dem Martyrium zu
stellen und somit das Pathos der Manner anspricht und sie implizit auffordert es
den Frauen gleichzutun. >Wenn selbst Frauen sich der Marter und dem Leid stel-
len, was ist dann mit euch?< Dieser Unterton ist bei Tertullian deutlich zu héren.
Um das ganze Bild noch zu stirken und auch die christlichen Frauen stirker zu
animieren, nennt er eine Reihe paganer Frauen und Minner, die ebenso fiir Thre
Uberzeugungen in den Tod gingen.?® Insgesamt nennt er uns zehn Personen, je
finf Minner (Mucius, Heraclitus, Empedocles, Peregrinus und Regulus) und Frau-
en (Lucretia, Dido, die Gemahlin Hasdrubal’s, Kleopatra und einer athenischen
Kurtisane), nebst der spartanischen Jugend.?® Dabei gewihrt Tertullian den Frau-
en eine groflere Aufmerksambkeit, indem er sich mit ihnen linger und eingehen-

19 Tertullian: Ad Martyras, in: Tertullian. private und katechetische Schriften. Aus dem Lateini-
schen Gibersetzt von Dr. K. A. Heinrich Kellner (= Bibliothek der Kirchenviter, 1. Reihe, Bd. 7),
Miinchen: 1912, S. 215-223, hier S. 220.

20  Als Attribut gebrauchte Adjektive.

21 Vgl. Lausberg, Heinrich: Handbuch der literarischen Rhetorik, Stuttgart: 1990, hier S. 287.

22 Vgl.ebd,, S.399-401.

23 Vgl.ebd,, S. 402-404.

24  Wie anziehend das Martyrium auf viele Christen gewirkt haben muss, erfahren wir im Mar-
tyrium des Polykarp. In Kapitel vier (MartPol 4) werden die Christen zur Zurtckhaltung er-
mahnt, sich nicht freiwillig dem Martyrium auszuliefern. In dhnlicher Weise berichtet uns
Cyprian in seiner Schrift De lapsis. Er sieht sich in Kapitel drei (Cyprian: De lapsis 3) genétigt
ein Entziehen vor dem allgemeinen Opferedikt als privates Bekenntnis zu legitimieren.

25  Vgl. H. Bakker: 2016, S. 640.

26 Vgl Tertullian: Ad Martyras 4, in: H. Kellner: 1912, S. 220-222.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

der auseinandersetzt als den Minnern. Die paganen Beispiele erlitten auch den
Tod, oder Folter, aber sie taten dies ohne den Beistand Gottes und ohne das Ver-
sprechen auf das jenseitige Heil. Fir Tertullian steht fest, dass in Anbetracht des
ewigen Preises, sich Christen viel willentlicher dem Leid hingeben sollten als Hei-
den.?” Im Martyrium von Lyon und Vienne lisst sich bei der Rolle der Blandina
eine dhnliche Funktion erkennen. Blandina »[...] die Kleine, Schwache und Verach-
tete, [..]«*8 spendete ihren christlichen Briidern Ermunterung, indem sie in allen
»Wettbewerben« siegte. Der Schmerz bewirkte kontrir zu den rémischen Bestre-
bungen gerade nicht die gewiinschte Umkehr der Christen, sondern stirkte ihren
Glauben.? Fiir Tertullian werden die hingerichteten Christen somit zum Nihrbo-
den fiir neue Mirtyrer:

Tert. Apol. 50,15: »[...] Wer [...] sehnt sich nicht danach zu leiden, sobald er sich
angeschlossen hat, um die volle Gnade Gottes zu erwerben, um von ihm im Aus-

tausch fiir sein Blut die vollstindige Vergebung zu erlangen?<°

Tertullian differenziert zwischen dem kérperlichen Schmerz und dem der Seele.
Die Empathie soll gezielt fiir das Leiden des Leibes gefordert werden, denn die
Seele verharre mit Blick auf den zu erlangenden Ruhm in Gleichmut. In analoger
Form beschreibt auch Origenes sein Verstindnis zum Umgang mit Schmerz.

Orig. Mart. 4: » [...]. Wenn ihr einmal in eurer Seele Kummer und Sorge bemerkt,
dann soll die in uns anwesende Denkweise Christi zu ihr —falls sie auch sie, soweit
es ihr moglich ist, verwirren will — sprechen: sWarum bist du betriibt, Seele? War-
um verwirrst du mich? Hoffe auf Gott, denn ich werde ihn preisen<und so weiter.
Mége die Seele nie in Verwirrung geraten, sondern selbst vor den Gerichten und
angesichts der blanken Schwerter, die gegen den Hals gerichtet sind, in dem alle
Vernunft iibersteigenden Frieden Gottes bewahrt bleiben; mdge sie Ruhe finden
bei dem Gedanken, dass die, die aus dem Koérper ausziehen, beim Herrn des Alls
selbst eine Wohnung finden. [..].<

27 Vgl. Tertullian: Ad Martyras. 5,2, in: H. Kellner: 1912, S. 222.

28  MartLugd: 1,42, in: H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 67.

29 Vgl.lust. Dial. 110,4, in: Justinus. Dialog mit dem Juden Trypho, aus dem Griechischen tber-
setzt von Philipp Hauser (= Bibliothek der Kirchenviter, 1. Reihe, Band 33) Kempten/Miin-
chen:1917S.178; Orig. Cels. 1,27, in: Origines. Contra Celsum, aus dem Griechischen tibersetzt
von Claudia Barthold (= FC Bd. 50/1), S. 246-249.

30 Georges, Tobias: Tertullian. Apologeticum (= FC Bd. 62), Freiburg/Basel/Wien: 2015, S. 297.

31 Stritzky, Maria-Barbara von: Origenes. Aufforderung zum Martyrium, Berlin u.a.: 2010, S. 35.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

71


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Alexander Wehrenbrecht

Apologetischer Gebrauch von Schmerz

Wieso ist es den beiden Kirchenvitern so wichtig, die kérperlichen Schmerzen von
jenen der Seele zu differenzieren? Der Gleichmut und die unerschiitterliche Ru-
he, die uns bei Tertullian und Origenes fiir die Seele begegnen, diirften den Leser
der Antike stark an das Ideal der Affektlosigkeit erinnert haben. Die Kontrolle iiber
seine Leidenschaften zu erlangen ist ein Grundprinzip, dass uns in allen griechi-
schen Ethiken begegnet.3* Zu den ersten und dominanten Affekten zihlen Begier-
de, Furcht, Traurigkeit und Lust.>* In vergleichbarer Weise nennt Cicero die vier
Hauptaffekte Freude (laetitia), Furcht (metus), Kummer (aegritudo) und Lust (libi-
do).3* Die Tyrannei dieser Leidenschaften herrscht in der Vorstellung der griechi-
schen Philosophen tiber die Person und daher lisst sich nur durch die Abwesen-
heit dieser Triebe der innere Frieden und die Gelassenheit der Seele herbeifithren.
Das Freisein von diesen Affekten wird in der Philosophie als Apatheia bezeichnet
und bildete die Grundlage des individuellen Gliicks.>® Der Affekt, der uns in den
Martyrien begegnet, ist der des Schmerzes. Er gehort nicht zu den vier dominan-
ten Affekten, sondern ist der Traurigkeit untergeordnet, ebenso wie die Motive
Neid, Missgunst, Eifersucht, Mitleid, Trauer, Kummer, Arger, Plagen und Ekel 3¢
»Schmerz war, wenngleich gelegentlich unvermeidlich, fiir den wirklichen Weisen
ein zu bekimpfender, ein zu vermeidender Aspekt.«3”

Das biblische Zeugnis zeichnet uns beim Thema Schmerz ein anderes Bild.3®
In den Evangelien begegnet uns ein leidender und Schmerzen empfindender Je-
sus. Bei Lukas ruft Christi vom Kreuz: »Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen?«3® Kurze Zeit darauf schreit Jesus auf und scheidet dahin. Das
Rufen nach dem Vater und der Schrei sind dabei klare Indizien fiir das Leid und
den Schmerz, welchen er am Kreuz empfindet, auch wenn dies lediglich impli-
zit anklingt. Lukas ldsst Jesus schliefilich in Gethsemane sprichwortlich Blut und

4

Wasser schwitzen,*® eine Aussage, die scheinbar so pikant war, dass sie in vielen

32 Long, Anthony/Sedley, David: Die hellenistischen Philosophen. Texte und Kommentare,
libersetzt von Karlheinz Hlser, Stuttgart/Weimar: 2006, hier S. 501.

33 Vgl. Stobaeus 2.88,8-90,6, in: A. Long/D. Sedley: 2006, S. 490.

34  Vgl.Cicero: Tusculanae disputationes IV, 14, in: Marcus Tullius Cicero. Gesprache in Tusculum,
aus dem lateinischen iibersetzt von Olof Gigon, Diisseldorf/Zurich: 1998, hier S. 256-257.

35  Vgl. Markschies, Christoph: »Schmerz und Christentumc, in: Schmerz 21 (2007), S.374-352,
hier S.347.

36  Vgl. Stobaeus 2.90,19-91,9, A. Long/D. Sedley: 2006, S. 491f. und Cicero: Tusculanae disputa-
tiones IV, 15-16, in: O. Gigon: 1998, S. 256-259.

37  C.Markschies: 2007, S. 348.

38  Vgl.zum Thema den Beitrag von Reinhard von Bendemann in diesem Band: »Passio sine dolo-
ribus— Leiden ohne Schmerzen. Beobachtungen zum &ltesten Bericht des Martyriums Jesu.

39 Mk1s,34.

40 Lk22,44.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

Bibelhandschriften nicht vorkommt.#! Die Zuriickhaltung in den Leidensschilde-
rungen im Kontrast zu dem spiteren Ausmaf in der Passionsfrommigkeit, zeigt
sich erst in Vergleichen mit der Passionsliteratur aus dem Spatmittelalter.** Dieses
Vorgehen der christlichen Autoren ist auf den Einfluss ihrer Umwelt zuriickzufith-
ren, die stark von der griechischen Philosophie geprigt wurde. Die Christen stan-
den in dem Ruf, einem mafilosen Aberglauben anzugehoren.*® In der heidnischen
Vorstellung war das Leiden dem Wesen einer Gottheit nicht angemessen. Unter
Schmerzen zu leiden war eine menschliche Eigenschaft und keine géttliche. In der
griechischen Philosophie steht die Leidensunfihigkeit der Gottheit einer leidenden
Welt gegeniiber.** Folgt man dieser Maxime, miissen Gott die Affekte, denen die
Menschen unterworfen sind, fremd sein. Die Vorstellung vom leidenden Christi
am Kreuz impliziert damit ein »Menschsein« Christi, dass den Vorwurf der super-
stitio stiitzt.*> Die christliche Verehrung des gekreuzigten Logos provozierte und
fithrte zu dem Vorwurf, dass die Christen einem Menschen kultische Ehren zuteil-
werden lassen und als Gottheit anbeten wiirden, weshalb rémische Amtspersonen
die Christen als Atheisten wahrnahmen.*® Solche Vorwiirfe waren keine Seltenheit
wie das Spottkruzifix vom Palatin veranschaulicht (Abbildung).

Aus romischer Sicht ist die Kreuzigung als Form der Hinrichtung bereits herab-
wiirdigend, da sie Sklaven und Aufstindischen vorbehalten war. Die schmachvolle
Bedeutung dieser Todesart machen die Worte Ciceros deutlich: »Was Kreuz heifit,
soll nicht nur vom Leib der Biirger Roms fernbleiben, sondern auch schon von ih-
rer Wahrnehmung, ihren Augen und Ohren.«*” Da Jesus der Protomirtyrer fiir die
Christen war, dem man gemif3 der imitatio Christi nacheiferte, ergibt sich fiir die
apologetische Argumentation ein Problem. Der Kreuzestod war schon schmachvoll
genug und musste nicht noch durch das »Apathie-Axiom« verstirkt werden.*8

Die Christen versuchten diesem negativen Bild die Uberzeugung entgegen zu
stellen, dass die christliche religio die einzig wahre sei.*’ Die Mirtyrerberichte wer-
den auf diese Weise auch zu Apologien fiir das Christentums.

41 Vgl. Kopf, Ulrich: Art. »Passionsfrommigkeit«, in TRE 26, S. 722-764, hier S. 723. Vgl. C. Mark-
schies: 2007, S. 348.

42 Vgl. zum Thema den Beitrag von Katharina Greschat in diesem Band: »Trost durch Schmer-
zen? Schmerz, Leiden und Mitleiden bei Bernhard von Clairvaux«.

43 Vgl. Plinius: X Ep. 96 in: Gaius Plinius Caecilius Secundus. Briefe, aus dem Lateinischem iiber-
setzt von Helmut Kasten, Diisseldorf/Ziirich: 2011, hier S. 640-645.

44 Vgl. Moltmann, Jirgen: Trinitidt und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Giitersloh: 1994, hier S. 36.

45  Vgl. C. Markschies: 2007, S. 349.

46  Vgl. Fiedrowicz, Michael: Apologie im frithen Christentum. Die Kontroverse um den christli-
chen Wahrheitsanspruch in den ersten Jahrhunderten, Paderborn u.a.: 2000, hier S. 261.

47  Zitiert nach Moltmann, Jiirgen: Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik
christlicher Theologie, Gutersloh: 1976, hier S. 36.

48  Vgl. C. Markschies: 2007, S.348.

49  Vgl. Dehandschutter, Boudewijn: »Leben und/oder Sterben fiir Gott bei Ignatius und Poly-
karp«, in: Sebastian Fuhrmann/Regina Grundmann (Hg.), Martyriumsvorstellungen in Antike

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

79


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Alexander Wehrenbrecht

Eine »Sachex, fiir die man bereit ist in den Tod zu gehen muss lohnenswert sein.

Spottkruzifix vom Palatin

C. M. Kaufmann: Handbuch der altchrist-
lichen Epigraphik, Freiburg: 1917, S. 302.

Orig. Cels. 2,56: »Meines Erachtens ist das Verhalten der Jinger ein klarer Beweis.
Unter Lebensgefahr haben sie sich fiir eine Lehre eingesetzt, die sie nicht so ent-
schieden verklndet hitten, wenn sie die Auferweckung Jesu von den Toten erfun-
den hitten. Aufierdem haben sie dementsprechend nicht nur andere vorbereitet,
den Tod gering zu achten, sondern sind selbst mit ihrem Beispiel vorangegan-

gen.«®

51

Es ist gerade die Martyriumsbereitschaft, die in der paganen Umwelt, den Wahr-

heitsanspruch der christlichen Glaubensinhalte unterstreicht. In Kontrast zu paga-
nen Philosophen, welche die Todesbereitschaft lehrten, finden diese nicht so viele
Schiiler wie Christus.

Tertullian: Apol. 50,14: »Viele auf eurer Seite fordern zum standhaften Ertragen
von Schmerz und Tod auf, wie Cicero in den Tuskulanen, wie Seneca in der Schrift
Uber die Zufille, wie Diogenes, wie Pyrrho, wie Callinicus; und doch finden ihre
Worte nicht so viele Schiiler wie die Christen, die mit Taten lehren.«?

50
51
52

und Mittelalter. Leben oder sterben fiir Gott? (= Ancient Judaism and Early Christianity Bd.
80), Leiden: 2012, S.191-202, hier S.192.

Barthold, Claudia: Origenes. Contra Celsum (= FC 50/2), Freiburg/Basel: 2011, S. 476.

Vgl. B. Dehandschutter: 2012, S.193. Vgl. auch Just. apol. 12,1-2.

T. Ceorges: 2015, S. 295-297.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

Die nahe Verwandtschaft der Martyriumstexte zu apologetischen Schriften zeigt
sich auch darin, dass Tertullian die Argumente der paganen Vorbilder fiir das Mar-
tyrium auch in seiner Apologetik (Kap. 50) wiederverwendet.

Fiir Plinius®? ist der Tod der Christen eine Nachwirkung ihrer Halsstarrigkeit und
ihres religiosen Fanatismus.>* Trotzdem wollte man den Martyrertod als eine Form
des redlen Todes« verstanden wissen. Im antiken Denken gab es drei Vorstellun-
gen, wie man diesen Status erlangen konnte. Es gab »den sheroischen< Tod (des
gefallenen Helden), den >tragischen< Tod in Folge eines Versprechens oder Eides
(Iphigenie) und den >Philosophen-< Tod des Philosophen, der seinem >Tyrannenc
gegeniiber standhaft bleibt, auch wenn dies den Tod zur Folge hat.<*> Als beson-
ders anschlussfihig erachteten die Christen dabei den Tod des Philosophen, da
man begann sich nicht nur als »wahre« religio, sondern auch als Philosophie zu
verstehen. Die Bereitschaft fiir den Glauben bereitwillig in den Tod zu gehen, wur-
de von den Christen als ein Argument fiir dessen Wahrheit angesehen und auch
nach auflen als solches vertreten.

Aufgrund dieser Doppelrolle im kultischen und philosophischen Kontext spielt
die apatheia fur die Christen eine wichtige Rolle. »Je stirker das Apathie-Axiom in
der Gotteslehre beachtet wird, desto schwicher wird die Fihigkeit, Gott mit der
Passion Christi zu identifizieren. Ist Gott leidensunfihig, dann kann konsequen-
terweise die Passion Christi als eine nur menschliche Tragédie angesehen wer-
den.«°® Moltmann bringt hier aus systematischer Perspektive die Problematik der
apatheia fur die Christologie auf den Punkt. Ein Problem, dessen sich die christ-
lichen Autoren der Antike bewusst waren und das sie argumentativ zu negieren
suchten. So stimmte der Bischof Gregor der Wundertiter zwar dem Theorem zu,
dass Gott kein Leid und keine Schmerzen empfinden kénne, allerdings stehe es
ihm durch seine Allmacht frei sich die Fihigkeit des Leidens anzueignen.>”

Das Leid das Trost spendet

Eine weitere Moglichkeit die Darstellung von Schmerzen in Martyrien zu deuten,
ist die Moglichkeit sie als Form der Trost- und Erbauungsliteratur aufzufassen.
Schmerz als Trost? Diese Sichtweise erscheint paradox, im Folgenden wird jedoch
gezeigt, welcher Gedanke dahintersteckt.

53  Plinius war ein romischer Anwalt und Senator. Wahrend der Herrschaft Kaiser Trajans war er
Statthalter der Provinz Bithynien und Pontus.

54  Vgl. Plinius: X Ep. 96,3 und 7, in: H. Kasten: 2011, S. 641-643.

55  B. Dehandschutter: 2012, S.193.

56 ). Moltmann: 1994, S.37.

57  Vgl. C. Markschies: 2007, S. 349.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Alexander Wehrenbrecht

Origenes ist sich des Ausmafles an physischen Qualen bewusst, welche die
Christen zu ertragen haben, wenn es zu einer Inhaftierung und Folter kommt. Die
Schmerzen tituliert er dabei als Priifungen, welche die Echtheit ihres Glaubens er-
weisen wiirden.5® Er differenziert zwischen dem Zustand des Geistes und dem des
Korpers: »Aber versteht den Ausdruck sSchmerzen ertragen< im Sinne von >Mithen
erduldens, wie aus der Stelle hervorgeht: >In Schmerzen sollst du Kinder gebarens,
denn nicht vollig im Schmerz als Leidenszustand gebiert die Frau, sondern in Mii-
he.*®
Die Geburtsmetaphorik spielt gezielt auf den martyrologischen Kontext an und be-
reitet den Leser auf den Gedanken vor, dass man selbst auch fiir ein héheres Ziel die
Mithen/Martern des Martyriums auf sich nimmt. Der Schmerz begegnet uns hier
als unvermeidbar, die Forderung die Seele von diesem nicht beeinflussen zu lassen,
bleibt jedoch bestehen. Gibt es fir die Leidenden eine Bewiltigungsstrategie, um
sich diesem zu entziehen?

Die amerikanische Hochschuldozentin Nicole Kelley unternimmt den Versuch,
die Mirtyrertexte als eine Form von Erbauungsliteratur zu lesen, welche den christ-

€ anregen soll. Durch das Lesen der Texte

lichen Leser zu einem »spiritual exercise«
soll eine universelle Sichtweise erlangt werden, die es dem Einzelnen ermégliche,
seine Affekte zu kontrollieren. Den »view from above«®! kénnten wir leicht mit der
Einsicht in den teleologischen Heilsplans Gottes identifizieren, welcher im Mar-
tyrium von Lyon und Vienne stark gemacht wird. »Seen in this light, apatheia in
its Christian incarnation, created by the spiritual exercise of these textual prac-
tices, involves an awareness that Christian Suffering is not controlled by individu-
als but instead in the hands of the Lord.«®* Gestiitzt wird diese Sichtweise auf ein
Martyrium insofern, dass die lapsi in MartLugd 1,11 als noch ungeiibt und schwach
bezeichnet werden. So interessant dieser Ansatz auch sein mag, hat er doch ein
Manko. Aus philosophischer Sicht kénnen wir nicht von echter Apathie sprechen,
da die Furcht vor Schmerz und Folter lediglich durch die Furcht vor Gott substitu-
iert wird. In Mirtyrererzidhlungen der Antike war es gebrduchlich, mit der Gefahr
der Hollenqual zu »drohen«.

MartLugd 1,26: »Sie kam aber unter Streckfolter wieder zur Besinnung und er-
wachte, wie man sagt, aus einem tiefen Schlaf, denn sie wurde durch die zeitliche
Strafe an die ewige Qual in der Hélle erinnert.«®3

58  Vgl. Origenes: Martyrium 39, in: M-B. von Stritzky: 2010, S. 90-93.

59  Origenes: Martyrium 39, 16-18, in: M-B. von Stritzky: 2010, S. 91.

60  Vgl. Kelley, Nicole: »Philosophy as training for death. Reading the ancient Christian Martyr
Acts as spiritual exercises, in: Church History Bd 75 (2006), S. 723-747, S. 733.

61 Vgl. N. Kelley: 2006, S. 739-742.

62 Ebd.:S.737.

63  H.Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 59.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Martyrer kennt keinen Schmerz

MartPol 2,3: »Und da sie ihren Geist auf die Gnade Christi richteten, verachteten
sie die irdischen Foltern, und mit einer einzigen Stunde der Qual haben sie die
ewige Strafe abgegolten. Und das Feuer der unmenschlichen Folterer war fiir sie
erfrischend kiihl; denn sie hatten immer das Ziel vor Augen, dem ewigen und nie-

mals verldschenden Feuer zu entkommen, [..].<%*

Wie die beiden Beispiele verdeutlichen kann also keineswegs die Rede von Ataraxie
sein. Die Wahrnehmung und Einordnung des Leids in den teleologischen Plan Got-
tes konnte eine trostspendende Funktion gehabt haben, eignet sich jedoch nicht
um das Ideal der Affektlosigkeit im Mirtyrer zu férdern. Das wir uns trotzdem auf
der Ebene der Trostworte befinden veranschaulicht die biblische Grundlage.

Joh.16,1-3: » [1] Das habe ich zu euch geredet, damit ihr nicht abfallt. [2] Sie wer-
den euch aus der Synagoge ausstofien. Es kommt aber die Zeit, dass, wer euch
totet, meinen wird, er tue Gott einen Dienst damit. [3] Und das werden sie darum
tun, weil sie weder meinen Vater noch mich erkennen.«

Mk 5,11-12: » [11] Selig seid ihr, wenn euch die Menschen um meinetwillen schma-
hen und verfolgen und reden allerlei Ubles gegen euch, wenn sie damit liigen.
[12] Seid frohlich und getrost; es wird euch im Himmel reichlich belohnt werden.
Denn ebenso haben sie verfolgt die Propheten, die vor euch gewesen sind.«

Wie stark der biblische Einfluss auf die Christen war, erkennt man in den Marty-
rien leicht an der teleologischen Verortung der Geschehnisse. So begegnet uns der
Teufel als eigentlicher Widersacher in nahezu allen Mirtyrertexten. Es ist somit
nicht der rémische Staat, der primir als Gegner in Erscheinung tritt. Exempla-
risch wird dies besonders im Martyrium von Lyon und Vienne deutlich. Schon zu
Beginn wird uns in der Einleitung eine Verortung der Handlung in den Heilsplan
Gottes geliefert. Dazu beginnen die Autoren/Redaktoren mit einer Einordnung der
Verfolgung als Akt des Teufels, der hier schon einen Vorgeschmack auf die nahen-
de Apokalypse geben soll. Die designierten Mirtyrer werden bereits vorab als die
von Gott erwihlten Siulen bezeichnet, die sich gegen den Widersacher und seine
paganen Diener stellen.%

Fazit

Insgesamt gibt es vier verschiedene Blickwinkel, aus denen wir die Darstellung von
Schmerz in Martyrien betrachten konnen. Alle diese Faktoren greifen zusammen
und gehen nahtlos ineinander iiber, aber im Kern bleibt allen Martyrertexten die

64 P Guyot/R. Klein: 2006, S. 51.
65  Vgl. MartLugd 1,5-6, in: H. Seeliger/W. Wischmeyer: 2015, S. 51.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

83


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Alexander Wehrenbrecht

Erfahrung inhirent, dass der Mensch den Schmerz des Martyriums nicht aushalten
kann und es Gott ist, der einschreitet. Sei es, dass Christus wihrend der Folter und
des>Schauspiels« stellvertretend fiir die Bekenner leidet, oder den Leib und die See-
le der Gefolterten stirkt. Die emphatische Wahrnehmung von Schmerz in Form des
Mitleidens, soll zum Martyrium auffordern und veranschaulicht durch die bildrei-
chen Schilderungen des Leids und der Folter die Herrlichkeit und sMacht« Gottes,
der diese erduldet. Dies ist wiederum fiir die Apologetik von grofler Bedeutung,
denn durch das Erleiden des menschlich unertragbaren beweist der christliche Gott
seine Fihigkeit zur Ataraxie und somit seine Stellung als legitime und >wahre« Gott-
heit. Wenn dies dem antiken Christen noch nicht zum Bekenntnis reichte, gab es
die erbauliche Subsumierung des Schmerzes in den teleologischen Heilsplan Got-
tes. SchlieRlich sagte der fleischgewordene Logos seinen Anhingern schon voraus:
Joh 16,2: »Es kommt aber die Zeit, dass, wer euch tdtet, meinen wird, er tue Gott
einen Dienst damit.«
Festzuhalten bleibt, ein Mirtyrer kennt keinen Schmerz, aber Gott schon.

https://dol.org/10.14361/9783839455470-006 - am 14.02.2028, 16:55:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839455470-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

