Moritz BaRler

»Lehnstiihle werden verriickt«
Spiritismus und emphatische Modeme:
Zu einer FuBnote bei Wassily Kandinsky

I

»Meine Herren, ich ersuche Sie in aller Demut, lhren Augen zu
trauen.«' Mit diesen Worten fordert Bertolt Brechts Galileo Galilei die
etablierte Wissenschaft seiner Zeit auf, durch das bereitstehende Fern-
rohr die Jupitermonde anzusehen und dadurch den Paradigmawechsel
vom ptolemaiischen zum kopernikanischen Weltbild anzuerkennen. Die
Herren, wie wir uns erinnern, weigern sich. Sie verfiigen iiber ein
Wissen, nach dem diese Monde weder méglich noch von Néten sind; in
Galileis Versuchsaufbau, an dem auch ein Nichtwissenschaftler, der
Linsenschleifer Federzoni, beteiligt ist, wittern sie eine Betriigerei.

Eine vergleichbare Abfuhr erhalten im Jahre 1878 einige Naturwis-
senschaftler in Berlin von ihrem berithmten Kollegen Rudolf Virchow.
Der Arzt und Biologe weigert sich, einer von ihnen organisierten
spiritistischen Sitzung oder Séance mit dem Medium Henry Slade
beizuwohnen. Dort hitte er sich, wie sie zuvor, von der Existenz
bestimmter Phinomene iiberzeugen kénnen, die ebenfalls einen Para-
digmawechsel im naturwissenschaftlichen Weltbild nahelegten. Vir-
chows Argumente sind denen der Herren in Brechts Stiick ganz idhnlich:
er stellt Bedingungen, unter denen die neuartigen Erscheinungen leider
nicht zu beobachten sind. In beiden Fillen steht das neue Medium, das
allein die neuen Welten wahrnehmbar macht, unter dem Verdacht,
getiirkt zu sein: hier das Fernrohr aus Venedig, dort Mr. Slade aus
Amerika.?

Das breite Interesse an spiritistischen Phanomenen ist eine vergessene
Seite der Naturwissenschaften des spiten 19. Jahrhunderts. Ein Zusam-
menhang dieses scheinbar entlegenen Diskurses mit der emphatischen

! Bertolt Brecht, Leben des Galilei. Schauspiel [1938/39], 22.Aufl. Frankfurt a. M. 1977,
S. 48.

? Friedrich Zollner, Uber die metaphysische Deduktion der Naturgesetze. In: FZ.,
Wissenschaftliche Abhandlungen. Bd. IL1. Leipzig 1878, S. 181-433, hier S. 351f.

Spiritismus und emphatische Modeme 287

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moderne wird nahegelegt durch eine wenig beachtete FuBinote in
Wassily Kandinskys Schrift »Uber das Geistige in der Kunst« (1911).
Kandinsky prasentiert dort einen Katalog wenig bekannter Namen:
»Zollner, Wagner, Butleroff — Petersburg, Crookes — London usw. Spiter
Ch. Richet, C. Flammarion [...]. Endlich C. Lombroso [...]J.« Ein
heutiges Lexikon weist diese Leute als renommierte Wissenschaftler des
19. Jahrhunderts aus: z.B. Friedrich Zéllner (1834—-1882) als Astrono-
men und Begriinder der Astrophotometrie, Aleksandr Butlerow (1828 —
1886) und William Crookes (1832—-1919) als Chemiker, letzterer der
Entdecker u.a. des Thallium, des Uran X und der Kathodenstrahlen,
Charles Richet (1850-1935) als bedeutenden Physiologen und
Immunologen (Nobelpreis fiir Medizin 1913) und Cesare Lombroso als
den Begriinder der Kriminologie. Kandinsky dagegen belegt mit ihren
Namen die Tatsache, daB nambhafte »Gelehrte, unter welchen sich
reinste Materialisten befanden, [...] ihre Krifte der wissenschaftlichen
Untersuchung« okkulter Phinomene widmeten.?

Diese und nur diese Seite ihrer Studien erwies sich offenbar als nicht
anschluBfihig fiir die modernen Naturwissenschaften und ihr Weltbild,
das noch fiir die Selektion jener Fakten verantwortlich ist, die Brockhaus
oder Fischer-Lexikon uns heute fiir vermittelnswert halten. Uberra-
schenderweise scheint aber genau diese Seite fiir die moderne Kunst
interessant gewesen zu sein. Kandinskys »Uber das Geistige in der
Kunst« markiert ja den kritischen Punkt unmittelbar vor den ersten
abstrakten Bildern, die den Moderneschub in der Kunst vielleicht am
radikalsten veranschaulichen. Kiinste und Wissenschaften kniipfen in
ihren Paradigmenwechseln bei den gleichen Wissenschaftlern des 19.
Jahrhunderts an und induzieren im Prozel3 dieser Ankniipfung eine
strenge Dichotomie in deren Werk, die fiir diese selbst so nicht bestan-
den hatte.

1I

Kandinskys Schrift stellt fiir den geistigen Fortschritt der Menschheit
ein Modell in Form eines »geistigen Dreiecks« auf. Es handelt sich um

3 Wassily Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst. [Erstausgabe Dez. 1911, Druckver-
merk ist aber 1912]. Mit einer Einf. von Max Bill. 10.Aufl. Bern o], S. 41.

288  Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Art rezeptionsisthetische Bevolkerungspyramide: die jeweils héhe-
ren Abteilungen geben ihr Wissen in leicht trivialisierter Form an die
jeweils tieferen weiter usf. Das Modell erfaBt demnach zugleich syn-
chron das »geistige Leben« der Gegenwart von 1910 und ordnet dessen
Schichten ihrer Qualitat entsprechend diachron in eine Reihenfolge
historischer Aktualitit. Die spiritisierenden Naturwissenschaftler der
FuBnote bekommen darin einen genau bestimmten Ort zugewiesen: sie
sind »noch« »die reinsten Materialisten«, beschiftigen sich aber »schon«
mit Dingen, die dariiber hinausweisen. In der nichsthéheren Abteilung
verzichtet man bereits »auf die Methoden der materialistischen Wissen-
schaft in Fragen, die mit >Nichtmaterie< oder einer Materie zu tun
haben, die unseren Sinnen nicht zuginglich« ist.*

Auch Rudolf Virchow hat seinen Platz im »geistigen Dreieck«®, er
findet sich zwei Stufen unter seinen Kollegen bei den blind atheistischen
Positivisten. Diese »anerkennen nur das, was gewogen, gemessen wer-
den kann. Das iibrige halten sie fiir denselben manchmal schidlichen
Unsinn, fiir welchen sie gestern die heute >erwiesenen< Theorien hiel-
ten.«® Diese ihre weltanschauliche Sicherheit geriit in der Stufe dazwi-
schen ins Wanken; dort ist

trotz der sichtbar groflen Ordnung, Sicherheit und trotz den Prinzipien, die
unfehlbar sind, [...] eine versteckte Angst zu finden, eine Verwirrung, ein
Wackeln und eine Unsicherheit, wie in den Kopfen der Passagiere eines
groBen, festen iiberseeischen Dampfers, wenn auf der hohen See bei in
Nebeln verschwundenem festem Land sich schwarze Wolken sammeln und
der diistere Wind das Wasser zu schwarzen Bergen auftiirmt.’

Im Jahr nach der Publikation von Kandinskys Schrift sollte dieses
eindriickliche Bild mit dem Untergang der >unsinkbaren< Titanic Wirk-
lichkeit werden, der in der Weltsffentlichkeit eben diesen hier gemeinten
Effekt der Erschiitterung positivistischer Wissenschaftsglaubigkeit auslo-
ste.

* Kandinsky (Anm.3).

’ Ebd. 8. 37.

5 Ebd. S.37. Noch 1910 schreibt Wilhelm Ostwald in einem Enzyklopidie-Artikel:
»Therefore only such objects which have both mass and weight can be handled and can be
objects of our knowledge.« (W.O., Art. >Elementc. The Encyclopaedia Britannica. 11.Aufl.
New York 1910. Bd.IX, S. 259).

7 Kandinsky (Anm.3), S. 37f.

Spiritismus und emphatische Modeme 289

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von diesen Entwicklungen ist der mechanistische Positivismus Vir-
chowscher Pragung jedoch noch unberiihrt: ihn charakterisieren nach
Kandinskys Modell Sicherheit und Beschrinktheit. Virchows vielzitier-
ter Satz, er habe schon viele Leichen seziert und nie dabei eine Seele
entdeckt, wird (wie immer er ihn gemeint haben mag) schon fiir die
Zeitgenossen zum Ausdruck dieser Haltung schlechthin. Das immer
nach den gleichen Regeln wiederholte Experiment — hier die Sektion
von Leichen — leistet zwar wissenschaftlichen Fortschritt — erweitert z.B.
die anatomische Kenntnis des menschlichen Kérpers —, dringt dabei
aber nie in Bereiche vor, die seiner Definition von Wirklichkeit nicht
entsprechen; und was »wirklich« ist und werden kann, bestimmt das
mechanistische Paradigma der klassischen Physik.? Alles andere ist bis in
alle Ewigkeit bestenfalls Glaubenssache, denn — so Heinrich Rickert —
ein »Vorurteilc iiber noch nicht Beobachtetes oder Erfahrenes ist
moglich, wo man sicher sein kann, nie auf etwas prinzipiell Neues zu
stoBen.«® Ein solcher Positivismus perpetuiert die kantische Dichotomie
von Natur und Ding an sich, wobei von den Kategorien, denen
unterworfen ist, was iiberhaupt Gegenstand fiir uns werden kann, vor
allem das Kausalgesetz im Vordergrund steht. Was wirklich ist, hat eine
Ursache und laBt sich iiber deren Rekonstruktion erklaren und wieder-
holen.

Wenn klar ist, wie die Natur im Prinzip aussieht, bekommt wissen-
schaltliche Forschung den Charakter des Sammelns und Erginzens. So
ist z.B. im Periodensystem von Mendeléeff die Ordnung der chemischen
Elemente als Schema vorgegeben. Mit dieser Vorgabe konnte man
unbekannte Elemente in ihren Eigenschaften genau beschreiben und
mufite sie dann blof3 noch entdecken.'® Von geradezu volkstiimlicher
Anschaulichkeit fiir diesen Geist der Zeit sind ihre Atlanten mit den
berithmten weiBen Flecken. Auch wenn noch niemand in Zentralafrika
gewesen war, hatte man ziemlich genaue Vorstellungen davon, wie es
dort aussah, und niemand erwartete von der Erforschung viel mehr

® Ostwald resiimiert: »[...] in terms of energy (combined with number, magnitudes, time
and space) all observed and observable experiences are to be described.« (Anm.6, S. 259).

? Heinrich Rickert, Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft [EA 1898]. Zit. nach der
Neuausgabe der 6. Aufl. von 1926. Hg. von Friedrich Vollhardt. Stuttgart 1986, S. 52.

10 Vol Ostwald (Anm.6), 5. 257. William Crookes, einem der genannten spiritisierenden
Naturwissenschaftler, gelang eben dies mit dem Thallium.

290  Moritz BaBller

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neues als vielleicht die Entdeckung einer noch unbekannten GroBwild-
art.'' Die Karten und Raster aller Wissensgebiete waren angelegt und
mubBten nur noch zu Ende ausgemalt werden. Noch die phantastische
Literatur des 19. Jahrhunderts beteiligt sich an dem Spiel, die vorhande-
nen technischen Entwicklungen einfach weiterzuspinnen ins noch nicht,
prinzipiell aber durchaus Mogliche (etwa bei Jules Verne). Diese struktu-
relle Geschlossenheit ihres Systems und Weltbildes wurde von den
Wissenschaftlern der Zeit durchaus registriert. So stellte z.B. der Chemi-
ker Berthelot 1887 fest, von nun an gebe es kein Geheimnis mehr im
Universum'?, und kurze Zeit spiter riet der Physiker Philipp von Jolly
seinem brillantesten Schiiler, Max Planck, seine Intelligenz doch nicht
auf die Physik zu verschwenden, deren Maglichkeiten im wesentlichen
erschopft seien.'

Nun ist es systemtheoretisch betrachtet nicht weiter verwunderlich,
daB} ein Wissenschaftssystem seinen eigenen Input seligiert, d.h. Bedin-
gungen festlegt, denen entsprechen muf}, was von ihm registriert werden
kann und soll. Das Neue, das die Empirie bereitstellt, ist unter wissen-
schaftlichen Bedingungen immer ein hochst determiniertes Neues. Was
auffillt an den Diskussionen des spaten 19. Jahrhunderts, ist denn auch
gerade die erregte Debatte um die Moglichkeit anderer Wirklichkeiten als
denen wissenschaftlich erfa8barer Natur. Das Skandalon an Virchows
»eines Gelehrten nicht wirdige[m] Satz«'* ist ja nicht, daB da beim
Sezieren keine Seelen gefunden werden, sondern daB3 er nahelegt, es
gebe folglich so etwas wie Seelen auch gar nicht. Das sogenannte
wissenschaftliche Weltbild des Positivismus neigte demnach dazu, sich
als Supertheorie mit universalistischem Anspruch miBzuverstehen und
seine Leitdifferenz wirklich (= wissenschaftlich denkbar) vs. unwirklich
zu einem Paradigma allgemeiner Giiltigkeit zu erheben.' Noch die

' Bezeichnenderweise konstatiert man gerade zu Kandinskys Zeit das Verschwinden
dieser weiBen Flecken; so z.B. Albrecht Wirth, Das Ende der Entdeckungen. In: Neue
Rundschau 22, 1911, S. 393401, bes. S. 400.

2 Nach: Rosalind Heywood, Notes on Changing Mental Climates and Research into ESP.
In: John-R. Smythies (Hg.), Science and ESP. London und New York 1967, S. 47-60; 5. 49.

'3 Nach: Otto Blith, Ernst Mach as an Historian of Physics. In: Centaurus 13, 1968,
S. 62-84, hier 8. 71. Diese Anekdote ist auch mit anderen Protagonisten im Umlaaf.

't Kandinsky (Anm. 3), S. 37

15 Zur Begrifflichkeit vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme. Grundrif} einer allgemeinen
Theorie. 2.Aufl. Frankfurt 1988, S. 19,

Spiritismus und emphatische Moderne 291

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vermeintliche Selbstbescheidung der Positivisten vor den letzten Fragen,
beispielhaft im »Ignorabimus« des vielbeachteten Vortrags »Uber die
Grenzen des Naturerkennens« (1872) von Emil du Bois-Reymond
formuliert', muBite denen, die nach Hoherem strebten, wie Hohn
klingen. Denn wenn die Wissenschaftler die mégliche Existenz ganz
anderer Welten auch schlecht rundweg ausschlieBen konnten, so konn-
ten sie doch die Sinnlosigkeit aller positiven Aussagen iiber solche
Welten behaupten. Die Konsequenz eines geschlossenen Weltbildes
positivistischer Pragung ist somit kein Glaubens-, sondern ein Redever-
bot, das der frithe Ludwig Wittgenstein in den notorischen Satz faBt:
»Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufl man schweigen.«!” Die
Diskussion um die Differenz zwischen dem Wirklichen und dem Un-
wirklichen erweist sich so als ein Streit um die Grenze zwischen
sinnvoller und unsinniger Rede.

III

Die Anhinger des Spiritismus wollten sich die Rede natiirlich nicht
beschrinken lassen. Sie trauten ihren Augen und hielten die Phanome-
ne, die sie in Anwesenheit von Mr. Slade und anderen Medien beobach-
teten, fiir ebenso real wie den Fall eines Kometen: in beiden Fillen tut
die Tatsache, dal das Ereignis nicht beliebig experimentell wiederhol-
bar ist, seiner Wirklichkeit keinen Abbruch.'® Zwar muBten sie den
Positivisten die Allgemeingtiltigkeit des Kausalgesetzes bestreiten, weil
die Phanomene ja z.T. von der Willkiir der Spirits und ihrem Kontakt
mit dem Medium abhingen. So argumentiert der Philosoph Ulrici 1879
in einer Debatte mit Wilhelm Wundt gegen »jene Voraussetzung der
unabénderlichen Gesetzmafigkeit alles Naturgeschehens« mit Argu-
menten, die im wesentlichen aus der alteren Diskussion um die Hand-
lungsfreiheit des Menschen bekannt sind.'® Dennoch bleibt auch Herrn
Ulrici und seinen Kollegen der Spiritismus zunichst eine wissenschafiliche

16 Emil du Bois-Reymond, Uber die Grenzen des Naturerkennens. [1872]. Sonderausgabe
Darmstadt 1961.

7 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. [1921]. Frankfurt 1963, 8. 115.

18 Ein hiufiges Argument, vgl. z.B. Camille Flammarion, Riitsel des Seelenlebens. Dt. von
Gustav Meyrink. Stuttgart 1909, S. 184.

19 Dr. Hermann Ulrici, Uber den Spiritismus als wissenschaftliche Frage. Antwortschrei-
ben auf den offenen Brief des Herrn Prof. Dr. W. Wundt. Halle 1879, S. 8.

292 Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frage, und gerade hier, wo die Bringschuld gegeniiber der etablierten
Wissenschaft besonders grofB ist, legen sie enormen experimentellen
Eifer und naturwissenschafiliche Prizision an den Tag. Ihre verschiede-
nen Erklarungen fiir die Moglichkeit spiritistischer Phinomene stehen
ihren tbrigen wissenschaftlichen Hypothesen formal in nichts nach.
Der Berliner Astronom Zollner etwa postuliert die Existenz einer
vierten Dimension, was die Materialisationen von Gegenstanden und
Kérperteilen erkldren kénnte, die zum festen Repertoire der Séancen
gehorten. AuBlerdem diskutiert er spiritistische Phiinomene gemeinsam
mit Gravitation und Wirmestrahlung unter der Frage der Fernwirkung,
die den kausalitatsglaubigen Mechanisten allgemein groBBe Schwierigkei-
ten machte.? »Der Occultismus, schreibt der Philosoph Carl du Prel
1893 in einem frithen Reclam-Heft, »ist nur unbekannte Naturwissen-
schaft. Er wird bewiesen werden durch die Naturwissenschaft der
Zukunft; aber prinzipielle Einwendungen kann schon der Naturforscher
von heute nicht machen.«?' Auch du Prel kam nach eigenen Worten
»aus einer durchaus unverdichtigen Gegende, namlich von der Astro-
nomie und vom Darwinismus her zum Spiritismus; er sicht den »Occul-
tismus geradezu in der Verldngerungslinie des Darwinismus«: mit der
Evolution der Organismen gehe eine Hoherentwicklung des Sinnesap-
parates und damit der wahrgenommenen Welt, des »Weltbildes« einher.
Man miisse einfach die Entwicklungslinie iiber den Menschen hinaus
weiterdenken, dann sehe man ein, dafl Wahrnehmungen spiritistischer
Art nicht nur »naturwissenschaftlich méglich«, sondern geradezu de-
duktiv aus dem bisherigen Stand der Naturwissenschaften zu postulieren
sind.”” Dariiber hinaus wird stets Wert darauf gelegt, daB die spiritisti-
schen Fakten Ergebnisse exakter, oft experimentell gestiitzter Beobach-
tung sind.?* Zollner bildet z.B. im Anhang seiner »Wissenschaftlichen
Abhandlungen« spiritistische Versuchsanordnungen, von Geistern be-
schriebene Tafeln oder Abdriicke von materialisierten GeisterfiiBen
gleichrangig neben seinen physikalischen Versuchsanordnungen ab.

% Friedrich Zollner, Uber Wirkungen in die Ferne. In: EZ., Wissenschaftliche Abhandlun-
gen. Bd. L. Leipzig 1878, 8. 16-288.

2 Carl du Prel, Der Spiritismus. Leipzig o], S. 15.

22 du Prel (Anm. 21), 8. 5-24; dort auch alle Zitate.

# Z.B. Andrew Lang, Art. »Psychical Research<. In: The Encyclopaedia Britannica
(Anm.6). Bd. XXII, 8. 544.

Spiritismus und emphatische Moderme 293

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dariiber hinaus gibt es umfangreiche positivistische Fallsammlungen zu
spiritistischen Phinomenen, z.B. von Camille Flammarion zu Erschei-
nungen in der Todesstunde eines abwesenden Bekannten oder von
Alexander Aksakow, der die Sammlung spiritistischer Phinomene aus
dem Wissen der Ethnologie um den Animismus der Naturvélker er-
ganzt.2

Insgesamt kann man sagen, dafl der Spiritismus des 19. Jahrhunderts
Gestus, Getriebe und Institutionen der positivistischen Wissenschaft
seiner Zeit kopiert, und das mit einigem Erfolg. Die elfte Ausgabe der
Encyclopaedia Britannica von 1910/11, eine Art Kompendium des
Wissens des 19. Jahrhunderts, widmet dem Stichwort »Spiritualism« 10
Spalten, »Psychical Research« bekommt 7, »Apparition« und »Automa-
tic Writing« je 2 Spalten — das bedeutet eine breite Reprasentation fiir
ein aus heutiger Sicht so entlegenes Thema. Man erfihrt dort, dafl der
moderne Spiritismus erst im Jahre 1848 entstand, als eine Familie Fox in
Hydesville, New York, iiber unerkliarliche Klopflaute in Kontakt mit
ihren Hausgeistern trat. Die Welle erfafite dann sehr schnell die Ostkiiste
Amerikas, schwappte in den 50er Jahren zunachst nach England, dann
nach Frankreich und Mitteleuropa iiber.® Bereits 1882 wurde von
zahlreichen Gelehrten aller Ficher die »Society for Psychical Research«
gegriindet mit dem erklarten Ziel, die Sache mit wissenschaftlicher
Methode zu betreiben. Ihre »Proceedings« publizierten seither regelma-
Big Papers zu spiritistischen Versuchen, Kongresse wurden organisiert
usw.? Nahezu alle Schriften durchzieht dabei ein Gestus des Beleidigt-
seins dartiber, daf} die so perfekt imitierte etablierte Wissenschaft dem
neuen Fach die Anerkennung dennoch versagte, und das obwohl viele
Spiritisten in anderen Fichern anerkannte Autorititen waren. Doch
kann dieser Gestus nicht dariiber hinwegtauschen, daB die Faszination
des Spiritismus fiir diese »reinsten Materialisten« gerade in den leichten
Abweichungen vom festgefahrenen materialistischen System liegen mu-
Bte, die sie sich hier gestatten konnten, ohne dabei offen aus der Rolle
des Wissenschaftlers schliipfen zu miissen. Gab es hier doch so etwas wie

% Flammarion, Ritsel des Seclenlebens {Anm.18), Alexander Aksakow, Animismus und
Spiritismus. 2 Bde. Leipzig 1894.

» Vgl. Eleanor Mildred Sidgwick, Art. »Spiritualisme. In: The Encyclopaedia Britannica
(Anm.6). Bd. XXV, 8. 705 f.

% Vgl. Lang (Anm. 23), 8. 544.

294 Moritz Baller

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine zweite, etwas andere Empirie, in der nicht das Erwartete bestitigt
wurde, sondern gerade das ganz Unerwartete eintrat. Wenn die Grund-
bewegung des wissenschaftlichen Geistes, nach Hegels Wort, »nur
Riickkehr zu sich selbst aus dem Anderssein«* ist, die Empirie also nur
der jeweils entfernteste Punkt auf dem Umweg zuriick zum Vertrauten,
so fithrt demgegeniiber der Weg der Geister aus dem ganz Anderen
zwar (iber ein Medium, ansonsten aber direkt und in gerader Linie ins
Labor des Spiritisten. Damit scheint ein Durchbrechen des bereits ein
fiir allemal geschlossen geglaubten Systems des wissenschaftlichen Positi-
vismus in Aussicht gestellt, mit anderen Worten — ein Paradigmawechsel.

v

Welcher Art war nun diese etwas andere Empirie, die man auf den
Séancen der Griinderzeit erleben konnte? Im Vorwort zu seinem
materialreichen spiritistischen Hauptwerk »Les Forces Naturelles Incon-
nues« gibt der franzosische Astronom Camille Flammarion folgende
Liste typischer Erscheinungen:

Was geschieht da iiberhaupt bei diesen Studien? Tische werden angehoben,

diverse Mabelstiicke bewegt, Lehnstiihle werden verriickt, Klaviere steigen

und fallen, Vorhinge werden gebauscht, es gibt geheimnisvolle Klopflaute,

Antworten auf blof} gedachte Fragen, riickwirts diktierte Satze, Erscheinun-
gen von Hinden, Kopfen oder Geistergestalten [...]%

Fiir die offenkundige Banalitit dieser Erscheinungen — die meisten
spiritistischen Protokolle lesen sich in der Tat recht langweilig — haben
die Spiritisten natiirlich eine Erklirung. Der Geist, vom Medium
gerufen, kénne in einer Séance seine volle Titigkeit nicht entfalten,
»sondern gleichsam nur auf Umwegen wirken, und nur auf der schma-
len Grenzscheide, auf welcher das Diesseits und das Jenseits sich
beriihren.«** Interessant ist nur, daB diese Grenzscheide zwischen Dies-
seits und Jenseits mitten durch das griinderzeitliche Wohnzimmer zu
verlaufen scheint. Vollgepfropft mit dunklen, historistischen Stilmébeln,

#7 Nach Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermenecutik. Bd. 1. Titbingen 1986, S. 19 f.

2 Camille Flammarion, Les Forces Naturelles Inconnues. Paris 1907, S. VIIIf. [Ubers.
M.B.]. Besonders schenswert sind auch die Photos in diesem Band (Abb. 1).

2 du Prel (Anm. 21), S. 11.

Spiritismus und emphatische Modeme 295

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 1 Sou-
lévement d'une
Table

viel Pliissch und Polstern, Gummibiumen, schweren Samtvorhingen
und Historienbildern an der Wand ist dieses Wohnzimmer die Ikone des
Historismus und zugleich scheinbar das genaue Gegenteil zum niichter-
nen Labor des Naturwissenschaftlers. Der Versuchsaufbau der Séance
im Wohn- oder Spielzimmer des Wissenschaftlers vermengt den Positi-
vismus des Labors mit dem Historismus des Salons. Damit werden von
der leisen Verriickung des Vertrauten, vom Un-heimlichen im wahren
Wortsinne, sowohl das Weltbild als auch die Lebenswelt des Forschers
erfalit. Weder das geschlossene mechanistische Weltbild noch die behi-
bige groBbiirgerliche Prachtentfaltung sind vor der Willkiir der Geister

296  Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicher. Beide Lehnstiihle, der berufliche und der private, laufen Gefahr,
verriickt zu werden.

Hier wire von psychologischer Seite sicherlich einiges anzumerken.
U.a. scheinen die Séancen auch eine unter dem wissenschaftlichen Eifer
versteckte erotische Attraktion gehabt zu haben: so muliten die weibli-
chen Medien, z.B. die attraktive Italienerin Eusapia Palladino, um
Betrug auszuschlieBen, oft gefesselt werden, z.T. jeder Finger einzeln,
dazu legte jeder der nebensitzenden Herren je eine Hand auf thre Knie.
Magnetisierende Medien muBten sich zur Kontrolle teilweise entbléBen,
um unter der Kleidung versteckte Magneten auszuschlieBen®, und vor
allem die Bewegungen der Medien in Trance hatten oft unverkennbar
sexuellen Einschlag.*! Dafiir muBten die wiirdigen preuBlischen Akade-
miker wihrend der Séancen nicht selten neckische bis grobe, ja schmerz-
hafte Scherze iiber sich ergehen lassen, so wenn plotzlich materialisierte
Gegenstande sie am Kopf trafen oder die Geisterhiinde ihnen Kniffe
zufiigten und Backpfeifen versetzten.”* Die Erschiitterung starrer,
scheinbar sicherster Ordnung, die man sich im Schutz eines immer noch
hinreichend »wissenschaftlichen« Status erlauben durfte, betraf also
nicht nur die positivistische Welt-, sondern ein wenig auch die wilhelmi-
nische Sittenordnung.

Vom Salon des Spiritisten lieBe sich auch eine direkte Verbindung zur
Literatur des Fin de Siécle ziehen, etwa zur Wiener Moderne. So
schreibt Hugo von Hofmannsthal im »Gabriele D’Annunzio«-Essay von
1893:

Man hat manchmal die Empfindung, als hitten uns unsere Viter [...] und
unsere Grofvater [...], als hatten sie uns, den Spitgeborenen, nur zwei
Dinge hinterlassen: hithsche Mébel und iiberfeine Nerven. Die Poesie dieser
Mobel erscheint uns als das Vergangene, das Spiel dieser Nerven als das
Gegenwirtige. [...] Es ist, als hitte die ganze Arbeit dieses feinfiihligen,

# Gustav Theodor Fechner, Fechner’s magnetische Experimente mit einer Sensitiven.
Abgedruckt in: Friedrich Zéllner, Wissenschaftliche Abhandlungen Bd. I1.1 (Anm.2), S. 326
329.

# Vgl. z.B. Thomas Mann im Bericht iiber eine okkultistische Sitzung an den Organisator,
Baron Schrenck (T.M., Drei Berichte iiber okkultistische Sitzungen. In: TM., Ges. Werke Bd.
XIII. Nachtrige, 2.Aufl. Frankfurt 1974, S. 33-48, hier S. 36).

3 Solche Vorfille kolportierten wiederum die Spiritismus-Gegner mit besonderem GenuB,
z.B. Leopold Loewenfeld, Somnambulismus und Spiritismus. Wiesbaden 1900, S. 57.

Spiritismus und emphatische Modeme 297

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eklektischen Jahrhunderts darin bestanden, den vergangenen Dingen ein
unheimliches Eigenleben einzufl6Ben.*

In diesen Worten liegt aber nicht nur eine Diagnose des Historismus,
die auch auf den Spiritismus im Salon zutrife, sondern bereits auch ein
poetologisches Programm. Das unheimliche Eigenleben, das die schein-
bar festen Dinge erhalten, ist der Vektor, der in Richtung Moderne zeigt:
»Modern sind alte Mobel und junge Nervositaten.«** Auch Mallarmés
»Igitur«, einer der Griindertexte der franzésischen Moderne, ist lokali-
siert in einem »Interieur mit Wandspiegel, Standuhr, schweren Mébeln
und dicken Vorhingen.« Von hier liegt der Sprung zur Moderne des 20.
Jahrhunderts bereits sehr nahe: »Die gespenstische Lebendigkeit dieser
Wohnlandschaft, [...] deren Vorhiange und Wandbespannungen sich zu
bewegen scheinen,« hitten spiter, so konstatiert schon Peter Biirger, »die
Surrealisten mit der Distanz der Enkel in ihren Collagen sichtbar
gemacht.«® Illustrative Belege fiir diesen KurzschluB finden sich vor
allem im Collagenwerk Max Ernsts. Das Blatt »...Pasteur in seinem
arbeitszimmer. . .« aus »La femme 100 tétes«*® z.B. zeigt den beriithmten
Naturwissenschaftler sinnend in einem Lehnstuhl inmitten seines histo-
ristischen Salons, wo jetzt die avantgardistische Collage jene leichten
Verriickungen vornimmt, fiir die zu Pasteurs Zeiten die Geister zustin-
dig waren. Einmontiert sind ein Knochenmann und eine Nackte,
ersterer die Morbidezza des gesamten Interieurs, letztere die kunstge-
werbliche Erotik verkorpernd, wie sie durch die unvermeidliche Nip-
pesstatue auf dem Kaminsims schon vorgestaltet ist (Abb. 2). Max Ernst
holt das Obsolete des Historismus unmittelbar iiber sein Material —
Stiche aus illustrierten Zeitschriften des 19. Jahrhunderts, die ihrerseits
oft schon Derivate der Salonmalerei ihrer Zeit darstellen — in seine
Collagen, um es durch leichte Verschiebungen und Neukombinationen
zu verfremden. Solcherart verarbeitet Ernst nicht nur den Historismus
des Salons, sondern auch den Positivismus wissenschaftlicher Methode
zu Avantgardekunst. Fiir eine Reihe von Bildern verwendet er Seiten aus

% GW RA L, S. 174184, hier S. 174.

*# Ebd. S. 176.

3 Peter Biirger, Prosa der Mederne. Unter Mitarbeit von Christa Biirger. Frankfurt a. M.
1988, 5. 140.

% Max Emnst, La femme 100 tétes. Paris 1929. Vgl. Werner Spies, Max Ernst Collagen.
Inventar und Widerspruch. Koln 1988, Abb. Nr. 283.

298  Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 2 Max Ernst, ... Pasteur in seinem arbeitszimmer. ..

einem naturwissenschaftlichen Lehrmittelkatalog, dessen willkiirliche
und vereinzelte Anordnung der Objekte er {ibernimmt und durch
Ubermalung in einen neuen, »einheitlichen« optischen oder semanti-
schen Zusammenhang iiberfiihrt. »Démonstration hydrométrique a tuer
par la température« (1920) z.B. ist die auf den Kopf gestellte und dann
iibermalte Seite 756 der »Bibliotheca paedagogica« (1914) mit einzelnen
physikalischen Apparaten. Obwohl der hinzugefiigte Raumkasten die
traditionelle Zentralperspektive reprisentiert, gelingt auf diese Weise die
Konstruktion oder Suggestion einer vollig neuen Welt mit neuen Gegen-
standen und Gesetzen.?” — Salon und Labor der historistischen Epoche
liefern so nicht nur den Ort fiir das spiritistische Experiment der
Griinderzeit, sondern auch das Material fiir das avantgardistische
Experiment der emphatischen Moderne.

3 wvgl. Dirk Teuber, Max Ernsts Lehrmittel. In: W. Herzogenrath (Hg.), Max Ernst in Kéln.
Die rheinische Kunstszene bis 1922. Koln 1980, S. 206-221; Abb. 212 f. — Ludger Derenthal,
Eine surrealistische Révélation, Die erste Max Ernst-Ausstellung in Paris. In: Max Ernst, Das
Rendezvous der Freunde. Katalog Museum Ludwig. Koln 1991, S. 55-74, Abb. S. 64. -~ Zu
Max Ernst zuletzt: Ludger Derenthal/Jiirgen Pech, Max Ernst. Paris 1992,

Spiritismus und emphatische Modeme 299

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A%

Am deutlichsten wird die Modernetendenz des Spiritismus jedoch am
Phinomen der automatischen Schrift. Die ist zunichst eine antimecha-
nistische Manifestation wie die von Geisterhand verriickten Mébel auch:
auf verschlossene und versiegelte Wachs- und Schiefertafeln schreiben
Geister wihrend der Séancen religiose Botschaften und Allgemeinplit-
ze.” Bald schon zeigt sich aber, daB es sehr viel interessanter ist, wenn
das Medium selbst den Griffel zur Hand nimmt und »unter EinfluB«,
d.h. unter Ausschaltung der eigenen Personlichkeit, zu schreiben be-
ginnt. An dieser Versuchsanordnung zeigen sich endlich die formalen
Probleme der direkten Empirie: es reicht letztlich nicht aus, dafl der
Spirit zum Beweis seiner Echtheit in Spiegelschrift oder einer dem
Medium unbekannten Sprache, gar in der Schrift der Marsianer
schreibt®, auch nicht, da er Fakten berichtet, die dem Medium
unbekannt sein miissen, wenngleich die Mehrzahl der Schreibmedien
sich auf solche Dinge beschrinkte. Das auf diese Weise Geschriebene
muf} vielmehr etwas vom Charakter jenes ganz Anderen haben, von
dem es zeugt, ohne dabei jedoch vollig unverstindlich und damnt
uninteressant zu sein. Von diesem Anderen kann nur eine von der
gewohnten geniigend abweichende Sprache zeugen. »Willkiirlich und
zwecklos [..] wie z.B. das Zerreissen des Vorhangs, das Verschieben von
Betten«, so berichtet Ulrici, sei auch »der Inhalt der Schriften des
selbstschreibenden Schieferstifts.«* Das duBert sich vor allem darin, dal3
das Medium Texte generiert, die in ihrer Textur von der Alltagssprache
deutlich abweichen, z.B. durch Alliterationen*!, »Anagramme, Wort-
spiele, Nonsense-Verse und gelegentliche Blasphemien oder Ob-
szonititen«.*? Indem sprachliche Ordnung hier, ganz analog zu den
Lehnstithlen des Makartzimmers, verriickt wird, entsteht in der Tat
verriickte Sprache. Thre Merkmale stimmen mit jenen Texturen iiberein,

% Vgl. z.B. Ludwig von Giildenstubbe, Positive Pneumatologie. Die Realitit der Geister-
welt, sowie das Phanomen der directen Schrift der Geister. Historische Ubersicht des
Spiritualismus aller Zeiten und Volker. Stuttgart 1870.

% Théodore Flournoy, Des Indes 4 la planéte Mars. Berichtet bei Frank Podmore, Art.
»Automatic Writing<. In: The Encyclopaedia Britannica (Anm.6). Bd. III, S. 47.

% H. Ulrici (Anm.19), S. 19.

# Vgl. Phil Powrie, Automatic Writing: Breton, Daumal, Hegel. In: French Studies XLII,
1988, 5. 177-193.

4 Frank Podmore (Anm.39), S. 47.

300 Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die die Seelenprosa der Jahrhundertwende zur Reprisentation des
Innenlebens von Verrtickten und Traumern entwickelt und die sich in
der unverstandlichen Literatur der emphatischen Moderne ab 1910
verselbstindigen.

Wie bei den Irrentexten fingt der Prozell auch bei den Schreibme-
dien ganz harmlos an. Flammarion berichtet von einer Séance, in deren
Verlauf der Spirit bei zwei Gelegenheiten nach seinem Namen gefragt
wurde und dabei zwei verschiedene, phonetisch aber ganz ahnliche
Namen nannte. Auf diese Unstimmigkeit hingewiesen, konterte er mit
dem ebenso schonen wie schlagenden Argument: »Many details are
forgotten in Paradise.«* Der scheinbar harmlose Versprecher, die leichte
sprachliche Irregularitit, wird zum Zeichen dafiir, da} kein Signifikant
mehr dem ganz Anderen, hier dem »Paradies«, gemaB sein kann. Die
assoziative Textur befreit die Sprache von ihrem mimetischen Charakter
und weist damit voraus auf die Sprache der modernen Poesie. Wenn
Richard Baerwald in einer Schrift tiber »Okkultismus und Spiritismus«
(1926) klagt:

Wie die sprachliche Form, so ist auch der Inhalt automatischer Schriften oft
gesucht dunkel, mit Anspielungen, mit Zitaten gespickt, die erst durch
philologische Erklirerkiinste zu entritseln sind*,

so charakterisiert er damit ebenso treffend einen guten Teil der Avant-
gardeliteratur aus den zwei vorhergehenden Jahrzehnten. Die automati-
sche Schrift, direkt aus dem ganz Anderen empfangen, versteht sich
nicht von selbst, sondern bedarf der Auslegung. In ihren formalen
Differenzen zur iiberkommenen Schrift trigt sie das Signum der Moder-
ne, deren poetische Mittel der Verfremdung sie vorwegnimmt.

Die automatische Schrift zeigt damit eine direkte Verbindung zwi-
schen Spiritismus und emphatischer Moderne an. Am bekanntesten sind
die Experimente der Surrealisten mit dieser Art des Schreibens. Dazwi-
schen ist ihr jedoch eine Karriere in der Psychologie beschieden. Um die
Jahrhundertwende findet die écriture automatique Eingang in das

¥ Camille Flammarion, Mysterious Psychic Forces, Boston 1907, S, 245 T, (Zit. nach der
amerikanischen Ausgabe).

# Richard Baerwald, Okkultismus und Spiritismus und ihre weltanschaulichen Folgerun-
gen. Berlin 1926, S. 174,

Spiritismus und emphatische Moderne 301

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. R [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

methodische Arsenal des Psychophysikers.* Die Botschaften, die dieser
zu klassifizieren und der Psychiater zu entschliisseln weifl, kommen hier
natirlich nicht mehr aus dem Jenseits der Geisterwelt, sondern aus dem
je eigenen UnbewuBten: Jedermann sein eigener Geist! Systematisch
nimmt dieses UnbewuBte dabei genau den gleichen Ort ein wie das
Jenseits der Spiritisten: es ist eben jenes ganz Andere, das sich doch in
bestimmten Formen in der Welt manifestiert und somit eine direkte
Empirie erlaubt, die »eigentlich« gar nicht méglich ist. Der Ubergang
des Diskurses vom Spiritismus in die Medizin erfolgt vor allem iiber die
Diskussion des Somnambulismus, das vermeintliche Geisterreich wird
schlicht identifiziert als das UnbewuBte der Medien, etwa bei Eduard
von Hartmann:

Der Vorstellungsinhalt der Kundgebungen eines »Sprechmediums< deckt

sich mit dem zeitweiligen Vorstellungsinhalt seines sonmambulen BewufBt-

seing, *
Auch in der Psychologie hat der Ausweis, daB eine AuBerung aus diesem
»anderen« Bereich stammt, die Form sprachlicher Abweichung, die sich
in Versprechern, Traumlogik und automatischem Schreiben manife-
stiert. Ausdriicklich, und nicht zufillig z.B. gerade in seinem Essay iiber
»Das Unheimliche«, betitigt sich Freud in einigen Schriften auch als
Philologe mit schwer verstindlicher Literatur.

VI

Spiritistische Praktiken gehéren noch zu Anfang des 20. Jahrhunderts
zu den beliebten Beschiftigungen gutbiirgerlicher Kreise und damit
auch zum Erfahrungsbereich vieler moderner Kiinstler. So ist -~ um nur
einige Namen zu nennen — William Butler Yeats’ starke Beeinflussung
durch den Spiritismus bekannt, Theodor Diubler nahm regelmaBig an
Séancen teil*®, Peter Hille widmet einer solchen eine satirische Prosaskiz-

# Vgl. dazu ausfithrlich: Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900. 2. Aufl. Miin-
chen 1987, bes. 5. 231-234.

* Eduard von Hartmann, Der Spiritismus. Leipzig und Berlin 1885, 8.58 - Die
Diskussion um den Spiritismus findet um die Jahrhundertwende z.T. in den gleichen
Publikationsorganen statt wie die um die Psychoanalyse, z.B. in der von Loewenfeld und
Kurella herausgegebenen Reihe »Grenzfragen des Nerven- und Seelenlebens«. Wiesbaden
1900 fI.

4 Sigmund Freud, Das Unheimliche. [1919]. In: S.E, StA Bd. IV: Psychologische
Schriften. Frankfurt 1982, S. 241274, hier S. 243.

302 Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb.3 Theodor Diubler bei einer spiritistischen Sitzung

ze', den Frithexpressionisten waren sie vertraut®®, Kafka verkehrte mit
Werfel, Kornfeld, Brod und anderen in einem Spiritistenzirkel®', Tho-
mas Mann hat entsprechende Sitzungen nicht nur im »Zauberberg«
gestaltet, sondern noch in den 20er Jahren selber besucht und dariiber
berichtet®? - die Liste der Namen lieBe sich beliebig erweitern: Kandins-
ky stand unter den Avantgardekiinstlern seiner Zeit mit seinem Interesse
fir den Spiritismus keineswegs allein. Nun mag es miiBig sein, dem
EinfluB spezifischer spiritistischer Theorien oder Erfahrungen auf ein-
zelne Kiinstler und Werke nachzuspiiren, um so entschiedener stellt sich
aber die Frage nach dem Ort und der Rolle dieses vergessenen Diskurses
in der kunstprogrammatischen Diskussion der Avantgarde um 1910, wie

# Vgl. Thomas Rietzschel, Theodor Diubler. Eine Collage seiner Biographie. Leipzig
1988, S. 183-185. Dort auch ein Photo, das »Theodor Daubler bei einer spiritistischen
Sitzung« zeigt (Abb. 3).

4 Peter Hille, Unter Geistern. In: PH., Ges. Werke. Hg. von Friedrich Kienecker. Essen
1985. Bd. 4, S. 175-180.

% Vgl zB. Rudolf Kurtz, Séance. In: Flut. Die Anthologie der jiingsten Belletristik.
Heidelberg 1912, 8. 68-75.

! Vgl. Kafka-Handbuch. Hg. von Hartmut Binder. Stuttgart 1979, Bd. 2, S. 343,

32 Thomas Mann (Anm.31). Auch: TM., Okkulte Erlebnisse. Zuerst in: Neue Rundschau
35, 1924

Spiritismus und emphatische Moderne 303

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er von jener FuBnote in »Uber das Geistige in der Kunst« markiert wird.
Was sagt es also iiber die simultanen Umbriiche in den Wissenschaften
und Kiinsten um 1900, daB Kandinsky in seiner wirkungsméchtigen
Programmschrift eine Seite der Naturwissenschaften des letzten Jahr-
hunderts heraufbeschwoért, die von der Wissenschaft selbst langst verges-
sen und iiberwunden war?

Der Paradigmawechsel in der Physik hatte ja stattgefunden um 1900,
freilich nicht, wie Zéllner und Kollegen hofften, durch eine Erhirtung
des Spiritismus und seiner Hilfshypothesen. Wenn auch das unkonven-
tionelle Denken von Leuten wie Riemann und Mach, die von vitali-
stisch-lebensphilosophischen Vorstellungen zehrten, dabei eine Rolle
gespielt haben mag, so waren es wohl doch eher die sich hiufenden
kleinen Unstimmigkeiten im mechanistischen System, die letztlich seine
Aufsprengung erzwangen. Nach Kuhns Terminologie war die Zeit
zwischen 1870 und 1900 eine »paradigmatic period«*®, d.h. eine Peri-
ode, in der ein Paradigma unbezweifelt in Kraft war und schliefllich
seinen Zenit erreichte, das Paradigma der klassisch-mechanistischen
Physik. Die spiritistische Bewegung, die ebenfalls zu dieser Zeit in
Deutschland ihren Zenit erlebte, war ein Symptom fiir die Uberlebtheit
dieses Paradigmas zu einem Zeitpunkt, als noch keine Alternative in
Sicht war. Der Typus des spiritisierenden Naturwissenschaftlers jeden-
falls verschwindet weitgehend mit dem Aufkommen der modernen
Physik, die schlieBlich eine addquatere Sprache fand fiir »Fragen, die
mit sNichtmaterie« oder einer Materie zu tun haben, die unseren Sinnen
nicht zuginglich« ist. Das Movens fiir den Wandel, das sie zu sein
hofften, die Avantgarde, die den Karren des wissenschafilichen Fort-
schritts aus dem Sumpf des Positivismus zog, waren die Spiritisten
jedenfalls nicht.

Wenn Kandinsky ihnen dennoch in seinem »geistigen Dreieck« eben
diese historische Rolle zuweist, dann schreibt er damit nicht die Ge-
schichte der Physik, sondern seine eigene Geschichte. Es ist der kunst-
programmatische Diskurs der Moderne um 1910, der hier ankniipft,
und zwar weniger an den Spiritismus im besonderen — sowenig wie an
Theosophie oder Psychoanalyse — sondern vielmehr an deren gemeinsa-
me Vorstellung von einer Erfahrung, die sich nicht aus der Tradition,

% So Otto Blith (Anm.13), S. 70.

304 Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern direkt aus einem ganz Anderen speist. Dieses spezifische Modell
der In-Spiration erweist sich fiir die Programmatik der Avantgarde als
anschluBfihig und durchzieht ihre antikausale, antimimetische Rhetorik
nahezu flichendeckend. Es liegt ja in der Logik von Kandinskys Modell,
daB die Spitze der Ort sein muBl, an dem das Movens der ganzen
Pyramide sitzt. Hier kann von niemandem mehr gelernt werden; wer
sich hier befindet, muB} also direkt aus dem »Geistigen« schopfen.
Diesen Ort nimmt natiirlich die kiinstlerische Avantgarde ein, d.h.
Kandinsky selbst, seine Kollegen vom Blauen Reiter sowie verwandter
Bewegungen anderer Lander und Kiinste.

Die direkte Inspiration ist denn auch fester Bestandteil des kunstpro-
grammatischen Selbstverstandnisses dieser Avantgarde. »Eine Vision
will sich in letzter Knappheit im Bezirk verstiegener Vereinfachung
kundgeben: das ist Expressionismus«, erklart Theodor Daubler®, »das
mediale Niederschreiben, das heifit ungehemmtes Nachgeben gegen-
iiber noch nicht angepalBten seelischen Prozessen, also Technik der
Trance« ist fiir Carl Einstein der erste Schritt zum Kunstwerk®, »Form
ist die duBere Gestaltung der Gesichte als Ausdruck ihres inneren
Lebens«®®, schreibt Herwarth Walden, der Herausgeber des »Sturm,
und Kasimir Edschmid sagt von den Expressionisten: »Sie reflektieren
nicht. Sie erleben nicht in Kreisen, nicht durch Echos. Sie erleben
direkt.«*" Die Beispiele fiir diese Art von spiritistischem Vokabular in der
avantgardistischen Rhetorik lassen sich beliebig vermehren. Noch Klees
beriihmtes Diktum, »Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern
macht sichtbar«®, gehort hierher. Gemeint ist immer das Eine: Schép-
fen des Kunstwerks unmittelbar aus einer Primarwirklichkeit; heille sie
nun Geist, UnbewuBtes, Gott, Leben oder wie auch immer. Die empha-
tische Moderne mublte diese Ideologie der direkten Inspiration bemii-
hen, um so radikal mit den iiberkommenen Bild- und Textformen

> Theodor Diaubler, Expressionismus [1916]. In: T.D., Im Kampf um die moderne Kunst und
andere Schriften. Hg. von Friedhelm Kemp und Friedrich Pfafflin. Darmstadt 1988, S. 110.

%5 Carl Einstein, Die Kunst des 20. Jahrhunderts [1926]. Leipzig 1988, S. 302.

3 Herwarth Walden, Das Begriffliche in der Dichtung [1918]. Zit. nach Otto F. Best (Hg.),
Theorie des Expressionismus, 2.Aufl. Stuttgart 1982, 5. 149,

7 Kasimir Edschmid, Uber den dichterischen Expressionismus [1918]. Zit. nach Otto E.
Best (Hg.) (Anm. 56), S. 60.

% Paul Klee, Schipferische Konfession. In: PK., Im Zwischenreich. Aquarelle und
Zeichnungen. Koln 1983, S. 5.

Spiritismus und emphatische Modeme 305

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

brechen zu kénnen, wie sie es tat. Auf diese Weise konnte sie die
Autoritit einer Tradition, die durch den historistischen Relativismus
dubios und durch die historistische Datenfiille unertriglich geworden
war, durch die Autoritit eines primaren (und daher nicht weiter be-
stimmbaren) Wirklichen ersetzen, um ihre Experimente zu legitimieren.
»Das Neue« moderner Kunst »ist zunéchst einmal das Andere«®® — das gilt
nicht nur als sinnvolle Pramisse ihrer Interpretation, sondern bereits als
programmatische Vorgabe ihrer Entstehung, Publikation und Rezep-
tion. Die Moglichkeit, dieses ganz Andere zu denken, wurde offen-
sichtlich vorbereitet durch Diskurse wie Spiritismus, Psychophysik,
Lebensphilosophie und einen populiren Neukantianismus, Diskurse, die
heute vergessen oder doch obsolet scheinen und dementsprechend keine
Rolle mehr spielen bei der Interpretation einer modernen Kunst, die
ihrerseits noch wenig von ihrer urspriinglichen Radikalitit eingebiifit
hat. Diese Radikalitat ist eben zunichst eine der Form, der ihre
diskursive Herkunft nicht mehr ohne weiteres abzulesen ist.

Die emphatische Moderne gibt dem Positivistenstreit um die Grenze
zwischen sinnvoller und unsinniger Rede eine iiberraschende Wendung:
wer nach 1910 in Avantgardezirkeln rezipiert werden will, muff unver-
standlich sein — oder wenigstens dariiber reden, weshalb man unver-
stindlich sein miisse. Die Logik dieser Basisforderung an das neue
Kunstwerk wird an Kandinskys »geistigem Dreieck« unmittelbar deut-
lich:

wo >heute« die héichste Spitze war, ist »morgen« die nichste Abteilung, d.h.
was heute nur der obersten Spitze verstandlich ist, was dem ganzen tibrigen
Dreieck eine unverstindliche Faselei ist, wird morgen zum sinn- und gefiihlvollen
Inhalt des Lebens der zweiten Abteilung.®

Das spiritistische Modell der medialen Inspiration steht also im kunst-
programmatischen Diskurs der Moderne auf Seiten des Rezipienten fiir
die notwendige Unverstandlichkeit avantgardistischer Kunst; auf der
Produzentenseite bedeutet es das Eingestiandnis, da3 auch der Kiinstler
selbst, wie das Schreibmedium, den Sinn der von ihm generierten
Texturen nicht mehr kontrolliert. Genau solche unverstandlichen Textu-

 Christoph Bode, Asthetik der Ambiguitat. Zu Funktion und Bedeutung von Mehrdeu-
tigkeit in der Literatur der Moderne. Tiibingen 1988, S. 19.
% Kandinsky (Anm.3), 8. 29 (Hervorhebungen M.B.).

306 Moritz BaRler

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren, deren Sinn nicht mehr zentral von einem Subjekt oder einer
Bedeutung aus kontrolliert wird, sind aber charakteristisch fir die
Kunst, die wir modern nennen, d.h. fiir die Werke nach dem Paradig-
menwechsel in den Kiinsten um 1900.%' Erst mit ihm kénnen die
griinderzeitlichen Vorhinge als endgiiltig zerrissen, die historistischen
Lehnstiihle als endgiiltig verriickt gelten.

Die These lautet also, daB3 die Spiritisten des spiten 19. Jahrhunderts
die Idee einer direkten Empirie ins Spiel brachten, die nicht fir die
Naturwissenschaften, wohl aber fiir die kiinstlerische Avantgarde der
Moderne anschluBfihig war. Das Merkwiirdige ist nun, daB3 diese Idee
im kunstprogrammatischen Diskurs nach 1900 gerade dazu diente,
mimetische Techniken zu verabschieden und véllig freie Texturen zu
legitimieren, die nichts mehr tber die Welt, wie sie »wirklich« ist,
aussagen. Die Idee der direkten Empirie schligt also gerade dort, wo sie
aufgenommen wird, quasi in ihr Gegenteil um. — Angesichts dieser
Entwicklung muf3 die Vorstellung von Brechts »materialistischem« Gali-
lei (1939), neuer Wirklichkeiten konne man sich durch einen einfachen
Blick durch ein bereitstehendes Fernrohr versichern, denkbar naiv
erscheinen. Hier ist eine Idee direkter Empirie bis in unsere Tage
wirksam, die den ein oder anderen Paradigmawechsel schlicht verpaf3t
hat.

61 Vgl. dazu neuerdings: Moritz BaBler, Die Entdeckung der Textur. Unverstandlichkeit in
der Kurzprosa der emphatischen Moderne 1910-1916. Diss. Titbingen 1993.

Spiritismus und emphatische Moderne 307

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12. - Ope [



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ietps://dol.org/10.5771/9783968217093-287 - am 18.01.2026, 00:46:12.



https://doi.org/10.5771/9783968217093-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

