ALLGEMEINE RECHTSGRUNDSATZE IN DER
BUDDHISTISCHEN ORDENSVERFASSUNG (VINAYA)

Von HeLLmMuTH HECKER

Zu den iltesten Dokumenten der Menschheit, die das Zusammenleben einer Ge-
meinschaft in rechtlicher Form regeln, gehort die Verfassung des buddhistischen
Ordens, der sog. Vinaya. Die Vorschriften des Vinaya behandeln alle Gebiete, die
damals im Orden einer rechtlichen Regelung bedurften. Die Frage, wie sich die da-
maligen Vorschriften zu entsprechenden Rechtsformen unserer Sozialordnung ver-
halten, soll in der folgenden Untersuchung an einigen zentralen Komplexen gepriift
werden, nimlich an Strafausschliefungsgriinden, Mitgliedschaftsverhiltnissen und
Streitschlichtung. Dabei wird zu zeigen sein, in wie hohem Mafle die Regelungen
auf diesen drei Gebieten verniinftigen rechtspolitischen Erwigungen entsprechen
und Rechtsgrundsitze von allgemeiner Bedeutung widerspiegeln. Da der Vinaya
noch nicht ins Deutsche iibersetzt ist! und da indologische Arbeiten dazu nur
sparlich?, juristische dagegen iiberhaupt nicht vorliegen3, bedarf es zur Ver-
stindlichmachung einiger hinleitender Ausfiihrungen zum Hintergrund dessen,
was wir mit Vorbehalt ,,buddhistisches Kirchenrecht“4 nennen mégen.

1.1. Entstehung des Vinaya

Als der Buddha Gotama im 6. vorchristlichen Jahrhundert — {iiber die genaue Da-
tierung seiner Lebenszeit gehen westliche und ostliche Auffassungen auseinander —
begann, seine Lehre darzulegen, gab es zunichst noch keine Ordensverfassung.
Es galt als selbstverstindlich, dafl die in den Ménchsorden des Buddha Eintreten-
den gewisse Regeln einhielten, die sich einerseits aus der indischen asketischen Tra-
dition, andererseits aus dem Tugendteil der Lehre ergaben. Erst als der Orden gro-
fer wurde, waren zunehmende Regelungen erforderlich. Wihrend die ersten Mit-
glieder des Ordens aus innerer Berufung eintraten, fiihrten spiter oft duflerliche
Motive dazu. So heifit es in einem Text5:
»Wenn die Wesen sich verschlechtern, wenn die wahre Lehre schwindet,
dann gibt es mehr der Ordensregeln, aber weniger erlangen héchste Voll-
endung. Nicht eher gibt der Meister den Jiingern die Regeln an, bis da nicht
manche auf Trieben beruhende Dinge im Orden offenbar werden. Sobald nun

[

Vollstindige englische Ubersetzung von I. B. Horner, The Book of Discipline (Vinaya-pitaka), 6 Bde,
London 1938—1966. Auf deutsch liegt allein eine Teiliibersetzung einer Sanskritfassung (s. u.) vor:
Valentina Rosen, Der Vinayavibhanga zum Bhiksupratimoska der Sarvadiviadins. Sanskritfragmente
nebst einer Analyse der chinesischen Ubersetzung, Ost-Berlin 1959.

E. Frauwallner, The earliest Vinaya and the beginnings of Buddhist Literature, Rom 1956 (das Werk ist
auf deutsch geschrieben, wurde aber nur in englischer Ubersetzung verdffentlicht). Er meint, der
Vinaya enthalte keine allg. Prinzipien und sei ziemlich kiinstlich (S. 130), oder man sei damals gar un-
fihig zu solchen allg. Prinzipien gewesen (S. 143).

Sukumar Dutt, Buddhist monks and monasteries of India. Their history and their contribution to
Indian culture, London 1962.

Sukumar Dutt, Early Buddhist monachism, London, 1. Aufl. 1924, 2. Aufl. 1960.

H. Hirtel, Karmavacina: Formulare fiir den Gebrauch im buddhistischen Gemeindeleben, Ost-Berlin
1956.

In der Einleitung zu Rosen a. a. O., und den Fufinoten sind nur einige ganz spirliche juristische
Hinweise.

Im ,Staatslexikon®, 6. Aufl., Bd. 11, Freiburg 1970, hat Bechert unter dem Stichwort ,Staatskirchen und
Staatsreligionen® auch die buddhistischen Staaten behandelt (S. 307—314, mit Literaturangaben, S. 315 f.).
Mittlere Sammlung (Mijjhima-Nikiya) des Palikanons, Rede Nr. 65, siche auch Parijika I, 3.

N

(S B N )

89

" 24012026, 04:14:32,



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

da manche auf Trieben beruhende Dinge im Orden offenbar werden, gibt
der Meister den Jiingern die Regel an, um eben diese auf Trieben beruhenden
Dinge zuriickzuweisen. Nicht eher werden da manche auf Trieben beruhende
Dinge im Orden offenbar, bis nicht der Orden Grofle, hohe Spenden, hohen
Ruhm, viel Wissen, spite Jahre erreicht hat.“
So entstanden im Laufe der 45jihrigen Lehrtitigkeit des Buddha, wihrend er
kreuz und quer durch Nord-Indien wanderte, immer mehr Vorschriften innerhalb
des Ordens als eines ,besonderen Gewaltverhiltnisses®, fiir das der Buddha alleini-
ger Gesetzgeber war.
Als der Buddha starb und ein halbes Jahr spiter das erste Konzil des Ordens bei
Rajagaham (heute Rajgir), der Hauptstadt des Staates Magadha (heute Bihar), ab-
gehalten wurdeS, bestanden schon 227 numerierte Mdnchsregeln, zu denen noch
zahlreiche unnumerierte kamen. Nach der Uberlieferung war es der Ordensiltere
Upali, der den ganzen Vinaya aus dem Gedichtnis rezitierte und so fiir kiinftig
festschrieb. Dieser Upali erscheint in den Texten des Palikanons immer als Spezia-
list fiir Ordnung und Zucht der Ménche’. Er war ein Landsmann des Buddha
aus dem Sakyerstamme, der untersten Kaste entstammend®, und hatte beim er-
sten Konzil bereits 43 Ordensjahre hinter sich, d. h. er hatte die gesamte Entwick-
lung des Ordensrechts selber miterlebt. Nachdem er die Ordensregel (Vinaya)
vorgetragen hatte, rezitierte Ananda, ein Vetter des Buddha, die Lehre (Dhamma),
die in den Lehrreden (Sutta) bestand. So wird immer von dhamma-vinaya, Lehre
und Zucht, Theorie und Praxis gesprochen, wenn der Inhalt des Buddhismus ange-
geben werden soll. Der Begriff Vinaya bedeutet etwa ,Hinwegfiihrung®, und zwar
im Sinne der Hinwegfithrung schlechter Eigenschaften wund unheilsamer
Verhaltensweisen. Insofern ist Vinaya Zucht oder gar Erziehung, weil die Entwick-
lung eines guten Verhaltens nur méglich ist, wenn das Gegenteil iiberwunden wird.
Wihrend nun im Vinaya vorwiegend die zu lassenden Dinge behandelt sind, wer-
den in der Lehre auch die zu entwickelnden Eigenschaften aufgefiihrt, so daff beide
Teile sich erginzen.

1.2. Tradierung des Vinaya

Der Vinaya wurde seit jener Zeit, also seit 2500 Jahren, als Verfassung des buddhi-
stischen Ordens bewahrt. Die ilteste schriftliche Festlegung soll im Jahre 29 v. Chr.
auf Ceylon erfolgt sein, indem unter Konig Vattagimani-Abhaya auf Palmblit-
tern der gesamte Palikanon aufgezeichnet wurde?, der seitdem ,Dreikorb“ heifdt,
weil seine Teile drei Kérbe Palmblattmanuskripte fiillten. Zwischen Asoka und
dem ersten nachchristlichen Jahrhundert bildeten buddhistische Schulen, die sich
des Sanskrit bedienten, ebenfalls einen Kanon aus, der stets auch einen Vinaya um-
faflite. Diese Formen des Vinaya in Sanskrit sind im ganzen verlorengegangen, nur
wenige Bruchstiicke sind in Zentralasien (Turfan und Gilgit) gefunden worden. In
chinesischer Ubersetzung sind jedoch in der chinesischen Sammlung der buddhisti-
schen Texte nicht weniger als fiinf Sanskrit-Versionen verfiigbaro, nimlich die

6 Einzige Quelle dafiir: CV XI.

7 In der Angereihten Sammlung (Anguttara-Nikiya) Einerbuch, Rede 19 (Nr. 24 in der deutschen Uber-
setzung v. 1969) steht er an der Spitze der Kenner der Ordenszucht.

8 Vgl. CV VII, 1.

9 Dipavamsa 20, 20; Mahavamsa 33, 100.

10 Dariiber ausfiihrlich Frauwallner, a. a. O. sowie Dutt 1962, S. 78 mit Quellen der 5 Texte und S. 70
iiber die Sanskrit-Fragmente.

90

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgender Schulen: Sarvastivadin!!, Milasarvastivadin, Mahi$isaka, Miha-
sanghika, Dharmaguptaka. In den Formeln der numerierten Regeln stim-
men diese 5 Schulen inhaltlich nahezu mit dem Palitext iiberein. Nur die Reihen-
folge der Regeln und ihre Entstehungsgeschichte weicht ofter ab sowie die noch
zu behandelnden Zusitze. Einer dieser 5 Texte, nimlich der der Milasarvastivadin,
hat in tibetischer Version Eingang in den dortigen Kanon gefunden (Dulva)t2.
Auch auf die 300 Monchsgebote des chinesischen Taoismus wirkte der buddhisti-
sche Vinaya eins.

Von Ceylon im Siiden bis zu den Burjiten in Sibirien, von Ladakh im Himalaya
bis nach Japan ist der Vinaya bis heute die Grundlage der Ordensverfassung ge-
blieben. Er ist derjenige Teil der buddhistischen Tradition, in welchem die ver-
schiedenen Schulen des Buddhismus am meisten iibereinstimmen132. Unter den An-
passungen an Klima und soziale Verhiltnisse der anderen Linder ist am auffallend-
sten und gleichzeitig belanglosesten die Tatsache, daf} die Monche des siidlichen
oder Theravada-Buddhismus das gelbe Gewand (orange bis ocker) beibehielten,
wihrend die Tibeter ein rotes, die Zen-Mdnche Ostasiens eine schwarze Robe an-
legten.

In den Lindern des Theravada-Buddhismus wurden im Laufe der Jahrhunderte die
Vorschriften des Vinaya an die 6rtlichen und zeitlichen Verhiltnisse der Staaten,
in denen der Orden als eine autonome Korperschaft bestand, angepafit. In Cey-
lon!4 gab es z. B. drei Formen sog. Katikavatas (Ordensvorschriften): zuerst lo-
kale fiir bestimmte einzelne KlSster (etwa erweiterten Hausordnungen vergleich-
bar), dann von den singhalesischen Konigen vom 12.—18. Jahrhundert fiir den
Sangha der ganzen Insel erlassene, schliefllich unter britischer Herrschaft
Katikavatas der einzelnen Ordenszweige Ceylons. Die Ermichtigungsgrundlage
fiir solche Verinderungen 1ifit sich aus dem Kanon selber ableiten. Der Buddha ge-
stattete nimlich an seinem letzten Lebenstage, die ,kleinen und kleinsten® Regeln
aufzuheben!s. Da im Orden aber keine Einigung zu erzielen war, was darunter zu
verstehen sei, verzichtete man zunichst auf jede Anderung und nahm solche erst
nach vielen Jahrhunderten vor, auch dann aber nur in der Form von Zusatzregeln,
die teils ,Gesetzesdurchbrechungen® waren. Ob allerdings der Ausschlufl niederer
Kasten vom Orden und die Erweiterung von Ordensausschliefungsgriinden mit
dem urspriinglichen Vinaya vereinbar ist, darf fiiglich bezweifelt werden.

1.3. Gliederung des Vinaya

Der Vinaya des Palikanons — auf ihn als vollstindigste und besterhaltene From
des Vinaya!® wird im folgenden vorwiegend einzugehen sein — gliedert sich in
drei Teile oder in fiinf Biicher: Der erste Teil heiflt Khandaka. Er enthilt im Rah-

11 Dies ist der Vinaya, den Rosen a. a. O. behandelt: Dort S. 42—49 eine Konkordanz der Regeln der
6 Schulen.

12 Enthalten im Kandschur, Tokio-Ausgabe Bd. 41—45; Lhasa-Ausgabe Bd. 1—13, Peking-Ausgabe Bd. 1—16.

13a In China wurde von Pai- chang (749—814) fiir die Zen-Ménche eine Klosterregel erlassen, die dann mit
Anderungen in Japan iibernommen wurde.

13 Hackmann, Die 300 Mdnchsgebote des chin. Taoismus, Amsterdam 1931.

14 Nandasena Ratnapala, The Katikavatas, Laws of the Buddhist Order of Ceylon from the 12th century
to the 18th century (critically edited, translated and annotated), Miinchen 1971 (Miinchener Studien zur
Sprachwissenschaft, Beiheft N). Uber den Ausschluff niederer Kasten: S. 295; iiber Ordensausschlufi:
S. 221.

15 Langere Sammlung éngha Nikaya), 16 Rede, Teil VI; dazu dann CV XI,

16 Die Uberlegenheit dieses Vinaya iiber andere Rezensionen begriindet Dutt, S. 69, 74, 173, a. A. Frauwall-
ner, der aber keine Nachweise fiir eine bessere Rezension geben kann.

91

24,01.2026, 04:14:32. E—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men der allgemeinen Ordensgeschichte von der Erwachung des Buddha bis zum
zweiten Konzil von Vesali (100 Jahre nach dem Tod des Buddha) in zwei Bii-
chern die unnumerierten Regeln der Ordensverfassung. Das Grofle Buch
(Mahavagga = MYV) enthilt 10, das Kleine Buch (Cullavagga = CV) 12 Kapitel.
Diese 22 Kapitel lassen sich in drei Gruppen gliedern, wobei sie hier durchgezihlt
seien!?: 1. Die fiinf groflen Institutionen des Ordens: Ordination als Novizen oder
Monche (I), dazu gehorig Beschrinkungen wihrend der Probezeit (XII) oder bei
Suspension der Mitgliedschaftsrechte (XIII); zweitens die vierzehntigige Uposatha-
Versammlung (II), dazu Teilnahmebedingungen daran (XIX); drittens die dreimo-
natige Regenzeit-Klausur (III), mit der Pavarana-Versammlung an deren Ende (IV);
viertens Verwaltungsakte des Ordens hinsichtlich allgemeiner Erfordernisse (IX)
sowie besonderer Arten (XI); fiinftens Streitschlichtungsverfahren (XIV), dabei
Regeln fiir die beiden gravierendsten Streitfille der Ordensgeschichte, nimlich
die von Kosambi (X) und die Devadattos (XVII).

2. Die drei Lebensnotwendigkeiten: erstens Ernihrung, mit Almosengang und Vor-
schriften fiir Krankheit (VI); zweitens Wohnung und Grundbesitz des Ordens
(XVI); drittens Besitz von Mobilien wie Kleidung, Stoff und Schale (VII), dabei
Institutionen der Robenverteilung am Ende der Regenzeit, sog. Kathina (VIII) und
Vorschriften fiir Schuhe und Leder (V).

3. Verschiedenes: Regeln iiber allgemeines Gehaben nach auflen (XVIII), Regeln
iiber diverse Kleinigkeiten (XV), spezielle Regeln fiir Nonnen (XX), Berichte iiber
die beiden ersten Konzile (XXI, XXII).

In diesem ersten Teil liegt der Schwerpunkt in dem, was wir Organisationsrecht
einer religiosen Korporation nennen kénnten. Es werden jeweils die Anlisse er-
zihlt, die dazu fiihrten, daff der Buddha irgendwann eine Erlaubnis oder ein Ver-
bot aussprach. Durch die Erzihlungen der Entstehungsgeschichte der jeweiligen
Norm wird die trockene Materie recht aufgelockert.

Der zweite Teil heifit Sutta-vibhanga, sein Inhalt wird auch Patimokkha!8 ge-
nannt. Im Unterschied zu den unnumerierten Regeln der Khandakas sind die des
Patimokkha numeriert. Es handelt sich hierbei um das Strafgesetzbuch des
Ordens. Darin sind als erstes Buch 227 Regeln fiir die Monche enthalten. Ein
zweites Buch umfafit den entsprechenden Patimokkha fiir den etwas spiter ge-
griindeten Nonnen-Orden, der in den Theravada-Lindern seit 456 n. Chr. aus-
gestorben ist. Dieser ,Bhikkuni-Patimokkha“ enthilt 130 zusitzliche Regeln fiir
die Nonnen, die aber meist ganz allgemein-menschliche Tatbestinde regeln.

Der dritte und letzte Teil heifit Parivara. Er ist nicht viel mehr als ein Inhalts-
verzeichnis und Repetitorium zum Ganzen und diirfte spiterer Herkunft sein.
Entsprechend der Scholastik der Theorie (Abhidhamma) kann der Parivara als
Scholastik der Praxis (Abhivinaya) bezeichnet werden?®.

17 Hier folge ich Frauwallner; weiter unten wird wieder nach MV und CV getrennt zitiert.

18 Auf deutsch liegen vom Pali-Patimokkha nur die drei ersten Gruppen v. Regeln vor: Seidenstiicker,
Ztschr. f. Buddhismus 1924/5 (Bd. 6), S. 64—77. Auf englisch, aufler der allg. Ubersetzung v. Miss
Horner, Nyanamoli, Patimokkha, 227 fundamental rules of the Bhikkhu, Bangkok, 1966; vergl. auch
W. Pachow, A comparative stuciy of the Pratimoksa, Santiniketan 1955. Die Regeln des Patimokkha
aus dem tibet. Dulva wurden 1915 ins Englische iibersetzt. Eine Gegeniiberstellung der Ubersetzungen
zum Pili-Vinaya siehe bei Getsul Lobsang Jivaka, A comparative analysis of Tibetan and Pali-
Pratimoksas, in der Londoner Zeitschrift ,,The Middle Way“ 1961/2, S. 168 f.

Im folgenden werden die jeweiligen Regeln des Patimokkha der Nonnen durch ein vorangestelltes N
(Nonnen) gekennzeichnet.
19 Vergl. dazu Miss Horner, Part VI, Einl. S. XXXV.

92

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4. Die acht Gruppen von Taten

Der mittlere Teil, der Patimokkha, ist dhnlich wie unsere Strafgesetzbiicher, nach
der Schwere der Taten geordnet. Es sind darin 8 Gruppen aufgefiihrt, die in allen
Textiiberlieferungen in dieser Reihenfolge der Gruppen vorkommen20. Diese
8 Gruppen, die jeweils fiir Monche und Nonnen vorkommen, lauten wie folgt:

1. Parajika (Pj): Ausschlufitaten. Dies sind die schwerwiegendsten Delikte, die
»Kapitalverbrechen“ (4 der Monche, 8 der Nonnen). Dabei wird, als einziger Fall,
das Strafmaf} im Gesetz selber erwihnt. Ein Verstof fiihrt hier nimlich zu lebens-
linglichem Ordensausschlufl. Dies ist jedoch keine Exkommunikation, da der Ti-
ter nicht aus der ,Gemeinschaft der Gliubigen®, sondern nur aus der Ordensge-
meinschaft ausgeschlossen wird. Diese Strenge wird dadurch relativiert, daf} der
Betreffende nach dem Tode in einem spiteren Leben wieder Ordensmitglied wer-
den kann, weil die Uberzeugung von der Fortdauer der Existenz damals selbstver-
stindlicher Bestandteil der Religion war. Die vier Delikte der Monche sind: Ge-
schlechtsverkehr, Diebstahl, Menschenmord, Anmaflen iibernatiirlicher Fihigkei-
ten. Von den drei christlichen Ordensgeliibden (Armut, Keuschheit, Gehorsam)
sind hier nur die beiden ersten beriihrt. Bemerkenswert ist folgendes: Im Orden ist
das erste Tugendgebot das Abstehen von Geschlechtsverkehr, wihrend das erste
Tugendgebot der buddhistischen Laien das Abstehen von Toten ist. Und in der
Entwicklung der menschlichen Gesellschaft war nach buddhistischer Tradition der
Diebstahl das zeitlich erste Vergehen im heutigen Sinn21.

2. Sanghadisesa (SA): das sind Taten, die zur zeitweisen Suspendierung der Rechte
als Ordensangehériger fithren, entsprechend einer zeitweiligen Aberkennung der
biirgerlichen Ehrenrechte. Die 13 Verfehlungen dieser Gruppe (bei Nonnen 10)
machen eine Gemeindeverhandlung notwendig. Wer sein Vergehen sofort gestand,
wurde 6 (Nonnen 14) Tage suspendiert; bei Verheimlichung kamen zusitzlich
die Tage des Verschweigens hinzu. Der Titer hatte wihrend dieser Zeit nur noch
Pflichten, aber keine Rechte. Bei den vier letzten Taten war auflerdem dreimalige
vorherige Abmahnung vor der Verurteilung notwendig. Das nihere Verfahren bis
zur endgiiltigen Rehabilitation ist in CV II—III geregelt. Die in Pj und SA genann-
ten Taten werden zusammenfassend als schwerste Verstofle (dutthulla) bezeichnet.

3. Aniyata (Ani): Hier sind nur 2 Tatbestinde des Umgangs mit Frauen aufgefiihrt,
bei denen eine blofle Beweisvermutung aufgestellt wird, ob es'sich um Pj, SA oder
nur P handelt.

4, Nissaggiya (Ni): Diese und die beiden folgenden Gruppen betreffen Taten, die
nur zur Beichte verpflichten, ohne dafl eine weitere Strafe verhingt wird. Das
Besondere der 30 (bei Nonnen 12) Taten der Gruppe Ni besteht darin, dafl aufler
dem Bekenntnis (Beichte) als Nebenfolge eine Riickgabe des Gegenstandes, auf den
sich die Tat bezog, erforderlich ist, und zwar an die Ordensgemeinschaft. Hier geht
es also um Besitz, der fiir einen Mdnch zu kostbar oder zuviel ist oder der durch
verbotene Handlungen erlangt worden war. Der Besitz mufl dann abgeliefert wer-
den, d. h., er wird beschlagnahmt und eingezogen. Er kann allerdings dem Titer
nach der Beichte auch zuriickgegeben werden, ausgenommen, wenn es sich um Geld
handelt (Ni 18)22. Sachlich geht es bei den 30 Taten vor allem um Kleidung, Stoff,

20 Vergl. niher Frauwallner a. a. O. und Rosen, a. a. O., S. 42 ff.
21 Lingere Sammlung 26. Rede.
22 Vergl. Horner, Vinaya Part II, Einl. S. XII.

93

24,01.2026, 04:14:32. E—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matten, Schalen. Besondere Bedeutung hat Ni 23, wonach Arznei- und Heilmittel
nicht linger als eine Woche aufbewahrt werden diirfen. Im Dulva sind hiervon 4
Regeln leicht verindert und eine durch einen ganz anderen Tatbestand ersetzt23.

5. Pacittiya (P): Diese grofite aller acht Gruppen (92 Regeln fiir Mdnche, 96 fiir
Nonnen) erfordert eine einfache Beichte. Inhaltlich sind hier alle Arten von
Rechtsgiitern betroffen. Eine nihere Behandlung wiirde den Rahmen der vorlie-
genden Arbeit sprengen. Im Dulva sind 16 Regeln verindert2s.

6. Patidesaniya (Pd): Hier wird bei 4 (8 bei Nonnen) Taten eine qualifizierte Beich-
te gefordert, ein Reuebekenntnis, das stets vor versammelter Gemeinde abzuge-
ben ist, wihrend sonst auch vor einer Einzelperson gebeichtet werden kann. Bei
allen vier Vergehen geht es hier um Essen.

7. Sekhiya (Se): Dies sind bloff Ordnungswidrigkeiten, Disziplinarverstofle, Ver-
letzungen des Anstands, ,mere breaches of etiquette“?4. Die 75 Regeln dieser Art
(im Dulva sind es 105, bei den Sarvastivadin sogar 113) gelten als ein Gebiet, das
sozusagen im Vorfeld des Strafrechts steht und bei dem nur eine Verletzung der as-
ketischen Konvention vorliegt. Daher ist hier keine Beichte nétig, iiberhaupt wird
keine duflere Sanktion, nicht einmal Abmahnung, gefordert. Der Titer soll sich
diese Regel lediglich selber im Gewissen vorhalten, wenn vierzehntigig die 227 Re-
geln rezitiert werden, um an ihre Einhaltung zu erinnern. Ein Gleiches gilt iibrigens
auch von den unnumerierten Regeln, den Khandakas, sofern diese als du-kata (leich-
tes Vergehen) qualifiziert sind.

8. Adhikarana (Ak): Die letzten 7 Regeln betreffen weder Strafrecht noch An-
standsregeln, sondern befassen sich mit Prozeflirecht: sie enthalten Verfahrens-
vorschriften zur Streiterledigung in der Gemeinde. Im letzten Teil dieser Arbeit
wird niher darauf einzugehen sein.

1.5. Ordnung der Tatbestinde des Patimokkha

Innerhalb der acht Gruppen — besonders bei den umfangreicheren — findet sich
nun nicht, wie wir es von unserem Strafgesetzbuch gewohnt sind?5, eine sachliche
Ordnung nach Rechtsgiitern, sondern die Regeln sind der Niederschlag eines all-
mihlich historisch gewachsenen Fallrechts (case law). Es hat den Anschein, daf} die
einzige Ordnung eine chronologische war?6. Jede neu erlassene Regel einer Gruppe
wurde an die bisher genannten angehingt, und so wurde der Patimokkha bis zum
Tode des Buddha allmihlich auf die oben genannte Zahl erweitert. Diese rein
chronologische Ordnung macht das Ganze naturgemifl weniger iibersichtlich. Die
Abweichungen der anderen Schulen hinsichtlich der Reihenfolge sind wahrschein-
lich spitere Versuche zu einer sachlicheren Ordnung, die allerdings bei ihnen noch
weniger gegliickt ist?7.

Wenn die Redaktoren der Pili-Uberlieferung keine Anderung der Reihenfolge
zugunsten einer sachlicheren Ordnung vorgenommen haben, so liegt das wohl an
der Scheu, eine Tradition zu indern. Aber es diirfte noch ein weiterer Grund hinzu-

23 Vergl. Jivaka a. a. O.

24 Dutt, 1962, S. 69,

25 Dutt a. 2. O. weist auch auf die Ordensregel des hl. Benedikt hin.

26 Horner, Part 1, Einl XV meint zwar auch, daf} die Regeln allmihlich nach Bedarf erlassen wurden,
bezweifelt aber eine chronologxsche Relhenfolge Fiir die vier Pj-Taten wird in CV XI aber ausdriicklich
eine chronologische Reihenfolge angegeben.

27 Besonders chaotisch der Vinaya des Mahasanghikas.

94

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen. Die 227 Regeln wurden alle 14 Tage von den Mdnchen gemeinsam rezi-
tiert, um sie immer wieder im Gedichtnis aufzufrischen. Wenn nun dabei z. B.
alle Regeln iiber den Besitz nacheinander vorgetragen wiirden, so wiirde das die
Aufmerksamkeit sehr ermiiden, und man wiirde kaum auf die kleinen Unter-
schiede achten. Wenn dagegen beispielsweise 40 Regeln iiber den Besitz bunt ver-
mischt auf die 8 Gruppen und innerhalb ihrer verteilt sind, dann wird dadurch
eine groflere Aufmerksamkeit erzwungen. Der Monch, der den Vortrag der Regeln
anhort, soll ja bei jeder sein Gewissen erforschen, ob er in den letzten 14 Tagen
dagegen verstoflen hat. Die systemlose Reihenfolge zwingt ihn nun dazu, stets
hellwach zu sein, weil der Geist eine chaotische Reihenfolge schwer behalten kann
und daher projizierende Abwehrmafinahmen des Unbewufiten schwerer moglich
sind. Was fiir den an systematische Ordnung gewohnten Juristen ein Mangel ist,
das kann also psychologisch ein Vorteil sein.

Der gesamte Inhalt der 227 numerierten und der zahllosen unnumerierten Regeln
ist letztlich nichts anderes als eine weitgespannte Aufficherung der 8 buddhisti-
schen Grundtugenden, die als solche in den Lehrreden behandelt sind28. Sie be-
treffen vier grofle Gebiete des Redens (Verstofle gegen: Wahrheit, Eintracht, Hof-
lichkeit und Nutzen; d. h. Liige, Hintertragen, Beleidigen, Schwatzen) und vier
grofle Gebiete des Handelns (Verstéfle gegen: Leben, Eigentum, geschlechtliche
Reinheit und Lebensfithrung im ganzen; d. h. Toten, Stehlen, Ausschweifen, fal-
scher Wandel). Diese 8 Grundtugenden gelten grundsitzlich auch fiir den Laien.
Im Vinaya werden sie nur spezialisiert fiir die Ordenssituation, wobei das Schwer-
gewicht beim rechten Wandel liegt??, weil sich darin der Mdnch am meisten vom
Laien unterscheidet. Im iibrigen enthalten die Regeln des Vinaya vieles, was fiir
das Zusammenleben der Menschen iiberhaupt von Bedeutung ist, ganz unabhingig
von der Ordenssituation.

1.6. Aufbau der einzelnen Regel

Die Uberlieferung der 227 Regeln folgt einem einheitlichen System, das grundsitz-
lich folgende Stufen aufweist:

1. Am Anfang steht die Vorgeschichte, d. h. der casus legis. Da wird berichtet, wie
ein Ordensangehoriger dazu kam, eine bestimmte Tat zu begehen. Diese Vorge-
schichten sind oft sehr ausfiihrlich und liefern ein lebendiges Bild der damaligen
kulturellen Situation. Die spiteren Schulen weichen in den Vorgeschichten vom
Pilitext und untereinander manchmal ab.

2. Auf die begangene Tat folgte die Reaktion der offentlichen Meinung, indem
Ordensangehorige oder buddhistische Laien oder auch Anhinger anderer Weltan-
schauungen an der Tat Anstofl nahmen, weil sie nach ihrem Rechtsempfinden dem
hoheren religiosen Leben widersprach. Das offentliche Gewissen als Kontrollin-
stanz auf naturrechtlicher3® Basis erscheint also als sehr wach. Nur in ganz weni-
gen Fillen griff der Buddha von sich aus eine Tat auf.

3. Der Protest der offentlichen Meinung wird dann dem Buddha als dem Gesetz-
geber des Ordens, der ,obersten Kircheninstanz®, berichtet mit dem Ansinnen,

28 Dazu niher, Hecker, Die Ethik des Buddha, 2. Aufl., Hamburg 1976.
29 Mindestens 102 der 227 Regeln lassen sich zum rechten Wandel z#hlen.
30 Vergl. Hecker, Der Beitrag des Buddhismus zur Frage des Naturrechts, in: VRU 1970, S. 349—355.

95

24,01.2026, 04:14:32.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Verhalten abzustellen. Das ihnelt eher einer Petition als einer Gesetzesmotion,
weil kein formulierter Antrag vorkommt.

4. Der Buddha lidt daraufhin die jeweilige regionale Gemeinde der Ordensange-
horigen zu einer Versammlung ein, vor der der Titer befragt wird. In allen berich-
teten Fillen gesteht der Titer sofort. Nach dem Gestindnis tadelt der Buddha den
Titer. Er wirft ihm vor, dafl er durch jene Tat in mehrfacher Weise gegen den
allgemeinen Geist der Gemeinschaft verstoflen habe, d. h. gegen das Naturrechts?.
Er sagt ihm, dal seine Tat verstofle gegen: die materielle Bediirfnislosigkeit (,,leicht
zu unterhalten und zu versorgen®), soziale Anspruchslosigkeit (Bescheidenheit),
seelische Gentligsamkeit (Ledigung, Zucht), zuversichtliche Zufriedenheit, Abschich-
ten von Eigensucht und Einsatz von Tatkraft31,

5. Dann erst erlifit er das Gesetz, indem er fiir kiinftig eine neue, fiir alle Ordens-
mitglieder verbindliche Regel festlegt. Dabei gibt er 5 Paare allgemeiner Griinde
an, warum er wieder eine Regel erlasse: fiir die Wohlfahrt der Gemeinschaft und
fiir ihr Wohlbefinden; fiir die Zuriickweisung zweifelhafter Subjekte und das
Wohl der gutgesinnten Monche; fiir die Abwehr gegenwirtiger Triebe und auch
kiinftiger; fiir die Zuversicht Nichtzuversichtlicher und das Wachstum der Zuver-
sichtlichen; fiir die Fortdauer des guten Gesetzes und zum Schutze der Ordens-
zucht.

6. In manchen Fillen, vor allem bei den schweren Vergehen, folgt nun eine
Geschichte der Gesetzesinderungen. Es wird berichtet, aus welchen Anlissen eine
Verschirfung oder eine Abmilderung der Regel zweckmiflig erschien. In einem
Extremfall, in P 32 (Essen zu mehreren), wurde die Regel nicht weniger als sie-
benmal geindert. Gelegentlich nehmen die Mdnche eine Abinderung vorweg, in-
dem sie darauf vertrauen, der Buddha werde in diesem Fall schon eine verniinftige
Einschrinkung vornehmen (Ni 6: Roben erbitten).

7. Aus offenbar spiterer Zeit folgt nun ein Kommentar, der die einzelnen Begriffe
der Norm definiert und Erliuterungen zum Verstindnis der Tragweite gibt.
Manchmal werden auch die Begriffe der Definition noch wieder definiert (Sub-
kommentar). Auch generelle Strafausschliefungsgriinde werden aufgefiihrt, die un-
ten niher zu erdrtern sind.

8. Den Schluff bildet in vielen Fillen, besonders bei den ersten Gruppen, eine
Fallsammlung (Kasuistik). Da wird berichtet, wie Monche etwas erleben und nun
zweifeln, ob ein Regelverstofl vorliegt. Sie befragen deswegen den Buddha (oder,
seltener, einen kompetenten Ordensbruder wie insb. Upali), und dann wird ent-
schieden, ob das Vergehen vorliegt oder ein anderes oder gar keins.

2. Strafausschlieffungsgriinde

An vier Stellen finden sich im Vinaya Strafausschliefungsgriinde:

1. Selten werden sie im Text der Regel des Patimokkha selber schon mitgenannt.

2. Alle Regeln des Patimokkha der Ménche und der Nonnen, die Verstéfle be-
handeln (also ausgenommen nur die Prozefiregeln Ani und Ak), enthalten am
Ende des Kommentars eine Aufzihlung, wann kein Vergehen (an-apatti) vorliegt.
Dabei stehen Mingel im objektiven und subjektiven Tatbestand, Rechtfertigungs-

31 Pj 1, 5; andere Ubersetzung der 5 Paare: Rosen, S. 14 oder Anguttara-Nikiya II/70 und X/31.

96

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Entschuldigungsgriinde und besondere persdnliche Strafausschliefungsgriinde
ungesondert nebeneinander. Diese Aufzihlung des Kommentars hat mehr soziolo-
gischen als formaljuristischen Charakter, indem Hinweise gegeben werden sollten,
wann kein Vergehen vorliegt, aus welchem Grunde auch immer. Daff z. B. bei
»Mangel im Tatbestand“ keine Strafbarkeit gegeben ist, scheint eine Selbstverstind-
lichkeit, diirfte aber zur Schulung der Subsumtionsfihigkeit oft hervorgehoben
werden. Es handelt sich dann um eine Art Anweisung zu genauer Beachtung der
Begriffe. Wenn z. B. ,Nonne“ gesagt wird, dann hebt die Anapatti-Klausel her-
vor, daff darunter keine Novizin zu verstehen sei. Wenn ,fremde Sache“ gesagt
wird, dann wird betont, daff keine herrenlose gemeint sei usw. Auflerdem lifit
sich sagen, dafl die Erwihnung solcher Begriffe ein spezielles Analogie-Verbot be-
inhaltet, da nach der Generalklausel in MV VI, 40 analoge Anwendungen im
Vinaya nicht grundsitzlich verboten sind.

3. Bei den zur Entscheidung gelangten Fillen der Kasuistik des Patimokkha wer-
den StrafausschliefSungsgriinde genannt, die den Fall dann zu einem Nichtvergehen
oder einem anderen Vergehen machen.

4. In den Khandakas werden bei der Schilderung von Fillen, die zur Strafbarkeit
wegen eines leichten Vergehens (dukata) fiihren, die Strafausschliefungsgriinde in
der Schilderung mit erwihnt.

Im folgenden wird mit den beiden Griinden begonnen, die bei simtlichen Anapat-
ti-Klauseln, und zwar als erste, vorkommen. Andere Strafausschliefungsgriinde
folgen dann.

2.1. Nullum crimen sine lege

Bei allen 218 Monchsregeln findet sich die Anapatti-Klausel, dafl fiir den Ersttiter
kein Verstof§ vorliege. Damit ist schon damals der Rechtsgrundsatz nullum crimen
sine lege, nulla poena sine lege (kein Verbrechen und keine Strafe ohne Gesetz)
ausdriicklich eingefiihrt worden. Der Grund, dafl der Titer abgeschreckt worden
wire, hitte er die Strafbarkeit und die Strafe gekannt, trifft besonders bei den
4 Taten der Pj-Gruppe zu, denn die Ersttaten waren dort so gelagert, dafl es Grenz-
fille waren, bei denen das Bewufltsein der Rechtswidrigkeit auf Grund einer allge-
meinen Gewissensstimme nicht so deutlich zu sein pflegt. Wire es den Titern hier
vor Augen gewesen, dafl ihre Tat zum Ordensausschluff fithren wiirde, dann hitten
sie sie sicher unterlassen. Der spezial- und generalpriventive Charakter des obigen
Rechtsgrundsatzes erfihrt hier in der Rechtsgeschichte eine seiner friihesten
Bestitigungen32,

Auffillig ist, dafl dieser Rechtsgrundsatz im Vinaya der Sarvastivadin fehlt3s.
Das konnte ein Indiz fiir die sehr viel spitere Abfassung dieses Vinaya sein, als die
Jahrhunderte zuriickliegende Ersttat keine Erwihnung mehr zu verdienen schien
und bei den Redaktoren jener Sekte ein Gefiihl fiir den Wert und Sinn jenes Rechts-
grundsatzes nicht mehr vorhanden war.

32 Horner, Part I, S. XV.
33 Siehe Rosen, S. 19.

97

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Unzurechnungsfihigkeit

Ebenfalls bei allen materiall-rechtlichen Tatbestinden der Regeln fiir Monche und
Nonnen findet sich der Grundsatz, dafl Geisteskrankheit (ummado) die Schuld
ausschlieffit. Die englische Ubersetzung gibt dies meist richtig mit ,mad* wieder,
nur bei drei Regeln steht statt dessen ,,out of his mind“ (Pj III, SA VI, IX), obwohl
im Pali auch hier ummado steht. In je einem Fall bei Ménchen (Ni 19) und Non-
nen (NP 18) sind Ersttat und Geisteskrankheit die einzigen Griinde fiir ,an-
apatti®.

Nicht so einfach zu verstehen ist dagegen ein weiterer Strafausschliefungsgrund,
der, wo er vorkommt, stets nach der Geisteskrankheit aufgefiihrt wird. Er kommt
aber nur in folgenden Tatbestinden vor: bei drei der vier Pj-Vergehen, nimlich
aufler bei Totung; bei 4 der 13 SA-Tatbestinde (2 Keuschheitsfille, 2 Ordensspal-
tungen) sowie bei der letzten Se-Regel (Se 75); ferner bei zwei Pj-Vergehen der
Nonnen (NPj I, IV). Der Begriff lautet im Pali khitta-citta (etwa ,umgeworfene
Psyche®) und wird im Englischen mit ,unhinged“ (Pj I, SA I—II, Se 75), ,his mind
is unhinged* (Pj II, NPj I u. IV), ,out of his mind“ (SA X—XI), ,unbalanced“
(Pj IV) iibersetzt. Die schwankende Ubersetzung lifit vermuten, daf} die Sache
unklar war, zumal ,out of mind“ auch fiir die Geisteskrankheit als Ubersetzung
benutzt wurde. Die Tatsache, daf} dieser Strafausschliefungsgrund nur bei acht
Regeln der Monche und zwei der Nonnen vorkommt, 1ifft darauf schlieflen, dafl es
sich um ein Phinomen handelt, das nicht wie die Geisteskrankheit stets den Willen
ausschlieffit. Es konnte sich um voriibergehende Gemiitsverwirrung, Bewuf3tseins-
trilbbung, wie durch Bestiirzung, Furcht oder Schrecken, und deshalb verminderte
Zurechnungsfihigkeit handeln, wenngleich offen bleibt, warum das nicht bei allen
Delikten die Schuld ausschlieffen sollte. Bei uns wiirde dadurch iiberhaupt nur der
Notwehrexzef§ straffrei, nicht aber andere Delikte. An anderen Stellen (MV II, 22;
IX, 4; CV III, 27; Pj I, 8) machen Geisteskrankheit und diese Gemiitsverwirrung
auch zivilprozeflrechtliche Akte unwirksam.

In allen 14 genannten Fillen (8 der Monche, 2 der Nonnen, 4 an anderen Stellen)
steht nach jener ,Gemiitsverwirrung® noch ein Begriff vedan’atta, der mit
»Leidensdruck® wiedergegeben werden konnte (engl. ,afflicted by pain“ oder
»afflicted with pain®). Wenn nicht in CV III, 27 Geisteskrankheit und Gemiitsver-
wirrung ausdriicklich gesondert von diesem ,Leidensdruck® abgehoben und alle
drei als getrennte Phinomene behandelt wiirden, wire man versucht zu sagen, dafl
der Leidensdruck nur eine nihere Bestimmung der Gemiitsverwirrung wire, eben
driickendes Leiden. So bleibt offen, was die genaue, juristisch relevante Bedeutung
ist. Nicht gemeint sein kann etwa Ausschliefung der Zurechnungsfihigkeit durch
Folterdruck, denn das miiflte fiir alle Delikte gleichermaflen gelten und pafit auch
nicht fiir zivilrechtliche Akte. Niher liegt es, daran zu denken, dafl einer aus
Schmerz ,von Sinnen® ist. Vielleicht liflt sich eine Abgrenzung der drei Griinde
fiir Unzurechnungsfihigkeit so treffen, dafl sie sich auf die Dreiheit von Geist,
Seele, Korper beziehen: Geisteskrankheit schlieffit stets die Zurechnungsfihigkeit
aus; Gemiitsverwirrung (Seele) und Leidensdruck (Korper) als mehr momentane
Beeintrichtigungen werden nur bei gewissen Delikten als Griinde fiir den Aus-
schlufl der Zurechnungsfihigkeit anerkannt.

98

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Mingel des subjektiven Tatbestandes

Als Grundprinzip kann hervorgehoben werden, daff der Patimokkha vorwiegend
Gesinnungsstrafrecht ist. Bestraft wird der bose Wille, entscheidend ist also die
subjektive Komponente, das Motiv. So taucht immer wieder die Frage des Buddha
an einen Beschuldigten auf, wie sein seelischer Haushalt bei der Tat gewesen sei,
gekleidet in die kurze Formel: ,Wie war dein Herz (Kim citta)?“ Einem allgemein
anerkannten Rechtsgrundsatz entspricht es dabei, dafl ein Handeln unter vis
compulsiva und ohne jegliche Zustimmung (a-sadiyati) die Schuld ausschliefit. Bei
den Strafausschliefungsgriinden wird dies nur selten genannt (Pj I, SA II, NPj I u.
IV), in allen vier Fillen bei Zwang zur Unkeuschheit.

Mangelnder Tatwille im allgemeinen (CV IV, 14) wird mit drei speziellen Begriffen
umschrieben: ohne Absicht, ohne darauf zu achten, ohne es zu kennen (a-saficicca,
a-sati, a-janata), und zwar bei folgenden Vergehen als Strafausschliefungsgrund:
SA II, P 10—11, 20, 61, Se 1—75, NPj I u. IV. Manchmal werden auch nur die
beiden letzten Begriffe genannt (Pj III, NP 96), manchmal auch nur der letzte
(Pj 1), der gelegentlich auch schon als Tatbestandsmerkmal selber aufgefiihrt wird
(P 62—64, 66). Diese drei Begriffe bedeuten: Fehlende Absicht ist mangelnder
Vorsatz, woriiber im nichsten Absatz Niheres zu sagen ist. Fehlendes Achten ist
Fahrlissigkeit, Unachtsamkeit, Versehen. Fiir mangelnde Kenntnis gibt Pj III,
Fall 6 folgendes Beispiel: jemand empfing vergiftete Speise und lief} andere davon
kosten, die daran starben. Auf die Frage, was er sich bei dem Abgeben gedacht
habe, erwiderte er, er habe von der Vergiftung nichts gewuflt. Ein anderer Titer
vermutete, dafl das Essen vergiftet sei und wollte es durch Probieren anderer
testen: er hatte dann zwar nicht den Tdtungsvorsatz (keine Absicht), war aber

vom dolus eventualis nicht freizusprechen. — Besonders bei den Vorschriften, die
lediglich gutes Benehmen betrafen (Se), sind diese Schuldausschliefungsgriinde
naheliegend.

Mangelnder Unrechtsvorsatz im speziellen wird als besonderer Strafausschlieffungs-
grund genannt:

Wer eine Sache wegnimmt, um sie zu verwahren oder bloff zeitweilig zu benutzen
(furtum usus), hat keinen Diebstahlsvorsatz (Pj II).

Fahrlissigkeit oder véllig unvorhersehbare Folgen schlieflen den Tétungsvorsatz aus
(Pj 111, P 61).

Wer nicht bewuflt auf iibernatiirliche Fihigkeiten, die er nicht besitzt, anspielen
wollte, besafl keinen Tiuschungsvorsatz (Pj IV). Auch wer nur im Scherz etwas
Unwahres sagte, log nicht (P 1). Und wer etwas weitererzihlte, ohne sich liebkind
machen zu wollen oder ohne Entzweiungsabsicht, verstief nicht gegen das Verbot
des Hintertragens (P 3). Dagegen liegt im Verstecken von Sachen auch bei bloflem
Scherz ein Vergehen vor, wie der Tatbestand ausdriicklich hervorhebt (P 60).
In P 17 ist strafbar, wer aus Arger jemand hinausweist, dagegen straffrei, wenn
man ohne Arger Streitmacher hinausweist (entsprechend P 74—75). Wenn anziig-
liche Worte oder Scheltworte lediglich zu Lehrzwecken erwihnt werden, schliefit
das einen Unrechtsvorsatz aus (SA III, P 2). Ebenso ist es kein Hintertragen tiber
Vergehen anderer, wenn man nur von einem Beispiel und nicht von einem tatsich-
lichen Vergehen von jemand spricht (P 9). Einmal heifit es auch, daf}, wer keine
Verwirrungsabsicht (mohetu-kama) hatte, von einem entsprechenden Vergehen
frei sei (P 73).

99

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als besonderer Entschuldigungsgrund wird gelegentlich ein Handeln aus Mitleid
angefiithrt: Ein Monch befreite ein Schwein, ein Reh, einen Fisch aus Fallen und
entzog sie so dem Fallensteller. Weil bei ihm Barmherzigkeit vorlag, wurde kein
Diebstahl angenommen (Pj II, Fall 27). Dagegen ist Mitleid kein Befreiungsgrund
bei Totungen: Aus Mitleid mit einem Schwerkranken pries ein Monch derart die
Befreiung durch den Tod, daf} der andere starb — der Ménch wurde wegen Totung
aus dem Orden ausgeschlossen (Pj III, Fall 1). Oder beim Hinrichtungsplatz sagt ein
vorbeigehender Ménch dem Scharfrichter, er mochte den Delinquenten nicht lange
quilen, sondern mit einem Schlag schnell befreien: auch da wurde der Monch
wegen Totung aus dem Orden ausgeschlossen (Pj III, Fall 32).

In vielen Fillen wird Irrtum als Strafausschliefungsgrund genannt. Beim Wegneh-
men glaubt einer, dafl der Eigner, sein Freund, natiirlich damit einverstanden sei;
oder einer glaubt, eine Sache sei herrenlos oder sei Beute eines Tieres oder gehére
einem Gespenst; oder er glaubt, eine fremde Sache sei die eigene. Oder: einer er-
greift beim Baden versehentlich eine andere Robe; einer ifit die Portion eines
anderen, in der Meinung, es sei seine; einer findet von Dieben auf der Flucht weg-
geworfene Friichte, die er fiir herrenlos hilt und ifit sie (alles Pj-II-Fille). Wer
dagegen Fremdes stehlen will und nur irrtiimlich Eignes ergreift, begeht eine
Ubertretung (du-kata) (So Pj II, Fall 4). — Beim Vorgeben hoherer Fihigkeit
glaubt einer aus Selbstiiberschitzung daran: da liegt kein Verstofl vor (Pj IV). Wer
glaubt, daf} ein Ménch ein Ausschluflivergehen begangen hat, obwohl es nicht der
Fall ist, und es ihm vorhilt, begeht keinen Verstoff gegen SA VIII (entsprechend
SA IX, P 76). Wer einen nicht Volljihrigen fiir volljihrig hilt, begeht kein Verstof§
gegen das Gebot, Minderjihrige nicht zu ordinieren (P 65).

2.4. Riicktritt vom Versuch

Fahrlissigkeit und Versuch gelten als mildere Tatformen, Anstiftung und Mittiter-
schaft als volle Tatformen. Wenn der Titer freiwillig den Versuch abbricht und
also von der Tat zuriicktritt bzw. titige Reue iibt, dann ist er nach dem Vinaya,
ebenso wie nach deutschem Strafrecht, straffrei. Dagegen heifit es im Vinaya der
Sarvastivadin34, daff in diesem Falle ein mittelschwerer Grad von Vergehen vor-
liege (thullacaya), was ungerecht ist. Auch dies zeigt, wie die anderen Rezensionen
des Vinaya hinter der Palitliberlieferung zuriickstehen. Ein Beispiel: A stiftet B an,
C umzubringen. A bereut es, duflert aber nichts davon. Nun bringt B den C um.
A und B sind Morder. — Im gleichen Fall bereut A es und bittet B, es nicht zu tun.
B aber bringt trotzdem C um. Da ist A, wie im deutschen Recht, wegen titiger
Reue straffrei, wihrend B Morder ist. Wenn aber auch B zuriicktritt, ist keiner
strafbar (Pj III, 4). Entsprechendes gilt bei Anstiftung und Riicktritt hinsichtlich
Diebstahls (Pj I, 5).

34 Siehe Rosen, S. 17 und 56.

100

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.5. Befreiung wegen Erlaubnis

Erlaubnis kann in zwei Fillen die Rechtswidrigkeit ausschlieflen, nimlich wenn sie
von der Obrigkeit ausgeht oder wenn sie vom Betroffenen ausgeht:

In einigen Fillen ist Rechtfertigungsgrund fiir ein bestimmtes sonst verbotenes
Verhalten, daff eine Vereinbarung des ortlichen Ordens vorlag. Die lokale Ordens-
versammlung brauchte dabei nicht erst den Buddha zu fragen, denn dieser hatte
die Dispensbefugnis delegiert. In drei Fillen, im Patimokkha der Nonnen, wird in
der Regel selber gesagt, daf eine Ordensvereinbarung die Strafbarkeit ausschliefle
(NP 67, 73, 75). In anderen Fillen wird dies unter den An-apatti-Griinden ge-
sondert aufgefithrt (P 9, 21, Ni 2, 14, 29). Auch im Mahavagga kommt derglei-
chen vor: Wenn der Orden iibereinkommt, jemand als geisteskrank zu betrachten,
dann ist eine Versammlung auch ohne ihn vollzihlig (M II, 25). Wenn der Orden
iibereinkommt, die Uposatha-Feier auf einen anderen als die Mondtage zu verle-
gen, dann ist das nur giiltig, wenn es einstimmig beschlossen wurde (MV II, 36).
Ungiiltig ist eine Vereinbarung des Ordens, daff wihrend der Regenzeit ein Auf-
nahmestopp fiir Ordinationen erfolgen soll (MV III, 13).

Eine Erlaubnis seitens des Betroffenen, die die Strafbarkeit ausschliefit (volenti
non fit iniuria), gibt es nur bei Inbesitznahme von Dingen (z. B. NP 9), sie hat
keinen Platz bei Keuschheitsverstoflen und ist irrelevant beim Rechtsgut des Le-
bens. Dazu folgender Fall: Als Monche aus Uberdrufl am Kérper einander baten,
dem anderen das Leben zu nehmen, war dies der Anlaf}, dafl der Buddha die Regel
gegen das Toten erlieff (Pj III).

2.6. Verwandtschaft

Die Tatsache der Blutsverwandtschaft ist bei uns manchmal ein Grund, der die
Strafe begriindet (,,Blutschande®) oder sie vom Antrag abhingig macht (Familien-
diebstahl im Hause) oder einen Aussagenotstand begriindet (Zeugnisverweige-
rungsrecht). Im Vinaya kommen hauptsichlich Strafausschliefungsgriinde vor,
und zwar besonders hinsichtlich der Erlaubnis, Gebrauchsgegenstinde, die der Or-
densangehorige sonst nicht haben soll, von Verwandten anzunehmen. Dabei
reicht die Verwandtschaft bis in die 7. Generation riickwirts; die friithere Ehefrau
eines Monches gilt nicht als Verwandte (Ni 4). Die Fille sind: Ni 4—9, 17, 26,
P 25, 26, NNi 11—12, NP 28 (Stoff, Robe); Ni 22 (Schale); P 39, Pd 1, Se 29, 34,
37 (Essen), P 34 (Einladungen), P 47 (Medizin), NPd 1—8 (Genufimittel). Eine
bevorzugte Rolle spielen dabei die Eltern: An seine Eltern darf der Ménch etwas
geben (MV VIIL, 22). Zu seinen kranken Eltern darf er in der Regenzeit selbst
ungebeten gehen, zu anderen Verwandten dann nur gebeten (MV III, 7). Bei der
Regel, die dem Monch korperliche Berithrung mit Frauen verbietet, wird gesagt,
daf} das Streicheln von Mutter, Tochter und Schwester nur ein leichtes Vergehen,
dukata, ist (SA II, Fall 1).

101

24,01.2026, 04:14:32. E—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.7. Parapsychologisches

Bei einer derart auf spirituelle Erfahrungen und Experimente ausgerichteten Kul-
tur, wie es die indische war, ist es nicht verwunderlich, daff die Parapsychologie
auch im Ordensrecht vorkommt. Der parapsychologische Bereich wird weder als
vollig irrelevant angesehen (wie bei uns der abergliubische Versuch®) noch als gene-
reller Strafausschliefungsgrund gewertet, sondern es wird differenziert, und zwar
bei jedem der drei Hauptdelikte unterschiedlich:

Diebe hatten zwei Kinder entfiihrt. Ein wegen magischer Macht berithmter Mdnch
benutzte seine hoheren Fihigkeiten nun, um die Kinder den Kidnappern abzu-
nehmen und sie den Eltern wieder zuriickzubringen. Man machte ihm den Vor-
wurf ,Nichtgegebenes genommen zu haben® (Diebstahl).' Der Buddha sprach ihn
indes frei und erklirte, im Bereich der Magie lige keine solche Ubertretung vor
(D 11, Fall 47).

Ein Monch, der Exorzist war, beraubte bei einer Dimonenaustreibung einen
Geist des Lebens. Der Buddha erklirte, es lige kein Ausschluflivergehen (Mord)
vor, wohl aber eine mittelschwere Tatform (thullacaya). Als jemand einen anderen
an einen von Geistern besetzten Ort schickte, mit der Absicht, diese mochten ihn
umbringen — was auch geschah —, erklirte der Buddha, daf} trotz des Totungs-
vorsatzes ebenfalls nur thullacaya vorlage (Pj II1, Fille 24—25).

Dagegen wird Geschlechtsverkehr mit weiblichen Geistern hoherer oder niederer
Art ausdriicklich als Tatbestand bezeichnet, der zum Ordensausschlufl fiihrt (Pj I,
Fall 14), wihrend Beriihrung eines weiblichen Geistes nur als thullacaya gilt
(SA I, Fall 3).

In diesem Zusammenhang mag noch erwihnt werden, daf}, wenn bei einer Ordens-
versammlung einer der Teilnehmer sich in Levitation erhebt, der Orden als nicht
vollzihlig versammelt gilt und die Akte deswegen ungiiltig sind (MV IX, 4). Der
Grund diirfte darin liegen, dafl bei Ordensverhandlungen keine Beeinflussung durch
magische Praktiken erfolgen soll.

2.8. Krankheit und Unfall

Krankheit ist in sehr vielen Fillen als ein Rechtfertigungsgrund genannt, indem
dem Kranken an Bequemlichkeiten erlaubt ist, was sonst den gesunden Ordensange-
horigen nicht gestattet ist. Wihrend bei den beiden schwerwiegendsten Vergehens-
arten (Pj und SA) Krankheit nie als Rechtfertigungsgrund in Frage kommt, wird
sie bei den Delikten P achtmal, bei Pd zweimal und bei Se sogar bei 72 von 75
Fillen genannt. Die Fille sind: Ein Kranker darf bei einem Verhor schweigen
(P 12) oder die Versammlung verlassen (P 80), darf sich einen Schlafplatz reser-
vieren (P 16), ein Feuer machen (P 56), mehr als drei Nichte beim Militir bleiben
(P 49), und er darf es sich beim Essen erleichtern (P 31, 32, 39, Pd 3—4). Bei den
Nonnen ist die Zahl der Ausnahmen fiir Kranke ungleich gréfler (NP 2—S5, 7, 15—
17, 23—24, 34, 40, 44, 47—48, 51, 57—59, 68—70, 77—78, 84—94, 96; Pd 1—38).
Die Se-Regeln sind fiir Monche und Nonnen auch hinsichtlich der Regel fiir
Kranke gleich. Bei beiden ist Krankheit stets eine Dispensation, aufler in drei Fil-

35 Siehe Rosen, S. 17.

102

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len: die Schale iiber den Rand voll fiillen (Se 30), Curry verstecken, um mehr zu
bekommen (Se 36), gierig auf die Schalen anderer sehen (Se 38). — Auflerdem ist
Krankheit auch in den Khandakas hiufig als Dispens genannt: Der Kranke braucht
nicht den Nonnen Belehrung zu geben (CV X, 9), braucht nicht an der Wechsel-
befragung teilzunehmen (MV IV, 17), darf Spazierstock und Sonnenschirm auch
auflerhalb des Klosters benutzen (CV V, 23—24), darf einen Wagen benutzen so-
wie Kissen (MV V, 10; CV X, 21 fiir Nonnen), darf ohne seinen Mantel ausgehen
(MV VIII, 23) und Knoblauch gebrauchen (CV V, 34). Er darf alle Medizinen neh-
men (MV VI), Nonnen diirfen auch Fleisch erbitten (NPd 5—6). Dafl dabei Kleinig-
keiten kein Vorwand fiir Sonderrechte wegen Krankheit sein diirfen, wird bei der
Reservierung von Schlafplitzen ausgesprochen (CV VI, 10). — Krankheit anderer ist
ebenfalls ein Erlaubnisgrund, nimlich zu Besuchen von Ordensangehdrigen oder El-
tern, auch ungebeten, dagegen von sonstigen Verwandten nur gebeten (MV III,
6—7).

Auch Unfille oder Ungliicksfille im allgemeinen sind Entschuldigungsgriinde, und
zwar in 13 Fillen von P (14—16, 46, 48—50, 53, 56, 57, 61, 62, 85), in einem
Falle von Ni (24) und wiederum in 72 Fillen von Se, wobei dort die drei Ausnah-
men aber diesmal andere sind als bei Krankheit (nimlich 5, 6, 67). Wiederum ist
die Zahl bei den Nonnen erheblich grofler, und diesmal kommt sogar eines der
schweren Vergehen dabei vor (SA III). Die iibrigen Fille — aufler Se, die identisch
sind — sind: NNi 6—10, NP 10, 15—17, 21, 23—25, 34, 37, 38, 40, 41, 44, 48, 51,
56—59, 68—70, 77, 78, 84, 85, 90—94, 96. Es wiirde zu weit fiihren, hier die
einzelnen Fille zu analysieren und zu iiberlegen, warum Ungliicksfille manchmal
neben Krankheit genannt sind und manchmal nicht und warum z. B. gerade bei
manchen Delikten keine Nennung erfolgt. Im allgemeinen aber wird man sagen
diirfen, dafl in den genannten Fillen bei Ungliicken verniinftigerweise keine Ein-
haltung der betreffenden Regel zu fordern ist.

Wieweit man den Begriff des ,Ungliicksfalles dabei auszulegen hat, mag eben-
falls offen bleiben. Zwei Beispiele von Notlagen werden jedenfalls extra genannt:
Da heifit es, in Notzeiten und wenn niemand zum Erlauben da ist, diirften Mon-
che, die sich sonst nichts ohne Erlaubnis aneignen diirfen, sich selber den Genuf}
von selbstgepfliickten Friichten erlauben (MV VI, 17 u. 21). In einem anderen Fall
teilten ankommende Ménche sich die Friichte eines dem Orden gehdrigen Mango-
baumes, und als ihnen der Vorwurf des Stehlens gemacht wurde, entschuldigten
sie sich mit Hunger, was der Buddha billigte (Pj II, 38).

2.9. Wichtiger Grund

Die allgemeinste Ausnahme von der Einhaltung einer Regel ist es, wenn gesagt
wird, ein Vergehen liege nicht vor, wenn ein Grund fiir die Handlung vorliege
(sati paccaye). In drei Fillen, die alle das Essen betreffen, wird dies als anapatti
genannt: ibermiflig essen und andere dazu veranlasssen (P 35—36) sowie aufler
der Zeit Festes essen (P 37). Einmal wird diese Ausnahme sowohl unter anapatti
als auch im Tatbestand der Regel selber aufgefiihrt, nimlich beim Feuer machen
(P 56). Einmal taucht diese Klausel nur im Tatbestand der Regel auf und wird
bei den anapatti-Klauseln nicht noch einmal wiederholt, nimlich beim Zusehen
bei einer Heerschau (P 48). Im Patimokkha der Nonnen kommt die General-
klausel als solche gar nicht vor. Dafiir aber werden wichtige Griinde in concreto

103

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufgefiihrt: Das Verbot von Schimpfworten ist nicht verletzt, wenn solche zu Lehr-
zwecken im Vortrag erwihnt werden (NP 19, 52, 53); das Verbot, keine Haus-
arbeit zu verrichten, ist nicht verletzt, wenn die Nonne dies fiir sich selber tut
und kocht und wischt (NP 44). — Eine ihnliche Generalklausel lautet ,wenn
etwas zu tun ist“ (sati karaniye: P 50, 52, 53): dann darf der Monch z. B. ein
Heerlager besuchen (P 50) oder schwimmen (P 53).

Als ein wichtiger Grund wird manchmal auch angesehen, dafl Streit, Spaltung
oder Illegitimes entstehen kénnte, wenn man etwas sonst Gebotenes tite. Dies ist
ein Grund fiir die Entbindung von der Pflicht zu reden (P 12, Fragen beantworten;
P 80, abstimmen) oder zu schweigen (P 64 iiber Vergehen anderer; ebenso NPj II).
Dies entbindet auch von dem Verbot, jemand hinauszuweisen (NP 35) oder von
dem Gebot, jemand zu suspendieren (MV X, 1). In all diesen Fillen wird eine Gii-
terabwigung vorgenommen und dahingehend entschieden, dafl Streit das groflere
Ubel wire und jene Entbindung von der Pflicht immerhin das kleinere Ubel. In
ihnlicher Weise gilt das Verbot, andere zu kritisieren, nicht, wenn diese den
iiblen Trieben von Willensgier, Haff, Verblendung und Angst folgen (P 13, 81,
NP 76).

Als ein ,wichtiger Grund®, der von einer Strafe entbindet, wird einmal die Er-
reichung der Heiligkeit (,, Versiegung des Durstes“) angesehen. Der Ménch Channo,
iiber den die Strafe verhingt worden war, dafl niemand ihn wegen seines Hoch-
mutes anreden durfte, war heilig geworden. Er bat nun, man mdge die Strafe
aufheben. Da erwiderte ihm Anando, nach dem Tode des Buddha, daf} die Aufhe-
bung mit der Heiligkeit eingetreten sei (CV XI, 1).

3. Erwerb und Verlust der Mitgliedschaft3¢

Beim Eintritt in den Orden verschwanden alle Kastenunterschiede, die soziale
Stellung wurde bewuft abgelegt3”. So wurde der buddhistische Orden zur ersten
klassenlosen Gesellschaft. Die Ordensangehorigen nannten sich Weltbiirger, wort-
lich: Biirger der vier Himmelsrichtungen. Da die Ordensangehorigen der weltli-
chen Gerichtsbarkeit kraft Gewohnheitsrecht entzogen waren, war der Orden als
»besonderes Gewaltverhiltnis“ eine autonome Korperschaft. Die Aufnahme in
diesen Kreis ist nicht nur mit der Aufnahme in irgendeinen Verein zu vergleichen,
sondern dhnelt dem Phinomen der Einbiirgerung im Staate. Es mag dabei er-
wihnt werden, dafl z. B. der Eintritt als Monch auf dem Berge Athos die grie-
chische Staatsangehérigkeit verleiht38 oder daf} die Ernennung zum Kurienkardi-
nal die vatikanische Staatsangehorigkeit verleiht3?. Es lieffe sich auch an die be-
sondere Stellung des Malteser-Ordens denken, der kein Staat ist, aber als Volker-
rechtssubjekt doch eine eigene Staatsangehorigkeit kennt40. So gibt es also gewisse
Vergleichsmoglichkeiten zum Status des buddhistischen Weltbiirgers. Bei Ein-
und Ausbiirgerung spielen nun die folgenden Rechtsprobleme?! eine Rolle:

36 Das erste und umfangreichste Kapitel des Mahavagga (Mahikhandaka oder Pabbajja-khandaka) behandelt
in 79 Abschnitten die Fragen der Ordenszugehdrigkeit. Zur Vermeidung zahlloser Hinweise sei im
folgenden darauf verzichtet, die Abschnitte jenes Kapltels anzugeben

37 Vergl. Hecker, Das Leben des Buddha, Ham| urg 1973, S. 309.

38 Art. 105 der gnechlschen Verfassung v. 11. 6. 1975, ebenso alle griechischen Verfassungen seit 1927.

39 Hecker, Sammlung geltender Staatsangeharigkeitsgesetze (SGS), Bd. 21, Frankfurt 1958, S. 98.

40 Hafkemeyer, Der Malteser-Ritter-Orden, Hamburg 1956, S. 144 und 150; Prantner, Malteserorden und
Vilkergemeinschaft, Berlin 1974, S. 86 und 90.

41 Dazu Hecker, Das Leben des Buddha, Hamburg 1973, S. 228—240.

104

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Zustindigkeit und Verfahren

Am Anfang lag die Ordensaufnahme, die Einbiirgerungskompetenz, beim Buddha
selber. Er allein nahm neue Monche auf, und zwar mittels der schlichten Formel:
»Komm, o Ménch, fiihre den Reinheitswandel zur Leidensiiberwindung®.

Als der Drang zu grofl wurde, delegierte der Buddha schon im ersten Halbjahr
diese Befugnis: Die Mdnche — sie waren damals alle Heilige — durften ebenso
wie er je einzeln ordinieren,und der Kandidat mufite erkliren, dafl er zum Er-
wachten, zur Lehre, zur Jiingerschaft Zuflucht nehme.

Nach einem Jahr seit Griindung wurde das Verfahren formalisiert und erweitert:
Die Aufnahme erfolgte jetzt vor einer Gruppe von Monchen, und es wurden
Einwinde gepriift. Schliefllich entstand das heute noch iibliche umfangreiche Auf-
nahmeritual mit zahlreichen Fragen, die von dem Kandidaten zu beantworten wa-
ren, also mit einer Art Priiffung. Der Anwirter mufite ausdriicklich selber die
Ordensgemeinde um Aufnahme bitten.

Spiter wurde als weiteres Erfordernis fiir die Ordination gesagt, daff mindestens
10 Monche dabei anwesend sein mufiten (in Gebieten auflerhalb der damaligen
Hindukultur, wo nur wenige Monche lebten, geniigten 5).

Dann wurde festgelegt, dafl alle bei der Ordination mitwirkenden Mdnche bereits
10 Asketenjahre hinter sich haben mufiten, wobei offenbar auch die Zeit bei an-
deren Asketengemeinschaften mitzdhlte. Nonnen mufiten 12 Asketenjahre hinter
sich haben (NP 74), und es mufite auflerdem ausdriicklich ihre Ordinationsfihig-
keit anerkannt sein (NP 75).

Als sich zeigte, daf} selbst 10 Asketenjahre keine sichere Gewihr fiir die Qualifi-
kation des Betreffenden zur Mitwirkung bei der Ordination boten, wurde ein
ganzer Katalog von Fihigkeitsvoraussetzungen aufgestellt, gegliedert in 6x5 Punk-
te. Wenn der Aufnehmende kein Heiliger war, so mufite er doch mindestens den
ersten Grad des Verstindnisses (sotapatti) besitzen, was sich am Besitz von be-
stimmten Fihigkeiten zeigt: Vertrauen, Tatkraft, Achtsamkeit, Weisheit. Da das
schwer nachpriifbar ist, wurde wie folgt konkretisiert: Der Ordinierende mufite
bei sich und anderen Depression (Unlust) und aufgeregte Unruhe heilen konnen,
muflte Irrtiimer widerlegen konnen und sich auf Krankenpflege verstehen. Ferner
war erforderlich, dafl er den Vinaya genau kannte. Durch all das sollte gesichert
werden, dafl die neuen Monche wirklich ausgebildet wurden und in das buddhisti-
sche Monchstum hineinwachsen konnten. Verstofle gegen alle genannten Voraus-
setzungen machten indes die Ordination nicht nichtig, das Fehlende konnte nach-
geholt werden. Nichtberiicksichtigung der Ordinationsvoraussetzungen wurde aber
beim Ordinierenden als leichtes Vergehen (dukata) qualifiziert.

3.2. Noviziat

Urspriinglich gab es keinerlei Noviziat. Alle wurden sofort als Vollmitglieder ordi-
niert. Spiter wurde aber differenziert. Wer schon Pilger war, mufite eine Probezeit
von 4 Monaten durchmachen, ehe er aufgenommen werden konnte, und als Be-
griindung gab der Buddha an, dafl er manche Verinderlichkeit erfahren habe. Nur
in zwei Fillen waren Asketen auch ohne jede Probezeit aufzunehmen: Erstens,
wenn sie brahmanische Feuerverehrer waren, weil diese als ernsthaft Strebende

105

24,01.2026, 04:14:32. E—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bekannt waren; zweitens, wenn sie von Geburt Sakyer waren, also dem Stamme
des Buddha angehdrten — was vergleichbar ist mit der erleichterten Einbiirge-
rung Konnationaler, die vom mehrjihrigen Inlandswohnsitz dispensiert werden.
Wihrend Asketen (Pilger), aufler in jenen zwei Fillen, zwingend eine Probezeit
durchmachen mufiten, in der sie sich zu bewihren hatten, mufiten Laien ein No-
viziat durchmachen, dessen Dauer aber nicht festgelegt, sondern dem Ermessen
der Aufnehmenden iiberlassen war. Ein besonders befihigter Laie konnte also am
gleichen Tag Novize und Ménch werden, was bei einem Pilger nicht zulissig war.
Der Grund fiir diese Differenzierung diirfte darin liegen, dafl ein Pilger sich zuvor
sozusagen hauptberuflich in seine frithere Weltanschauung eingearbeitet hatte und
daher in seiner nichtbuddhistischen Ansicht schon sehr eingefahren war. Er be-
notigte daher eine Entziehungskur von intellektuellen Neigungen, wihrend der
Orden nach dem ganzen System des Vinaya mehr auf Entziehung von weltli-
chen Neigungen eingestellt war.

Die Novizen iibernahmen noch nicht alle Ordensregeln, waren auch nicht an der
vierzehntigigen Uposatha-Versammlung zwecks Rezitation des Patimokkha be-
teiligt. Sie iibernahmen 10 Tugendregeln (Sila), nimlich 5 auch fiir buddhistische
Laien geltende, wobei das Gebot, Ausschweifung zu vermeiden, zum Gebot der
Keuschheit erweitert wurde, auflerdem noch 5 mdonchische Regeln: nach Mittag
nichts essen, kein Geld annehmen, keine Zerstreuungen besuchen, sich nicht heraus-
putzen, keine prichtigen Lager benutzen.

Eine Besonderheit im Nonnenorden war, daff dort dem Noviziat noch eine
Vorschule vorgeschaltet war. Bevor eine Frau Novizin werden konnte, mufite sie
2 Jahre lang sich in der Einhaltung von 6 Regeln iiben: die 5 Tugendgebote
(einschliefflich Keuschheit) und nach Mittag nichts essen. Diese sog. Ubende
(Sikkhamana) durfte also sogar noch Geld besitzen.

3.3. Ordinationsvoraussetzungen

Es wird ein Katalog von Tatbestinden aufgezihlt, bei denen eine ,Einbiirgerung®
im Orden nicht vorgenommen werden sollte. Selbst wenn alle Einbiirgerungsvor-
aussetzungen gegeben sind, besteht doch kein Aufnahmeanspruch, sondern dies ist
Ermessenssache, ganz ebenso, wie es in der Regel bei der Einbiirgerung im Staate
der Fall ist, der einen Einbiirgerungsanspruch nur sehr z6gernd gewihrt42.

1. Alter: Das Mindestalter fiir die Ordination ist 20 Jahre, da erst dann die Strapa-
zen der Askese gemeistert werden konnen, was bei Jiingeren selten der Fall
ist. Als Novize kann man allerdings schon mit 15 Jahren aufgenommen werden.
Ausnahmsweise kann bei Friihreife auch schon jemand unter 15 Novize werden?s,
Diese Ausnahme ist heute in Asien die Regel, indem dort iiberall Kinder schon zum
Noviziat zugelassen werden.

2. Zustimmung Dritter. Personen, die in irgendeinem betonten Abhingigkeitsver-
hiltnis, einem ,besonderen Gewaltverhiltnis® stehen, bediirfen der vorherigen Zu-
stimmung des Gewalthabers, bevor sie ordiniert werden konnen. So bediirfen
Minderjihrige der Zustimmung der Eltern. Eine Einwilligung der Ehefrau ist —

42 Uber die zeitlich begrenzten Fille eines Einbiirgerungsanspruchs in Deutschland s. SGS Bd. 35, S. 114 f.
43 Zu dieser eigenartigen Regelung siehe Hecker, a. a. O., S. 234. In Ceylon wird ein Alter von nur
8 Jahren fiir ausreichend gehalten (Hirtel, S. 65 Anm. 3).

106

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anders als in christlichen Orden — bei Minnern nicht erforderlich, wohl aber bei
Ehefrauen Einwilligung des Mannes (NP 80; CV X, 17). Sklaven bediirfen der
Zustimmung ihres Herrn, ebenso bediirfen im Staatsdienst Stehende, insbesondere
Soldaten, der Zustimmung des Konigs. Die Ordination von Soldaten galt vor
der Zeit des Buddha als ein besonders schweres Vergehen: der Aufnehmende wurde
enthauptet. Obwohl der buddh. Orden der weltlichen Gerichtsbarkeit entzogen
war, beanspruchte der Konig dieses Recht weiterhin, um eine Flucht vom Militir-
dienst in den Orden durch solche abschreckende Strafe zu unterbinden.

3. Weltanschauung. Die frithere Weltanschauung des Betreffenden ist als solche nie
ein Hinderungsgrund. Wer jedoch als buddhistischer Mdnch austrat und in einen
anderen Orden eintrat, durfte nicht wieder als Buddhamdnch aufgenommen wer-
den. Ebenso bei Nonnen (CV X, 26) galt das als Verwirkung. Im {ibrigen war, wie
erwihnt, bei Pilgern nur eine Probezeit ndtig. Wer sich wihrend der Probezeit
ungehorig benahm, war dann deswegen von der Ordination ausgeschlossen, nim-
lich, wenn er keinen Eifer beim Lernen und Uben zeigte, wenn er bei Kritik an
seiner fritheren Weltanschauung dafiir Partei ergriff, wenn er sich herumtrieb.
4, Erschleichung: Wer sich selbstherrlich zum Buddhamonch gemacht hatte, indem
er das Ordensgewand ohne Ordination trug, der durfte nicht ordiniert werden.
Eine derartige Eigenmichtigkeit machte ungeeignet, sich in die Ordnung einzu-
fiigen.

5. Moral: Ebensowenig wie das geistige Vorleben war auch das moralische Vor-
leben in der Regel kein Hinderungsgrund fiir die Aufnahme — beides im Unter-
schied zur Einbiirgerungspraxis der Staaten. Nur in einigen krassen Fillen bestand
eine Aufnahmesperre:

Wer im Orden des Buddha eines der 4 Ausschluflivergehen begangen hatte, durfte
in diesem Leben nicht wieder ordiniert werden.

Wer als Novize gegen seine 5 Tugendgebote verstief}, falschen Ansichten nachging
und den Buddha, die Lehre und Gemeinde herabsetzte, durfte nicht ordiniert
werden, sondern muflte austreten.

Wer eines von fiinf Arten von Verbrechen beging (Mord an Vater und Mutter
und Heiligen, Korperverletzung an einem Buddha, Ordensspaltung) oder eine
Nonne verfiihrt hatte, verwirkte die Moglichkeit, ordiniert zu werden.
Ausgebrochene Hiftlinge, zum Tode Verurteilte, steckbrieflich gesuchte Verbre-
cher, gebrandmarkte Diebe und fortgelaufene Sklaven durften nicht ordiniert
werden, um einen Konflikt des Ordens mit der Obrigkeit zu vermeiden. Daf} es
dabei nicht um die Taten selber ging, zeigt sich daran, dafl bei Zustimmung des
Staates dann eine Aufnahme méglich war.

6. Korpermingel: Dauernde korperliche Gebrechen wie Altersschwiche, Blindheit,
Taubstummbheit, Amputation, Hinken sind ein Grund, die Aufnahme abzulehnen.
Zeitweise Hindernisse wie ansteckende Krankheiten oder Schwangerschaft oder
Siugen hinderten die Aufnahme nur wihrend der betr. Zeit. Ferner durften nicht
aufgenommen werden: Eunuchen, Zwitter und Naga-Gottheiten.

107

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4. Ausbiirgerungsgriinde

Fehler bei den Einbiirgerungsvoraussetzungen sind in den meisten Fillen zu be-
heben, d. h. der Betreffende blieb im Orden und konnte die Voraussetzungen nach-
holen. Eine Ordination ohne das Vorliegen aller Voraussetzungen war fiir den Or-
dinierenden nur ein leichtes Vergehen (dukata). Das Fehlen von Voraussetzungen
machte nur in zwei Fallgruppen die Ordination nichtig, so dafl der Betreffende nie
als Ordensangehériger galt:

Wenn erstens jemand sich eigenmichtig die Robe angezogen hatte oder wenn
Eunuchen, Zwitter und Nagas ordiniert worden waren, dann wurde die Nichtig-
keit des Tragens des Monchsgewandes ex tunc festgestellt, und der Betreffende
durfte auch lebenslinglich nicht wieder aufgenommen werden.

Wenn zweitens jemand im Alter unter 20 Jahren ordiniert worden war, dann
wurde die Nichtigkeit dieser Ordinierung festgestellt. Im Gegensatz zum vorigen
Fall konnte der Betreffende aber als Novize im Orden bleiben und bei Erreichung
des Ordinationsalters neu aufgenommen werden. Weil die erste Ordination nichtig
war, zihlte sie auch bei der Berechnung der Ordensjahre nicht mit.

In zwei weiteren Fillen, die eine giiltige Ordination voraussetzten, gab es spiter
eine ,Ausbiirgerung®, die dann aber nicht riickwirkende Kraft hatte, d. h. ,die Or-
denszugehorigkeit endete von einem bestimmten Zeitpunkt ab:

Wer die vier Ausschlufivergehen (Pj) begangen hatte, galt mit der Begehung als
nicht mehr dem Orden zugehérig. Das wurde dann vom Orden festgestellt. Der
derart wegen Verwirkung der Mitgliedschaft strafweise Ausgebiirgerte durfte
lebenslinglich nicht wieder aufgenommen werden.

Der Ordensangehorige konnte schlieflich auch von sich aus und ohne Angabe
von Griinden jederzeit wieder austreten. Im Gegensatz zu christlichen Orden gab
und gibt es im buddhistischen Orden keine lebenslangen Geliibde. Die Ordensan-
gehorigen legten Geliibde nur fiir die Dauer ihrer Zugehorigkeit ab. Wer dann
ausgetreten war, konnte aber jederzeit wieder eintreten, falls er nicht zu an-
dersfihrtigen Pilgern iibergegangen war. In einem Fall wird sogar berichtet, daf}
ein Monch nicht weniger als siebenmal ein- und austrat, aber dann schlieflich
doch als Mdnch ein Heiliger wurde (A VI, 60).

4. Streit und Streitschlichtung

Ein Gebiet, das innerhalb jeder menschlichen Gemeinschaft der Regelung bedarf,
ist das Problem der Meinungsverschiedenheiten, des Streites, der Auseinanderset-
zungen. In verschiedenster Weise sind hieriiber Bestimmungen notwendig, sei es,
daf bestimmte streitférdernde Verhaltensweisen zu Straftatbestinden erklirt wer-
den, sei es, dafl Disziplinarmafinahmen als Verwaltungsakte erlassen werden, sei
es, dafl Vorschriften fiir ein allgemeines Schlichtungsverfahren entwickelt werden,
einschliefflich Verteilungsprinzipien und Rangordnungen, die festzulegen sind.

108

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Auflehnungstatbestinde

Drei verschiedene Spielarten von Auflehnung gegen die allgemeine Ordnung der
Gemeinschaft lassen sich innerhalb der Regeln unterscheiden:

1. Aktive Kritiklust: Wer in einer Versammlung einem Verwaltungsakt (z. B. Ver-
teilung von Roben) zustimmt, aber hinterher die Versammlung der Parteilichkeit
bezichtigt, der Korruption und Vetternwirtschaft, der ist nicht nur feige gewesen,
sondern er benimmt sich untragbar. Dies ist ein Aufhetzen anderer gegen die
Ordnung, es ist vollig destruktiv und illegal. Da, wo man hitte legal mitwirken
konnen, da versiumt man es, weil man fiirchtet, {iberstimmt zu werden; und da,
wo die Mitwirkungsmoglichkeit beendet ist, da lehnt man sich als ,,Auflerparla-
mentarische Opposition® gegen die Verfassungsordnung auf. Daher ist dies ein zu
beichtendes Vergehen (P 81).

Wenn gegen eine Gruppe verhandelt wird und diese einen Bevollmichtigten in die
Sitzung schickt, deren Urteil dann gegen ihn ausfillt, dann ist es untragbar,
wenn die Gruppe nun riickwirkend die Vollmacht widerruft. Zuerst beugte man
sich der Ordnung und unterwarf sich der Gerichtsbarkeit: als diese sich aber un-
glinstig aussprach, da revoltierte man gegen die Ordnung und behauptete durch
ein juristisches Mandver, man sei gar nicht vertreten gewesen. Es ist ein typischer
Fall des venire contra factum proprium. Das ist ebenfalls ein zu beichtendes Ver-
gehen (P 79).

Der Antrag eines X wird von der zustindigen Versammlung abgelehnt, und X
unterwirft sich auch dem Spruch. Als aber der Antrag von Y genehmigt wird,
protestiert X und behauptet, der Gleichheitsgrundsatz sei verletzt, obwohl der
Fall anders lag. Ein solcher Mifibrauch der Berufung auf den Gleichheitsgrundsatz
wird bei den Nonnen gesondert als Vergehen aufgefiihrt (NP 76).

Der extremste Fall des Anarchismus ist es, wenn Menschen, die die Ordnung
verabscheuen und sich in keiner Weise unterordnen mégen, nun einen Verleum-
dungsfeldzug gegen die Ordnung entfachen. Ihre Schlagworte lauteten damals selt-
sam bekannt: ,Verbote fiihren blof§ zu Schuldgefiihlen, zu Repression und Ver-
dringung. Wozu werden solche Kleinigkeiten geregelt, das ist doch licherliche Ka-
suistik. Solche Regeln sollte man straks aufheben.“ Der Buddha legte fest, wer der-
art wihrend der Rezitation des Patimokkha die Ubung herabsetze, der begehe
ein Vergehen (P 72).

2. Passiver Widerstand: Aufler der revolutioniren Opposition (,aktive Kritiklust®)
gibt es auch noch eine destruktiv zersetzende Opposition (,passiver Widerstand“):
Wenn einem in einer Versammlung peinliche Fragen, unangenehme Tagesordnungs-
punkte drohen, dann kann man die Versammlung dadurch beschluffunfihig ma-
chen, daff man davonliuft. Man verlifit den Sitzungssaal und lihmt durch diese
Obstruktion das weitere Verfahren (P 80). Der Fall des Allierten Kontrollrats in
Berlin ist ein klassisches Musterbeispiel, und ebenso manche UNO-Sitzungen. Im
Grunde ist dies ein Schwichezeichen, ein Nichtverlierenkénnen — nicht viel
anders, als wenn Kinder beim Spiel davonlaufen, falls ihnen etwas nicht pafit.
Ahnliche Obstruktion ist es, wenn man zwar nicht aus dem Sitzungsraum heraus-
lduft, aber die Aussage verweigert, keine Stellungnahme abgibt, heilloses Schweigen
iibt — ebenso wie wenn man einen Brief nicht beantwortet. Dieses beredte Schwei-
gen ist wiederum passiver Widerstand, ein Protest des Schwachen (P 12, Fall 2).

109

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebenfalls ein Vergehen ist es, wenn jemand eine Entschuldigung eines andern nicht
annimmt und ihn weiter mit schlechtem Gewissen herumlaufen liflt. Er verweigert
hier eine Schlichtung durch den Gnadenakt der Verzeihung. Das ist ebenso schid-
lich, wie wenn man sich aus Trotz selber nicht entschuldigt. Beides ist dukata
MV 1, 27).

Passiver Widerstand ist es auch, trotz dreimaliger Abmahnung iiberhaupt nicht
hinzuhéren, d. h. wiederholten Vorhaltungen trotzen, sich nichts sagen lassen und
so tun, als sei nichts geschehen. Ein solcher tut das Beanstandete nun gerade weiter,
er meutert, begeht Befehlsverweigerung. Das wird bei verschiedenen Tatbestinden
als Vergehen aufgefafit (SA X, XI, XIII, P 68; NPj III, NSA VII—X, NP 36).

3. Eigenmichtigkeit: Eine dritte Weise des Auflehnens besteht darin, dafl man gar
nicht erst fragt, um sich nicht der Gefahr der Ablehnung auszusetzen. Auch das ist
die Furcht des Schwachen. Man schafft hier vollendete Tatsachen (fait accompli)
und vertraut dann auf die normative Kraft des Faktischen. Von den hierher ge-
horenden 13 Regeln des Kanons betreffen die meisten Nonnen: Eigenmichtig-
keit ist es, jemanden vorzeitig zu begnadigen (rehabilitieren), um sich bei ihm lieb
Kind zu machen (NSA IV). Eine Rehabilitation ist nur durch eine Versammlung
von 20 Monchen méglich (MV IX, 4).

Eigenmichtigkeit ist es, auszugehen, ohne zu sagen, wohin (P 85) bzw. als Ordens-
angehdriger ungenehmigt mit dem andern Geschlecht umzugehen (P 21, NP 51, 60,
94, 95).

Eigenmichtig ist es, ohne Riicksicht auf die erforderlichen Gremien jemand zu
ordinieren (NSA II, NP 64, 67, 73, 75).

4.2. Arten von Disziplinarmafinahmen

Im Vinaya werden zahlreiche Akte (kamma) genannt, die sowohl in streitigen wie
unstreitigen Fillen vorkommen. Darunter sind sieben Arten von Disziplinarmafl-
nahmen, die bestimmte Fille regeln (CV I). Gegen wen diese Mafinahmen verhingt
sind, der darf 18 Dinge nicht tun, er darf insbesondere nicht ordinieren, darf
keine Schiiler haben, darf nicht lehren, nicht befehlen, nicht andere ermahnen usw.
Der erste dieser Akte ist eine Mifibilligung, eine 6ffentliche Riige fiir bestimmte
Verhaltensweisen (tajjaniya-kamma), sozusagen als letzte Verwarnung vor strenge-
ren Mafinahmen. In fiinf Fillen ist dies angebracht: wenn Streitsiichtige andere zu
Ungehorsam und Streitereien aufhetzen; wenn jemand viel Vergehen beging und
noch nicht davon frei ist, aber nur falls er unweise ist; wenn jemand in unzulissi-
gem Kontakt mit Laien lebt; wenn er von Tugend, Wandel und Anschauung
abgefallen ist; wenn er verichtlich vom Buddha, von der Lehre und der Gemeinde
spricht.

Der zweite dieser Akte stellt jemand, auf den die Fille Nr. 2—3 oben zutreffen,
unter Vormundschaft (nissaya-kamma), d. h. er muf in strenger Abhingigkeit von
einem anderen Monch leben, wird in seiner Freiheit sehr eingeschrinkt.

Der dritte Akt ist noch wiederum eine Steigerung, nimlich Verbannung von einem
Ort wegen ungewdhnlich schlechten Benehmens in Werken und Worten (pabbaja-
niya-kamma), und zwar bei Amiisement, ungeziemendem Verhalten, Verletzen
anderer und falschem Lebensunterhalt.

Der vierte Akt befiehlt jemandem, einen anderen um Verzeihung zu bitten

110

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(patisaraniya-kamma), und zwar muf hier stets ein Monch bei Hausleuten um Ver-
zeihung fiir sein Verhalten ihnen gegeniiber bitten, nimlich wenn er bei ihnen
anderen Gaben, Ehre und Wohnung abspenstig macht, wenn er die Hausner be-
leidigt, wenn er zu Zwietracht unter ihnen aufhetzt, wenn er den Buddha, die
Lehre und Jiingerschaft ihnen gegeniiber tadelt, wenn er sein Wort bricht.

Der fiinfte Akt befiehlt, daff jemand, der hartnickig einen Verstof} nicht einsehen
will, nicht mit anderen zusammen essen darf und dafl anderen verboten wird, mit
ihm Gemeinschaft beim Essen zu pflegen (ukkhepaniya-kamma). Ein solcher darf,
zusitzlich zu den 18 oben genannten Dingen, noch weiteres nicht tun: er darf keine
Dienste von anderen entgegennehmen, darf nicht mit den Ordensbriidern zusam-
men unter einem Dach iibernachten, hat vor anderen Monchen aufzustehen usw.
Ein gleiches gilt, wenn der Betreffende bei einem Verstof} eine Wiedergutmachung
verweigert oder wenn, als 7. Fall, jemand eine falsche Ansicht hartnickig nicht
aufgibt. In all diesen drei Fillen wird er gebrandmarkt und zeitweise relativ
exkommuniziert.

Nahe damit zusammen hingt, daf} ein Monch, der eine Probezeit durchmacht,
ebenfalls jene 18 Dinge nicht tun darf, zuziiglich folgender: er mufl immer den
letzten Platz einnehmen, darf keine besonderen Praktiken, insb. Waldeinsiedlertum,
wihlen, darf nicht die Unterstiitzerfamilien eines andern Monches aufsuchen, mufl
iiberhaupt sich stets melden, wenn er kommt, wenn er krank wird usw. (CV II).

4.3. Streitschlichtungsverfahren

Am Ende des Patimokkha, als die Regeln Nr. 221—227, werden sieben Weisen ge-
nannt, wie Streitigkeiten zu schlichten sind44. Wihrend die Regeln Nr. 1—220
sozusagen das Strafgesetzbuch des Ordens enthalten, sind diese letzten Vorschriften
solche des Verfahrens, jedoch nicht nur eines Strafverfahrens, sondern eher allge-
meine Grundsitze fiir jedes Verfahren, das zur Streitschlichtung dient.

Zunichst werden die vier Moglichkeiten genannt, deretwegen iiberhaupt im Orden
Streitfragen entstehen kdnnen, nimlich erstens aus Meinungsverschiedenheit {iber
Lehre und Ordnung, zweitens aus kritischen Auflerungen gegen andere, drittens
anlifllich der Frage, ob jemand ein Vergehen begangen hat oder nicht, und
schliefflich viertens wegen der Frage, ob eine bestimmte Pflicht im Orden besteht
oder nicht. Bei jedem dieser vier Anlisse wird nun gesagt, durch welche der sieben
Streitschlichtungsmethoden der Fall zu regeln ist.

a) Das erste Prinzip des Verfahrens ist die Anwesenheit des jeweils Beschuldigten
und ordnungsgemifle Verkiindung von Antrag und Entscheidung in seiner Gegen-
wart. Alle Akte, die in Abwesenheit des Betroffenen ergehen, sind nichtig: es gibt
keine Verurteilung in contumaciam (MV IX, 6). Auch wenn der Betroffene nach-
triglich durch Uberredung dazu gebracht werden sollte, dem Verfahren zuzustim-
men, bleibt es nichtig. Bei allen vier Anlissen muff Anwesenheit vorliegen. In die-
sen Zusammenhang gehdrt auch noch das Prinzip der Vollstindigkeit der jeweili-

44 Diese ,Adhikarana“ werden erdrtert in CV IV; kiirzer u. teils in anderer Reihenfolge in der 104. Rede
der Mittleren Sammlung. Pariviro IX (Adhikarana-bheda) enthilt nichts Bemerkenswertes dazu. In
Anguttara-Nikiya VII, 80 sind die 7 nur aufgezihlt. Niher behandelt bei Dutt, Early Buddhist
Monachism, 1960, S. 113—145 im Kapitel ,Internal polity of a Buddhist Sangha“.

111

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Gemeinde bei Verwaltungsakten, das sehr genau eingeschirft wurde. Akte
einer unvollstindigen Versammlung waren stets nichtig. In gewissen Fillen war
Hochstpersonlichkeit vorgeschrieben: wenn ein Kranker keinen Beauftragten
schicken konnte, mufite er notfalls auf einer Bahre zur Versammlung getragen
werden, oder wenn er nicht transportfihig war, muflite die Versammlung zu ihm
hingehen und dort tagen (MV 1I, 22).

b) Das zweite Prinzip ist die Rechtskraft. Wenn jemand rechtskriftig freigespro-
chen wurde und andere ihn aber weiterhin als schuldig behandeln und somit das
Urteil miflachten, indem sie sich selber zum Richter aufwerfen, dann kann auf
Antrag des Betroffenen verboten werden, dafl andere ihn als schuldig bezeichnen.
Es wird hiermit das Prinzip der res iudicata?® noch einmal ausdriicklich festge-
stellt. Diese zweite Streitschlichtung gibt es nur bei Vorwiirfen. Auflerdem ist es
ein Vergehen, wenn jemand verlangt, dafl ein rechtskriftig abgeschlossener Prozef}
neu aufgerollt wiirde (P 63), oder wenn jemand einem Verfahren erst zustimmte,
es dann aber hinterher anficht (P 79).

c¢) Das dritte Prinzip verbietet in entsprechender Weise, dafl man jemanden, der in
momentaner Unzurechnungsfihigkeit aus Geisteskrankheit Vergehen beging, als
Titer bezeichnet und ihm Vorwiirfe macht. Unzurechnungsfihrigkeit schliefit eben
die Schuld aus. Hier wird also ausdriicklich vom Orden festgestellt, dafl der Be-
treffende fiir seine Taten wihrend des Zustandes der Geisteskrankheit nicht ver-
antwortlich war, und es wird verboten, daff man ihn als zurechnungsfihig dafiir
behandelt. Auch dies gibt es nur bei Vorwiirfen.

d) Das vierte Prinzip verbietet Verurteilung ohne Gestindnis, und dies gibt es nur
bei Vergehen. Dies Prinzip verhindert Willkiirakte, Justizkomddien und Schau-
prozesse. Auf den Gedanken, daff man jemand durch Folter zum Gestindnis
zwingen konnte, ist im Buddhismus niemand gekommen. Besonders bei den Dis-
ziplinarmafinahmen wird hervorgehoben, daff ein Verhdr voranzugehen hat, samt
Uberfithrung (MV IX, 5 und CV 1, 3 {f.).

e) Das fiinfte Prinzip ist die Mehrheitsentscheidung, die es nur bei Meinungsver-
schiedenheiten iiber Lehre und Ordnung gibt. Wo es dagegen um einen einzelnen
Menschen und sein Verhalten geht, geniigt also die Mehrheit nicht, sondern es gilt
das Konsensprinzip, d. h. in dubio pro reo, auch wenn von mehreren zur Ent-
scheidung Berufenen nur einer Zweifel hat. Wenn man sich nimlich iiber eine
Mafinahme gegen eine Person nicht einig ist, ist es zu verkraften, wenn die Maf3-
nahme unterbleibt. Es ist aber unmoglich, daf§ fiir die Zukunft und fiir den Orden
offen bleibt, wie eine Frage von Lehre und Ordnung abstrakt zu entscheiden ist.
Kurz gesagt gilt also folgendes: Bei der Legislative Mehrheit, in der Rechtsprechung
und Verwaltung Einstimmigkeit. Das ist ein bemerkenswerter Grundsatz. Uber das
Verfahren zur Bildung der Mehrheitsentscheidung wird im einzelnen folgendes
gesagt: Wenn die Mdnche sich hier nicht einigen kdnnen, sondern in scharfe Wort-
gefechte verfallen, dann sollen sie in groflerem Rahmen zusammenkommen und
dort zu einer Abstimmung schreiten, und zwar durch Stimmzettel. Die Abstimmung
soll geheim erfolgen — offen soll sie nur erfolgen, wenn der Abstimmungsleiter
sicher ist, dafl die Mehrheit fiir die richtige Entscheidung ist. Es werden dann
zehn Fille aufgezihlt, bei denen nicht zu einer Mehrheitsentscheidung gegriffen
werden soll: bei bloflen Kleinigkeiten, wenn der Streit noch nicht um sich ge-

45 So ausdriicklich Dutt, 1962, S. 88.

112

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffen hat, wenn er schon wieder vergessen ist, wenn der Abstimmungsleiter weifl
oder vermutet, daf} eine lehrwidrige Mehrheit zustande kommen wird oder gar
eine Spaltung der regionalen Gemeinde, wenn die Abstimmungszettel nicht giiltig
verteilt sind, wenn die Versammlung unvollstindig war und wenn die Abstim-
mung unecht war, weil die Betreffenden ihre wahre Meinung aus Sympathie oder
Angst wechselten. Dazu werden im einzelnen noch genauere Vorschriften gegeben.
Eine Ordenspaltung gibt es z. B. nur bei mindestens neun Personen: wenn sich
vier und vier Monche gegeniiberstehen und der neunte auf eine Seite tritt, dann
kann die Gruppe von fiinf Monchen sich abspalten und eigne Ordensakte voll-
ziehen®

f) Das sechste Prinzip ist, dafl Prozefverschleppung ein Riegel vorgeschoben wird.
Da gesteht einer, widerruft dann wieder, gesteht auf Vorhalt etwas Belangloses
statt der begangenen schwerwiegenden Tat, macht Ausfliichte, indem er erklirt,
das Abstreiten sei nur aus Scherz erfolgt usw. In solchen Fillen soll nicht weiter
verhandelt werden, sondern es hat zunichst ein Urteil wegen Prozefiverschleppung
gegen den Betreffenden zu ergehen. Dies Verfahren wird genannt ,Die schlimmere
Weise“, es ist sozusagen ein Notbehelf. Voraussetzung ist, daf} der Betreffende un-
rein war, schamlos (insb. beim Liigen) und daff Vorwiirfe vorliegen, indem nimlich
dieses Verfahren nur bei Vorwiirfen zulissig ist, und zwar Vorwiirfe wegen Streit-
sucht und wegen ungeziemender Gesellschaft mit Laien.

g) Das letzte Prinzip heifit ,Gras dariiber streuen®, und es kommt nur bei Ver-
gehen vor. Wenn wihrend eines Streites manches an Vergehen geschah, dann wiirde
das Aufrollen aller Einzelheiten nur zu groflerer Spannung oder gar Spaltung
fithren. Falls nicht Laien beleidigt wurden oder schwere Vergehen (Pj, SA) vor-
lagen, soll eine Amnestie erlassen werden, und man soll gegenseitig auf Durchfiih-
rung von Prozessen verzichten, um so einen ,Allgemeinen Landfrieden® herzustel-

len.

4.4. Rangordnung

Auch in einer klassenlosen Gesellschaft wie der der Monche, wo eine derartige
Gleichberechtigung aller Mitglieder galt, daf} die Kaste keinerlei Rolle mehr spielte,
gab es beim alltiglichen Zusammenleben doch Fragen einer Rangordnung. Sollte
dabei das Lebensalter oder das ,Dienstalter der im Orden verbrachten Jahre
gelten oder sonstige Gesichtspunkte?

Als Grundsatz 1iflt sich feststellen, dafl das Lebensalter, welches vom Buddha fiir
Laien als Mafistab der Achtung hingestellt wurde, im Orden keine Rolle spielte.
Je linger jemand unter der Disziplin des Ordens gestanden hatte, desto wahr-
scheinlicher war es, dafl er weniger langgedienten Ménchen an Erfahrung iiberle-
gen war. Wenn im Vinaya daher von Senioritit (yatha-vuddha = gemiff dem
Alter) die Rede ist, dann ist immer nur das Dienstalter gemeint, wihrend im
biirgerlichen Leben das Lebensalter entschied.

Das Dienstalter wurde besonders fiir die Beteiligung an Verwaltungsakten des
Ordens wichtig. Je linger jemand im Orden war, desto verantwortungsvollere

46 So CV VII, 5. Die richtige Auslegung dieser Stelle gegeniiber Horner Part V, S. 286 Anm. 5 bei
Eechert, »Asokas ,Schismenedikt’ und der Begriff Sanghabeda“, in: WZKSO 1961 (Bd. 5), S. 18—52,
ier S. 32.

113

24,01.2026, 04:14:32.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entscheidungen durfte er mittragen. So wurden fiir die Teilnehmer an den
wichtigsten Beschliissen zehn Dienstjahre (Thera) erfordert (MV I, 31) und erst
nach 20 Jahren wurde einer Mahathera.

Ebenfalls galt das Dienstalter fiir Akte der Courtoisie: der jiingere Monch hatte
den Alteren mit dem indischen Handgrufl zu griiflen, ihn ehrfiirchtig zu behan-
deln, ihm den besten Sitz und die beste Almosenspeise anzubieten (CV VI, 6).
Besonders wurde dies betont, wenn ein ilterer Monch in einem Kloster eintraf:
Ihm sollte aufgewartet werden (CV VIII, 2). Als der Buddha einmal fragte, wem
der beste Sitz und die beste Nahrung gebiihre, da gaben die Monche verschiedene
Antworten: Die einen waren fiir die beiden oberen Kasten, andere fiir Sprecher
der Lehre und Zucht, andere fiir Meditationserfahrene, andere fiir die Heiligkeits-
grade. Der Buddha aber sagte, so wie unter Tieren das Lebensalter den Vorrang
hat, so solle es im Orden das Dienstalter sein (CV VI, 6).

In einigen Fillen wurde das Behandeln nach Dienstalter jedoch verboten und in
der Regel zu einem leichten Vergehen (dukata) erklirt:

1. Wenn die Monche unbekleidet wie im Badehaus waren, sollten sie sich nicht
nach Senioritit griiflen (CV V, 15) und ebenso sollte beim Warten vor dem Abort
nicht Senioritit gelten (CV VIII, 10).

2. Ordenseigentum durfte nicht nach Senioritit reserviert werden, und ebenso-
wenig was vorgesehen war, Ordenseigentum zu werden (CV VI, 7).

3. Diejenigen, die Suspensionsstrafen unterlagen, verloren solange die Senioritit
und galten als eben erst ordiniert.

4. Senioritit galt nur innerhalb des Mdnchsordens, aber nicht im Verhiltnis zu
Nichtordinierten (Laien, Pilger, Novizen) und auch nicht zu Nonnen (CV X, 3).

5. Wenn jemand zu einer anderen Ordensgruppe gehorte und nicht der Lehre
gemil} lehrte, sollte er trotz Senioritit nicht gegriiffit werden. Innerhalb derselben
Gruppe war er also trotzdem nach Senioritit zu behandeln.

4.5. Verteilungsprinzipien

Wenn ein Laie ausdriicklich sagte, er wolle etwas fiir ,beide Orden“ spenden
(d. h. fiir Monche und Nonnen), dann mufite es je zur Hilfte dem Monchsorden
und dem Nonnenorden iibergeben werden, ganz gleich wie viele Mitglieder jeweils
vorhanden waren. Selbst wenn viele Monche und nur eine Nonne da waren, dann
galt das Prinzip der Gleichheit beider Orden als Empfinger (MV VIII, 32). Wenn
eine Nonne etwas ,dem Orden“ vermachte, dann galt dies fiir den Nonnenorden
allein, ebenso entsprechend umgekehrt beim Moénch. Wenn dagegen ein Laienan-
hinger oder eine Laienanhingerin etwas ,dem Orden“ vermachte, dann galt dies
allein fiir den Monchsorden (CV X, 11).

Grundsitzlich erbt der Orden Mantel und Schale eines verstorbenen Mitglieds.
Aber ein Monch oder auch ein Novize kann beides dem vermachen, der ihn bei
Krankheit pflegte. Wenn ihn ein Ménch und ein Novize pflegten, dann konnte er
es ihnen je zur Hilfte vermachen. Was aber ein Monch dariiber hinaus an Besitz
haben sollte, das konnte er nicht anderen vererben, sondern es fiel an den Orden
(MV VIII, 27).

Es bestand ein Verfiigungsverbot an fiinf Dingen des Ordenseigentums: Kloster,
Wohnplatz, Betten, Werkzeuge aus Metall und aus anderem (CV VI, 15).

114

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei Stoff, den der Orden zur Verteilung an die Ménche erhielt, ist dieser nicht
nach der Reihenfolge der bei der Verteilungsstitte Eintreffenden zu verteilen,
auch nicht nach Lebens- oder Dienstalter, sondern durch das Los (MV VIII, 9).

Abschlieflend lifit sich sagen, dafl die buddhistische Ordensverfassung eine ganze
Reihe allgemeiner Rechtsgrundsitze enthilt, die in der europiischen Kultur z. T.
erst Jahrhunderte oder Jahrtausende spiter als besondere Errungenschaften eines
fortschrittlichen Rechtsdenkens eingefithrt wurden. Was Miss Horner von den
Strafausschliefungsgriinden sagt, daf sie ,are all remarkable for their humane and
lenient tone, for their reasonableness and common-sensed?“ liefle sich auf den ge-
samten Vinaya anwenden4s.

47 Vinaya, Part V, S. XXXVI.

48 In seiner jiingsten Verdffentlichung unterstreicht auch Bechert die Bedeutung des Vinaya, den er »das
ilteste uns erhaltene indische Rechtsdenkmal“ nennt (Weltflucht oder Weltverinderung: Antworten des
buddhistischen Modernismus auf Fragen unserer Zeit, Gottingen 1977, S. 8).

115

" 24012026, 04:14:32,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

remained up to the present relatively unchainged, insofar as its functions for the
production process were concerned. As a new function, the state has to mobilize
revenues in different ways. This increases even more the dependence from
metropolitan capitalism. The typical form of the alliance of interests between
the local power elite and the international bourgeoisie is the parastatal sector,
which is shown by examples from Tanzania and Zambia.

Today we face a silent class struggle between the westernized bureaucratic
bourgoisie and its international partners (multinational corporations) on the one
hand and industrial workers (Nigeria), kulaks and other social classes on the
other hand. The local state in LDC is thereforde in a stage of siege. Hope for
changing the present power structures in Black Africa is small.

General Principles of Law in the Constitution of the Buddhist Order (Vinaya)
By HeLimuTH HECKER

The “Vinaya” (Constitution of the Buddhist Sangha) is one of the most ancient
legal documents about the social life of human society. This order emerged 2500
years ago in North India. It’s rules which are traced back to Buddha himself have
been taken over, with only little accommodations, by all Buddhist schools, as
well in South-East-Asia as in Tibet or China. The Vinaya is divided into two
parts. The first part contains a wealth of special commandments and permissions.

The second part contains 227 numbered rules which form the Penal Code of the

order (the so-called Pitimokkha). The Patimokkha is divided into eight categories

according to the gravity of the act. Each of the 227 rules is set up according to

a uniform scheme which also contains terminological definitions and a collection

of cases.

Three fields that show general principles of law have been selected here out of the

richness of rules in both parts of the Vinaya: :

1. Reasons for exemption from punishment within the Pitimokkha. Even at that
time the principle “nullum crimen sine lege” had been determined explicitly.
Furthermore the following subjects are treated: irresponsibility, absence of
criminal intent, interruption of attempt, permission, relationship, or parapsycho-
logical fact, influence of illness and accidents, as well as other important reasons.

2. Acquisition and forfeiture of membership in the order, which is comparable
to the acuisition or forfeiture of nationality. Here are treated: competency,
procedure, admission of novices, general conditions of ordination, causes for
expatriation (facts of forfeiture).

3. Conflicts and their settlement. Here are illustrated several facts which are
considered as a breach of peace. Then follows the description of seven ways of
disciplinary measures for the maintenance of order. The procedure of settle-
ment of conflicts is treated in detail. It comprises general settlement principles
which are wider than a code of criminal procedure. Finally controversies
related to rank in the order are treated.

The English translator of the Vinaya states that in respect of the causes for

exclusion of penalty “all are remarkable for their humane and lenient tone, for

their reasonableness and common-sense”. This may count for all other Vinaya-
provisions.

24,01.2026, 04:14:32. E—



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

