LIBERALISMUS
ALS POLITISCHES
ORDNUNGSSYSTEM


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jana Katharina Funk
Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Edition Moderne Postmoderne

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Editorial

Die Edition Moderne Postmoderne prisentiert die moderne Philosophie in
zweierlei Hinsicht: zum einen als philosophiehistorische Epoche, die mit dem
Ende des Hegel'schen Systems einsetzt und als Teil des Hegel'schen Erbes den
ersten philosophischen Begriff der Moderne mit sich fithrt; zum anderen als
Form des Philosophierens, in dem die Modernitit der Zeit selbst immer stir-
ker in den Vordergrund der philosophischen Reflexion in ihren verschiedenen
Varianten riickt — bis hin zu ihrer »postmodernen« Uberbietung.

Jana Katharina Funk (Dr. phil.), geb. 1987, arbeitet nach Forschungsaufent-
halten in den USA und Siidamerika als politische Bildnerin. In ihrer Bildungs-
und Forschungstitigkeit beschiftigt sie sich mit Fragen gesellschaftlicher
Transformation. Nebenbei bildet sie sich als Beraterin und Coachin weiter.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jana Katharina Funk

Liberalismus
als politisches Ordnungssystem

Positive Freiheit und die Frage nach dem guten Leben

[transcript]

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivatives 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden

Sie unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Jana Katharina Funk

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6598-7

PDF-ISBN 978-3-8394-6598-1
https://doi.org/10.14361/9783839465981
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

- am 14.02.2026, 07:54:56.


http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de

Inhalt

Einfiihrung: Liberalismus, Freiheit und die Frage nach dem guten Leben........... n
1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit ...........................ooiil. 7
1.1 Freiheit vor dem Liberalismus.........o.eeriiiiiiiiiiii e 17
111 Zwei Paradigmen der Freiheit .......oovieiniiii i 17
112 Das antike Paradigma ........ccevviiiiiiiiiiii e 18
11,3 Dasmoderne Paradigma..........ccevvvviniiiiiii i 26
1.1.4  Das Paradigma der negativen Freiheit.............coooeiiiiiiiiii.t. 33
1.2 Spezifika der Moderne .......ovvviiiiiiiiiii e 35
1.2.1  Sakularisierung und politische Freiheit............ccoooiiiiiiiiaet. 35
1.2.2  Freiheit als vollumféngliches Negativum? ..............ccooiiiiiin. 4
1.2.3  Die Besonderheit der politischen Moderne............ccovvvvvveenn.... 49
1.3 Hobbes' Metatheorie der negativen Freiheit............cooviiiiieiiiinne.n. 51
1.3.1  Materialismus und SensualiSmus..........coooeiviiiiiiiniieiieinnenn. 51
1.3.2  Freiheit und Notwendigkeit ............coooiiiiiiiiii 57
1.3.3  Problematische Weichenstellungen der politischen Moderne ............. 61
2.  Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus.................... 63
2.1  Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung des Liberalismus............. 63
2.1.1  Freiheit als Selbstgesetzgebung...........ccovviiiiiiiiiiiiiiii e 63
2.1.2  Das Kantische Rechtsprinzip ........c.ccovviiiiiiiiiiiiiiii e, 68
213 Glack und Moral ..coneeee e 74

2.4 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung
des modernen LiberaliSmus..........oovviiiiiiiii e 78
2.2 Freiheit als politische Ordnung.........oovneeineii e 81
2.2.1 Dieldee des Liberalismus........coeevuiiiiiiiiiiiiiiinie s 81
2.2.2 John Rawls’ normativer Liberalismus............ccooviiiiiiiiiaiis 86
2.2.3 Der politische Liberalismus ........c.oovreiiiiiiiiiiiiii i, 93

- 8M 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2.4  Starken des LiberaliSmus .........iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeee 98

2.2.5 Antinomie des Liberalismus..........cooieiiiiiiiiiiiiiii 102
3.  Die Wirklichkeit der Freiheit ........................ccoooiii 103
3.1 Freiheit als kategoriale Voraussetzung des Liberalismus...................... 103
301 Pragmatische LOSUNG.....c.veeeiniiiiii e 103
3.1.2  Erfahrbarkeit der Freiheit..........ccooviiiiiii 107
3.1.3  Die Wirklichkeit der Freiheit..........cooeiiiiiiiiiiens m
3.2 Das Paradigma der positiven Freiheit ..............cooeiiiiiiiiii 120
3.2.1 Positive Freiheit ......ooovi 120
3.2.2 Selbstbestimmung als Voraussetzung positiver Freiheit................ 128
3.2.3 Selbstbestimmung als komplexe Fahigkeit..................coooeennet. 134
3.2.4 Verteidigung positiver Freiheit ...........oooviiiiiiiiii 136
3.3 Moderne Paradigmen der Freiheit .........coovviiiiiiiiiii 140
3.3.1 Das Paradigma der Triade .........c.ooviinieiiiiiieiiiii e, 140
3.3.2 Das Paradigma der Nicht-Beherrschung ...............ccoovviiie.a. 144
3.3.3 Qualitatives Paradigma ........cooviieiiii i 149
4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben ......................... 155
4.1 Liberalismus und das gute Leben ........coovriiiiiiiiiiiiiiii e 155
4.1.1  Das Gute und das Gerechte ..........cevveiviniiiiiiiiiiiiinans 155
4.1.2  Die Frage nach dem guten Leben...........ccevvviiiiiiiiiiieinnne... 158
4.1.3  Fahigkeiten und positive Freiheit ..., 160
404 DasquteLeben.......ooooiiiiiiii 165
415 Ein Liberalismus positiver Freiheit ........cccevvviiiiiiiiiiiiiinnn., 170
4.2 Staat und positive Freiheit ... ....ooviiiiiii 179
4.2.1 Institutionelle Ordnung.......c.ooiiiiiii i 179
4.2.2 Tugendstaat und Paternalismus...........ccoevvviiiiiiiiiieinnne... 190
Schlussbetrachtungen und Ausblick ..., 199
Bibliographie ...........cooiiiii 201
Nachwort und Danksagung .................ccooiiiiiiiiiii i 225

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir all jene Menschen, die das Leben lebenswert und schon machen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Menschen sind selber schuld; ihnen war das Paradies gegeben, sie aber
wollten Freiheit.

Fjodor Dostojewskij

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfiihrung: Liberalismus, Freiheit und die Frage
nach dem guten Leben

Ja, wir wollen die Freiheit. Warum? Weil wir glauben, dass ein freies Leben
ein besseres Leben ist.

Doch was wir eigentlich mit der Freiheit meinen, oder was es heif3t ein
gutes Leben zu leben und in welchem Verhiltnis die Freiheit zu diesem gu-
ten Leben des Einzelnen und der Gemeinschaft steht, sind Fragen, die wir
eher vermeiden wollen, weil sie kompliziert sind. Diesen schwierigen Fragen
mochte ich in dieser Studie nachgehen und hoffe ein wenig Licht ins Dun-
kel der Verhiltnisbestimmung zwischen dem guten Leben, dem Liberalismus
und der Freiheit zu bringen.

Im Zentrum meines Fragens stehen eine ideengeschichtliche wie begriffs-
theoretische Auseinandersetzung mit der Freiheit. Doch dies soll nicht hei-
Ren, dass sich die Frage nach der Freiheit in dieser Studie in einem abs-
trakten Diskurs philosophischen Denkens erschépfen wird. Freiheit mochte
wirklich werden und insofern sie dies mochte, ist sie immer auch schon po-
litisch. Daher wird auch das Politische der Freiheit im Zentrum der Analyse
stehen. Wenn Freiheit politisch ist, dann hat das unterschiedliche Dimensio-
nen. Die interessanteste und anspruchsvollste Struktur, die jedoch entstehen
kann, wenn Freiheit politisch wird, ist die Institutionalisierung der Freiheit
in Form eines politischen Ordnungssystems — schlieRlich bedeutet dies nicht
weniger, als dass die Freiheit als Wertgrundlage des Politischen und politische
Macht zusammen bestehen konnen. Ein ebensolches politisches Ordnungs-
system nennt sich Liberalismus.

Der Liberalismus tritt im Namen der Freiheit auf: Er beansprucht ein po-
litisches Ordnungssystem zu sein, welches den Biirgern die Freiheit zuspricht
und ihnen garantiert, sich selbst zu regieren und zu verwalten. In diesem Ge-
wand der Freiheit strebt der Liberalismus nach hehren, vielleicht den hehrs-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

ten Zielen: Der umfassenden politischen Verwirklichung von Freiheit. Doch
16st der Liberalismus seinen eigenen Anspruch kohirent ein?

Diese Studie ist ein Ergebnis des Zweifels und kann dementsprechend
auch als ein Versuch der Selbstaufklirung tiber den Liberalismus verstanden
werden, als ein Versuch, das Unbehagen am Liberalismus systematisch zu
untersuchen. Der zentrale Wert, welcher bei dieser Untersuchung vorausge-
setzt sein soll, ist die Freiheit. Da Freiheit im Zentrum des Liberalismus steht,
erscheint es nur folgerichtig, vor allem nach ihr zu fragen. Was meinen wir,
wenn wir Freiheit sagen? Worin besteht der Wert der Freiheit?

Eine freiheitliche politische Gemeinschaft stellt eine grofe Errungen-
schaft dar und gerade deshalb sind diese Fragen nach dem Wert der Freiheit
in liberal-demokratischen Gesellschaften zu wichtig, um diese nicht in den
Raum des philosophischen Nachdenkens zu holen. Daher soll hier eine
ideengeschichtliche und systematische Studie der freiheitstheoretischen
Grundlagen des liberalen Denkens unternommen werden, die als philoso-
phische Studie nicht nur deskriptive, sondern auch normative Fragen stellt.
Das bedeutet aber weder, dass die Vorgehensweise einer Grundsatzkritik des
politischen Systems gleichgesetzt werden darf, noch dass sie als politisches
Programm misszuverstehen ist. Als Philosophin mochte ich grundsitzliche
Fragen stellen und dabei frei denken. Natiirlich muss hinzugefiigt werden,
dass es mir in dieser Studie nicht moglich sein wird, die ganze Ideen-
geschichte der Freiheit, d.h. insbesondere jene der freiheitstheoretischen
Grundlagen des Liberalismus zu betrachten. Es wird mir darum gehen,
eine grofle Linie der Entwicklung liberalen (bzw. freiheitlichen) Denkens
darzulegen, die meines Erachtens fiir die politische Moderne von pragender
Bedeutung war, ist und sein wird." Entscheidend ist dabei vor allem, wel-
che systematischen Verinderungen die Idee der Freiheit in der politischen
Ideengeschichte durchlaufen hat.

Dass die Frage nach dem guten Leben aus der Auseinandersetzung mit
der Freiheit hervorgeht, ist folgerichtig, schlieRlich sind wir in der freien po-
litischen Ordnung der Moderne mehr denn je auf uns selbst zuriickgewor-
fen; ein Wurf, der mit der permanenten Aufforderung verbunden ist, unser

1 Insbesondere werde ich mich daher mit folgenden Denkern und Denkerinnen beschaf-
tigen: Thomas Hobbes, John Locke, Charles-Louis de Secondat de Montesquieu, Jean-
Jacques Rousseau, Immanuel Kant, Benjamin Constant, Friedrich Nietzsche, Leonard
Trelawny Hobhouse, John Rawls, Amartya Sen Martha Nussbaum, Claus Dierksmeier
und Philip Pettit. (In ideengeschichtlicher Reihenfolge)

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfihrung: Liberalismus, Freiheit und die Frage nach dem guten Leben

Leben ganz individuell und selbstbestimmt zu gestalten. Gleichzeitig gibt es
jedoch kaum mehr Anhaltspunkte, die uns diese freie Lebensorientierung ein-
fach machen kénnten - schliefilich haben die traditionellen, iiberspannenden
Welterklirungs- und Deutungsformen (wie etwa die Religionen) einen dras-
tischen Autorititsverlust hinnehmen miissen. Die Welt, in der wir leben, ist
wie ein leeres Glas, das wir mit jenen Bedeutungen fiillen, die unserem eige-
nen Weltbild am meisten entsprechen.

Die liberale Theorie hat auf dieses Problem insoweit nicht reagiert, als sie
Fragen des guten Lebens und die damit verbundenen hochsten menschlichen
Zwecksetzungen ausklammert. Der Hintergrund fir diese Ausklammerung
ist die Interpretation des modernen Pluralismus inkommensurabler Weltan-
schauungen: Wenn es so viele, sich widersprechende Vorstellungen des Guten
gibt, so die These, miisste der kleinste gemeinsame Nenner gefunden werden,
sodass ein gesellschaftliches Zusammenleben moglich bleibt. Die Rahmenbe-
dingungen der liberalen politischen Ordnung werden somit nicht mehr iber
eine Vorstellung des Guten, sondern nun mehr iiber ein prozedurales, kon-
sensuelles Verfahren begriindet.”

Vor dem Hintergrund des Autorititsverlustes traditioneller Weltdeutun-
gen und der gleichzeitigen Ausklammerung der Frage nach dem Guten durch
den Liberalismus, dringt sich das Problem jedoch auf, wie wir mit jener mo-
dernen, radikalen Freiheit umgehen, ja, wie wir denn gut leben sollen? Offen-
sichtlich wird diese Frage nicht unwichtiger, wenn sie aus dem Bereich des
offentlichen Diskurses des Liberalismus ausgeschlossen wird.

Jene Frage nach dem guten Leben war eine der zentralen Fragen der anti-
ken Philosophie, aber weil sie in der modernen politischen Philosophie nicht
mehr gestellt wurde, verlagerte sie sich aus dem 6ffentlichen Diskurs in den
Bereich der eigenen, individuellen Lebenswelt. Anders gesagt: Die Frage nach
dem guten Leben wurde privatisiert. Erst in jiingerer Zeit ist sie, durch die
moderne Tugendethik, wieder in den philosophisch-politischen Diskurs zu-
riickgekehrt.?

Ich mochte nur indirekt an diesen Diskurs ankniipfen, indem ich Gedan-
ken dieser modernen Tradition der Tugendethik aufnehme und sie fiir die

2 Bedeutsam ist hierbei natiirlich vor allem die Rawlssche Theorie der Gerechtigkeit und
deren Weiterentwicklung als Theorie des politischen Liberalismus.Vgl.: Rawls (1979,
1994, 2003 und 2012).

3 Vgl. MacIntyre (1995), Foot (2004), Nussbaum (2012).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

politische Philosophie fruchtbar mache, indem ich den Menschen und die
Frage nach dem guten menschlichen Leben in den Mittelpunkt riicke.

Die Frage nach Sinn und Zweck des menschlichen Daseins, soll fiir mich
in dieser Arbeit ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt sein.

Eine meiner Thesen lautet, dass die modernen Minimalkonzeptionen von
Metaphysik, Moralphilosophie und Anthropologie in der politischen Philoso-
phie nur sehr reduzierte theoretische Uberlegungen zulassen, die die prak-
tische Wirklichkeit des menschlichen Zusammenlebens in ihrer Komplexi-
tit und Fiille nicht mehr erfassen koénnen. Fiir die politische Philosophie ist
dies insoweit ein Problem, als sich der Erklirungsgehalt der Theorien viel-
fach in Prozeduralitit erschopft. Jenseits dessen fehlen zentrale Wertbegrif-
fe, was dann wiederum auch zu praktischen Problemen fithrt, die von Ernst
Wolfgang Bickenforde in seinem berithmt gewordenen Theorem folgender-
maflen zusammengefasst wurden: »Der freiheitliche, sikularisierte Staat lebt
von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann. Das ist das grofRe
Wagnis, das er um der Freiheit willen eingegangen ist.«* Dieses philosophi-
sche Versiumnis der modernen, liberalen politischen Philosophie substanti-
elle Grundlagen fir die eigene politische Theorie und Praxis zu entwickeln,
kann tiber den Begriff der Freiheit sehr eingingig illustriert werden.

Fir liberale Philosophen stand die negative Freiheit — die Freiheit von
allen dufleren Einschrinkungen - im Mittelpunkt. Vor allem vor dem Hin-
tergrund der ideengeschichtlichen Entwicklung des Liberalismus ist das zu-
nichst plausibel. Die negative Freiheit ist ein wichtiger Baustein und nicht
geringzuschitzen. Der zentrale theoretische Impuls, der aus der negativen
Freiheit hervorging, lag daher auf der Rechtfertigung staatlicher Gewalt ge-
geniiber dem Individuum. Dies ist ein zentraler Punkt freiheitlichen Denkens
und sollte es bleiben. Das Verhiltnis zwischen Individuum und Staat ist im-
mer wieder aufs Neue auszuhandeln. Schliefilich wird auch die groRe Frage
des Politischen, jene nach der guten, nach der richtigen politischen Ordnung
de facto niemals endgiiltig geklart sein. Auch die institutionelle Konsequenz
der theoretischen Grundsitze liberalen Denkens sind unabdingbar — schlie3-
lich bilden diese bis zum heutigen Tage das Fundament des Rechtsstaates. Die
negative Freiheit, welche sich aus der Legalitit ableitet, ist eine, die den Men-
schen eine Grundsicherheit des wechselseitigen Minimalrespekts zuspricht
und die Zugriffsmacht des Staates auf den Einzelnen so weit wie moglich
einschrinkt, sodass die Hiirden, die der freien Ausiibung des je individuellen

4 Bockenforde (2016): 60.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfihrung: Liberalismus, Freiheit und die Frage nach dem guten Leben

menschlichen Seins im Wege stehen kénnen, so weit wie moglich abgebaut
werden.

Dieses primir negative Verstindnis der Freiheit und damit gleicherma-
Ben der liberale Theorieentwurf, wie die metatheoretische Fundierung, grei-
fen jedoch zu kurz, um die Bedeutung der Freiheit fiir das Leben der Men-
schen — auch fiir das politische Zusammenleben — zu verstehen. Freiheit im-
pliziert und erfordert mehr als nur die duflere Sicherheit und die legale Ord-
nung des Staates. Die positive Freiheit, die menschliche Fihigkeit sich auto-
nom fiir gute und wertvolle Ziele zu entscheiden und diese auch zu erstreben
— Ziele und Erfolge, die fir das gute Leben konstitutiv sind - ist ein zen-
traler Bestandteil der Conditio humana. Dies ist wichtig — denn die Freiheit ist
durch jenes Komplement von negativer und positiver Freiheit definiert, durch
die Sicherheit auf der einen Seite — denn natiirlich kénnen wir nur dann frei
sein, wenn wir von Ubergriffen durch andere Menschen geschiitzt sind — und
durch die Fihigkeit zur selbstbestimmten Lebensfithrung im Sinne des guten
Lebens auf der anderen Seite.

Die Bedeutung der positiven Freiheit kann iiber die praktische Philoso-
phie Kants aufgezeigt werden. Ich werde daher im Folgenden Kants Idee der
Autonomie als Ausgangspunkt nehmen, um diesen Freiheitsbegriff in den
Kontext der Frage nach dem guten Leben zu stellen. Das erfordert eine kri-
tische Relektiire von Kants Konzept der Autonomie sowie einer Weiterent-
wicklung des positiven Verstindnisses von Freiheit als Selbstbestimmung. In
Anlehnung an Charles Taylor wird positive Freiheit als ein Verwirklichungs-
konzept verstanden, das als eine komplexe Fahigkeit interpretiert wird.

Wie eine solche Konzeption der positiven Freiheit politisch werden kann,
haben Martha Nussbaum und Amartya Sen veranschaulicht. Nussbaum und
Sen haben gezeigt, dass Freiheit bedingt ist und dass ein Staat, der sich auf
der Freiheit griindet, die Mitglieder der Gesellschaft dazu befihigen muss frei
zu sein. Denn nur ein selbstbestimmtes Leben ist ein freies Leben und nur ein
freies Leben kann — in liberaler Perspektive — als ein gutes Leben gelten.

Fir die einzelnen Kapitel ergibt sich dabei folgende Grundstruktur:

Kapitel 1 beinhaltet eine ideengeschichtliche Abhandlung der Freiheit
vor dem Liberalismus. Benjamin Constants Unterscheidung zwischen einem
antiken und einem modernen Paradigma dient dabei als systematisches Dif-
ferenzierungsschema. Exemplarisch werde ich dabei auf Aristoteles (antikes
Paradigma) und Hobbes (modernes Paradigma) eingehen. Der inhaltliche
Schwerpunkt liegt in der Darstellung der Herausbildung eines spezifisch
modernen Paradigmas der Freiheit. Dies werde ich anhand eines geschicht-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

lichen Abrisses der Sikularisierung und im Anschluss daran anhand von
Hobbes Freiheitstheorie darlegen.

Kapitel 2 bietet eine systematische Auseinandersetzung mit der kritischen
Philosophie Kants. Entsprechend der inneren Logik des Kantschen Werkes
werde ich dessen praktische Philosophie in ihren Grundziigen darstellen und
als Grundlage fur politisches Denken erértern. Daran anschliefdend wird
John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit veranschaulicht. Aufbauend auf eine
begriffstheoretische Betrachtung des Liberalismus werde ich in Form einer
These systematische Anfragen beziiglich der Zentralitit der Freiheit an den
Liberalismus stellen.

In Kapitel 3 werde ich mich systematisch mit der Freiheit als kategoriale
Voraussetzung fiir politisches Denken auseinandersetzen. In kritischer Aus-
einandersetzung mit Kant wird ein Konzept positiver Freiheit als Selbstbe-
stimmung vorgeschlagen, welches den Menschen als politisches und handeln-
des Wesen ernst nimmt. Ausgehend von der Analyse verschiedener Freiheits-
theorien (Benjamin Constant, Isaiah Berlin, Gerald MacCallum, Philipp Pet-
tit und Claus Dierksmeier) geht es weiterhin darum, die freiheitstheoretische
Grundlage der von mir vorgeschlagenen positiven Freiheit zu untersuchen.

Aufbauend auf der Darlegung der positiven Freiheit liegt der inhaltliche
Schwerpunkt des 4. Kapitels in der systematischen Verbindung von liberaler
Theorie und Fragen des guten Lebens. Dabei wird dargelegt, dass sich Fra-
gen iiber das gute Leben und das liberale Neutralititsgebot nicht notwendi-
gerweise ausschlieRen miissen. Wenn Freiheit als ein zentraler Wert liberalen
Denkens anerkannt wird, so wird ein selbstbestimmtes Leben als ein besseres
Leben betrachtet. Doch ein selbstbestimmtes Leben ist nicht voraussetzungs-
los zu haben. Vielmehr miissen Menschen dazu befihigt werden. In Anleh-
nung an diese Einsicht werde ich mit Sen und Nussbaum eine Konzeption
des Liberalismus vorschlagen, die positive Freiheit in den Mittelpunkt stellt.
Ein liberales Ordnungssystem muss demzufolge den Einzelnen zur Freiheit
befihigen. Dariiber hinaus gilt es die Entscheidungsfreiheit zu schiitzen: Es
liegt am Einzelnen sich fiir seine Version des guten Lebens zu entscheiden;
aber der Einzelne muss es auch kénnen.

Bamberg, im Oktober 2020
Jana Katharina Funk

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

1.1 Freiheit vor dem Liberalismus
11.1  Zwei Paradigmen der Freiheit

Das Nachdenken iiber die Freiheit setzte in der Ideengeschichte natiirlich
nicht mit dem Liberalismus ein. Vielmehr ist es bis in die Antike zuriickge-
hend tief mit der Geschichte des philosophischen und politischen Denkens
verwoben. Im Rahmen dieser Studie ist der Blick in die Ideengeschichte na-
tirlich nicht Ziel, sondern lediglich ein wichtiges Hilfsmittel, ein Instrument
zur klirenden und informierteren Erforschung des Freiheitsbegriffes. Es ist
mir darum zu tun, 1. die inhaltlichen Verkniipfungen zwischen dem Begriff
der Freiheit, dem Liberalismus und dem guten Leben scharf herauszuarbei-
ten, sowie 2. deren Implikationen zu skizzieren und kritisch zu diskutieren.

Daher geht es zunichst um ein geschichtsbegriffliches Verstindnis und
im Weiteren um eine schirfere inhaltliche Bestimmung des Freiheitsbegriffs.
Ein solch inhaltliches Verstindnis hat auch etwas mit der Ideengeschichte ge-
mein, denn als Menschen sind wir immer in einer je einzigartigen Zeit behei-
matet, und auch gewillt, diese theoretisch zu erfassen. Daher sind philoso-
phische Theorien auch Ausdruck ihrer Zeit. Das gilt insbesondere fiir die poli-
tischen Belange der Menschen, schliefllich erfahren gerade diese mit der Zeit
eine radikale Wandlung. Daher stehen theoretische Begriffe vielleicht auch in
einer engeren Verbindung mit der praktisch-politischen Realitit, als gemein-
hin angenommen wird.

Mit seiner berithmt gewordenen Rede aus dem Jahre 1819 »de la liberté
des anciens, comparé a celle des modernes« hat Benjamin Constant durch

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

die Gegeniiberstellung zweier Paradigmen des Freiheitsdenkens' - das »an-
tike« (frz. ancien) und das »moderne« — die inhaltliche Ausdifferenzierung
des politischen Freiheitsbegriffs philosophisch vorangetrieben.

Es erscheint aus mehreren Griinden wichtig und interessant zu sein die
Intention Constants zu verstehen und seine Idee zu erforschen: Zum einen,
weil es Anliegen dieser Studie ist, die Probleme und Schwichen des spezi-
fisch modernen (liberalen) Freiheitsverstindnisses herauszuarbeiten®; und
zum anderen, weil es dariiber hinaus gerade nicht darum geht, antikes Den-
ken und moderne Philosophie zu scheiden, sondern integrativ zusammenzu-
denken und einen Blick auf ein solch integratives Paradigma zu werfen.

1.1.2  Das antike Paradigma

Uber das antike Freiheitsverstindnis trifft Constant 1819 folgende Aussage:

So ist also bei den Alten der Einzelne fast durchwegs Herrscher in 6ffentli-
chen Angelegenheiten, jedoch Sklave in allen seinen privaten Beziehungen.
Als Biirger entscheidet er iiber Krieg und Frieden; als Privatmann ist er iiber-
wacht, eingeschrankt und unterdriickt in allen seinen Bewegungen 3

In anderen Worten heifSt das: Wenn wir Constant mit dem modernen Frei-
heitsverstindnis erkliren, dann sieht er im antiken Freiheitsverstindnis eine
Subordination des Einzelnen unter das Ganze der politischen Gemeinschaft.
Dabei verliert der Einzelne zwar seine private, erlangt dabei aber gerade eine
bestimmte Vorstellung von Freiheit.*

1 Mit dem Begriff des Paradigmas mochte ich mich an Thomas Kuhns Theorie der »Wis-
senschaftlichen Revolution«anlehnen. Vgl. Kuhn, Thomas S. (2012): The structure of sci-
entific revolution. University of Chicago Press: Chicago/London.

2 Ich denke hier mit Quentin Skinner, dass es notwendig ist, eine Art »Archadologie« der
Kategorien des politischen Denkens zu betreiben. Denn, wenn wir die Ideengeschichte
der Begriffe aufSer Acht lassen, so kann es sein, wie Skinner feinsinnig schreibt, dass wir
mit Konzepten umgehen, die wir eigentlich nicht mehr verstehen konnen. Vgl. Skinner
(1998): 110ff.

3 Constant (1946): 30.

4 Mit Bezug auf die Interpretation der Freiheit »bei den Alten« bleibe ich nah an Con-
stants Verstandnis. Ich mochte mich nicht mit der Frage beschéftigen, ob Constant
mit seinem Verstandnis der antiken Freiheit richtigliegt. Mir geht es an dieser Stel-
le um eine systematische, ideengeschichtliche Herangehensweise, die einen weiten
Blick einnimmt und nach strukturellen Besonderheiten der Entwicklung des Freiheits-
verstiandnisses und respektive der Entwicklung des Liberalismus fragt.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Vor dem Hintergrund der fir das antike politische Denken mafRgeben-
den, aristotelischen Vorstellung des Menschen als zoon politikén® ist die In-
terpretation Constants zunichst plausibel, denn sie besagt die naturwiichsige
Kohirenz von Menschsein und Staatlichkeit. Der aristotelischen Philosophie
zufolge ist der Mensch demnach qua Natur durch und durch politisch - ein
politisches Tier.

Was mit dieser Bezeichnung zum Ausdruck gebracht werden soll, ist, dass
in der antiken Vorstellung einer politischen Gemeinschaft der Einzelne der
Zweck des politischen Lebens ist: Die Gemeinschaft ist nur dann gliicklich,
wenn der Einzelne gliicklich ist und das allgemeine Gut ist der Zustand, wo
alle glicklich sind und alle ihre Vermégen entwickeln kénnen.

Doch die Subordination, die Constant auszumachen scheint, ist natiir-
lich auch dem Blick der Neuzeit auf die Antike geschuldet, denn gerade
die angesprochene anthropologische Bestimmung des Menschen lisst dar-
auf schlieffen, dass es Aristoteles als logische Unmoglichkeit erschien, die
menschliche Freiheit unabhingig von der Dimension des Politischen zu
denken. Auch Aristoteles’ Selbstverstindnis wiirde hierfir sprechen. Ei-
ner selbstreflexiven Aussage entsprechend betrieb Aristoteles nimlich eine
»Philosophie der menschlichen Dinge.«® Dieses Zeugnis ist ein erster, inter-
essanter Zugang zum aristotelischen politischen Denken, denn es verweist
auf die Natiirlichkeit der Vorstellung einer Verschmelzung von Anthropologie
und Politik. Zusitzlich gilt gemif} der Idee der praktischen Philosophie des
Aristoteles, dass die menschlichen Dinge nicht rein deskriptiv, sondern auch
normativ zu verstehen sind. Schliefdlich mochte er die Menschen mithin
nicht nur iber sich selbst aufkliren, sondern auch normative Aussagen iiber
deren beste Entwicklung treffen. Es ist jene gute Entwicklung, die das Ziel
des aristotelischen praktischen Denkens darstellt; daher wird es auch nicht
als Selbstzweck, sondern um des hochsten Zweckes, um des guten Lebens
willen betrieben.” Daher birgt die Natiirlichkeit der menschlichen Dinge so-
gar eine Trias, bestehend aus Anthropologie, Politik und Moralphilosophie.®
Insoweit wird die anthropologische Bestimmung des Menschen (zoon politi-
kén) zugleich auch zu seiner normativen Zwecksetzung. Dem aristotelischen

5 Aristoteles (1990): 1253a 29 (Pol).

6 Aristoteles (2013): 1181b 15f. (NE).

7 Vgl. die Idee der praktischen Philosophie des Aristoteles; Aristoteles (2013): 1095 a 5f.
sowie 30ff. (NE) und 1098a 33 — b8 (NE).

8 Aristoteles (2013): 1094a 7 —1095b 13 (NE).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

19


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Begriff des Natiirlichen kommen in diesem anthropologischen Zusammen-
hang zwei Bedeutungen zu: Zum einen steht die Natur fir die Ausstattung
des Menschen mit seinen je individuellen natiirlichen Anlagen, Fihigkeiten
und Talenten, zum anderen fungiert sie aber auch als Richtschnur der
menschlichen Bestimmung, bzw. der naturgemiflen, guten Entwicklung
des je einzelnen Menschen. Aus der Natur lisst sich demnach auch das
menschliche Ziel (Telos) ableiten. Aus dieser Deduktion folgt jedoch keine
eindeutige menschliche Teleologie, die wie eine Naturwissenschaft betrieben
werden und exakt iiberpriifbare Ergebnisse liefern konnte. Die aristotelische
Anthropologie ist komplizierter und komplexer. (Was wiederum auch die
Gefahr eines naturalistischen Fehlschlusses mindert, oder sogar ginzlich
tilgt, denn wenn es in einem aristotelisch inspirierten Naturalismus® im
Wesentlichen darum geht anzuerkennen, dass es bestimmte irreduzible
Bestandteile des guten Lebens gibt, bildet dieser noch keine Grundlage
fiir einen Sein-Sollens-Fehlschluss. Obgleich die Handhabe naturalistischer
Argumente fiir normative Aussagen iiber das menschliche Leben natiirlich
immer schwierig bleibt.)™®

Bei Pflanzen und Tieren ist die Teleologie weniger kompliziert. Sowohl
Tiere als auch Pflanzen haben jeweils ihr eigenes Ziel, welches sie determi-
niert. Wenn ich z.B. im Herbst eine Kastanie sammle, diese im Frithjahr zum
Keimen bringe und sie alsdann in nihrstoffreiche Erde pflanze, so wird aus
ihr eventuell ein prachtiger Baum wachsen. Sie kann aber nicht zu einer Lin-
de werden — wenn sie iiberhaupt heranwichst, dann nur zu einer Kastanie.
Dies ist ein Grundstrukturgesetz der Natur. Dementsprechend ist es im Sinne
ihres Telos, wenn die Kastanie auskeimt und in einem nihrstoffreichen Bo-
den mit entsprechend giinstigen klimatischen Bedingungen zu einem Baum
heranwichst.

9 Wie etwas durch John McDowell vertreten. Vgl. McDowell (1996).

10 Schliefilich geht es dem aristotelisch inspirierten Naturalismus nicht darum absolut

klaren deduktiv nomologischen naturwissenschaftlichen Gesetzmafiigkeiten aufzu-
stellen, sondern lediglich normative Aussagen iiber den Menschen generiert, die als
Magnetnadel fiir eine gedeihliche menschliche Entwicklung dienen.
»The ancient naturalism is a sort of anthropology — as a basis to derive ethical claims.
[..] Our nature is taken to be our potentialities to develop in certain ways. [..] Thus
ancienttheories are not open to the objection that they over simplify or trivialize ethics
by treating ethical issues as soluble by a quick examination of the facts.« Vgl. Annas
(1993):137f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Das menschliche Leben verhilt sich natiirlich nicht so wie das Leben der
gerade beschriebenen Kastanie, aber auch fiir den Menschen gelten Aristote-
les zufolge — und da wiirde ich ihm zustimmen - teleologische Naturgeset-
ze.!! Bereits die anthropologische Bezeichnung des zoon politikén beinhaltet
inhirente Gesetzmafligkeiten dieser Art.

Fir Aristoteles gilt die Polis als die beste Verfassung eines Staates. Daher
gilt es fir ihn auch, dass die natiirliche Kohirenz von Menschsein und Staat-
lichkeit idealerweise in die Realisierung der griechischen Polis miindet.™

Diese wiederum entstehe zwar gemifd der anthropologischen Bestim-
mung der Autarkie »um des Uberlebens willenc, sei in threm Kern aber »um
des guten Lebens willen«*? vorhanden. Das Ziel der Vergemeinschaftung ist
daher zentral mit der Vorstellung des Guten verbunden, ein Faktum, welches
die aristotelische Einheit von Anthropologie, Moralphilosophie und politi-
scher Philosophie abermals verdeutlicht.* Doch was genau bedeutet das Gute
fiir das Telos des Menschen? Die aristotelische Theorie des Guten begreift das
Gute anhand der Vorstellung einer gelungenen menschlichen Entwicklung.
Da es hierbei auch im Wesentlichen darum geht, die Wesenheit des Menschen
zu entwickeln, wird dieser Ansatz einer Theorie des Guten auch Perfektionis-
mus genannt. Es geht aber nicht um eine willkiirliche Entwicklung, sondern
auch um die Ausrichtung dieses Vollzugs auf das moralisch® Gute; denn nur

11 Inder Nachfolge derjiingeren aristotelischen Tugendethik (vgl. exemplarisch: Macln-
tyre (1995); Nussbaum (2012); Foot (2004); Thompson (2008); Annas (2011); McDowell
(2009)) gibt es eine intensiv gefiihrte Debatte tber die Interpretation des aristoteli-
schen Naturalismus mit verschiedenen Standpunkten und Interpretationen. An dieser
Stelle mochte ich die Debatte erst einmal zurlickstellen. In den Kapiteln vier und fiinf
werde ich spezifischer auf die Verbindung zwischen Naturalismus und Normativitat
eingehen und hierzu eine eigene Interpretation vorlegen. Prinzipiell stiitze ich mich
in meiner Version des aristotelischen Naturalismus auf Julia Annas. (1993) und (2011).

12 Otfried Hoffe zufolge wird die Frage nach der besten Verfassung bei Aristoteles ent-
sprechend des zu verfolgenden Ziels einer Staatsverfassung beantwortet. Das Ziel be-
stiinde fiir Aristoteles darin, in dem vorausgesetzten Willen der Biirger gemeinsam
den Lebensstil zu pflegen, der einem Leben gemaf des menschlichen Wesens eigen
ist. Vgl. Hoffe (2011): 174.

13 Aristoteles (1990): 1252b 26ff. (Pol).

14  Die systematische Auseinandersetzung mit der aristotelischen Metaphysik wird nicht
im Zentrum meines Denkens stehen. Fiir weiterfiihrende Literatur diesbeziiglich; sie-
he: De Anna (2012) und (2018).

15 Esgibtviele Interpretationen, die nahelegen, dass Aristoteles keinen Begriff von Moral
hat. Dies wird meist so begriindet, dass Aristoteles keine Vorstellung von Moral in Form

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

so kann der Mensch sein eigenes Leben, mit den je eigenen Anlagen und Ta-
lenten, zum Gedeihen bringen. Das Gute versteht sich also als bestmégliche
individuelle Entwicklung - seelisch, kognitiv, moralisch, psychisch. Und weil
der Mensch als unfertiges und politisches Wesen auf die Welt kommt, ist das
Leben in der Polis dem Telos des Guten zutraglich, da hier im idealen Falle
Menschen zugunsten der menschlich bestméglichen Entwicklung kooperie-
ren.’® Fiir den Begriff des Guten in der antiken Philosophie heift dies, dass
dieser nicht nur als normativer Maf3stab fiir das einzelne Leben (im Sinne des
Gedeihens), sondern auch fiir die gesamte politische Gemeinschaft gilt."”

Unter dieser Voraussetzung wird dem Staat auch gleichsam die Aufga-
be ibertragen, fiir die Rahmenbedingungen der Verwirklichung des guten
Lebens zu sorgen. Die praktisch-politischen Implikationen der normativen
Philosophie der menschlichen Dinge werden dadurch manifest.

Das Gute entspricht nun in diesem Zusammenhang einer Erweiterung
und Vertiefung der je individuellen menschlichen Anlagen und Fihigkeiten —
und dies natiirlich im moralischen Sinne.'® Jedoch gilt in der aristotelischen
Philosophie der menschlichen Dinge die Moral oder Tugend als Gut nicht als
das ganze Ziel. Die Tugend fithrt uns auf den richtigen Weg und stellt sicher,
dass der Mensch (den Pfad der Tugend folgend) iiber eine gelungene mensch-
liche Entwicklung seine hochste Entsprechung, die menschliche Selbsterfiil-
lung, findet. Das moralisch Gute, als tugendhaftes Leben und das héchste

von Prinzipien und Bewertungskriterien hatte. Ich mochte mich an dieser Stelle aus
diesem Diskurs enthalten und nutze »moralisch« in diesem Kontext im Sinne einer
Vorstellung von Normativitat.

16  Bees, ants, termites, and other »socially organized« animals also have to collaborate
in different functions; but these functions and capacities are fixed by nature: among
bees there is the queen, the drones [..] and the worker bees, that also have to defend
the hive if necessary. [..] But among human beings there is a much greater variety and
a much greater flexibility. There are human beings with outstanding talents and very
outspoken inclinations who are both happiest and most useful to their fellow human
beings when in following their inclinations they make full use of their talent. Von Fritz
(1983):78.

17 In Anlehnung an Aristoteles gebrauche ich in dieser Arbeit den Begriff des CGuten in
direkter Verbindung einer Vorstellung des gelungenen menschlichen Lebens.

18  [Es] »erweist sich das Gut fiir den Menschen (to anthropinon agathon) als Tatigkeit (en-
ergeia) der Seele im Sinn der Gutheit (kat<areten), und wenn es mehrere Arten der Gut-
heit gibt, im Sinn derjenigen, welche die beste und am meisten ein abschlieflendes
Ziel (teleios) ist. In: Aristoteles (2013): 1098a 15f. (NE).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Gut, namlich die Eudaimonia (das gelingende Leben), sind somit unmittel-
bar verschrinkt, schlief3lich ist der Mensch dazu bestimmt seine Anlagen zur
moralischen Lebensfithrung zu entfalten — erst iiber jene Entfaltung riickt
das eigentliche Ziel, das gute Leben, niher. »Das vollendete, dem Menschen
mogliche Gliick ist eine Titigkeit gemdfR der hochsten menschlichen Fihig-
keit, d.h. aber gemif der Tugend, der obersten Kraft in uns.«*

Das heifdt auch, dass das hochste Gut (das gute Leben) selbst nichts mit
Gliuck, in der Bedeutung des giinstigen Zufalls, zu tun hat. Das héchste Gut
ist kein Spiel, denn es gilt, »dass das gliickliche Leben ein tugendhaftes Le-
ben ist. Ein solches ist aber ein Leben des Ernstes und nicht des Spiels.«*°
Das héchste Gut ist Selbstzweck®; es ist Ernst, Titigkeit, Anstrengung, Kon-
zentration, es ist sein eigenes Ziel. Zudem ist es nicht nur das Erreichen des
Ziels selbst, sondern es ist auch das aktive Streben danach, gemif? der prakti-
schen Rationalitit, die den Menschen dabei leitet. Das hochste Gut (als gutes
Leben) ist somit natiirlich nicht als das Erlangen verschiedener menschlicher
(ob materieller oder immaterieller) Giiter zu deuten (wie etwa Reichtum, Eh-
re, Ruhm...etc.) — denn, wie Aristoteles bemerkt, sind all diese Giiter dufSerli-
che Giiter, weil wir sie nicht selbst hervorbringen; selbst die Ehre nicht, denn
schliefdlich kommt die Ehre als Gut nicht demjenigen zu, dem die Ehre erwie-
t!/%2 Deshalb muss das hochste
Ziel auch mit Aktivitit und nicht mit Passivitit oder Stillstand einhergehen.??

sen wird, sondern demjenigen, der sie erweis

Vor diesem Hintergrund liegt es nahe, die tugendhafte Lebensfithrung, d.i.
eine Lebensfithrung, welcher der praktischen Vernunft (phronesis) die feder-
fithrende Rolle des Wollens und der Handlungsleitung zuspricht, als den In-
halt des guten Lebens zu verstehen.** Das gute Leben entspricht demnach
dem héchsten Gut — daher gibt es dariiber hinaus auch kein héheres Telos.
Vor diesem Hintergrund kann der deutsche Begrift des Gliickes, auf-
grund seiner Zweideutigkeit, kaum als eine angemessene Ubersetzung fiir
die aristotelische Eudaimonia gelten. Der Deutung des Gliickes als transitori-
sches, momentanes Empfinden liuft die aristotelische Eudaimonia zuwider.

19  Aristoteles (2013): 1177a 13f. (NE).

20 Aristoteles (2013): 1176b 27ff. (NE).

21 Aristoteles (2013): 57 (NE). (Erst die Eudaimonia ist autark)

22 Vgl. Annas (1995): 36. oder Aristoteles (2013): 1095b 25ff. (NE).

23 »Inseiner Benennung (des hochsten Gutes) stimmen fast alle (iberein. »Das Gliick« —
so sagen die Leute und die feineren Ceister, wobei gutes Leben und gutes Handeln in
eins gesetzt werden mit Gliicklichsein.« Vgl. Aristoteles (2013): 1095a 21ff. (NE).

24 Vgl. Annas (1995): 37.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

23


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ihr entspricht ein nachhaltiger Entwicklungsprozess, der das Ganze des
menschlichen Lebens umfasst — ein Gedeihen, bzw. Gelingen des mensch-
lichen Lebens. Daher mochte ich in dieser Arbeit eher vom guten Leben
sprechen, zumal ich denke, mit diesem Begriff niher an der urspriinglichen
Bedeutung zu liegen. Gemifd des Aristoteles heifdt diese Telos-Bestimmung
fiir das praktische Leben des Menschen, dass die vita contemplativa als
die grofte Entsprechung der irdischen Selbsterfiillung des Menschen zu
verstehen ist; denn schliefflich finde der Mensch die positiven Erfahrungen
vorzugsweise im stetigen Titigsein.”® Die Theoria ist somit fiir Aristoteles
die menschliche Titigkeit, welche am meisten Seligkeit verspricht, weil sie
am ndchsten mit der Géttlichkeit verwandt ist und der Mensch in ihr am
meisten Stetigkeit zu erreichen vermag. Auch der perfektionistische Zug der
Vorstellung des Guten wird hier abermals deutlich:

Doch darf man nicht denen folgen, die raten, man solle als Mensch an
menschliche Dinge denken und als Sterblicher an sterbliche. Vielmehr
missen wir uns, soweit wir es vermogen, unsterblich machen und alles
tun, um in Ubereinstimmung mit dem Hochsten in uns zu leben. Denn
auch wenn dies klein im Umfang ist, ilberragt es doch alles umso mehr an
Vermogen und Wert.26

Vor dem Hintergrund des Gesagten wird es ersichtlich, wie Constant zu sei-
ner Interpretation des antiken Paradigmas der Freiheit kommt. Denn die
Zentralitit der Freiheit — als politische Kategorie — ist im aristotelischen Den-
ken unmittelbar gegeben. Der Einzelne ist nur insoweit frei, als er ein Teil der
freien Polis?? ist. Und auch wenn, wie Otfried Hoffe klarstellt, die Freiheit bei
Aristoteles noch nicht als ein einheitliches Konzept verstanden wird, 28 lassen
sich anhand der aristotelischen Theorie dennoch substantielle Aussagen iiber
die antike Freiheitsvorstellung machen. Im politischen Denken des Aristoteles
existierte Freiheit nur im umfassend biirgerlichen Sinne — und damit waren
jene Biirger gemeint, die sich »selbst besaflenc, also keine Frauen, Metdken,
oder Sklaven. Der sittliche Mensch ist bei Aristoteles immer nur ein freier
Biirger, der in der ebenfalls freien (d.h. selbstgesetzgebenden) Polis lebt und

25  »Dennalles Menschliche ist unfahig, kontinuierlich in Tatigkeit zu sein: also, auch Lust
zu empfinden, welche ja das Tatigsein begleitet.« Aristoteles (2013): 1175a 4f. (NE).

26  Aristoteles (2013): 1177b 33f. (NE).

27 Vgl. Aristoteles (1990): 1279a 20-21 (Pol).

28  Vgl. Hoffe (2006): 261f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

handelt. Daher wire die Autonomia somit keineswegs als individuelle mora-
lische Freiheit oder gar als verniinftiger Geltungsgrund der Moral (wie etwa
bei Kant) zu verstehen. Die personliche Freiheit der Moderne (im Sinne der
umfassenden biirgerlichen Freiheiten) steht indes kaum im Mittelpunkt und
kommt, wenn tiberhaupt, bei Aristoteles nur iiber die Idee der Eleutheria zur
Sprache.?” Erst auf dieser Grundlage der Eleutheria konnte sich das demo-
kratische Ideal der Polis — als politische Herrschaft von Freien und Gleichen
(Politie)? entfalten. Die Idee der Eleutheria ist aber keine universale Verbiir-
gung individueller Freiheit; sie gilt nur als republikanisches Recht, welches
man als Staatsbiirger genief3t.

Doch auch wenn die biirgerliche, politische Freiheit nur in Verbindung
mit der Zugehorigkeit zur Polis besteht und auch wenn Aristoteles seine Phi-
losophie der menschlichen Dinge teleologisch entfaltet, ist der aristotelische
Naturalismus keinesfalls mit einem natiirlichen Determinismus gleichzuset-
zen. Sicher streben Aristoteles zufolge alle vernunft- und sprachbegabten Le-
bewesen (zoon logon echon)® nach dem héchsten Gut, dem guten Leben. Die
Ausrichtung der eigenen Seele auf das Gute obliegt aber der individuellen Tu-
gend und hierfir die guten Mittel zu finden, ist Sache der praktischen Ratio-
nalitit (phronesis). Hier verbinden sich praktische Vernunft und das ethische
Vermdgen der Seele, welche beide im Zentrum des aristotelischen Freiheits-
verstindnisses stehen. Der aristotelische Naturalismus ist daher auf anthro-
pologischer Ebene vielmehr als eine Funktionsbestimmung des Menschen zu
verstehen.3? Fiir Aristoteles heift dies, dass es vielmehr um die Beantwortung
der Frage geht, welche Lebensform dem Menschen, qua politisches Vernunft-
und Sprachwesen, am meisten entspricht. Die spezies-spezifische Ausstat-
tung ist damit auch der Grund der Freiheit: D.h. der Mensch ist dann frei,
wenn er durch die ethisch geleitete Vernunft gefithrt ist und seine Handlun-
gen durch vernunftgemifie Griinde sprachlich rechtfertigen kann. Folglich
besteht die praktische Uberlegung bzgl. der menschlichen Handlungsfreiheit

29  Mogens H. Hansen zufolge kann die Bedeutung des Begriffs des eleutheros (freier Bir-
ger) am besten durch dessen begrifflichen Gegenspieler, den doulos (Sklave), verdeut-
licht werden. Der Eleutheros gehort sich selbst und hat keinen Gebieter (despotes). (Vgl.
Hansen (2010): 2f))

30 Aristoteles (1990): 1255b 18-19 (Pol).

31 Aristoteles (1990): 1253a 7-10 (Pol).

32 Vgl. das ergon Argument: Aristoteles (2013): 1098a 17f. (NE).

Darauf werde ich in Kapitel fiinf noch en detail eingehen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

25


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

in der Verbindung von Klugheit (phronesis) und Vorsatz/bzw. einer intentio-
nalen Wahl (prohairesis).>® Der Mensch ist also Ursprung von Handlungen
und da er auf das hochste Gut hin ausgerichtet ist, kann er dann frei sein,
wenn er durch seine Vernunft das Gute erkennt. Wie wir gesehen haben, ist
die Philosophie der menschlichen Dinge des Aristoteles eine Verbindung aus
Anthropologie, Ethik, Moralphilosophie und Politik. Dem teleologischen As-
pekt kommt eine wichtige Bedeutung zu, denn das Telos dient als Ausrich-
tungspunkt fiir die naturgemifie menschliche Entwicklung und dieser Gege-
benheit des Lebens scheinen wir uns kaum entziehen zu kénnen, schliefdlich
haben wir als natiirliche Lebewesen ein Interesse daran ein gutes und erfiil-
lendes Leben zu leben. Diese Ausrichtung auf ein gutes Leben und gleichsam
die Vorstellung der Freiheit als einer dezidiert politischen und damit ethi-
schen Kategorie sollen demnach als zentrale Bausteine des antiken Paradig-
mas der Freiheit gelten.

11.3 Das moderne Paradigma

Mit der Moderne verandert sich das philosophisch-politische Denken radikal.
Obgleich das Politische weiterhin als zum Menschen dazugehorig betrach-
tet wird, ist die Politik nicht mehr wesentlicher Bestandteil der menschli-
chen Natur. Das Wesentliche der modernen, politisch-philosophischen Her-
angehensweise ist eine der Naturwissenschaft dhnliche Methodik, welche sich
durch ihren hohen Grad an Abstraktion und Rationalisierung auszeichnet.
Die Abstrahierung vom konkret Menschlichen, als einer Entfernung von der
stark anthropologisch und ethisch geprigten Denkungsart, bildet den sub-
stantiellen Bruch mit dem antiken Paradigma des aristotelisch bestimmten
Denkens. Mit der Moderne findet auch die bis zur gegenwartigen politischen
Philosophie wichtigste liberale Traditionslinie ihren Anfang, die sich, meiner
Interpretation zufolge durch eine spezifisch negative Form des Freiheitsden-
kens und die Reprisentation eines spezifisch liberalen Paradigmas auszeich-
net.

33 »Der Vorsatz ist nicht mit dem Wunsch identisch, obwohl er ihm dhnlich ist. Denn ein
Vorsatz bezieht sich nicht auf Unmégliches, und wenn jemand sagen wiirde, dass er
sich Unmaogliches vornimmt, wiirde man ihn fiir dumm halten. [...] Der Wunsch bezieht
sich mehraufdas Ziel, der Vorsatz mehrauf das, was zum Ziel fiihrt.« Aristoteles (2013):
1111b 19f. (NE).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Zuvorderst beinhaltet dieses eine Setzung der Freiheit als kategorisches
Prinzip: Denn mit dem Anfang der Moderne wird Freiheit nicht mehr vorran-
gig als Gestaltungsmacht individuellen und kollektiven menschlichen Lebens
verstanden, sondern als abstraktes absolutes Prinzip menschlicher Existenz
gesetzt. Constant formuliert dies in seiner Diagnose folgendermafien:

Fragen Sie sich zuerst, meine Herren, was in unseren Tagen ein Englander,
ein Franzose, ein Bewohner der Vereinigten Staaten von Amerika unter dem
Wort Freiheit versteht! Esist fiir jeden von ihnen das Recht, nur den Gesetzen
unterworfen zu sein, weder verhaftet noch eingesperrt noch getotet noch
auf irgendeine Art durch die Willkir eines oder mehrerer Menschen miss-

handelt werden zu kdnnen 34

Die moderne Zisur des politischen Denkens fand aber nicht durch Benjamin
Constant oder mit der franzdsischen Revolution statt. Den Wendepunkt hin
zur politischen Moderne und damit auch den Anfang der liberalen Traditions-
linie bildet meines Erachtens das politische Denken des Thomas Hobbes.>®
Das entspricht auch Hobbes’ Selbstdeutung:

Die Physik ist also eine neue Erscheinung. Aber die Staatsphilosophie ist es
noch weit mehr; ist sie doch nicht dlter (ich sage das auf Angriff hin, und da-
mit die mich missglinstig anfeinden, wissen mégen, wie wenig sie erreicht
haben) als das Buch, das ich selber (iber den Staatsbiirger geschrieben ha-
be. [..] Wie aber das? Gab es bei den alten Griechen etwa keine Philosophen,
weder Natur- noch Staatsphilosophen? Gewiss gab es Leute, die so genannt
wurden, [..] aber deswegen gab es nicht notwendig Philosophie.3

Diese Aussage des Thomas Hobbes ist interessant und vielsagend. Sie ver-
weist sowohl auf die (damalige) Brisanz seines Denkens als auch auf die von
ihm angestoflene Paradigmenentwicklung®” in der politischen Philosophie.
Das antike Paradigma wurde nicht nur durch eine modrne, sondern durch ei-
ne modern-naturwissenschaftliche Philosophie — die im Hobbesschen Sinne

34 Constant (1946): 29f.

35 Hier schliefie ich mich an die Diagnose Quentin Skinners in seiner Monographie »Li-
berty before Liberalism«an. In dieser postuliert er die ideengeschichtliche Zasur durch
Thomas Hobbes in der Geschichte des freiheitstheoretischen Denkens. Vgl. Skinner
(1998): 6 oder 19ff.

36  Hobbes (1997): Widmung an den Grafen von Devonshire, 5 (zuerst: 1655).

37  Nach: Riedel (1981) 98, in: Hoffe (1981).

(Zum Begriff Paradigma siehe Fufinote 7).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

27


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

eigentliche Philosophie — abgeldst. Anstelle der aristotelischen Prima Philo-
sophia Metaphysica sollte nunmehr die naturwissenschaftliche Methode die
Philosophie in ihren Grundfesten tragen.?® »So mache ich mich nun daran,
mittels der wahrhaften und ordentlich der Reihe nach aufgestellten Grund-
lagen der Physik jene Empusa, die Metaphysik, aufzuscheuchen und zu ver-
jagen, nicht indem ich sie bekimpfe, sondern indem ich Licht in die Sache
bringe.«*” Seiner aufklirerischen Ankiindigung entsprechend stellt er seinem
Hauptwerk in der Konsequenz eine physikalisch-materialistische Analyse vor-
aus. Der Definition des Koérpers, »Kdrper ist, was von unserem Denken un-
abhingig ist und mit irgendeinem Teil des Raums zusammenfillt bzw. von
gleicher Ausdehnung ist wie er«,*° folgt ein ganzes materialistisches Welt-
bild; wobei der Mensch, in chronologischer Abhandlung als corpore, homine
und cive, im Mittelpunkt steht.

Obgleich der Mensch als Subjekt der Anschauung den gedanklichen Kno-
tenpunkt ausmacht, stellt sich diese natiirliche, materialistische Anthropo-
logie des Thomas Hobbes als an sich sehr unspezifisch menschlich dar; viel-
mehr wird der Mensch zum Tier: Denn qua Mensch im Naturzustand wird
ihm nicht viel mehr als sein Wille zu iiberleben, sein Selbsterhaltungstrieb
und sein Wille nach Freiheit zugeschrieben. Vor diesem Hintergrund ist es
deutlich, dass diese Freiheit keineswegs der aristotelischen Idee eines poli-
tisch-ethischen Prinzips entspricht. Die Hobbessche Freiheit muss nicht erst
iiber eine freie Polis und eines kollektiven Begriffs des Guten entfaltet wer-
den, sondern findet ihre Entsprechung allein als blofles Dasein im je ein-
zelnen menschlichen Leben. Die Idee der Freiheit erlebt somit eine Wesens-
verschiebung — von einer politisch-ethischen Prigung, hin zur substantiellen
Verschrinkung mit der Bediirfnisnatur des Menschen.

Anstelle der anspruchsvollen, ethisch motivierten Anthropologie des
Aristoteles findet sich bei Hobbes eine duflerst reduzierte Vorstellung der
menschlichen Natur wieder: ein anthropologisches Minimum, das jedem,
und zwar unabhingig von seinen religiésen oder weltanschaulichen Uber-

¢4

zeugungen, als Element der Conditio Humana einleuchtet.*’ Der auf das

38  Hobbes unterteilt sein Kapitel zur Ersten Philosophie in seinem Buch ber den Kor-
per in Kapitel, unter denen die ersten drei »Ort und Zeit«, »Korper und Akzidens« und
»Ursache und Wirkung« genannt werden. Siehe: Hobbes (1997): Inhaltsangabe.

39  Hobbes (1997): Widmung an den Grafen von Devonshire, 7 (zuerst: 1655).

40 Hobbes (1997):109.

41 Vgl. Hoffe (1981): 119, in Hoffe (1981).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Minimalste reduzierte Kern des Menschen entspricht einer prinzipiell sen-
suellen Ausgerichtetheit — auf Bediirfnisse, Begehrlichkeiten und Lust. Das
hochste Telos des Menschen wird auf diese Weise zu einem permanenten,
selbstbezogenen Streben mit hedonistischem Anstrich. Rastlos und auf der
Suche nach Befriedigung macht den Menschen, gemif der sprachlichen
Wendung des Thomas Hobbes, sogar der zukiinftige Hunger hungrig.** Dies
birgt zunichst unmittelbar natiirlich noch keine normative Problematik,
schlieflich ist jede hedoné, so auch die Hobbessche, in ihrem Ursprung eine
gesunde Selbstliebe — die Motivation, sich und sein geistig-korperliches Le-
ben zu erhalten. Doch die Grenzen der Selbstliebe sind schwer zu ziehen und
so wird aus der Selbsterhaltung schnell eine hedonistische Selbstexpansion,
hin zum ruhmsiichtigen Vergniigen, zur Lust und zur Bequemlichkeit.*> Und
es ist diese Selbsterweiterung, die damit das Gefihrliche des Menschen birgt:
seine wolfische Natur,** welche Hobbes zufolge im Naturzustand immer
zum Krieg fithren wiirde.

Mitbewerbung, Verteidigung und Ruhm sind die drei hauptsachlichsten An-
lasse, dass die Menschen miteinander uneins werden. [..] Hieraus ergibt
sich, dass ohne eine einschrinkende Macht der Zustand der Menschen ein
solcher sei, wie er zuvor beschrieben wurde, nimlich ein Krieg aller gegen
alle®®

Aufgrund des umfassenden Strebens nach Freiheit, der Knappheit der Giiter
und der zentralen Rolle des Selbstinteresses sowohl in Bezug auf die Selbst-

42 Hobbes (1966): 17.

43 Vgl. Hobbes (1966): 205f./4.

44 [.]»so gewiss ist auch der Mensch, den sogar der zukiinftige Hunger hungrig macht,
raublustiger und grausamer als Wolfe, Biren und Schlangen, deren Raubgier nicht ldn-
ger dauert als ihr Hunger.« Vgl. Hobbes (1966): 17.
Sowie: »Der Mensch ist ein Wolf fiir den Menschen.« Hobbes (1966): Widmung an den
Grafen Wilhelm von Devonshire, 59.
Wobei zu erwéhnen ist, dass Thomas Hobbes den Menschen nicht alleine auf seine
wolfische Natur reduziert. Denn in der, seiner Schrift de Cive vorangestellten Widmung
an den Grafen Wilhelm von Devonshire, attestiert Hobbes dem Menschen sogleich
nicht nur eine wolfische, sondern eben auch eine géttliche Natur: »Nun sind beide
Satze wahr: Der Mensch ist ein Gott fiir den Menschen, und: Der Mensch ist ein Wolf
fiir den Menschen.« (Hobbes (1966): 59). Da diese Gottlichkeit des Menschen aber in
der Hobbesschen Staatsrechtfertigung keine merkliche Rolle spielt, habe ich eine in-
tensive Auseinandersetzung mit der Anthropologie an dieser Stelle zuriickgestellt.

45  Hobbes (2005): 115.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

29


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

erhaltung als auch in Bezug auf die Erfilllung der eigenen Begierden und
Wiinsche, ist der Naturzustand einer des stetigen Ringens und Kimpfens
und bietet somit weder Sicherheit noch Hoffnung auf zuverlissige Erfiillung
der natirlichen Bediirfnisse. Das Hobbessche Menschenbild entspricht so-
mit grundsitzlich einer strikt anders gearteten Vorstellung der menschlichen
Natur als noch im antiken Paradigma. Durch Hobbes wurde der Mensch ge-
wissermafien seiner héheren Natur entkleidet. Ethische Erwigungen, sowie
das Streben nach dem guten Leben, spielen keine Rolle mehr. Das Freiheits-
verstindnis dieser Anthropologie basiert auf einem zentralen Kausalititsver-
stindnis menschlichen Handelns: Die sensualistisch verstandene Freiheit ist
die einzige Triebfeder des Menschen und Urgrund der Motivation, denn fiir
den Menschen ist sie Motivations- und Handlungsgrund zugleich. Hobbes
zufolge ist demnach abzuleiten, dass die Natur dem Menschen ein prinzipi-
elles Recht auf Freiheit gegeben hat — auf eine Freiheit, die ginzlich negativ
definiert wird und allumfassend ist:

Das Naturrecht ist die Freiheit, nach welcher ein jeder zur Erhaltung seiner
selbst seine Krifte beliebig gebrauchen und folglich alles, was dazu beizu-
tragen scheint, tun kann. Freiheit begreift ihrer urspriinglichen Bedeutung
nach die Abwesenheit aller zuferen Hindernisse in sich.#®

Die Rechtfertigung des Staates geschieht in der Hobbesschen Philosophie
iiber die systematisch-strukturelle Unterscheidung zwischen dem natiirli-
chen und dem staatlichen Zustand. Hier steckt nicht zuletzt auch der Kern
seines politischen und staatsphilosophischen Denkens. Eigenwillig ist diese
Unterscheidung primir auch deshalb, weil die Vorstellung des Menschen
in einem urspriinglich-natiirlichen Zustand fiktiv, bzw. eine methodische
Abstraktion ist.#’ Anthropologie dient nicht mehr als Fiillung eines reichen
Begriffs des Guten, sowohl individuell als auch kollektiv, sondern sie wird
zu einem moglichst voraussetzungslosen negativ gerahmten Prinzip, tiber
das ein Staatsentwurf quasi mathematisch kalkuliert werden kann. Hobbes’
Rechtfertigung des Staates ist durchaus ein kluger Schachzug; schliellich
setzt sie, jenseits der materialistischen und sensualistisch geprigten Anthro-
pologie, allein eine Fihigkeit rationalen Denkens des Einzelnen voraus. Das
bedeutet: der Staat geht nicht mehr aus der Natiirlichkeit der menschlichen
Anlagen hervor, sondern iber die je individuelle Willensentscheidung das

46  Hobbes (2005): 118.
47  Vgl. Bartuschek (1981): 20, in Hoffe (1981).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Notwendige zu affirmieren. Er wird als ein negatives Prinzip, als ein not-
wendig zu akzeptierendes Ubel verstanden — denn natiirlich wiirde jedes
Individuum die absolute Freiheit bevorzugen. Doch es ist eine Sache purer
rationaler Strategie den staatlichen, anstelle des natiirlichen Zustands zu
wihlen, schliefilich streben die Menschen, dem Hobbesschen Menschenbild
entsprechend, im Leben nicht nur nach Selbsterhalt, sondern auch nach Lust
und Bequemlichkeiten und all dies scheint es im natiirlichen Zustand nicht
zu geben. Dafiir ist ein Staat vonnoten.

Die Absicht und Ursache, warum die Menschen bei all ihrem natiirlichen
Hang zur Freiheit und Herrschaft sich dennoch entschliefRen konnten, sich
gewissen Anordnungen, welche die biirgerliche trifft, zu unterwerfen, lag in
dem Verlangen, sich selbst zu erhalten und ein bequemeres Leben zu fiih-

ren.48

Die raison d’étre des Staates wird so zur reinen Notwendigkeit, sie begriindet
sich daher nicht, wie noch bei Aristoteles, auch um des guten Lebens willen,
sondern lediglich um der Vermeidung von Krieg und Gewalt willen. Die Men-
schen treten danach aus rational strategischen Erwigungen in das Staats-
biindnis ein und unterschreiben mit diesem Eintritt im iibertragenen Sinne
auch den Staatsvertrag. Hiermit wird der jeweilige Einzelwille der Biirger in
einen Einheitswillen, den des Leviathans, gebiindelt und durch letzteren auch
souverdn vertreten. Mit Besiegelung des Vertrags tritt der Mensch in den biir-
gerlichen Zustand, der ihm seine Freiheit und Sicherheit gewihrt — die Frei-
heit innerhalb des vertraglich Festgelegten zu tun und zu lassen, was er will.
Mit dieser Gedankenfigur fundiert Hobbes das kontraktualistische Denken in
der politischen Philosophie. In der Konsequenz ist der Hobbessche Freiheits-
begriff ginzlich negativ definiert — zum umfassenden Naturrecht auf Freiheit
kommt allein die rational gewihlte Grenze des Gesellschaftsvertrages hinzu.
Diese negative Prigung der Freiheit scheint dem Constantschen Paradigma
zu entsprechen, schlieflich begriindete er ja eben dieses iiber die zentrale
Rolle des individuellen Rechts auf Selbsterhaltung und Unversehrtheit.

Neben der negativen Bestimmung ist Hobbes’ Freiheitsbegriff noch aus
einem weiteren Grund fiir die Prigung der Traditionslinie liberalen Denkens
zentral: Die Umdeutung des Guten.

Im antiken Paradigma ist die Freiheit mit der Moralphilosophie verbun-
den, und zwar insofern, als dass die Idee des Guten, in der Konkretion des

48 Hobbes (2005): 151.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

gedeihlichen Lebens, als notwendige Voraussetzung fiir die Freiheit des Ein-
zelnen zu gelten hat. Im modernen, Hobbesschen Paradigma ist die Freiheit
zwar nicht moralphilosophisch bestimmt, einer Idee des Guten entbehrt sie
aber dennoch nicht ginzlich: Das Gute wird zu einer subjektiven genuss-
und bediirfnisorientierten Lusterfahrung.*® Damit steht die zentrale aristo-
telische Frage nach dem individuellen und politischen Guten nicht mehr im
Zentrum der modernen politischen Philosophie. Denn wenn das Gute die un-
gehinderte Erfiillung der eigenen Leidenschaften ist, wird natiirlich automa-
tisch jede Hiirde auf dem Wege zur Lusterfahrung zum notwendigen Ubel.
Da auch der Staat - illustriert durch den Leviathan — dem Einzelnen durch
den Gesellschaftsvertag eine solche Hiirde in den Weg stellt, gilt fiir Hobbes
jene neue Frage als zentral fiir die politische Philosophie: Warum bedarf es
iiberhaupt einer institutionell-politischen Ordnung? Die sensualistisch, ne-
gativ gedeutete Freiheit als natiirliches Recht wird bei Hobbes zum funda-
mentalsten Baustein des politischen Denkens und Handelns. Der Einzelne
verkorpert die Freiheit und zwar die vollstindige, sich selbst geniigende Frei-
heit; zum Frei-Sein bedarf das Hobbessche Individuum keines Nichsten — es
ist schon in der Vereinzelung autonom und autark.

Der Staat wird somit nicht mehr als ein Ganzes gesehen, das vielleicht
noch mebhr ist als die Summe der einzelnen Teile, sondern wird ganz ein-
fach zu einer Entsprechung dieser Vereinzelung. Staatlichkeit geht damit
nicht mehr als Naturwiichsigkeit aus der Menschlichkeit hervor, sondern
wird zu einem rationalisierten Abstraktum. Die politische Philosophie wird
dementsprechend der naturwissenschaftlichen Methodik angepasst und
durchrationalisiert. Es ist unverkennbar, dass mit Thomas Hobbes eine
neue Art des politischen Denkens gekommen war. Denn mit der natur-
wissenschaftlichen Methodik Hobbes’ geht eine reduktionistische Art und
Weise politischen Philosophierens einher: Die Metaphysik wird gianzlich
ausgeklammert und der Philosophie verwiesen, die Anthropologie auf das
minimalst Notwendige reduziert; durch die Herauslosung der politischen
Philosophie aus dem ethischen Referenzrahmen wird das Gute (wie auch das
gute Leben selbst) sensualistisch gedeutet. Dies und zudem die Entnaturali-
sierung des Staatsverstindnisses und dessen Riickfithrung auf die abstrakte
Entscheidung eines jeden Einzelnen sehe ich als den ideengeschichtlichen
Ursprung der Begriindung der liberalen Traditionslinie politischen Denkens.

49  Hobbes (1966): 205f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

1.1.4  Das Paradigma der negativen Freiheit

Aus der reprisentativen Gegeniiberstellung der aristotelischen Philosophie
der menschlichen Dinge mit der Hobbesschen politischen Philosophie ist
deutlich geworden, dass Benjamin Constants strukturelle Unterscheidung
zwischen dem antiken und dem modernen Paradigma von grundlegender
Bedeutung fiir die Fragestellung dieser Studie ist.

So ist es wohl nicht von der Hand zu weisen, dass sich im politischen
Denken, insbesondere mit Bezug auf das Freiheitsverstindnis, von Aristote-
les zu Hobbes eine wesentliche Paradigmenverinderung vollzogen hat. Die
Merkmale dieser zentralen Traditionslinie liberalen Denkens sind:

1) Eine an die Naturwissenschaft angelehnte Vorgehensweise und Metho-
dik,

2) die Herauslésung der politischen Philosophie aus dem Ganzen der aris-
totelischen Philosophie der menschlichen Dinge,

3) die Verbannung von Metaphysik aus dem politischen Denken,

4) eine Minimalethik,

5) eine reduktionistisch und negativ gerahmte Anthropologie, d.i. ein verin-
dertes Menschenbild (Der Mensch wird, von einem zoon logon echon, wel-
ches bestimmt ist, das hochste Gut (das gute Leben) zu erlangen, zu einem
Bedirfniswesen, welches stark sensualistisch gepragt ist),

6) eine, sich aus diesem Menschenbild ergebende, neue Rechtfertigung der
institutionellen, staatlichen Ordnung; (Die Staatsbildung wird entnatura-
lisiert und zu einer kumulierten Willensentscheidung der strategisch kal-
kulierenden Individuen, die ihr umfassendes Recht auf Freiheit nur auf
Grund des Nutzenprinzips aufgeben. Damit besiegelt Thomas Hobbes die
Idee des Kontraktualismus und stellt die staatliche Ordnung per se unter
Rechtfertigungszwang, da diese nun an sich unter Generalverdacht steht,
die Freiheit des Individuums einzuschrinken),

7) eine Vorstellung der Freiheit als primordial und damit ein negativer und
unter-, da einseitig-bestimmter Freiheitsbegriff.

Thomas Hobbes war natiirlich kein liberaler Denker, so wie er im Buche steht.
Mit der Vorstellung des Leviathans als eines absoluten Souverdns hat er sich
zweifellos gegen ein wichtiges Prinzip des liberalen Denkens, der Selbstre-

- am 14.02.2026, 07:54:56.

33


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

gierung im Sinne des demokratischen Verstindnisses, gestellt.’® Doch in-

des begriindet er in seiner paradigmatisch neuen Art des politischen Philoso-

phierens eine systematische Verinderung, welche die ihm folgenden libera-

len Theorien aufgenommen haben: Damit meine ich zum einen die Idee des

Kontraktualismus® und zum anderen die Idee der negativen Freiheit.5? Diese

50

51

52

Denn gemafd der biblischen Erzdhlung, verschlingt das Seeungeheuer »Leviathan«im
Grunde alles und damit auch im Mindesten einen zentralen Aspekt der Freiheit.

Auch die Idee des Kontraktualismus — als Folge einer primordialen Freiheit — wurde
explizit durch John Locke aufgenommen: »If man in the state of nature be so free as
has been said; if he be the absolute lord of his own person and possessions, equal to
the greatest, and subject to nobody, why will he part with his freedom? [...] though in
the state of nature he has such a right, yet the enjoyment of it is very uncertain, and
constantly exposed to the invasion of others; [..] This makes him willing to quit a con-
dition, which, however free, is full of fears and continual dangers: and it is not without
reason that he seeks out, and is willing to join a society with others, who are already
united, or have a mind to unite, for the mutual preservation of their lives, liberties, and
estates, which | call by the general name property.« Locke (1963): 412.

Ich denke, dass die Darstellung der Paradigmenverschiebung, die durch Hobbes im
politischen Denken angestoflen wurde, durchaus addquat ist. Ja, das negative Para-
digma der Freiheit wurde durch Hobbes auf eine duRerst radikale Weise artikuliert
und in die politische Theorie getragen. Es ist aber auch wichtig darauf zu verweisen —
wie ich dies schon im FlieRtext getan habe — dass Hobbes nicht als ein liberaler Den-
ker per se gelten kann. Als der erste wirklich liberale Denker muss John Locke gelten.
Denn im Cegensatz zu Hobbes argumentierte Locke nicht fiir einen Leviathan. Locke
postulierte eine politische Macht in den Handen aller: das demokratische Prinzip po-
litischen Denkens: »Thus, though looking back as far as records give us any account of
people in the world, and the history of nations, we commonly find the government to
be in one hand; yet it destroys not that which I affirm, the consent of the individuals,
to join into, and make one society; who, when they have incorporated, might set up
what form of government they thought fit.« Locke (1963): 400. John Locke waren die
Schriften Hobbes’ bekannt; seine Treatises of Government schreibt er explizit gegen
den politischen Theoretiker Sir Robert Filmer, der sich fiir die heiligen Rechte des Ko-
nigs ausgesprochen hatte. Er bezieht sich tiber Filmer auch indirekt auf Hobbes. Am
Ende der Einleitung zu den Treatises schreibt er: »| have nothing more but to adverti-
se the reader that A. stands for our author, O. for his Observations on Hobbes, Milton,
&c.«in Locke (1963): 211. Im Kapitel 5 werde ich auch explizit auf die Wichtigkeit der Lo-
ckeschen Theorie mit Bezug auf die Idee des Paternalismus eingehen. An dieser Stelle
der Untersuchung gehe ich nicht explizit auf Locke ein, da Lockes Theorie der Freiheit
(liberty) auf einer negativen Idee der Freiheit aufbaut, die der Hobbesschen dhnlich
ist. Er stattet die Menschen im Naturzustand mit umfassenden Rechten auf Freiheit
aus: »To understand political power right, and derive it from its original, we must con-
sider what state all men are naturally in, and that s, a state of perfect freedom to order

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit 35

zentrale Paradigmenverdnderung im politischen Denken zieht auch elemen-
tare systematische Verdnderungen in der politischen Philosophie nach sich,
die wiederum theoretisch-praktische Probleme und Moglichkeiten in sich tra-
gen.

1.2  Spezifika der Moderne
1.2.1 Sakularisierung und politische Freiheit

Die Herausbildung eines bestimmten, als modern zu charakterisierenden,
politischen Denkens wurde von einer soziokulturellen Entwicklung getragen,
die schon weit vor dem eigentlichen, durch Hobbes begriindeten Paradig-
menwechsel in der politischen Philosophie, ihren Anfang nahm. Und diese
Entwicklung bezieht sich auf einen Aspekt des Politischen, der in der bis-
herigen Betrachtung des Freiheitsbegriffes keine Rolle gespielt hat, fiir die
Entstehung der modernen politischen Philosophie aber zentral ist: Der Pro-
zess der Sikularisierung.>® Wenn ich von Sikularisierung spreche, so spreche

their actions and dispose of their possessions and persons, as they think fit, within the
bound of the law of nature; without asking leave or depending upon the will of any
other man.« Locke (1963): 340. Wie dieses Zitat aufzeigt, so gibt es einen konkreten
und wichtigen Unterschied zu Hobbes: Locke argumentiert auf der Basis eines Ver-
standnisses von Naturgesetzen. »But though this be a state of liberty, yet, it is not a
state of licence: though man in that state have an uncontrollable liberty to dispose of
his person or possessions, yet he has not liberty to destroy himself, or so much as any
creature in his possession, but where some nobler use than its bare preservation calls
for it. The state of nature has a law of nature to govern it, which obliges every one:
and reason, which is that law, teaches all mankind, who will but consult it, that being
all equal and independent, no one ought to harm another in his life, health, liberty,
or possessions: For men being all the workmanship of one omnipotent and infinitely
wise Maker.« Locke (1963): 341. Fiir weiterfiihrende Literatur sei auf die Monographie
von Macpherson verwiesen: Macpherson, C.B. (1962): The Political Theory of Possessive
Individualism: Hobbes to Locke. Oxford University Press: Oxford.

53  Mirist durchaus bewusst, dass es viele ideenpolitische Assoziationen mit dem Begriff
der Sakularisierung gibt. Ohne diesen im Einzelnen nachgehen zu kénnen, verweise
ich auf die Interpretation Hermann Liibbes des Begriffes der Sakularisierung als ur-
spriinglich neutral, also »gegen das Urteil der Rechtmafigkeit oder Unrechtmafiigkeit
offen.« Sicherlich wurde der Begriff in der Folge als Kampfbegriff zwischen Liberalen
und Glaubenstreuen eingesetzt. Doch auch Libbe kommt in seinem historischen Ab-
riss zu dem Schluss, dass sich die Schirfe des Deutungsgegensatzes im Laufe der Zeit

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

ich von einem allgemeinen Verstindnis von Sikularisierung, welches entspre-
chend des philosophischen Worterbuchs folgendermafien beschrieben wer-
den kann:

Die philosophische Bedeutung geht auf die Verstaatlichung von Kirchenbe-
sitz, beginnend mit dem Westfilischen Frieden 1648 sowie nach der Fran-
z0sischen Revolution zuriick. Sikularisierung meint im Ubertragenen Sin-
ne die Losldsung der Philosophie und Wissenschaft von kirchlich-theologi-
schen Dogmen und deren Entwertung als eines letzten Bezugsrahmens und
einer unhintergehbaren Autoritit; zugleich meint sie die Ubernahme ihrer
vormaligen Welterklarungs- und Bewertungsfunktion durch weltliche Theo-

rien.>*

Ohne den Prozess der Sikularisierung zu betrachten, sind die Spezifika der
Moderne kaum verstehbar. Es ist gewiss, um mit Ludger Honnefelders Wor-
ten zu sprechen, dass »mit Sikularitit und Moderne iiberaus komplexe Phi-
nomene benannt sind, die Gegenstand hochst unterschiedlich ansetzender
wissenschaftlicher Beschreibungen und Analysen sind.«*® Daher ist es an die-
ser Stelle auch nicht moglich die Bedeutung, der ineinander verwobenen Phi-
nomene »Sikularitit und Moderne« umfassend zu beschreiben. Doch auf-
grund der Wichtigkeit dieser Phinomene fir die Entwicklung des Liberalis-
mus mochte ich dennoch knapp auf sie eingehen und das heifdt »zu den Ga-
belungen zuriickgehen, an denen der Weg in das sikulare Selbstverstindnis
[...] allererst beginnt, um von dort aus die Tragweite der davon ausgehenden
Entwicklung einschitzen zu kénnen.«*®

In seinen zwolf Vorlesungen Der philosophische Diskurs der Moderne stellt
Jirgen Habermas heraus, dass sich die Moderne vor allem dadurch konsti-
tuiert, dass sie sich von der Vergangenheit, d.i. von der Geschichte, die ihr
vorausgeht, abhebt. Die Moderne ist damit nicht einfach eine neue Epoche,
sondern eine, die sich selbst als neu bestimmt: Habermas bezeichnet den Be-
ginn der Moderne als die »Notwendigkeit der reflexiven Vergewisserung des

deutlich abgeschwicht hat. Die Kirche sihe auch die nicht zu unterschitzenden Vor-
teile und die Liberalen wiren »aus Griinden ihrer historischen und asthetischen Bil-
dung schlieRlich frei genug, die rohe Zerstérung hoher Kunstwerke tief zu bedauern,
die sich mit der Verschleuderung kirchlichen Gutes verband. Vgl. Liibbe (1965): 23ff.

54  Gessmann (2009): 637.

55  Honnefelder (2016): 33 (In: Horn (2016)).

56 Honnefelder (2016): 36. (In: Horn (2016).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

eigenen Standorts aus dem Horizont der Geschichte.«’” Was er mit dieser re-
flexiven Selbstvergewisserung meint, ist, dass die Moderne ihre orientieren-
den Maf3stibe nicht mehr Vorbildern einer anderen Epoche entlehnen konn-
te, sondern ihre Normativitit aus sich selbst schopfen musste.5®

Damit wird ein erster wichtiger Aspekt der Sikularisierung angespro-
chen, der fir die Entwicklung des Freiheitbegriffs und die Entstehung des
Liberalismus relevant wird.>® Der Aspekt einer kulturellen Transformation.
Denn diese von Habermas angesprochene »Notwendigkeit der reflexiven
Selbstvergewisserung« leitet sich aus der Ablosung der Vernunft von re-
ligiésen Konzepten ab, die zur Einsicht der Unabhingigkeit der Vernunft
fithrten.®® Damit wird Folgendes zum Ausdruck gebracht: Es geht um die
Einsicht, dass die Fihigkeit der Vernunft, nimlich zu einer Erkenntnis zu
kommen, einen Anspruch auf Wahrheit hat, auch wenn wir nicht wissen
konnen, ob Gott existiert.®!

Was Habermas hiermit als ein wichtiges Kennzeichen der Moderne an-
spricht, ist die Autarkie der Vernunft, die Ablésung der praktischen Verbind-
lichkeit der Vernunft von der Normativitit von Gottes Plan.®* Praktische Er-
kenntnis und normative Wahrheit waren nun Aufgaben der Vernunft und
letztere war nicht nur Werkzeug der Wahrheitssuche, sondern auch Quelle
der Wahrheit. Die Moderne ist damit dadurch charakterisiert, dass Sie mit
Bezug auf die Erkenntnissuche und die normative Orientierung radikal auf
die autarke Vernunft ausgereichtet ist. Die Vernunft ist somit auf der einen
Seite befreit, aber gleichsam dazu aufgerufen, diese Freiheit neu zu bestim-
men und zu ordnen. Damit gewinnt die Frage nach dem Verhiltnis von Ver-
nunft und Freiheit eine neue Bedeutung. Fiir Habermas gilt Hegel als der
erste Philosoph, der diese Entwicklung als das philosophische Problem der
Moderne par excellence erkannt und benannt hat:

57  Habermas (1985): 14.

58  Vgl. Habermas (1985): 16.

59  Und dieser Weg hin zur Notwendigkeit der modernen reflexiven Selbstvergewisse-
rung der Vernunft ist keiner, der mit der Aufklarung, oder der Neuzeit plétzlich auf-
taucht, sondern dem eine lange Ideengeschichte vorangeht. Honnefelder erwahnt
hierbei vor allem die Bedeutung der Aristoteles Rezeption durch Thomas von Aquin
und die spanische Spatscholastik im Mittelalter. Vgl. Honnefelder (2016): 37ff. (In: Horn
(2016)).

60 Vgl. Honnefelder (2016): 37 (In: Horn (2016)).

61 Vgl. Honnefelder (2016): 37 (In: Horn (2016)).

62  Vgl. Honnefelder (2016): 40 (In: Horn (2016)).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

37


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Hegel ist der erste, der den Prozess der Ablésung der Moderne von den au-
Rerhalb ihrer liegenden Normsuggestionen der Vergangenheit zum philo-
sophischen Problem erhebt. Gewiss, im Zuge einer Traditionskritik, die Er-
fahrungen der Reformation und der Renaissance in sich aufnimmt und auf
die Anfinge der modernen, Naturwissenschaft reagiert, bringt die neuzeit-
liche Philosophie, von der Spatscholastik bis zu Kant, das Selbstverstindnis
der Moderne auch schon zum Ausdruck. Aber erst am Ende des 18. Jahrhun-
derts spitzt sich das Problem der Selbstvergewisserung der Moderne so zu,
dass Hegel diese Frage als philosophisches Problem, und zwar als das Grund-
problem seiner Philosophie wahrnehmen kann. Die Beunruhigung dariiber,
dass sich eine vorbildlose Moderne aus den von ihr selbst hervorgebrach-
ten Entzweiungen heraus stabilisieren muss, begreift Hegel als den »Quell
des Bedurfnisses der Philosophie.« Indem die Moderne zum Bewusstsein ih-
rer selbst erwacht, entspringt ein Bedirfnis nach Selbstvergewisserung, das
Hegel als das Bedliirfnis nach Philosophie versteht. Er sieht die Philosophie
vor die Aufgabe gestellt, ihre Zeit, und das ist fiir ihn die moderne Zeit, in
Gedanken zu erfassen. Hegel ist iiberzeugt, dass er den Begriff, den die Phi-
losophie vonsich selberausbildet, unabhidngig vom philosophischen Begriff

der Moderne gar nicht gewinnen kann.%3

Doch Habermas zufolge ist es fiir Hegel jedoch nicht nur die abstrakte mo-
derne Vernunft, die freigesetzt ist, und sich ihrer selbst bedienen muss, um
die Welt auf den Begriff zu bringen; es ist auch das konkrete Individuum, das
in neuer Art und Weise auf sich selbst und auf seine eigene Freiheit zuriick-
geworfen ist. Die Moderne ist die Zeit der Entdeckung einer neuen Freiheit
des Einzelnen.®* Die unerreichbare Autoritit Gottes wurde mithin durch die
irdische Vernunft des Menschen ersetzt, die sich nun selbst die Welt zu er-
kliren und sich selbst aufzukliren hat. Damit wird der Einzelne der Aufgabe
der Selbstbehauptung ausgesetzt.

Neben diesem Aspekt der kulturellen Transformation, gibt es noch einen
weiteren, fur das politische Denken wichtigen Aspekt der Sikularisierung:
Die Trennung von Kirche und Staat, mit der eine strukturelle Transforma-
tion angesprochen ist. Schon seit dem Investiturstreit beanspruchten Papst-
tum und Kaisertum eigene, autonome Wertsphiren fiir sich, die den jeweils

63  Habermas (1985): 26f.
64  Vgl. Habermas (1985): 27.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

anderen in seine Schranken verweisen sollten.® Der Streit begriindete eine
Eigenstindigkeit des Geistlichen, aus dem sich die Ecclesia, als eigenstindige
Institution entwickelte und rechtfertigte, und er begriindete eine begriffliche
Unterscheidung zwischen geistlich und weltlich, welche in die damalige jun-
ge Wissenschaft einging und das Zeitgeschehen seither beeinflussen sollte.®®
Was de facto als Selbstbehauptung der geistlichen Sphire angedacht war, ent-
puppte sich zu einem Emanzipationsprozess der politischen Ordnung — denn
diese war in die Freiheit, in die nur durch die sikulare Vernunft begriindete
Eigenstindigkeit, entlassen worden.

Ein weiterer zentraler Schritt der Geschichte von Religion und Staat in
der wesentlichen Hemisphire war der im eigentlichen Sinne radikale und
fir die systematische Fragestellung nach der Freiheit in der liberalen Theo-
rie ausschlaggebende: Die Spaltung des christlichen Glaubens in zwei Kon-
fessionen. Mit der Spaltung des Glaubens tauchte auf einmal eine wichti-
ge politische Frage auf: Wie konnen unterschiedliche religiése Konfessionen,
die je fiir sich einen unabdingbaren Anspruch auf Wahrheit haben, friedlich
koexistieren? Die schwerwiegenden Glaubenskriege und die damit verbun-
denen verheerenden menschlichen Griuel, die sich in Folge der Reformati-
on auf dem europaischen Kontinent ereigneten,®” haben dieser politischen
Frage natiirlich noch mehr historische Brisanz verliehen und die Suche nach
einer politischen Losung verstirkt. Die historische Tatsache dieser kriegeri-
schen Auseinandersetzung verlieh dem Politischen eine neue Vormachtstel-
lung, schlieRlich vermochte allein die Politik den Wunsch nach einer neutra-
len Instanz zu erfiillen. Uber die Institutionalisierung des religiés-neutralen
Staates wurde folglich das Primat der Politik errichtet — der Garant fiir Si-
cherheit und Ordnung.

Diese Gedankenfigur kommt natiirlich in duflerst konsequenter Weise in
der Philosophie des Thomas Hobbes zu ihrer ideengeschichtlichen Verwirkli-
chung. Denn seit Hobbes wird der Staat weder philosophisch-normativ ein-
gebettet gedacht noch iiber die Autoritit einer gottlichen Macht gerechtfer-
tigt. Es ist das freie, auf sich selbst gestellte Individuum, das mit seiner ratio-
nalen, an der eigenen Bediirfnisnatur orientierten Entscheidung den Staat als
legitime Institution politischer Macht begriindet. Das Hobbessche rationale

65  Vgl. Gabriel (2016): 82f. (In: Horn (2016)).

66  Vgl. Mirgeler (1961): 113ff.

67  Vgl.: Bauernkriege, Schmalkaldischer Krieg, Dreifligjahriger Krieg...etc. (siehe entspre-
chend: Bendikowski (2016)).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

39


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Individuum ist selbstbestimmt, es besitzt aber keine Autonomie im Sinne ei-
ner moralischen Selbstgesetzgebung praktischer Vernunft und ist somit von
profaner Natur.

Die Rationalitit ist im negativen Sinne frei und auf sich gestellt und es
ist diese Verbindung, welche eine grof3e systematische Frage des modernen
Staats aufwirft: Denn, wenn ethische und anthropologische Reflexionen auf
das Minimum reduziert werden und somit in der Theoriebildung kaum ei-
ne Rolle spielen, wie wird die negative Freiheit des Einzelnen, die Hobbes
ja voraussetzt, dann reguliert? Gemessen an der zusitzlichen Tatsache, dass
sich der moderne Staat als neutrale Instanz behaupten muss und die Reli-
gionen massiv an Autoritit eingebiifdt haben, erfihrt diese Frage eine noch
ausdriicklichere Brisanz. Es ist jene Frage, die fir diese Studie einen Kern-
punke abbildet. Schliefilich birgt sie die Krux der Bedeutung der Freiheit in
der modernen politischen Philosophie. Es hat seine Bewandtnis, dem Prozess
der Sikularisierung im Nachvollzug der Entstehungsgeschichte der Freiheit
eine wichtige Rolle zuzusprechen.

In der Folge dieser kurzen Betrachtung ist der Prozess der Sikularisie-
rung fiir die systematische philosophische Auseinandersetzung mit der Frei-
heit aus zwei Griinden von besonderer Bedeutung:

1) Die Vernunft wird von der religiésen Autoritit befreit und ist fortan auf
sich selbst gestellt, die Welt zu deuten und die politische Ordnung zu
rechtfertigen.

2) Mit dieser Loslosung geht ein Emanzipationsprozess einher, der das ra-
tionale Individuum dazu befihigt die (und damit gleichsam jede) politi-
sche Ordnung in Frage zu stellen.

Diese Prozesse stellen die tradierten Ordnungssysteme in bis dato undenk-
barer Weise zur Disposition.®® Das moderne Individuum wird zwar eman-
zipiert und befreit, aber im gleichen Mafle eben auch herausgefordert, mit
der gewonnenen Freiheit gut (im teleologischen Sinne der Eudaimonia; d.h.
um des guten Lebens willen) umzugehen. Die Frage nach der Beziehung zwi-
schen dem Guten und der Freiheit stellt sich in der Folge gleich doppelt, denn
nicht nur, dass sich die individuelle Anbindung an die antike Frage nach dem

68  Blumenbergspricht gar von einem »Ordnungsschwunds, doch da eine Infragestellung
der Ordnung nicht per se einem géanzlichen Verlust gleichkommt, erscheint mir dieser
Begriff nicht ganz addquat zu sein. Vgl. Blumenberg (2015).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

guten Leben verfliichtigt hat — auch das kollektive Verstindnis des Guten ist
dem politisch philosophischen Nachdenken verlustig gegangen. Eine Vorstel-
lung des Guten wiirde dem Primat des Neutralen nimlich prinzipiell entge-
genlaufen. Ob des historischen Geworden-Seins der Vorstellung staatlicher
Neutralitit ist es nicht ersichtlich, dass sich diese und jede, wie auch immer
geartete Vorstellung des Guten prinzipiell ausschliefRen miissen.

1.2.2  Freiheit als vollumfangliches Negativum?

Wie die Betrachtung der Entwicklung der Sikularisierung nahegelegt hat, ist
die Entstehung des modernen Paradigmas der Freiheit nicht unabhingig von
tibergreifenden geistesgeschichtlichen Entwicklungen zu denken. Als sozio-
kultureller Rahmenprozess hat eben zum Beispiel die Sikularisierung und
mit ihr die Entwicklung eines Primats des Politischen den Wunsch nach nor-
mativer Neutralitit und der Loslésung von tradierten Ordnungssystemen be-
ginstigt. Als ein Merkmal des modernen Paradigmas der Freiheit haben wir
bereits festgehalten, dass die Freiheit negativ definiert und verstanden wird.
Fir die theoretische Grundlegung der Freiheit heifdt dies zunichst, dass sich
der Fokus des konzeptionellen Denkens verschoben und ein bestimmter Re-
duktionismus Einzug gehalten hat.®® Fiir den praktischen Lebensvollzug des
Einzelnen bedeutet diese systematische Verschiebung zweierlei: Auf der ei-
nen Seite fithrt es zu einer Emanzipation des Individuums, weil dieses sich
ermichtigt fithlt, die eigene Vernunft immer freier zu gebrauchen, um vor-
mals als gegeben wahrgenommene soziale, religios-sittliche oder politische
Ordnungen zunehmend infrage zu stellen.

Da diese emanzipierte Vernunft sich aber eben auch skeptisch aufs Gan-
ze richten kann, wird das Individuum, auf der anderen Seite, in seinem Ver-
nunftgebrauch verstirkt auf sich selbst zuriickgeworfen.”® Dabei findet es
sich vermehrt vor die Aufgabe gestellt, das eigene Leben individuell zu deu-
ten und ohne Orientierung durch die moralische Autoritit religiés-sittlicher
Normen zu beurteilen, was es denn heif’t »gut« zu leben. Somit geht mit der
Befreiung auch eine bisher unbekannte Herausforderung einher: Sich die-
se Freiheit zu eigen machen und mit dieser, prinzipiell auf sich gestellt, gut

69  Siehe: Zwischenfazit1.1.4.

70  (Schliefilich gilt das Selbst als die grundlegendste, unhintergehbare Existenzform in
dieser Welt; Vgl. die Meditationen tber die Grundlage der Philosophie von René Des-
cartes; Zweite Meditation 24-27) In: Descartes (1960): 20ff.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

umzugehen. Die politische Philosophie der Moderne, die auf Hobbes zuriick-
geht, kann auf diese Herausforderung kaum normative Antworten geben. Das
Hobbessche Individuum ist ein sich-selbst-bestimmendes. Obgleich die Wil-
lensausrichtung” sensualistisch gedacht wird, ist das Individuum aber den-
noch in der Lage rationale, auf die individuelle Selbsterhaltung ausgerichtete
Entscheidungen zu treffen. Fithrt man jedoch kein normatives Korrektiv ein,
beispielsweise in Form einer Festlegung objektiver Zwecke (z.B. iiber einen
kategorischen Imperativ’?), dann ist der sensualistisch begriindete Wille im
Prinzip frei von jeglicher normativen Ausrichtung und kann sich gewisser-
maflen unbegrenzt auf subjektive Zwecke; d.h. die eigene Bediirfnisbefrie-
digung beziehen. Er allein ist somit handlungsleitendes Prinzip. Der Ent-
wicklungsverlauf der Freiheit wiirde unverstanden bleiben, wenn die geis-
tesgeschichtlichen Entwicklungen, die als theoretische Grundlagen der po-
litischen Moderne zu verstehen sind, nicht ans Licht gebracht werden. Vor
diesem Hintergrund ist es wichtig, die inhirenten theoretischen Fallstricke
des modernen Paradigmas aufzuzeigen. Denn was bedeutet es, dass ein von
normativer Orientierung ganzlich losgeléster Wille den sensualistischen Nei-
gungen, Trieben und Leidenschaften ohne moralische Bedenken in absolu-
ter Bejahung zu folgen vermag und somit nicht mehr zwischen subjektiver
und objektiver Zwecksetzung zu unterscheidet. Die Bedeutung dieser Fra-
ge liegt vor allem dann auf der Hand, wenn man in Erwigung zieht, dass
iiber die Festlegung der Freiheit als ein negatives Prinzip keine Grundlage

71 Ich betrachte den Willen ansich als neutral, als ein Vermégen jedoch, das sich der Vor-
stellung gewisser Gesetze gemaifs sich selbst zum Handeln bestimmen kann. Fir den
Willen gibt es verschiedene Triebfedern; Begehren, Leidenschaften, Lust, Neigungen.
Diese setzen jedoch alle subjektive Zwecke, aber der Wille, bzw. das Wollen kénnen
auch durch Vernunft bestimmt werden. Vgl. Kant (2008): Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten, 62/[427] (CMS).

72 Derinformierte Leser wird sich fragen, warum die Autorin die Kantische Idee der Frei-
heit (Autonomie) nicht an dieser Stelle ausformuliert. Doch dies hat seine Griinde. An
dieser Stelle mochte ich auf die problematischen Konsequenzen eines reduktionisti-
schen, sensualistisch begriindeten Freiheitsbegriffes eingehen. Schliefilich horte die
Entwicklung des modernen Paradigmas nicht bei Thomas Hobbes’ auf. Wie bereits
mehrfach erwédhnt, war dieser vielmehr das auslésende Momentum der begrifflichen
Konzeption negativer Freiheit. Auch Kant spielt in diesem Entwicklungsprozess des
modernen Paradigmas eine Rolle, jedoch nicht priméar als Moralphilosoph, sondern
als politischer, rechtsphilosophischer Denker. Darauf werde ich dann im Kapitel zwei
eingehen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

normativer Handlungsorientierung iibrigbleibt.” In der Folge bleibt damit
namlich neben den bereits aufgezeigten philosophischen Bedenken (Reduk-
tionismus, anthropologisch-ethischer Minimalismus, Verlust teleologischer
Orientierung, Umdeutung des Guten), noch eine wesentlich radikalere Kon-
sequenz der theoretischen Reflexion stehen, die auch fiir den praktischen Le-
bensvollzug problematische Folgeerscheinungen hervorruft. Hierbei spreche
ich von einer aufs Ganze gerichteten Negativitit, oder in andere Worte ge-
fasst, von einer theoretischen und praktischen Form des Nihilismus. Diese
systematischen Konsequenzen aufzuzeigen wird mir in der Folge ein Anlie-
gen sein.

Das eben angesprochene, riickhaltlose philosophische Zielbewusstsein,
das in seiner Méglichkeit bis zum AufRersten, dem Nihilismus gehen kann,
wurde wohl von keinem Philosophen so stark verkérpert und gedanklich er-
fasst wie von Friedrich Nietzsche.

Letzterer scheint auch fiir die Fragestellung nach der Negativitit der Frei-
heit von besonderer Relevanz zu sein; schlieflich stellte fiir ihn die absolute,
von der Moral und damit von ihrer unterdriickerischen Macht befreite Selbst-
bestimmung des Individuums die unausweichliche Konsequenz des Entwick-
lungsverlaufs der Freiheit dar. Die Moralgeschichte wiirde Nietzsche zufolge
demnach der Entfaltung des durch die Sitte unterdriickten Willens, des ei-
gentlich freien Individuums gleichkommen:

Der Mensch wurde mit Hiilfe der Sittlichkeit der Sitte und der socialen
Zwangsjacke wieder berechenbar gemacht. [..] So finden wir als reifste
Frucht an ihrem Baum das souverane Individuum, das nur sich selbst glei-
che, das von der Sittlichkeit der Sitte wieder losgekommene, das autonome
Ubersittliche Individuum. [..] dieser Frei-gewordene, der wirklich verspre-
chen darf, dieser Herr des freien Willens, dieser Souverain — wie sollte er
es nicht wissen, welche Uberlegenheit er damit vor Allem voraus hat [..]?
[..] Der »freie« Mensch, der Inhaber eines langen und unzerbrechlichen
Willens, hat in diesem Besitz auch sein Werthmass: von sich aus nach den
Andern hinblickend, ehrt er oder verachtet er.”*

73 Ein Rechtsprinzip, auf der Grundlage der negativen Freiheit, (in Form eines Nicht-
Schadigungsprinzips) wie z.B. Kant und Rawls es begriinden, sei an dieser Stelle aus-
geschlossen. Es ist mir an dieser Stelle allein um die die moralisch-teleologische Argu-
mentation zu tun.

74 Nietzsche (1988) 293f. (KSA V).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

43


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Nietzsches Moralgeschichte endet demnach nicht einfach bei der Infragestel-
lung der Geltung objektiver Normen. Es ist vielmehr so, dass seine Geschich-
te der Emanzipation keinen Halt mehr anerkennt; unerbittlich fithrt ihn sein
Denken bis zur Zertriimmerung moralischer Objektivitit. Ottmann fillt da-
her auch iiber Nietzsches Moralgeschichte ein sehr deutliches Urteil:

Es ist eine Autonomiemoral extrem individualistischen Zuschnitts, die
Nietzsche als Endprodukt der Moralgeschichte fiir méglich halt [..]. Gott
oder zweckgerichtete Natur, Sitte und Institution haben ihre Rolle als Fun-
dament der Natur ausgespielt. Ubrig bleibt der Einzelne, welcher souverin

im Reich seiner Moral geworden ist.”>

Als moralischer Souverin, oder wie Ottmann es formuliert, als »Fundament
der Natur«, bleibt nunmehr der Einzelne und seine subjektive Vorstellung
von Moral bestehen. Damit 6ffnet Nietzsche einem subjektiven moralischen
Relativismus Tiir und Tor. Jeder normative Theorieansatz steht alsbald unter
Rechtfertigungszwang und sieht sich in jener misslichen Situation, dass ihr
jeglicher Boden der Geltung unter den Fiflen genommen ist. Wie Ottmann es
treffend ausdriickt: »Weder Gott noch die Idee eines Telos noch Sitte und In-
stitution« besitzen mehr ihre einstmalige Autoritit — sie alle sind tot, gestor-
ben, oder besser gesagt: erlegt. Denn Nietzsche zufolge, haben wir in dieser
Sache selbst Hand angelegt:

Wohin ist Gott? [...] ich will es euch sagen! Wir haben ihn getédtet —ihr und
ich! Wir Alle sind seine Morder! Aber wie haben wir dies gemacht? Wie ver-
mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den
ganzen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir die Erde von der
Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns?
[..]. Ist nicht die Grofie dieser That zu gross fiir uns? Miissen wir nicht selber

zu Gottern werden, um nur ihrer wiirdig zu erscheinen?’®

Die nietzscheanische Verkindigung des Mordes an Gott scheint mithin die
weitergedachte Folge des Entwicklungsverlaufs der Freiheit zu sein; schlief’-
lich ist es das autonom gewordene, seiner subjektiven Moralvorstellung fol-
gende Individuum, das Gott tétet. Fiir Nietzsche ist diese radikale Autonomie
eine naturwiichsige Folge der anthropologischen Anlage. Denn fiir ihn ist der
Mensch kein zoon logon, sondern primir ein Willenstier. Allein der Moral

75  Ottmann (1987): 212f.
76  Nietzsche (1999): 480f. (KSA Il1).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

selbst ist es zuzuschreiben, dass dieser natiirliche wilde Wille prima facie in
Schach gehalten wurde. Das sich selbst bewusstwerdende und damit seinen
umfassenden Willen entdeckende Individuum wuchs, Nietzsche zufolge, aus
eben diesem Wesenskern zur reifsten Frucht heran, zu einem Individuum,
das ubersittlich ist und damit iber die eigene Ermichtigung jede Grundlage
der Moral zertriitmmert. Insoweit ist es natiirlich nicht »nur« der christlich-
jidische Gott, der hier get6tet wird — philosophisch gedacht stirbt mit »Gott«
noch viel mehr. Schlieflich ist Gott nicht nur im religiosen Kontext von Be-
deutung, sondern sowohl potentiell Rechtfertigungs- und Geltungsgrundlage
einer universell geltenden Moral und Fundament einer metaphysischen Ord-
nung als auch im tbertragenen Sinne ein begriffliches Synonym der Erfas-
sung eines letzten Grundes. Wenn Gott demnach getdtet wird, wird mit ihm,
wie Heidegger zurecht feststellt, zugleich Moral und Metaphysik zu Grabe
getragen:

Was vormals in der Weise von Ziel und Ma das Menschenwesen beding-
te und bestimmte, hat seine unbedingte und unmittelbare und vor allem
Uberallhin unfehlbar wirksame Wirkungsmacht eingebiiRt. Jene tibersinnli-
che Welt der Ziele und Mafle erweckt und tragt das Leben nicht mehr. Jene
Welt ist selbst leblos geworden: tot [..]. Der iibersinnliche Grund der iiber-
sinnlichen Welt ist, als die wirksame Wirklichkeit alles Wirklichen gedacht,
unwirklich geworden. Das ist der metaphysische Sinn des metaphysisch ge-
dachten Wortes »Gott ist tot.«’’

Mit Gott gehen Moral und Metaphysik verloren, mit der Moral gehen die
Werte verloren und mit der Metaphysik die Ordnung der Welt. Anerkennt
man dies, so stimmt auch Nietzsches Prophezeiung, dass sich mit dem Tod
Gottes die Welt verindern wiirde. Die Begriindung hierfiir liefert Nietzsche
ebenfalls gleich selbst, denn ihm zufolge ist der Tod Gottes gleichbedeutend
mit der Aufdeckung des bis dato kaschierten Nihilismus: Der Nihilismus ist
Nietzsche zufolge gewissermaflen eine notwendige Konsequenz der bisheri-
gen idealistischen Philosophie: Ein Zustand der, wie er sagt, absoluten Wert-
1osigkeit:78 »Nihilism: es fehlt das Ziel; es fehlt die Antwort auf das »Warum?«
was bedeutet Nihilism? — dass die obersten Werthe sich entwerten.«’” Als
Voraussetzung der Hypothese zum Nihilismus postuliert Nietzsche zugleich

77  Heidegger (1963): 234.
78  Nietzsche (1988): 339 (KSA XII).
79  Nietzsche (1988): 350 (KSA XII).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

45


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

die Idee, »dass es keine Wahrheit gibt«®° Die Ermordung Gottes ist also die
Entwertung der obersten und der héchsten Werte: Sinn und Zweck des Da-
seins gehen verloren: »Das Miftrauen gegen unsere fritheren Wertschitzun-
gen steigert sich bis zur Frage »sind nicht alle sWerthe«< Lockmittel, mit denen
sich die Komédie in die Linge zieht, aber durchaus nicht einer Losung néher
kommr2«®!

Wie ist der Mord Gottes zu verstehen? Was sind die obersten Werte —
und was impliziert der Verlust des Zweckes? Dass Nietzsches Aussagen einer
Interpretation erfordern, liegt auf der Hand, denn schliefilich beginnt seine
Prophezeiung mit einem Paradoxon: Wie sollte der Mensch, als ein irdisches,
zeitliches Wesen, dazu in der Lage sein ein transzendentes, iiberzeitliches
Wesen zu toten? Auch Nietzsche sieht dieses Problem und bemerkt folgerich-
tig, dass der Mensch eine scheinbar unmégliche Tat begangen hat; moglich
wurde sie erst durch die gottliche Ermichtigung des Menschen. Hierzu be-
merkt Nietzsche: »Die Menschen mussten das Meer austrinken, den Horizont
wegwischen und die Sonne von der Erde losketten.«®? Ubertrigt man diese
Bilder in verstindige Sprache, so bleiben demgemif? géttliche Taten stehen:

(a) Die Einverleibung der Unendlichkeit, (b) der Verlust des Rahmens und
der Begrenzung der Welt, bzw. des menschlichen Handelns und (c) das Sich-
Lossagen von der Sonne.

Alle drei géttlichen Taten sind triftig. Uber (a), die Einbufe der Metaphy-
sik und (b), den Schwund der Moral, sprachen wir bereits; doch was kénnen
wir uns unter (c), der selbstinduzierten Trennung von der Sonne vorstellen?
Gemessen an der Tragweite der nietzscheanischen Prophezeiungen ist es re-
levant diesen auf den philosophischen Grund zu gehen:

Diese Sonne — das kannst du als meine Ansicht verkiinden, ist jener Spross
des Guten, den sich das Gute als Abbild seiner selbst gezeugt hat: was es
selbst in der Welt der Gedanken ist gegenliber dem Verstand und dem Ce-
dachten, das ist die Sonne in der Welt des Sichtbaren gegeniiber dem Ce-
sichtssinn und dem Cesehenen. [..] Wenn man sie [die Augen] aber auf Din-
ge richtet, die die Sonne bestrahlt, dann sehen sie deutlich, und in densel-
ben Augen wohnt jetzt offenbar die Sehkraft. [...] Ebenso stelle es dir in der

80 Nietzsche (1988): 351 (KSA XII).
81  Nietzsche (1988): 213 (KSA XII).
82  Vgl. Das Zitat zum Mord an Cott. Nietzsche (1999): 480f. (KSA Il1).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Seele vor! Wenn sie sich auf das stiitzt, worauf die Wahrheit und das Seien-
de leuchtet, dann kommt sie zur Einsicht und Erkenntnis und besitzt offen-
sichtlich Denkkraft. Wenn sie aber auf die Welt schaut, die mit dem Dunkel
vermischt ist, die wird und vergeht, dann hat sie bloR Meinungen und wird
blind, dandert ihre Ansichten bald so, bald anders und erweckt den Eindruck,

ohne Verstand zu sein.®3

Das berithmte platonische Gleichnis bildet die Sonne als Licht ab, als Bedin-
gung der Moglichkeit das Gute und Wahre zu erkennen; fehlt sie, so leben die
Menschen im Dunkel der Mutmafung und des Fiir-Wahr-Haltens — philoso-
phische Erkenntnis bliebe ihnen versagt.

Die drei gottlichen Handlungen der Menschen bedingen den Tod Gottes
und damit nichts weniger als 1. den Verlust der Ordnung der Welt, 2. den
Verlust der Ordnung des Handelns und 3. den Verlust der Ordnung des Den-
kens. Fiir die Interpretation der Freiheit sind natiirlich besonders der Verlust
des moralisch-teleologischen Denkens und der Verlust der Wahrheit interes-
sant. Denn der Verlust der Teleologie impliziert den Wegfall eines jeden Ori-
entierungspunktes des Guten und somit eine Auslieferung der individuellen
Willensorientierung an die Willkiir. Wie Nietzsche sagt, ist der Nihilismus
mit diesem Fehlen einer Antwort verbunden — denn wenn sich Individuen
keine Griinde mehr fiir ihr Handeln geben kénnen, die verniinftig und ein-
sichtig sind und anhand eines objektiven Maf3stabs gemessen werden kén-
nen, so wird die Warumfrage mit Beliebigkeit beantwortet werden. Folglich
ist der Verlust der Wahrheit natiirlich dramatisch, denn wenn alles méglich
erscheint, wenn alles getan werden darf und alles gedacht werden kann und
es keine Wahrheit mehr gibt, dann ist alles méglich. Uber den Wahrheitsver-
lust verliert sich der Mensch in letzter Konsequenz aber selbst, da er sich nicht
einmal mehr auf seine eigene Vernunft verlassen kann.34 Die gréRtmogliche
Negation der Freiheit oder die nihilistische Freiheit ist daher dquivalent zum
absoluten Relativismus: Nichts ist wahr, alles ist erlaubt.®5 Uber diesen Ex-
kurs mochte ich weder Nietzsche zustimmen, noch konstatieren, dass der
Nihilismus eine notwendige Folge einer negativen Freiheitskonzeption sein

83  Platon (1982): 508b-508e (Pol).

84  Vgl. hierbei auch Descartes: »Sodann entdeckte ich in mir eine gewisse Urteilsfahig-
keit, die ich sicherlich (...) von Gott empfangen habe und die, da er mich nicht tduschen
will, gewiss nicht so sein wird, dass ich jemals irren konnte, solange ich sie nur recht
gebrauche.« Descartes (1986): 99.

85  Nietzsche: Fragmente 11 bd. 88 (KSA XI)

- am 14.02.2026, 07:54:56.

47


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

muss. Doch angesichts der negativen Freiheit als alleiniger Grundlage nor-
mativer Handlungsorientierung (wie etwa bei Hobbes) wiren philosophischer
und lebenspraktischer Nihilismus mogliche logische Konsequenzen. Nietz-
sche erkennt selbst, dass die praktische Folge in gewisser Weise schwer zu
akzeptieren ist:

Wir haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die
Briicke hinter uns, — mehr noch, wir haben das Land hinter uns abgebro-
chen! Nun, Schifflein! Sieh dich vor! Neben dir liegt der Ocean, es ist wahr,
er brillt nichtimmer, und mitunter liegt er da, wie Seide und Gold und Trau-
merei der Giite. Aber es kommen Stunden, wo du erkennen wirst, dass er
unendlich ist und dass es nichts Furchtbareres giebt, als Unendlichkeit. Oh,
des armen Vogels, der sich frei gefiihlt hat und nun an die Wande dieses Ka-
figs stofdt! Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befallt, also ob dort mehr
Freiheit gewesen wire, — und es giebt kein »Land« mehr.8¢

Fiir den praktischen Lebensvollzug ist es in der Tat furchtbar, mit der Unend-
lichkeit der Freiheit zu leben. Sie gleicht einem Nichts,?” einem leeren Raum,
in dem wir haltlos und frei schweben, als einem Bezirk bisher ungeahnter,
mannigfaltiger konkreter Méglichkeiten.

Das bereits angesprochene Problem der negativen Freiheit trigt somit ei-
ne praktisch-philosophische Problematik in sich, die nihilistischen Ziige lo-
gisch in Erscheinung treten lassen kann. Ein einzig moglicher Ausweg aus
dieser nihilistischen Krise wire eine Flucht ins Irdische und den damit ver-
bundenen irdischen Lusterfahrungen. Nietzsche sah diesen auch sehr wohl
und nahm diese einzige Moglichkeit auch uneingeschrinkt an.8

Doch auch eine sensualistische Hingabe bietet keine normative Ordnung
fiir den Willen. Die negative Freiheit, in ihrer Vollumfinglichkeit, bietet kein
hoheres Ziel und keine teleologische Einbettung jenseits der Lusterfahrung.
Sie ldsst auch kaum mehr ethische Erwigungen zu und den Willen sich ginz-
lich frei ausrichten: Diese Lossagung von allen Ordnungen miindet fir den

86  Nietzsche (1999): 480 (KSA I11).

87  Esist wichtig zu erwdhnen, dass die Logik schon aufgezeigt hat, dass es unmoglich
ist, von einem Nichts zu sprechen, denn ein Nichts kann nicht anders als ein positiver
Seins-Inhalt gedacht werden. Aber wenn das Nichts dennoch so leer ist, so losgelost
von jeglicher positiven Bestimmung, so ist es doch auch sinnhaft vom Nihilismus als
einen Glauben an das Nichts zu sprechen.

Vgl. Kais (2006): 26.
88  Vgl. Nietzsche (1988): Also sprach Zarathustra (KSA IV).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Willen, der nach dem Guten strebt und sucht, in eine krisenhafte Situation;
zumal sich dieser selbst kaum mehr zu begrenzen oder zu erhellen vermag.
Auch Vittorio Hosle sieht die Problematik des Nihilismus als mit dem Pro-
jekt der politischen Moderne verbunden: »Der moderne Nihilismus ist eine
logische Konsequenz von Weichenstellungen, die zu Beginn der Neuzeit vor-
genommen wurden — eine Konsequenz freilich, die das Projekt in Frage stellt,
das sich just jenen Weichenstellungen verdankt.«3? Es ist eben jene Weichen-
stellung der modernen politischen Philosophie, die in dieser systematischen
Fragestellung von Interesse ist: die negative Weichenstellung der Definition
und des Verstindnisses der Freiheit. Der Exkurs in die logischen Konsequen-
zen einer rein negativ definierten Freiheit hat die nihilistischen Anlagen des
modernen Paradigmas der Freiheit deutlich zur Sprache gebracht. Dass sich
das negative Freiheitsdenken der Moderne somit als Paradigma der zukiinfti-
gen politischen Philosophie fragwiirdig macht, liegt damit klar auf der Hand.

1.2.3 Die Besonderheit der politischen Moderne

Die Tatsache, dass gerade Hobbes Staatstheorie zur Mitte des 17. Jahrhun-
derts verfasst wurde, erhellt seine Herangehensweise ganz wesentlich. Welt-
anschauliche Differenzen fithrten zu verheerenden kriegerischen Auseinan-
dersetzungen in ganz Europa und so ist es nur naheliegend, dass Hobbes
unbedingt die Freiheit (und mit ihr auch die Gleichheit)*° als absoluten Wert
voraussetzen wollte.” Doch auf dieser bis auf das Minimale reduzierten Basis
(Eigeninteresse der Selbsterhaltung) kann eben keine Bestimmung der Frei-
heit mit einer Verbindung des guten Lebens mehr geschehen.

Es ist sogar vielmehr so, dass jegliche Beschrinkung der Freiheit als ein
unzuldssiger Eingriff erscheint. Jegliche Moral steht unter Rechtfertigungs-
zwang, obgleich es doch eigentlich sie ist, die eine gleiche Freiheit erst er-
moglicht. Je nachdem wie der Mensch anthropologisch begriffen wird — ob
als soziales, politisches Wesen (wie etwa bei Aristoteles), oder als Wesen mit
wolfischer Natur (wie etwa bei Hobbes), oder als Willenstier (wie etwa bei

89  Hésle (1997): 92.

90 »Die Natur hat die Menschen sowohl hinsichtlich der Korperkrafte wie der Geistesfa-
higkeiten untereinander gleichmafig begabt.« Hobbes (2005): 112ff.

91 Vgl. »Besonders nach den Schrecken der Religionskriege, die von der Wahnvorstel-
lung getragen waren, eine konfessionelle Homogenitit sei eine notwendige Bedin-
gung staatlichen Zusammenlebens, ist der Versuch, den kleinsten nur méglichen ge-
meinsamen Nenner zu finden, gewiss verstandlich« Hosle (1997): 786.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

49


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Nietzsche) ergeben sich ganz unterschiedliche inhaltliche Bedeutungen fiir
den Begriff der Freiheit. Entspricht etwa die soziale Natur dem Wesenskern
des Menschen, so wire diese eine hohere Konkordanz des Menschlichen; fiir
das Hobbessche Freiheitsverstindnis bedeutet dies selbstredend aber das ge-
naue Gegenteil. Wie im vorausgehenden Abschnitt dargestellt, gewinnt diese,
von Hobbes ausgehende, negative Bestimmung der Freiheit vor dem Hinter-
grund des umfassenden soziokulturellen Prozesses der Sikularisierung ei-
ne iiberzeugende Plausibilitit. SchlieRlich erlaubte eine von jeglicher mora-
lischen Vorstellung des Guten geldste Vorstellung der Freiheit zugleich eine
Rechtfertigung der Neutralitit und des Primats des Politischen. (Und es ist
auch jene Freiheit, welche den Liberalismus begriindet).

Das Problematische an dieser rein negativen Rahmung der Freiheit ist
indes die logische Konsequenz der Inhaltsleere, die damit einhergeht und
welche die Moglichkeiten einer nihilistischen Interpretation bietet. Natiirlich
konnte behauptet werden, dass sich diese Problematik der Freiheit alleine auf
einer Ebene des Denkens abspielt — als wiren jene Probleme nur Scheinpro-
bleme akademischer politischer Philosophie. Doch eventuell liegt in dieser
Leere auch die Krux des Liberalismus als Form des politischen Denkens und
als real existierender politischer Ordnung. Vittorio Hésle bietet hierfiir fol-
gende Interpretation:

Esist nichteinfach, die politischen Kataklysmen dieses Jahrhunderts als blo-
Re Oberflachenprobleme zu deuten, die endgiiltig der Vergangenheit an-
gehoren. Der ethische Nihilismus, ohne den sie nicht zu erklaren sind, ist
keineswegs iberwunden; ja, das Unheimliche an der gegenwartigen Situa-
tion bestehtdarin, dass der moderne Staateinerseitsimmer weitere aufierli-
che Fortschritte macht—etwa was die internationale Kodifizierung der Men-
schenrechte betrifft—, wihrend andererseits seine weltanschauliche Grund-

lage immer unaufhaltsamer erodiert.?

Diese Erosion liegt folglich auch an den leeren, rein negativ definierten phi-
losophischen Begrifflichkeiten, die wir dem politischen Denken zugrunde le-
gen. Denn woher sollte eine Vorstellung des Guten kommen, wenn sie in der
philosophischen Konstruktion der Theorie keinen Platz mehr beanspruchen
kann? Folglich liegt es doch auf der Hand zu konstatieren, dass diese Wei-
chenstellungen, die zur politischen Moderne gefithrt haben, bedacht unter-
sucht und vielleicht auch wieder infrage gestellt werden sollten. Eventuell ist

92 Hosle (1997): 91.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

die moderne politische Philosophie zu schnell iiber ein nicht definiertes Ziel
(die Freiheit) hinausgeschossen — die noch folgenden Kapitel werden einen
Versuch darstellen, dieser Frage nachzugehen und eine Alternative zur rein
negativen Freiheit zu entwickeln.

1.3 Hobbes’ Metatheorie der negativen Freiheit
1.3.1 Materialismus und Sensualismus

Uber die Abhandlungen zu den zwei Paradigmen der Freiheit ist deutlich ge-
worden, dass die Linie der modernen politischen Philosophie durch sieben
wesentliche Merkmale, die ich als Zwischenfazit®? festgehalten habe, geprigt
ist. Des Weiteren wurde dargestellt, dass der Entwicklungsverlauf der Frei-
heit auch in einen umfassenderen Rahmen soziopolitischer und kultureller
Wandlungen eingebettet ist; Umwilzungen, welche die Problematik der Un-
terbestimmung der Freiheit noch stirker haben hervortreten lassen. Ange-
sprochen wurden hierbei schon die mit dem Prinzip der Negativitit verbun-
denen nihilistischen Tendenzen des Denkens und Handelns. Hier ist neben
dem Orientierungsverlust des Willens auch der generelle Bedeutungsverlust
der Freiheit fir den Lebensvollzug des Einzelnen von philosophischer Rele-
vanz. Denn ist die Freiheit nur negativ bestimmt, so wird der Begriff zu ei-
nem leeren Platzhalter, der mit allen méglichen semantischen Inhalten gefillt
werden kann. Dies macht ihn in der Folge zu einem austauschbaren Symbo-
likum. Schliefilich lisst die Unterbestimmtheit der Ausrichtung der eigenen
Freiheit letztere gar als Last erscheinen, zumal es so ist, dass der Wille, um
sich zu orientieren, einen Zweck, und méchte er moralisch sein, auch einen
hochsten Zweck, zumindest jedoch einen objektiven Zweck braucht.

Die bis dato angestellten Uberlegungen zur negativen Freiheit werden mir
als Gegenfolie zu meiner eigenen Herangehensweise dienen. Diese findet ih-
ren Ursprung in der These, dass wieder ein reicherer Begrift der Moral in die
politische Philosophie Eingang finden muss. Uber die Analyse der Freiheit
kann ich die eben postulierte Notwendigkeit der Wiederzusammenfithrung
sehr deutlich illustrieren, denn wird sie substantiell verstanden, ist es in der
Tat so, dass in ihr Moralphilosophie, Anthropologie und politische Philosophie
zusammenlaufen miissen. Das Aufwerfen metatheoretischer Fragestellungen

93  Siehe1.1.3.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

51


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

dient hierbei dem tieferen philosophischen Verstindnis. Denn ohne die me-
tatheoretischen Voraussetzungen zu betrachten, erscheinen die anthropolo-
gischen Grundlagen als abstrakte Setzung. Daher werde ich im Folgenden ei-
nen weiteren Schritt der Abstraktion tun und anhand der Epistemologie und
der Anthropologie des Thomas Hobbes fragen, welche theoretischen Primis-
sen als Fundament seiner Theorie zur Entwicklung des Staates dienen und
welche Konsequenzen sich aus eben jenen fiir die moderne Konzeption der
Freiheit ergeben. Es geht mir hierbei darum zu verstehen, inwieweit die nega-
tive und unterbestimmte Konzeption des modernen Paradigmas der Freiheit
bereits in den theoretischen Grundannahmen angelegt war.

Wie bereits erwihnt, wird der Hobbessche Staat aus der Konzeption der
Anthropologie gerechtfertigt. Nicht aber, wie bei Aristoteles, iiber eine Te-
leologie, sondern, iiber das durch Hobbes postulierte umfassende Recht auf
Freiheit des Einzelnen. Wenn dieses Recht allerdings politisch werden soll,
so muss es Abstriche der Freiheit geben; dieser Logik entsprechend wird der
Staat zum kleinsten Ubel - schlielich kénnen sich die Menschen in einem
solchen ihrer relativ umfassenden Freiheit sicher sein. Er ist eben die Bedin-
gung der Moglichkeit fiir die zwar relative, aber politisch groftmogliche Frei-
heitsausiibung eines jeden Einzelnen. Aufgrund dieser individualistischen,
zweckrationalen und naturwissenschaftlich orientierten Staatsbegriindung
habe ich Hobbes auch als Begriinder der politischen Moderne betrachtet. Nun
gilt es nach der durch Hobbes selbst vorgeschlagenen Methode weiter vorzu-
gehen und tiefer zu blicken. (Und an dieser Stelle spiele ich primir auf die
naturwissenschaftlich-materialistische Methodik an):

Was meine Methode anlangt, so habe ich mich nicht mit blofder Deutlichkeit
im Vortrage begnligt, sondern geglaubt, mit der Materie des Staates begin-
nen, dann zur dessen Entstehung und Gestaltung und dem ersten Ursprung
der Gerechtigkeit iibergehen zu miissen. Denn aus den Elementen, aus de-

nen eine Sache sich bildet, wird sie auch am besten erkannt.?*

Ebendiese an die Naturwissenschaft angelehnte Methodik, welche philoso-
phische Probleme als materiale Komposita betrachtet, kommt in der Hob-
besschen Staatstheorie in anschaulichster Deutlichkeit zum Tragen; aussage-
kriftig ist alleine ein Blick auf das Umschlagsmotiv der Erstveroffentlichung
des Leviathans im Jahre 1651; denn auf der Kupferstichabbildung ist bekannt-

94  Hobbes (1966): 67.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

lich zu sehen, dass sich der Leviathan aus vielen einzelnen Menschen, aus den
namlichen Elementen des Staates zusammensetzt.

Folgt man somit der naturwissenschaftlichen Methodik, so fithrt die In-
tention der Auflésung philosophischer Probleme iiber die Zergliederung des
Ganzen in seine Einzelteile. In der Konsequenz miindet die Frage nach der
Theorie des Staates automatisch zur Frage nach dem Menschen; schliefilich
ist letzterer der Grundbaustein der staatlichen Macht. Es ist aber nicht nur
die Frage, was der Mensch denn nun sei, die an dieser Stelle mafgeblich ist,
sondern die Frage danach, wie der Mensch sich auf die Welt bezieht, wie er zu
Wissen, wie zum Handeln kommt und welche Handlungen ihn auszeichnen;
ja zu welchen Handlungen der Mensch iitberhaupt in der Lage ist? Wie bereits
im ersten Teil dieses Kapitels dargelegt, stellte fiir Hobbes einzig die Natur-
wissenschaft die Grundlage der modernen Philosophie dar. Daraus ableitend
ist es nur folgerichtig, dass Hobbes allein das exakte Tatsachenwissen als die
einzig wahre Grundlage der Philosophie anerkennt. Dies bedeutet fir Hob-
bes konsequenterweise, dass die Frage nach dem Menschen nicht per se iiber
idealistische, geistige Prinzipien, sondern iiber die Empirie des Menschen
anzugehen ist. Demnach ist es zugleich in der Natur der Sache liegend, dass
Hobbes den ersten Teil seiner »Elemente der Philosophie« der Abhandlung
iber den Kérper widmet. Doch auch die Einleitung zum Leviathan spricht
eine sehr deutliche, materialistische Sprache:

Denn da Leben doch nichts anderes ist als eine Bewegung der Glieder, die
sich innerlich auf irgendeinen vorziiglichen Teil im Kérper griindet —warum
sollte man nicht sagen kénnen, dass alle Automaten oder Maschinen, wel-
che wie z.B. die Uhren durch Federn oder durch ein im Innern angebrachtes
Raderwerk in Bewegung gesetzt werden, gleichfalls ein kiinstliches Leben
haben?®>

Sich von der Metaphysik abwendend, charakterisiert Hobbes den Menschen
als ein durch Bewegungsgesetze bestimmtes Wesen.® Wir erinnern uns dar-

95 Hobbes (2005): 5.

96  [..] »denn es ist unverstandlich, was es heiflen soll, die Essenz, oder das Wesen ei-
nes Dinges sei dessen Ursache; der Satz etwa »vernunftbegabt sein ist die Ursache des
Menschen« ist jenen dasselbe wie »Mensch sein ist die Ursache des Menschen«, was
nicht gerade viel besagt. [..] Die Zweckursache kommt nur fiir diejenigen Wesen in
Betracht, die Empfindung und Willen besitzen; aber auch bei lhnen ist die Zweckursa-
che, wie spater zu zeigen ist, nichts anderes als eine wirkende Ursache.« Hobbes (1967)
109f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

53


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

an, dass Hobbes die Empusa der Metaphysik itber die ordentlich aufgestellten
Grundlagen der Physik austreiben wollte. Die physikalische Bestimmtheit des
Korpers ist es demnach auch, welche Hobbes in Bezug auf die Bestimmung
des Menschen als Grundlage begreift. An dieser Stelle nimmt er auch kriti-
schen Bezug auf den Cartesianismus:

Alle Philosophen unterscheiden aber das Subjekt von seinen Fihigkeiten
und Akten, d.h. von seinen Eigenschaften und seiner Essenz. Ein anderes ist
das Seiende selbst, ein anderes seine Essenz. Es kdnnte also sein, dass das
denkende Ding zwar das Subjekt fiir Geist, Vernunft, Verstand, aber gleich-
wohl etwas Korperliches ware. [..] Da also die Kenntnis des Satzes »ich exis-
tiere« von der Kenntnis des anderen »ich denke«abhangt und wir in diesem
das Denken von einer denkenden Materie nicht trennen kénnen, scheint die
Annahme, dass die denkende Substanz materiell sei, berechtigter zu sein,
als die andere, dass sie immateriell sei.®”

Beide Zitate veranschaulichen den Hobbesschen Materialismus. Fiir Hobbes
sind die Grundprinzipien der Wissenschaft, und damit auch der Philosophie,
Bewegungsgesetze, die sich iiber das Prinzip der Kausalitit erkliren lassen.®®
Die Wissenschaft hat demzufolge immer mit der Materie zu tun; und nach
Hobbes wiirde sich die jeweilige Zusammensetzung der Materie nach Gré-
Re und Bewegung unterscheiden. Auch der Philosoph hat sich zunichst um
ebenjene materialen Phinomene und Erscheinungen zu kitmmern, daher wi-
re auch die Prima Philosophia eine materialistische: »Folglich muss der Philo-
soph zuerst fragen: Was ist Bewegung und was ist Gréf3e? Und diesen Teil der
Philosophie nennt man gewéhnlich erste Philosophie.«

Doch Hobbes Materialismus bleibt nicht bei dufieren Erscheinungen ste-
hen, sondern dient ihm auch zur Begriindung seiner Erkenntnistheorie. Hier
ist zunachst noch ein anderes Prinzip seiner Philosophie zu erkldren: Der sen-
sualistische Zug seines Denkens. Nach Hobbes wissen wir allein durch die
Erscheinungen von den Prinzipien der Dinge: »So ist schlieflich die Emp-
findung das Prinzip auch der Erkenntnis dieser Prinzipien und alles Wissen
stammt aus ihr. Aber die Erforschung ihrer Ursachen kann wiederum von
keinem anderen Phinomen als von ihr selbst, der Sinnesempfindung, aus-
gehen. Aber, so mochte man vielleicht fragen, mit welchem Sinne nehmen

97  Hobbes (1967): 164f.
98  Hobbes (1967): 107ff.
99  Hobbes (2005): 78.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

wir nun den Sinn selbst wahr? Ich antworte: Durch die Sinnesempfindung
selbst.«’%°Dieser Sensualismus bietet keine theoretische Neuerung, sondern
vielmehr eine Erweiterung und Vertiefung des materialistischen Denkens;
denn schlief¥lich fithrt er alle Empfindungen auf kleinste Teilchen im Kérper
zuriick, welche in Bewegung gerieten und somit die Gefithlserregung auslos-
ten. Bewegungen (innen wie auflen) werden somit nur von einem bewegten
und anstofRenden Kérper hervorgerufen.

Daraus folgt, dass die unmittelbare Ursache der Empfindung oder Wahrneh-
mung darin besteht, dass das erste Organ der Empfindung oder Wahrneh-
mung darin besteht, dass das erste Organ der Empfindung beriihrt und ge-
drickt wird. Wird namlich der duflerste Teil des Organs gedriickt, so gibt
er nur nach, indem er den Teil driickt, der ihm zunachst liegt, und so wird
der Druck oder die Bewegung durch alle Teile des Organs bis zu den inners-
ten fortgepflanzt. [..] Die Empfindung ist also irgendeine innere Bewegung
im Empfindenden, erzeugt von einer Bewegung der inneren Teile des Ob-
jekts und fortgeleitet durch alle Medien bis zu den innersten Teilen des Or-
gans. Mit diesen Worten ungefahr haben wir das Wesen der Empfindung
definiert.!”

So konnte Hobbes’ Denken, je nachdem, welcher Teil der Philosophie gera-
de im Vordergrund steht, entweder als ein materialistischer Sensualismus
oder als ein sensualistischer Materialismus bezeichnet werden. Wenn wir al-
so durch die Sinnesempfindungen unser Wissen bilden, so haben diese fiir
Hobbes auch einen hohen Wahrheitswert; jedenfalls einen natiirlich hoheren
als die Vernunft! Umso mehr als fiir Hobbes klar ist, dass uns die Vernunft
nicht so angeboren ist, wie Empfindung und Gedichtnis und dass sie nicht
durch blofRe Erfahrung wie die Klugheit, sondern durch anhaltenden Fleif? er-
worben werden muss.'?? Fiir Hobbes ist die Vernunft ein Vermogen des Geis-
tes. In diesem Sinne genommen ist Vernunft eine Art von Rechnen; man mag
dabei allgemeine Begriffe zusammensetzen oder abziehen und diese mogen
nun dazu dienen, dass wir unsere eigenen Gedanken ordnen oder anderen

vorlegen: ich sage: ordnen, das geschieht, wenn wir nur fiir uns denken.«%?

100 Hobbes (1967): 136.
101  Hobbes (1967): 137.
102 Hobbes (2005): 44.
103 Hobbes (2005): 39f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

55


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Zu den Vorziigen des Menschen vor den Tieren rechnete ich vorhin die Fa-
higkeit, dass er nach angestellter, reiflicher Uberlegung sowohl die Folgen
als den fiirihn moglichen Nutzen einer Sache ausfindig machen kénne. Die-
ser Vorzug wird noch dadurch erhéht, dass er imstande ist, sich allgemeine
Regeln zu entwerfen, welche Lehrsitze und Einsichten heifRen; oder mit an-
deren Worten: er kann seine Vernunft nicht allein bei Zahlen, sondern auch
bei allen Gbrigen Dingen, die vermehrt, oder vermindert werden kénnen,

gebrauchen.'®

Ergo ist der Mensch fiir Hobbes ein natiirliches Sinneswesen; ein Wesen, das
seine Wahrnehmung und sein Empfindungsvermégen dazu gebraucht sich
die Welt zu erschliefien und diese zu ordnen.

Doch nicht nur epistemologisch ist diese sensualistische Ausrichtung von
Belang; denn wenn der Mensch primir ein Sinneswesen ist, so ist auch seine
Triebfeder des Handelns sensualistischen Ursprungs. Tatsichlich ist es Hob-
bes zufolge ja so, dass die natiirlichen Triebe der Menschen so stark und das
Verlangen der Menschen nach Ruhm oder Machtgefiihl so grof sind, dass
es ohne eine politische Ordnung auf der Erde nur Krieg geben kénnte.'
Wenn auch sekundir, so ist der Mensch aber dennoch zu vernunftgemifien
Handlungen in der Lage. Doch ist es richtig, dass diese nicht mehr sind als
vernunftgemdfs; sie sind eben nicht primir, sondern nur sekundir durch die
Vernunft geleitet. Das heif3t, dass die Vernunft fiir Hobbes eine instrumen-
telle Funktion hat, nimlich jene, die richtigen Mittel zu finden, um ein durch
unsere Bediirfnisse gegebenes Ziel zu erreichen. Auch der politische Zusam-
menschluss beruht auf dieser Grundlage der instrumentellen Vernunft. Denn
schlieRlich ist sie die logische Schlussfolgerung aus den zwei lexikalisch ge-
ordneten anthropologischen Primissen:

1) Der Mensch hat ein vollumfingliches Recht auf alle Freiheiten.
2) Er besitzt die Fihigkeit zu rationaler Einsicht und nutzenorientierter Ab-
wagung.

Aus der Hobbesschen Metatheorie kénnen wir demnach ableiten, dass der
Mensch kein animal rationale, sondern vielmehr ein animal passione ist; ein
Sinneswesen, das die Welt iiber Empfindungen erlebt und ordnet. Unsere

104 Hobbes (2005): 42.
105 Hobbes (2005): 114ff.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Neigungen, Triebe und Leidenschaften sind es, die als Triebfedern fiir unser
Handeln dienen und uns somit primar orientieren. Folglich ist es die Kombi-
nation aus sensualistischen und materialistischen Grundannahmen, welche
die Grundlage des modernen Paradigmas der Freiheit darstellt.

1.3.2  Freiheit und Notwendigkeit

Die eben formulierten Ergebnisse gilt es nun genauer zu untersuchen und
herauszuarbeiten, welche Vernunftkonzeptionen hinter dem postulierten an-
thropologischen Bild des animal passione stehen und welche philosophischen
Diskurse eruiert werden miissen, um die negative Freiheitskonzeption meta-
theoretisch hinreichend zu verorten.

Hobbes versteht unter der Freiheit nichts weiter als ein bestimmtes Han-
deln; ein Handeln nimlich, das genau dem entspricht, was durch den Trieb
vorgegeben ist und das so weit als moglich ohne duflere Hindernisse ausge-
fithrt werden kann. Ruft man sich zugleich ins Bewusstsein, dass die Freiheit
aus mehr Teilen als nur der Handlungsausiibung besteht, so wird ersicht-
lich, dass es entsprechend Hobbes’ Logik nicht um den Willen geht. Zumal
wir eben primir Sinneswesen (animales passiones) sind, die zwar ein Vermo-
gen des Wollens besitzen, die iiber dieses Wollen aber nicht frei, im Sinne
einer freien, vernunftgeleiteten Willkiir (wie sie etwa Kant festlegt) verfiigen
kénnen. Verniinftig konnen wir uns des Willens nur im begrenzten, duflerst
begrenzen Rahmen bedienen, denn die Hobbessche Willkiir ist immer schon
von Notwendigkeit, d.i. einer sinnlichen Ausrichtung durchzogen:

Auch die Freiheit zu wollen oder nicht zu wollen ist im Menschen nicht gré-
Rer als in allen anderen Lebewesen. [..] Eine Freiheit, die Freiheit von Not-
wendigkeit wire, kommt weder dem Willen der Menschen noch dem der
Tiere zu. Verstehen wir aber unter Freiheit die Fihigkeit nicht des Wollens,
sondern des Ausfiihrens, dann besitzen eine solche Freiheit sicherlich beide,

Mensch und Tier in gleicher Weise, soweit sie iiberhaupt méglich ist.'*®

Eine von Notwendigkeit freie Freiheit wire Hobbes zufolge eigentlich eine
irdische Unmoglichkeit. Vielmehr ist es ja sogar so, dass der Mensch, iiber
die Hobbessche Anthropologie interpretiert, an sich freier wire, wenn er sich
nicht an die Vernunft halten miisste und tun und lassen kénnte, was er woll-
te. Im vollen Umfang ist sie das Sich-Lossagen von dufleren Hemmnissen.

106 Hobbes (1967): 151.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

57


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

So wird bei Hobbes die Notwendigkeit zur eigentlichen Freiheit; eine Um-
deutung, die nicht radikaler hitte sein konnen und die, wie gezeigt, zu den
gefihrlichen Nietzscheanischen Deutungen auswachsen kann. Am Ende des-
sen steht die Autonomie auf der Grundlage der Notwendigkeit und nicht auf
der Grundlage der Vernunft. Freiheit wiirde ad absurdum gefithrt und wird
absolut amoralisch.'®’

Wie bereits aufgezeigt, spielt die Vernunft in der politischen Philosophie
des Thomas Hobbes dennoch eine wichtige Rolle; doch auch in dieser wichti-
gen Rolle ist sie nunmehr Mittlerin. Die menschliche Freiheit belduft sich dar-
auf, iiber die zweckrationale Vernunft die richtigen Mittel fir die Bediirfnis-
befriedigung zu wihlen und nach diesen gewihlten Mitteln dann verbindlich
zu handeln. Die Vernunft ist zweckrational, eben darum, weil Hobbes nicht
von einer freien Zwecksetzung des Willens ausgeht (wie etwa Kant), sondern
den Willen als Instrument sieht, das durch die Sinne begehrte zu erreichen.
Die einzige Begrenzung ist der wiederum zweckrational begriindete Gesell-
schaftsvertrag.

Die Zweckrationalitit ist ein wichtiger Teil des menschlichen Vernunft-
vermogens, denn die tiberlegte Wahl der Mittel ist in vielen Lebenslagen un-
verzichtbar; wird das menschliche Vernunftvermégen an sich jedoch zweck-
rational begriindet, so ist es als eine Engfithrung des Vernunftvermdgens zu
klassifizieren. Wir deliberieren ja nicht nur zweckrational, sondern auch an-
hand von bestimmten Werten. Das heif3t, dass es um die Fragen geht, welche
Werte den anvisierten Zwecken eigentlich zugrunde liegen, bzw. zugrunde
liegen sollen. Dieser wertrationale Teil der Vernunft bezieht sich auf norma-
tive Fragen: Nicht wie tun wir etwas, sondern warum tun wir etwas und wie
sollen wir etwas tun? Wird die Vernunft auf Zweckrationalitit enggefiihrt, so

107 John Bramhall, der sich intensiv mit Hobbes Freiheitsverstindnis auseinanderge-
setzt hat, beschreibt Hobbes Freiheitsverstindnis in einer kritischen Replik folgender-
mafen: »Judge then what a pretty kind of liberty it is which is maintained by Thomas
Hobbes: such a liberty asis in little children before they have use of reason, before they
can consult or deliberate of anything. Is not this childish liberty? And such a liberty as
is in brute beasts, as bees and spiders, which do not learn their faculties as we do our
trades, by experience and consideration. Thisis a brutish liberty: such a liberty as a bird
has to fly when her wings are clipped; or, to use his own comparison, such a liberty as
a river has to descend down the channel. What? Will he ascribe liberty to inanimate
creatures also, which have neither reason, nor spontaneity, nor so much as sensitive
appetite?« Bramhall (1999): 44.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

stellen sich konsequenterweise keine normativen Fragen mehr. Das verniinf-
tig Gewollte ist nunmehr nur klug, weil es zwar intelligent angestrebt, aber
nicht mehr normativ begriindet ist.

Das bestimmte verniinftig Gewollte, das stets nur Mittel zur Sicherung des
eigenen Lebens ist, ist in seinem Mittel-Charakter fiir die Mittel erwdgende
Vernunft solange unbestimmt als der Zweck, das Leben selber, unbestimmt
bleibt. Und es bleibt fiir eine Vernunft, die grundsatzlich nur auf die Mittel
geht, nicht auf das ganz unabhangig von ihr bestehende Ziel grundsatzlich

unbestimmt.’°8

Nun, wenn die Vernunft nicht so imaginiert wird, als dass sie sich selbst
Zwecke setzen kann, dann ist die logische Konsequenz, dass das Freiheits-
verstindnis negativ bleiben muss.

Doch ist es eben so, dass substantielle Freiheit erst da anfingt, wo norma-
tive Fragen auch eine wichtige Rolle spielen und wir verstehen lernen, auch
normativ mit unserer Konstitution umzugehen, nimlich ein vernunftbegab-
tes Wesen zu sein. Die Gesetze der Vernunft sind eben nicht allein und pri-
mir durch das sinnliche Begehrungsvermogen vorgegeben, sondern kénnen
eben auch durch die normative Vernunft selbst erzeugt werden. Oder um es
mit Honderichs passenden Worten zu beschreiben: »Was geschieht ist nicht
durch Gefingnisketten oder dergleichen herbeigefiihrt, sondern durch das,
was man will.«"®® Und dieser Wille wiirde nicht erschépfend verstanden wer-
den, wenn wir nicht auch anerkennen, dass es Handlungen gibt, die vielleicht
kurzfristig unangenehm sind, aber langfristig viel Gutes erreichen konnen.
Manchmal miissen wir eben auch unangenehme Erfahrungen machen, um
zu einem grofieren (da moralisch wertvolleren) Ziel zu kommen. Freiheit ist
daher unweigerlich mit guten Griinden (d.h. mit Griinden, die auch wertra-
tional iiberzeugen) verbunden.

Nicht zuletzt gilt Hobbes, neben David Hume, als exemplarischer Ver-
treter des Kompatibilismus; denn im klassischen Kompatibilismus wird die
Willensfreiheit zur Handlungsfreiheit, d.h. nach der kompatibilistischen The-
se sind Determinismus und Freiheit logisch vereinbar."®

Die klassischen Kompatibilisten behaupten, dass das Einzige, was eine
freie Handlung qualifiziert, das Ausleben der eigenen Wiinsche ist. D.h. eine

108 Bartuschat (1981): 26, in: Hoffe (1981).
109 Honderich (1995): 142.
110 Vgl. Honderich (1995): 138.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

59


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Handlung ist dann frei, wenn sie den Wiinschen des Individuums entspricht.
Die Inkompatibilisten nehmen eine Gegenposition ein und wiirden dies ver-
neinen und darauf verweisen, dass eine freie Handlung auf die Sonderstel-
lung des Willens zuriickgeht, oder eben auf die Vernunft.

Es sei an dieser Stelle auf eine Argumentation verwiesen, die die mensch-
liche Verantwortlichkeit in den Mittelpunkt des Nachdenkens iiber Freiheit
und Notwendigkeit stellt. Uber diese Argumentationsfigur lisst sich meines
Erachtens innerhalb des Kontinuums zwischen Kompatibilismus und Inkom-
patibilismus eine duflerst plausible Position beziehen, die zumindest den ra-
dikalen Pol des Kompatibilismus ausschlieft.

Hierfiir ist es vielleicht sinnvoll, aus dem Metadiskurs zwischen Kompati-
bilisten und Inkompatibilisten herauszutreten und den Boden eines Alltags-
beispiels zu betreten. Nehmen wir einmal an, ein Mann fihrt betrunken Auto
und verursacht einen Unfall, bei dem ein anderer Mensch zu Schaden kommt.
In der konkreten Situation des Unfalls kann aufgrund der Trunkenheit davon
ausgegangen werden, dass die betreffende Person ihre Selbststindigkeit ver-
loren hat, also auch die Moglichkeit, dass sie als Selbstursichlichkeit gelten
koénnte, auszuschlieflen wire. Dennoch wire der Fahrer fiir seine Tat verant-
wortlich, warum?

Weil in der Abstraktion vom Konkreten eine Situation denkbar ist, in wel-
cher der Fahrer sowohl als Erstursache als auch als selbststindig handelnd
vorgestellt werden kann. Zum Beispiel eben in dem Moment, in dem er zur
Flasche greift. (Selbst, wenn er Alkoholiker sein sollte, so gibe es auch in die-
sem Fall immer eine erste ursichliche Handlung, denn auch ein Alkoholiker
hat irgendwann einmal zum ersten Mal zur Flasche gegriffen.)

Daher konnte man auch damit rechnen, dass es ein eindeutiges Urteil
geben wiirde, stiinde die Person vor Gericht: Er wiirde schuldig gesprochen
werden und miisste Schadensersatz zahlen. Verantwortlichkeit ist somit ein
moralisches Prinzip, dass die Grenzen der Notwendigkeit, also Prinzipien
der Selbststindigkeit und der Autonomie, transzendiert werden. Dies ist eine
zentrale Erkenntnis, die nimlich Folgendes anschaulich macht: Dass die ra-
dikale Position des Kompatibilismus weder mit unserer intuitiven Moral noch
mit unserer Rechtsprechung in Einklang gebracht werden kénnte. Denn wenn
wir uns zumindest vorstellen kénnen, dass Personen auch erste Urheberin-
nen einer kausalen Handlungskette sein kénnen und wenn wir eben auf die-
ser Grundlage, nimlich der Annahme der Méglichkeit einer Erstauslosung,
auch Menschen fiir Handlungen in einer Weise verantwortlich machen, dann

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

kann der strenge Determinismus, der die Notwendigkeit absolut setzt, nicht
verniinftig angenommen werden.

1.3.3 Problematische Weichenstellungen der politischen Moderne

Nun ist klar herausgestellt worden, dass die (meta)theoretischen Grundla-
gen des negativen Freiheitsbegriffes nicht ausreichen, um die Freiheit sub-
stantiell zu verstehen, denn Freiheit impliziert eben mehr als nur die mi-
nimalsten Begriindungsebenen von Moralphilosophie, Ethik und Anthropo-
logie. Die Schwichen und Probleme eben jenes spezifisch modernen Frei-
heitsbegriffes liegen auf der Hand, denn welche Bedeutung hat ein Verstind-
nis der Freiheit fir den Menschen, das den Fufisteig der Freiheit um ei-
ner vermeintlichen sensualistischen Freiheit willen selbst wegverniinftelt und
somit eine vernunftbasierte Willensfreiheit selbst verneint? Welche Freiheit
bleibt uns, wenn wir uns nicht mehr als zwecksetzende Wesen verstehen kon-
nen? Die sensualistische, materialistische Anthropologie eines Thomas Hob-
bes ist meines Erachtens kein wiinschenswertes, ja nicht einmal ein plausi-
bles Menschenbild, um daraus im ersten Schritt eine Konzeption der Frei-
heit abzuleiten und im zweiten Schritt eine politische Ordnung zu rechtferti-
gen. Denn die Freiheit ist nicht nur substanzlos geworden, sondern sie birgt
auch tiefgreifende philosophische Probleme einer Engfithrung der Vernunft
auf die Fihigkeit der Zweckrationalitit sowie die damit verbundene Gefahr
eines Werteverlustes. Aus jener metatheoretischen Grundlegung kann nim-
lich in der Tat nicht mehr folgen als jener Impetus: Jeder soll die Mittel zur
eigenen Bediirfnisbefriedigung so frei wie moglich wihlen dirfen.

Nun ist es wichtig festzuhalten, dass ich Hobbes als eine exemplarische
Figur der Anfinge liberalen Denkens analysiert habe; schliefllich hat mit ihm
die wichtigste liberale Traditionslinie ihren Anfang genommen. Wie die Ent-
wicklung dieser Freiheitsidee sich in den Liberalismus, den wir heute als das
moderne politische Ordnungssystem begreifen, verstetigt hat, das wird im
nichsten Kapitel zu illustrieren sein. Es war von Bedeutung die metatheore-
tischen Grundlagen der Anfinge jenes modernen Paradigmas der Freiheit of-
fenzulegen, um ein tieferes philosophisches Verstindnis zu erméglichen und
um auch jene problematischen Weichenstellungen zu verstehen, die Vittorio
Hosle in seinem Zitat angesprochen hat. Denn es sind in der Tat Weichenstel-
lungen, die zunichst einmal das negative Freiheitsverstindnis in Frage stel-
len; aber dariiber eben auch jenes Projekt, dass sich diesen Weichenstellungen

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62  Liberalismus als politisches Ordnungssystem

verdankt: einem Liberalismus, der nichts anderes, als eben jene Grundlage der
negativen Freiheit anerkennt.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip
und der Liberalismus

2.1 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung
des Liberalismus

2.1.1 Freiheit als Selbstgesetzgebung

Nachdem die Grundlage des Liberalismus anhand der politischen Theorie
Thomas Hobbes erliutert wurde, soll im folgenden Kapitel die Weiterentwick-
lung der liberalen Theorie iiber die praktische Philosophie von Immanuel Kant
dargestellt werden. Zumal diese Ausgangsebene fiir die gegenwirtige Theorie
des Liberalismus von John Rawls ist, dient die praktische Philosophie Kants
auch als Verstindnisbasis fiir die allgemeinen strukturellen Besonderheiten
der liberalen Theorie. Diese herauszustellen ist wichtig. Denn wenn wir vom
Liberalismus sprechen, so miissen wir doch zunichst die Frage zu beantwor-
ten suchen, was wir damit eigentlich meinen. Dieses Kapitel geht dieser Frage
nach und ersucht sie zu beantworten. Dabei soll nicht nur die Entwicklungs-
linie des Liberalismus von Hobbes iiber Kant zu Rawls weitergezeichnet wer-
den, sondern auch darauf aufmerksam gemacht werden, dass in dieser Ent-
wicklung systematische Probleme auftauchen, die eine Auseinandersetzung
mit dem Freiheitsverstindnis im Liberalismus nahelegen.

Im ersten Kapitel bin ich bereits darauf eingegangen, dass die Moderne
nicht nur eine Autonomie der politischen Sphire bedingte, sondern zudem
die Selbstbestimmung des Individuums notwendig machte. SchlieRlich war
die menschliche Vernunft auf sich selbst zuriickgeworfen. Eine méogliche Fol-
gerung aus dieser Emanzipationsbewegung der Vernunft war eine radikale
Negation, die — wie anhand von Nietzsche dargestellt — sogar in einem Nihi-
lismus miinden kann.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Aus dieser Emanzipationsbewegung entwickelte sich zugleich auch ein
wichtiger Aspekt der Freiheit, wenn es beispielsweise darum geht, die Hand-
lungsspielrdaume des Menschen, d.h. seinen Méglichkeitsraum des Handelns
zu erweitern. Doch zugleich bot diese Entwicklung auch Grundlage fiir ein ra-
dikales Infragestellen aller Werte oder fiir einen unendlichen Freiheitsraum,
in dem sich der Mensch verliert. Philosophisch betrachtet kann sich die Frei-
heit in diesem negativen Bestreben nicht erschopfen, denn wenn alles mog-
lich ist, fehlt die Begrenzung, beziehungsweise die Bestimmung, welche die
Freiheit erst moglich macht, d.i. der Ursprung und die Linienfithrung der
Freiheit. Freiheit fingt dort an, wo sie begrenzt oder bestimmt wird. In Ab-
grenzung zu dieser nihilistischen Konsequenz treffen wir bei Kant auf einen
anderen Freiheitsbegriff — auf den Begriff der Autonomie, den Kant mit Ver-
ninftigkeit gleichsetzt. Nach ihm ist nur der wirklich frei bzw. autonom, der
das Vernunftgesetz zum Inhalt seines Wollens nimmt, also sich vom Sitten-
gesetz bestimmen lisst:

Ein jedes Ding der Natur wirkt nach Gesetzen. Nur ein verniinftiges Wesen
hat das Vermogen, nach der Vorstellung der Gesetze, d.i. nach Prinzipien zu
handeln, oder einen Willen. Da zur Ableitung der Handlungen von Ceset-
zen Vernunft erfordert wird, so ist der Wille nichts anderes als praktische
Vernunft. Wenn die Vernunft den Willen unausbleiblich bestimmt, so sind
die Handlungen eines solchen Wesens, die als objektiv notwendig erkannt
werden, auch subjektiv notwendig, d.i. der Wille ist ein Vermdgen, nur das-
jenige zu wahlen, was die Vernunft unabhangig von der Neigung als prak-
tisch notwendig, d.i. als gut erkennt.?

Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten stellt somit einen ganzlichen Bruch
mit dem sensualistischen Materialismus des Thomas Hobbes dar. Kant erwei-
tert die Konzeption der Hobbesschen Vernunft, schlieRlich versteht Kant im
Gegensatz zu Hobbes den Menschen als ein animal rationale (also als ein mit

1 Lewis White Beck rekonstruierte sogar fiinf verschiedene Konzepte der Freiheitin Kant.
Vgl. Beck LW. (1987): »Five concepts of freedom in Kant.« In: Srzednick, J.T.J./K6rner,
Stephan (1987): Philosophical Analysis and Reconstruction. Martinus Nijhoff: Dordrecht.
Doch da es in dieser Studie nicht um die Ausdifferenzierung der Freiheitskonzepte,
sondern um die systematische Frage geht, wie das Kantische Freiheitsverstindnis als
Grundlage fiir die politische Philosophie dienen kann, lasse ich diese Begriffsdiskurse
auflen vor.

2 Kant (2008): 42/[412-413] (GMS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

der Vernunft zwecksetzendes Wesen), welches aus Griinden handelt. Wih-
rend Hobbes seinen Freiheitsbegriff iiber die menschlichen Triebe erklart, ist
fiir Kant die Selbstbestimmung des Menschen Grundlage der Freiheit. Selbst-
bestimmung ist die Mdglichkeit des Willens das durch die Vernunft Eingese-
hene zu wollen. Entgegen der Hobbesschen Vorstellung, das die Freiheit in
der Notwendigkeit aufgehe, ist die Freiheit fiir Kant itber den freien Willen
zu erkliren. Der Wille ist frei, sich selbst moralische (reine) Gesetze zu geben.
Freiheit erklart sich demnach iiber das Verhiltnis des Willens zu sich selbst.>
Wird der Wille durch sinnliche Anreize bestimmyt, oder anders: Wird der Wil-
le aposterioi genétigt, so kann bei ihm keine Freiheit gefunden werden. Eine
Lenkung des Willens, die auf empirische, d.i. sinnliche Griinde zuriickzufiih-

ren ist, wiirde diesen heteronom bestimmen.*

Die Naturnotwendigkeit war eine Heteronomie der wirkenden Ursachen;
denn sonst wire ein freier Wille ein Unding. Die Naturnotwendigkeit war ei-
ne Heteronomie der wirkenden Ursachen; denn jede Wirkung war nur nach
dem Gesetze moglich, das etwas anderes als die wirkende Ursache zur Kau-
salitdt bestimmte; was kann denn wohl die Freiheit des Willens sonst sein als
Autonomie, d.i. die Eigenschaft des Willens, sich selbst ein Gesetz zu sein [...]
also ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei.

Uber die Gesetze der reinen praktischen Vernunft gelingt es Kant nicht nur
Freiheit apriori zu rechtfertigen, sondern auch eine Geltungsgrundlage fiir
eine objektive moralische Handlungsmaxime zu schaffen, nimlich den ka-
tegorischen Imperativ. »Der kategorische Imperativ ist also nur ein einziger
und zwar dieser: Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich
wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde.«> Aus rein moralischen
Griinden (ohne sinnliche Beweggriinde) zu handeln, ist der héchste Zweck des
Menschen. Dass der Mensch ein verniinftiges Wesen ist, macht ihn schlief3-
lich selbst zum Zweck:

Gesetzt aber, es gabe etwas, dessen Dasein an sich selbst einen absoluten
Wert hat, was als Zweck an sich selbst ein Grund bestimmter Gesetze sein

3 Es geht also um das Verhiltnisse des Willens zu sich selbst und dieses muss rein sein, darf
also durch nichts anderes als die reine praktische Vernunft selbst bestimmt werden.
Vgl. Kant (2008): 62/[427] (GMS).

4 Kant (2008): 62/[427] (CMS).

5 Kant (2008): 53/[420-421] (GMS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

65


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

konnte, so wiirde inihm und nur in ihm allein der Grund eines moglichen ka-
tegorischen Imperativs, d.i. eines praktischen Gesetzes liegen. Nun sage ich:
der Mensch und (iberhaupt jedes verniinftige Wesen existiert als Zweck an
sich selbst, nicht blof3 als Mittel zum beliebigen Gebrauche fiir diesen oder
jenen Willen, sondern muss in allen seinen sowohl auf sich selbst, als auch
auf andere verniinftige Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich
als Zweck betrachtet werden. [...] Wenn es denn also ein oberstes praktisches
Prinzip und in Ansehung des menschlichen Willens einen kategorischen Im-
perativ geben soll, so muss es ein solches sein, das auf der Vorstellung des-
sen, was notwendig fiir jedermann Zweck ist, weil es Zweck an sich selbst
ist, ein objektives Prinzip des Willens ausmacht, mithin zum allgemeinen
Cesetze dienen kann. Der Grund dieses Prinzips ist: die verniinftige Natur
existiert als Zweck an sich selbst.®

Diese Selbstzweckhaftigkeit des Menschen ist entscheidend fiir das morali-
sche Gesetz menschlicher Intersubjektivitit; da der Mensch aufgrund seiner
verniinftigen Natur als Selbstzweck zu achten ist, ist jenes Verniinftige in je-

dem Menschen zu achten: »Handle so, dass du die Menschheit sowohl in dei-

ner Person, als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck,

niemals blof3 als Mittel brauchst.«” Da der Mensch als Zweck an sich selbst

betrachtet werden muss, kommt ihm Wiirde zu:

Im Reich der Zwecke hat alles entweder einen Preis, oder eine Wiirde. Was
einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als Aquivalent
gesetzt werden; was dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aqui-
valent verstattet, das hat eine Wiirde. Was sich auf die allgemeinen mensch-
lichen Neigungen und Bedurfnisse bezieht, hat einen Marktpreis; das, was
auch ohne ein Bediirfnis vorauszusetzen, einem gewissen Geschmacke, d.i.
einem Wohlgefallen, gemaR ist, einen Affektionspreis; das aber, was die Be-
dingung ausmacht, unter derallein etwas Zweck an sich selbst sein kann, hat
nicht nur einen relativen Wert, d.i. einen Preis, sondern einen innern Wert,
d.i. Wiirde ®

Die Wirdigkeit des Menschen erklirt sich iiber seine verniinftige Natur. Aus
dieser folgt die Aufforderung, das Leben des Anderen als Selbstzweck zu ach-

6

7
8

Kant (2008): 64-64/[427-428-429] (CMS).
Kant (2008): 65/[429] (GMS).
Kant (2008): 72/[434-435] (GMS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

ten. Jedes verniinftige Wesen kann sich somit iiber die reine praktische Ver-
nunft und den freien Willen frei bestimmen und den héchsten Zweck (die Mo-
ral) erkennen. Bindet sich der Wille an das von ihm eingesehene praktische
Gesetz, so ist er gut und er besitzt Verbindlichkeit, nimlich die Pflicht den
Imperativen entsprechend zu handeln: »Diese objektive Notwendigkeit einer
Handlung aus Verbindlichkeit heif3t Pflicht.«® Diese Pflicht ist mit der Frei-
heit kompatibel, weil sich der Wille selbst verpflichtet. Damit sind Freiheit,
Moral und die Wiirdigkeit des Menschen gerechtfertigt. Grund und Geltung
dieser Rechtfertigung ist alleine die Fihigkeit der Vernunft, denn:

Sie muss sich selbst als Urheberin ihrer Prinzipien ansehen, unabhingig von
fremden Einfliissen, folglich muss sie als praktische Vernunft, oder als Wille
eines verniinftigen Wesens von ihr selbst als frei angesehen werden; d.i. der
Wille desselben kann nur unter der Idee der Freiheit ein eigener Wille sein
und muss also in praktischer Absicht allen verniinftigen Wesen beigelegt

werden.'®

Diese durch Kant begriindete Freiheit — der sich selbst gesetzgebende Wille
— gehort zur intelligiblen Welt; es ist die Freiheit des Menschen als Vernunft-
wesen. Und auch Kant bleibt dabei, dass Freiheit eine notwendige Idee der
intelligiblen Welt ist, sie aber eben »eine blof3e Idee, deren objektive Rea-
litat auf keine Weise nach Naturgesetzen mithin auch nicht in irgendeiner
moglichen Erfahrung dargetan werden kann, die also darum, weil ihr selbst
niemals nach irgendeiner Analogie ein Beispiel untergelegt werden mag, nie-
mals begriffen, oder auch nur eingesehen werden kann.«! Die Freiheit ist
somit eine Idee der Vernunft, die im Noumenalen als wirklich gilt, aber uns
(so Kant an dieser Stelle) verschlossen bleibt.”* Daraus abgeleitet liegt folgen-
de Interpretation nahe: Weil die intelligible Freiheit iiber die Autonomie des
Willens gerechtfertigt ist, ist sie positiv zu deuten, als eine Freiheit die sich

9  Kant(2008): 79/[439] (GMS).

10 Kant (2008): 91/[448-449] (GMS).

1 Kant (2008): 106/[459] (GMS).

12 Kantselbst hat mit Bezug auf die Frage, ob Freiheit mehr sein kann, als eine Idee der
Vernunft, eine schillernde Haltung. An anderer Stelle in der Kritik der reinen Vernunft
halteres namlich durchaus fiir moglich, dass Freiheit erfahrbar werden kann. Vgl. Kant
(1974): 675/B831; A803 (KrV). Darauf werde ich im Kapitel 3 eingehen und von Kant aus-
gehend dafiir argumentieren, dass wir Freiheit durchaus erfahren konnen. Ich werde
von einer Wirklichkeit der Freiheit sprechen.

13 Vgl. Baum (2008): 50.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

67


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

der Mensch selbst gibt. Der Mensch ist nach Kant demnach zu etwas frei —
schlieRlich basiert die Freiheit auf der Grundlage der Selbstbestimmung; d.i.
das verniinftig Eingesehene zu wollen. Doch da der Freiheitsbegriff, wie Kant
selbst sagt, eine Idee ist, und somit keine inhaltliche Entsprechung erhalten
kann, bleibt er leer. Er bleibt fiir Kant an dieser Stelle ein Teil der noume-
nalen Welt. Kant kommt in seinen eigenen Worten zu einer entsprechenden
Konklusion:

Und so begreifen wir zwar nicht die praktische unbedingte Notwendigkeit
des moralischen Imperativs, wir begreifen aber doch seine Unbegreiflich-
keit, welches alles ist, was billigermafden von einer Philosophie, die bis zur
Grenze der menschlichen Vernunft in Prinzipien strebt, gefordert werden

kann.'*

Jene intelligible Freiheit ist als das Fundament von Kants Moralphilosophie
zu verstehen, die in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten veranschaulicht
wird. Es ist wichtig festzuhalten, dass es sich um die Grundlegung der Moral
handelt, der politische Kontext ist hier zunachst ausgeklammert. Doch da der
Mensch nicht nur ein rein intelligibles Wesen ist und eben auch politische
Verbindungen in der phinomenologischen Welt eingehen muss, ist es von
grofler Relevanz die Kantische Idee der Freiheit auch im politischen Kontext
zu betrachten.

2.1.2 Das Kantische Rechtsprinzip

Von der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der intelligiblen Freiheit gilt
es daher zur Metaphysik der Sitten zu gelangen, um die philosophisch-politi-
schen Implikationen zu eruieren. In anderen Worten heifst dies, dass wir nun,
ausgehend von den hohen Liiften der Intelligibilitat der Freiheit, den niichter-
nen Boden der Rechtslehre betreten miissen. Mit dieser stehen wir inmitten
der moralisch-praktischen Lehre. Wenn diese im Gegensatz zur Natur auch als
Kunst genannt werden, so Kant, »wiirde darunter eine Kunst verstanden wer-
den miissen, welche ein System der Freiheit gleich einem System der Natur
moéglich macht.«'

Warum sie als eine Kunst zu verstehen ist, erschliefst sich iiber die Ambi-
guitit unserer selbst, denn wir gehoren zwei Welten an: jener der Naturge-

14  Kant (2008):112/[463] (GMS).
15 Kant (1977): 323/AB13,14 (MS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

setzlichkeit und jener der Freiheit. Da in diesen Welten jeweils andere Gesetze
herrschen, liegt die Kunst der praktischen Philosophie darin, die Gesetze bei-
der Welten in ein produktives Gesprich zu bringen. Vor diesem Hintergrund
liegt es auf der Hand, dass diese Kunst schwer ist. Sie ist vielleicht sogar so
schwer, dass sie firwahr als eine géttliche Kunst gelten konnte, wenn, ja, nur
»wenn wir imstande wiren, das, was uns die Vernunft vorschreibt, vermittelst
ihrer auch véllig auszufithren und die Idee davon ins Werk zu richten.«!¢
Wenn wir im Stande wiren — d.h., wir sind es nicht und kénnen es wahr-
scheinlich auch nie ginzlich sein. Schlieflich konnen wir, gemifd der Logik
unserer Existenzbedingungen, keine géttliche Kunst ausfiithren, sondern nur
eine menschliche. Dies bedeutet nichts anderes, als dass wir eben das, was
uns die Vernunft vorschreibt, nur bedingt ausfiithren kénnen; da die intelligi-
ble Freiheit der als Ideal vorgestellten Selbstgesetzgebung nicht reibungslos
in das System der Natur iibertragen werden kann. Die Konsequenz aus die-
ser Erkenntnis ist eine pragmatische. Wenn Menschen zusammen in Frieden
leben wollen, so bediirfen sie positiver Gesetze, die fiir alle verbindlich fest-
gehalten werden kénnen. Somit kommt Kant zu dem Schluss, dass eine poli-
tische Gemeinschaft ein Rechtssystem benétigt. Denn da wir unsere Freiheit
nicht im ginzlich ideal-moralischen Sinne ausleben, bedarf es der Gesetze,
um die Willkiir des Einen mit der des Anderen kompatibel zu machen. Sind
vernunftbestimmte Rechtsgesetze einmal geschaffen, so tritt durch diese ei-
ne andere Form der Nétigung in die Welt, nimlich die rechtliche, welche jene
der Autonomie, d.i. jene durch den Willen selbst, komplementiert. Die Konse-
quenz der Nétigung erldutert sich wie folgt: Sobald sie beschlossen sind, gibt
es zwei Moglichkeiten: Entweder, wir halten uns an die Gesetze oder nicht.
In letzterem Fall miissen wir als Konsequenz mit Strafe rechnen. Wenn wir
uns an Gesetze halten, dann unterwerfen wir unsere Willkiir, d.h. wir ver-
halten uns rechtlich: »Man nennt die blofle Ubereinstimmung oder Nicht-
ibereinstimmung einer Handlung mit dem Gesetze ohne Riicksicht auf die
Triebfeder, die Legalitit.«” Doch nicht nur fithrt der Eintritt in die Legalitit
zu einer Verdopplung der Méglichkeiten der Notigung, sondern auch zu ei-
ner notwendigen Unterscheidung der dazu gehorigen Pflichten: Die Pflicht,
welche sich aus der Freiheit und der Einsichtnahme in den hochsten Zweck
ableitet, entspricht der Verbindlichkeit des Willens gegeniiber dem kategori-

16 Kant (1977): 323/AB13,14 (MS).
17 Kant (1977): 324/AB15 (MS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

69


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

schen Imperativ.!® Diese ist apriori gerechtfertigt und somit auch unbedingt.
Die Pflichten, welche sich aus der rechtlichen Gesetzgebung ableiten, kénnen
nur iuflere Pflichten sein (wiren es innere, so wiren es moralische Pflich-
ten). Das heifSt, dass alle existierenden Pflichten entweder moralischer oder
rechtlicher Natur sind — entscheidend ist dabei jeweils die Triebfeder.” Si-
cherlich muss die moralische Pflicht auch zugleich eine Erfiillung der Rechts-
pflicht bedeuten (wire dies nicht so, so wire das Recht kein Recht, sondern
ein Unrecht). Dies wird auch von Kant erliutert: »Die ethische Gesetzgebung
ist diejenige, welche nicht duferlich sein kann; die juridische ist, welche auch
duferlich sein kann.«*° Die Triebfeder der ethischen Gesetzgebung ist der ka-
tegorische Imperativ (oder die Einsichtnahme tber die reine praktische Ver-
nunft in den héchsten Zweck),? die Triebfeder der rechtlichen Gesetzgebung
ist der Gehorsam gegeniiber dem juridischen Gesetz. Aus diesem Gedanken-
gang iiber die duferen Pflichten leitet Kant das allgemeine Rechtsgesetz ab,
welches immer noch als die Grundlage eines jedes modernen Rechtsverstind-
nisses betrachtet werden kann: »Eine jede Handlung ist recht, die oder nach
deren Maxime die Freiheit der Willkiir eines jeden mit jedermanns Freiheit
nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann.«** Die Grundla-
ge des Rechtsgesetzes wird somit, systematisch gesprochen, iiber eine Klug-
heitsiiberlegung erschlossen: Die juridische Gesetzgebung ist so einzurich-
ten, dass es im Interesse aller ist, die Verbindlichkeit des Rechts anzuerken-
nen. Schliefilich sichert sich der Einzelne somit seine Unversehrtheit. Gleich-
zeitig ermdglicht das Rechtsgesetz eine Institutionalisierung der Gleichheit.
Diese Gleichheit wird im rechtlichen Sinne bei Kant im negativen Sinne ga-
rantiert: Alle unterwerfen sich einem Gesetz des Rechts; und da sich alle glei-
chermafien unterwerfen, sind alle vor dem Recht gleich. Vor dem Hinter-
grund seiner Uberlegungen zur Rechtsphilosophie wird schnell klar, dass die
Kantsche Rechtsphilosophie keine entriickte Moralphilosophie ist. Kant ist
realistisch. Ein staatenloser Zustand wire Kant zufolge niemals ausreichend,
um Menschen ein friedliches, gedeihliches Zusammenleben zu erméglichen.
Das Rechtsgesetz ist hierfiir als eine Bedingung der Moglichkeit zu sehen —

18  »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie
ein allgemeines Gesetz werde.« Kant (2008): 53/[420-421] (GMS).

19 Kant (1977): 347/AB48 (MS).

20  Kant (1977): 326/AB18 (MS).

21 Kant (1977): 323/AB13,14 (MS).

22 Kant (1977): 337/AB31,32 (MS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

und insofern sich Menschen an das Rechtsgesetz binden und sich ihm un-
terwerfen, befinden sie sich im Rahmen der biirgerlichen Gesellschaft. Was
die normative Grundlage des Rechtsgesetzes angeht, ist somit hervorzuhe-
ben: Wenn es rechtlich keinen Unterschied macht, durch welche Triebfeder
als Mittel man zu einer guten Absicht geleitet wird, ob es reine praktische
Vernunfterkenntnis ist, ob es Angst vor Strafe oder moralische Intuition ist,
so liegt die Interpretation nahe, dass die Triebfeder auch nicht Grundlage der
Definition des Rechts sein kann. Im strengen Sinne wire lediglich der erste
Grund moralisch. Folglich wire auch nur die Handlung, die aus einem mo-
ralischen Grunde heraus vollzogen wird als eine moralische Handlung einzu-
stufen.

Wenn diese Interpretation richtig ist, so ergibt sich fir die Grundlage
des Rechtsgesetztes Folgendes: »Es wird jedermanns freier Willkiir itberlas-
sen, welchen Zweck er sich fiir seine Handlung setzen wolle.«*> Diese Aussa-
ge Kants lisst darauf schlieffen, dass die Verbindlichkeit des Willens auf der
Ebene moralischer Selbstgesetzgebung keine zwingende Voraussetzung fiir
die Geltung des Rechtsprinzips ist. Es obliegt der moralischen Freiheit eines
jeden Einzelnen jenseits der Bedingung des Rechts zu hoheren moralischen
Gesetzgebungen aufzusteigen — die Einsicht in den hochsten Zweck gebietet
es, aber die freie Notigung kann lediglich durch den eigenen Willen erfol-
gen, nicht aber tiber das juridische Gesetz. Das juridische Gesetz kann den
Menschen nur duferlich zwingen.

Wenn also die Zwecksetzung im Bereich der Rechtslehre keinem morali-
schen Prinzip unterworfen ist, so herrscht dort eine relative Willkiir der Zwe-
cke. Denn solange der Einzelne nicht mit der dufleren Freiheit des Anderen
interferiert, obliegt die Zwecksetzung seiner Handlung seiner freien Willkiir.

Im Bereich der Moral ist dies natiirlich ginzlich ausgeschlossen. Die Wur-
zel der Kantischen Begriindung des Rechtsgesetzes, wie die implizite poli-
tische Anthropologie basieren zwar auf seiner Moralphilosophie und einem
moralisch begriindeten Freiheitsbegriff, doch fiir die Grundlage des Gesell-
schaftsvertrags ist die moralische Begriindung insofern unerheblich, als dass
es (im Mindesten) logisch moglich ist die Rechtsgrundlage strukturell un-
abhingig von der moralischen Freiheitsbegriindung zu betrachten.* Auch

23 Kant (1977): 51/A7 (MS).

24 In der Kant-Forschung ist diese Debatte darum, wie die Moralphilosophie und die
Rechtsphilosophie aufeinander bezogen sind hochst virulent. Ich méchte mit meiner
Rekonstruktion der praktischen Philosophie Kants hierzu keinen Beitrag leisten, son-

- am 14.02.2026, 07:54:56.

T


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

wenn diese Interpretation nicht die einzig mégliche ist, wird diese auch durch
Aussagen von Kant direkt nahegelegt. So erwihnt Kant auch, dass der biir-
gerliche Zustand,?> wie Kant ihn nennt, blof als ein rechtlicher betrachtet
werden soll und auf folgendem Verstindnis der Freiheit aufbaut:

Die Freiheit als Mensch, deren Prinzip fiir die Konstitution eines gemeinsa-
men Wesens ich in der Formel ausdriicke: Niemand kann mich zwingen auf
seine Art [...] gliicklich zu sein, sondern ein jeder darf seine Gliickseligkeit
auf dem Wege suchen, welcher ihm selbst gut diinkt, wenn er nur der Frei-
heit anderer, einem dhnlichen Zwecke nachzustreben, die mit der Freiheit
von jedermann nach einem moglichen allgemeinen Gesetze zusammen be-
stehen kann, (d.i. diesem Rechte des anderen nicht Abbruch tut.)2®

Meiner Interpretation zufolge basiert die Grundlage des Rechtsgesetzes so-
mit zumindest nicht direkt auf der moralphilosophischen Rechtfertigung der
Freiheit; auch wenn — wie Kant selbst einriumt — die Vereinbarkeit der mo-
ralischen und der juridischen Rechtfertigung durchaus besteht:

Freilich, wenn es keine Freiheit und darauf gegriindetes moralisches Gesetz
gibt, sondern alles, was geschieht oder geschehen kann, blofier Mechanism
der Natur ist, so ist Politik (als Kunst, diesen zur Regierung der Menschen
zu benutzen) ein sachleerer Gedanke. Findet man diesen aber doch unum-
ganglich notig mit der Politik zu verbinden, ja ihn gar zur einschrankenden
Bedingung der letzteren zu erheben, so muss die Vereinbarkeit beider ein-
geraumt werden.?’

Unter strukturellen Gesichtspunkten betrachtet, miissen jedoch lediglich mi-
nimale Voraussetzungen fir das juridische Gesetz gelten (und wenn sich alle
Menschen nach dem moralischen Gesetz richteten, wire das Rechtsprinzip
obsolet).

Neben den Uberlegungen zu Kants Metaphysik der Sitten, gilt es an dieser
Stelle auch iber die vielzitierte Aussage iiber die Teufel aus Kants philosophi-

dern lediglich eine Interpretation nahelegen, die mir eine Grundlage fiir die systema-
tische Frage dieser Arbeit gibt. Fiir eine detaillierte Abhandlung tiber die Systematik
der politischen Philosophie Kants sei auf die Monographie Chrisoph Horns verwiesen:
Horn, Christoph (2014): Nichtideale Normativitat: Ein neuer Blick auf Kants politische Phi-
losophie. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

25  Kant (1977): 145/A235, 236 (An |).

26  Kant (1977): 145/A235, 236 (An I).

27 Kant (1977): 232/B76; A71 (An 1).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

schen Entwurf zum ewigen Frieden nachzudenken: »Das Problem der Staatser-
richtung ist, so hart wie es auch klingt, selbst fiir ein Volk von Teufeln (wenn
sie nur einen Verstand haben) auflésbar.«*8

Die Vorstellung dessen, dass eine Staatserrichtung auch fiir ein Volk von
Teufeln moglich sein muss, macht es systematisch notwendig davon auszu-
gehen, dass eine Verfassung fir Kant somit kein moralischer, sondern ein
juridischer Zusammenschluss ist. Denn ein Teufel handelt nicht moralisch.
Aber ein Teufel kann natiirlich klug sein. Das heifit, er kann sich dem Rechts-
gesetz unterwerfen, sodass seine potentiell teuflische Natur geziigelt wird.>?

Da sich Kant nicht spezifisch zur teuflischen Natur duflert, ist es anzu-
nehmen, dass der Teufel an dieser Stelle metaphorisch zu deuten ist. Viel-
leicht liegt die Bedeutung des Bildes des Teufels schon auf der Hand, doch es
mag sich lohnen, dariiber zu sinnieren.

Nun, was wiirde uns denn dazu veranlassen, einen Menschen als Teufel
zu bezeichnen? Vielleicht stellen wir uns einen Menschen vor, der skrupel-
los kalkuliert und opportunistisch handelt; einen Menschen, der sich — wenn
es unvorteilhaft ist — nicht an die intersubjektiv geltenden Normen hilt, al-
so Jenseits von Gut und Bise lebt. Nicht die normative Zwecksetzung ist einem
solchen Menschen wichtig, sondern vielmehr der eigene Vorteil - er zeigt je-
nen sensualistisch getriebenen Willen, der einer Hobbesschen hedoné gleicht.
Ein Teufel kennt selbstverstindlich keine Grenzen der Eigenliebe und wiirde
jederzeit andere, die er als Konkurrenten wahrnimmt, itbervorteilen, ausnut-
zen oder sich mit allen zur Verfigung stehenden Mitteln durchzusetzen ver-
suchen. Und diese teuflische Natur erinnert an die wolfische Natur, die Tho-
mas Hobbes skizziert hat; eine Natur, die, wie wir wissen, unweigerlich im-
mer zum Krieg fithren wiirde. Selbstsiichtige Neigungen®°, welche der teufli-
schen Natur entsprechen, kénnen nicht Grundlage fiir eine Vernunft sein, die
an einen Begrift des Guten gebunden ist; ergo kann die Grundlage des Ego-
ismus auch keine Freiheit hervorbringen, die sich an den Begriff des Guten
anlehnt.

Vor dem Hintergrund des Gesagten erschlief3t sich jedoch ein Spannungs-
verhiltnis zwischen den dargestellten Freiheitsbegriffen; zumal Kant auf der
einen Seite die Intelligibilitat der Freiheit als Selbstgesetzgebung des Willens
darlegt, und auf der anderen Seite die rechtliche Seite der Freiheit grundlegt,

28  Kant (1977): 224/B61-62; A 60-61 (An 1).
29  Vgl. Kant (1977): 224/B61,62; A60, 61 (An I).
30 Kant(1977): 225/B63,64; A 62, 63 (An I).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

13


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

als notwendiges Gesetz, welches die Kompatibilitit der Willkiirlichkeiten si-
chert. Wie diese genau zusammenwirken, obliegt der Rekonstruktion, oder
auch der Interpretation. Ich habe eine Interpretation geliefert, die nahelegt,
dass sich fir Kant das Spannungsverhiltnis auf der impliziten Anthropologie
selbst ergibt. Schliefilich tragen wir als Biirger zweier Welten eine Ambivalenz
in uns, die das Spannungsverhiltnis bedingt. Wie dieses Spannungsverhilt-
nis jedoch aufgeldst werden soll, bleibt eine offene Frage.

2.1.3 Gliick und Moral

Nachdem zwei Freiheitsbegriffe dargelegt wurden, die das Verhiltnis von
Kants Moral- und Rechtsphilosophie beschreiben, soll nun untersucht wer-
den, welche Rolle das Gliick in der Kantischen Philosophie einnimmt. Diese
Rekonstruktion ist vor dem Hintergrund wichtig, dass es in dieser Studie
darum geht, die Freiheit auf die Vorstellung des guten Lebens zu beziehen
und da Kant fiir die Weiterentwicklung des Liberalismus von besonderer Be-
deutung war, ist es wichtig darzulegen, wie sich die Vorstellung des Gliickes
in dieser Kantschen Perspektive entwickelt hat.

Fir Aristoteles war die Eudaimonia jenes ibergeordnete Prinzip, das die
Philosophie der menschlichen Dinge zu einer Einheit hat werden lassen. Kant
hingegen 19st sich von einer euddmischen Denkweise der Moralphilosophie
und versteht das Gute als Faktum der Vernunft. Ein euddmisches Denken des
Guten wiirde Kant zufolge den Begriff der Moral nicht erhellen kénnen:

Aber, auch ohne hier auf Pflicht zu sehen, haben alle Menschen schon von
selbst die machtigste und innigste Neigung zur Glickseligkeit, weil sich
gerade in dieser Idee alle Neigungen zu einer Summe vereinigen. Nur ist
die Vorschrift der Gliickseligkeit mehrenteils so beschaffen, dass sie einigen
Neigungen mehr Abbruch tut und doch der Mensch sich von der Summe der
Befriedigung aller unter dem Namen der Gliickseligkeit keinen bestimmten
und sichern Begriff machen kann.3’

Fir Kant dient die Gliickseligkeit weder fiir eine Begriindung der Moral noch
fir eine Begriindung der politischen Philosophie. Dies ist fiir ihn nur folge-
richtig, schlieRlich versteht er die Idee der Gliickseligkeit primir sensualis-
tisch: »Gliickseligkeit ist die Befriedigung aller unserer Neigungen (so wohl
extensive, der Mannigfaltigkeit derselben, als auch intensive, dem Grade, und

31 Kant (1974): 25/BA12,13 (KpV).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

auch protensive, der Dauer nach).«** Vor diesem Hintergrund ist es einsich-
tig, dass ein sensualistisch verstandenes Gliick nicht als iibergeordnetes Prin-
zip einer praktischen Philosophie dienen kann (jedenfalls nicht explizit), eine
solche Moral wire in der Tat despotisch, beziehungsweise kime zu einem
sanften Tod.>* Kant hat Recht: Wenn die Begriindung des moralischen Ge-
setzes apriori geschehen muss, um objektiv zu sein, dann kann die Gliick-
seligkeit das nicht leisten, weil sie gerade keine Moglichkeit der Objektivitit
bietet. Der hochste Zweck muss fiir Kant daher ein moralisches Vernunftge-
setz sein, welches wir tiber die reine praktische Vernunft erkennen und das
uns dazu bestimmt uns als verniinftige Wesen anzuerkennen.

Es bleibt uns also, um dem Menschen im System der lebenden Natur sei-
ne Klasse anzuweisen, nichts tbrig, als: dass er einen Charakter hat den er
sich selbst schafft; indem er vermdgend ist nach seinen von ihm selbst ge-
nommenen Zwecken zu perfektionieren; wodurch er, als mit Vernunftfihig-
keit begabtes Tier (animal rationabile), aus sich selbst ein verniinftiges Tier

(animal rationale) machen kann.34

Auch wenn man mit Kant an dieser Stelle festhilt, dass wir dazu bestimmt
sind uns als verniinftige Wesen anzuerkennen, so stellt sich die Frage danach,
ob es neben dem Ideal der Verniinftigkeit nicht auch ein Ideal des Gliicks
oder des guten Lebens geben sollte. Auch Kant erfasst, dass der Mensch nach
Glickseligkeit strebt, schliefilich ist das Gliick ein Teil des phaenomenalen
Mensch-seins - d.i. das Bewusstsein eines verniinftigen Wesens von der An-
nehmlichkeit des Lebens, die ununterbrochen sein Dasein begleitet (um Kants
Definition zu verwenden).>® Gliickseligkeit ist folglich als ein wichtiger, un-
abdingbarer Teil des menschlichen Strebens zu verstehen, nur taugt es Kant
zufolge nicht als Mafdstab der Moral.

Dies vorausgesetzt gilt es zu verstehen, welche Rolle das Gliick in der Kan-
tischen Philosophie einnimmt: Es ist ein notwendiges Scharnierprinzip zwi-
schen dem intelligiblen und dem phaenomenalen Aspekt des Menschseins.
Dieses Scharnierprinzips bedarf es, weil uns unser phaenomenaler Anteil da-
zu anhailt, nach Glick zu streben. So liegt es auf der Hand, dass das Streben
nach Glick ein Teil unserer Handlungsmotivation ist. Wichtig festzuhalten

32 Kant (1974): 677/B833,843; A805,806 (KrV).
33 Kant (1977): 506/AIX (MS).

34  Kant (1977): 673/B314; A316 (Ant Il).

35  Kant (1974): 22/BXI/XII (KrV).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

75


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

ist, dass die Gliickseligkeit auch auf die Rechtfertigung der Pflicht zuriick-
wirkt; das heifdt Folgendes: Der kategorische Imperativ wird iiber die reine
praktische Vernunft begriindet, aber auch tiber das Gliick plausibilisiert:

Clickseligkeit ist die Befriedigung aller unserer Neigungen.[..] Das prakti-
sche Gesetz der Gliickseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel); das-
jenige aber, wofern ein solches ist, das zum Bewegungsgrund nichts anderes
hat, als die Wiirdigkeit, gliicklich zu sein, moralisch.[..] Ich nehme an, dass
es wirklich reine moralische Gesetze gebe, die vollig a priori (ohne Riicksicht
auf empirische Beweggriinde, d.i. Glickseligkeit) das Tun und Lassen, d.i.
den Gebrauch der Freiheit eines verniinftigen Wesens (iberhaupt, bestim-
men [..].3¢
Gliickseligkeit ist fir Kant also vielmehr die Komplettierung des menschli-
chen Daseins; der Bereich des Menschen, in dem beide Welten des Menschen
zur Geltung kommen. Sie schafft eine Verbindung zwischen noumenaler und
phaenomenaler Welt. Sie ist ein Scharnier, welches jedoch vormalig moti-
viert. Sicher, wenn wir géttlich wiren, so brauchten wir den Begriff der Pflicht
nicht, und wenn wir keine sinnlichen Wesen wiren, so stellte sich nicht die
Frage nach der Aufrechterhaltung der Motivation zum Guten. Fiir uns liegt
jedoch die Frage, warum wir um das Gute ringen sollten, auf der Hand. Denn
welchen tiberzeugenden Grund kénnte es geben, wenn die Endlichkeit des
Daseins das letzte Wort hat? Hitte sie das letzte Wort, so wire es fiir den Men-
schen rational, so viel sensualistisches Gliick wie méglich zu erleben. Doch in
Kants praktischer Philosophie ist auch mit Bezug auf die Gliickseligkeit, bzw.
mit Bezug auf das gute Leben eine Identifikationsméglichkeit mit dem mo-
ralischen Sollen geschaffen:

»Tue das, wodurch du wiirdig wirst gliicklich zu sein.«3”

Kant holt die Gliickseligkeit somit iiber die Pflicht ein. Damit diirfen wir
hoffen, dass sich die richtig verstandene Gliickseligkeit und das moralische
Gesetz zu einer Einheit verbinden, dem Ideal des hochsten Guts:

Ich nenne die Idee einer solchen Intelligenz, in welcher der moralisch voll-
kommenste Wille, mit der hochsten Seligkeit verbunden, die Ursache aller
Gliickseligkeit in der Welt ist, sofern sie mit der Sittlichkeit (als der Wiirdig-
keit, gliicklich zu sein) in genauem Verhiltnisse steht, das Ideal des héchsten

36  Kant (1974): 677f./B834-835; A806-807 (KrV).
37  Kant (1974): 679/B836-837; A808-809 (KrV).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Guts. Also kann die reine Vernunft nur in dem Ideal des hochsten urspriing-
lichen Guts den Grund der praktisch notwendigen Verkntpfung beider Ele-
mente des hochsten abgeleiteten Guts, ndmlich einer intelligiblen, d.i. mo-
ralischen Welt, antreffen.3®

Gliickseligkeit spielt in Bezug auf die Einheit der Kantischen praktischen Phi-
losophie eine zentrale Rolle. Daher liegt es nahe anzunehmen, dass die Ein-
heit der Kantischen praktischen Philosophie iiber eine Komplementaritit von
Kants kritischer Philosophie und Perfektionismus verstanden werden kann.
Auch Paul Guyer weist in seinem Aufsatz »Kantian Perfectionism« darauf hin:
»Die Idee des hochsten Guts kann in der Tat als Versuch Kants gedeutet wer-
den die zentrale Idee der aristotelischen Ethik [..] in einer angemessenen
Weise in seine eigene praktische Philosophie einzubetten.®® Uber die Ver-
bindung von Gliickseligkeit und Pflicht iiber das hochste Gut, das auf eine
ideale, moralische Welt verweist, kann auch Kants Ideal der menschlichen
Entwicklung, die Freiheit in den Mittelpunkt riickt, dargelegt werden:

Kants Ideal einer moralischen Welt [..] ist das Ideal einer Welt, in welcher
menschliche Autonomie vollstindig realisiert ist, das entspricht einer Welt,
in welcher sich der menschliche Wille selbst zum Gesetz geworden ist, eine
Welt in welcher der Wille durch ein Gesetz bestimmt ist, das ihm inhérent
ist, anstelle einer auf duflere Objekte gerichtete Begierde. [..] Kant artiku-
liertdieses Ideal als ein Ziel der Perfektion, aber einer Perfektion des Willens
alleine.#®

38  Kant (1974): 681/B839; A811 (KrV).

39 Guyer (2011): 210. (In: Jost/Wuerth (2011)). Im englischen Original: »The doctrine of
the highest good can in fact be considered as Kant’s attempt to incorporate the central
idea of perfectionist ethics from Aristotle [...] into a proper position in his own practical
philosophy.« (Ubersetzung durch die Autorin).

40 Guyer (2011): 206f. (In: Host/Wuerth (2011)). Im englischen Original: »Kant’s ideal of a
moral world, introduced in the »Canon of Pure Reason« and then developed through-
out his writings in practical philosophy, is the ideal of a world in which human auton-
omy is fully realized, that is, a world in which the human will »is a law to itself (in-
dependently of any property of the objects of volition)< a world in which the will is
determined by a law inherent in itself rather than by the desirability of any object of-
fered to it. The ideal of autonomy is above all the ideal of the independence of the will
from all properties of objects and states of affairs external to it. In at least one place,
Kant explicitly presents this ideal as a goal of perfection, but of the perfection of our
will alone.« (Ubersetzung durch die Autorin).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

71


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Mit seiner Deutung eines Kantischen Perfektionismus macht Guyer jedoch
abermals darauf aufmerksam, dass Kant die Freiheitsentwicklung nur im No-
uminalen stattfinden lisst, d.h. Kant schafft es zwar Moral und Gliick iiber das
hochste Gut und damit auch die Doppelnatur des Menschen zu verbinden, die
Entwicklung der Freiheit bleibt hingegen eine rein intelligible Angelegenheit.

Uber Kants Darlegung, dass wir uns der Gliickseligkeit wiirdig machen
miissen, schafft er eine Verbindung zwischen moralischer Pflicht, morali-
scher Motivation und dem natiirlichen Streben des Menschen nach Gliick.
Das Gliicksstreben hat somit eine praktische Implikation fiir das Leben des
Menschen, aber es ergibt sich daraus keine politische Folgerung. Mit anderen
Worten hat das Gliicksstreben fiir Kant eine moralische, aber keine explizit
politische Dimension.

Die Erschaffung einer biirgerlich-rechtlichen Gemeinschaft wird iiber die
Notwendigkeit der Friedens- und Freiheitssicherung dargelegt. Die Aufgabe
des Staates erschopft sich demnach auch in folgender Aufgabe: Er dient zur
Bereitstellung der Rahmenbedingungen fiir die moralische Entwicklung des
Menschen. Da letztere nach Kant im Noumenalen stattfindet, hat sich der
Staat nicht darum zu kiitmmern, die Biirger gliicklich zu machen, oder zum
guten Leben zu befihigen. Er ist Bedingung der Moglichkeit fir Autonomie.
Es liegt am Willen des Einzelnen zu hoheren Triebfedern als der rechtlichen
aufzusteigen.

2.1.4 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung
des modernen Liberalismus

Vergleichen wir Hobbes und Kant, so ist eine Weiterentwicklung der Theorie
des Liberalismus zu erkennen. Hobbes verstand die Menschen als animales
passiones, die ihre Freiheit in der sensualistischen Notwendigkeit erleben.
Daraus leitete er einen ginzlich negativ definierten Freiheitsbegriff ab. Zum
umfassenden Naturrecht auf Freiheit kommt fiir Hobbes allein die Grenze
des Gesellschaftsvertrages hinzu.

Kant versteht den Menschen als ein zwecksetzendes Wesen, das aus Griin-
den handelt. In der Begriindung der Kantschen Moralphilosophie wird die
Freiheit zur Autonomie, die Kant als Verniinftigkeit versteht. Die moralische
Freiheit ist somit an die Idee der Selbstbestimmung gekniipft und kann posi-
tiv verstanden werden. Die moralische Entwicklung wird fiir den Menschen
zum Ziel und die Griindung einer biirgerlich-rechtlichen Gemeinschaft wird
als Bedingung der Moglichkeit hierfiir gedeutet. Es bleibt jedoch schillernd,

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

wie die moralische und die duflere Freiheit, die dem Rechtsgesetz zugrunde
liegt, aufeinander bezogen gedacht werden sollen. Vielmehr kann aus dem

bisher Gesagten geschlussfolgert werden, dass es fiir Kant zwei Moglich-
keiten des menschlichen Zusammenschlusses gibt: 1. Eine Verbindung von
Menschen unter moralischen Freiheitsgesetzen als ein ethisches Gemeinwe-
sen. (Eine fast itbermenschliche Vereinigung, die nur einem Volk von Engeln
moglich wire und einem paradiesischen Zustand gliche), und 2. eine Verbin-
dung von Menschen als eine rechtlich-biirgerliche Vereinigung auf Grund-
lage der allgemeinen Rechtsgesetze, welche auch die Moglichkeit der N6ti-
gung inkludiert; d.h. dass die Unterwerfung unter das Recht im Zweifelsfall
auch erzwungen werden kann. Unter Beriicksichtigung der praktischen Phi-
losophie Kants ist die ethische Verbindung ein aus der moralischen Aufgabe
eines jeden Einzelnen abgeleitetes Ideal. In einer perfekten Welt handelten
alle Menschen nicht nur entsprechend der Maxime des kategorischen Impe-
rativs, sondern achteten auch jenes Gesetz, das ihnen vorschreibt, sich selbst
und alles andere niemals blof? als Mittel, sondern jederzeit zugleich als Zweck
an sich selbst zu behandeln.* Eine solche Welt entspriche einem Reich der
Zwecke — einer idealen menschlichen Gemeinschaft, welche allein iiber die
Moralitit des Einzelnen in der Beziehung aller Handlung auf die Gesetzge-
bung méglich ist.**

Eine rechtlich-biirgerliche Vereinigung hingegen basiert auf dem Begriff
des Rechts, der »erstlich nur das dufiere und zwar praktische Verhiltnis ei-
ner Person gegen eine andere«*? betrifft. Ein solches Recht ist dufierlich, in-
soweit es die Moglichkeit freier Bewegungen der Korper unter dem Gesetze
der Gleichheit der Wirkung und Gegenwirkung erméglicht.** Die rechtlich-
biirgerliche Vereinigung ist notwendig, denn in einem Zustand der Rechtslo-
sigkeit konnen Menschen niemals »vor Gewalttitigkeit gegen einander sicher
sein.«** Aus dem Naturzustand der Unsicherheit miissen die Menschen da-
her heraustreten, um sich an einen rechtlichen Zusammenschluss zu binden.
Und auch die rechtliche Verbindung ist keine leichte Aufgabe. In der Idee zur
allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht charakterisiert Kant den recht-
lichen Zusammenschluss als die grofite Aufgabe der Menschengattung, denn

41 Vgl. Kant (2008): 71/[433-434] (CMS).

42 Vgl. Kant (2008): 71 [433-434] (GMS).

43 Kant (1977): 337/A 33; B 33,34 (MS).

44 Kant (1997):340/AB 37,38 (MS).

45  Kant (1977): 430/A163,164; B193,194 (MS).

- 8M 14.02.2026, 07:54:56.

79


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80  Liberalismus als politisches Ordnungssystem

nur eine biirgerlich-rechtliche Gemeinschaft ermoglicht die Entwicklung der
Anlagen der Menschheit:

So muss eine Gesellschaft, in welcher Freiheit unter aueren Gesetzen im
grofitmoglichen Grade mit unwiderstehlicher Gewalt verbunden angetrof-
fenwird, d.i. eine vollkommen gerechte biirgerliche Verfassung, die hochste
Aufgabe der Natur fiir die Menschengattung sein; weil die Natur, nur vermit-
telst der Auflésung und Vollziehung derselben, ihre iibrigen Absichten mit

unserer Gattung erreichen kann.4®

Dieses Zitat ist aussagekriftig; denn hierin verweist Kant auf eine Entwick-
lungsgeschichte der Menschheit, die ein Bedingungsverhiltnis zwischen der
ethischen und der rechtlichen Verbindung aufzeigt. Die rechtliche Verbin-
dung ist eine Bedingung der Moglichkeit fiir die Verwirklichung der Absicht
der Natur, dem Ziel der menschlichen Freiheitsentwicklung. Die beiden Ver-
bindungen werden somit aufeinander verwiesen:

Man kann die Geschichte der Menschengattung im grofden als die Vollzie-
hung eines verborgenen Plans der Natur ansehen, um eine innerlich- und
zu diesem Zwecke, auch duferlich-vollkommene Staatsverfassung zu Stan-
de zu bringen, als den einzigen Zustand, in welchem sie alle ihre Anlagen in

der Menschheit vollig entwickeln kann.#?

Die biirgerlich-rechtliche Gemeinschaft bietet fiir Kant eine Grundlage fiir die
Zivilitit, doch diese Zivilitit aufrecht zu erhalten erfordert, wie Kant konsta-
tiert, eine »innere Bildung der Denkungsart der Biirger«.*® Dabei geht Kant
sogar so weit zu bekriftigen, dass der Staat die Aufgabe hat die Birger da-
zu anzusinnen ihrer ethischen Vervollkommnungspflicht nachzukommen.*®
Die Entwicklung der Menschheit hin zu Freiheitswesen kann daher nur unter
der Voraussetzung kohirent gedacht werden, dass dufdere Freiheit und mo-
ralische Freiheit als sich komplementir erginzend verstanden werden. Die-
se Notwendigkeit des reziproken Verweises beider Freiheiten scheint Kant
klar erfasst zu haben. Ohne eine Entwicklung der moralischen Freiheit kime
es schlieRlich zu keiner menschlichen Entwicklung. Doch was die Notwen-
digkeit moralischer Regulierung fir eine Theorie des Liberalismus bedeutet

46  Kant (1977):39/A 395 (Ant |).
47 Kant (1977): 45/A404 (Antll).
48  Vgl.Kant (1977): 45/[A404] (Ant ).
49 Vgl Kant (1977): 45 [A 404] (Ant ).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus 81

bleibt eine offene Frage. Auch die gegenwirtigen liberalen Theorien von John
Rawls bleiben, wie wir sehen werden, auf diese offene Frage verwiesen.

2.2 Freiheit als politische Ordnung
2.2.1 Die Idee des Liberalismus

Wie ein Maler, der sich einen Keilrahmen setzt, um darauf eine Leinwand zu
spannen, so muss sich auch eine Denkerin einen Rahmen bauen, innerhalb
dessen sie zu denken beabsichtigt. Dies erfordert zunichst eine Klirung der
zentralen Begrifflichkeiten. Fiir die Begriffe der negativen Freiheit, der Selbst-
bestimmung sowie des Rechtsbegriffes ist dies bereits geschehen. So wurde
anhand von Thomas Hobbes’ politischer Theorie diskutiert, wie sich aus der
Idee der negativen Freiheit eine Staatsbegriindung ableiten lisst. In der Nach-
folge Hobbes wurde die praktische Philosophie Kants als Weiterentwicklung
liberalen Denkens dargelegt. Von Hobbes abweichend nimmt Kant nicht nur
die rationale und moralische Bestimmung des Menschen ernst, sondern lisst
diese auch in seinen Freiheitsbegriff einfliefden. Freiheit wird bei Kant als Au-
tonomie verstanden — als ein sich selbst gesetzgebender Wille, der sich tiber
die reine Einsicht in die moralische Wahrheit leiten lisst. Eine Vervollkomm-
nung der Autonomie, darauf hat Guyer verwiesen, gelte Kant zufolge auch
als das Ideal einer moralischen Welt. Doch um sich diesem Ideal anzunihern
bedarf es neben der moralischen Gesetzgebung noch eine juridische Gesetz-
gebung, welche die dufiere Freiheit der Menschen reguliert. Letztere wird zur
Grundlage des Rechts.

Das wechselseitige dufiere Freiheitsrecht, welches aus diesem allgemei-
nen Rechtsprinzip hervorgeht, ist als Grundlage politischen Denkens nahelie-
gend und eingingig. Als eine reziproke Begriindung des gemeinsamen Selbst-
verstindnisses dient es in der Folge als plausible Grundlage des Gesellschafts-
vertrags. Die freiheitstheoretische Grundlage des Rechtsprinzips scheint sich
daher auf das méglichst umfassendste Recht auf duflere Freiheit zu belaufen.
Jenseits dessen obliegt es dem Einzelnen zu héheren (moralischen) Gesetzge-
bungen aufzusteigen.

Diese Interdependenz duflerer (negativer) und moralischer Freiheit ver-
stehe ich als eine philosophische Konstante des liberalen Denkens, um das
es mir hier geht. Daher gilt es der Theorie des Liberalismus weiter auf den
Grund zu gehen und die systematischen Besonderheiten aufzuzeigen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Sicherlich ist die Theorie des Liberalismus nicht der kleinste zu bauen-
de Keilrahmen; umso wichtiger erscheint es, zu verstehen, welche Semantik
in diesem Begriff wurzelt und welche Probleme auf der Hand liegen. Ein of-
fensichtliches Problem ist die semantische Weite des Rahmenbegriffs: »Libe-
ralismus« ist gewiss kein Begriff, der eine eindeutige Definition zulisst. Die
Aufgabe der Klirung des Begriffs Liberalismus belduft sich daher darauf, den
Begriff zwar weit genug, aber auch klar genug zu bestimmen, sodass wir —
wenn wir von diesem Begriff Gebrauch machen - auch wissen, was damit ge-
meint ist. Judith Shklar bringt die Problematik und die Unsicherheit, die mit
diesem Begriff einhergeht, auf den Punkt:

Bevor wir anfangen kénnen irgendeine spezifische Form des Liberalismus
zu analysieren, missen wir doch zundchst versuchen so genau wie moglich
zu verstehen, was der Begriff bedeutet. Denn im Laufe von so vielen Jahren
ideologischen Konflikts hat der Begriff seine Bedeutung fast vollstindig ver-
loren. Uberbeanspruchung und Uberdehnung haben den Begriff so amorph
werden lassen, so dass dieser als ein Platzhalterbegriff verwendet werden

kann; als Platzhalter fiir fast alles — ob im negativen oder positiven Sinne.>°

Den Begriff so genau wie moglich zu verstehen ist eine grofle Herausforde-
rung, schlief3lich verbirgt sich hinter ihm ein ganzes politisches Ordnungs-
system und dieses zu bestimmen ist schwierig. Daher ist es auch nachvoll-
ziehbar, dass der Begriff des Liberalismus tiberdehnt und itberbeansprucht
wurde. Zunichst muss jedoch festgehalten werden, dass es eine Minimalan-
forderung fiir eine Begriffsbestimmung gibt: Es ist immer und notwendiger-
weise gefordert, dass in dem jeweils vorliegenden Fall klar sein muss, was ge-
meint ist. Es muss also eine inhaltliche Bestimmung geben, die (1) scharf ge-
nug ist, sodass man iiberhaupt iiber irgendetwas sprechen kann®' und (2) den

5o  Shklar (1989): 3.

Im englischen Original: »Before we can begin to analyze any specific form of liberalism
we must surely state as clearly as possible what the word means. For in the course
of so many years of ideological conflict it seems to have lost its identity completely.
Overuse and overextension have rendered it so amorphous that it can now serve as an
all-purpose word, whether of abuse or praise.« (Ubersetzung durch die Autorin).

51 Vielleicht ist es sogar hilfreich, sich das Sprechen iber Liberalismus auch als ein
Sprachspiel vorzustellen. In diesem Falle musste es folglich darum gehen, alle Spielen-
den mitden Rahmenbedingungen, den Regeln und Konditionen des Spiels vertraut zu
machen, sodass das Spiel ilberhaupt verniinftig gespielt werden kann. Dies kann eine
Definition, wenn diese gut ist, leisten.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Begriff nicht zu einem Platzhalterbegriff verwissert. Die sinnvollen struktu-
rellen Moglichkeiten einer Definition sind daher begrenzt, sie beschrinken
sich generell auf einige wenige, welche ich in der Folge eruieren mochte: Ei-
ne Moglichkeit der Definition des Liberalismus ist die diskursive. Diese wird
beispielsweise von Duncan Bell vertreten: »Die liberale Tradition konstituiert
sich tiber die Summe der Argumente, die als liberal charakterisiert werden
und durch andere selbst ernannte Liberale, die jeweils Teil der Ideengeschich-
te sind, anerkannt werden.«? Die diskursive Herangehensweise ist natiirlich
insoweit plausibel, als sie die Vielfiltigkeit und damit auch die Unstimmigkei-
ten innerhalb des Liberalismus bzw. der liberalen Tradition aufzugreifen ver-
mag. Doch die Schwiche dieser Herangehensweise wurzelt gleichsam in eben
dieser Stirke: Eine solche diskursive Definition erlaubt keine systematische
und kritische Auseinandersetzung mit dem Liberalismus, da sich dieser auf
keine konkrete inhaltliche Bestimmung festlegen lisst. Daher ist eine solche
Herangehensweise auch fiir diese Studie nicht von Vorteil. Eine andere Mog-
lichkeit den Liberalismus zu umreiRen, ist genealogisch; sie ergibt sich iber
eine historische Herangehensweise. Diese findet man z.B. bei L.T. Hobhouse,
der den Liberalismus iiber die Gegenfolie der politischen Vorgingermodelle,
d.i. iber den autoritiren Staat, zu greifen versucht:

Die Urspriinge des modernen Staates sind dementsprechend bei autoritdren
Staatsformen und beim Widerspruch gegen den Autoritarismus zu finden;
dieser Widerspruch, welcher sich religios, politisch, 6konomisch, sozial und
ethisch duferte, stellt den historischen Beginn des Liberalismus dar. Daher
erscheint der Liberalismus zunichst als eine Kritik, manchmal sogar als ei-
ne destruktive und revolutionare Kritik. Dieser negative Aspekt scheint ihn
zuvorderst zu pragen. [..] Sein Anliegen scheint nicht darin zu liegen etwas
aufzubauen, sondern vielmehr darin zu dekonstruieren; darin, Hindernisse
zu entfernen, die menschliche Entwicklung behindern, anstatt auf ein posi-
tives Ziel zu deuten oder das Gewand der Gesellschaft zu gestalten.3

52 Bell (2014): 685. Im englischen Original: »The liberal tradition is constituted by the sum
of the arguments that have been classified as liberal, and recognized as such by other
self-proclaimed liberals, across time and space.« (Ubersetzung durch die Autorin).

53 Hobhouse (1994): 8. Im englischen Original: »The modern State accordingly starts from
the basis of an authoritarian order, and the protest against that order, a protest reli-
gious, political, economic, social, and ethical, is the historic beginning of Liberalism.
Thus Liberalism appears at first as a criticism, sometimes even as a destructive and
revolutionary criticism. Its negative aspect is for centuries foremost. [..] Its business

- am 14.02.2026, 07:54:56.

83


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Diese Herangehensweise ist fiir philosophisch-politisches Denken von grofer
Relevanz, da sie es ermdglicht, die gesellschaftspolitischen Entstehungszu-
sammenhinge in den Blick zu nehmen und damit einer ahistorischen Analy-
se des Liberalismus vorbeugt. Vor diesem Hintergrund kann eine philosophi-
sche Analyse nur von dieser Herangehensweise profitieren. Schlieflich geht
ideengeschichtlich informiertes Denken mit Weitsichtigkeit und einer Auf-
merksamkeit fir Strukturen und Muster politischer Stromungen einher. Dies
zeigt sich auch an der richtungsweisenden Analyse, die Hobhouse vornimmt.
Wie aus seiner Definition herauszulesen ist, charakterisiert er den Liberalis-
mus im Wesentlichen durch seinen revolutioniren, Befreiung und Emanzipa-
tion anstrebenden Impetus. So erschliefit sich der tiefere Sinn folgender be-
stimmender Fragen, welche Hobhouse ans Ende seiner einleitenden Analyse
stellt: »Ist der Liberalismus im Grunde ein konstruktives oder lediglich ein de-
struktives Prinzip?« Sowie: »Ist er von dauerhafter Bedeutung?«>* Damit stellt
Hobhouse Fragen, die auch fiir einen kritischen Blick auf den Liberalismus
von Bedeutung sind. Denn die bisher ausgemachte Negativitit der Grund-
lagen der Freiheit wie auch des allgemeinen Rechtsprinzips, lassen erahnen,
dass dies mogliche Ausbleiben eines konstruktiven Prinzips in der Tat ein Ver-
saumnis liberalen Denkens sein konnte. Die Positivitit (Vervollkommnung,
Entwicklung der menschlichen Potentiale, Ermoglichungsbedingungen, Au-
tonomieférderung etc. ..) wird nicht stark genug in den Fokus genommen.
Auch wenn ich die Wichtigkeit des diskursiven Versuchs anerkenne, scheint
der Liberalismus kein bloRRes Biindel von Argumenten zu sein.

Der genealogische Versuch erfiillt eine wichtige Rolle: er weist auf die
ideengeschichtliche Gewordenheit einer politischen Idee hin und erméglicht
das bessere Verstehen der Wechselbeziehung zwischen der Entstehung einer
politischen Idee und der spezifischen gesellschaftspolitischen Konstellation.
Doch eine genealogische Definition, die vorwiegend negativ-prozessual ver-
fasst ist, erlaubt keine systematische Auseinandersetzung mit dem Libera-
lismus. Hierfiir ist eine positive Deutung des Liberalismus notwendig: Er ist
eine tiber philosophische Prinzipien grundgelegte politische Ordnungsform.

seems to be not so much to build up as to pull down, to remove obstacles which block
human progress rather than to point the positive goal of endeavour or fashion the fab-
ric of civilization.« (Ubersetzung durch die Autorin).

54  Hobhouse (1994): 9. Im englischen Original: »Is liberalism at bottom a constructive or
only a destructive principle?« Sowie: »ls it of permanent significance?« (Eigene Uber-
setzung).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Ich mochte daher an dieser Stelle eine dritte Moglichkeit vorschlagen, nim-
lich eine systematische Prinzipiendefinition, die auf der Annahme beruht,
dass ein minimaler Kern des Liberalismus immer vorhanden sein muss: Die
Zentralitit der Freiheit des Einzelnen.

Bereits ein erster Blick auf den Begriff des Liberalismus geniigt, um den
etymologischen Ursprung der Freiheit (lat. Libertas) zu erkennen, die sich in
ihm begrifflich manifestiert hat.>> Meines Erachtens ist der Erfolg des Be-
griffes der Freiheit nicht nur durch seine Dehnbarkeit, sondern auch durch
die Assoziationen zu erkliren: Selbstbestimmung und Befreiung.

Es gibt in der liberalen Tradition unterschiedliche theoretische Stromun-
gen: Den Verfassungsliberalismus, den Wirtschaftsliberalismus und den so-
zialen Liberalismus.>® Da sich all diese verschiedenen theoretischen Stro-
mungen liberal nennen, ist es nicht trivial mit einer systematischen Ausein-
andersetzung der Begrifflichkeit der Freiheit zu beginnen. (Schlief3lich méch-
te ich mich nicht mit einer bestimmten Strémung des Liberalismus beschif-
tigen, sondern erfragen, welches der kleinste gemeinsame Nenner ist. Oder
anders gesagt, welches der Kern ist, worauf der Liberalismus basiert.)

Eben dies entspricht der Intention dieser Studie: Eine kritische Ausein-
andersetzung mit dem Freiheitsbegriff des Liberalismus. Dabei méchte ich
aufzeigen, dass die Zentralitit der Freiheit fiir den Liberalismus unverzicht-
bar ist — dass jedoch das Verstindnis der Freiheit dieser zentralen Rolle nicht
gerecht wird. Mein Definitionsvorschlag zum Liberalismus lautet demnach
folgendermafen:

[D] Liberalismus ist ein politisches Ordnungssystem, welches sich auf der

Idee der Freiheit aller griindet und diese Freiheit des Einzelnen als zentral

erachtet.>’

55  Als hochst illustrativ sei hier wohl Francis Fukuyama zu nennen, der im Jahre 1989
schon das Ende der Geschichte proklamierte; welches er darin ausmachte, dass nach
dem Fall der Sowjetunion und dem Fall der Mauer, der Wettkampf der Ideologien nun
endgtiltig durch den Liberalismus gewonnen wurde. (Vgl.: Fukuyama (1992): The end
of history)

56  Alsklassische Vertreter des Verfassungsliberalismus gelten Thomas Hobbes, John Lo-
cke, John Stuart Mill und Charles-Louis de Secondat Baron de La Bréde et Montesquieu.
Unter den Wirtschaftsliberalismus fallen Theoretiker wie Adam Smith oder Milton
Friedman. Als soziale Liberale werdenJohn Rawls, Amartya Sen und Martha Nussbaum
betrachtet.

57  Damitvertrete ich eine freiheitsfunktionale Variante des Liberalismus, die den vorran-
gigen Stellenwert der Freiheit betont. Vgl. Pauer-Studer (2000): 61ff.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

85


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

In meinem Definitionsvorschlag setze ich voraus, dass das Prinzip der Frei-
heit im Recht verankert wird. Somit betrachte ich den Rechtsstaat auch als
Voraussetzung fiir den Liberalismus. Dariiber hinaus ist mein Definitions-
vorschlag zunichst einmal offen fiir zwei Interpretationsmdglichkeiten:

1) Liberalismus griindet sich auf einem negativen Verstindnis der Freiheit.
Freiheit wird so verstanden, dass sie in demselben Mafle wie die Erwei-
terung der individuellen Handlungsspielriume wichst.

2) Liberalismus griindet sich auf einem positiven Verstindnis der Freiheit.
Freiheit wird indes so verstanden, dass sie sich nicht in der Abschaffung
von Hindernissen erschopft, sondern die Frage inkludiert, was der Ein-
zelne tun und sein kann. Freiheit wird hier als Selbstbestimmung ver-
standen. Ein Liberalismus, der sich auf einem positiven Verstindnis der
Freiheit griindet, erachtet die Freiheit damit nicht nur als zentral, son-
dern mochte diese erhalten und zudem strukturell férdern.

Die erste Interpretationsmoglichkeit beruht auf der Vorstellung, dass die
Freiheit allein primordial ist. Der liberale Gesellschaftsvertrag wiirde aus
der wechselseitigen Unterwerfung unter das Rechtsgesetz hervorgehen. Die
zweite Interpretationsmoglichkeit beruht auf der Vorstellung, dass sich die
Freiheit nicht von allein erhilt, sondern ernst genommen und bewahrt wer-
den muss. Sie baut darauf auf, was schon bei Kant angeklungen ist, dass ein
auf Freiheit gegriindetes Gemeinwesen mehr erfordert als ein Rechtsgesetz.
In dieser Studie wird es mir darum gehen, die These zu verfechten (T), dass
ein Liberalismus nur dann kohirent sein kann, wenn Erhalt und Férderung
der Freiheit als konstitutiv fiir den Liberalismus anerkannt werden. Damit
spreche ich mich fiir die zweite Interpretationsmdoglichkeit aus.

2.2.2 John Rawls’ normativer Liberalismus

John Rawls hat wie kein anderer die letzten 50 Jahre des liberalen philoso-
phisch-politischen Diskurses geprigt, vor allem durch die Wiederbelebung

Herlinde Pauer-Studer spricht in ihrer Monographie Autonom leben. Reflexionen iiber
Freiheit und Gleichheit iiber ein Schema der Einteilung des Liberalismus in freiheitsfunk-
tional auf der einen und egalitar auf der anderen Seite. Freiheitsfunktional seien jene
Ansétze, die Freiheit in den Mittelpunkt ihrer Betrachtung stellen, egalitir seien jene,
die Gleichheit ins Zentrum riicken.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

der normativen politischen Philosophie durch seine Theorie der Gerechtigkeit im
Jahre 1971.°% Hierin begriindete er Gerechtigkeitsprinzipien fiir eine liberale
Gesellschaft und leitete auf diese Weise eine normative und deontologische
Wende in der politischen Philosophie ein.>® Gerechtigkeit als das fundamen-
tale Grundprinzip einer humanen Gesellschaftsform definiert er folgender-
mafen:®°

Die Gerechtigkeit ist die erste Tugend sozialer Institutionen, so wie die
Wahrheit bei Gedankensystemen. Eine noch so elegante und mit sparsa-
men Mitteln arbeitende Theorie muss fallengelassen werden, wenn sie
nicht wahr ist; ebenso miissen noch so gut funktionierende und wohlabge-
stimmte Gesetze und Institutionen abgedndert oder abgeschafft werden,
wenn sie ungerecht sind.®’

Was dieses Zitat prima facie interessant macht, ist, dass Rawls die Gerechtig-
keit als Tugend bezeichnet und somit auf begrifflicher Ebene Ankniipfungs-
punkte in der Tugendethik des Aristoteles findet. Bekanntlich spielte die Tu-
gend der Gerechtigkeit fiir Aristoteles eine wichtige Rolle. Doch die Gemein-
samkeit endet alsbald, denn in der Tugendethik ist die Gerechtigkeit keine
Tugend von Institutionen, sondern von Personen. Aristoteles widmet sich im
Buch V der Nikomachischen Ethik einer ausdifferenzierten Untersuchung der
Gerechtigkeit. Neben der Gerechtigkeit im allgemeinen Verstindnis (auf die
ich hier zuriickgreife), gibt es fiir Aristoteles daritber hinaus noch eine Ge-
rechtigkeit im speziellen Sinn, die er wiederum in ausgleichende und Vertei-
lungsgerechtigkeit aufteilt.®* Die Gerechtigkeit im allgemeinen Sinn wird von
Aristoteles folgendermafien umschrieben: »Nun, wir sehen, dass man allge-
mein unter Gerechtigkeit jene Grundhaltung verstanden wissen will, von der
her die Menschen die Fihigkeit haben, gerechte Handlungen zu vollziehen,

58  Auf Deutsch erschienen im Jahre 1979.

59  Die Theorie der Gerechtigkeit steht im Gegensatz zu der bis dato in der angloamerikani-
schen politischen Philosophie vorherrschenden Theorie des Utilitarismus.

60  Esmusshinzugesagt werden (und dies tut Rawls auch in seinem Aufsatz iiber den Kan-
tischen Konstruktivismus (vgl. Rawls (1988): 82.)) dass diese Art und Weise des norma-
tiv philosophisch politischen Nachdenkens iiber eine gute Gesellschaftsordnung na-
turlich nur dann fruchtbringend geschehen kann, wenn es in der politischen/6ffentli-
chen Kulturauch die Grundsteine hierfiir gibt; d.h. Verstindnis von Freiheit und Gleich-
heit, politische Diskursivitat, 6ffentliche Verniinftigkeit..etc.

61  Rawls (1979):19.

62  Vgl. Aristoteles (2013): 1129a-1138b (NE).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

87


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

von der aus sie (de facto) gerecht handeln und ein festes Verlangen nach dem

Gerechten haben.«®? In der weiteren Reflexion iiber die Gerechtigkeit im all-

gemeinen Sinne, geht er darauf ein, welche Tugenden wir bei einem gerecht

handelnden Menschen voraussetzen miissen, sodass wir ihn gerecht nennen.

Im Nachdenken hieriiber, kommt Aristoteles zu dem Schluss, dass die Ge-

rechtigkeit eine sehr hohe Tugend ist:

Gerechtigkeit in diesem Sinn ist allerdings Trefflichkeit in vollkommener
Auspragung —aber nicht ohne jede Einschrinkung, sondern: »in ihrer Bezo-
genheitaufden Mitbiirger«. Und deshalb gilt die Cerechtigkeit oft als obers-
ter unter den Vorziigen des Charakters und »weder Abend— noch Morgen-
stern sind so wundervoll«. Und im Sprichwort heifdt es: »In der Gerechtigkeit
istjeglicher Vorzug beschlossen«. Und sie ist in ganz besonderem Sinn»voll-
kommene Trefflichkeit«, weil sie die unmittelbare Anwendung vollkomme-
ner Trefflichkeit ist. Vollkommen aber ist sie, weil der, welcher sie besitzt,
diese Trefflichkeit nicht nur bei sich, sondern auch in der Beziehung zu and-
ren Menschen verwirklichen kann. Denn viele konnen Trefflichkeit in eige-
nen Angelegenheiten, nicht aber in den Beziehungen zu den anderen Men-
schen verwirklichen.®*

Somit umfasst die Gerechtigkeit alle einzelnen Tugenden und dufiert sich in

Bezug auf den Nichsten, der gerecht behandelt wird. Ursula Wolf formuliert

die Tugend der Gerechtigkeit im allgemeinen Sinne folgendermaflen:

Die Gerechtigkeit ist insofern, wie Aristoteles formuliert, als einzige arete
ein »fremdes Gut«; derjenige, der gerecht handelt, tut das fiir einen ande-
ren Zutragliche. Das muss in zwei Hinsichten prazisiert werden. Erstens sind
mit den gerechten Handlungen nicht solche gemeint, die in dem spezielle-
ren Sinn auf andere bezogen sind, dass man unmittelbar etwas fiir Freunde
oder Angehdrige tut. Diese Handlungen bleiben auf die eigene Eudaimonia
bezogen, wihrend Handlungen dann als gerechte betrachtet werden, wenn
man sie als 6ffentlich-politische Handlungen sieht, was auf die erste Defini-
tion der Gerechtigkeit zurlickfithrt. Derandere, dervon der Gerechtigkeit des
Blirgers profitiert, muss in politischen Begriffen beschrieben werden. Dieser
andere ist nun, das ist die zweite Prazisierung, je nach Staatsverfassung ver-
schieden, er kann der Beste, der Herrschende, die Gemeinschaft usw. sein.

63
64

Aristoteles (2013): 1129a 6-10. (NE).
Aristoteles (2013): 1129b 40- 1130a (NE).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Das Gerechte ist so je nach Verfassung das flir die Gemeinschaft Gute, das
fiir die Besten Gute oder das fiir die Regierenden Gute.®

Gerechtigkeit im allgemeinen Sinne ist fir Aristoteles demnach eine politi-
sche Tugend des gerecht Handelnden. Die Tugend der Gerechtigkeit, als po-
litische Tugend, erfordert von demjenigen, der sie besitzt, Tugendhaftigkeit,
Wissen und Weisheit — Tugendhaftigkeit als Voraussetzung fiir das gerechte
Handeln, Wissen um alle Elemente, die es zu ordnen gilt und Weisheit das
Ganze im Blick zu behalten.

Aus Ursula Wolfs Zitat geht jedoch hervor, dass die Tugend der Gerechtig-
keit auch fiir die gute Ordnung des Staates relevant wird: Das Gerechte wird
das fiir die politische Gemeinschaft Gute.

Das Gute im Staat ist also nicht unabhingig vom tugendhaften Menschen
zu betrachten, der entsprechend der vollkommensten Vortrefflichkeit gerecht
handelt. Der Vergleich mit Aristoteles liegt auf der Hand und kénnte auch tie-
fer ausgefithrt werden; doch an dieser Stelle dient er zur Veranschaulichung
dessen, was John Rawls unter der Tugend der Gerechtigkeit versteht. Denn
strukturell betrachtet invertiert Rawls die aristotelische Idee der Gerechtig-
keitstugend und wendet dessen Tugendverstindnis in die entgegengesetz-
te Richtung. Wihrend fiir Aristoteles die Tugend der Gerechtigkeit als die
hochste Vortreftlichkeit des Menschen in die politische Gemeinschaft hin-
einwirkt, so gilt fiir Rawls die prozedurale Gerechtigkeit der Institutionen
als Grundlage fir die zu entwickelnde Moralitit der Menschen. Systematisch
betrachtet heif3t dies, dass die Tugend formalisiert wird — von einer Charak-
tereigenschaft, iiber welche das Gute immanent wird (Aristoteles), zu einer
Verfahrensgerechtigkeit, welche tiber prozedurale Rationalitit unbedingt ge-
setzt wird (Rawls). Als ein solches ist es das fundamentalste Kriterium politi-
scher Institutionen.

Die prozedurale Rationalitit gilt als Grundprinzip der Legitimation des
normativen Mafles der prozeduralen Gerechtigkeitstugend: Die Prinzipien
letzterer werden iiber ein abstraktes Verfahren unter idealen Bedingungen
wissenschaftlich verbindlich gewihlt und gelten als Grundlage fiir den Gesell-
schaftsvertrag, welcher auf dem héochsten Abstraktionsniveau dargelegt wird.
Das normative Mafd wird aus jener Grundfrage erschlossen: Welche Prinzipi-
en wiirden freie und rationale, nur an ihrem eigenen Interesse ausgerichte-
te Personen wihlen, wenn sie in einem urspriinglichen Zustand der Gleich-

65  Wolf (2013): 99.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

89


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

heit zusammenkommen und sich fiir Grundregeln entscheiden sollen, an die
alle weiteren Vereinbarungen gebunden sind? Die Krux dieser Frage ist der
Zustand urspriinglicher Gleichheit. In welcher Hinsicht soll diese ausgesagt
werden, wenn wir doch immer schon ungleich sind, etwa beziiglich Ausse-
hen, Konstitution, Anlagen, Fahigkeiten oder Talente. Hier iibersetzt Rawls
die ikonographische Darstellung der Gerechtigkeit (der Justitia®®) in ein phi-
losophisches Gedankenexperiment: Gemif} der Notwendigkeit der unpartei-
lichen Rechtsprechung, ohne Ansehung der Person, hat diese namlich eine
Augenbinde um und kann somit nicht sehen, wer genau vor ihr steht. Sie
schaut allein auf den Sachverhalt. Dieses Nicht-Sehen-Kénnen deutet Rawls
mit einer grofien semantischen Weite und mit philosophischer Abstraktion
als einen allgemeinen Schleier des Nichtwissens, den wir imaginieren soll-
ten.®” Das heifdt, wir sollen uns im Gedankenexperiment vorstellen, dass wir
nichts wissen iiber unseren zukiinftigen Status in der Gesellschaft und we-
der unser Geschlecht, sozialen Status, Beruf, Aussehen, Talente/Fihigkeiten,
Vermogen, oder unseren Gesundheitszustand kennen. Es ist diese Abstrakti-
onsleistung, welche es Rawls ermoglicht, einen urspriinglichen Zustand der
Gleichheit vorzustellen. Wenn wir nun nichts iiber uns wissen und in dieser
Situation iiber die Gerechtigkeitsprinzipien einer zukiinftigen Gesellschaft
entscheiden miissen, worauf wiirden wir uns einigen? Aus rationalen Griin-
den miissten wir uns nach Rawls 1. die schlechtméglichste Situation, in der
wir uns befinden kdnnten, vorstellen und tiberlegen was wir dann wollen und
fir uns als giiltige Prinzipien erhoffen. 2. Witrden wir uns (einem bestimm-
ten Geschlecht, Status, Beruf ..) im Zustand des Unwissens keine Vorteile
geben konnen, weil wir ja nicht verbindlich wissen, ob wir tatsichlich davon
profitieren wiirden. Aus diesen rein rationalen Klugheitsiiberlegungen wird
ein moralisches Experiment mit Teilnehmern, die nur durch Eigeninteresse
motiviert sind. Vor dem Hintergrund des Gesagten, méchte ich vier Punkte
festhalten, die fiir Rawls Liberalismus aus der Theorie der Gerechtigkeit entschei-
dend sind:

1) Die Gerechtigkeitsprinzipien lassen sich aus rationalem Selbstinteresse
ableiten. d.h. es handelt sich um ein Verfahrensprinzip auf der Grundlage
von Hobbes Friedensvertrag oder Kants Rechtsphilosophie.

66  So,wie die]ustitia seit dem spaten Mittelalter, bzw. seit der frithen Neuzeit dargestellt
wird: Mit Augenbinde, einer Waage und einem Richtschwert.
67  Rawls (1979): 159ff.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2)

3)

4)

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Der Staat hat (wie bei Kant) nicht die Aufgabe, seine Mitglieder gliicklich
zu machen; der Staat ist auf die Zwecke des Rechts, auf Freiheitsicherung
durch Gesetze beschrinkt.

Primirgiiter (Giiter, von denen wir annehmen konnen, dass sie alle wollen
und brauchen: Rechte und Freiheiten, Chancen und Macht, Einkommen
und Wohlstand) sollen gerecht verteilt werden.

Jeder soll gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grund-
freiheiten haben, das mit dem gleichen System fiir alle anderen vertrig-
lich ist. Dieses Recht gilt lexikalisch. Soziale und wirtschaftliche Grund-
freiheiten sind so zu gestalten, dass (a) verniinftigerweise zu erwarten
ist, dass sie zu jedermanns Vorteil dienen, und (b) sie mit Positionen und
Amtern verbunden sind, die jedem offenstehen.®®

Was den Freiheitsbegriff betrifft, der den Punkten 1) bis 4) zugrunde liegt, so
versucht Rawls eine neutrale Haltung einzunehmen. Er konstatiert, dass er

seine Prinzipien mit dem Streit zwischen einem positiven oder einem allein

negativen Verstindnis der Freiheit belasten will:

Ich beschiftige mich nicht mit der Streitfrage, ob die Freiheit positiv oder
negativ bestimmt werden soll. Mir scheint, dass sich diese Diskussion iiber-
wiegend gar nicht um Definitionen dreht, sondern vielmehr um den Wert
der verschiedenen Freiheiten [..] Definitionsfragen konnen hochstens eine
Nebenrolle spielen. Ich setze daher einfach voraus, dass sich jede Freiheit
mittels dreier Begriffe erkliren lisst:%° der Handelnden, die frei sein sollen,
der Beschrankungen, von denen sie frei sein sollen, und dessen, was ihnen
freigestellt sein soll. [..] Die allgemeine Bestimmung einer Freiheit hat al-
so folgende Form: Dieser oder jener Mensch (oder Menschen) ist frei (oder
nicht frei) von dieser oder jener Einschrankung (oder Einschrankungen) und

kann das und das tun (oder lassen).”®

In seiner Theorie der Gerechtigkeit geht es Rawls daher nicht um einen Frei-

heitsbegriff, sondern um die gerechte Verteilung von Freiheit. In einer ge-
rechten, wohlgeordneten Gesellschaft muss es demnach, Rawls zufolge, die
gleichen Grundfreiheiten fiir alle geben: »Jeder Mensch soll gleiche Rechte auf

68
69

70

Rawls (1979): 81ff.
Mit dieser Setzung bezieht sich Rawls auf MacCallum auf den ich im Kapitel 4 noch
eingehen werde.
Rawls (1979): 230.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

91


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

das umfangreichste System gleicher Grundfreiheiten haben.«” Aufgabe einer
wohlgeordneten Gesellschaft wire demnach die Gewihrung und der Schutz
der persénlichen Grundfreiheiten.”” Ob und wie die Freiheit tatsichlich ver-
wirklicht wird, erachtet er als eine untergeordnete Frage, die nicht die Frei-
heit an sich angeht, sondern lediglich den Wert der Freiheit betrifft:

Als Beschrankung der Freiheit selbst zahlt man manchmal die Unfihigkeit,
von Rechten und Méglichkeiten Gebrauch zu machen, etwa wegen Armut,
Unwissenheit oder sonstigen Mdngeln. Ich mochte mich stattdessen auf den
Standpunkt stellen, dass diese Umstande den Wert der Freiheit beeinflus-
sen, der Wert der vom ersten Grundsatz festgelegten Rechte fiir den Einzel-
nen. [..] Wir unterscheiden also folgendermafen zwischen der Freiheit und
ihrem Wert: Die Freiheit besteht in dem gesamten System der gleichen biir-
gerrechtlichen Freiheiten; der Wert der Freiheit fiir einzelne oder Gruppen
hiangt von deren Fihigkeit ab, innerhalb dieses Rahmens ihre Ziele zu er-
reichen. Die Freiheit ist als gleiche Freiheit fiir alle gleich; es entsteht kein
Problem des Ausgleichs fiir geringere Freiheit. Doch der Wert der Freiheitist
nicht fir jedermann der gleiche. Manche haben mehr Macht und Reichtum
und daher mehr Méglichkeiten, ihre Ziele zu erreichen.”?

Obgleich Rawls sich bzgl. eines Freiheitsbegriffs enthalten will, differenziert
er sein Verstindnis von Freiheit. Er scheidet seine Deutung der Freiheit als
Handlungsspielraum von einem — wie Rawls ihn nennt — Wert der Freiheit —
und gebraucht damit eine alternative Begrifflichkeit fiir die Unterscheidung
zwischen einer negativen (frei von) und einer positiven (frei zu) Freiheit. Es
erstaunt daher, dass Rawls die Gerechtigkeit lediglich an die Verteilung der
negativen Freiheit, im Sinne einer gleichen Freiheit fiir alle, bindet. Denn wie
Rawls selbst einrdumt, gibt es gewichtige sozio6konomische Einfliisse auf
die Moglichkeit der Nutzung dieser Freiheitsriume, d.h. mit Bezug auf die
Verwirklichungsmaglichkeit der Freiheit. Ein Liberalismus, der diese struk-
turellen Faktoren per se ausklammert, schliefRt Menschen von der Verwirkli-
chungsméglichkeit ihrer Freiheit aus.
Daraus kann man zwei Folgeprobleme ableiten:

71 Rawls (1979): 78.
72 Rawls (1979): 227.
73 Rawls (1979): 233.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

1) Eine reine Verteilungsgerechtigkeit der negativen Freiheitsriume unter-
gribt eine reichere Vorstellung von Gerechtigkeit.

2) Da eine rein negative Freiheit philosophisch unterbestimmt ist (Vgl. die
Diskussion in Kapitel 1., bzw. 2.1.1.), stellt sich die Frage, ob die gleiche
Verteilung negativer Freiheit als Rechtfertigungsgrundlage fiir ein frei-
heitliches politisches Ordnungssystem iiberzeugend ist.

2.2.3 Der politische Liberalismus

In der Theorie der Gerechtigkeit verfolgte Rawls das Ziel die traditionelle Lehre
des Gesellschaftsvertrags zu verallgemeinern und auf eine hohere Abstrak-
tionsstufe zu stellen.”* In seinen Vorlesungen zum politischen Liberalismus geht
es ihm hingegen um mehr: Er intendiert eine rein politische Konzeption der
Gerechtigkeit zu entwerfen. Ausgangspunkt ist die Tatsache, dass die Theorie
der Gerechtigkeit auf einer allgemein zustimmungsfihigen philosophischen
Lehre basiert.

Wahrend Rawls in der Theorie der Gerechtigkeit davon ausging, dass es
sich bei der Idee der Person um eine moralische Persénlichkeit handelte,
wird die Person im politischen Liberalismus hingegen als freier und gleicher
Biirger verstanden, der in einer politischen Beziehung mit anderen Biirgern
steht.”” Die Weiterentwicklung der Theorie der Gerechtigkeit basiert dem-
nach auf der Einsicht in folgendes ernste Problem:

Das ernste Problem ist das folgende: Eine moderne demokratische Gesell-
schaftist nicht einfach durch einen Pluralismus umfassender religioser, phi-
losophischer und moralischer Lehren gekennzeichnet, sondern durch einen
Pluralismus zwar einander ausschlieRender, aber gleichwohl verniinftiger
umfassender Lehren.”®

Das ernste Problem ist indes ein politisches Problem, da die Entwicklung hin
zu einem Pluralismus umfassender und dennoch sich einander ausschlie-
Bender Lehren »ein Ergebnis des Gebrauchs der freien menschlichen Ver-
nunft innerhalb des Rahmens der freien Institutionen einer konstitutionel-
len Demokratie ist.«’” Rawls spricht in diesem Kontext auch vom »Faktum

74 Vgl. Rawls (2003): 11.
75  Rawls (2003): 42.
76  Rawls (2003): 12.
77  Rawls (2003):13.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

93


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

eines verniinftigen Pluralismus.«”® Die politische Problematik, die sich aus
diesem Faktum ableitet, ist die Frage nach der nachhaltigen Stabilitit einer
pluralistischen Gesellschaft: »Wie kann eine stabile und gerechte Gesellschaft
freier und gleicher Biirger, die durch verniinftige und gleichwohl einander
ausschlieflende religiose, philosophische und moralische Lehren einschnei-
dend voneinander getrennt sind, dauerhaft bestehen?«” Rawls beantwortet
die Frage, dass eine pluralistische Gesellschaft dauerhaft nur dann bestehen
kann, wenn es ihr gelingt, ihre grundlegenden Prinzipien politisch zu recht-
fertigen: Das bedeutet, dass eine pluralistische Gesellschaft auf Gerechtig-
keitsprinzipien aufbauen muss, denen alle Biirger — unabhingig von ihrer
religivsen Uberzeugung, oder Anhingerschaft einer philosophischen Lehre
zustimmen kénnen. Er will iiber die diskursive bzw. 6ffentliche Vernunft®°
eine Geltung der politischen Verniinftigkeit erreichen, welche die moralische
Wahrheit vollstindig ersetzt. Der politische Liberalismus arbeitet somit mit
einer groftmoglichen Relativierung des Guten. Wenn es nicht zu erwarten
ist, dass die Menschen eine gemeinsame Vorstellung des Guten besitzen und
sich aufein Ideal, auf Ziel und Zweckorientierung einigen kénnen, dann heif3t
dies fiir den modernen Staat Folgendes:

Es geht darum, dass in einem demokratischen Verfassungsstaat das 6ffent-
liche Verstandnis von Gerechtigkeit so weit wie moglich von kontroversen
philosophischen und religiésen Lehren unabhingig sein sollte. [..] die 6f-
fentliche Gerechtigkeitskonzeption muss politisch sein und darf nicht me-
taphysisch sein.%'

Der Hintergrund dieser Auffassung ist die Annahme, dass es angesichts des
Autorititsverlusts der Religionen innerhalb einer Gesellschaft keine homo-
gene Zustimmung mehr zu einem Verstindnis des Guten geben kann. Viel-
mehr gebe es miteinander konkurrierende und inkommensurable Konzep-
tionen des Guten.%? Die Idee des politischen Liberalismus kann daher auch
in den Kontext einer geschichtlichen Entwicklungslinie gestellt werden. Fir

78  Rawls (2003): 13.

79  Rawls (2003): 14.

80  Rawls spricht selbst nur von der 6ffentlichen Vernunft. Doch erscheint mir der Begriff
derdiskursiven Vernunft durchaus passend, denn dadurch tritt die normative Grundla-
ge hinter dem Vernunft Konzept deutlicher zutage und die Méglichkeit der Verschleie-
rung verringert sich.

81  Rawls (1988): 255.

82  Rawls (1988): 257.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Rawls findet diese Linie der Entwicklung ihren Ursprung in der Glaubens-
spaltung, da hier eine Pluralitit der metaphysischen Wahrheitsbegriffe auf-
taucht. Uber die Entwicklung des modernen Staates und die Entwicklung der
Wissenschaften sei diese Entwicklungslinie fortgefithrt worden und habe im
modernen Pluralismus ihren Abschluf gefunden.® Der Pluralismus ist so-
mit das natirliche Ergebnis der Betitigung der menschlichen Vernunft un-
ter freien Institutionen und kann den Menschen dazu verhelfen verniinftiger
zu werden. Das ist allerdings ein schwieriges Unterfangen, da es eine hohe
kognitive Leistung der Abstraktion und der Relativierung des eigenen Stand-
punktes erfordert.

Die These der Inkommensurabilitit der Theorien des Guten dient Rawls
als Grundlage fir seine Behauptung, dass die politische Philosophie von der
Suche nach dem guten Leben Abschied nehmen und sich politisch, d.i. prag-
matisch orientieren miisse. Inwieweit eine rein pragmatische politische Phi-
losophie dann noch normativ genannt werden kann, soll hier nicht zur De-
batte stehen. Aufgrund der Pluralitit moderner Gesellschaften geht Rawls je-
denfalls davon aus, dass diese Art und Weise der Theoriebildung die einzig
mogliche sei:

Die Philosophie, verstanden als Suche nach der Wahrheit einer unabhiangi-
gen metaphysischen und moralischen Ordnung, kann nach meiner Uberzeu-
gung in einer demokratischen Gesellschaft keine brauchbare Basis fiir eine
politische Gerechtigkeitskonzeption bereitstellen.84

Sowohl die Interpretation des Pluralismusproblems wie auch die Schlussfol-
gerung aus derselben sind streitbar und es wird mir im weiteren Verlauf dar-
um gehen, diese kritisch zu betrachten.®s Ein erstes Problem lisst sich bereits
identifizieren: Ohne jegliche normativ-metaphysische Primissen liuft Rawls’
Theorie auf eine modus vivendi Konzeption hinaus. Diesem Problem versucht
er durch Zusatzannahmen aus dem Weg zu gehen. Damit bedient er sich nor-
mativer Elemente, die er als Theoriebausteine hinzufiigt, um seine Primissen
im Umkehrschluss so voraussetzungslos wie moglich zu halten. Diese Zusatz-
annahmen sind tatsichlich die einzige Moglichkeit fiir Rawls, um die Biirger
mit den notwendigen moralischen Vermégen auszustatten, sodass die zivilen
Grundlagen einer liberalen Gesellschaft aufrechterhalten werden kénnen:

83  Rawls (2003): 19.
84  Rawls (1988): 263.
85 Insbesondere werde ich darauf in Kapitel vier eingehen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

95


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Wir missen davon ausgehen, dass eine einigermafien gerechte politische
Gesellschaft realisiert werden kann, und dazu miissen Menschen eine mo-
ralische Natur haben, natiirlich keine vollkommene moralische Natur, aber
doch eine, die es ihnen erlaubt, eine verniinftige politische Konzeption des
Rechten und des Gerechten zu verstehen, ihr zu folgen und sich von ihr mo-
tivieren zu lassen und so die von deren Idealen und Grundsitzen geleitete

Gesellschaft mitzutragen.8¢

Den Mitgliedern der gerechten Gesellschaft spricht er demnach eine Anla-
ge zu einem Gerechtigkeitssinn wie einem Kooperationssinn zu: »Der Ge-
rechtigkeitssinn ist das Vermdogen, eine 6ffentliche Gerechtigkeitskonzepti-
on, welche faire Bedingungen sozialer Kooperation festlegt, zu verstehen, sie
anzuwenden und ihr entsprechend zu handeln.«®” Uber diese beiden Zusatz-
annahmen schafft es Rawls die Gesellschaftsmitglieder nicht nur als freie und
gleiche, sondern auch als kooperative Gesellschaftsmitglieder zu postulieren.
Rechtfertigungsgrundlage bleibt daher eine gerechte Verteilung der Rechte
und Pflichten. Analog zur Theorie der Gerechtigkeit gilt auch fir den politi-
schen Liberalismus, dass er iiber die gleiche Verteilung der Freiheitsrechte,
wie tiber den Schutz dieser, gerechtfertigt ist. Die daraus bereits abgeleite-
ten Folgeprobleme bleiben bestehen, doch es gibt noch ein weiteres praktisch-
politisches Problem, das ich ansprechen mochte. Dadurch, dass die rein nega-
tive Freiheit philosophisch unterbestimmt ist, stellt sich nicht nur die Frage,
ob die gleiche Verteilung der negativen Freiheit als Rechtfertigungsgrundla-
ge fiir einen Liberalismus tiberzeugend, sondern ob diese auch selbsttragend
ist. Warum sich diese Frage stellt ist ein theorieimmanentes Problem: Wie
bereits erwihnt, ist die Grundlage des Liberalismus das Rechtsgesetz. Men-
schen binden sich an das Recht und unterwerfen sich ihm. Dadurch wird die
Willkiir des einen mit der Willkiir des anderen kompatibel gemacht. Die mo-
ralische Regulierung der eigenen Freiheit ist keine Definitionsvoraussetzung
des Rechts: Es ist schlieRlich jedermanns Willkiir iiberlassen, welchen Zweck
er sich fiir seine Handlung setzen wolle.38

Ob der Biirger demnach rein egoistisch oder ob er moralisch handelt, ob
er sich sozial engagiert, sich seinen Nichsten zuwendet oder nicht, ist seiner
Willkiir iiberlassen. Solange sich der Biirger rechtlich verhalt, ist der Biirger in

86 Rawls (2003): 64.
87 Rawls (1988): 266.
88  Vgl. Kant (1977): 511/A7 (MS).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

einem liberalen Staat keinem weiteren moralischen Gesetz verpflichtet. Und
auch der mit einem Gerechtigkeitssinn und einem Kooperationssinn ausge-
stattete Biirger bleibt ein kluger Egoist — er hilt sich lediglich an die Gerech-
tigkeitsprinzipien einer wohlgeordneten Gesellschaft. Doch der liberale Staat
ist darauf angewiesen, dass nicht alle Biirger kluge Egoisten sind.

Ein liberaler Gesellschaftsvertrag mag fiir ein Volk von Teufeln auflésbar
sein, doch ob diese Teufel dauerhaft in einem liberalen Staat zusammenleben
kénnen, ist fragwiirdig, schlief3lich wiirde einem solchen Staat das moralische
Fundament verlustig gehen. Nicht zuletzt war es Kant, der sich dieses Pro-
blems bewusst war: Mit Blick auf die Méglichkeit menschlicher Entwicklung
sollen die duflere und die moralische Freiheit komplementir gedacht werden.
Freiheit muss daher von innen her reguliert werden. Doch auf der Basis des
biirgerlich-rechtlichen Gesellschaftsvertrags, der iiber die negative Freiheit
gedacht wird, hat der Staat keine Mittel den Biirger zu einem moralischen
Leben anzusinnen. Der liberale Staat braucht zwar die moralische Substanz,
kann sie aber nicht garantieren. Damit ist ein theorieimmanentes Dilemma
angesprochen, welches Ernst-Wolfgang Bockenforde eingangig illustriert hat:

Der freiheitliche, sakularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst
nicht garantieren kann. Das ist das grofse Wagnis, das er um der Freiheit wil-
len eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen,
wenn sich die Freiheit, die er seinen Birgern gewdhrt, von innen her, aus der
moralischen Substanz des einzelnen und der Homogenitét der Gesellschaft
reguliert. Andererseits kann er diese inneren Regulierungskrafte nicht von
sich aus, d.h. mit den Mitteln des Rechtszwanges und autoritativen Gebots
zu garantieren suchen, ohne seine Freiheitlichkeit aufzugeben und —auf sa-
kularisierter Ebene —injenen Totalititsanspruch zurlickzufallen, aus demer
in den konfessionellen Biirgerkriegen herausgefiihrt hat.®?

In der pragmatischen Konzeption des politischen Liberalismus stellt sich die-
ses Problem noch pointierter, da keine moralische Personlichkeit mehr vor-
ausgesetzt wird.

Die dargestellte Entwicklungslinie des gegenwirtigen Liberalismus, aus-
gehend von der praktischen Philosophie Kants hin zu John Rawls baut auf der
Zentralitit der Freiheit des Einzelnen auf. Gleichzeitig ist deutlich geworden,
dass jene Zentralitit nicht unproblematisch ist: Der Freiheit wohnt ein Span-
nungsverhiltnis inne, jenes zwischen duflerer und moralischer Freiheit. Kant

89  Bockenforde (2016): 60f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

97


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

hat bereits darauf verwiesen, dass es einer moralischen Regulierung der Frei-
heit bedarf, wenn es zu einer menschlichen Entwicklung kommen soll. Doch
was diese Notwendigkeit moralischer Regulierung fiir eine Theorie des Libe-
ralismus bedeutet bleibt eine offene Frage. Auch John Rawls bleibt auf diese
offene Frage verwiesen

2.2.4  Starken des Liberalismus

1. Angebot eines friedlichen Zusammenlebens

Nach der Glaubensspaltung durch die Reformation tauchte eine wichtige po-
litische Frage auf: Wie kénnen unterschiedliche religiose Konfessionen, die
je fur sich einen unabdingbaren Anspruch auf Wahrheit haben, friedlich ko-
existieren? Die schwerwiegenden Glaubenskriege und die damit verbunde-
nen verheerenden menschlichen Griuel, die sich in Folge der Reformation
auf dem europiischen Kontinent ereigneten,’® haben dieser politischen Fra-
ge natiirlich noch mehr historische Brisanz verliehen und die Suche nach ei-
ner politischen Losung verstirke. Die theoretische Weiterentwicklung inner-
halb der politischen Theorie, die bei Hobbes konsequenterweise durchgefiithrt
wurde, ermdglichte eine rationale Begriindung des Staates. Denn seit Hobbes
wird der Staat weder philosophisch-normativ eingebettet gedacht noch iiber
die Autoritit einer gottlichen Macht gerechtfertigt. Es ist das freie, auf sich
selbst gestellte Individuum, das mit seiner rationalen, an der eigenen Bediirf-
nisnatur orientierten Entscheidung den Staat als legitime Institution politi-
scher Macht begriindet. Somit wurde eine weltanschaulich neutrale Méglich-
keit geschaffen eine politische Ordnung zu begriinden, die den Frieden auf
dem europiischen Kontinent (vorerst) zu sichern vermochte.

2. Emanzipation von personengebundener Herrschaft

Wie schon aus Hobhouse’s Zitat deutlich wurde, kann der moderne Staat
nicht unabhingig von den ideengeschichtlich vorausgehenden autoritiren
Staatsformen verstanden werden. Doch der Liberalismus entwickelte sich
nicht sukzessive, iiber einen sanften Prozess politischer Einsichten; vielmehr
ist er als eine Protestbewegung zu verstehen, welche sich gegen die perso-
nengebundene Herrschaftsform entziindete. So gesehen ist Liberalismus
immer auch eine Bewegung der Emanzipation. Diese Emanzipation ist nicht

90 Vgl.: Bauernkriege, Schmalkaldischer Krieg, DreifSigjahriger Krieg..etc. (siehe entspre-
chend: Bendikowski (2016)).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

nur die arché des Liberalismus, sondern sein movens, sein ihn mitbestimmen-
des Momentum. Denn als Ausdruck sozialer und politischer Emanzipation
nimmt der Liberalismus das Streben der Menschen nach individueller Frei-
heit und politischer Selbstbestimmung ernst; und insoweit er dies tut, ist er
auch konstruktiv. Schlieflich ist Liberalismus auch die Verstetigung dieses
nach Befreiung strebenden Potentials: Die unwirklich erscheinende Idee
einer freien, d.i. zwangsfreien Herrschaftsform wurde tiber die kollektive
Selbstbestimmung zu einer politischen Tatsache: Zur Institutionalisierung
der reprisentativen Selbstherrschaft von Freien und Gleichen. Die politische
Herrschaft, die iiber eine Person legitimiert werden konnte, wurde somit
abgelost.

3. Das Rechtsprinzip als Grundlage moderner Staatlichkeit

Die von Kant entwickelte Idee der Legalitit ldsst sich iiber minimale Voraus-
setzungen definieren und stellt auch nur minimalste normative Forderungen.
SchlieRlich betrifft es lediglich das dulere Verhiltnis einer Person gegen ei-
ne andere. Es ist der »Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkiir
des einen mit der Willkiir des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit zusammen vereinigt werden kann.«”* Da das Recht wertneutral be-
griindet wird, kénnen auch nur negative Pflichten abgeleitet werden, welche
als Unterlassungspflichten charakterisiert werden kénnen. Da die Legalitit
besonders voraussetzungslos ist, ist dies natiirlich aus begriindungstheoreti-
schen Griinden elegant (somit besitzt sie auch eine hohe theoretische Attrak-
tivitit).”” Neben den theoretischen Vorteilen der Staatsbegriindung erdffnet

91 Kant (1977): 337/[A 33/B 33,34]

92 Aufgrund der Einfachheit der theoretischen Begriindung ist eine solche Vorgehens-
weise methodisch vielversprechend. Daher verweise ich auch an dieser Stelle auf die
beriihmte Konkretion theoretischer Einfachheit durch Ockham’s Rasiermesser. Inso-
fern gleiche Werthaftigkeit zwischen Theorien vorhanden ist, wiare Ockham zufolge
immer die einfachere Theorie der komplizierteren vorzuziehen. An dieser Stelle wiir-
de ich jedoch sagen, dass eine moralische Theorie gegeniiber einer politischen Theo-
rie einen hoheren epistemischen Wert besitzt. Daher wiirde der Hinweis auf Ockham's
Rasiermesser beim Vergleich zweier Theorien, die unterschiedlich begriindet sind, ins
Leere laufen. Vgl. Ockham (1996). Der Wert einfacher Theoriebildung sei jedoch kei-
neswegs zu unterschitzen. Einfache Theorien, bzw. Modelle besitzen oftmals eine ho-
he Erklarungskraft und sind gerade in den Gesellschaftswissenschaften (z.B. Volkswirt-
schaftslehre) von grofier Bedeutung. In der Philosophie hingegen ist es von Bedeutung
auch jenseits der Minimalbedingungen zu denken, auch um aufzuzeigen, wo die Er-
klarungskraft einer bestimmten Theorie Liicken und blinde Flecken aufweist.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

99


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

das Rechtsprinzip zudem neue Moglichkeiten der normativen Ordnung einer
Gesellschaft. Schliefilich ergibt sich die Grundlage des Rechtsgesetzes nicht
nur aus der Klugheitsiiberlegung, sondern auch aus der Institutionalisierung
der Gleichheit. Alle unterwerfen sich in Freiheit dem Gesetz des Rechts; und
da sich alle gleichermafRen unterwerfen, sind alle vor dem Recht gleich. Wie
anhand von Rawls dargestellt, erméglicht diese formale Gleichheit Fragen der
Gerechtigkeit anzugehen; etwa dafiir zu sorgen, dass Rechte gleich verteilt
und geschiitzt werden.

4. Normativer Individualismus

Mit dem Begriff des normativen Individualismus meine ich die philosophi-
sche Deutung der Freiheitlichkeit und Werthaftigkeit eines jeden Einzelnen.
Dies ist nicht nur aus der Perspektive der politischen Philosophie von Bedeu-
tung, weil die Freiheitlichkeit eines jeden Einzelnen und damit die je indivi-
duelle Fihigkeit zur praktischen Verniinftigkeit wertgeschitzt und anerkannt
wird; besonders auch fiir die Rechtsphilosophie und fiir die Moralphilosophie
ist dieser Schritt wesentlich. Der normative Individualismus ermdéglichte es
die Idee der unveriuflerlichen Wiirdigkeit des Menschen im rechtlichen und
politischen Denken zu sichern. Dem Einzelnen wird auf Grund seiner Fahig-
keit zur Selbstbestimmung durch die praktische Vernunft seine unveriufier-
liche Wiirdigkeit zugeschrieben:

Allein der Mensch als Person betrachtet, d.i. als Subjekt einer moralisch-
praktischen Vernunft, ist iiber allen Preis erhaben; denn als ein solcher (ho-
mo noumenon) ist er nicht blofd Mittel zu anderen ihren, ja selbst seinen
eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich selbst zu schitzen, d.i. er be-
sitze eine Wiirde (einen absolut inneren Wert) wodurch er allen anderen
verniinftigen Weltwesen Achtung fiir ihn abnétigt, sich mit jedem anderen

dieser Art messen und auf den Ful der Gleichheit schitzen kann.®3

Ins Recht iibertragen wird diese moralische Idee zur tragenden Siule der
Staatlichkeit: Art.1 des Deutschen Grundgesetzes: »Die Wiirde des Menschen
ist unantastbar« — dieser Grundsatz der Deutschen Verfassung garantiert die
unverletzliche Wiirde eines jeden einzelnen Menschen.’* Da die staatliche

93 Kant (1977): 569/A94 (MS).
94 Vgl. Méllers, Christoph (2019): Das Grundgesetz. Geschichte und Inhalte. Bundeszentrale
fiir politische Bildung: Bonn.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus

Gewalt an diesen Grundsatz gebunden ist, wird der liberalen Idee der norma-
tiven Individualitit eine tatsichliche Grundlage innerhalb bestehender poli-
tischer Ordnungsformen verliehen.

5. Impetus der Freiheitlichkeit

Die Umsetzung des unbedingten, rechtlichen Schutzes der Wiirdigkeit des
Menschen ist ein Schritt, welcher aus philosophischer Perspektive kaum zu
iiberschitzen wire; denn er bedeutet nicht weniger als der rechtlich (und zwar
auf der Ebene der Grundrechte) verankerte Schutz der Fihigkeit der freien
Vernunfttitigkeit.

Der Einzelne kann dementsprechend gegeniiber dem Staat sein Recht auf
freie Ausiibung seiner praktischen Vernunftfihigkeit geltend machen. Hier-
nach ist die moralische Freiheit des Einzelnen verbiirgt, was nichts anders
bedeutet, als dass die praktische Vernunft als das normative Maf} von poli-
tischer Macht und Gewalt Giiltigkeit besitzt — Eingriffe von staatlicher Seite
gegen diese moralische Wahrheit sind unzulissig. In der Konsequenz kommt
der Judikative die Aufgabe zu, die moralisch-praktische Freiheit eines jeden
Einzelnen zu schiitzen. Fir den einzelnen Menschen, als Biirger eines libera-
len Staates, bedeutet dies zweierlei: Als Wesen moralischer Erhabenheit hat
er das Recht auf Freiheit (im moralischen, wie im politischen Sinne) und darf
dieses auch einfordern; als ein moralisches Subjekt muss sich der Mensch
aber gleichzeitig auch als frei verantworten — gegeniiber der staatlichen Ge-
walt, dem Recht, gegeniiber seinen Nichsten, wie auch gegeniiber sich selbst.

6. Anerkennung und Wertschatzung des Pluralismus

Als ein weiteres wichtiges Vermdichtnis des Liberalismus mdéchte ich die In-
tegration des gesellschaftlichen Pluralismus in die politische Theoriebildung
nennen. Es geht mir hier in erster Linie um die Anerkennung des Pluralis-
mus als einer natiirlichen Folgeerscheinung der freiheitlichen Betitigung der
praktischen Vernunft. Denn die positive Bejahung des Pluralismus als einer
Quelle menschlichen Wachstums hat einen einseitigen Begriff des Pluralis-
mus als Gegenbegriff der Einheit abgel6st. Dies ist meines Erachtens von
Bedeutung, denn wenn die Betitigung der praktischen Vernunft gewiinscht
wird, dann muss in der logischen Konsequenz der Pluralismus auch als posi-
tive Entwicklungs- und Entfaltungsméglichkeit betrachtet werden.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

101


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

2.2.5 Antinomie des Liberalismus

Die zentrale Frage in dieser Studie ist die nach dem Freiheitsverstindnis
im Liberalismus. In diesem Kapitel wurde eine Entwicklungslinie hin zum
gegenwirtigen Liberalismus auf der Grundlage der praktischen Philosophie
Kants aufgezeigt. Dabei wurde deutlich, dass der Freiheit eine Spannung in-
newohnt: Wird die Freiheit allein negativ verstanden, so fehlt ihr Begrenzung
und Bestimmung. Doch da der Liberalismus auf der dufieren, d.h. negativen
Freiheit, aufbaut, kann der die fehlende Bestimmung der Freiheit nicht aus-
gleichen. Auf den Liberalismus iibertragen hat diese Einsicht zu folgenden
zwei aufeinander aufbauenden Thesen gefiihrt:

1) Ein liberaler Gesellschaftsvertrag, der allein darauf beruht, die Willkiir
des Einen mit der des Anderen kompatibel zu machen, also allein eine
negative Freiheit voraussetzt, reicht nicht aus, um einen Liberalismus
zu begriinden, da aus einer solchen Konzeption ein Gerechtigkeitspro-
blem und ein Stabilititsproblem folgen. Das Gerechtigkeitsproblem be-
zieht sich auf die Unzulinglichkeit einer Vorstellung von Gerechtigkeit,
die sich in Verteilungsfragen negativer Freiheitsriume erschépft. Das Sta-
bilitatsproblem bezieht sich auf die Tatsache, dass sich aus einem auf ne-
gativer Freiheit begriindeten Gesellschaftsvertrag theorieimmanente Pro-
bleme ableiten, die durch die theoretischen Primissen selbst nicht aufge-
16st werden kénnen. (Vgl. Bockenférde-Problem)

2) Die Implikation aus These (1) ist die Einsicht, dass Freiheit als zentraler
Wert im Liberalismus nicht nur negativ, sondern positiv verstanden wird.
Freiheit erschopft sich nicht in der Abschaffung von Hindernissen, son-
dern inkludiert die Frage: Was kann der Einzelne tun und sein? Freiheit
wird hier als Selbstbestimmung gedeutet. Ein Liberalismus, der sich auf
einem positiven Verstindnis der Freiheit griindet, erachtet die Freiheit
damit nicht nur als Grundwert, sondern méchte diesen zudem struktu-
rell férdern.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

3.1 Freiheit als kategoriale Voraussetzung des Liberalismus
3.1.1 Pragmatische Losung

Meiner freiheitsfunktionalen Definition entsprechend wird der Liberalismus
dadurch charakterisiert, dass er die Freiheit des Einzelnen als zentral be-
trachtet. Bisher habe ich Freiheit in allen Uberlegungen vorausgesetzt und
dargestellt, wie sie jeweils unterschiedlich philosophisch interpretiert wurde.
Damit habe ich verschiedene Auffassungen von Freiheit erértert. Doch Frei-
heit als pragmatische Voraussetzung habe ich nicht thematisiert. Was ich mit
der Voraussetzung von Freiheit meine, lisst sich anhand von folgenden Fra-
gen illustrieren: Warum verstehen wir uns als freie Wesen? Oder normativ:
Warum sollten wir uns als freie Wesen verstehen?

Zweifellos ist es fiir die politische Philosophie valide, diese grundsitzli-
chen Fragen zur Freiheit auszuklammern. Zumal die politische Philosophie
in der Regel andere Probleme verhandelt als die Frage, wie wir von Freiheit
eigentlich sprechen kénnen. In diesem Kapitel mochte ich diese Frage nach
der Freiheit jedoch thematisieren, weil daraus Einsichten hinsichtlich der po-
sitiven Bestimmbarkeit der Freiheit zu gewinnen sind. Es ist sinnvoll, wenn
wir Freiheit in der politischen Philosophie pragmatisch voraussetzen. War-
um das so ist, liegt in der einfachen Tatsache begriindet, als dass wir uns als
Menschen nicht anders denken konnen, als dass wir frei sind. Denn fragen
wir uns, wie wir uns wahrnehmen oder uns selbst verstehen, so doch (in der
Regel) als frei agierende Wesen.' Das heifdt nicht nur als aktive Teilnehmer

1 Natiirlich exkludiere ich bei dieser Selbstwahrnehmung bereits alle dufieren Beein-
trachtigungen — alle Pflichten und Verantwortungen, die uns im Alltag oftmals den
Eindruck der Freiheit rauben. Denn wenn wir in dieser Alltagswahrnehmung tiefer
blicken, so kdnnen wir uns ja bereits von den vermeintlichen Pflichten und Verant-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

am Weltgeschehen, d.h. als Akteure, die diese auch gestalten kénnen, son-
dern auch hinsichtlich unseres eigenen Lebens, da wir iber Handlungsmég-
lichkeiten deliberieren und anhand der Abwigung von Handlungsgriinden
Entscheidungen treffen. Insofern wir dies anerkennen und annehmen, dass
diese Phinomenologie des Alltags zutrifft, so miissen wir zudem auch - ob
implizit oder explizit — die notwendigen Bedingungen fir diese Selbstdeu-
tung anerkennen: D.h. wir miissen uns als frei verstehen.

Denn titen wir dies nicht, so wiren wir nicht in der Lage eine kohiren-
te Identitit in der Welt herzustellen. Wir gerieten vielmehr in einen nicht
auflésbaren Widerspruch mit uns selbst und mit der Welt. Dies liegt an der
identititsstiftenden Rolle unserer Entscheidungen und Zwecksetzungen. Ein
jeder Zweck, den wir uns setzen, ist unmittelbar mit unserem Selbstverstind-
nis in der Welt verbunden: Ein jeder Zweck konstituiert uns. Christine Kors-
gaard argumentiert fiir den notwendigen Zusammenhang zwischen Zielen
und der personalen Identitit iiber ihre Konzeption des Handelnden folgen-
dermafien:

Eine Handlung setzt einen Akteur voraus, jemand, dem wir die wahrgenom-
mene Aktivitit zuschreiben. Und ich glaube auch, dass es wesentlich fir das
Konzept des Handelnden ist, dass der Handelnde einheitlich wahrgenom-
men wird. Das bedeutet: eine Aktivitit meines Geistes, oder meines Korpers
als mir zugehorig wahrzunehmen. Ich muss diese Aktivititen als ein Aus-
druck von mir als ganze Person wahrnehmen, anstatt als ein Produkt einer
Macht, die entweder in mir oder auf mich ausgeiibt wird.?

Fiir das Verstindnis des eigenen Handelns ist es demnach wesentlich, dass
wir uns als Einheit wahrnehmen, das heifdt, dass wir und unsere Ziele zu-
sammenhingen. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass ich, wenn ich keine
identifikatorische Verbindung mehr zu meinen Zwecken aufbauen kann, d.h.
wenn ich mich nicht mehr mit meinen Zielen identifizieren kann, ich nicht

wortungen distanzieren. Ja, wir konnen uns unabhingig von unserer Arbeit, unseren
familidren Verpflichtungen etc. sehen.

2 Korsgaard (2009):18/§1.4.1. Im englischen Original: [..] »an action requires an agent,
someone to whom we attribute the movement in question as its author. And | also
believe it is essential to the concept of agency that an agent be unified. That is to say:
to regard some movement of my mind or my body as my action, | must see it as an
expression of my self as a whole, rather than as a product of some force that is at work
on me or in me.« (Ubersetzung durch die Autorin).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

mehr an einem stabilen und kohirenten Selbst festzuhalten vermag. Kors-
gaard geht sogar so weit zu postulieren, dass es kein der Freiheit der Zweck-
setzung vorrangiges Ich geben kann; also kein Ich, das sich unabhingig von
seinen Zwecksetzungen konstituieren kénnte.

Die Identitit einer Person, eines Handelnden, entspricht nicht der gleichen
Identitat der menschlichen Tiere, welchen das Personsein zugeschrieben
wird. Ich glaube, dass menschliche Wesen sich kategorisch von anderen
Tieren unterscheiden. Wir sind auf eine bestimmte Art und Weise selbstbe-
wusst: Wir sind uns der Griinde bewusst, aus denen wir handeln, und daher
haben wir die Kontrolle (iber sie. Wenn du dir beispielsweise dariiber be-
wusstwirst, dass du in Versuchung gefiihrt wirst eine bestimmte Handlung
auszufithren, weil du ein bestimmtes Verlangen wahrnimmst, dann kannst
du dich von dieser Versuchung distanzieren und (iber sie reflektieren. Du
kannst dich dann fragen, ob du diese Handlung aufgrund des geweckten
Verlangens ausfithren solltest, oder ob du die Handlung deswegen ausfiih-
ren solltest, weil sie tatsachlich begehrenswert ist.

Und wenn du dich dafiir entscheidest, dass du die Handlung nicht ausfithren
solltest, dann kannst du die Handlung unterlassen. Auch wenn wir daher auf
eine gewisse Weise dem Tier die eigenen Handlungen zuschreiben kénnen,
so sind Menschen in einem tieferen Sinne mit ihren eigenen Handlungen
verbunden.

Wenn du wohl berlegt dariiber entscheidest, wie du in diese Welt hinein
wirken méchtest, so kannst du auch dariiber entscheiden, welche Ursache
dieser Wirkung zugrunde liegt. Und das bedeutet: Du kannst dariiber ent-
scheiden, wer du bist. Wir sind alle jeweils mit der Aufgabe konfrontiert,
eine individuelle Identitat hervorzubringen; eine personelle, oder prakti-
sche Identitdt, welche andere Tiere nicht besitzen. Es ist diese Identitat,
die sowohl unser Hantieren mit Verantwortung plausibel macht als auch
die Art und Weise von interpersonellen Beziehungen erklart, die uns zu
menschlichen Tieren machen.3

3 Korsgaard (2009): 19f./§1.4.3. Im englischen Original: »The identity of a person, of an
agent, is not the same as the identity of the human animal on whom the person nor-
mally supervenes. | believe that human beings differ from the other animalsin anim-
portant way. We are self-conscious in a particular way: we are conscious of the grounds
on which we act, and therefore are in control of them. When you are aware thatyou are
tempted, say, to do a certain action because you are experiencing a certain desire, you
can step back from that connection and reflect on it. You can ask whether you should

- am 14.02.2026, 07:54:56.

105


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Wenn mich also meine Entscheidungen zu der Person machen, die ich jetzt
bin, so ist es fiir meine praktische Identitit notwendig, mich als mit diesen
Entscheidungen unmittelbar verbunden zu sehen. Und da ich mich als Han-
delnde als eine einheitliche Person wahrnehme, impliziert die Handlungsfi-
higkeit, dass ich mich selbst besitze, Handlungen auf meine eigenen Zweck-
setzungen und jene Zwecksetzungen wiederum auf mein eigenes freies Wol-
len riickbeziehe.* Ohne eine vorausgesetzte Freiheit wiisste ich damit nicht,
was es fiir mich heif’t, Zwecke, bzw. Ziele zu haben.

Und auch fiir das politische Denken miissen wir Freiheit voraussetzen.
Denn jedes Reden und Nachdenken iiber politische Ordnungen setzt doch
voraus, dass wir diese frei gestalten kénnen - und a fortiori muss dies je-
der Versuch tun, eine liberale Gesellschaftsordnung anzustreben. Wenn Men-
schen nicht frei sind, d.h. wenn sie weder einen freien Willen besitzen noch
ihre Entscheidungen frei treffen konnen, so wiren sie auch nicht in der La-
ge eine freie politischen Gemeinschaft aufzubauen. Ein liberales politisches
System wiirde ad absurdum gefithrt. Lehnte man Freiheit als vorausgesetzte
Moglichkeit ab, so wiren all diese politischen Reflexionen letztlich sinnlos.
Vor dem Hintergrund der getanen Uberlegungen gilt es demnach Folgendes
zusammenfassend sagen: Es ist sinnvoll Freiheit pragmatisch vorauszuset-
zen, denn phanomenologisch betrachtet ist Freiheit nicht nur unsere selbst-
evidente Sicht der Welt, sondern auch eine unausgesprochene Voraussetzung
eines konsistenten Verstindnisses der eigenen Identitit sowie jedes sinnvol-
len Nachdenkens tiber eine liberale Gesellschaftsordnung.

do that action because of that desire, or because of the features that make it desirable.
And if you decide that you should not, then you can refrain. This means that although
thereisasense in which whata non-human animal does is up to her, the sense in which
what you do is up to you is deeper. When you deliberately decide what sorts of effects
youwill bring aboutinthe world, you are also deliberately deciding what sort of a cause
you will be. And that means you are deciding who you are. So we are each faced with
the task of constructing a peculiar, individual kind of identity—personal or practical
identity—that the other animals lack. It is this sort of identity that makes sense of our
practice of holding people responsible, and of the kinds of personal relationships that
depend on that practice.« (Ubersetzung durch die Autorin).

4 Natiirlich kann es auch Ausnahmen zu dieser Darstellung geben: z.B. in einem Zustand
grofler Emotionalisierung. Doch es sind nicht die Ausnahmen, welche die Identitat
konstituieren, sondern die Normalsituationen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

3.1.2 Erfahrbarkeit der Freiheit

Obgleich die pragmatische Losung mit Bezug auf die Frage der Freiheit als
Voraussetzung politischen Denkens valide ist, mochte ich der Frage nach der
Voraussetzung von Freiheit tiefer nachgehen. Zumal ich es fiir moglich erach-
te, daraus Einsichten in die Positivitit der Freiheit zu gewinnen. Dafir wird
uns der Weg zunichst zuriick zu Kant fithren, da die Erkenntnisse zu Kants
Freiheitsbegrift weiterentwickelt werden kénnen. In Kapitel zwei wurde dar-
auf hingewiesen, dass die Freiheit in der praktischen Philosophie Kants zwar
positiv verstanden wird, aber inhaltlich leer sei. Sie ist positiv, wurde argu-
mentiert, weil wir uns das Gesetz tiber die Vernunft selbst geben, aber leer,
weil wir iiber sie in der phaenomenalen Welt nicht viel aussagen konnen.
Doch vielleicht ist damit noch nicht alles tiber die Freiheit bei Kant gesagt.
Sasa Josifovi¢ weist in seiner Monografie Willensstruktur und Handlungsorgani-
sation in Kants Theorie der praktischen Freiheit zwar auch darauf hin, dass in der
Kant-Forschung eine mehr oder minder stark ausgeprigte Einigkeit dariiber
herrscht, dass die Freiheit nach Kant niemals zum Gegenstand der sinnlichen
Erfahrung werden kann.’ Doch wenn wir die Auseinandersetzung Kants mit
der Freiheit im Anschluss an die Transzendentale Dialektik der Kritik der reinen
Vernunft betrachten, so wird schnell klar, dass die Nicht-Erfahrbarkeit nicht
das letzte Wort sein kann.

Innerhalb der Transzendentalphilosophie verhandelt Kant die Freiheits-
frage im Antinomien-Kapitel der Transzendentalen Dialektik;® explizit be-
spricht Kant die Freiheit in der sogenannten dritten Antinomie der Kritik der
reinen Vernunft:

Dritter Widerstreit:

Thesis:

Die Kausalitat nach Gesetzen der Natur ist nicht die einzige, aus welcher die
Erscheinungen der Welt insgesamt abgeleitet werden kénnen. Esist noch ei-
ne Kausalitdt durch Freiheit zur Erklarung derselben anzunehmen notwen-
dig. [..]

Antithesis:

5 Josifocié (2014): 166.

6 Da alle von Kant verhandelten Antinomien der reinen Vernunft in seiner Elementar-
lehre der Kritik der reinen Vernunft in diesem Kapitel von weniger Interesse fiir den
Casus der Freiheit sind, werde ich an dieser Stelle lediglich die dritte Antinomie ver-
handeln.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

107


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Es ist keine Freiheit, sondern alles in der Welt geschieht lediglich nach Ge-
setzen der Natur.’

Die dritte Antinomie der reinen Vernunft ist die Auseinandersetzung mit
dem Widerstreit zwischen der Freiheit (als Spontaneitit) und der Kausali-
tat durch blofRe physikalische Naturgesetze. Kant gelangt zu den Antinomi-
en bei der Suche nach einer zureichenden Erklarung des Kosmos; also der
Welt im Ganzen. Daher nennt er sie auch kosmologische Antinomien.® Da
sowohl These als auch Gegenthese theoretisch bewiesen werden kénnen®
und es keine empirische Beweisgrundlage fiir die Freiheit gibt, gelangt Kant
inseiner Auflésung der dritten Antinomie zu dem Ergebnis, dass die Freiheit
logisch lediglich als Idee der Vernunft gedacht werden kénne.'® Vor diesem
Hintergrund ergibt sich mit Bezug auf die Bestimmung der Freiheit ein Pri-
mat des Praktischen:" Denn nur in praktischer Hinsicht kdnnen wir uns un-
ser Freiheit gewiss sein. Dazu Kant:

Dass diese Vernunft nun Kausalitit habe, wenigstens wir uns eine der-
gleichen an ihr vorstellen, ist aus den Imperativen klar, welche wir in allem
Praktischen den ausiibenden Kréften als Regel aufgeben. Das Sollen driickt
eine Art von Notwendigkeit und Verknlpfung mit Griinden aus, die in der
ganzen Natur sonst nicht vorkommt.'?

Dadurch ist die transzendentale Bestimmung der Moglichkeit von Freiheit

nicht hinfillig, weil die praktische Philosophie diese voraussetzen muss."

3

12
13

Kant (1974): 426/A444; B 472 (KrV).

Vgl. Mittelstaedt/Strohmeyer (2009): 145.

Vgl. Kant (1974): 429/B474-B475; A446-A447 (KrV).

Kant (1974): 489/B562; A534 (KrV).

»Die ganze Zurlstung also der Vernunft, in der Bearbeitung, die man reine Philosophie
nennen kann, istin der Tat nur auf die drei gedachten Probleme gerichtet. Diese selber
aber haben wiederum ihre entferntere Absicht, namlich, was zu tun sein, wenn der
Wille frei, wenn ein Gott und eine zukinftige Welt ist. Da dieses nur unser Verhalten
in Beziehung auf den hochsten Zweck betrifft, so ist die letzte Absicht der weislich uns
versorgenden Natur, bei Einrichtung unserer Vernunft, eigentlich nur aufs Moralische
gestellet.« Kant (1974): B829;830/A801; 802 (KrV).

Kant (1974): 498/B575; A547 (KrV).

Hierzuschreibt Georg Geismann in seinem Artikel Gber die Freiheit in spekulativer und
praktischer Hinsicht: »Wenn man den Menschen oder der Mensch sich selbst als un-
ter einem Sollensanspruch, also unter Freiheits-, nicht unter Naturgesetzten stehend
denkt, dann impliziert dies die Moglichkeit einer Kausalitat der Vernunft. Zwar ist das
Sollen nichts in der Erfahrung Gegebenes, sondern etwas Gedachtes; die Welt des Sol-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Anders gesagt: Es ist diese transzendentale Idee der Freiheit, welche die prak-
tische Freiheit itberhaupt erst zulisst, schliefilich wiirde »die Authebung der
transzendentalen Freiheit zugleich alle praktische Freiheit vertilgen.«** Da-
mit wissen wir um die Zentralitit der praktischen Freiheit im Denken Kants.
Doch was konnen wir uns unter dieser praktischen Freiheit vorstellen?

Praktische Freiheit betrifft den Menschen. In praktischer Hinsicht ist die
Freiheit dahingehend gerechtfertigt, dass der Wille durch die Kausalitit der
Vernunft bestimmt werden kann.’> Auf die Frage nach der Kompatibilitit von
Naturgesetzlichkeit und Freiheit tibertragen, heif3t das, dass die Freiheit als
Spontanitit dadurch moéglich ist, dass im Menschen Freiheit und Naturge-
setzlichkeit zusammenwirken. Freiheit kann also als Ursprung von Kausali-
tit in Erscheinung treten und wenn dies der Fall ist, dann kann die Vernunft
aus sich selbst heraus eine Wirkungskette in die Welt bringen. Uber den sich
selbst-gesetzgebenden Menschen wird Freiheit praktisch und Kant zufolge
sogar erfahrbar:'®

Die praktische Freiheit kann durch Erfahrung bewiesen werden. Denn,
nicht blof} das, was reizt, d.i. die Sinne unmittelbar affiziert, bestimmt die
menschliche Willkir, sondern wir haben ein Vermégen, durch Vorstellun-
gen von dem, was selbst auf entferntere Art niitzlich oder schadlich ist, die
Eindriicke auf unser sinnliches Begehrungsvermégen zu iberwinden; diese
Uberlegungen aber von dem, was in Ansehung unseres ganzen Zustandes

lens ist eine intelligible Welt. Aber mit dem Sollen kdnnen — und missen sogar — die
fir dessen Erfiillung notwendigen Bedingungen als gegeben angenommen werden,
ob sie nun ihrerseits zur Sinnenwelt oder zu einer intelligiblen Welt gehoren.« Geis-
mann (2007): 290f.

14 Kant (1974): 489f./B562-B563; A534-A535 (KrV).

15 Vgl.Kant (1974): 675; B831(KrV).»Wirerkennen also die praktische Freiheit durch Erfah-
rung, als eine von den Naturursachen, namlich eine Kausalitit der Vernunftin Bestim-
mung des Willens, indessen dass die transzendentale Freiheit eine Unabhangigkeit
dieser Vernunft selbst (in Ansehung ihrer Kausalitit, eine Reihe von Erscheinungen
anzufangen) von allen bestimmenden Ursachen der Sinnenwelt fordert, und so fern
dem Naturgesetze mithin aller méglichen Erfahrung zuwider zu sein scheint, und also
ein Problem bleibt.«

16  Gewiss ist diese Kantische Sicht streitbar. Es bleibt ratselhaft, wie wir uns (schon vom
Energieerhaltungssatz aus betrachtet) einen Neubeginn einer Kausalkette vorzustel-
len haben. Diese Probleme der Zusammenwirkung von Freiheit und Naturkausalitit
sind letztlich von Kant nicht wirklich gel6st und die Beziehung zwischen transzenden-
taler und praktischer Freiheit bleibt somit schillernd.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

109


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

begehungswert, d.i. gut und niitzlich ist, beruhen auf der Vernunft. Diese
gibt daher auch Gesetze, welche Imperativen, d.i. was geschehen soll, ob
es gleich vielleicht nie geschieht, und sich darin von Naturgesetzen, die
nur von dem handeln, was geschieht, unterscheiden, weshalb sie auch
praktische Gesetze genannt werden."”

Kant riumt demnach die Erfahrbarkeit der Freiheit selbst ein.!® Es ist die
praktische Freiheit, die iber die Erfahrbarkeit bewiesen werden kann. Die Er-
fahrbarkeit der Freiheit bezieht sich auf die innerliche Erfahrbarkeit des Sit-
tengesetzes, bzw. dem innerlich bewussten Vermdgen, sich nicht von seinen

Sinnenreizen bestimmen zu lassen. Freiheit ist damit ein Bewusstseinsinhalt,

aber keine empirisch iberpriifbare Erfahrung. Damit kénnen wir desgleichen
mit Kant mehr iber die Freiheit aussagen. Auch Josifovi¢ weist darauf hin,
dass die praktische Freiheit ein Bewusstseinsinhalt des Menschen ist.

Es ist naheliegend, dass die Erfahrung, auf die sich Kant als Beweis fiir die
praktische Freiheit beruft, darin besteht, dass sich ein vernunftfihiger Ak-
teur wihrend der Ausiibung seiner freien Willkiir die Tatsache bewusst ma-
chen kann, dass er nicht blof3 infolge eines gegebenen Antriebes der Sinn-
lichkeit, sondern unter Berlicksichtigung der Attraktivitit moglicher Kon-
sequenzen handelt. Somit kann er sich speziell die Tatsache bewusst ma-
chen, dass er imstande ist, die Antriebe der Sinnlichkeit zu tiberwinden und
nach eigenen Priferenzen zu handeln. Es handelt sich also um eine auf In-
trospektion beruhende, intrasubjektive Erfahrung. [..] In Abgrenzung von
dem strengen oder engen Erfahrungsbegriff, den Kant in spekulativer Hin-
sicht vertritt und der lediglich die Erfahrbarkeit raumzeitlicher Phinomene
umfasst, handelt es sich hier um einen weiten Erfahrungsbegriff, der sie in-
trospektive, psychologische Dimension umfasst, die nicht auf raumzeitliche
Phianomene, sondern auf die Sphare der psychologischen Freiheit referiert,

von der Kant sagt, dass ihr Begriff »groRenteils empirisch«'® sei.?°

20

Kant (1974): 675/B831; A803 (KrV).

Bei Kant gilt die Wahrnehmung primar als zur phanomenalen Welt gehérig. Doch in
der Keritik der reinen Vernunft gesteht er auch zu, dass es eine Art transzendentale Er-
fahrung geben konnte. Auch unter unseren Erfahrungen sind Erkenntnisse, die einen
apriorischen Ursprung haben. Vgl. Kant (1974): 45ff. B1,2/B3,4 (KrV).

Vgl. Kant (1974): B476 (KrV).

Josifovic (2014): 170.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Die praktische Freiheit ist bei Kant also introspektiv-empirisch erfahrbar und
kann somit nicht einfach bestritten werden.?! Wenn wir die praktische Frei-
heit also durch Erfahrung erkennen kénnen, so miissen wir die Aussage iiber
die Positivitit der Freiheit bei Kant erweitern: Die Freiheit ist nicht nur po-
sitiv, weil sie iiber die sich selbst gesetzgebende Vernunft bestimmt ist, son-
dern weil wir uns dieser Freiheit bewusst sind; inwieweit dieses Bewusstsein
von Freiheit eine Variante empirischer Erfahrung ist, ist jedoch eine offene,
sehr komplizierte Frage, die an dieser Stelle nicht verhandelt werden soll. Was
an dieser Stelle fir die Fragestellung der Arbeit von Relevanz ist, betrifft die
schlichte Erfahrbarkeit der Freiheit. Der Inhalt der positiven Freiheit ist so-
mit nicht nur die Méglichkeit »moralisch wollen und handeln zu sollen«®?,
sondern auch die introspektive Gewissheit, dass ich in dem was ich will und
tue tatsichlich frei bin. Manfred Baum deutet diese introspektive Gewissheit
der Freiheit als eine »psychologische Freiheit«** und stellt mit Bestimmtheit
fest, dass sie fiir uns »durch Selbsterfahrung feststeht.«**

Ich méchte an diese Uberlegung indirekt ankniipfen und dafiir argumen-
tieren, dass wir Freiheit in der Tat nicht nur logisch denken kénnen, sondern
dass Freiheit auch wirklich werden kann. Ich gehe aber weiter als Baum oder
Josifovi¢ und wende mich daher auch von Kant internen Fragen ab. Es geht
mir mit der Frage nach der Wirklichkeit der Freiheit daher nicht um eine
Kant interne, sondern um eine systematische Frage. Wenn wir Freiheit in der
politischen Philosophie voraussetzen, so ist das sinnvoll: Wir erfahren uns als
frei. Auch Kant stellt dies in seinen Uberlegungen zur praktischen Freiheit
fest. Doch damit ist noch nicht alles iiber die Positivitit der Freiheit gesagt.
Vielmehr fingt die Frage an eben dieser Stelle an: Was heif3t es genau, wenn
wir Freiheit erleben und wie ldsst sich positive Freiheit besser bestimmen?

3.1.3 Die Wirklichkeit der Freiheit

Wenn Freiheit nicht nur Bewusstseinsinhalt, sondern auch praktisch erfahr-
bar sein soll, so bedeutet das, dass Freiheit dann wirklich wird, wenn wir sie
durch unser Handeln ausdriicken. An dieser Stelle weiche ich von Kant ab,

21 Vgl. Geismann (2007): 293.

22 So definiert beispielsweise Manfred Baum in seinem Artikel »Positive und negative
Freiheit bei Kant« die praktische Freiheit bei Kant als positiv. Vgl. Baum (2008): 52.

23 Baum (2005): 37.

24  Baum (2005): 37.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

denn mir scheint, dass die Erfahrbarkeit von Freiheit nicht an die strenge Vor-
stellung der Autonomie gekniipft ist, sondern dass Freiheit auch vor einem
schwicheren Begriff der Selbstbestimmung her verstindlich gemacht werden
kann. Damit meine ich, dass Freiheit als Handlungsfreiheit erfahrbar werden
kann. Daher mochte ich einen Begriff der Selbstbestimmung fruchtbar ma-
chen, der den Menschen als handelndes Wesen ernst nimmt. Ein solcher ist
meines Erachtens fiir die positive Bestimmung von Freiheit vonnoten. Wie
genau dieser bestimmt werden soll, dies wird uns im weiteren Verlauf des
Kapitels beschiftigen. An dieser Stelle soll die Erfahrbarkeit von Freiheit in
den Fokus der Untersuchung geriickt werden.

Wie kénnen wir uns dies nun also vorstellen, dass Freiheit wirklich wer-
den kann? Ich meine, dass die Wirklichkeit der Freiheit dariiber erkliren kén-
nen, dass wir die Erfahrbarkeit von Freiheit an die Handlung aus Griinden
binden. Mit anderen Worten erklart sich die Wirklichkeit der Freiheit dar-
iiber, dass ich mich dort als frei erfahre, wo ich etwas um eines Grundes wil-
len tue und dies auch artikulieren kann. In der Abgrenzung zu Kants Vorstel-
lung von Autonomie witrde ich auch das Handeln aus »schwicheren« Griin-
den als ein Handeln aus Griinden begreifen. Das inkludiert jene Griinde, die
dem Handelnden als eben solche einleuchten und zu denen der Handelnde
sich tiber eine kritische Evaluation verhalten kann. Diese Aussage ist phi-
nomenologisch eingingig. Dennoch mochte ich einen tieferen Blick darauf
werfen, um genauer zu verstehen, wie die Freiheit fiir uns als handelnde We-
sen in der Welt verstanden werden kann. Fiir die Erklirung der Wirklichkeit
der Freiheit mochte ich auf intentional-erklirende Konzepte zuriickgreifen.
Diese basieren auf der Idee, dass Menschen aus Griinden handeln. Wenn ich
von Griinden-basierten Ansitzen spreche, so spreche ich im Allgemeinen von
handlungstheoretischen Ansitzen, da ich mich auf diese berufe. (Bsp. Eliza-
beth Anscombe, Philippa Foot)

Griinde-basierte Ansitze in der Handlungstheorie beziehen sich auf die
Annahme, dass unser Handeln durch Griinde bewegt werden kann. Die These,
welche diese Uberlegungen biindelt, lautet folgendermafien:

Die Wirklichkeit der Freiheit erkldrt sich dadurch, dass wir Wesen sind, die im All-
gemeinen aus Griinden handeln.?>

25  Das »Allgemeine« bezieht sich auf die Tatsache, dass diejenigen menschlichen Akte,
die auf Griinden und der Deliberation (iber Griinde basieren, diejenigen sind, iber die
wir die Freiheit am besten fassen kénnen. Denn natirlich gibt es auch menschliche
Akte, die nichtin diese Kategorie fallen, diese erachte ich aber als weniger interessant

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Um diese These darzulegen, werde ich zwei Schritte tun: Im ersten Schritt
werde ich erkliren, was ich unter einer Handlung verstehe und im zweiten
Schritt werde ich dariiber hinaus erkliren, wie ich eine Handlung aus Griin-
den auffasse. Was also ist eine »Handlung«? Eine Handlung ist differenziert
zu verstehen. Sie ist nicht einfach nur Bewegung oder Aktivitit. Handlung ist
ein zielgerichtetes Tun — d.h. sie impliziert eine Handlungsabsicht, d.h. mit
einer bestimmten Handlung ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Eine Hand-
lungsabsicht setzt eine Reflexion iiber Handlungsgriinde voraus. Das ent-
spricht der Deliberation iiber Griinde (sowohl instrumentelle als auch zweck-
begriindete), warum ich etwas Bestimmtes mache. Somit ist die Handlung
iiber die Handlungsabsicht und jene, itber die Reflexion iiber Handlungsgriin-
de zu verstehen. Die Reflexion iiber Handlungsgriinde ist demnach die Vor-
aussetzung jener Handlungsabsicht, welcher einer Handlung implizit ist.2®
Mit Rickgrift auf Anscombe gehe ich damit davon aus, dass Handeln folgen-
derweise zu verstehen ist:

1) Handlung ist zielgerichtetes Tun.
2) Handlung erfordert die Deliberation itber Handlungsgriinde.
3) Handlung impliziert eine Handlungsabsicht.

fir die Freiheit, wenn nicht gar als unfrei. Denn Handeln aus Griinden setzt einen vo-
litionalen Akt voraus, sich gegen einen Sinneseindruck zu wenden, oder sich fiir einen
anderen zu entscheiden. Diese Fihigkeit ist in der politischen Offentlichkeit libera-
ler Demokratien im 21. Jahrhundert entscheidend — schlieRlich gilt es zwischen der
Wichtigkeit der Eindriicke/der Informationen zu unterscheiden; z.B. zu verstehen, dass
Twitter-Nachrichten kaum als legitime politische Information gelten konnen und dass
politische Entscheidungen, z.B. wahlen zu gehen und sich fiir eine bestimmte Partei
odereinen bestimmten Kandidaten zuentscheiden, voraussetzungsvoll sind. Sie erfor-
dern Respekt gegeniiber der Entscheidung und des Verantwortungsbewusstseins fiir
diejeweilige Entscheidung. Welche Konsequenzen ein Verlust des Verantwortungsbe-
wusstseins beim politischen Handeln haben kann (und dies schlieft sowohl die politi-
schen Repréasentanten wie auch die Wihlenden ein), zeigt sich in zahlreichen liberal-
demokratischen Gesellschaften leider nur zu gut. Wir sollten jedoch wissen, dass wir
ohne Verantwortungsiibernahme nichts weniger als die eigene und die Freiheit als all-
gemeinen Wert aufs Spiel setzen.

26  Die empiristische Tradition erkldrt das menschliche Handeln anders. In der Nachfolge
Humes wird die These vertreten, dass Menschen aus »desires« handelten. Ob somit
Handeln aus verninftigen Griinden iiberhaupt méglich ist, wird von vielen Autoren der
empiristischen Tradition infrage gestellt. Vgl. Smith, Michael (1994): The Moral Problem.
Blackwell-Wiley: Oxford

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

4) Handlung kann iiber die Warum-Frage artikuliert werden. (Warum
machst du das?)??

Insofern wird Handeln als eine praktische Konsequenz einer Deliberation von
Handlungsgriinden, aus welchen eine Handlungsintention hervorgeht, ver-
standen. Wenn eine Handlung indes so gedeutet wird, bedeutet dies, dass der
Handelnde in der Lage sein muss, die Intentionen bzw. Ziele seiner Hand-
lungen angeben zu kénnen. Anscombe folgert daraus, dass der Handelnde
(um seine Handlung erkliren zu kénnen) auf praktisches Wissen zuriickgreifen
muss.?® Praktisches Wissen zu haben setzt voraus, dass der Handelnde sei-
ne Intention begreifen, artikulieren und in eine Handlung umsetzen konnen
muss. Was Anscombe mit dieser Referenz auf das Wissen meint, bedarf einer
Erliuterung.

Elizabeth Anscombe spricht in ihrer Monographie Intentions von einem
notwendigen formalen Zusammenhang zwischen einer intentionalen Hand-
lung und dem praktischen Wissen: »Absichtliche Handlung setzt immer je-
nes Wissen voraus, das als »Sich-Auskennen« bezeichnet werden konnte, und
zwar in jenen Sachen, die beschrieben werden. Dieses Wissen wird in der
Handlung ausgeiibt.«*® Das, was der Handelnde tut, ist somit die Ausfiih-
rung einer Absicht; und eine Absicht haben setzt Griinde voraus, die in der
Warum-Frage zum Ausdruck gebracht werden koénnen. Das praktische Wis-
sen erklart somit die Wirklichkeit einer Handlung aus Griinden. Die Griinde
konnen dabei auch implizit sein, etwa, wenn ein Mensch einen tugendhaften

27  Zu den Warum-Fragen bekennt Anscombe Folgendes: »Warum-Fragen konnen als
Kunstgriff betrachtet werden, der die Ordnung aufdeckt, welche sich in dem Chaos ver-
birgt.« Anscombe (1986): 127/§43. Mit dem Chaos referiert sie auf die Komplexitat ei-
ner menschlichen Handlung. Daher pladiert sie fiir die Formalisierung der Handlung,
um die der Handlung inhédrenten Ordnung habhaft zu werden und sich dadurch von
menschlichen Handlungen einen Begriff machen zu konnen. Uber die Warum-Frage
wird der Handelnde dazu aufgerufen sein Handeln zu artikulieren und die Griinde fur
sein Handeln zu bedenken. Die Deliberation tiber Criinde kann sowohl instrumentell,
als auch zweckabwagend geschehen. Die tieferliegende Frage, ob die allerurspriingli-
che Entscheidung sich auf Griinde einzulassen selbst rational oder irrational ist, werde
ich ausklammern. Mich interessiert lediglich, dass das Handeln aus Criinden iiber die
Warum-Frage explizit gemacht werden kann und dass sich tiber das Handeln aus Griin-
den ein wesentlicher Gehalt der Freiheit ausdrickt.

28  Anscombe (1957): 89. Im englischen Original: »Practical knowledge is exercised in the
action.«

29  Anscombe (1986): 140/§48.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Charakter ausgebildet hat; ein tugendhafter Mensch verfolgt ein zweckbe-
griindetes Ziel ohne vorhergehende explizite Deliberation itber Griinde.

Natiirlich gibt es auch Fille, die weder eine explizite noch eine implizite
Deliberation iiber Griinde erfordern. Dies sind beispielsweise Fille, in wel-
chen Menschen keinen tieferen Sinn in ihren Handlungen sehen. An einer
exemplarischen Warum-Frage kann explizit dargelegt werden, was ich mei-
ne:

-Warum hast du das gemacht?
-Keine Ahnung! Ich habe das einfach gemacht!

Eine solcher Fall kann natiirlich auf verschiedene Weise interpretiert wer-
den.?® Doch solche Handlungen méchte ich nicht in meine Uberlegungen
zur Verwirklichung von Freiheit mit einbeziehen, denn in einem solchen Fall
handelt es sich nicht um eine tatsichlich intendierte, aus praktischer Delibe-
ration und praktischem Wissen hervorgehende Handlung.

Und gewiss ist es auch so, dass Handlungsabsichten scheitern kénnen,
doch dies tut der Tatsache keinen Abbruch, dass der jeweils Handelnde aus
Griinden und praktischem Wissen heraus gehandelt hat.? Die Verbindung
des praktischen Wissens mit dem Handeln aus Griinden ist dem Verstindnis
einer Handlung der Annahme Anscombes’ entsprechend implizit. Der Han-
delnde weifs seine Griinde zu handeln und dadurch, dass er sie weif3, sind sie
fiir den Handelnden richtig bzw. gut genug, um ihnen entsprechend zu han-

30  Eine mogliche Interpretation ware, dass eine Handlung in Verbindung mit einem Zu-
stand starker Emotionalitit, bzw. Leidenschaftlichkeit steht. Denn wenn eine Person
von einer starken Emotion oder Leidenschaft ergriffen ist, dann fragt sie nicht mehr,
ob das, was sie tut, wirklich gut ist; sie tut es einfach. Vgl. Watson (1975). Auch Gefiihle
kénnen daher ein Handlungsimpuls sein. Zum Beispiel konnte sich ein solcher Hand-
lungsimpuls in der einfachen Frage ausdriicken: »Warum gingst du in die Kiiche?«»Ich
hatte Hunger«. Doch sowohl das ziellose Tun als auch das Tun aus einem emotiona-
len Handlungsimpuls heraus sehe ich nicht als paradigmatische Handlungen fiir die
Erklarung einer Verwirklichung von Freiheit. Freiheit erfordert ein Abstand-Nehmen
vom Handlungsimpuls. Erst, wenn ich mich selbst Stellung zu meinem Handlungsim-
puls nehmen kann und dartber reflektieren kann, habe ich die Méglichkeit von einem
freien Handeln zu sprechen.

31 Vgl. Anscombe (1986): 137/§48.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

deln.?* Praktisches Wissen ist demzufolge nach Anscombe mit guten Griin-
den verbunden. Doch natiirlich miissen unsere Handlungsgriinde nicht im
héchsten normativen Sinne gut sein. Wenn Griinde fiir uns Handlungsgriinde
sind — oder werden — so miissen sie zumindest in dem schwachen Sinne gut
sein, dass sie uns gut erscheinen. Ganz gemif dem scholastischen Lehrsatz:
Quidquid appetitur, appetitur sub specie boni — was immer erstrebt wird, wird
unter dem Anschein des Guten erstrebt. Anscombe bringt dies folgenderma-
8en zum Ausdruck: »Bonum est multiplex. Das Gute ist vielfiltig und alles,
was fiir unseren Begriff das Wollens erforderlich ist, besteht darin, dass ein
Mensch dasjenige, was er will unter dem Aspekt eines Gutens sehen muss. «*?

Doch es bedarf noch einer weiteren differenzierenden Illustration, denn
sub-specie-boni ist noch zu vage, um als Handlungserklirung auszureichen. Es
gilt zwischen (a) wert-rationalen und (b) instrumentell-rationalen Handlun-
gen zu unterscheiden:*

(a) Handeln Menschen wertrational, so setzen sie sich selbst normative Zwe-
cke als Ziele ihres Tuns und es kommt so zu freien und durch Griinde be-
stimmte Handlungen; und zwar durch solche Griinde, die sich nicht allei-
ne zweckrational erkliren lassen, sondern normativ erdrtert werden miissen.
Ein wertrational Handelnder fragt daher nach dem unbedingten Eigenwert

32 Damitwird auch eingeschlossen, dass das Wissen nicht unbedingt bewusst sein muss.
Der Handelnde kann seine Griinde auch implizit wissen, namlich dann, wenn er sich
seiner Griinde bewusst wird, in dem Moment, in dem er gefragt wird.

33  Anscombe (1986): 119/§39.

34  Wie bereits am Beispiel Thomas Hobbes dargelegt, belduft sich die menschliche Frei-
heit bei Hobbes darauf, iiber die instrumentell-rationale Vernunft die richtigen Mit-
tel fur die Bediirfnisbefriedigung zu wahlen und nach diesen gewahlten Mitteln dann
verbindlich zu handeln. (Vgl. Kapitel 1) Die instrumentelle Rationalitat ist natirlich
ein wichtiger Teil des menschlichen Vernunftvermogens, denn die Gberlegte Wahl
der Mittel ist unverzichtbar; wird das menschliche Vernunftvermogen an sich jedoch
zweckrational begriindet, so ist es als eine Engfihrung des Vernunftvermégens zu
klassifizieren. Neben dem Teil gibt es ndmlich auch noch den zentralen Teil der Wert-
rationalitit—jenes Vermdgen der Vernunft, das sich damit beschaftigt, welche Werte
den anvisierten Zwecken eigentlich zugrunde liegen, bzw. zugrunde liegen sollen. D.h.
dass der wertrationale Teil der Vernunft derjenige ist, der normative Fragen verhan-
delt: Nicht wie tun wir etwas, sondern warum tun wir etwas und wie sollen wir etwas
tun? Wird die Vernunft auf Zweckrationalitat enggefiihrt, so stellen sich konsequenter-
weise keine normativen Fragen mehr. Das verniinftig Gewollte ist nunmehr nur klug,
weil es zwar intelligent angestrebt, aber nicht mehr normativ begriindet ist.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

eines bestimmten Sichverhaltens, und das kann auch unabhingig vom Erfolg
sein.®

Wertrational zu handeln heift, sich normativ leiten lassen: Es geht nicht
primir darum, wie etwas gemacht oder erreicht werden kann, sondern war-
um wir etwas tun bzw. erreichen sollen. Erst davon wird abgeleitet, wie wir
dieses Ziel erreichen konnen. Ein Beispiel fir eine solche Wirklichkeit der
Freiheit, die sich an Formen des Guten orientiert, ist bei Anscombe ein Ver-
sprechen, das Philippa Foot in ihrer Monographie »Die Natur des Guten« auf-
nimmt. Darin stellt Foot den Fall eines Revolutionirs aus Kropotkins Memoi-
ren dar. Es geht um den Geographen und Anthropologen Miklucho-Maklaj,
welcher von Russland im 19. Jahrhundert entsandt wurde, um die einheimi-
schen Volker des Malaiischen Archipels zu studieren:

Als er [..] die Malaiische Halbinsel bereiste, begleitete ihn ein Eingeborener,
der unter der ausdriicklichen Bedingung in seine Dienste getreten war, dass
er niemals fotografiert wiirde. Bekanntlich wahnen die unzivilisierten Vol-
ker, es wiirde ihnen mit ihrem Bilde etwas von ihrer Person weggenommen.
Wie Maklai, der anthropologisches Material sammelte, selbst bekennt, fiihl-
te ersich einmal, als sein Begleiter fest schlief, stark versucht, ihn zu fotogra-
fieren, und die Versuchung war umso grofRer, als der Malaie fiir einen typi-
schen Vertreter seines Stammes gelten konnte und niemals erfahren haben
wiirde, dass er fotografiert worden sei. Aber Maklai gedachte seines Verspre-

chens und brach dieses weder damals noch je bei spiterer Gelegenheit.3°

Die eigene Handlung wie Maklai an einem normativen Wert (beispiels-
weise an dem Wert des Versprechens) zu orientieren und dabei die Wert-
Orientierung iiber die Nutzen-Abwigung zu stellen ist wertrationales
Handeln.

35  Vgl. Weber (1972): 12. In seiner MonographieWirtschaft und Cesellschaft. Grundriss einer
verstehenden Soziologie macht Max Weber die Unterscheidung zwischen Wertrationa-
litdt und Zweckrationalitit. Da der Zweck in der kantischen Begrifflichkeit aber eine
dezidiert normative Bewertung enthélt, wihle ich den Begriff der instrumentellen Ra-
tionalitdt, um mogliche Missverstandnisse zu vermeiden. Dabei schliefde ich mich an
Max Horkheimer an. Vgl. Horkheimer (2007).

36  Foot (2004): 70. (Aus: Kropotkin, P, »Memoiren eines Revolutionars«).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

(b) Natiirlich geschieht nicht alles Sich-Orientieren, Beabsichtigen und Han-
deln wertrational. Doch auch ein instrumentell rationales Vorgehen ist ein
Handeln aus Griinden und stellt einen Fall einer Verwirklichung von Freiheit
dar. Der Mensch handelt hier instrumentell rational: Die Deliberation von
Handlungsgriinden belduft sich auf die Frage, wie sie ein bestimmtes Ziel er-
reichen kann. Der entscheidende Grund ist somit keiner, welcher wertrational
verstanden werden kann, sondern einer, der dem subjektiven Nutzenprinzip
folgt. Sicherlich wird in einem solchen instrumentellen Umgang mit der Ra-
tionalitit auch Freiheit wirklich.

Machen wir dies an einem Beispiel deutlich: Bei Maklaj kann man sich
natiirlich ohne Probleme ein Szenario vorstellen, in dem das Versprechen
gebrochen wird - z.B. in dem geschilderten Moment grofter Versuchung.
Setzen wir voraus, dass wir die Situation rein zweckrational betrachten, so
hitte keiner Schaden davongetragen; denn es ist unwahrscheinlich, dass der
Malaie jemals von dem Versprechensbruch erfahren haben wiirde. Der Nut-
zen hingegen fiir die Anthropologie sowie fiir Maklei selbst wire maximiert.
Maklei hitte es vielleicht sogar zu Ruhm bringen kénnen. Doch wiirden wir
ihn auf gleiche Art und Weise moralisch achten? Ich denke nein, die mora-
lische Achtung ihm gegeniiber miisste geringer sein. Und genau hier zeigt
sich der hohe Wert einer wertrationalen Handlung und einer auf normati-
ven Griinden verwirklichten Freiheit. Was wire eine Welt, in der uns eine
solche Verwirklichung der Freiheit (um des Guten willen), nicht die hochste
moralische Achtung abnétigt? In einer Welt, in der es nur rein instrumen-
tell rational Handelnde gibt, wiirden Menschen sich nicht nur wechselseitig
instrumentalisieren, sondern normatives Handeln auch iiber Kosten-Nutzen
Bilanzen evaluieren.’” Wertrationales Handeln ist fiir die Konstitution nor-
mativer Verbindlichkeit zentral. Dies kann an einer zentralen menschlichen
Fihigkeit illustriert werden: dem Versprechen-Geben.®

Und diese normativen Verbindlichkeiten sind auch fiir die Konstitution
einer freien politischen Gemeinschaft von unabdingbarer Wichtigkeit. Nicht

37  Fureine umfassend ausgearbeitete kritische Analyse der instrumentellen Handlungs-
maxime siehe: Horkheimer, Max (2007): Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Uber-
setzt von Alfred Schmidt. Frankfurt/M: Fischer Taschenbuch.

38 Auch Hannah Arendt geht auf die Wichtigkeit der menschlichen Fihigkeit des
Versprechen-Gebens fiir die Konstitution normativer Verbindlichkeiten ein. Vgl.
Arendt (2019).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

nur fiir den dauerhaften moralischen Bestand (worauf ich schon iiber Ernst-
Wolfgang Bockenforde hingewiesen habe), sondern auch zuvorderst fir die
Konstitution eines liberalen Ordnungssystems, schlieRlich erfolgt keine Kon-
stitution ohne wechselseitiges Vertrauen.

Durch den Nachweis, dass wir Wesen sind, die im Allgemeinen aus
Griinden handeln, wird eine fundamentale anthropologische Beschreibung
des Menschen versucht: Menschen sind Vernunftwesen (animales rationales),
welil sie aus Griinden handeln (kénnen). Wir verstehen uns als Wesen, fiir
welche die Vernunftfihigkeit zentral ist. Und ein Grund ist mehr als einfach
eine rationale Ubersetzung emotionaler Befindlichkeiten. Was es ausmacht,
eine Person zu sein, liegt nicht im Wollen, sondern in der Vernunft:

[..] Die vollkommen rationale Person ldsst ihr Handeln durch Criinde leiten.
Als Personen gewinnen wir unsere Freiheit dadurch, dass wir den von uns
akzeptierten Griinden folgen. Die charakteristische Freiheit der Person ist
eine durch Griinde konstituierte Freiheit, durch Griinde, die naturalistisch
unterbestimmt sind.3°

Die Aussage von Nida-Riimelin versucht eine allgemeine Charakterisierung
der rationalen Lebensform des Menschen. Was ich damit meine, ist Folgen-
des: Dass sich Menschen im Reich der Freiheit und der Vernunft aufhalten
— einem Reich, in dem der Mensch sich mittels Griinden deutet und orien-
tiert.*® Thomas Hoffmann driickt dies folgendermaflen aus:

Ist ndmlich menschliches Wollen im Allgemeinen Beabsichtigen und ist
menschliches Tun in der Regel Handeln, das verkorpertes Beabsichtigen
ist, dann ist fir gewohnlich menschliches Wollen ebenso wenig dranghafte
Begierde, wie menschliches Tun verkérperte dranghafte Begierde ist. Viel-
mehr ist das Wollen und Tun des Menschen im Allgemeinen die in Freiheit
vollzogene Ausiibung praktischer Rationalitit. Denn sein Beabsichtigen
und Handeln ist die freie Manifestation einer Bewegungsform, die eine
Form der Bewegung im Raum der Criinde ist. [...] Daher kann der Mensch
nicht nur in seinem Denken die Ziele die Mittel seines Handelns als solche
begreifen und kritisch reflektieren. Vielmehr kann er sich in seinem Beab-

39  Nida-Rimelin (2005): 91.
40  Vgl. Hoffman (2014): 149.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

19


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

sichtigen auch frei und selbst setzen und so sein Handeln durch Griinde
bestimmen.#'

Somit ist die Erfahrbarkeit der Freiheit als Wirklichkeit verstindlich gemacht
worden. Diese Resultate zeigen anschaulich, dass wir der praktischen Frage,
d.i. was soll ich tun? — Oder politisch: Was sollen wir tun? — nicht aus dem
Weg gehen konnen. Doch es gibt auch eine normative Schlussfolgerung: Aus
pragmatisch-politischen Griinden sind wir sogar dazu aufgefordert uns als
mehr zu sehen als durch Bediirfnisse und Emotionen gesteuerte Wesen. Denn
was daraus resultiert, wenn wir Erwartungen bzgl. der Rationalitit, Verant-
wortlichkeit der Selbstbestimmung und Selbstbeherrschung aus dem Priva-
ten wie aus dem Offentlichen verdringen wollen, zeigt sich aktuell wohl an
vielen politischen Meinungstrigern und politischen Offentlichkeiten. Daher
ist es nicht nur plausibel und sinnvoll, sondern auch wiinschenswert, fur die
Freiheit zu argumentieren: Wir sind und bleiben freie und rationale Wesen
und sollten uns auch als solche anerkennen.

3.2 Das Paradigma der positiven Freiheit
3.2.1 Positive Freiheit

Nachdem die Erfahrbarkeit der Wirklichkeit der Freiheit betrachtet wurde,
geht es darum, die angestellten Uberlegungen zur Wirklichkeit weiterzufiih-
ren und an bereits existierende philosophische Diskurse anzuschlieRen. Hier-
fiir mochte ich zunichst das bekannte Differenzierungsschema »positiv-ne-
gativ« aufnehmen, um daran ankniipfend positive Freiheit genauer zu be-
stimmen. Die Unterscheidung zweier Hinsichten der Freiheit geht bis weit
in die Ideengeschichte zuriick. Ein Denker, der die Kategorisierung entschei-
dend vorangetrieben hat, ist Benjamin Constant, worauf im ersten Kapitel
bereits hingewiesen wurde. Bisher habe ich lediglich das moderne Paradigma
mit dem Begriff der negativen Freiheit assoziiert und diese negative Freiheit
anhand der politischen Theorie Thomas Hobbes ausgearbeitet. Auf den posi-
tiven Freiheitsbegriff bin ich nur peripher eingegangen. Ich habe die Positi-
vitit der Freiheit lediglich iiber die Wirklichkeit der Freiheit plausibilisiert.

41 Hoffmann (2014): 153.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Die Weise, wie hier positive und negative Freiheit unterschieden werden sol-
len, geht auf Isaiah Berlin zuriick. Dieser schreibt in seinem Aufsatz aus dem
Jahre 1958 zum Begriff der negativen Freiheit:

Der Begriff der negativen Freiheit:

Gewohnlich sagt man, ich sei in dem Mafe frei, wie niemand in mein Han-
deln eingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politische Frei-
heitin diesem Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein Mensch unge-

hindert durch andere betitigen kann.*?

Wird diese Definition zugrunde gelegt, so leuchtet es ein, warum die Beschaf-
tigung mit dem Begriff der negativen Freiheit von zentraler Bedeutung fiir
ein besseres Verstindnis des Liberalismus ist. Die negative Freiheit ist das
wichtigste Merkmal des modernen Paradigmas der liberalen Traditionslinie
— sie wird vor allem durch diesen Freiheitsbegriff charakterisiert.** Sicher-
lich ist es auch so, dass die negative Freiheit einen wesentlichen Teil dessen
erfasst und ausdriickt, worum es bei der Freiheit geht. Denn dreht man die
Perspektive um, so herrscht dort Unfreiheit, wo Menschen ohne verniinftige
Begriindung daran gehindert werden ein Ziel zu erreichen.** Doch ein we-
senhafter Gehalt der Freiheit wird durch die negative Freiheit noch nicht ar-
tikuliert, denn die blofRe Abwesenheit von Unfreiheit entspricht noch nicht
der Wirklichkeit von Freiheit. So heifdt es eben nicht, dass dort, wo keine
Unfreiheit herrscht, wie von Geisterhand Freiheit herrschen wiirde. Obgleich
gilt: Je groRer der Bereich der Ungestortheit, desto grofer die negative Frei-
heit, gilt nicht gleichermafien: Je grofRer der Bereich der Ungestortheit, des-
to grofer die Freiheit. Zugegeben, es bedarf zunichst auch einer negativen
Freiheit »um jene natiirlichen Fihigkeiten zu entwickeln, die es ihm iber-
haupt erst ermdglichen, die verschiedenen Zwecke, die Menschen fur gut,
richtig oder heilig halten, zu verfolgen oder auch nur zu erkennen,* jedoch
wiirde eine rein negative Freiheit unterbestimmt bleiben. Ein wichtiger As-
pekt der Unterbestimmung ldsst sich anhand folgender Uberlegung fassen:
Wire Freiheit allein das Fehlen jedweder dufleren Einschrinkung, so hitte
sie die Bedeutungslosigkeit fiir das Leben der meisten Menschen zur Folge.

42 Berlin (2006): 201.
43 Wie im Kapitel 1 dargestellt.
44  Vgl. auch Berlin (2006): 202.
45  Berlin (2006): 203.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

21


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Die Mehrheit der Menschen lebt nicht in Situationen, in welchen angemes-
sene Voraussetzungen fiir das Erfahren von Freiheit gegeben wiren. Fiir ein
politisches Ordnungssystem, das sich auf die Freiheit des Einzelnen stiitzt,
ist diese Uberlegung relevant. Im zweiten Kapitel bin ich darauf bereits mit
Verweis auf Rawls eingegangen. Wir erinnern uns daran, dass Rawls selbst
einrdumt, dass es gewichtige sozio6konomische Einfliisse auf die Moglich-
keit der Verwirklichung von Freiheit gibt.*® Fiir Rawls stellt es allerdings kein
Problem dar, weil er sich allein fiir die gerechte Verteilung der negativen Frei-
heit interessiert. Doch ein Liberalismus, der diese strukturellen Faktoren per
se ausklammert, schlief3t Menschen von der Verwirklichungsmoglichkeit ih-
rer Freiheit aus. Um diesen Problemen aus dem Weg zu gehen bedarf es mehr
als lediglich der negativen Bestimmung von Freiheit als Grundlage eines li-
beralen Ordnungssystems. Wenn Freiheit wirklich werden will, so muss sie
positiv werden.

Eine positive Bestimmung von Freiheit wiirde es moglich machen die Ge-
rechtigkeitsfrage mit Bezug auf die Verwirklichung von Freiheit ernster neh-
men und somit ein Ordnungssystem, das sich auf der Freiheit des Einzelnen
griindet, iiberzeugender machen. Schliefflich wiirde iiber eine positive Be-
stimmung der Freiheit die Frage auftauchen, welche Voraussetzungen gege-
ben sein miissen, sodass Freiheit verwirklicht werden kann. Oder mit anderen
Worten: Ein Begriff von positiver Freiheit lenkt den Blick auf die Frage was
Menschen brauchen um frei zu sein.

Doch wie genau konnen wir positive Freiheit bestimmen? Oder was genau
konnen wir darunter verstehen? Es gilt nun genauer zu eruieren, wie wir in
einem ersten Schritt Freiheit besser verstehen kénnen und in einem zweiten
Schritt, welche Konsequenzen wir daraus fiir die Konstitution eines liberalen
politischen Ordnungssystems ableiten. Den zweiten Teil der Frage werde ich
im folgenden Kapitel angehen. An dieser Stelle soll die positive Freiheit unab-
hingig von der Frage nach dem Liberalismus untersucht werden. Bisher habe
ich im Anschluss an Kant schon dafiir argumentiert, dass der Mensch Frei-
heit nur auf der Grundlage von Selbstbestimmung erfahren kann. Eine solche
Freiheit ist positiv, weil wir sie selbst verwirklichen. Im Vorfeld habe ich be-
reits fiir die Wirklichkeit der Freiheit argumentiert: Freiheit wird erfahrbar,
wenn wir iiber Griinde unseres Handelns deliberieren, wenn wir Absichten
fassen und diese in Handlungen umsetzen. Uber den Verweis auf das Han-
deln aus Griinden habe ich die Wirklichkeit der Freiheit plausibilisiert: Die

46  Vgl. Rawls (1979): 233.

- 8M 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Wirklichkeit der Freiheit erklart sich dadurch, dass wir Wesen sind, die im
Allgemeinen aus Griinden handeln und dass wir diese Griinde artikulieren
und als Rechtfertigung fir unser Handeln akzeptieren kénnen. Im Anschluss
an die Plausibilisierung der Wirklichkeit von Freiheit gilt es an dieser Stel-
le nun weiter zu fragen und daran ankniipfend positive Freiheit genauer zu
bestimmen. Wenden wir uns nun abermals Isaiah Berlin, zu, so erfahren wir
von ihm zur positiven Freiheit Folgendes:

Die positive Bestimmung des Wortes »Freiheit« |eitet sich aus dem Wunsch
des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein. Ich will, dass mein Leben und
meine Entscheidungen von mir abhdngen und nicht von irgendwelchen adu-
Reren Michten. Ich will das Werkzeug meiner eigenen, nicht fremder Wil-
lensakte sein. Ich will Subjekt nicht Objekt sein; will von Griinden, von be-
wussten Absichten, sie zu mir geh6ren, bewegt werden, nicht von Ursachen,
die gleichsam von auRen auf mich einwirken. Ich will jemand sein, nicht nie-
mand; ein Handelnder — einer, der Entscheidungen trifft, nicht einer, tber
den entschieden wird, ich will selbstbestimmt sein, nicht Gegenstand des
Wirkens der dufieren Natur oder anderer Menschen, als wére ich ein Ding
oder ein Tier oder ein Sklave, der unfihig ist, die Rolle eines Menschen zu
verwirklichen. All dies meine ich zumindest auch, wenn ich sage, dass ich
vernunftbegabt bin und dass ich mich durch meinen Verstand als menschli-
ches Wesen von der iibrigen Welt unterscheide. Vor allem méchte ich mei-
ner selbst als eines denkenden, wollenden, aktiven Wesens bewusst sein,
mochte verantwortlich fiir meine Entscheidungen sein und die aus meinen

eigenen Ideen und Absichten erkliren kénnen.4”

Was in dieser kurzen Charakterisierung der positiven Freiheit durch Isaiah
Berlin zum Ausdruck kommt, spielt fiir die weitere Bestimmung der positi-
ven Freiheit eine wichtige Rolle. Zudem wird hier ein itberzeugender Grund
gegen eine einseitige Bestimmung der Freiheit als negativ zum Ausdruck ge-
bracht. Dieser leitet sich aus unserem Selbstverstindnis ab: Wenn wir von
positiver Freiheit sprechen, so betrifft das unser eigenes Selbstverstindnis
als freie Menschen in der Welt. Es betrifft das, was bei Christine Korsgaard
schon angeklungen ist: Dass es fiir unser Selbstverstindnis als Handelnde we-
sentlich ist, uns als vereinheitlicht wahrzunehmen, uns so zu verstehen, dass
wir unsere Ziele, Zwecke und Werte selbst besitzen. Auch Berlin argumen-
tiert dhnlich. So stellt er dar, dass wir erst durch die Anbindung an unsere

47  Berlin (2006): 211.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

123


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ziele, Zwecke und Werte zu den Menschen werden, die wir sind. Es sind un-
sere Ziele, Zwecke und Werte, die uns eine spezifische Identitit geben. Erst so
wiirden wir zu den Menschen, die wir sind, sagt Berlin, erst so zu Subjekten,
die sich von anderen Subjekten unterscheiden.

Wenn es diesen starken Zusammenhang zwischen der positiven Freiheit
und der eigenen Selbstkonstitution gibt, so miissen wir auch sagen, dass sich
positive Freiheit nicht nur dariiber erklirt, dass Freiheit verwirklicht wird,
sondern dass wir uns vielmehr erst als Subjekte verwirklichen, wenn wir un-
sere Freiheit ausdriicken. Doch das Argument geht noch tiefer: Es betrifft
nicht nur die Wichtigkeit unserer Ziele, Zwecke und Werte fiir unsere Iden-
titit, sondern es betrifft die Tatsache, dass wir diese auf unser freies und
eigenes Wollen, auf unsere eigenen Griinde, Absichten und Entscheidungen
zuriickfithren miissen, um uns als vereinheitlichtes Subjekt wahrnehmen zu
konnen.

Mit anderen Worten liegt es nahe, die positive Freiheit als ein Konzept
der Selbstverwirklichung zu beschreiben. Ein Konzept, mit dem wir den Ein-
zelnen als Handelnden in seinen Fihigkeiten, Talenten und Grenzen ernst
nehmen und auch das, was der Einzelne tun und sein kann. Charles Taylor
setzt eben an jener Stelle mit der Bestimmung der positiven Freiheit ein und
bietet eine Definition fiir sie als ein Konzept der Verwirklichung.*® Warum
der Aspekt der Verwirklichung in einem positiven Verstindnis von Freiheit
zum Ausdruck kommt, artikuliert Taylor folgendermafien:

Doktrinen positiver Freiheit haben eine Auffassung von Freiheit zum Thema,
die ganz besonders die Ausiibung von Kontrolle iber das eigene Leben be-
trifft. Dieser Auffassung zufolge sind wir nur in dem Maf3e frei, in dem wir
tatsdchlich iber uns selbst und die Form unseres Lebens bestimmen. Der
Freiheitsbegriffist hier ein Verwirklichungsbegriff.4°

In Abgrenzung zur positiven Freiheit als Verwirklichungsbegriff spricht Tay-
lor von der negativen Freiheit als Moglichkeitskonzept: SchlieRlich bestiinde
tir die Theoretiker des negativen Paradigmas Freiheit darin, Hindernisse du-
Rerlich zu beseitigen. Auch Taylor spricht sich in seinen Reflexionen gegen
die Reduktion der Freiheit auf diese negative Vorstellung aus:

48  Taylor (1992): 121.
49  Taylor (1992):121

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Wir kénnen im Rahmen einer Selbstverwirklichungskonzeption nicht sagen,
dass jemand frei ist, wenn er iberhaupt kein Bewusstsein von sich selbst
hat, wenn er sich beispielsweise seines Potentials iiberhaupt nicht bewusst
ist, wenn dessen Erfiillung fiir ihn niemals auch nur als Frage aufgetauchtist
oder wenn er von der Furcht paralysiert wird, eine Norm zu verletzen, die er
internalisiert hat, in der er sich aber nicht authentisch wiedererkennt. Inner-
halb dieses begrifflichen Rahmens ist ein bestimmtes Maf an praktischer
Ubung erforderlich, damit ein Mensch als frei gelten kann. Oder wenn wir
uns die inneren Schranken der Freiheit in Analogie zu den dufieren als Hin-
dernisse vorstellen wollen, dann schlieft das Innehaben einer Position, die
es mir gestattet, meine Freiheit zu praktizieren, das Verfiigen iiber die Gele-
genheit zur Freiheit zugleich die Beseitigung von inneren Barrieren ein, und
diesist nicht méglich, ohne dass ich mich in einem bestimmten Grade selbst
erkenne. Somit setzt die Freiheit der Selbstverwirklichung, die Gelegenheit,
frei zu sein, bereits voraus, dass ich die Freiheit praktiziere. Ein reines Mog-

lichkeitskonzept ist hier ausgeschlossen.>®

Um also von Freiheit im positiven Sinne sprechen zu konnen, ist es erfor-
derlich, dass wir davon ausgehen, dass sich die die Freiheit verwirklichende
Person als vereinheitlicht wahrnimmt und wber ein ausreichendes Maf an
Selbstkenntnis verfiigt. Natiirlich ist damit nicht eine philosophische Selbst-
erkenntnis im Sinne des gnothi seautén gemeint, sondern das sinnvolle Kon-
zept einer vereinheitlichten Identitit.

Von positiver Freiheit sprechen zu kénnen setzt demnach weiterhin vor-
aus, dass ich mir meiner Zwecke, Ziele und Werte bewusst bin und weifs,
dass diese zu mir gehdren und dass einige von ihnen mehr und andere we-
niger wichtig sind. Ich muss also bei meinen Zielen, Zwecken und Werten
auch Abstufungen machen konnen; d.h. muss wissen, dass mir im Konflikt-
fall manche Ziele wichtiger sind als andere. Beispielsweise, dass mir etwa eine
berufliche Moglichkeit weniger wichtig ist als eine Beziehung zu einem fir
mich bedeutsamen Menschen. Vor dem Hintergrund des Wissens um mei-
ne Ziele wiisste ich dann, wie ich zu entscheiden habe: z.B. eine berufliche
Maoglichkeit ausschlagen, um weiterhin in einer erfilllten Partnerschaft leben
zu kénnen. So hitte ich entsprechend meiner inneren Werte und Ziele ko-
hirent gehandelt und frei iiber mein Leben entschieden. Auch Taylor macht

50  Taylor (1992):121f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

125


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 Liberalismus als politisches Ordnungssystem

diese Voraussetzung positiver Freiheit anhand einer dhnlichen Uberlegung

deutlich:

Wir erleben unsere Wiinsche und Ziele als qualitativ verschieden, als hoher
oder niedriger, als edler oder tieferstehend, als integriert oder fragmentiert,
als bedeutsam oder trivial, gut und bose. Dies bedeutet, dass wir manche
unserer Wiinsche und Ziele als innerlich bedeutsamer als andere erleben:
manche voriiberergehende Bequemlichkeit ist weniger bedeutsam als die
Erfilllung einer lebenslangen Berufung, unsere Eigenliebe weniger wichtig
als eine Liebesbeziehung. Andere erleben wir demgegeniiber als schlecht,
nicht nur in einem komparativen, sondern in einem absoluten Sinne: Wir
wollen nicht von Bosheit getrieben sein oder von einem kindischen Bediirf-
nis, Eindruck um jeden Preis zu machen. Und diese Bewertung der Bedeut-
samkeit ist vollig unabhangig von der Starke der jeweiligen Begierden: Das
Verlangen nach Bequemlichkeit mag in diesem Augenblick vorherrschend
sein, wir kénnen von Eigenliebe besessen sein, aber die Beurteilung der Be-
deutsamkeit bleibt bestehen.>'

Der positiven Freiheit geht also die Fahigkeit voraus, das eigene Leben in der

Hand zu haben. Das setzt voraus selbstbestimmt zu sein, unsere Entschei-

dungen auf unser freies Wollen zuriickzufithren und sich als einheitliche Per-

son wahrzunehmen. Positive Freiheit erfordert ein kritisch-reflektiertes Um-

gehen mit eben dieser Fihigkeit; sie erfordert ein klar differenzierendes Un-

terscheiden der Handlungsmotivationen, unserer Wiinsche und Absichten.

Wie Taylor deutlich macht, ist jenes Unterscheiden eine Voraussetzung da-

fiir, Freiheit als ein Verwirklichungskonzept zu verstehen:

Ein Verwirklichungsbegriff der Freiheit macht es [..] dazu erforderlich,
dass wir zwischen Motivationen unterscheiden. Wenn wir in der Ausiibung
bestimmter Fihigkeiten frei sind, dann sind wir unfrei oder weniger frei,
wenn diese Fahigkeiten auf eine bestimmte Weise nicht verwirklicht oder
blockiert sind. Diese Hindernisse jedoch kénnen sowohl interner als auch
externer Natur sein. Und dies muss so sein, denn die fiir die Freiheit rele-
vanten Fahigkeiten schliefen notwendig ein gewisses Selbstbewusstsein,
ein Selbstverstindnis, eine gewisse moralische Urteilsfahigkeit und Selbst-
kontrolle ein, anderenfalls kdnnte ihre Ausiibung nicht gleichbedeutend
mit Freiheit im Sinne von Selbstlenkung sein; und wenn es sich so verhilt,

51

Taylor (1992):130f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

dann kénnen wir die Freiheit verfehlen, weil diese inneren Bedingungen
nicht realisiert sind.>

Es liegt klar zutage, dass positive Freiheit als Verwirklichungskonzept eine
anspruchsvolle Bestimmung von Freiheit ist. Die Frage nach der Freiheit er-
schépft sich nun nicht mehr in der Bestrebung duflere Hindernisse abzubau-
en, sondern zu fragen, was es heif3t frei zu sein. Es bedeutet danach zu fragen,
was es fiir den Einzelnen bedeuten wiirde, seine Freiheit zu verwirklichen.
Ausgehend von der selbstbestimmen Kontrolle itber unser eigenes Leben stellt
ein Konzept der positiven Freiheit den handelnden Menschen in den Mittel-
punkt und fragt danach was dieser einzelne Mensch tun und sein kann. Vor
dem Hintergrund der kritischen Auseinandersetzung mit Berlin und Taylor
erscheint es notwendig positive Freiheit iiber das Vorhandensein und Zusam-
menwirken verschiedener Fihigkeiten zu verstehen. Was damit gemeint ist,
von positiver Freiheit als tiber das Vorhandensein und das Zusammenwirken
von verschiedenen Fihigkeiten zu verstehen, kann folgendermafien ausbuch-
stabiert werden: Wenn wir von Freiheit im positiven Sinne als einer Fahigkeit
sprechen, so meinen wir dies: Ich bin nur dann frei, wenn ich nicht nur weif,
wer ich bin und sein méchte, sondern wenn ich auch entsprechend meiner
Ziele, Zwecke und Werte eine Abstufung der Bedeutsambkeit fiir mein Leben
und meine Identitit machen und meine Wiinsche daran messen und meine
Handlungen danach ausrichten kann.

Diese Uberlegungen zur positiven Freiheit in Rechnung gestellt scheint es
abwegig, Freiheit als rein negatives Konzept zu verteidigen, denn wie Taylor
sagt, witrde dies nicht nur zur »Preisgabe eines der hervorragendsten Ter-
rains des Liberalismus, des Bereichs der individuellen Selbstverwirklichung
fithren«>3, sondern wir konnten nicht erkliren, dass ein Mensch, der dufer-
lich frei scheint, in konkreter Unfreiheit gefangen sein kann: Weil er vielleicht
nicht gelernt hat, frei zu sein, weil er sich in einer Situation der Fremdbestim-
mung wiederfindet, oder weil er von inneren Hemmnissen festgehalten wird,
die es ihm verunmaéglichen seine Ziele, Zwecke und Werte in dieser Welt frei
zu verwirklichen.

Im Anschluss an die Darlegungen von Berlin und Taylor kénnen wir damit
einen Bogen spannen und mit Bezug auf die getanen Uberlegungen in den

52 Taylor (1992):124.
53 Taylor (1992): 144.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

127


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

vorausgehenden Kapiteln sagen, dass die Vorstellung, dass sich Freiheit in
negativer Freiheit erschopfen wiirde in vielerlei Hinsicht fehlgeht.

Wiirde Freiheit alleine negativ bestimmt, so fehlte demnach nicht nur die
Linienfithrung der Freiheit. Entsprechend der ausgefiithrten Gedanken ergibt
sich zum einen ein strukturelles Problem, denn im negativen Paradigma der
Freiheit bleiben sozio8konomische Unterschiede unberiicksichtigt. Zum an-
deren ergibt sich ein Problem mit Bezug auf unser eigenes Selbstverstindnis,
denn ein rein negatives Paradigma lisst die Einsicht in den notwendigen Zu-
sammenhang zwischen der Verwirklichung von Freiheit und der Konstitution
unserer eigenen Identitit auler Acht. Vor diesem Hintergrund kann ein Pa-
radigma der positiven Freiheit folgendermafien weiterbestimmt werden:

Das Konzept der positiven Freiheit geht von dem Menschen als einem
handelnden Wesen aus. Ein positives Paradigma der Freiheit beruht auf
der Grundlage der Selbstbestimmung des Individuums und nimmt den
einzelnen Menschen, seine individuellen Fihigkeiten, Moglichkeiten und
Crenzen ernst. Als ein handelndes Wesen wird der Mensch vereinheitlicht
wahrgenommen, das heifdt, dass positive Freiheit mit Bezug auf die eigenen
Ziele, Zwecke und Werte gedacht wird und letztere mit unseren Griinden,
Absichten und Entscheidungen in Beziehung setzt.

3.2.2 Selbstbestimmung als Voraussetzung positiver Freiheit

Nachdem nun das positive Paradigma der Freiheit iiber die Selbstbestim-
mung des Individuums erklirt wurde, gilt es diese niher zu betrachten. Ich
habe bereits erwihnt, dass eine solche Perspektive vom strengen Begriff der
Autonomie (im Kontext der Bestimmung durch Kant) abriickt. Es scheint of-
fensichtlich, dass wir, wenn wir den Menschen als ein handelndes Wesen
ernst nehmen, von der rein noumenalen Perspektive Kants in den Kontext
des Lebensvollzugs des Einzelnen treten miissen. Damit bleibt eine gewis-
se Nihe zur strengen Autonomiekonzeption Kants bestehen, aber der Fokus
verschiebt sich hin zur Selbstbestimmung und der Frage, wie diese verstan-
den werden kann. Im Anschluss an Berlin und Taylor geht es darum zu be-
stimmen was es heift, ein Subjekt zu sein, dass von Griinden und bewussten
Absichten gelenkt wird. Ein handelndes Wesen trifft Entscheidungen und ori-
entiert sich in dieser Welt; ein handelndes Wesen mochte Mensch sein und
seine Vernunftbegabung leben, schlieflich wollen wir ein denkendes, akti-
ves Wesen sein, das sich der eigenen Entscheidungen bewusst ist und fiir

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

seine Entscheidungen selbst verantwortlich sein will.>* Ein Konzept der po-
sitiven Freiheit setzt demnach voraus, dass wir nur in dem Mafe frei sind,
in dem wir iiber uns selbst und die Form unseres Lebens selbst bestimmen.
Vor diesem Hintergrund ist es einleuchtend, dass ein positiver Freiheitsbe-
grift ein Weiterdenken erfordert. Anders gesagt, muss der Begrift aus der
rein moralphilosophischen Betrachtung zu einer sozialphilosophischen bzw.
politischen Konzeption erweitert werden; schlieRlich impliziert ein Konzept
positiver Freiheit ein sich orientieren in der Welt und erschépft sich nicht in
einem Sichselbstgesetzgeben in einem noumenalen Raum.

Eine solche Erweiterung des Begriffs, wie Meyer Drawe schreibt, heif3t
dass der starke Begriff der Autonomie von Kant zuriickbleiben muss, inso-
fern er auf die Wirklichkeit angewendet wird.>> Wenn wir aber etwas dar-
iiber aussagen wollen, wie Selbstbestimmung mit der positiven Erfahrbarkeit
von Freiheit im Lebensvollzug des Einzelnen zusammengedacht werden soll,
so miissen wir Selbstbestimmung weiter aufbrechen. Bisher wurde Selbst-
bestimmung als Wollen definiert, das als verniinftig Eingesehene zu wollen,
doch vor dem Hintergrund des Gesagten erscheint diese Definition unzurei-
chend, schliefilich impliziert ein Verstehen der positiven Freiheit die Perspek-
tive eines handelnden Wesens in der Welt.

Es gilt vielmehr eine weitergefasste, d.i. eine offenere Definition der
Selbstbestimmung®® zu wihlen. Hierbei schliefe ich mich Herlinde Pauer-
Studer an, die argumentiert, dass Selbstbestimmung in der politischen
Philosophie bedeutet eine »reflexiv-kritische Haltung zu unseren spontanen
individuellen Wiinschen und Begehren einzunehmen.« Pauer-Studer zufolge
entspricht der Selbstbestimmung somit einer »priifenden Einstellung zu
uns selbst und unserem unmittelbaren Wollen, wenn wir nach Griinden
und Rechtfertigungen fiir unsere Entscheidungen, dies oder jenes zu tun,
suchen«.”’

54 Vgl Berlin (2006): 211.

55  Vgl. Mayer-Drawe (1990): 155.

56  Pauer-Studer wihlt hier den Begriff der Autonomie, aber da ich in dieser Studie mei-
ne Uberlegungen auf die Idee der Selbstbestimmung aufgebaut habe, spreche ich
an dieser Stelle von Selbstbestimmung, schliefRlich moéchte ich tiber das eng-gefasste
Konzept der Autonomie im Anschluss an Kant hinausgehen. Damit verweise ich dar-
auf, dass Autonomie und Selbstbestimmung synonym verwendet werden. Vgl. Pauer-
Studer (2000): 15.

57  Pauer-Studer (2000): 15.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

129


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Was Pauer-Studer damit zum Ausdruck bringt ist jene Evaluationsfihig-
keit mit Bezug auf den eigenen Lebensvollzug, die bereits im ersten Teil des
dritten Kapitels zur Sprache gekommen ist: Selbstbestimmung bedeutet tiber
Griinde deliberieren zu konnen und die eigenen Handlungen anhand dieser
ausrichten zu kénnen. Dabei steht eben nicht nur im Mittelpunkt, dass die
Person Abstand zu ihren Griinden nehmen und somit in eine kritische Re-
flexion mit sich selbst treten kann, sondern dass sich eine Person auch selbst
gehoren muss. Selbstbestimmung und die Wahrnehmung der Person als Ein-
heit spielen daher auf das Engste zusammen. Wiirde sich eine Person nur
nach den Ideen, Meinungen und Lebensentwiirfen anderer Menschen orien-
tieren, so konnten wir sie weder als selbstbestimmt noch als vereinheitlicht
bezeichnen: eine solche Person wiirde sich schlicht nicht selbst gehéren. Wie
wir uns diese Evaluationsfihigkeit nun mit Bezug auf unsere Handlungsaus-
richtung und den eigenen Lebensvollzug vorstellen kénnen, kann anhand von
folgenden Fragen ausgedriickt werden:

Wer mochte ich sein?
Wie will ich leben?
Was heifst fir mich ein gutes Leben und wie gedenke ich dieses anzustreben?

Diese Fragen sind Ausdruck unserer Selbstbestimmung. Und dieser geht,
wie bereits angeklungen ist, eine kritische Haltung zu uns selbst voraus. Mit
anderen Worten griindet die Moglichkeit der Selbstbestimmung, wie Beate
Rossler klarstellt, auf der Moglichkeit des Sich-zu-sich-Verhaltens iiberhaupt:
Hitten wir nicht die Méglichkeit, Stellung zu nehmen zu unseren Wiinschen,
Meinungen und Handlungen, dann kénnten wir nicht fragen, wie wir selbst-
bestimmt ein fiir uns gelungenes Leben fithren wollen.>Wenn wir unser Le-
ben selbstbestimmt entwerfen und ausrichten, so haben wir Griinde dafiir,
die wir auch artikulieren kénnen. Wenn mich also jemand fragt, warum ich
mein Leben so oder so lebe, so kann ich eine begriindete Antwort geben. Ich
kann in meiner Antwort auf meinem Leben unterliegende Werte, oder Ziele
rekurrieren und ich kann dieses an mein eigenes Wollen riickbinden.

Eine Person konnte beispielsweise danach gefragt werden, warum sie sich
fur soziale Gerechtigkeit einsetzt und darauf antworten, dass ihr der Wert
der ideellen Gleichheit der Menschen am Herzen liegt. Das Handeln und die
Lebensausrichtung dieser Person wiren wertrational begriindet. Eine andere

58  Vgl. Rossler (2000). 330 (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Person konnte gefragt werden, warum sie in einen bestimmten Lobbyverband
eingetreten ist und konnte darauf die Antwort geben, dass dieser Verband
wichtig ist, um die eigenen unternehmerischen Interessen durchzusetzen.
Ein solches Handeln wire instrumentell rational begriindet. Doch in beiden
Fillen wird das Handeln iiber die eigenen Werte bzw. Absichten und Ziele
begriindet. Die Handelnden haben jeweils »gute« Griinde fiir ihr Handeln.
Die Vorstellung des Guten der ersten Person ist dadurch gekennzeichnet,
dass sie ein Leben lebt, in dem sie sich fiir die Beférderung der sozialen Ge-
rechtigkeit bemiiht. Die Vorstellung des Guten der anderen Person wiirde da-
durch definiert, dass sie unternehmerischen Erfolgt hat. Es geht dabei nicht
in erster Linie um die Vorstellungen des Guten, sondern darum, dass diese
Vorstellungen der jeweiligen Person gehoren — grundlegend ist die Tatsache,
dass die Vorstellungen des Guten auf der Selbstbestimmung der Individuen
fuflen. Der jeweils Einzelne ist darin frei, sein Leben im Sinne der eigenen
Vorstellung des Guten zu vollziehen (vorausgesetzt die jeweilige Vorstellung
des Guten bewegt sich im Bereich des Legalen). Diese Tatsache ist eine zen-
trale Siule der Freiheit in liberalen Gesellschaften: die Ausrichtung des eige-
nen Lebens erfolgt selbstbestimmt und dadurch frei von dufleren Zwingen,
sei es durch den Staat oder durch einen Nichsten. Damit muss die Idee der
Selbstbestimmung auch zu einem wichtigen liberalen Wert werden, schlieRR-
lich driicke sich in ihm die Fihigkeit des Einzelnen aus, »ihren Weg zum Gliick
selbst zu entwerfen und zu beschreiten«.>® Das Gliick wire demnach der eige-
nen Vorstellung des Guten nachgehen und diese selbstbestimmt verfolgen zu
konnen. Dies ist nicht nur mit Bezug auf eines der wichtigsten Griitndungs-
dokumente des Liberalismus, namentlich die Amerikanische Verfassung, von
grofder Bedeutung fiir den Liberalismus, sondern zuvorderst, weil in ihm ein
zentrales Selbstverstindnis des Liberalismus zum Ausdruck kommt: Selbst-
bestimmunyg ist ein zentraler Grundstein fiir geltende liberale Normen:

Demnach gehtes [..] um das Recht der Einzelnen auf grofitmaogliche Selbst-
standigkeitin ihren Entscheidungen. Im Sinne der liberalistischen Denktra-
dition betrifft dieser Rechtsanspruch nicht nur die jeweils biographisch re-
levanten Entscheidungen, wie die Wahl des Berufs, der Religionszugehorig-
keit oder der Lebensform, sondern auch die Entscheidungen des homo oeco-
nomicus. Als Konsequenz leitet sich aus diesem Anspruch in jedem Fall die

59  Nagl-Docekal (2003): 297. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000))

- am 14.02.2026, 07:54:56.

131


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Forderung des Schutzes vor Ubergriffen — sowohl seitens anderer Personen
als auch seitens des Staates — ab.5°

Ausgehend von diesen Uberlegungen kénnen wir nicht nur die Selbstbestim-
mung als Grundlage fir positive Freiheit begriinden, sondern auch konklu-
dieren, dass die Selbstbestimmung fiir einen Liberalismus, der freiheitsfunk-
tional gedacht wird - also die Freiheit als den hdchsten Stellenwert betrach-
tet — als Ausgangspunkt fir die Bestimmung der Freiheit anerkannt werden
muss.

Wenn Selbstbestimmung fir das Verstindnis einer positiven Freiheit
zentral ist, so miissen zudem andere Aspekte des realen Lebensvollzugs
der Einzelnen in den Blick genommen werden. Neben der Fihigkeit des
Sich-zu-sich-Verhaltens und der Evaluationsfihigkeit mit Bezug auf den
eigenen Lebensvollzug spielt aber noch ein anderer Aspekt einer auf die
Wirklichkeit angewendeten Vorstellung von Selbstbestimmung eine Rolle:
die Intersubjektivitit. Warum die Intersubjektivitit angesprochen werden
muss, erklirt sich vor dem Hintergrund der Bestimmung der Autonomie
durch Kant. Wenn wir von der starken Kantischen Begrifflichkeit von Au-
tonomie ausgehen, so steht insbesondere die Unabhingigkeit der reinen
praktischen Vernunft von dufleren Einfliissen im Zentrum der Uberlegung.
Da es Kant um die Begriindung von Moralitit geht, ist dies auch einsichtig.
Doch fir die Erklirung von Selbstbestimmung als Ausgangspunkt fiir ein
Verstindnis positiver Freiheit ist dies wenig plausibel. Fiir Nagl-Docekal
tritt in der strengen Begrifflichkeit der Autonomie ein theoretisches Defizit
zutage, welches die Angewiesenheit des Menschen auf Zuwendung und
Hilfe nicht beriicksichtigt.®! »Personen sind angewiesen auf Formen von
intersubjektiver Kommunikation, die ihnen Selbstachtung, Selbstwertgefiihl,
und das Ernstnehmen der eigenen Person und Bediirfnisse vermitteln.«®
Es ist Teil unserer Erfahrung als Mensch: soziale Beziehungen sind fur die
Selbstbestimmung konstitutiv. Daher miissen wir die Selbstbestimmung des
Einzelnen auch immer schon in Beziehung zu anderen Menschen betrachten.
Selbst wenn der Einzelne soziale Bindungen abbricht, so sind diese im Min-
desten ex negativo fiir sein eigenes Selbstbestimmt-Sein konstitutiv. Beate
Rossler weist darauthin, dass die Selbstbestimmung immer auch in einem

60 Nagl-Docekal (2000): 298. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000))
61 Vgl. Nagl-Docekal (2000): 301. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).
62  Rossler (2000): 347. (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

sozialen Gefiige gewonnen wird. Schliefilich wiirden die meisten von uns in
Beziehungen mit Freunden, Freundinnen, Familien leben. Selbstbestimmung
hiefie dabei nicht nur allein, sondern auch in Verbindung mit anderen zu
entscheiden, wie die jeweilige Person leben und wie sie sich selbst verstehen
mochte. Fiir Rossler hiefde dies dann auch, dass die Person »kompetent iiber
den relationalen Kontext ihrer Handlungen und Reflexionsprozesse selbst
entscheiden kann, mit wem sie in welchen Beziehungen leben will, welche
Projekte sie verfolgen will. Denn gerade die eigenstindige, reiche Reflexion
auf die eigene Situation, die Suche nach authentischen Bediirfnissen, Wiin-
schen und Uberzeugungen und Zielen kénnen gegebenenfalls zur Befreiung
aus manipulativen Beziehungen fithren. Projekte kénnen scheitern, Bezie-
hungen misslingen: und autonom ist eine Person sicherlich dann, wenn sie
sich von solchen Projekten lossagen und aus Beziehungen I6sen kann.«®?
In Anbetracht dieser Uberlegungen plidiert Réssler auch fiir einen nicht-
relationalen Begriff der Selbstbestimmung. Dieser sei nicht nur begrifflich
konsistent, sondern auch normativ angemessen. Und Sie hat Recht, Selbstbe-
stimmung nicht-relational zu denken und als zentralen Wert einzufordern,
heifit allen Menschen ihre eigene Wiirde und Unabhingigkeit zuzusprechen
— ein Zuspruch mit dem das Recht einhergeht sich die selbst die Frage nach
dem eigenen Leben stellen zu diirfen und von keiner staatlichen Instanz und
von keinem Nichsten fremdbestimmen zu lassen oder gar ausgeliefert zu
sein.%*

Selbstbestimmung nicht-relational zu denken heif3t also, davon auszuge-
hen, dass Menschen zwar auf soziale Beziehungen angewiesen sind, um sich
selbst zu bestimmen, dass sich Menschen aber immer auch aus diesen Be-
ziehungen losen konnen. Begreift sich eine Person als selbstbestimmt, »dann
wird sie auch fihig sein, auf ihre Situierung in kulturellen, sozialen und in-
timen Kontexten so zu reflektieren, dass sie sehen kann, in welcher Weise
Wertvorstellungen, Verpflichtungen und Abhingigkeiten ihre Identitit mit-
bestimmen, ihr Leben wertvoll machen und inwieweit sie (immer schon) Teil
ihrer Ziele und Projekte sind. Das bedeutet gerade nicht, dass solche Abhin-
gigkeiten vor der Autonomie stehen: es bedeutet allerdings, dass solcherlei
Bindungen immer schon auch in die Reflexion der autonomen Person ein-
gehen werden, gerade weil sie als wertvoll ebenso wie als repressiv erfahren

63  Vgl. Rossler (2000): 351.
64 Vgl Rossler (2000): 351.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

werden kénnen.«®® Selbstbestimmung auf den Anderen hin und dabei nicht-
relational zu denken heift demnach zu inkludieren, dass Selbstbestimmung
nicht statisch ist, sondern als eine immerwihrende Aufgabe des Einzelnen be-
griffen werden muss. Selbstbestimmung zu erringen findet in einer Interakti-
on mit der Welt statt und bezieht damit die soziale und politische Wirklichkeit
mit ein. Wenn positive Freiheit also auf die Notwendigkeit nach individueller
Selbstbestimmung verweist, so wird dabei nicht nur auf eine verbindliche,
vereinheitlicht gedachte Subjektivitit verwiesen die diese Selbstbestimmung
tiber eine kritische Haltung zu sich selbst ausiibt und dabei immer auch kri-

6

tisch evaluiert®, sondern auch auf eine permanente Aushandlung mit der

sozialen und politischen Realitit in der sich die Person befindet.
3.2.3 Selbstbestimmung als komplexe Fahigkeit

Im Anschluss an die Uberlegungen zur positiven Freiheit als Verwirklichungs-
konzept habe ich dafiir argumentieret, dass positive Freiheit iiber die Selbst-
bestimmung eines handelnden Menschen verstanden werden kann. Wir ha-
ben gesehen, dass Selbstbestimmung als eine voraussetzungsvolle Fihigkeit
zu begreifen ist, die nicht nur eine vereinheitlichte Identitit, sondern zudem
eine kritische Distanz zu sich erfordert und nicht-relational gedacht wird. Es
liegt daher nahe, Selbstbestimmung als eine komplexe Fahigkeit zu verstehen,
tiber die die positive Freiheit erlebt werden kann. Selbstbestimmung ist der
Ausgangspunkt eines positiven Verstindnisses von Freiheit, da iiber sie die
Fihigkeit sein Leben zu gestalten und zu handeln in den Mittelpunkt geriickt
wird. Selbstbestimmung verlangt vom Einzelnen eine kritische Haltung sich
selbst gegeniiber und eine Bestimmung des eigenen Lebens in positiver Bezo-
genheit und/oder negativer Abgrenzung auf den Anderen hin. Insoweit also
Freiheit positiv gedacht wird, wird die Frage, was der Einzelne tun und sein
kann immer schon sozial und politisch gedacht; schliefilich sind Menschen
in einem hohen Grade voneinander abhingig und niemandes Handeln ist so
privat, dass es sich auf das Leben der anderen in keiner Weise auswirken wiir-
de. Selbstbestimmung als eine komplexe Fihigkeit zu bezeichnen beinhal-
tet wichtige Vorbedingungen. Damit sage ich weiter, dass die Verwirklichung
von Freiheit an Fihigkeiten gekniipft ist, die als Voraussetzungen verstanden
werden konnen. Selbstbestimmung erhilt damit eine genauere Bestimmung

65  Rossler (2000): 354.
66  Vgl. Sichler (2005): 112.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

ihrer Verwirklichungsbedingungen. Somit ist Selbstbestimmung charakteri-
siert, als dass sie drei zentrale menschliche Fihigkeiten zur Voraussetzung
hat (Selbstdistanz, Sozialitit, Wissen). Die zentralen menschlichen Fihigkei-
ten nenne ich deshalb, weil sie fiir die Verwirklichung von Selbstbestimmung
im Zusammenleben mit Anderen und fiir ein gutes Leben unabdingbar sind.
Ich gehe hierbei den Weg iiber die Darlegung dreier zentraler menschlicher
Fahigkeiten:

1) Die Fihigkeit zur Selbstdistanzierung.

2) Die Fihigkeit soziale Bindungen herzustellen, zu erhalten und zu gestal-
ten.

3) Die Fahigkeit sich Wissen iiber die Welt und sein eigenes Leben anzueig-
nen.

Ich postuliere nun, dass diese drei zentralen Fihigkeiten, (1) die Fihigkeit
zur Selbstdistanz, (2) die Fihigkeit soziale Bindungen herzustellen, zu erhal-
ten und zu gestalten und (3) die Fahigkeit sich Wissen iiber die Welt und sein
eigenes Leben anzueignen, positive Substanz und Verwirklichungsbedingun-
gen von Selbstbestimmung darstellen. Mit der Fihigkeit (1) zur Selbstdistanz
meine ich die Fahigkeit eine kritische Haltung sich selbst gegeniiber einzu-
nehmen und die eigenen Ziele, Zwecke und Werte mit Hinblick auf deren
Zentralitit fiir unser Leben zu evaluieren. Selbstdistanz ist Bedingung der
Moglichkeit sich als ein vereinheitlichtes Subjekt wahrzunehmen. Die Fihig-
keit (2) soziale Bindungen herzustellen, zu erhalten und zu gestalten ist als
Verwirklichungsbedingung von Selbstbestimmung insoweit relevant, als dass
sich Menschen immer schon in positiver Bezogenheit auf, oder in negativer
Abgrenzung zu Andern, selbstbestimmen. Selbstbestimmung ist damit im-
mer auch in ein soziales Gefiige eingebettet.

Da sich die Wirklichkeit der Freiheit dariiber erklirt, dass wir Wesen sind,
die im Allgemeinen aus Griinden handeln, spielt die Fihigkeit (3), sich Wissen
tiber die Welt und sein eigenes Leben anzueignen, als Verwirklichungsbedin-
gung fir Selbstbestimmung eine entscheidende Rolle. Je mehr Wissen wir
uns itber uns als Person angeeignet haben, d.h. je besser wir unsere Fihigkei-
ten, Talente, Charaktereigenschaften kennen und je mehr wir iiber die Welt,
in der wir leben wissen, desto weiser kdnnen wir uns nicht nur Zwecke fiir
unser Handeln setzen und somit Handlungsgriinde genauer evaluieren und
Handlungsabsichten fassen sondern desto besser konnen wir auch entspre-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

chend unserer Ziele, Zwecke und Werte eine Abstufung der Bedeutsamkeit
fir unser Leben und unsere Identitit machen.

3.2.4  \Verteidigung positiver Freiheit

Eine positive Freiheit hat in der liberalen Tradition einen schweren Stand.
Auch Isaiah Berlin gehort zu den traditionellen Vertretern der negativen Frei-
heit; sein Interesse an der positiven Freiheit scheint sich in einer analytisch-
begrifflichen Dimension zu erschopfen. So ist es auch zu erkliren, dass Ber-
lin, kurz nachdem er die positive Freiheit konzeptuell einfiihrt, alsbald gegen
die Idee polemisiert und diese mit einer Theorie eines zweigeteilten Selbst
assoziiert. Positive Freiheit wiirde auf der Vorstellung beruhen, dass es ein
wahreres Selbst gibe, das dem falschen Selbst den richtigen Weg der Selbst-
verwirklichung aufzeigt:

Bald scheint es, als seien die beiden Selbst durch eine noch viel tiefere Kluft
getrennt: Das wirkliche Selbst wird nun als etwas begriffen, das grofieristals
dasIndividuum [..] als ein gesellschaftliches Ganzes, an dem das Individuum
nur teilhat: Stamm, Rasse, Kirche, Staat, die grofe Gemeinschaft der Leben-
den, der Toten und der Ungeborenen. Diese Entitdt wird nun zum wahren
Selbst erhoben, das seinen widerspenstigen Gliedern den eigenen kollekti-
ven oder organischen einzigartigen Willen aufzwingt und auf diese Weise
seine eigene —und daher auch ihre — héhere Freiheit erlangt.%”

Doch die Notwendigkeit der Tatsache, dass positive Freiheit eine Einsicht in
die Bedingtheit der Freiheit voraussetzt und damit die Selbstbestimmung als
fundamentale Voraussetzung erachtet, ist nicht mit dem Postulat einer Lehre
eines zweigeteilten Selbst gleichzusetzen. Durch eine solche Simplifizierung
wird man der Idee der positiven Freiheit nicht gerecht — vielmehr schiitte-
te man auf diese Weise das Kind mit dem Bade aus.®® Zunichst ist es eine
Tatsache, dass Freiheit voraussetzungsvoll ist; denn indem aufgezeigt wurde,
dass eine rein negative Freiheit in ihr Gegenteil kippen kann, muss Freiheit

67 Berlin (2006): 212.

68  Wie Hannah Arendtin ihrem Essay »Die Freiheit frei zu sein«schreibt, geht der Freiheit
nunmal eine »Befreiung« voraus. Arendt (2018): 16. Eine interessante Lektlre im Kon-
text des Sprechens tiber die Notwendigkeit einer Befreiung ist Paulo Freires Pedagogia
do Oprimido, oder in der deutschen Ubersetzung Die Pidagogik der Unterdriickten.

Vgl. Freire, Paulo (1975): Pedagogia do Oprimido. Afrontamento: Porto.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

iiber Selbstbestimmung gedacht werden und das heifdt auch, dass es einer
kritischen Haltung gegeniiber sich selbst, bzw. einer Moglichkeit des Sich-
zu-sich-Verhaltens bedarf. Es ist natiirlich, dass sich aus dieser kritischen
Haltung eine Evaluationsfihigkeit mit Bezug auf die eigene Lebensfithrung
ergibt. Der Mensch lernt sich selbst zu bestimmen und itber Griinde fir be-
stimmte Handlungen zu deliberieren. Dabei ist es evident, dass jene Griinde,
die mit den Zielen, Zwecken und Werten des Einzelnen am meisten iiberein-
stimmen andere Griinde, die dies weniger tun, ausstechen. Doch diese Vor-
stellung fithrt nicht zu einem zweigeteilten Selbst, sondern setzt vielmehr
eine vereinheitlichte Vorstellung des Subjekts voraus.

Doch obgleich streitbar, so ist Berlins Kritik auch eine Einladung zu einem
gesunden Skeptizismus; denn natiirlich geht eine positive Bestimmung der
Freiheit mit moglichen Problemen einher. Genau betrachtet gibt es zwei Pro-
bleme, die ich in der Folge kurz ansprechen mochte. (1) Das Paternalismus-
Problem und (2) das Ataraxie-Problem.

Das Paternalismus-Problem (1) kann wie folgt dargelegt werden: Wenn
von Voraussetzungen fiir die Erfahrbarkeit von Freiheit die Rede ist und wenn
zudem noch die Idee des guten Lebens in diesen Zusammenhang gestellt
wird, so geht damit immer die Vorstellung eines privilegierten Wissens ein-
her - so, als wiirde die Theorie betreibende Person sich ein epistemisches
Privileg zuschreiben und behaupten, dass sie, aufgrund einer theoretischen
Einsicht, anderen Menschen Vorschriften mache, wie sie zu leben haben. Si-
cher scheint dieser Einwand zunichst einmal plausibel und wichtig zu sein.
Eine Warnung vor intellektualistischem Hochmut ist es allemal.

Doch bei all dem Zugestindnis — was ist, wenn es gute Griinde fiir ein Ver-
stindnis einer positiven Freiheit gibt? Ist eine philosophische Argumentation
nicht auch dazu da, Griinde fiir eine bestimmte Auffassung von Freiheit vor-
zulegen? Wenn ich mich fiir einen positiven Begriff der Freiheit ausspreche,
so tue ich es deshalb, weil ich denke, dass es richtig ist, Freiheit so zu verste-
hen. Mit einem Plidoyer fiir die positive Freiheit geht demnach auch einher
darauf hinzuweisen, dass Freiheit allein auf der Grundlage von Selbstbestim-
mung sinnvoll gedacht werden kann und dass positive Freiheit an bestimmte
Fihigkeiten gekniipft ist. Damit wird keine Ideologie, sondern eine spezifi-
sche Auffassung des Liberalismus nahegelegt.

Sicher, wenn eine politische Ideologie oder eine philosophische Wahrheit
iiber die Menschen gestellt werden wiirde, die deren Selbstbestimmung nicht
respektieren, so wire dies in der Tat sehr zweifelhaft. Denn wenn nicht die
Selbstbestimmung des Einzelnen im Mittelpunkt steht, so wird der Einzelne

- am 14.02.2026, 07:54:56.

137


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

zum Mittel eines héheren Zweckes, zum Mittel ein Programm durchzusetzen.
Auch dies mahnt Isaiah Berlin an:

Sobald ich mir diese Ansicht zu eigen gemacht habe, bin ich in der Lage, die
tatsachlichen Wiinsche von Menschen oder Gesellschaften im Namen und
zum Wobhle ihres wirklichen Selbst zu drangsalieren, zu unterdriicken, zu
foltern—all dies in dem sicheren Wissen, dass das wahre Ziel des Menschen
(ob Gliick, Pflichterfiillung, Weisheit, eine gerechte Gesellschaft, Selbster-
fullung) identisch mitseiner Freiheit sein muss—der freien Wahl seineswah-
ren, wenn auch oft verschiitteten und sprachlosen Selbst.®%

Doch ein Liberalismus, der einen positiven Freiheitsbegriff ins Zentrum
stellt, mochte dem Menschen nicht das Ziel seiner Freiheit vorgeben, son-
dern tber das Ziel der Selbstbestimmung sicherstellen, dass der Mensch
iiberhaupt selbstbestimmt leben kann. Ein Liberalismus, der Selbstbestim-
mung als Grundlage eines guten Lebens erachtet, lisst den Einzelnen iiber
seine Konzeption des guten Lebens selbst entscheiden.

Neben dem genannten Paternalismus-Problem (1), gibt es noch ein zwei-
tes Problem, welches sich aus einer Konzeption positiver Freiheit ergibt. Jenes
nenne ich das Ataraxie-Problem (2). Dieses Problem kann anhand einer ein-
fachen Uberlegung dargelegt werden, die mit folgender Vorstellung beginnt:
Wire ich nicht am freiesten, wenn ich gar nichts mehr will, wenn ich ge-
wissermafien die Freiheit so verwirkliche, dass ich meine Wiinsche so ziigle,
dass sie zum Stillstand kommen? Wenn ich nichts mehr wiinsche, so kann
ich auch keine Unfreiheit mehr erleben. Ein Nicht-mehr-Wiinschen wiirde
sogleich zur Freiheit erklirt werden. Diese Idee kann gefihrlich sein - inso-
fern Freiheit damit erkauft wird, das Wiinschen zum Erléschen zu bringen.
Die Gefahr wurzelt in der Behandlung des Wiinschens als Problem. Es ist
aber kein Problem, sondern ein menschliches Vermégen: Ein Ausdruck der
Vorstellungskraft, der Kreativitit und des Lebenshungers.

Wenn mein Wiinschen erloschen ist, so mag mein Geist von jeglicher Vo-
latilitit gereinigt sein und dies mag auch eine hohe und achtbare spirituelle
Leistung sein. Dies ist nicht abzustreiten. Die Aussage, dass Freiheit erst auf
der Grundlage von Selbstbestimmung sinnvoll gedacht werden kann, muss
aber natiirlich nicht als ein mystisches Extrem verstanden werden; denn was
damit lediglich angesprochen wird, ist die Notwendigkeit der Riickbindung

69  Berlin (2006): 213.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

von Freiheit an die Vorstellung des Einzelnen als ein tiber Griinde deliberie-
rendes und handelndes Wesen.

Ein Mensch, der selbstbestimmt lebt, kann bessere Entscheidungen mit
Bezug auf seinen Lebensvollzug treffen und daher auch ein besseres Leben
fithren. Folglich darf positive Freiheit auch nicht mit einem Riickzuyg in die
eigene Zitadelle in Verbindung gebracht werden, so wie Berlin dies bildhaft
ausdriickt.”® Dieser Riickzug in die eigene Zitadelle entspricht nicht dem,
was positive Freiheit ausmacht. Ein positiver Freiheitsbegrift ist nicht mit
einem mystischen Konzept gleichzusetzen, ohne damit zu leugnen, dass auch
ein solches Ideal zur Komplexitit eines starken Freiheitsbegriffes gehort.”” Es
istjedoch wichtig darauf zu verweisen, dass der Riickzug in die Zitadelle keine
notwendige Folge eines positiven Freiheitsbegriffes ist. Die Bestimmung der
Freiheit als positiv sollte vielmehr als eine befihigende Freiheit verstanden
werden — eine Befihigung Freiheit auf der Grundlage der Selbstbestimmung
zu verwirklichen. Und auch wenn Berlin einer positiv bestimmten Freiheit
gegeniiber kritisch ist, erkennt er doch an, dass diese auch Bestandteil der
liberalen Tradition ist.”* Somit ist es auch falsch, Berlin eine pauschale Kritik
an der positiven Freiheit zu unterstellen. Er ist lediglich kritisch mit Bezug auf
die Moglichkeit, dass ein Konzept positiver Freiheit »autoritiren Tendenzen
Vorschub leistet«, so wie Pauer-Studer dies formuliert:

Berlins Kritik geht zweifellos dahin, dass eine positive Freiheitskonzeption
autoritdren Tendenzen Vorschub leistet. Denn mit der Vorstellung des zwei-
geteilten Subjekts ist nach Berlin auch die Idee verkniipft, dass sich das In-
dividuum tber seine Ziele und Zwecke tduschen kann — nicht immer haben
die Ziele eines Individuums Wert, nicht immer stellen sie ein Gut dar. Wird
aber dieses Auseinanderfallen von »unmittelbaren« Wiinschen und »eigent-
lichen« Wiinschen (jenen, die man nach kritischer Uberpriifung bejahens-

70  Vgl. Berlin (2006): 216. Vgl. auch seine Illustration der inneren Zitadelle: »Darin be-
steht die traditionelle Selbstbefreiung der Asketen und Quietisten, der Stoiker und
Buddhisten, von Menschen unterschiedlichen Glaubens oder auch Unglaubigen, die
der Welt, dem Joch der Cesellschaft oder der 6ffentlichen Meinung durch eine ab-
sichtliche Selbstverwandlung entfliehen, die es ihnen mdglich macht, sich tber die
Werte der Welt hinwegzusetzen, isoliert und unabhingig an den Randern der Welt zu
verharren, fiir deren Waffen unerreichbar.«

71 Und dass ein jeder substantiellere Freiheitsbegriff eine solche Paradoxie in sich tragt,
kann bereits an Kants Einsicht, dass Freiheit einer Grenzziehung, bzw. einer Bestim-
mung bedarf, deutlich gemacht werden.

72 Berlin (2006): 219.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

139


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

wert findet) zugestanden, dann aber ist —so der Einwand —die Tiir fiir einen
Paternalismus offen, der unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen

leicht zur Tyrannei entarten kann.”3

Diese Wachsamkeit gegeniiber paternalistischen Tendenzen ist fiir einen Li-
beralismus natiirlich entscheidend. Doch solange es in einem freiheitsfunk-
tionalen Liberalismus um die Selbstbestimmung des Einzelnen geht, ist jegli-
cher tyrannischeren Pervertierung des Liberalismus ein Riegel vorgeschoben.

3.3 Moderne Paradigmen der Freiheit

Im Anschluss an die Erliuterungen zur positiven Freiheit wird es mir im An-
schluss darum gehen die (fiir meine Uberlegung) zentralen liberalen Para-
digmen freiheitstheoretischen Denkens zu erliutern und in Verbindung mit
positiver Freiheit zu setzen. In der Folge werde ich, entsprechend der ideen-
geschichtlichen Reihenfolge, auf (1) das Paradigma der Triade, (2) das Para-
digma der Nicht-Beherrschung und (3) das qualitative Paradigma eingehen.

3.3.1 Das Paradigma der Triade

In einem einflussreichen Artikel aus dem Jahre 1967 hat Gerald MacCalllum
ein Paradigma der Freiheit vorgelegt, welches iiber den freiheitstheoretischen
Dualismus zwischen negativer und positiver Freiheit hinausgeht. MacCallum
konstatiert, dass es nur ein grundlegendes Verstindnis von Freiheit gibt, das
jeweils unterschiedlich philosophisch ausgelegt und interpretiert wird. Fiir
MacCallum geht der Dualismus zwischen negativer und positiver Freiheit in-
sofern fehl, als dass dieser ein umfassenderes Verstindnis von Freiheit ver-
hindert:

Ein Beweis fir dieses Versaumnis —oder noch besser—die Einladung zu eben
diesem, ist die einfache, aber konventionelle Charakterisierung der Unter-
scheidung zwischen den beiden Paradigmen der Freiheit, als die Unterschei-
dung von »Freiheit von« und »Freiheit zu; eine Charakterisierung, die sug-
geriert, dass Freiheit genau ein Teil einer dyadischen Verbindung ist. Diese
Charakterisierung kann jedoch nicht dazu dienen zwei Arten der Freiheit zu
bestimmen; sie kann nur dazu dienen jeweils die eine, oder die andere der

73 Pauer-Studer (2000): 22.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

beiden Eigenschaften der Freiheit zu betonen, die alle Falle von Handlungs-
freiheit betreffen. Jede Aussage, in der behauptet wird, dass Freiheit von die
»einzige« Freiheit sei, oder das Freiheit zu die wahrhaftigste Freiheitist, oder
das eine »wichtiger als«die andere ist, kann weder als eine aufrichtige, noch
als eine vernlnftige Darstellung von zwei Arten der Freiheit gelten. Eine sol-
che Aussage kann allenfalls als eine Betonung von einem der Teile der Frei-
heit, die in jedem Fall von Freiheit immer schon vorhanden sind, verstanden
werden.”*

Ein Dualismus ist fir MacCallum dementsprechend eine unzulingliche Eng-
fithrung der Betrachtung von Freiheit. Alle Theorien wiirden sich, MacCallum
zufolge, vielmehr auf ein grundlegendes Konzept von Freiheit beziehen, wel-
ches iiber eine triadische Verhiltnisbestimmung dargelegt werden kann.

(1) Ein Subjekt, oder ein Handelnder ist (2) frei von bestimmten Hinder-
nissen, oder von verhindernden Bedingungen um (3) bestimmte Dinge zu tun,
oder nicht zu tun, etwas Bestimmtes zu sein, oder nicht zu sein, zu werden,
oder nicht zu werden.”

MacCallum postuliert demzufolge, dass jedes Sprechen tiber Freiheit oder
Unfreiheit in eines der Teile der Triade aufgel6st werden kann:

1) Wer oder was ist frei?
2) Wovon ist der Betreffende frei?

74 MacCallum (1967): 318. Im englischen Original: Evidence of such failure or, alterna-
tively, invitation to it is found in the simple but conventional charactarization of the
difference between the two kinds of freedom as the difference between »freedom
from« and »freedom to«— a charactarization suggesting that freedom could be either
of two dyadic relations. This characterization, however, cannot distinguish two differ-
ent kinds of freedom:; it can serve only to emphasize one or the other of two features
of every case of the freedom of agents. Consequently, anyone who argues that free-
dom from is the »only« freedom, or that freedom to is the »truest« freedom, or that
one is »more important than« the other, cannot be taken as having said anything both
straightforward and sensible about two distinct kinds of freedom. He can, at most,
be said to be attending to, or emphasizing the importance of only one part of what is
always present in any case of freedom. (Ubersetzung durch die Autorin).

75  MacCallum (1967): 314. Im englischen Original: »Whenever the freedom of some agent
oragentsisinquestion, itis always freedom from some constraints or restriction on, in-
terference with, or barrier to doing, not doing, becoming, or not becoming something.
Such freedom is thus always of something (an agent or agents), from something, to do,
not do, become, or not become something; it is a triadic relation. (Ubersetzung durch
die Autorin).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

141


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

3) Wozu ist der Betreffende frei? Ferner: Was kann der Betreffende tun oder
sein?

Uber diese Teile der triadischen Verhiltnisbestimmung kénnen MacCallum
zufolge alle philosophischen freiheitstheoretischen Ansitze erschopfend er-
klart werden. Somit bietet MacCallum eine Metatheorie der Einheit: Durch
die Schaffung eines einzigen Paradigmas wird der Dualismus selbst auf ei-
ne kategorisierende Struktur verwiesen, die ihm vorausgeht. Das triadische
Denken klirt den Dualismus iber sich selbst auf: Er ist eine mogliche, aber
keine hinreichende Bestimmung der Freiheit. Vielmehr gibt es eine Bandbrei-
te an moglichen Hinsichten auf das komplexe Phinomen der menschlichen
Freiheit. Und MacCallum hat Recht den Dualismus aufzukliren: Es kann kei-
ne ausschlieRende, klare Grenzziehung zwischen positiver Freiheit und ne-
gativer Freiheit geben; vielmehr sind beide Konzepte immer schon aufeinan-
der bezogen. Positive und negative Freiheit stehen schliefSlich immer schon
in einem wechselseitigen Bedingungsverhiltnis, das folgendermafen ausfor-
muliert werden kann:

1) Positive Freiheit setzt negative Freiheit voraus, da eine Person von etwas
frei sein muss, um zu etwas frei zu sein.

2) Negative Freiheit hingegen muss — wie bereits gezeigt — in positive Frei-
heit miinden, wenn sie fiir den Menschen sinnvoll erfahrbar sein will.

MacCallum fasst diese wechselseitige Bedingtheit wie folgt zusammen: »In-
dem wir anerkennen, dass Freiheit immer beides ist — Freiheit von etwas und
Freiheit, um etwas zu tun oder zu sein - sind wir mit einem Mittel ausge-
stattet nicht enden wollende, oder unzureichend differenzierte Kontroversen
aufzulsen.«”®

Uber die Darstellung der wechselseitigen Bedingtheit ist es MacCallum
moglich darauf zu verweisen, dass der ausschlieffende Dualismus positiv-
negativ epistemisch engfithrend ist. Der Dualismus zieht artifizielle Grenzen
und blockiert somit die Wissensgenerierung itber das Konzept von Freiheit.

MacCallum postuliert indes, dass es theoretisch fruchtbarer wire, Freiheit

76 ~ MacCallum (1967): 319. Im englischen Original: »In recognizing that freedom is always
both freedom from something and freedom to do or become something, one is pro-
vided with a means of making sense out of interminable and poorly defined contro-
versies.« (Ubersetzung durch die Autorin).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

von der konzeptuellen Einheit der Triade her zu denken und darauf zu ver-

weisen, dass jeder theoretische Entwurf lediglich unterschiedliche Aspekte

von Freiheit in den Vordergrund riicke:”’

Zuletzt ist es so, dass Diskussionen um die Freiheit von Personen nur dann
vollstindig verstindlich sind, wenn jeder Teil der triadischen Verhaltnisbe-
stimmung dargelegt, oder zumindest verstanden wurde. Die allgemeine Be-
hauptung, die ich aufgestellt habe, bezieht sich darauf, dass das einheitli-
che Konzept der Freiheit uns in eine Position bringt, die interessanten und
wichtigen Variationen von Problemen zu sehen, welche sowohl jene Philo-
sophen, die Giber Freiheit in so unterschiedlichen Weisen schreiben als auch
die Ideologien, die Freiheit in so unterschiedlichen Weisen konzeptualisie-
ren, voneinander unterscheiden. Diese Probleme werden dann verschleiert
— oder sogar versteckt — wenn wir annehmen, dass die Faschisten, Kommu-
nisten und Sozialisten auf der einen Seite auf ein ganz anderes Konzept der
Freiheitrekurrieren, als es beispielsweise die Libertdren auf der anderen Sei-

te tun.”®

Somit macht MacCallum auch darauf aufmerksam, dass viele Denker der

Freiheit nur unzureichend verstanden wurden. Denn indem jeder freiheits-

theoretische Ansatz ausschlieflich auf eine Seite geschoben wurde, blieb die

Komplexitit des jeweiligen Freiheitsbegriffs unerwihnt.”

Das triadische Paradigma erlaubt folglich eine genauere Bestimmung der

Freiheit und ruft dazu auf, vorschnelle Kategorisierungen zu iiberdenken. Das

heif’t nicht, dass wir die Begrifflichkeiten der antiken und der modernen,

77
78

79

Vgl. MacCallum (1967): 320.

MacCallum (1967): 333f. Im englischen Original: »In the end, then, discussions of the
freedom of agents can be fully intelligible and rationally assessed only after the spec-
ification of each term of this triadic relation has been made or at least understood.
The principal claim made here has been that insistence upon this single »concept« of
freedom puts us in a position to see the interesting and important ranges of issues
separating the philosophers who write about freedom in such different ways, and the
ideologies that treat freedom so differently. These issues are obscured, if not hidden,
when we suppose that the important thing is that the fascists, communists, and so-
cialists on the one side, for example, have a different concept of freedom from that of
the»libertarians«on the other. These issues are also hidden, of course, by the facile as-
sumption that the adherents on one side or the other are never sincere.« (Ubersetzung
durch die Autorin).

Vgl. MacCallum (1967): 321.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

143


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

der positiven und der negativen Freiheit aus dem Diskurs verbannen sollten,
sondern es heiflt, bewusster und selbst-reflexiver mit den Kategorisierungen
umzugehen. Wie bereits erwihnt, ist dies auch fiir die Darlegung der Idee po-
sitiver Freiheit relevant, denn natiirlich geht der Verwirklichung von Freiheit
auch die Bedingung voraus, dass der Betreffende iiberhaupt negative Freiheit
besitzt. Vor dem Hintergrund des triadischen Paradigmas der Freiheit kann
jedoch auch die Bestimmung der positiven Freiheit sinnvoll eingeordnet wer-
den: Mein Ansatz entspricht einem freiheitsfunktionalen Verstindnis von Li-
beralismus, d.h. einem freiheitstheoretischen Denken, das einen — nimlich
den positiven Aspekt der Freiheit — in den Mittelpunkt riickt. Daher wird der
dritte Teil der Triade in den Fokus genommen:

3) Wozu ist der Betreffende frei? Ferner: Was kann der Betreffende tun oder
sein?

Damit sage ich nicht, dass iiber das Paradigma der positiven Freiheit schon
alles iiber Freiheit ausgesagt ist. Ich sage nur, dass jede sinnvolle Rede von
Freiheit die Selbstbestimmung des Einzelnen voraussetzt und dass die Selbst-
bestimmung des Einzelnen somit zu einem zentralen liberalen Wert werden
muss. Ein sinnvolles Reden iiber die Freiheit fingt demnach nicht nur bei
der Selbstbestimmung an, sondern hort auch politisch gedacht bei einem
freiheitsfunktionalen Verstindnis des Liberalismus auf, welches die Selbst-
bestimmung des Einzelnen in den Mittelpunkt stellt.

3.3.2 Das Paradigma der Nicht-Beherrschung

Philipp Pettit hat in seinen Monographien ein sehr ambitioniertes Konzept
der Freiheit ausgearbeitet. Er denkt seinen Liberalismus desgleichen frei-
heitsfunktional. Fiir Pettit ist ebenfalls Isaiah Berlins Dualismus der Aus-
gangspunkt dafiir ein drittes Konzept der Freiheit zu entwerfen: Er nennt
es Freiheit als Nicht-Beherrschung.8° Damit setzt er sich explizit von einem
rein negativen liberalen Freiheitsbegriff ab; ein rein negativ bestimmtes Frei-
heitsverstindnis nennt er: Freiheit als Nicht-Beeintrichtigung.®!

Nicht beeintrichtigt zu sein, heifit fiir Pettit, dass eine Person nicht da-
zu gezwungen wird etwas zu tun — oder sich fiir etwas Bestimmtes zu ent-

80 Im englischen Original »freedom as non-domination, Pettit (1999): 21ff.
81 Im englischen Original »freedom as non-interferencex, Pettit (1999): 24f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

scheiden; d.h. eine Person kann eine Entscheidung fillen ohne Androhung
einer Sanktionierung oder ohne Gefahr der Bestrafung.®? Die Bestimmung
der Nicht-Beeintrachtigung ist aber aus gutem Grund nicht ausreichend fiir
eine Freiheitstheorie: Nicht-Beeintrichtigung ist fur ihn eine Situation der
Kontingenz;83 denn wie er richtig argumentiert, ist Freiheit, verstanden als
reine Nicht-Beeintrichtigung, ein momentanes Resultat des Zufalls: In einem
arbitriren Moment a ist eine Person A nicht beeintrichtigt — dies obliegt aber
nicht der Kontrolle von A. Es kénnte nimlich einfach sein, dass Person A in
dem Moment a gerade nicht beeintrichtig ist, weil sie Gliick hat, dass ihr die
machthabenden Personen gewogen sind und sie somit ihrer Freiheit nicht be-
rauben. Doch dies als Freiheit zu bezeichnen entspriche einer arbitriren Be-
stimmung der Freiheit. Um wirklich von Freiheit sprechen zu kénnen fordert
Pettit ganz richtig, dass eine Person die Kontrolle iiber ihre Situation inneha-
ben muss: d.h. die Person A muss sich ihrer Nicht-Beeintrichtigung in allen
moglichen Momenten (a —a’—a’’—a”""... usw.) sicher sein konnen. Freiheit
als Nicht-Beherrschung benétigt daher eine stabilere Grundlage, um dieses
»kontingente Element« — die Méglichkeit des Machtmissbrauchs durch an-
dere Menschen (ob durch Vorgesetzte, oder durch einen Nichsten) in jedem
moglichen Moment auszuschliefen: »Insoweit uns Nicht-Beherrschung in-
teressiert bezeichnet es die Position, die eine Person einnimmt, wenn sie im
Dasein anderer Menschen lebt und wenn das soziale Gefiige so gestaltet ist,
dass niemand iiber den anderen Herrschaft ausiibt.«34

In andere Worte gefasst kénnte man den entscheidenden Unterschied so
ausdriicken: Eine Freiheit als Nicht-Beeintrichtigung (eine rein negative Frei-
heit) ist ein zufilliges Ereignis der natiirlichen Ordnung (und entspricht viel-
leicht eher einer Freiheit der Michtigen in einer sozialdarwinistischen So-
zialstruktur), wohingegen eine Freiheit als Nicht-Beherrschung eine Freiheit
darstellt, welche aus einer Rechtsordnung hervorgeht und durch diese nach-
haltig abgesichert ist.35 Fiir Pettit ergibt sich daraus folgende Frage: »Wie
konnen wir eine Person befihigen, die in Gefahr ist durch eine andere Per-
son beherrscht zu werden den Status der Nicht-Beherrschung zu erreichen?

82  Pettit (1999): 24.

83  Im englischen Original: »a quite precarious contingency«. Pettit (1999): 24.

84  Im englischen Original: »Non-domination in the sense that concerns us, then, is the
position that someone enjoys when they live in the presence of other people and when,
by virtue of social design, none of those others dominates them.« Pettit (1999): 67.

85  Vgl. Pettit (1999): 64.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

145


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Welche sozialen Gefiige konnen dabei helfen Nicht-Beherrschung zu errei-
chen?«® Pettit gibt eine doppelte Antwort auf diese Frage: Auf der horizon-
talen Ebene geht es um eine Idee der Reziprozitit: d.h. eine Gesellschaft, in
der kein Biirger den anderen beherrscht ist eine, in der eine intersubjektive
relative Macht-Gleichheit herrscht. (Und diese Macht-Gleichheit miisste so-
wohl 6konomisch, sozial, kulturell, epistemisch und symbolisch verstanden
werden).87

Und auf der vertikalen Ebene heiflt dies, dass es Institutionen geben
muss, welche zum einen die relative Macht-Gleichheit kontrollieren und
zum anderen auch verhindern, dass es zu einem Machtmissbrauch auf
der Seite des Staates (durch staatliche Institutionen, oder den staatlichen
Machtapparat: Exekutive, Legislative, Judikative) kommt.

Dies vorausgesetzt ist es erstaunlich, dass fiir Pettit die Freiheit als Nicht-
Beherrschung keine positive Freiheit darstellt.%8 Das einzige positive Element,
welches fiir Pettit mit seinem Freiheitsbegriff einhergeht, ist das institutio-
nelle Setting.®® Doch da das institutionelle Setting der staatlichen Institutio-
nen eine Bedingung der Méglichkeit dafiir ist iiberhaupt sinnvoll von Freiheit
im politischen Kontext sprechen zu kdnnen, ist das »Positive« des Freiheitsbe-
griffes von Pettit vielmehr eine stillschweigende Voraussetzung der sinnvollen
Rede von Freiheit.”® Doch ist es nicht so, dass die politische Forderung der

86  Pettit (1999): 67. Im englischen Original: »How might we enable a person who is in
danger of being dominated to achieve non-domination? What social designs might
help to achieve non-domination? (Ubersetzung durch die Autorin).

87  Vgl. Bourdieu (2006): Die feinen Unterschiede. Suhrkamp: Frankfurt a.M. und Bourdieu
(2005): Die minnliche Herrschaft. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

88  Vgl. Pettit (1999): 27.

89  »The conception is positive to the extent that, at least in one respect, it needs some-
thing more than the absence of interference.« Vgl. Pettit (1999): 51. Hier schlief3t er sich
an die Analyse Quentin Skinners an: Dieser hatte ja in seinem ideengeschichtlichen
Buch »Liberty before liberalism« dafiir argumentiert, dass der Liberalismus zuriick zu
den Neo-Romischen Ideen der Freiheit gehen sollte, um zu verstehen, dass sich die
Freiheit nichtin der Nicht-Einmischung erschopft, sondern man erst dann sinnvoll von
der Freiheit sprechen kann, wenn auch der Staat an sich frei ist.« Skinner (1998): 116ff.

90  Auch dieses Argument ist fiir Pettit ideengeschichtlich verankert — und er hat Recht
darauf hinzuweisen. Fiir Pettit gilt, dass ein Biirger nur dann frei ist wenn auch der
Staat frei ist. Das heilt, wenn der Staat auf rechtsstaatlichen Prinzipien basiert. Pet-
tit (1999): 37ff. Pettit argumentiert weiter, dass diese Auffassung in der Neuzeit durch
Thomas Hobbes herausgefordert wurde. Denn Hobbesf Freiheitsbegriff ist per se ra-
dikal und materialistisch! Es gibt keine zivile Voraussetzung fiir die Freiheit— die Frei-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

relativen Macht-Gleichheit mehr involviert als nur die theoretische Artikulati-

on eines Ideals? Setzt die relative Macht-Gleichheit nicht eine Befihigung der

Biirger und Biirgerinnen zur selbstbestimmten Lebensfithrung voraus? Wenn

wir betrachten, wie sich Pettit die relative Macht-Gleichheit vorstellt, so wird

es einsichtig, dass das Macht-Gleichgewicht, nicht als voraussetzungslos an-

genommen werden kann:

Die Strategie der reziproken Macht entspricht der Idee die Ressourcen der
Herrscher und der Beherrschten anzugleichen, sodass sich idealerweise eine
vormals beherrschte Person gegen die herrschende Person oder irgendeine
andere Interferenz wehren kann, sodass niemand durch den Anderen unter-
miniert wird.”"

Und weiter:

Ob Nicht-Beherrschung nun durch Hoflichkeit, oder konstitutionelle Maf3-
nahmen, oder durch eine ausgeglichenere Verteilung relevanter Ressourcen
erreicht wird; es sollte festgehalten werden, dass Nicht-Beherrschung selbst
eine Form von Macht ist. Sie repradsentiert eine Kontrolle, die eine Person mit
Bezug auf ihr eigenes Schicksal erlebt. Daher ist Kontrolle eine dufierst be-
kannte Form der Macht: Die Macht des Handelnden, der es verhindern kann,
dass ihm viele Ubel widerfahren.®?

91

92

heit ist primordial und umfassend. So kehrt sich das Freiheitsverstindnis um! Nicht
der freie Staat wird zu einer Voraussetzung fiir den freien Blrger, sondern der freie
Biirger muss den Staat dazu erziehen die eigene Freiheit so weit wie moglich zu ge-
wihren. Fiir Hobbes wird somit selbst der Rechtsstaat zu einem notwendigen Ubel.
Pettit jedoch kehrt zur Einsicht Skinner zurlck: Birger sind nur dann frei, wenn der
Staat frei ist. In einem anderen Sinne von Freiheit zu sprechen ist unverniinftig. (Er hat
recht!).

Pettit (1999): 67. Im englischen Original: »The strategy of reciprocal power ist o make
the resources of the dominatorand dominated more equal so that, ideally, a previously
dominated person can come to defend themselves effectively against the interference
thatanother can wield, then none of them is going to be dominated by another.« (Uber-
setzung durch die Autorin).

Pettit (1999): 69. Im englischen Original: Whether it is furthered by courtesy or consti-
tutional provision or in virtue of an equal distribution of relevant resources, it should
be stressed that non-domination is itself a form of power. It represents a control that a
person enjoys in relation to their own destiny and such control constitutes one familiar
type of power: The power of the agent who can prevent variousills happening to them.
(Ubersetzung durch die Autorin).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Vor dem Hintergrund dieser Darstellung des Macht-Gleichgewichts ist es
merKklich, dass Pettit gegen einen positiven Freiheitsbegrift argumentiert.
Denn die Macht, welche Pettit beschreibt setzt eine Einsicht in die Bedingt-
heit der Freiheit voraus. Ebenso wie Freiheit, ist Macht — die aus Freiheit
hervorgeht - nicht primordial, d.h. eine Person hat erst dann Macht, wenn sie
ein Verstindnis davon hat, was Freiheit fiir sie bedeutet; und dieses Wissen
ist in der Folge auch die Voraussetzung dafiir, die eigene Freiheit verteidigen
zu konnen. Gewodhnt sich beispielsweise eine Person an die Deprivation von
Freiheit, so kann sie weder einen Verlust der Freiheit verspiiren noch wird es
fiir die entsprechende Person eine Grundlage geben Freiheit einzufordern.
Das selbstbestimmte Wissen um mogliche Wirklichkeit der eigenen Freiheit
ist eine Bedingung der Moglichkeit jener Macht, die Pettit beschreibt. Es ist
eine der Bedingtheiten der Freiheit als Nicht-Beherrschung. Und eine weitere
Bedingtheit ist vielleicht sogar noch offensichtlicher: Die Bedingtheit der
Freiheit durch die Befreiung von materieller Not. Denn solange eine Person
materielle Not erleidet, wird es ihr wohl kaum maglich sein auf der relativen
Macht-Gleichheit fiir ihre Rechte einzutreten. Es wird ihr darum gehen,
sich aus der materiellen Not zu befreien und dafiir wiirde sie wahrscheinlich
sogar ihre Freiheitsrechte aufgeben. Dies ist ein menschliches Gesetz und
bedarf wohl kaum tieferer philosophischer Reflexion.

Auch die vertikale Ebene der Freiheit als Nicht-Beherrschung erfordert
mebhr als nur negative Voraussetzungen: Sie erfordert eine tiefe Kenntnis des
politischen Systems und der Biirgerrechte, die einem als Person in einer be-
stimmten politischen Gemeinschaft zukommen. Denn auch dies ist einsich-
tig: Wenn eine Person nichts von ihren Rechten weif3, so kann sie auch nicht
von ihnen Gebrauch machen! Dies sind die Bedingungen auf der politischen
Ebene, (sie umfassen die Freiheit auf der epistemischen, auf der sozialen und
auf der 6konomischen Ebene). Doch selbst wenn wir dies Pettit als ein Teil
des institutionellen Settings zugestehen wollen wiirden und annehmen, dass
diese politischen Bedingungen der Freiheit ein Teil der institutionellen Ge-
rechtigkeit sind und somit nicht explizit eingefordert werden miissen, so ver-
langen beide Bestimmungen der Freiheit als Nicht-Beherrschung, die hori-
zontale wie die vertikale, eine moralphilosophische Voraussetzung, nimlich,
dass Menschen in der Lage sein miissen wirklich frei zu sein: D.h. sie miissen
nicht nur in der Lage sein iiber Griinde des Handelns anhand eines normati-
ven Maf3stabs zu deliberieren, sondern auch aus wohl-iiberlegten Griinden zu
handeln. Interessanterweise weisen Pettits Gedanken sogar sehr grofie Par-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

allelen zu den Ausfithrungen tiber die Verankerung der Freiheit in Selbstbe-
stimmung auf:

Esistauch moglich Selbstbestimmtheitals ein Ideal der Freiheit zu beschrei-
ben. Dies dhnelt der Voraussetzung, dass jemand zundchst selbstbestimmt
sein muss, um in der Folge frei handeln zu kénnen. Im schwécheren Sinne
setzt dies aber voraus, dass die handelnde Person nicht der Herrschaft einer
anderen Person ausgesetzt ist.”3

Dies vorausgesetzt, liegt die philosophische Schlussfolgerung einen positiven
Freiheitsbegriff auf der Grundlage der Selbstbestimmung des Einzelnen zu
fordern auf der Hand. Wie bereits argumentiert, verlangt eine freiheitliche
politische Kultur mehr als ein gerechtes institutionelles Setting. Erst dort, wo
Menschen selbstbestimmt sein kénnen, von ihrer Freiheit wissen und von ihr
Gebrauch machen kénnen fingt Freiheit an. Und erst dann, wenn es moglich
wird die Freiheit zu artikulieren, kann Freiheit eingefordert und verteidigt
werden, personlich wie politisch.

3.3.3 Qualitatives Paradigma

Wie bereits aufgezeigt wurde, gibt es historisch gewichtige Griinde, warum
die Freiheit des Einzelnen ins Zentrum politischer Theoriebildung geriickt
ist. Doch gerade auf Grund der Wichtigkeit und der Zentralitit der Freiheit,
reicht es eben nicht aus, sie als negativen Wert zu postulieren. Vielmehr kann
iiber Freiheit erst dann sinnvoll gesprochen werden, wenn wir davon ausge-
hen, dass Freiheit mehr erfordert als nur die Abschaffung dufierer Hinder-
nisse fiir den Einzelnen.

Auf diese Gedanken aufbauend hat Claus Dierksmeier in seiner gleich-
namigen Monographie aus dem Jahre 2016 ein qualitatives Paradigma einer
Freiheitstheorie vorgeschlagen:

Fiir den [...] Versuch, sinnvolle von sinnloser Freiheit abzugrenzen, steht die
Idee qualitativer Freiheit. Sie stellt die Frage »Welche Freiheit«? in den Vor-
dergrund und ordnet ihr die Frage »Wie viel Freiheit«? nach. Erst, so der

93  Pettit (1999): 26. Im englischen Original: »It is also possible to describe self-mastery
as an ideal of freedom. It is similar to the claim that in order for someone to be free
in doing something, they must be master of themselves; it requires more weakly, that
at least they must not be subject to anyone else’s mastery.« (Ubersetzung durch die
Autorin).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

149


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Grundgedanke, wenn wir um die Giite und Qualitit einer gewissen Option
wissen, konnen wir beurteilen, wie viel Freiheit wir uns und anderen zuge-

stehen konnen.®*

Mit seinem qualitativen Paradigma rekurriert Dierksmeier auf die Erkennt-
nis, dass Freiheit erst dann sinnvoll gedacht werden kann, wenn sie auf
der Grundlage von Selbstbestimmung gedacht wird. Denn erst iiber interne
Grenzen der Selbstbestimmung konne der wahre Gehalt und die eigentliche
Gestalt der Freiheit zu erkennen sein.” Doch Dierksmeier geht iiber diese
Bestimmung hinaus. Wie dem Begriff zu entnehmen ist, wird im qualita-
tiven Paradigma Freiheit als Wert begriffen, der demjenigen zukommt, der
Freiheit verwirklicht. Dierksmeier gibt hierbei das Beispiel des Versprechens:

Ein Versprechen [..], das ein Freund dem anderen gibt, l4sst sich natirlich —
quantitativ—als drastische Reduzierung der Zahl méglicher zukiinftiger Ver-
haltensoptionen auf nur eine einzige begreifen. [...] Oder man kann — quali-
tativ—in jenem Versprechen, statt einer Reduzierung der eigenen Freiheit,

gerade deren Realisierung erkennen.®®

Das qualitative Paradigma bestimmt Freiheit als Wert, der tiber Selbstbestim-
mung fir jeden Menschen zu erreichen ist. Der Wert der Freiheit ist daher
nicht nur individuell zu verwirklichen, sondern gilt auch als Aufgabe fiir die
Menschheit:

Da Freiheit uns allein aus Griinden zusteht, die sie allen zuschreiben, ist zu
folgern: Solange auch nur ein einziger Mensch sich in Unfreiheit befindet,
ist die Freiheit aller unvollkommen. [...] Qualitative Freiheit ist daher per se
keine lokale oder nationale, sondern eine globale, keine irgendwen ausgren-
zende, sondern eine einbeziehende Idee %’

Mit der Idee eines qualitativen Paradigmas der Freiheit verfolgt Dierksmeier
daher kein exklusives, sondern ein inklusives Anliegen. Besonders vor dem
Hintergrund der historischen und gegenwirtigen Exklusivitit der Freiheit in
der globalen Wirklichkeit (bedingt durch globale Ungleichheit) erscheint die
Forderung danach die Zentralitit der Freiheit ernst zu nehmen und umzuset-
zen wohl von grofier Wichtigkeit. Sobald die Freiheit als zentraler Wert des

94  Dierksmeier (2016): 58.

95  Vgl. Dierksmeier (2016): 61.
96 Dierksmeier (2016): 58.

97  Dierksmeier (2016): 390.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Politischen betrachtet wird, ist die globale Frage eine logische und ethische
Notwendigkeit — dieses Desiderat ist letztlich die Konsequenz aus der These
zur Zentralitit der Freiheit im Politischen [T].

Wiirde der Liberalismus diesen Anforderungen nicht gerecht, so Claus
Dierksmeier, wiirde er wohl einer verkiimmerten Version seiner selbst glei-
chen.?® Will der Liberalismus nicht verkiimmern, so muss er auch auf glo-
balen Niveau normative Anforderungen formulieren. Oder um es einmal an-
ders zu sagen: Fir Dierksmeier ist ein exklusiver Liberalismus schlicht und
einfach nicht (mehr) iiberzeugend. Und dies ist schade, denn Freiheit soll-
te itberzeugen. Dies gesagt, so fordert Dierksmeier, sollten wir es uns nicht
leisten, unaufrichtig mit der Freiheit umzugehen. Vielmehr miisste doch fol-
gendes gelten:

Wenn ich die Freiheit fiir mich fordere, so muss ich sie uneingeschrinkt fiir alle Men-
schen fordern. Damit wird Freiheit als ein universeller Wert eingefordert.

Wenn ich die Freiheit nur fiir mich einfordere und mich um meiner selbst
willen an ihr erfreue, so ist dies nicht nur unehrenhaft, sondern schadet dem
Wert der Freiheit.”? Ein zukunftsfihiger Liberalismus kann sich keine pri-
vilegierte Perspektive auf die Freiheit leisten, weil er sonst unglaubwiirdig
wiirde. Dierksmeier greift diese Erkenntnis folgendermafien auf:

Die Freiheitderanderen definiert nicht nurdie Grenze der unsrigen, sondern
determiniert auch eines ihrer vornehmsten Ziele. Freiheit ist uns niemals
einfach aufgegeben. Sie ruft zur Befreiung. Sowohl nach innen, zur Emanzi-

pation unserer selbst, wie nach aufien, zur Freisetzung aller anderen.'°

98  Claus Dierksmeier spricht in diesem Kontext von einem »verkiimmerten Liberalis-
mus«. Vgl. Dierksmeier (2016): 263. An dieser Stelle zitiert er Rawls und verweist dar-
auf, dass dieser »angesichts krasser globaler Armutsverhiltnisse nicht viel mehr zu
bieten hatte, als verarmten Nationen die wesentliche Verantwortung fiir ihre missli-
che Lage selbst zuzuschieben.« Vgl. Rawls (2001): 108. Im englischen Original: »| be-
lieve that the causes of the wealth of a people and the focus it takes lie in their political
culture and in the religious, philosophical and moral traditions that support the basic
structure of their political and social institutions as well as in the industriousness and
cooperative talents of its members, all supported by their political virtues.«

99  Dazu Dierksmeier (2016): 391. »Angesichts des stark ramponierten globalen Images
der Freiheitsidee scheint es derzeit mehrals zweifelhaft, dass die Menschen und Vélker
dieser Welt gerade unter dem liberalen Banner zueinander finden.«

100 Dierksmeier (2016): 389.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ein zukunftsfihiger Liberalismus umfasst daher ein wiirdevolles Umgehen
mit dem politischen Wert der Freiheit und dies fithrt zur Forderung der Frei-
heit fiir alle Menschen.’! Claus Dierksmeiers Vorschlag eines qualitativen
Paradigmas ist insoweit itberzeugend und richtungsweisend, als dass Freiheit
als ein universeller Wert verteidigt wird. Qualitative Freiheit bedeutet danach
zu fragen, welche Optionen, Lebenschancen oder Befihigungen im Namen
der Freiheit tatsichlich maximiert werden.'®* Die paradigmatische Verschie-
bung der Betrachtung der Freiheit ist ein wichtiger Anstof3 Freiheit jenseits
des Dualismus von negativ und positiv, oder antik und modern zu denken.
Jedoch kann das vorgeschlagene qualitative Paradigma auch lediglich in Kom-
bination mit einem Freiheitsbegriff bestehen. Dazu Dierksmeier:

Dass Freiheit iiberhaupt inhaltlich bestimmt werden muss [..] entscheidet
noch nicht, was im Namen dieser Idee gefordert und gefordert werden soll
(sprich: der besondere jeweilige Begriff von Freiheit). Da die Theorie der
qualitativen Freiheit zwischen ihrer einheitlichen Leitvorstellung und deren
vielfiltigen Einlosungsformen differenzieren, kann sie verschiedenste Frei-

heitsbegriffe integrieren.'®3

Und Dierksmeier hat Recht: Die paradigmatische Verschiebung der Freiheits-
theorie hin zu einem qualitativen Verstindnis der Freiheit sagt weder etwas
dariiber aus, wie wir den Wert der Freiheit eigentlich bestimmen sollen, noch
wird dargelegt, welche Voraussetzungen gegeben sein miissen, so dass Frei-
heit als Wert ausgedriickt werden oder auch wachsen kann.

Uber die dargelegte Bestimmung der positiven Freiheit lieSe sich hinge-
gen eine freiheitstheoretische Grundlage fiir ein qualitatives Paradigma der
Freiheit schaffen. Da die positive Freiheit auf der Forderung basiert, dass
wir nur dann von Freiheit sprechen konnen, wenn wir Freiheit als Verwirk-
lichungskonzept ins Zentrum unserer Betrachtungen riicken, so erschliefit
sich der Wert der Freiheit iiber die Selbstbestimmung des Einzelnen, der iiber

101 Dierksmeier greift diese Erkenntnis folgendermafen auf: »Die Freiheit der anderen
definiert nicht nur die Grenze der unsrigen, sondern determiniertauch eines ihrer vor-
nehmsten Ziele. Freiheit ist uns niemals einfach aufgegeben. Sie ruft zur Befreiung.
Sowohl nach innen, zur Emanzipation unserer selbst, wie nach aufen, zur Freisetzung
aller anderen.« Vgl. Dierksmeier (2016): 389.

102 Dierksmeier (2016): 257.

Dies erinnert sehr stark an die Nussbaumsche Konzeption der Freiheit, die ich noch
ansprechen werde.

103 Dierksmeier (2016): 360.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

seinen Lebensvollzug mit Bezug auf die fiir ihn wichtigen Ziele, Zwecke und
Werte deliberiert und seine Handlungen an diesen ausrichtet. Der Wert der
Freiheit, so wie ihn Dierksmeier begreift, erschldsse sich damit iiber die Mog-
lichkeit des Einzelnen seine individuellen Fihigkeiten auszuleben, sich als
Subjekt tiber die ausgedriickte Freiheit zu verwirklichen. Ein positiver Frei-
heitsbegriff kann somit dem Wert der Freiheit eine Grundlage geben und eine
qualitative Freiheitstheorie ausfilllen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit
und das gute Leben

4.1 Liberalismus und das gute Leben

4.1.1 Das Gute und das Gerechte

In welchem Verhaltnis steht die positive Freiheit als Selbstbestimmung mit ei-
nem liberalen Ordnungssystem? Und hat Rawls mit seiner Darlegung Recht,
dass auf der Grundlage des Pluralismus-Problems alles Nachdenken iiber das
Gute aus liberalen Theorien verbannt werden muss? Nun, wie bereits erwihnt
ist die Grundlage der kulturalistischen und pragmatischen Wende der norma-
tiven politischen Theorie eine bestimmte Deutung des Pluralismus-Problems.
Die Plausibilitit der Wende hingt jedoch an jener notwendigen Bedingung:
Ungeachtet der Inkommensurabilitit der verschiedenen Vorstellungen des
Guten haben wir keinen Anlass anzunehmen, dass wir dhnliche Unstimmig-
keiten beziiglich unserer Vorstellungen des Rechten haben. Doch wenn wir
diese These mit Bezug auf die gesellschaftlichen Entwicklungen der letzten
Jahre betrachten, so ist die Behauptung, dass die Inkommensurabilitit zwar
das Gute, aber nicht das Gerechte treffe, kaum zu halten:

Denken wir etwa an den ungehaltenen politischen Diskurs in Folge der
Migrationsbewegungen ausgelost durch den Syrien-Konflikt, denken wir an
die Debatte um die Reichweite der Meinungsfreiheit im Kontext bestimmter
Auflerungen AFD-Abgeordneter oder denken wir an die Diskussion iiber die
»Ehe fiir Alle« — zeigen diese Debatten nicht auch eine Tatsache eines ver-
niinftigen Pluralismus des Rechten auf?

Oder durchdenken wir ein anderes Beispiel, um diese These zu tiberprii-
fen: Die politische Debatte zwischen einer umlagebasierten gesetzlichen Ren-
te und einem System privater Rentenversicherungen: Stellen wir uns vor, ich
sei Lokalpolitikerin und halte im Ortsverband der politischen Partei, der ich

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

angehore, einen Vortrag, in dem ich mich fir eine umlagebasierte Rente aus-
spreche. Auf welcher Grundlage wiirde ich argumentieren? Wenn ich mich fir
eine umlagebasierte Rente ausspreche, so argumentiere ich auf der Grund-
lage meiner Vorstellung von Gerechtigkeit. Da es ferner meine Vorstellung
von Gerechtigkeit ist, kann ich weder voraussetzen, dass alle Parteimitglieder
meine Vorstellung von Gerechtigkeit teilen, noch kann ich davon ausgehen,
dass ich alle Parteimitglieder von meiner Vorstellung itberzeugen wiirde. Dies
kann ich gewiss nicht annehmen. Aber ich kann Uberzeugungsarbeit leisten
und ich kann dies, je nachdem wie gut ich meine Argumente prisentiere und
ausfithre — mehr, oder weniger gut machen. Wenn ich sie gut ausfiihre, so
wiirde ich meinen, kann ich die Mehrheit der Parteimitglieder iiberzeugen.
Wenn ich es nicht schaffe, so sind entweder meine Argumente schlecht, oder
meine Vorstellung von Gerechtigkeit ist schlichtweg nicht konsensfihig. Es
kann damit auch sein, dass ich in eine hitzige Debatte mit einer Parteikolle-
gin gerate, ganz einfach, weil diese eine andere Auffassung von Gerechtigkeit
hat. Und es kann sein — und ist sogar wahrscheinlich — dass wir auf kei-
nen gemeinsamen Nenner kommen, weil unsere Gerechtigkeitsvorstellungen
schlichtweg inkommensurabel sind.

Wenn ich mit Bezug auf meine Auffassung von Gerechtigkeit Uberzeu-
gungsarbeit leisten muss, warum konnte ich dies nicht auch analog fiir meine
Auffassung des guten Lebens tun? Und ist es nicht so, dass ich, indem ich fir
eine Idee der Gerechtigkeit (gesetzliche Rente) argumentiere, dies nicht auch
mit einer Idee des guten Lebens im Hintergrund tue? Diese Uberlegungen
machen deutlich, dass die These zum Pluralismus-Problem nicht so eindeu-
tig; die Schliisse, die Rawls aufzeigt, kénnen stimmen oder auch nicht. Eine
einfache Tatsache ist es aber gewiss nicht. In seiner Monographie Liberalism
and the Limits of Justice driickt Michael Sandel seine Skepsis an der Rawlsschen
Interpretation des Pluralismus Problems folgendermafien aus:

Wenn wir (iber kontroverse Prinzipien der Verteilungsgerechtigkeit nach-
denken kénnen, indem wir ein reflektives Cleichgewicht aufbauen, warum
sollten wir dann nicht in dhnlicher Weise iiber Ideen des Guten nachden-
ken kénnen sollen? Wenn gezeigt werden kann, dass einige Vorstellungen
des Guten verniinftiger als andere sind, dann wiirde die Tatsache der Nicht-
Ubereinstimmung nicht notwendigerweise zu dem Schluss fiihren, dass ein
verniinftiger Pluralismus den Staat darauf verpflichtet neutral zu bleiben.

1 Sandel (1998): 207.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

In andere Worte iibersetzt bringt Sandel zum Ausdruck, dass wenn es eben-
so moglich ist fiir das Gute wie fiir das Gerechte Griinde vorzubringen und
zu argumentieren, wir schlussfolgern kénnen, dass der Pluralismus der Auf-
fassungen des Gerechten ebenso eine mogliche und plausible These ist, wie
der Pluralismus der Auffassungen des Guten: In liberalen Gesellschaften der
(Spat)Moderne gibt es eo ipso inkommensurable Auffassungen des Guten wie
des Gerechten. Aus dieser Analyse gibt es zwei mogliche Schliisse:

1) Sowohl Auffassungen des Guten wie Auffassungen des Gerechten miissen
aus dem offentlichen Raum einer pluralistischen liberalen Gesellschaft
verschwinden. (Was in eine absolute Absurditit miinden wiirde).

2) Da es in pluralistischen Gesellschaften sowohl zu Inkommensurabilitit
des Gerechten wie des Guten kommen kann, gilt es den Diskurs tiber das
Gute, wie iiber das Gerechte so verniinftig wie moglich zu fithren und
Argumente offentlich auszutauschen.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen wire das Pluralismus-Problem
damit philosophisch betrachtet nicht unbedingt ein Problem, sondern viel-
mehr eine Einladung zum ernsten Nachdenken und zu einer verniinftigen
Auseinandersetzung tiber politische Handlungsgriinde und Richtungen poli-
tischen Handelns.”

Danach ist doch zu fragen warum nicht auch eine Auffassung des Guten
allgemein rechtfertigungsfihig sein kann, wenn es gute Griinde fiir deren
Akzeptanz gibt?® Dies absolut auszuschliefen ist bestimmt eine valide In-
terpretation, aber sicherlich keine notwendige Konsequenz. Sicher ist doch,
dass jede Vorstellung des Guten wie des Gerechten in pluralistischen Gesell-
schaften immer Widerspruch hervorrufen kann. Warum sollte dies nicht als
Bereicherung verstanden werden? Warum sollten wir demzufolge alle Ideen

Im englischen Original: »If we can reason about controversial principles of distribu-
tive justice by seeking a reflective equilibrium, why can we not reason in the same
way about conceptions of the good? If it can be shown that some conceptions of the
good are more reasonable than others, then the persistence of disagreement would
not necessarily amount to a fact of reasonanle pluralism that requires government to
be neutral.« (Ubersetzung durch die Autorin).

2 Dass die politischen Debatten in der Regel nicht so ablaufen, tut meiner Argumenta-
tion keinen Abbruch, da ich an dieser Stelle die Grundlage der Annahme des Vorrangs
des Rechten verhandle.

3 Vgl. Henning (2015): 62f. sowie 86.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

157


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

des Guten aus dem politischen Diskurs verbannen? Eine verniinftige Folge-
rung wire doch vielmehr, den 6ffentlichen Diskurs zu 6ffnen um die zentrale
Frage der menschlichen Gemeinschaft demokratisch zu verhandeln.

4.1.2 Die Frage nach dem guten Leben

Auch wenn es kein abschliefiendes Argument fiir die strenge Neutralitit des
liberalen Staates gibt, ist es dennoch einer Erliuterung bediirftig, warum ich
eine Verbindung zwischen dem Liberalismus, der Freiheit und dem guten Le-
ben herstellen méchte. Ich habe bereits dafiir argumentiert, dass ein frei-
heitsfunktionaler Liberalismus, der Freiheit ins Zentrum stellt, der Zentra-
litat der Freiheit nur dann gerecht wird, wenn Freiheit als positive Freiheit
aufgefasst wird und auf der Grundlage von Selbstbestimmung gedacht wird.
Wie Beate Rossler feststellt, liegt in einer solchen Auffassung verborgen, dass
ein selbstbestimmt gelebtes Leben »wertvoller« als ein blof3 freies Leben oder
ein fremdbestimmtes Leben ist: »Nur ein selbstbestimmtes Leben, das ist die
zugrundeliegende Idee, kann auch ein gelungenes Leben sein.«*

Fir eine freiheitsfunktionale Auffassung des Liberalismus hiefe dies,
dass diese nur dann kohirent ist, wenn Freiheit nicht nur als zentral be-
trachtet, sondern auch strukturell geférdert wird — schliefilich sind Selbstbe-
stimmung und positive Freiheit nicht voraussetzungslos. Selbstbestimmung
und positive Freiheit stellen hohe Anspriiche an das Individuum. Fiir eine
staatliche Ordnung hiefRe das, dass sie Menschen auch dazu befihigen muss
selbstbestimmt und im positiven Sinne frei zu sein. Wenn dies der Fall ist, so
tut das ein liberaler Staat auch vor dem Hintergrund der Uberzeugung, dass
ein selbstbestimmtes Leben ein besseres Leben ist. Das heifdt nicht zuriick
zu Aristoteles zu gehen und den Staat mit Gliickseligkeit in Verbindung zu
bringen. Der liberale Staat hat die Menschen nicht gliicklich zu machen,
aber er muss die Gesellschaftsmitglieder dazu befihigen ihr Leben selbst-
bestimmt leben zu konnen. Und diese Befihigung zur Selbstbestimmung
erfordert mehr als die Nichteinmischung des Staates in die Angelegenhei-
ten der Einzelnen. Vielmehr muss der liberale Staat die Bedingtheiten von
Selbstbestimmung und positiver Freiheit anerkennen:

Freiheit als die Abwesenheit von Beschrankungen eréffnet Individuen einen
Raum von Wahlmaéglichkeiten. Doch — so lautet ein bekannter Einwand —

4 Rossler (2000): 328 (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

entbehre es nicht des Zynismus, Personen fiir frei zu erklaren, wenn diesen
die sozialen und 6konomischen Bedingungen zur Wahrnehmung von Ent-
scheidungsoptionen und damit zur Realisierung von Freiheit fehlen. Reale
Freiheit umfasst das Bereitstellen gewisser Mittel, um eine faktische Wahl-
moglichkeit sicherzustellen. Notwendig ist nicht die Garantie von Mitteln,
um {berhaupt jede beliebige Option verfolgbar zu machen. Doch sollten
grundlegende Bedingungen erfillt sein, damit soziale Grundfreiheit gege-
ben ist. So lasst sich als Standard dieser Absicherung der Grundfreiheit fest-
legen, dass bestimmte Minimalbedingungen eines guten Lebens geschiitzt
sein missen, wobei solche Minimalbedingungen Rechte, Chancen und ein
MindestmaR an 6konomischen Mitteln umfassen.

Was Pauer-Studer mit den Minimalbedingungen eines guten Lebens an-
spricht, beinhaltet auch eine ausreichende Versorgung der Gesellschafts-
mitglieder mit unabdingbaren Ressourcen eines guten Lebens: Kein Gesell-
schaftsmitglied sollte an Armut, Hunger, an Mangel an gesundheitlicher
Versorgung oder Mangel an Bildung leiden miissen. Somit muss sich der
liberale Staat in die negative Freiheit des Einzelnen einmischen um die
Voraussetzungen positiver Freiheit zu gewihrleisten. Doch damit dieser
Konklusion vorsichtig umgegangen werden muss, mochte ich die Notwen-
digkeit der Einmischung des Staates in die negative Freiheit des Einzelnen
differenziert betrachten. Ich méchte dabei zwei Ebenen unterscheiden:

1) Die strukturelle Ebene
2) Die individuelle Ebene der Entscheidungsfreiheit

Die notwendige Einmischung eines liberalen Staates, die bisher angespro-
chen wurde, betrifft die erste Ebene: Der Staat hat sich um eine ausreichende
Ressourcenausstattung der Einzelnen zu kiitmmern. Das betrifft die struk-
turelle Ebene; namlich, dass der Einzelne nicht in Armut und Hunger leben
muss, dass er eine gute gesundheitliche Versorgung erhilt, dass er von Bil-
dungschancen nicht ausgeschlossen ist und liberale Grundfreiheiten genief3t
— politische, 6konomische und biirgerliche Rechte aus denen die Grundfrei-
heiten fir Biirger liberaler Gesellschaften abgeleitet werden: Handlungsfrei-
heit, Vertragsfreiheit, Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit, Reli-
gionsfreiheit, Gewissensfreiheit, Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Kunstfrei-

5 Pauer-Studer (2000): 18.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

heit, Wissenschaftsfreiheit, Versammlungsfreiheit, Berufsfreiheit, informa-
tionelle Selbstbestimmung; um nur die wichtigsten unter ihnen zu nennen.
Der liberale Staat muss folglich die strukturelle Ebene ernst nehmen, um sei-
nen Biirgern ein selbstbestimmtes und damit auch ein gutes Leben zu ermog-
lichen

Was die die Ebene der individuellen Entscheidungsfreiheit betrifft, so
muss der Staat neutral sein. Der liberale Staat darf sich nicht in die indi-
viduelle Entscheidung des Einzelnen einmischen, wie er sich mit Bezug auf
die Frage wie er ein gutes Leben fithren mdchte entscheidet. Fiir die notwen-
dige Einmischung des liberalen Staates heif3t dies, dass Selbstbestimmung
als Ziel verstanden wird: Menschen miissen in der Lage sein, selbstbestimmt
zu leben und zu handeln und sich auf dieser Grundlage fiir ein gutes Leben
entsprechend des eigenen Ermessens zu entscheiden.

4.1.3 Fahigkeiten und positive Freiheit

Nachdem nun die Verbindung zwischen dem Liberalismus, der Freiheit und
dem guten Leben hergestellt wurde, soll die Frage nach dem guten Leben in
den Mittelpunkt der Untersuchung gertickt werden. Was ist ein gutes Leben
und wie konnen wir es theoretisch spezifizieren bzw. inhaltlich ausfiillen? Es
liegt auf der Hand, dass nicht jedes Leben als ein gutes Leben bezeichnet
werden kann und es ist zudem deutlich geworden, dass eine Vorstellung des
guten Lebens ohne einen strukturellen Aspekt nicht zu denken ist. Ich habe
dies unter der Begrifflichkeit der strukturellen Ebene aufgegriffen.

Eine Theorie des guten Lebens, welche die strukturelle Ebene ausblen-
det, wire zynisch; zumal diese voraussetzen wiirde, dass es keine substanti-
elle Verbindung zwischen dem Mangel an essentiellen Giitern und dem guten
Leben gibt. Eine sinnvolle Konzeption muss dies annehmen und danach fra-
gen, welche die wichtigen, essentiellen Giiter sind, die unabdingbar zu einem
guten Leben dazugehoren. Eine solche Theorie des guten Lebens ist die von
Martha Nussbaum. In meiner Darlegung eines freiheitsfunktionalen Libera-
lismus mochte ich fiir eine solche Theorie des Guten in Verbindung mit einer
Vorstellung des guten Lebens in Anlehnung an Martha Nussbaum argumen-
tieren. Damit spreche ich mich auch dafiir aus, den Liberalismus mit einer
Theorie des Guten zu verbinden. Eine Theorie des Guten ist in diesem Falle
so zu verstehen, dass voraussetzungs- und wertbezogene Bedingungen arti-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

kuliert werden, die erfiillt sein miissen, damit ein menschliches Leben auch
als ein gutes Leben gelten kann.®

Martha Nussbaum und Amartya Sen haben einen solchen Ansatz des Gu-
ten iiber die Zentralitit der menschlichen Freiheit ausgearbeitet. Nussbaum
und Sen gehen dabei davon aus, dass Freiheit in einer sinnvollen Weise ledig-
lich unter der Voraussetzung von strukturellen Bedingungen gedacht werden
kann. Eine solche Herangehensweise entspricht einem positiven Paradigma
der Freiheit, zumal sich die Voraussetzungen der Freiheit in einem negativen
Paradigma nicht stellen wiirden: Menschen wiren dann frei, wenn sie nie-
mand daran hindert etwas zu tun. Die Freiheitskonzeption von Nussbaum
und Sen hebt demgegeniiber von der Frage ab, was Menschen tun und sein
konnen? Ausgehend von dieser Frage wird Freiheit dabei als ein universel-
ler Wert gedacht und eingefordert: Freiheit soll allen Menschen zukommen.
Damit ist die Konzeption menschlicher Freiheit in Anlehnung an Sen und
Nussbaum auch als ein zukunftsorientiertes Paradigma zu verstehen. Nicht
zuletzt entwickelten Sen und Nussbaum ihre Vorstellung von menschlicher
Freiheit im Zusammenhang mit ihrer Forschungstitigkeit iiber die Forde-
rung menschlicher Entwicklung. Amartya Sens Monographie Development as
Freedom gilt als programmatische Auseinandersetzung mit einem Paradigma
menschlicher Entwicklung als Freiheitsentwicklung. Dabei geht Sen tiber den
interessanten Weg des negativen Paradigmas: Er konstatiert, dass menschli-
che Freiheit zunichst einmal den Abbau von Unfreiheiten erfordert, welche
die individuellen Wahl- und Handlungsfreiheiten einschrinken. Doch die in-
teressante Wendung folgt aus dem Weiterdenken dieser Forderung: Ein Ab-
bau von Unfreiheiten verlangt wiederum positive Voraussetzungen: Den Zu-
gang zu sozialen Grunddiensten wie Bildung und Gesundheitsversorgung so-
wie biirgerliche, 6konomische und politische Rechte als Voraussetzung fiir die
Beteiligung an gesellschaftspolitischen Prozessen. Aus diesem Ansatz wurde
auch der HDI (Human Development Index) entwickelt, der Entwicklungs-
zustinde und Entwicklungserfolge auf der Welt vergleichbar macht und die
Freiheit, im Sinne der tatsichlichen Lebensqualitit der Menschen, in den Mit-
telpunke riickt.” Freiheit ist dabei in einer ganz bestimmten Hinsicht zentral:

Freiheitist nicht nur die Grundlage der Beurteilung tiber Entwicklungserfolg
oder -misserfolg, sondern ist auch der grundlegende Faktor fiir individuel-

6 Vgl. Pauer-Studer (2000): 223f.
7 Vgl. Nussbaum (2011): 74ff. oder Sen (1999): 292ff.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

le Entschlusskraft und soziale Wirksamkeit. Eine grofiere Freiheit verbessert
die Fahigkeit der Menschen sich selbst zu helfen und auch auf die Welt ein-
zuwirken; und diese Kennzeichen sind fiir den Entwicklungsprozess zentral.
Das Anliegen kann somit als der Handlungsaspekt der Einzelnen betrachtet
werden 8

Die Zentralitit der Freiheit im Kontext menschlicher Entwicklung wird iiber
den Handlungsaspekt des Einzelnen erklirt: Der Einzelne ist dann freier, um
mit Sens Worten zu sprechen, wenn er seine individuelle Entscheidungskraft
und seine soziale Wirksambkeit entfalten kann. Das heifdt, dass die Freiheits-
entwicklung iiber das positive Paradigma der Freiheit gedacht wird. Freiheit
wird als Verwirklichungskonzept verstanden und diese Verwirklichung kann,
dies ist der Vorstellung von menschlicher Entwicklung ja implizit, besser oder
schlechter gelingen. Fiir das gute Gelingen der Freiheitsentwicklung wird
die strukturelle Ebene staatlicher Involviertheit relevant. Die Wichtigkeit der
strukturellen Ebene lisst sich an einfachen Uberlegungen festmachen: Wenn
sich ein Mensch in extremer Armut befindet und weder einen Zugang zu einer
gesundheitlichen Grundversorgung noch zu Bildungschancen hat, so kann er
nicht selbstbestimmt leben. Dies liegt auf der Hand und bedarf keiner tiefen
philosophischen Reflexion. Amartya Sen bezeichnet dies als die konstitutive
Rolle der Freiheit, um von einem guten Leben sprechen zu kénnen.

Die konstitutive Rolle der Freiheit ist mit der Wichtigkeit substantieller Frei-
heit mit Bezug auf die Lebensqualitidt der Menschen verbunden. Diese sub-
stantiellen Freiheiten beinhalten elementare Fihigkeiten wie etwa in der
Lage zu sein, schwerwiegende Midngel zu vermeiden: Hunger, Unterernih-
rung, abwendbare Krankheiten und frithzeitiges Sterben. Gleichzeitig wer-
den damit auch die Freiheiten angesprochen, die damit verbunden sind Le-
sen, Schreiben und Rechnen zu kénnen, Ein Teil einer politischen Gemein-
schaft zu sein, sich frei duRern zu kénnen und vieles mehr.®

8  Sen(1999):18.
Im englischen Original: Freedom is not only the basis oft he evaluation of success
and failure, but is also a principal determinant of individual initiative and social ef-
fectiveness. Greater freedom enhances the ability of people to help themselves and
also to influence the world, and these matters are central to the process of develop-
ment. The concern here relates to what we may call (at the risk of oversimplification)
the »agency aspect« of the individual. (Ubersetzung durch die Autorin).

9  Sen (1999): 36.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Denn wie Sen konstatiert, heiflt Selbstbestimmung als Ziel zunichst ein-
mal den Mangel fundamentaler Lebensressourcen zu vermeiden. Diese Ein-
sicht fithrt zum positiven Paradigma der Freiheit; und damit zur Notwendig-
keit der Anerkennung, dass Freiheit nicht nur von der Abwesenheit duflerer
Hindernisse abhingt, sondern auch andere Voraussetzungen besitzt: so wie
soziale, 8konomische und politische Bedingungen.'® Eine Herangehenswei-
se, welche strukturelle Voraussetzungen mit einbezieht, riickt den Blick auf
die Verbindung von Freiheit und Armut, Freiheit und Hunger, Freiheit und
Krankheit, Freiheit und fehlende Bildung oder Freiheit und Unterdriickung.
Es ist die Bedingtheit der Freiheit, welche durch die strukturelle Ebene zum
Ausdruck gebracht wird. Oder wie Sen artikuliert:

Manchmal kann der Mangel an substantieller Freiheit direkt auf Armut zu-
riickgefithrt werden, die Menschen davon abhiltihren Hunger zu befrieden,
odersich addquatzuernihren, oder Medikamente zu erhalten um Krankhei-
ten zu besiegen, oder die Méglichkeit zu haben sich angemessen zu kleiden
und ein Zuhause zu haben, oder Zugang zu sauberen Wasser zu haben oder
zu sanitdren Einrichtungen. In anderen Féllen kann die Unfreiheit mit dem
Fehlen von offentlichen Einrichtungen verbunden werden, wie das Nicht-
vorhandensein von epidemiologischen Programmen oder effektiven Insti-
tutionen, die fiir Sicherheit und Ordnung sorgen. In noch anderen Fallen re-
sultiert die Verletzung von Freiheit direkt aus einer Verweigerung politischer
und biirgerlicher Rechte durch autoritare Regime, die es Menschen erschwe-
ren am sozialen, politischen und 6konomischen Leben teilzuhaben."

Im englischen Original: The constitutive role of freedom relates to the importance of
substantive freedom in enriching human life. The substantive freedoms include ele-
mentary capabilities like being able to avoid such deprivations as starvation, under-
nourishment, escapable morbidity and premature mortality, as well as the freedoms
that are associated with being literate and numerate, enjoying political participation
and uncensored speech and so on. (Ubersetzung durch die Autorin).
10 Vgl.Sen (1999): 3.
(Politische und biirgerliche Rechte, Zugang zu Bildung, Zugang zu gesundheitlicher
Versorgung, Zugang zu einem Arbeitsmarkt, Moglichkeit zu politischer Teilhabe..etc.)
11 Sen (1999): 4.
Im englischen Original: Sometimes the lack of substantive freedoms relates directly
to economic poverty, which robs people of the freedom to satisfy hunger, or to achieve
sufficient nutrition, or to obtain remedies for treatable illnesses, or the opportunity
to be adequately clothed or sheltered, or to enjoy clean water or sanitary facilities.
In other cases, the unfreedom links closely to the lack of public facilities and social

- am 14.02.2026, 07:54:56.

163


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Fiir Sen ist die Rolle politischer Organisation ein wichtiger Teil der struktu-
rellen Ebene. Die Méglichkeit der Einzelnen zu politischer Teilhabe ist dabei
zentral. Damit wird auch die Rolle der kollektiven Selbstbestimmung (De-
mokratie) angesprochen, auf die ich spiter noch eingehen maéchte. Johannes
Wallacher weist in diesem Kontext darauf hin, dass Demokratie fiir Sen nicht
nur eine instrumentelle Rolle spielt, sondern dass ihr in Hinblick auf die Er-
weiterung von Freiheit ein inhdrenter Wert zukommt:

Da Individuen in gesellschaftlichen Institutionen leben und handeln, hiangt
ihre Freiheit wesentlich davon ab, wie solche Institutionen verfasst sind. Ein
freiheitsorientiertes Entwicklungsverstindnis beinhaltet damit implizit die
Forderung nach Beteiligung an Entscheidungen auf verschiedenen gesell-
schaftlichen Ebenen und nach zivilen und politischen Rechten, die Grund-
lage dafir sind. In diesem Zusammenhang betont Sen vor allem die Not-
wendigkeit, die Rolle der Frauen durch Bildung, Schaffung von Erwerbsmaog-
lichkeiten und die Gewahrleistung von Eigentumsrechten zu starken(»em-
powerment«).'?

Es ist wichtig, darauf zu verweisen, dass die Befihigung differenziert ge-
dacht wird und den Einzelnen in den Blick nimmt. Es geht darum, Menschen
mit den Fihigkeiten auszustatten ein Leben zu wihlen, das fiir sie wertvoll
ist.”® Individuelle Freiheit wird ausgehend von den Fihigkeiten, Talenten und
Grenzen des Einzelnen gedacht. Aus dieser Perspektive wird die Pluralitit der
Befihigung zur Freiheit greifbarer. Schliefilich ist es so, dass ein Individuum
in Abhingigkeit von Alter, Geschlecht oder Gesundheit unterschiedliche Gii-
ter bendtigt, um ein gutes Leben leben zu konnen. Je nach individuellen und
sozialen Voraussetzungen kann eine Person, die ihr zur Verfiigung stehen-
den Giiter bzw. Einkommen fiir ihre vorgegebenen Ziele einsetzen und nut-
zen." Dazu schreibt Nussbaum: Typischerweise nutze ich den Plural »Fihig-
keiten«, um zu betonen, dass die bedeutendsten Elemente, aus denen sich die
Lebensqualitit von Menschen zusammensetzt, plural und qualitativ distinkt

care, such as the absence of epidemiological programs, or of effective institutions for
the maintenance of local peace and order. In still other cases the violation of freedom
results directly from a denial of political and civil liberties by authoritarian regimes
and from imposed restrictions on the freedom to participate in the social, political
and economic life of the community. (Uberseztung durch die Autorin).

12 Wallacher (2001): 3.

13 Sen (1999): 74.

14 Vgl. Wallacher (2001): 1f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

sind: Gesundheit, korperliche Unversehrtheit, Bildung und andere Aspekte
des Lebens von Individuen lassen sich nicht auf ein einziges Vergleichsmaf}
reduzieren, ohne sie zu verzerren.'

Damit fragt der Ansatz, der menschliche Entwicklung als Freiheit be-
greift, nach den tatsichlichen Grundfihigkeiten eines guten menschlichen
Lebens und nach den tatsichlichen individuellen Moglichkeiten, die Men-
schen offenstehen. Der Ansatz ist der Selbstbestimmung der Einzelnen ver-

pflichtet und méchte sie nicht bevormunden:

Er konzentriert sich auf WahImdglichkeit oder Freiheit und vermittelt die
Ansicht, dass das entscheidende Gut, das Gesellschaften fiir ihre Biirger be-
fordern sollen, in einer Reihe von Chancen oder substanziellen Freiheiten
besteht, die Menschen dann handelnd umsetzen oder nicht umsetzen mo-
gen: Sie haben die Wahl dazu."®

41.4 Das gute Leben

Es wurde bereits erliutert, dass Selbstbestimmung insoweit mit der Frage
nach dem guten Leben verbunden ist, als dass ein selbstbestimmtes Leben in
einer liberalen Perspektive wertvoller ist, als ein bloR freies, oder gar fremdbe-
stimmtes Leben. Selbstbestimmung muss somit Ziel liberaler Politik sein und
zu dieser Politik gehort eine strukturelle Ebene, dies umfasst eine Grundaus-
stattung mit Giitern, Grundfreiheiten, Gesundheitsversorgung und Bildung,
sodass die Menschen jene Grundfihigkeiten die konstitutiv fiir das gute Le-
ben sind, ausbilden kénnen. Der Vorzug einer Konzeption des guten Lebens,
liegt in der Moglichkeit, das Leben des Einzelnen und die Zielgerichtetheit des
einzelnen Lebens ernst zu nehmen. Menschen stellen sich die Frage nach dem
guten Leben nicht in einem abstrakten Kontext, sie suchen nicht ein abgeho-
benes Gutes »da drauflen«, sondern etwas, das sie in ihrem Leben verwirkli-
chen kénnen.” Dazu schreibt Martha Nussbaum, dass die Uberlegungen zu
den Fihigkeiten der Menschen nicht abgehoben und gleichzeitig objektiv sein

miissen:*®

15 Nussbaum (2011): 27.
16 Nussbaum (2011): 27.
17 Nussbaum (2012): 31.
18 Nussbaum (2012):119.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

165


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Mit nicht abgehoben meine ich, dass sie nicht dadurch zustande kommen
sollte, dass das menschliche Leben und Handeln von einemvoéllig fremden
Standpunktaus betrachtet wird, derauflerhalb der Lebensbedingungen und
Erfahrungen der betreffenden Menschen liegt — so als wiirden wir irgend-
welche wertneutralen wissenschaftlichen Fakten iber uns selbst entdecken.
Dies halte ich ohnehin nicht fiir eine plausible Verfahrensweise; und auch
wenn sie es ware, wiirde sie wahrscheinlich nicht zu dem Menschenbild fiih-
ren, das die richtige Grundlage fiir menschliche Entscheidungen und Pla-
nungen ware. Um eine Liste der Fahigkeiten zu erstellen, die fiir ein gutes
Leben konstitutiv sind, missen wir uns selbst fragen, was am wichtigsten
ist, was ein wesentlicher Bestandteil eines jeden Lebens ist, das so reich ist,

dass es als ein wahrhaft menschliches gelten kann."

Der Fihigkeiten-Ansatz ist somit explizit mit dem guten Leben und mit der
Vorstellung eines selbstbestimmten Lebens als eines besseren Lebens verbun-
den. Fir Martha Nussbaum ergibt sich der Fihigkeiten-Ansatz iiber die Tat-
sache einer grundlegenden Intuition, nimlich, dass das Vorhandensein der
menschlichen Fihigkeiten den moralischen Anspruch auf Entfaltung begriin-
det. Die Menschen seien so beschaffen sich zu entwickeln und nach Freiheit
zu streben. Bei entsprechender pidagogischer und materieller Unterstiitzung
wiirden Menschen auch dazu befihigt werden, die wichtigsten menschlichen
Titigkeiten auszuiiben.®

Aufder Grundlage dieser Uberlegungen stellt sie eine Liste auf, welche alle
Grundfihigkeiten des Menschen als Veranschaulichung des guten Lebens be-
inhaltet. Fiir Nussbaum gibt es demzufolge eine unhintergehbare Verbindung
zwischen den Fahigkeiten und der geteilten Auffassung eines guten Lebens:

Was die Fahigkeiten betrifft, so ist klar, dass seine sehr grundlegende Bewer-
tung darin besteht, sie als einen Teil des Menschseins zu bezeichnen. Das
heifit, ein Leben ohne diesen Faktor hitte zu viele Defizite und wire zu arm,
um ein menschliches, a fortiori ein gutes menschliches Leben zu sein. Infol-
gedessen ist diese Fahigkeiten-Liste eine Art grundlegende oder minimale
Konzeption des Guten.?'

19 Nussbaum (2012): 119.
20  Nussbaum (2012): 205.
21 Nussbaum (2012): 56.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Die minimale Konzeption des Guten entspricht einer Liste von konstitutiven
Grundfihigkeiten des Menschen. Damit geht die Vorstellung eines gewissen
Essentialismus einher, nimlich die Auffassung, dass sich das menschliche Le-
ben durch bestimmte, wesentliche und universale Eigenschaften auszeich-
net.? Diese Liste an konstitutiven Grundfihigkeiten ist aber gleichsam offen
und erweiterbar. Sie soll laut Nussbaum weder ahistorisch noch eine apriori-
sche Konstruktion sein. Sie stellt den Versuch dar, ein sehr allgemeines Bild
von den Erfahrungen zu gewinnen, die Menschen im Laufe ihrer Geschichte
geteilt haben und teilen.?® Vor diesem Hintergrund trigt Nussbaum folgen-
de Fihigkeiten als konstitutive Grundfihigkeiten eines guten menschlichen
Lebens zusammen:

1) Die Fahigkeit, ein menschliches Leben von normaler Linge zu leben, nicht
vorzeitig zu sterben, bevor das Leben so reduziert ist, dass es nicht mehr
lebenswert ist.

2) Die Fihigkeit, sich guter Gesundheit zu erfreuen, sich angemessen zu er-
nihren, eine angemessene Unterkunft und Moglichkeiten sexueller Be-
friedigung zu haben, sich in Fragen der Reproduktion frei entscheiden
und sich von einem Ort zu einem anderen bewegen zu konnen.

3) Die Fihigkeit unnétigen Schmerz zu vermeiden und freudvolle Erlebnisse
zu haben.

4) Die Fihigkeit, seine Sinne und seine Phantasie zu gebrauchen, zu denken
und zu urteilen — und diese Dinge in einer Art und Weise zu tun, die durch
eine angemessene Erziehung geleitet ist, zu der auch (aber nicht nur) Le-
sen und Schreiben sowie mathematische Grundkenntnisse und eine wis-
senschaftliche Grundausbildung gehéren. Die Fihigkeit, seine Phantasie
und sein Denkvermdégen zum Erleben und Hervorbringen von geistig be-
reichernden Werken und Ereignissen der eigenen Wahl auf den Gebie-
ten der Religion, Literatur, Musik usw. einzusetzen. Der Schutz dieser
Fihigkeit, so glaube ich, erfordert nicht nur die Bereitstellung von Bil-
dungsmoglichkeiten, sondern auch gesetzliche Garantien fiir politische
und kiinstlerische Meinungsfreiheit sowie fiir Religionsfreiheit.

5) Die Fahigkeit, Beziehungen zu Dingen und Menschen auflerhalb unser
selbst einzugehen, diejenigen zu lieben, die uns lieben und fiir uns sor-
gen, traurig tiber ihre Abwesenheit zu sein, allgemein Liebe, Kummer,

22 Vgl. Pauer-Studer (2000): 224.
23 Vgl. Nussbaum (2012): 189.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

167


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

7)

9)

10

~

Sehnsucht und Dankbarkeit zu empfinden. Diese Fihigkeit zu unterstiit-
zen bedeutet, Formen des menschlichen Miteinanders zu unterstiitzen,
die nachweisbar eine grofie Bedeutung fiir die menschliche Entwicklung
haben.

Die Fihigkeit, eine Vorstellung des Guten zu entwickeln und kritische
Uberlegungen zur eigenen Lebensplanung anzustellen. Dies schlieft
heutzutage die Fihigkeit ein, einer beruflichen Titigkeit aufer Haus
nachzugehen und am politischen Leben teilzunehmen.

Die Fihigkeit mit anderen und fiir andere zu leben, andere Menschen zu
verstehen und Anteil an ihrem Leben zu nehmen, verschiedene soziale
Kontakte zu pflegen; die Fihigkeit, sich die Situation eines anderen Men-
schen vorzustellen und Mitleid zu empfinden; die Fihigkeit, Gerechtig-
keit zu tiben und Freundschaften zu pflegen. Diese Fihigkeit zu schiitzen
bedeutet abermals, Institutionen zu schiitzen, die solche Formen des Mit-
einanders darstellen und die Versammlungs- und politische Redefreiheit
zu schiitzen.

Die Fahigkeit, in Verbundenheit mit Tieren, Pflanzen und der ganzen Na-
tur zu leben und sie pfleglich zu behandeln.

Die Fihigkeit, sein eigenes Leben und nicht das eines anderen zu leben.
Das bedeutet, gewisse Garantien zu haben, dass keine Eingriffe in be-
sonders personlichkeitsbestimmende Entscheidungen wie Heiraten, Ge-
biren, sexuelle Priferenzen, Sprache und Arbeit stattfinden.

Die Fihigkeit, sein Leben in seiner eigenen Umgebung und seinem ei-
genen Kontext zu fithren. Das heifdt Garantien fiir Versammlungsfreiheit
und gegen ungerechtfertigte Durchsuchungen und Festnahmen; es be-
deutet auch eine gewisse Garantie fiir die Unantastbarkeit des personli-
chen Eigentums, wenngleich diese Garantie durch die Erfordernisse so-
zialer Gerechtigkeit auf verschiedene Weise eingeschrinkt werden kann
und im Zusammenhang mit der Interpretation des anderen Fahigkeiten
immer verhandelbar ist, da das persénliche Eigentum im Gegensatz zur
personlichen Freiheit ein Mittel und kein Selbstzweck ist.**

Diese Liste an Grundfihigkeiten soll eine Orientierung dariiber geben, was

ein menschliches und ein gutes menschliches Leben ist. Eine Forderung die-

ser Fahigkeiten wire indes nicht nur wiinschenswert, sondern auch notwen-

dig, wenn menschliche Entwicklung stattfinden soll. Damit ist sie eine nor-

24

Vgl. Nussbaum (2012): 200ff.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

mative Konzeption. Es geht darum zu fragen, welche Fihigkeiten so wichtig
sind, dass, wenn sie fehlen wiirden, das menschliche Leben nicht mehr als
ein menschliches bezeichnet werden kann.?

Vor diesem Hintergrund der Nussbaumschen Konzeption einer Liste an
Fihigkeiten ergibt sich eine grundsitzliche Spannung zwischen einer, wie
Pauer-Studer formuliert, voraussetzungsbezogenen und wertbezogenen Les-
art. Denn »zum einen will Nussbaum die Elemente ihrer Liste des Guten
nur als Voraussetzungen dafiir betrachten, dass man ein gutes Leben fiih-
ren kann. Zum anderen betrachtet sie die Elemente als Kriterien, um zu be-
stimmen, wie weit ein menschliches Leben als gutes Leben gelten kann«.2®
Nussbaum versucht diese Spannung insoweit aufzulosen, als dass sie darauf
hinweist, dass beide Lesarten von Wichtigkeit sind. Nussbaums Konzepti-
on mdchte beides: sie soll darauf aufmerksam machen, dass das gute Leben
nicht voraussetzungslos zu haben ist und sie méchte zeigen, dass es konstitu-
tive Fihigkeiten, als Bestandteile des guten Lebens gibt. Damit ist die Span-
nung nicht aufgelost. Vielmehr erscheint sie als ein konstitutiver Bestandteil
der Nussbaumschen Konzeption: Die Fihigkeiten werden sowohl als an sich
wertvoll und gut erachtet als auch als Voraussetzungen des guten Lebens ver-
standen.

Gleichsam baut Nussbaum Differenzierungen in ihre Liste an konstitu-
tiven Grundfihigkeiten ein. Sie spricht dabei von architektonischen Funk-
tionen zweier Fihigkeiten: »Zwei menschliche Fihigkeiten organisieren und
strukturieren alle anderen und geben ihnen eine typisch menschliche Aus-
formung. Es handelt sich um die praktische Vernunft und die Verbundenheit

mit anderen Menschen«.2?

Die praktische Vernunft hat eine einzigartige architektonische Funktion. Sie
durchdringt alle Tatigkeiten und Plane im Hinblick auf deren Realisierung
in einem guten und erfiillten menschlichen Leben. Das gleiche gilt fiir die
Verbundenheit mitanderen Menschen. Alles, was wir tun, tun wir als soziale
Wesen und unsere eigene Lebensplanung ist eine Planung mit anderen und
fiir andere. 28

25  Vgl. Nussbaum (2012): 189.
26  Vgl. Pauer-Studer 225f.

27  Nussbaum (2012): 59.

28  Nussbaum (2012): 60.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Die Hervorhebung der architektonischen Funktionen ist Martha Nussbaum
vor dem Hintergrund eines reicheren Verstindnisses von Gerechtigkeit wich-
tig. Praktische Vernunft wird von Martha Nussbaum so beschrieben, als dass
es ihr um die Fihigkeit der Lebensplanung und - fithrung geht. Menschen
wiirden ihr Leben planen, indem sie sich Fragen nach dem guten und erstre-
benswerten Leben stellen und beantworten. Sie wollen abwigen, Bewertun-
gen vornehmen und entsprechend handeln.?® Denn im Gegensatz zu Rawls
denkt sie nicht, dass sich Gerechtigkeit darin erschopft, Freiheitsriume gleich
zu verteilen. Nussbaum kniipft die Gerechtigkeitsfrage ihrer Konzeption des
Liberalismus an die Frage, was die Menschen mit ihren Freiheitsriumen ma-
chen kénnen. Indem sie fragt, was der Einzelne tun und sein kann, legt sie
Wert auf die tatsichliche Verwirklichung von Freiheit. Gerechtigkeit wird
daher nicht an der Gleichverteilung der negativen Freiheit, sondern an der
Befihigung zur positiven Freiheit gemessen. Letztere inkludiert Nussbaum
zufolge die praktische Vernunft und die Verbundenheit mit anderen Men-
schen. Bindungen herzustellen, zu erhalten und zu gestalten ist als Verwirk-
lichungsbedingung von Freiheit insoweit relevant, als dass sich Menschen im-
mer schon in positiver Bezogenheit auf oder in negativer Abgrenzung zu An-
dern selbstbestimmen. Damit steht mein Ansatz Selbstbestimmung als eine
komplexe Fahigkeit zu bezeichnen in einer Linie mit Nussbaums Verbindung
von konstitutiven Faihigkeiten, Freiheit und dem guten Leben der Menschen.
Und eine Vorstellung des guten Lebens unterminiert nicht die Wichtigkeit in-
dividueller Entscheidungsfreiheit mit Bezug auf die Wahl eines Lebens, das
wertvoll ist. Vielmehr fingt das gute Leben erst dort an, wo Selbstbestimmung
des Einzelnen gewihrleistet ist.

415 Ein Liberalismus positiver Freiheit

Einen moglichen Denkansatz der Umsetzung der Verbindung von Fihigkei-
ten, Freiheit und dem guten Leben in eine politische Theorie hat Martha Nuss-
baum skizziert. Eine solche Skizze entspricht einem Liberalismus, der positi-
ve Freiheit in den Mittelpunkt riickt und liberale Politik nicht zur Neutralitat
verpflichtet, sondern diese an die Auffassung eines guten Lebens anlehnt.
Nussbaums normativer Liberalismus geht damit im Gegensatz zu Rawls
nicht davon aus, dass sich Gerechtigkeit darin erschopft, dass Grundgiiter
und das umfassende Recht an Freiheiten gleich verteilt sind. Nussbaum hilt

29 Vgl. Nussbaum (2012): 53.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

dieser Idee entgegen, dass Wohlstand, Einkommen und Besitz schlicht und
einfach nichts Gutes an sich sind>*°, sondern dass es darum geht, was die
Einzelnen mit diesen Giitern tun kdnnen:

Wie viele Menschen auch von dem Wunsch besessen sein mogen, materielle
Giter anzuhaufen [..] letzten Endes handeln es sich doch nur um eine blo-
e Ansammlung von Dingen. Zwar eine nitzliche Ansammlung, aber den-
noch eine Ansammlung, die nur dann einen Wert hat, wenn die Giiter in den
Dienst des Lebens und Handelns von Menschen gestellt werden. So kénnen
wir die interessanten Fragen beziiglich ihrer Verteilung — wieviel wir wem
und unter welchen institutionellen Bedingungen geben sollten — erst dann
beantworten, wenn wir erkennen, was sie fiir das gute Leben des Menschen
leisten, welche wichtigen Tatigkeiten der Menschen durch sie gefordert oder
blockiert werden und wie sich verschiedene Verteilungskonzepte auf diese
Tatigkeiten auswirken.3

In dieser Aussage, kommt folgende Differenzierung zum Ausdruck: Es gibt
Gutes an sich und instrumentell Gutes. Eine Grundfihigkeit, die konstitutiv
fiir das gute Leben ist, ist immer gut. Ein dufleres Gut, wie z.B. Reichtum,
ist nicht immer gut. Es ist dann gut, wenn dadurch zentrale Fihigkeiten ge-
fordert und nicht blockiert werden. Reichtum kann auch negative Folgen fir
das Leben der Menschen haben;indem er z.B. die Sicht auf das blockiert, was
wirklich wichtig ist.

Ich habe bereits erwihnt, dass Nussbaum liberale Politik nicht zur Neu-
tralitit verpflichtet, sondern diese an die Auffassung eines guten Lebens an-
lehnt. Sie geht dabei nicht von einem Vorrang des Rechten (wie noch Rawls)
aus, sondern postuliert ein Primat des Guten. Ein Primat des Guten bedeutet
in diesem Falle, dass wir ein Verstindnis des guten Lebens mit den dazuge-
horigen menschlichen Zielen und Fihigkeiten bendtigen, um dariiber zu ent-
scheiden, wie eine politische Gemeinschaft konstituiert sein muss, um tat-
sichlich auch »gut« zu sein. In Abgrenzung zu Rawls spricht sie somit davon,
dass Gerechtigkeitsfragen ein Derivat des Guten sind:

Wir stellen fest, dass beijeder zurzeit bestehenden oder denkbaren Allokati-
onsstruktur Entscheidungen dariiber getroffen werden, welche Ressourcen
verteilt werden, wie und durch welche Kanéle sie verteilt werden und welche

30  Vgl. Nussbaum (2012): 35.
31 Nussbaum (2012): 35.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

menschliche Lebensbereiche sie betreffen. Kein moderner Staat verteilt ein-
fach Wohlstand und Einkommen unter seinen Biirgern; stattdessen gibt es
Programme zur Unterstiitzung bestimmter Lebensbereiche — Gesundheit,
Bildung und Ausbildung, Verteidigung usw. Jede andere Vorgehensweise
wiirde Verwirrung stiften. Selbst die Antwort auf die Frage »Welche Dinge,
Uber die wir verfiigen, sind die niitzlichen und nutzbaren Ressourcen?«
erfordert irgendeine implizite Konzeption des Guten und des guten Lebens
und Handelns des Menschen. Vor allem die Entscheidungen dariiber, ob
und wie Pflanzen, Mineralien und Tiere genutzt werden, erfordert eine
Konzeption des guten menschlichen Lebens in Relation zu anderen und
zur Natur insgesamt. Kurz: Um auf irgendeine der aktuellen politischen
Fragen nach den Ressourcen und ihrer Verteilung durch Programme und
Institutionen eine Antwort geben zu kénnen, miissen wir einen bestimmten
Standpunkt zu der aristotelischen Frage einnehmen (und tun dies in der
Regel auch): Welche menschlichen Tatigkeiten sind wichtig? Was ist flir ein
gutes Leben notwendig??

Nussbaum nennt die Vorstellung des guten menschlichen Leben eine starke,
vage Konzeption.>? Eine Konzeption, die sie als eine »ethisch-politische Kon-
zeption auf einer sehr grundlegenden und allgemeinen Ebene« bezeichnet,
»iiber die es in verschiedenen Kulturen aller Wahrscheinlichkeit nach ein ho-
hes Maf an Ubereinstimmung gibt und die einen Ansatzpunkt fiir eine inter-
kulturelle ethisch-politische Untersuchung darstellt.«>* Stark ist sie deshalb,
weil sie mit der Idee des guten Lebens arbeitet und vage ist die dahingehend,
da sie vielfiltige Spezifikationen des guten Lebenszulisst35Sie skizziert so-
zusagen die allgemeinen Konturen des Ziels und soll einen Umriss des gu-
ten Lebens geben.® Das gute Leben wird als Ziel formuliert, das iiber die je
individuelle Entfaltung der eigenen Moglichkeiten erreicht werden kann. Es
ist Nussbaum wichtig, darauf zu verweisen, dass wir uns als Menschen iiber
Kulturen hinweg als Menschen erkennen konnen und damit auch verstehen
konnen, dass es »Aspekte des menschlichen Lebens gibt, die eine bestimmte
Bedeutung haben.?” Die Verankerung in einer universalistischen Theorie des

32 Nussbaum (2012): 38.
33 Nussbaum (2012): 28.
34  Nussbaum (2012): 28.
35  Vgl. Nussbaum (2012): 28.
36 Vgl. Nussbaum (2012): 46.
37  Nussbaum (2012): 47.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Guten geschieht in Nussbaums Ansatz explizit - {iber die Beriicksichtigung
des Wohlergehens aller Menschen. Sie betont, dass ihre Konzeption ein gro-
Res Verdienst besitzt, nimlich nicht nur nach den Institutionen zu fragen,
sondern auch mit den Grundvorstellungen zu operieren, die von Menschen
an vielen Orten und zu vielen Zeiten geteilt werden und die Basis fiir ein Ge-
sprach iiber politische und kulturelle Grenzen hinweg abgeben kénnen.3

Auf der Grundlage dieser Uberlegungen stellt sie ihre Liste an konstitu-
tiven Grundfihigkeiten auf, die sie in den Mittelpunkt liberaler Politik stellt.
Dies ist folgerichtig, denn wenn wir anerkennen, dass es »bestimmte grund-
legende und entscheidende menschliche Anlagen gibt«®° so richtet sich der
Anspruch diese zu fordern nicht nur an uns selbst und unsere Mitmenschen,
sondern auch an die liberale Politik. Fiir einen Liberalismus, der Menschen
dazu befihigen méochte selbstbestimmt zu sein und somit der Auffassung des
guten Lebens Rechnung tragen will, bedeutet dies, dass das gute Leben in
Freiheit eines jeden einzelnen Menschen zihlen muss.

Vor diesem Hintergrund wire ein liberales Ordnungssystem auch nur
dann gut, wenn es die Befihigung aller seiner Biirger beriicksichtigt. Es reicht
nicht, dass ein Teil der Bevolkerung frei sein und ein gutes Leben leben kann.
Der Anspruch muss sein, moglichst vielen Biirgern ein gutes Leben zu er-
moglichen. Nussbaum zufolge heifdt dies fiir die Aufgabe des Staates, dass
diese »sowohl auf Breite als auch auf Tiefe angelegt ist. Auf Breite insofern,
als sie das gute Leben nicht nur einer kleinen Elite, sondern aller Mitglie-
der der Gesellschaft im Auge hat. Sie hat das Ziel, die Lebensumstinde eines
jeden Mitglieds iiber eine bestimmte Schwelle hinaus auf eine Stufe zu he-
ben, auf der es ihm moglich ist, ein gutes Leben zu wihlen und zu fihren.
Auf Tiefe insofern, als sie es nicht nur mit Geld, Grund und Boden, Chancen
und Amtern zu tun hat, also mit den Giitern, die traditionell vom Staat ver-
teilt werden, sondern mit der Totalitit der Fihigkeiten und Tdtigkeiten, die
das gute menschliche Leben ausmachen.«*°Die fiir den Fihigkeiten-Ansatz
zentrale strukturelle Ebene der Befihigung des Menschen zur Freiheit spielt
dabei auch in die politische Konzeption iibertragen eine wichtige Rolle:

Die Wichtigkeit der strukturellen Ebene fiir die Politik fingt bei der Uber-
legung an, dass nur ein Mensch, der genug duflere Mittel besitzt, selbstbe-
stimmt leben und damit gut leben kann. Das heift zum einen, dass alle Men-

38  Vgl. Nussbaum (2012): 31.
39  Nussbaum (2012): 206.
40  Nussbaum (2012): 33.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

173


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

schen in einem ausreichenden Mafle mit materiellen dufleren Giitern ausge-
stattet sein miissen und dass dariiber hinaus Menschen zu einem guten Leben
befihigt werden miissen. Anders gesagt muss die Grundlage eines Liberalis-
mus, der positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, die Anerkennung eines
gleichberechtigen Anspruches auf ein gutes Leben sein und dies impliziert
eine Forderung nach einer umfassenden Form der Gleichberechtigung: Der
Forderung, dass jeder Mensch Zugang nicht nur zu den lebenswichtigen ma-
teriellen Grundlagen und Ressourcen haben muss#, sondern dass Menschen
auch Zugang zu Bildung und gesundheitlicher Versorgung haben miissen.
Erst auf dieser Grundlage konnen Menschen selbstbestimmt leben und von
ihrer Freiheit Gebrauch machen.

Wenn Menschen beispielsweise aufgrund von gesundheitlichen Faktoren
nicht von ihrer 6konomischen Freiheit Gebrauch machen kénnen, d.h. wenn
sie selbst nicht an einem Marktsystem teilheben konnen, um sich so ihren
Unterhalt zu verdienen, so kommt dem Staat aus der Perspektive einer po-
litischen Philosophie positiver Freiheit die Aufgabe zu Menschen zu unter-
stiitzen. Denn Menschen, die sich in einer materiellen Notlage befinden, be-
diirfen zunichst einmal einer ausreichenden Ausstattung mit monetiren Res-
sourcen, um auf einer Grundlage ohne Not wieder freie Entscheidungen iiber
ihr Leben treffen zu kénnen. Alessandro Pinzani diskutiert diesbeziiglich die
Rolle von Geldressourcen in Verbindung mit der Moglichkeit von Selbstbe-
stimmung und kommt zu dem Schluss, dass monetire Unterstiitzung durch
den Staat dann gerechtfertigt ist, wenn es darum geht, Menschen ein Min-
destmaf an Freiheit zu ermdglichen.**

41 FurHannah Arendtist dies ebenso folgerichtig wie fiir Martha Nussbaum. In»Die Frei-
heit, frei zu sein« schreibt Arendt daher, dass der Freiheit die Befreiung vorausgeht.
Und damit meint sie die Befreiung von materieller Not: Sie konstatiert daher, dass die
Freiheit frei zu sein »mehr bedeutet als politische Befreiung von absoluter und despo-
tischer Macht; dass die Freiheit, frei zu sein, zuallererst bedeutet, nicht nur von Furcht,
sondern auch von Not frei zu sein.« Arendt (2018): 24.
Oder weiter:
»Nur diejenigen, die die Freiheit von Not kennen, wissen die Freiheit von Furcht in
ihrer vollen Bedeutung zu schitzen, und nur diejenigen, die von beidem frei sind, von
Not wie von Furcht, sind in der Lage, eine Leidenschaft fir die 6ffentliche Freiheit zu
empfinden, in sich diesen goiit pour la liberté und den spezifischen Geschmack an der
egalité zu entwickeln, den die Freiheit in sich tragt.« Arendt (2018): 26.

42 Vgl. Pinzani (2010): 17ff.
Es sei auch auf die Monographie von Philippe van Parijs hingewiesen: »Real Freedom
for All. What (if anything) can justify capitalism?«, die 1995 bei Clarendon Press in

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Daraus folgt entsprechend, dass die Aufgabe des liberalen Staates, wel-
che sich aus der Perspektive positiver Freiheit ableitet, eine ist, welche eine
Rolle des Staates abverlangt, die iiber die reine Schutzfunktion der negativen
Freiheit hinausgeht. Vielmehr ist es so, dass der Staat die Aufgabe hat, sich
in die negative Freiheit der Menschen einzumischen, um Freiheit zu ermdg-
lichen. Auf der Grundlage einer freiheitsfunktionalen Philosophie ist Nuss-
baums Schlussfolgerung folgerichtig und fiir eine normative politische Phi-
losophie des 21. Jahrhunderts, die menschliche Entwicklung méglich machen
mochte, auch richtungsweisend. Eine politische Philosophie, welche den uni-
versellen Anspruch auf menschliche Entwicklung nicht anerkennt, ist in der
Tat — wie auch Nussbaum festhilt — anachronistisch.*? Fiir eine Theorie, wel-
che die Freiheit eines jeden ernst nimmt, ist eine Einmischung des Staates
in die negativen Freiheitsspielriume des Einzelnen folgerichtig; eine Einmi-
schung ist mithin durch folgende Primissen gerechtfertigt:

1) Die positive Freiheit auf der Grundlage von Selbstbestimmung gilt als Pri-
mat.*

2) Negative Freiheit ist nur relativ gut. Das Gut der negativen Freiheit ist
riickgebunden an die Frage, welche Optionen, Lebenschancen oder Befi-
higungen im Namen der Freiheit tatsdchlich maximiert werden kinnen.

Ein Liberalismus wiirde daher zum Ziel haben, die Fihigkeiten der Menschen
zu fordern, die sie bendtigen, um frei zu leben und dies kann - wie gezeigt
— auch bedeuten, dass der Staat Menschen in Notlagen mit ausreichenden
6konomischen Ressourcen ausstatten sollte. Demnach gilt auch die Schluss-
folgerung, dass eine politische Philosophie positiver Freiheit die Gleichbe-

Oxford erschienen ist. Darin argumentiert Van Parijs fiir eine Idee des Grundeinkom-
mens, das ihm zufolge eine Grundlage einer »echten Freiheit« darstellt.

43 Nussbaum (2012): 31.
Fur die normative politische Philosophie heifst dies, dass es universaler Ansitze glo-
baler Gerechtigkeit bedarf, die diese Missverhiltnisse in ihrer kausalen Ursachlichkeit
anerkennt wie auch Losungsvorschldge fiir diese ausarbeitet.
Auchwenn es natirlich eine zu diskutierende Frage bleibt, wie der Universalismus kon-
kret ausbuchstabiert werden sollte. Eine interessante Verhandlung dazu bietet Fran-
ziska Dibgen in ihrem Buch: Diibgen, Franziska/Skupien, Stefan (2019): Paulin Houn-
tondji. African Philosophy as Critical Universalism. Palgrave: Cham.

44 Somit werden Paternalismus-Vorwiirfe ausgehebelt, da die Freiheit als Wirklichkeit
das oberste Prinzip darstellt.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

175


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

rechtigung ernst nimmt und die strukturelle Ebene als Bedingung fiir die
Selbstbestimmung eines jeden Menschen als Grundlage anerkennt. Damit er-
moglicht ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, eine
reichere Vorstellung von Gerechtigkeit. Gerechtigkeit erschépft sich nicht in
der negativen Verteilung gleicher Freiheitsriume, sondern lisst Gerechtig-
keit dort anfangen, wo es um die tatsichlichen Verwirklichungsbedingungen
von Freiheit geht. Ein solcher Liberalismus wire nicht nur in Bezug auf seine
Grundlage - namlich der Zentralitit von Freiheit — iiberzeugender, sondern
wiirde auch dem Ideal menschlicher Entwicklung gerechter werden.

Ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunkt stellt, ist in
einem starken Sinne freiheitsfunktional: Er verteilt Freiheit nicht, sondern
mochte Menschen frei machen. Er mochte Menschen zur Freiheit befihigen,
aber nicht zur Freiheit zwingen. Die zweite Ebene der individuellen Entschei-
dungsfreiheit wird nicht dem Staat iiberschrieben. Die Entscheidungsfreiheit
liegt beim einzelnen Menschen. Es soll Freiheit gefordert werden, ob die Biir-

ger diese Freiheit wahrnehmen, bleibt ihnen iiberlassen:*>

Die Regierung hat nicht die Aufgabe, die Blrger zu Handlungsweisen zu
dringen, die als wertvoll erachtet werden; stattdessen soll sie sicherstel-
len, dass alle Menschen die notwendigen Ressourcen und Bedingungen ha-
ben, um in dieser Weise zu handeln. Sie (iberldsst ihnen die Entscheidung.
Ein Mensch mit genligend Nahrungsmitteln kann sich jederzeit zum Fasten
entschliefden. Ein Mensch, der die Moglichkeit zu sexueller Betédtigung hat,
kannsichjederzeit fiir Enthaltsamkeit entscheiden. Der Mensch, der Zugang
zu dem mit 6ffentlichen Geldern finanzierten Bildungswesen hat, kann je-
derzeit beschliefien stattdessen etwas anderes zu tun. Indem die Regierung
Moglichkeiten schafft, schriankt sie den Entscheidungsspielraum nicht ein,
sondern vergroRert ihn. %6

Die Voraussetzung positiver Freiheit als Grundlage politischen Denkens ist
demnach keine abwegige Haltung. Eine solche Vorstellung speist sich viel-
mehr aus einem tiefen Glauben an die Fihigkeiten und an die ideelle Gleich-
heit der Menschen. Dieser Glaube driickt sich auch in der Auffassung aus,
dass jeder Mensch fir sich die Voraussetzungen mitbringt, ein gutes Leben
leben und Freiheit verwirklichen zu konnen.

45  Vgl. Nussbaum (2012): 41.
46  Nussbaum (2012): 214.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Da die Betrachtung der Lebensumstinde der einzelnen Menschen in
einem Paradigma der positiven Freiheit von grofler Bedeutung ist, muss
noch folgende wichtige Abgrenzung vollzogen werden: Eine Politik positiver
Freiheit ist keine Wunscherfiillungspolitik. Eine freiheitsfunktionale Philo-
sophie ist gerade nicht mit kruder Wunscherfullungspolitik gleichzusetzen,
vielmehr steht sie einer einfachen Vorstellung von Wunscherfilllung als gutes
menschliches Ziel sehr skeptisch gegeniiber. Der Wunsch ist fiir eine Idee des
menschlichen Guten schlieflich keine verlissliche Grundlage: Wiinsche sind
meist Ausdriicke von Konsumgewohnheiten und sind somit abhingig vom
sozialen, kulturellen und 6konomischen Milieu. Nussbaum artikuliert diese
Problematik eines Wunsch-Modells iiber die Tatsache, dass sich arme Men-
schen oftmals in ihrer Lebenssituation wohlfiihlen und sehr reiche Menschen
nie das Gefithl haben zufrieden zu sein.*” Das ist natiirlich intuitiv eingingig,
denn die Lebensumstinde formen doch tatsichlich unsere Gewohnheiten
und Vorlieben; dies ist an sich ja auch nicht problematisch, problematisch ist
es nur, wenn wir daraus ein Wunsch-Modell des menschlich Guten ableiten
und die in die Politik iibertragen; denn dann erfiillt die Politik die Wiinsche,
die eine sozial-kulturelle und 6konomische Struktur hervorgebracht hat und

47  Nussbaum (2012): 40. Gerade fiir den Kontext der Entwicklungslander ist die Tatsa-
che, dass Armut als normal anerkannt wird, tatsachlich ein weit verbreitetes Phano-
men. Und in Industrieldndern haben wir doch tatsdchlich das Problem, dass Menschen
die Schwelle des gliicksférdernden Konsums weit Gberschritten haben und aus schie-
rer Moglichkeit konsumieren. An dieser Stelle sei auf das faszinierende wie lehrreiche
Buch Autonomia, Dinheiro, e Cidadania. Vozes do Bolsa Familia verwiesen; eine philo-
sophisch-soziologische Analyse der sogenannten »Bolsa Familia«, welche 2003 unter
der Lula Regierung in Brasilien eingefithrt wurde, darstellt. Pinzani/Leo Rego (2013):
Vozes do Bolsa Familia. Autonomia, Dinheiro e Cidadania. UNESP: Sdo Paulo. Alessando
Pinzani und Walquiria Leo Rego arbeiten eine Konzeption der Autonomie auf der
GCrundlage des Capability Approaches (Fihigkeiten Ansatz) Amartya Sens und Mar-
tha Nussbaums aus. Uber diese Herangehensweise gelingt es ihnen die abstrakten
Diskussionen um Benachteiligung auf den einzelnen Menschen zu (ibertragen: Indem
sie beispielsweise fragen: Was konnen Menschen tun und sein? Wie frei kénnen sie
sich entscheiden? Wie frei und gut konnen sie ihre Entscheidungen in Handlungen
umsetzen? Uber diesen Ansatz gelingt es die tieferen Ebenen der globalen Ungleich-
heit in den Blick zu nehmen: Denn auch wenn materielle Grundbediirfnisse gedeckt
sind, bestehen die Formen der Gewalt weiter fort: In Form von Denk- Handlungs- und
Bewegungsmustern; in Form der Vorstellungskraft; in Form des eigenen Selbstbildes.
Diese Fragen werden unter den Begrifflichkeiten der symbolischen Gewalt, der epis-
temischen Gewalt und der epistemischen Ungerechtigkeit verhandelt.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

schreibt somit Ungerechtigkeiten (strukturelle Ungleichheit) und kulturelle
Reprisentationen (z.B. Implicit Bias) fort.*® Ein solcher Ansatz hat nichts
mit einem freiheitlichen Denken zu tun; wenn sich Menschen an das an-
passen, was sie haben, und akzeptieren, dass die Welt nun einmal so ist,
wie sie ist, dann gelingt es vielen Menschen auch nicht mehr iber mégliche
Alternativen nachzudenken. In einem solchen Fall hitten die Umstinde die
Phantasie der Menschen eingeschrinkt.*” Wie Nussbaum erliutert, gibt es
viele Fille menschlicher Unfreiheit, die unverstanden bleiben, wenn wir nicht
danach fragen, was Menschen wirklich sein, tun und denken kénnen. Die
Kombination aus Unwissenheit und kulturellem Druck kann sogar verhin-
dern, dass auch nur der Wunsch nach Bildung entsteht. Eine rein Wunsch-
orientierte Perspektive ist unfihig die strukturellen Ungerechtigkeiten zu
artikulieren, welche diese Wiinsche erst hervorgebracht haben.>° Daher muss
immer die Frage in den Vordergrund gestellt werden, welche menschlichen
Fihigkeiten und menschlichen Gitter tatsichlich gut und férderungswiirdig
sind. Eine solche Politik ist das Gegenteil von blofer Wunsch-Erfillung. Sie
ist anspruchsvoll — denn was eine solche Politik will, ist eine freiheitliche
Regierungsform:

Die Konzeption zielt nicht direkt darauf ab, Menschen dazu zu bringen, auf
eine ganz bestimmte Weise zu funktionieren. Sie zielt vielmehr darauf ab,
Menschen hervorzubringen, die zu bestimmten Tatigkeiten befdhigt sind
und die sowohl die Ausbildung als auch die Ressourcen haben, um diese
Tatigkeiten auszuiiben, falls sie dies wiinschen. Die Entscheidung ist ihnen
iberlassen. Und eine der Fahigkeiten, die die aristotelische Regierung am
meisten fordert, ist die Entscheidungsfreiheit: die Fahigkeit, sich dafiir zu

48 Vgl auch hierzu die folgende Einsicht Hannah Arendts: »And while it is true that free-
dom can only come to those whose needs have been fulfilled, it is equally true that
it will escape those who are bent upon living for their desires.« Arendt (1990): 139.
Die Konsequenzen die ein Pleasure-Modell fir politisches Denken haben kann, be-
denkt Arendt im Kontext des »Amerikanischen Traumes«: »The American dream, as
the nineteenth and twentieth centuries under the impact of mass immigration came
to understand it, was neither the dream of the American Revolution — the foundation
of freedom — nor the dream of the French Revolution- the liberation of man; it was,
unhappily, the dream of a spromised land< where milk and honey flow.« Vgl. Arendt
(1990):139.

49  Nussbaum (2012): 40.

50  Vgl. Nussbaum (2012): 43.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

entscheiden, alle diese Titigkeiten in Ubereinstimmung mit der eigenen
praktischen Vernunft auszuiiben.”'

Auf dieser Grundlage werden Menschen dazu befihigt Freiheit zu verwirkli-
chen, d.h. frei zu entscheiden und frei zu handeln. Und damit ist die Differenz
zu einer liberalen Politik der negativen Freiheit klar und deutlich herausge-
stellt: Eine Politik, die positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, nimmt die
Freiheit des Einzelnen ernst und versucht diese zu kultivieren, zu férdern, zu
entwickeln und zu schiitzen. Die Fragen, die daher fur eine Politik positiver
Freiheit zentral sein sollten, sind die folgenden:

1) Was konnen Menschen tun und sein?

2) Wie frei kénnen sie sich entscheiden? (Wie gut ist ihre interne Entschei-
dungsfihigkeit gebildet?)

3) Wie frei konnen sie ihre Entscheidungen in Handlungen umsetzen?

4) Wie fordern oder blockieren die institutionellen Strukturen die individu-
ellen Absichten?>2

Das heifdt, dass es einem Liberalismus der positiven Freiheit nicht nur darum
geht Hindernisse so weit wie moglich abzubauen, die den Einzelnen daran
hindern seine Fihigkeiten und Talente zu entwickeln, sondern darum, dass
die notwendigen Bedingungen fiir die Verwirklichung von Freiheit und das
Leben eines guten Lebens geschaffen werden.

4.2 Staat und positive Freiheit
4.2.1 Institutionelle Ordnung

Ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunke riickt, setzt Frei-
heit nicht nur primordial voraus, sondern méchte die Gesellschaftsmitglie-
der auch dazu befihigen ihre Freiheit verwirklichen zu kénnen, dies wur-
de bereits gezeigt. Die Befihigung der Einzelnen zur Freiheit umfasst eine
strukturelle Ebene, die Menschen erlauben soll ihre Grundfihigkeiten aus-
zubilden. Auf dieser Grundlage soll der Einzelne frei entscheiden, welches

51 Nussbaum (2012): 40f.
52 Vgl. Nussbaum (2012): 43.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

179


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Leben er fiir wertvoll hilt und leben méchte. Fiir Amartya Sen spielt die po-
litische Organisation als ein Teil der strukturellen Ebene eine wichtige Rolle.
Im Folgenden soll die politische Organisation in den Fokus genommen wer-
den. Denn in Anschluss an Amartya Sen vertrete ich die Ansicht, dass wichtige
strukturelle Voraussetzungen von staatlicher Seite gegeben sein miissen, so-
dass eine Freiheitsbefihigung des Einzelnen moglich ist: Existenzielle (Frei-
heit von Armut und Hunger) und politische (demokratische Strukturen, Ver-
fassungsstaat) Faktoren greifen hierbei ineinander. Fiir Amartya Sen stellen
demokratische Strukturen einen wichtigen Teil der Moglichkeit menschlicher
Freiheitsentwicklung dar; schlieRlich wiirde ihm zufolge Selbstbestimmung
politisch umgesetzt werden konnen. Eine Vorstellung von Freiheit als Selbst-
bestimmung miindet in der Konsequenz daher in die Forderung nach kol-
lektiver Selbstbestimmung. Doch auch diese hat, wie wir sehen werden ihre
Grenzen, wenn sie Freiheit nicht unterminieren mochte. Wie die einleiten-
den Gedanken deutlich machen, kommt iiber die Zentralitit der Selbstbe-
stimmung der institutionellen staatlichen Ordnung ein konkreter politischer
Auftrag zu: Freiheit zu erméglichen und zu schiitzen. Doch wie genau ist
das zu verstehen? Welche Bedingungen gibt es mit Bezug auf die politischen
Institutionen, sodass ein Liberalismus positiver Freiheit umgesetzt werden
kann? Es gibt drei wesentliche institutionelle Eigenschaften, die erfillt sein
miissen:

1) Die zentrale Rolle des Individuums (Bildung und Rechte)
2) Kollektive Selbstbestimmung (Demokratische Strukturen)
3) Verfassung und Gewaltenteilung

Zu 1.: Die zentrale Rolle des Individuums

Die Rechtfertigung des Staates erfolgt in einem liberalen System iiber den
Bezugspunkt des Einzelnen. Fiir Rolf Steltemeier, der 2015 eine umfassen-
de Monographie zur Ideengeschichte des Liberalismus veroffentlichte, stellt
diese Rechtfertigungsfigur iiber den Einzelnen sogar den »absoluten Bezugs-
punkt« des Liberalismus dar.>

Im Mittelpunkt der politischen Theorie wie der politischen Praxis des Libe-
ralismus steht kein Kollektiv, sondern das Individuum. Die Kollektive Fami-

53  Steltemeier (2015): 597.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

lie, Gemeinde, Gesellschaft etc. stehen im Dienst des Individuums, sie sol-
len die Entfaltung seiner Wesenskrafte unterstiitzen. Anders ausgedriickt:
Die liberale Schule vollzieht die kopernikanische Wende der Philosophie
weg von der Vorstellung einer objektiven Welt und hin zu einer Welt, die
vom Individuum konstruiert wird, vollstandig mit uns sie baut ihre gesamte
Gesellschafts- und Staatsordnung auf dieses Faktum auf>*

Vor diesem Hintergrund wurde Thomas Hobbes als der erste liberale Denker
eingefithrt. Auch wenn dieser natiirlich nicht in dem Sinne liberal ist, als dass
er die Verkniipfung einer Rechtfertigung des Staates iiber den Einzelnen mit
der Vorstellung von unhintergehbaren politischen und biirgerlichen Rechten,
die dem Einzelnen zukommen, nicht herstellt.

Durch Hobbes hat der Gesellschaftsvertrag als Vorstellung der Staats-
grindung in die politische Theorie Einzug gehalten. Bei allen liberalen
Theoretikern in Hobbes Nachfolge wurden durch den Gesellschaftsvertrag
die individuellen Rechte nicht mehr mit der Konstitution eines Staates
abgegeben. Vielmehr galt die staatliche Konstitution als Garant der Wahrung
der Rechte des Einzelnen. Uber den Gesellschaftsvertrag wird zwischen dem
Einzelnen und dem Staat eine wechselseitige Verpflichtung die Rechte des
Einzelnen zu schiitzen verbindlich gemacht. Der Staat hat die biirgerlichen
und politischen Rechte der Einzelnen — Handlungsfreiheit, Vertragsfrei-
heit, Recht auf Leben und kérperliche Unversehrtheit, Religionsfreiheit,
Gewissensfreiheit, Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Kunstfreiheit, Wis-
senschaftsfreiheit, Versammlungsfreiheit, Berufsfreiheit, informationelle
Selbstbestimmung; um nur die wichtigsten unter ihnen zu nennen - zu
schiitzen und der Einzelne hat wiederum die Aufgabe als ein selbstbestimm-
ter Biirger selbstverantwortlich mit diesen Rechten umzugehen.

Wenn wir von einer Konzeption eines Liberalismus der positiven Freiheit
sprechen, so miissen wir aus dem Gesellschaftsvertrag weitere Verpflichtun-
gen ableiten: Neben der Verbindlichkeit des Staates die politisch-biirgerlichen
Rechte des Einzelnen zu verbiirgen, hat sich ein Staat, der iiber Freiheit des
Einzelnen gerechtfertigt ist, zur Aufgabe zu machen, diejenigen Giiter, die als
Voraussetzung fiir positive Freiheit und Selbstbestimmung gelten, bereitzu-
stellen. Darunter fallen Zugang zu Bildung, Gesundheitsversorgung, Chan-
cengleichheit wie auch die Gewihrung politisch-6konomischer Rechte, wie

54  Steltemeier (2015): 597.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

z.B. das Recht auf Eigentum und das Recht auf Teilhabe an einem Markesys-
tem. Letzteres geht aber wiederum mit einer Regulierungspflicht des Staates
gegeniiber dem Markt einher. Denn ein nicht regulierter Markt (bis hin zur

Vorstellung, dass der Markt das politische Ordnungssystem ersetzen kénnte)

ist zu unterkomplex fiir eine freiheitliche politische Theorie.>> Die Notwen-

digkeit der Regulierungsfunktion des Staates ist spitestens durch die Finanz-

krise 2008 unter Beweis gestellt.”®

Auf Dauer fithrt eine Allokation durch den unregulierten Markt zu einer

duferst ungleichen Gesellschaft — ungleich an Macht, Wohlstand, Bildung
und damit auch Freiheit.5? (Zumindest solange die Welt selbst in einem Un-

55

56

57

Die Okonomie ist ein wichtiger Teil des Politischen. Innerhalb bestimmter liberaler
Stromungen (dem Libertarianismus) ist es sogar geldufig das liberale Ordnungssys-
tem auf die Okonomie zu reduzieren — doch diese Vorstellung, dass die Methode des
Marktes das gesamte politische Ordnungssystem ersetzen konnte, ist zu unterkom-
plex fir eine freiheitliche politische Theorie. Erwdhnenswert ist hierbei die sogenann-
te Chicago School, welche in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts einen groflen
Einfluss ausiibte. Diese pragte nicht nur die Entwicklung der Wirtschaftswissenschaft;
zweifelhafte Beriihmtheit erlangte die Schule vor allem Giber die ideologische Einfluss-
nahme in politischen Projekten (z.B. der Militarputsch in Chile durch den General Pi-
nochet). Bekannte Vertreter der Chicago School waren Michael Friedman und August
von Hayek.

Denn entweder war es tatsichlich so, dass es nur wenige Experten gab, welche die
Gefahrlichkeit der Finanzblase voraussehen konnten, oder es wurde mehr oder we-
niger wissentlich ein 6konomisches Experiment im iiberdimensionierten Ausmaf in
realen sozio-politischen Verhiltnissen durchgefiihrt und man hat die Konsequenzen
(willentlich) in Kauf genommen. Und auch wenn ich als Philosophin nicht die Kompe-
tenz besitze, anhand welcher Kriterien und in welcher Form der Umsetzung eine Regu-
lierung der freien Okonomie geschehen soll, denke ich, dass es wichtig ist, die philoso-
phischen Verbindungen zwischen einem unregulierten Markt und der menschlichen
Freiheit aufzuzeigen.

Wird die 6konomische Freiheit so verstanden, dass die Logik der Bediirfnisse und
Tauschverhiltnisse die politische Ordnung ersetzt, so kommt es zu zahlreichen mo-
ralischen Problemen — Ausbeutung und Selbsterniedrigung sind nur zwei Beispiele
von vielen. Moralische Debatten werden z.B. dariiber gefiihrt, inwieweit Organhandel
reguliert werden sollte oder auch nicht. Doch keine verniinftige Person kann wohl ab-
streiten, dass solange es eklatante Macht-Unterschiede in jenen Gesellschaften gibt,
in denen ein freier Markt herrscht, die Entscheidung »frei« am Markt teilzunehmen
nicht unabhangig von Machtmechanismen zu denken ist. Insbesondere in einer globa-
len Okonomie, die strukturell nur dadurch funktioniert, dass sie Peripherien erzeugt,
ist es wohl so, dass weder alle Menschen mit den gleichen Voraussetzungen ausge-
stattet sind am freien Markt teilzunehmen — noch als freie Menschen in ihrer Rolle

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

gleichgewicht ist und es Prozesse der Externalisierung der kapitalistischen
Produktion gibt, die dieses Ungleichgewicht noch verstirken). Daher kann
eine radikale Marktorientierung niemals im Interesse jener sein, denen es
um Freiheit im positiven Sinne geht. Aber natiirlich ist das Marktsystem auch
nicht zu verteufeln, denn an sich ist sie schlicht und einfach eine Aggregation
sozialer Akte — d.h. eine natiirliche und auch verniinftige Folge einer hochst-
gradigen intersubjektiven Abhingigkeit. In gewisser Weise ist der Markt da-
mit ebenso naturwiichsig wie das Politische selbst: »Wir meinen damit das
komplexe System in welchem Menschen kaufen und verkaufen, Geld, Giiter,
Arbeitskraft, Zeit, Fihigkeiten (etc.) anbieten [...] unsere Gesellschaften sind
in niedrigerem, oder stirkerem Mafe zu Marktgesellschaften geworden.«*®

Mirkte sind daher auch eine wichtige Ermoglichungsbedingung von Frei-
heit.>® Doch nur, wenn die positiven und emanzipativen Effekte des freien

als Arbeiterlnnen behandelt werden. Man denke nur an die verheerenden Verhiltnis-
se vieler Naherinnen in der Textilindustrie, welche durch den Einsturz des Rana Plaza
Gebaudes in Bangladesch im Jahre 2013 ans Licht der globalen Offentlichkeit geraten
sind. Ein Ereignis, das als symbolisch fiir die unmoralischen und unfreien Verhaltnis-
se von Arbeiterlnnen in Lindern der Peripherie des »freien Marktes« gelten kann. Vgl.
insbesondere Sandel (1998); oder auch Anderson (1993). In Lateinamerika hatte sich in
den 60erJahren eine Stromung der Wirtschafts- und Sozialwissenschaften entwickelt,
welche die Abhéngigkeiten und strukturellen Probleme der Schwellen- und Entwick-
lungslander mit Bezug auf die Industrielander analysierte. Meist wird diese Strémung
als »Dependencia Theoria« bezeichnet. VIg. Senghaas (1974).

58  Herzog (2013): 1. Im englischen Original: »We mean the complex system in which peo-
ple buy and sell, offering money, goods, labour, time and abilities [..] our societies
have to a greater or lesser degree become market societies.« (Ubersetzung durch die
Autorin).

59  Die Idee der invisible hand von Adam Smith ist nicht als libertdre Metapher zu deuten,
sondern kann einzig im Kontext einer komplexen und teleologischen Vernunftphiloso-
phieinterpretiert werden. In Smiths stoisch, d.i. teleologisch gedachten Weltbild muss
die Okonomie als ein Teil eines normativ strukturierten Ganzen verstanden werden;
und da Menschen als Akteure zur Selbstbeherrschung durch die Vernunft aufgerufen
sind, sind diese auch nicht nur durch Eigennutz und Leidenschaften gelenkt, sondern
sittlich handelnde Vernunftwesen, die dazu bestimmt sind ihre Freiheit zu verwirkli-
chen. Nur wenn die Okonomie in dieses normativ strukturierte Weltganze eingebet-
tetist, tragt sie auch zur menschlichen Entwicklung und somit auch zur Forderung der
Freiheit bei. Fiir Smith ist die Freiheit zwar ein inhdrenter Wert, aber existiert auch um
der Verwirklichung hoherer moralischer Ziele willen. Eine 6konomische Schule, wel-
che dem Smithschen Gedanken weitaus mehr gerecht wird, ist die sogenannte Freibur-
ger Schule des Ordoliberalismus, welche die beiden bekannten Figuren Walter Eucken
und Wilhelm Répke hervorgebracht hat. Vgl. Otsch/Piihringer/Hiirte (2018).

- am 14.02.2026, 07:54:56.

183


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Marktes auch dem Zweck der menschlichen Entwicklung zutraglich sind, sind
diese auch zutriglich im Sinne der Entwicklung von Freiheit. In diesem Sinne
kommt einem liberalen Staat auch die Aufgabe zu, den Markt mit dem Ziel
der der positiven Freiheit der Menschen zu regulieren.

Zu 2..: Kollektive Selbstbestimmung (Demokratische Strukturen)

Entsprechend der Auffassung Amartya Sens beinhaltet eine Auffassung von
Freiheit, die Selbstbestimmung als Ziel besitzt, auch demokratische Struk-
turen. Hinter dieser Ansicht steckt die Idee, dass ein liberaler Gesellschafts-
vertrag, der auf der Vorstellung von Freiheit als Selbstbestimmung beruht,
in logischer Konsequenz in einer Vorstellung kollektiver Selbstbestimmung
miindet.

Der Gesellschaftsvertrag 6ffnet somit nicht nur die Vorstellung rechtlicher
Gleichheit, sondern auch die eines Rechtes auf politische Mitbestimmung.
Mit dem Abschluss eines gesellschaftlichen Vertrags wird damit nicht nur ei-
ne politische Gemeinschaft besiegelt, die dem Recht verpflichtet ist, sondern
auch eine politische Gemeinschaft, die sich selbst verpflichtet ist; d.h. eine
politische Gemeinschaft, die sich selbst zu regieren hat. Fiir eine Auffassung
von Freiheit als Selbstbestimmung ist die politische Mitbestimmung als eine
Erweiterung der Freiheit zu begreifen. Doch aus liberaler Perspektive hat die
demokratische kollektive Selbstbestimmung auch ihre Grenzen. Denn das li-
berale Denken lehnt es grundsitzlich ab, die Mehrheit iber alle politischen
Fragen entscheiden zu lassen: Grundrechte sind von der Disposition durch
die Mehrheit ausgenommen.®° In einer liberalen Perspektive muss der Wille
des Volkes selbst gebunden sein. Das heif3t, dass die Verfassung als lexikalisch
gilt. Anders gesagt: Ein Liberalismus der positiven Freiheit ist ein liberaler
Verfassungsstaat. Er zeichnet sich durch eine maximale Begrenzung demo-
kratischer Mehrheitsentscheidungen aus. Durch das spezifische Mittel der
Letztentscheidung der Verfassung.! In einem demokratischen Verfassungs-
staat hat das letzte Wort die Verfassung oder ihr Statthalter, das Verfassungs-
gericht,?

60 Vgl. Steltemeier (2015): 606.
61 Vgl. Enzmann (2009): 23f.
62 Vgl. Enzmann (2009): 24.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Der demokratische Verfassungsstaat wurde nunmehr als ein Gattungsbe-
griff formuliert und definiert als Staat, in dem mit der Verfassungskonformi-
tdt und der demokratischen Bevollméachtigung zwei Legitimationsanforde-
rungen nebeneinander bestehen, die sich im Einzelfall widersprechen kén-
nen. In solchen Konfliktfillen ist ein Vorrang der Verfassung vor demokrati-
schem (Mehrheits-)Entscheid verfiigt. [...] Die urspriingliche und fiir die Ge-
nese der demokratischen Verfassungsstaaten auch durchaus angemessene
Erklarung ist, dass es sich um eine nachtrigliche Ergdnzung des liberalen
Rechtsstaates handelt. [..] Ab Ende des 18. Jahrhunderts wurde der libera-
le Rechtsstaat dann unter dem Druck der Partizipationsforderungen immer
weiterer Bevolkerungskreise quasi aus Angst der Regierenden vor dem Volk
teils in reformatorischen, teils revolutiondren Veranderungen um demokra-
tische Elemente erweitert und die bisherigen gesetzlichen Garantien durch
verfassungsmaflige ersetzt, die nun nicht nur die Exekutive und Judikative,
sondern auch die Legislative binden.®3

Das demokratische Element eines liberalen Rechtsstaats entspricht daher,
wie Martin Kriele darlegt, einer Erginzung der Freiheit um das Prinzip der
Gleichheit.®* Damit werden aus dem Gesellschaftsvertrag die Gleichheit vor
dem Recht und die Gleichheit mit Bezug auf das Recht auf politische Mit-
bestimmung institutionalisiert.®> Damit ist eine freiheitliche Gemeinschaft
iber die Freiheit, verstanden als Selbstbestimmung, legitimiert. Es gibt kei-
ne andere Instanz als das Volk, die aus eigener Autoritit eine Rechtsordnung
(Verfassung) hervorbringen kann. Aber diese Verfassung ist gleichsam nicht
ungebunden. Die Herrschaft des Volkes ist nur insoweit gerechtfertigt, wie
sie das Recht des Einzelnen auf Selbstbestimmung (und die damit einherge-

henden politisch-biirgerlichen Rechte) schiitzt.®®

63 Enzmann (2009): 43.

64  Vgl. Kriele (1994): 279.

65 Und diese Mitbestimmung ist nicht im idealen Sinne iiber die Vorstellung, dass es ei-
ne»vollige Identitat von Herrschenden und Beherrschten« gébe, zu erreichen. Sondern
liber ein Reprisentationssystem. Kriele zufolge ist das demokratische Prinzip im Ver-
fassungsstaat nicht dadurch realisiert, dass sich das Volk direkt selbst regiert. Sondern
dass die Regierung von der Zustimmung in regelmifligen Wahlen abhéngig ist. Vgl.
Enzmann (2009): 53 bzw. Kriele (1994): 294.

66  Vgl. Enzmann (2009): 53.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

185


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Zu 3.: Verfassung und Gewaltenteilung

Ein Verfassungsstaat heift ein in seiner Macht begrenzter Staat. Eine Verfas-
sung konstituiert itberhaupt erst eine politische Ordnung; sie ist die Ordnung
des Politischen und einerseits der Gegensatz zur Anarchie, andererseits die
institutio, der Status oder die Form, die ein Staat hat:*7 »Jeder dauernde Ver-
band bedarf einer Ordnung, der gemifs sein Wille gebildet und vollzogen,
sein Bereich abgegrenzt, die Stellung seiner Mitglieder in ihm zu ihm gere-
gelt wird. Eine derartige Ordnung heifit Verfassung.«%

Die Verfassung eines liberalen Staates hat eine Rechtsordnung vorzubrin-
gen, welche die Freiheit des Einzelnen (und die dazu gehérenden politisch-
biirgerlichen und politisch-6konomischen Rechte) schiitzt, doch eine Veran-
kerung des Schutzes der Freiheit der Einzelnen ist fiir einen liberalen Staat
nicht genug; eine Verfassung allein ist zu fragil, um die Freiheit nachhaltig
zu schiitzen. Die institutionelle, verfassungsrechtliche Konsequenz aus dieser
Uberlegung entspricht der Diskussion um die Machtteilung.

Individuelle Rechte, so kommt damit zum Ausdruck, sind nicht schon da-
durch zuschiitzen, dasssie in einer Verfassung verankert werden. Sie benéti-
gen Firsprecher und Kontrolleure innerhalb des Staates, die ihre Beachtung
wirksam durchsetzen. Hierzu gehéren wachsame Klager, der Urteilsspruch
des unabhingigen Richters, die notfalls zwangsweise Durchsetzung durch
die Polizei, die ihrerseits kontrollierbar sein muss. Keine staatliche Instanz
darf so viel Macht auf sich vereinen, dass sie die Verfassung nach Belieben
verletzen kann. In den meisten westlichen Demokratien gilt dafiir bis heute
die Gewaltenteilung zwischen Legislative, Exekutive und Judikative.®

Das Prinzip der Machtteilung wird meist mit Charles-Louis de Secondat Ba-
ron de La Bréde et Montesquieu verbunden.”® Es ist bekannt, dass sich Mon-

67 Vgl. Enzmann (2009):73.

68 Jellinek (1929): 505.

69 Enzmann (2009): 174f.

70  Doch der Idee der Machtteilung geht eine Ideengeschichte voraus, die oftmals un-
ter den Tisch fallt: Die der Mischverfassung. Die Mischverfassungstheorie (oder auch:
Status-Mixtus-Lehre) existiert seit der Antike38" und ist als ein normativer Ansatz der
Suche nach der besten Staatsform zu verstehen. Wie Uwe Wilhelm schreibt: »Seit dem
Beginn systematischer politischer Reflexion in der Antike sind die fundamentalen Fra-
gen nach der gerechten Ordnung des Gemeinwesens im Kern dieselben geblieben. Von
daheristjeder Theoretiker—ungeachtet aller behaupteten oder tatsachlichen Origina-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

tesquieu vor allem durch seine Reisen nach England von der dortigen politi-

schen Verfassung”* hat inspirieren lassen das Machtteilungsprinzip weiter zu

71

litdt — stets auch Teil eines komplexen Rezeptionszusammenhangs.« Wilhelm (2002):
75. Der Kern der Idee bezieht sich auf die Vereinigung der drei Staatsformen Monar-
chie, Aristokratie und Politie, d.h. die Regierung des Einen, der Wenigen und der Vielen
miteinander zu verbinden, um eine héhere Stabilitat zu erreichen. Die Status-Mixtus
Lehre sollte die Republik stabiler machen, die jeweiligen Vorteile der Regierungsfor-
men bindeln und die Nachteile/bzw. Gefahren vermeiden. Uwe Wilhelm weist dar-
auf hin, dass die Status-Mixtus Lehre nicht von allen politischen Denkern der frithen
Neuzeit befiirwortet wurde. Bodin war beispielsweise der Ansicht, dass eine Misch-
verfassung die Souveranitit eines Staates unterminieren wiirde. Auch Hobbes lehnte
die Idee ab und lies lediglich die drei klassischen Regierungsformen als legitim gelten.
Im deutschsprachigen Raum wurde die Status-Mixtus-Lehre durch Pufendorf als Idee
diskreditiert. Ein gemischtverfasstes Gemeinwesen wiirde einer respublica irregularis
entsprechen. Vgl. Wilhelm (2002): 78. Erst Christian Wolff verwarf das Diktum Pufen-
dorfs; somit setzte auch ab Mitte des 18. Jahrhunderts in Deutschland eine vermehrte
Rezeption der Machtteilungslehre ein. Fiir die Entwicklung der republikanischen/li-
beralen Staatsform in Deutschland ist aber vor allem Achenwall von Bedeutung. An
dieser Stelle sei lediglich darauf verwiesen, da die detailgetreue ideengeschichtliche
Darstellung des Deutschen Liberalismus an dieser Stelle zu weit fithren wiirde. Fir
weiterfithrende Literatur: Vgl. Wilhelm (1995), oder Stolleis (1995).

In der wissenschaftlichen Literatur zum britischen Regierungssystem wird oft konsta-
tiert, dass es keine Verfassung gebe. Wenn man davon ausgeht, dass eine Verfassung
ein zusammenhingendes und kompaktes Dokument im Sinne kontinentaleuropai-
scher Verfassungstheorie und -praxis ist — wie etwa das Grundgesetz der Bundesrepu-
blik Deutschland oder die Verfassung der Vereinigten Staaten von Amerika — dann ist
diese Feststellung zutreffend. Geht man hingegen davon aus, dass eine Verfassung ein
System fundamentaler Prinzipien und Regeln darstellt, aufgrund dessen politisch-au-
toritative Entscheidungen und Werturteile getroffen werden, so kann man sehr wohl
von einer britischen Verfassung sprechen, welche dariber hinaus in Gesetzen und an-
deren verfassungsrechtlichen Dokumenten festgeschrieben wurde. Insoweit existiert
auch eine geschriebene britische Verfassung, selbst wenn ein zusammenhingendes
und alles erfassendes Dokument nicht vorhanden ist. Vgl. Doeker/Wirth (1982): 63ff.
Dennoch ist auch darauf zu verweisen, dass das Fehlen einer festgeschriebenen Ver-
fassung als ein zusammenhingendes Dokument wie etwa in den Vereinigten Staaten
oder der Bundesrepublik Deutschland eine Schwichung der britischen Demokratie
und damit auch eine Gefihrdung der Freiheit darstellt. Nicht zuletzt habe ich bereits
auf die Wichtigkeit der Verfassung fiir die Verwirklichung politischer Freiheit hinge-
wiesen. Dariiber hinaus bietet just die, durch das Brexit-Votum ausgeldste, britische
Verfassungskrise eine Moglichkeit den Zusammenhang von Freiheit, Demokratie und
Verfassung deutlich zu machen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

187


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

systematisieren. Wenig bekannt hingegen ist, dass seinem Hauptwerk »Es-
prit des Lois«, welches die Machtteilungstheorie auf dem europdischen Konti-
nent publik machte, ein Essay iiber die »Betrachtungen iiber die Ursachen von
Grofde und Niedergang der Romer« vorausging. Montesquieu war als Aufkla-
rer bedacht, Einsichten in die Korruptibilitit eines wohlgeordneten Staates
wie der Romischen Republik zu gewinnen, um daraus verniinftige Prinzipi-
en der Staatskonstitution abzuleiten. Es waren vor allem Erkenntnisse mit
Bezug auf die Natur der Macht aus seinen Untersuchungen zum Untergang
des rémischen Imperiums die in den Esprit des Lois mit einflossen.” Fiir
Montesquieu wurzelte die Gefahr der Korruptibilitit eines liberalen Systems
in der Moglichkeit der Machtakkumulation an sich:

Die politische Freiheit ist nur unter maflvollen Staaten anzutreffen. Indes
besteht sie selbst in mafdvollen Staaten nicht immer, sondern nur dann,
wenn man die Macht nicht missbraucht. Eine ewige Erfahrung lehrt jedoch,
dass jeder Mensch, der Macht hat, dazu getrieben wird, sie zu missbrau-
chen. Er geht immer weiter, bis er an Grenzen stofdt. [..] Damit die Macht
nicht missbraucht werden kann, ist es nétig, durch die Anordnung der Dinge
zu bewirken, dass die Macht die Macht bremse.”?

Es ist diese Einsicht in die Notwendigkeit der Begrenzung von Macht, die
Montesquieu dazu angeregt hat aus der Analyse der Englischen Verfassung”

72 Montesquieu (1958): 92. Montesquieu zufolge begann die Korruption der Verfassungs-
prinzipien mit den Romischen Biirgerkriegen um Gaius Marius uns Sulla. Marius setzt
das Annuitatsprinzip und Sulla setzte gar Kopfgeld auf seine Gegner aus; dies schwich-
te sowohl die Macht des Volkes wie auch die Disziplin und Tugendhaftigkeit der Sol-
daten. Auf die Biirgerkriege folgten letztlich weitere —durch den Willen der Macht ge-
tragene Manner. Pompeius, Crassus und Caesar — bis hin zu Augustus. Generell spricht
Montesquieu von drei Faktoren, die Rom zu Fall gebracht haben. 1. Der unbedingte
Machtwille der Herrscher; 2. Die grenzenlose Ausdehnung des Imperiums, 3. Der Sit-
tenverfall in den Romischen Verfassungsorganen (Senat und Konsuln) wie auch im R6-
mischen Biirgertum. Jenseits aller personlicher Verfehlungen schien Montesquieu je-
doch das Machtprinzip als Quelle der Korruptibilitat identifiziert zu haben: »Schlief3-
lich wurde die Republik unterdriickt und man darf dafiir nicht den Ehrgeiz einiger we-
niger anklagen, sondern den Menschen iiberhaupt, der immer umso machtgieriger
ist, je mehr er an Macht besitzt, und der nur deshalb alles begehrt, weil er schon viel
besitzt.« Montesquieu (1958): 92.

73 Montesquieu (2011): 215/11. Buch; 4.Kapitel.

74 Im England der frithen Neuzeit stellte die »Balanced Constitution« bestehend aus
Monarch, Oberhaus und Unterhaus (basierend auf den drei Stinden: Kénig, Adel und

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

die Machtteilungstheorie zu systematisieren.”” In dem bekannten England

Kapitel seines »Esprit des Lois« schreibt er dazu Folgendes:

Sobald ein und derselben Person oder derselben Beamtenschaft die legis-
lative Befugnis mit der exekutiven verbunden ist, gibt es keine Freiheit. Es
ware nimlich zu befiirchten, dass derselbe Monarch oder derselbe Senat ty-
rannische Cesetze erliefe und dann tyrannisch durchfiihrte. Freiheit gibt es
auch nicht, wenn die richterliche Befugnis nicht von der legislativen und von
derexekutiven Befugnis geschieden wird. Die Macht (iber Leben und Freiheit
wiirde unumschrankt sein, wenn jene mit der legislativen Befugnis gekop-
pelt wire, denn der Richter wire Gesetzgeber. Der Richter hitte die Zwangs-
gewalt eines Unterdriickers, wenn jene mit der exekutiven Gewalt gekoppelt
ware 76

Es war Montesquieus Einsicht in die Natur der Macht, welche das liberale
verfassungsrechtliche Denken kalibrierte: Dass ein freiheitliches politisches

System auf dem Fundament eines recht verstandenen Zusammenspiels von

Macht und Machtkombinationen errichtet werden miisse und konne.””Eine

Einsicht in das Wesen der Macht bezog sich vor allem darauf zu wissen, dass

nur eine andere Macht imstande ist, Macht zu begrenzen und Macht gleich-
zeitig in ihrer Michtigkeit zu erhalten:’8

Dies besagt, dass das Prinzip der Gewaltenteilung, das eigentlich Machttei-
lung heifRen sollte, nicht nur verhindert, dass ein Teil des Staatsapparats,
etwa die Legislative oder die Exekutive, alle Macht an sich reifSt und mono-
polisiert, sondern dass ein Gleichgewicht hergestellt ist, das es erméglicht,

75

76
77
78

Commons) seit der glorious revolution die allgemein akzeptierte Selbstinterpretation
der Staatsordnung dar. Wilhelm (2002): 79.

Montesquieu hielt sich fiir seine Recherchen lange in England auf und es liegt auf
der Hand, dass er in der Verfasstheit des englischen Regierungssystems die Machttei-
lungsprinzipien exemplarisch verwirklicht sah. Schon in seinen Betrachtungen tber
die Ursachen von Gréfie und Niedergang der Romer driickte er anerkennendes Inter-
esse an der englischen Verfassung aus: »Die Regierungsform Englands ist weiter, weil
es dort eine Korperschaft gibt, die sie und sich selbst standig Gberprift. lhre Irrtiimer
sind nie von langer Dauer und sind durch den Geist der Wachsambkeit, den sie der Na-
tion verleihen hiufig vorteilhaft.« Montesquieu (1958): 72.

Montesquieu (2011): 217/11. Buch; 6. Kapitel.

Arendt (2019): 194.

Vgl. Arendt (2019):197.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

189


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Uberall neue Macht zu erzeugen, aber eben nicht auf Kosten anderer Macht-
quellen und Machtzentren.”®

Fur die Konstitution einer freien politischen Gemeinschaft sind Verfassung
wie Machtteilung von wesentlicher Bedeutung. Die politische Organisation
eines liberalen Staates ist damit ein wichtiger Teil der strukturellen Ebene.
Doch natiirlich erschopft sich die strukturelle Ebene nicht in der Schaffung
von freiheitlich-politischen Rahmenbedingungen. Vielmehr fingt sie dort
erst an, wo wir anerkennen, dass es nicht nur um eine institutionelle Ord-
nung geht, die duflere Hindernisse abbaut, sondern Voraussetzungen fiir ein
selbstbestimmtes Leben aller Gesellschaftsmitglieder schafft. Ein Mensch der
in Armut lebt, keinen Zugang zu gesundheitlicher Grundversorgung oder zu
Bildungsmaoglichkeiten hat, kann kein selbstbestimmtes Leben leben. Wenn
Selbstbestimmung das Ziel ist, muss die strukturelle Ebene all jene sozialen,
6konomischen und politischen Bedingungen beinhalten: Wahrung der poli-
tisch-biirgerlichen und politisch-ckonomischen Rechte, Zugang zu Bildung,
Gesundheitsversorgung, Zugang zu einem Arbeitsmarkt, Moglichkeit zu
politischer Teilhabe...etc.

4.2.2 Tugendstaat und Paternalismus

Dem Entwurf eines Liberalismus der positiven Freiheit gilt es zum Schluss
hin selbstreflexive Gedanken nachzuschicken. Denn da mit ihm eine Tradi-
tion (die der positiven Freiheit) in die politische Theorie Einzug erhilt, die
im liberalen Mainstream unterbetrachtet ist, mochte ich an dieser Stelle auf
zwei mogliche Kritikpunkte eingehen und diese entkriften. Ein erster mog-
licher Kritikpunkt ist jener des Tugendstaats (A); dieser betrifft die Verbin-
dung eines positiven Freiheitsbegriffs mit einem liberalen Ordnungssystem.
Ein zweiter moglicher Kritikpunkt bezieht sich auf den Paternalismus (B). Da
ein wichtiger Fokus liberalen Denkens in der politischen Philosophie auf der
Problematisierung jeglichen Eingriffs (ob philosophisch, oder politisch) in die
negative Freiheit des Einzelnen liegt, méchte ich diese Punkte beherzigen.

(A) Tugendstaat
Um den Kritikpunkt des Tugendstaates anzusprechen und zu entkrif-
ten, mochte ich ein wenig ausholen. An dieser Stelle méchte ich auf die

79  Arendt (2019):197.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Franzosische Revolution eingehen und insbesondere ihr Umkippen in den
jakobinischen terreur untersuchen, da dieser ein gutes Beispiel fiir einen
Tugendstaat darstellt. Die Gefahr des Tugendstaates mochte ich anhand
von Rousseau und seinem radikalen Anhinger Maximilien de Robespierre
deutlich machen.

Der Einfluss Rousseaus auf die Fithrungsfiguren der jakobinischen Ver-
einigungen im revolutiondren Frankreich kann kaum tiberschitzt werden.
Rousseaus Biicher (vor allem Emile und Julie ou la Nouvelle Hélois; aber auch
der Gesellschaftsvertrag) erzielten in der pre-revolutioniren Phase eine hohe
Auflage und auch wenn die Gedankengebiude Rousseaus nicht bis ins De-
tail verstanden, bzw. studiert wurden, so waren vor allem auch den intellek-
tuellen Képfen der franzosischen Revolution (allen voran Robespierre)80 mit
den Grundgedanken Rousseaus sehr vertraut. Dieser kultische Rickgriff auf
Rousseau hatte einen starken Einfluss auf die Vorstellungswelten der jakobi-
nischen Vordenker, denn es war Rousseaus Vorstellung vom Menschen, wel-
che die Sehnsucht nach einer guten, nach einer besseren Gesellschaft in eine
bestimmte Richtung kalibrierte. Es ging um die Suche nach einer natiirlichen
Gesellschaft; und um diese zu finden musste man im ersten Schritt zuriick
zum Ursprung der Natiirlichkeit — zum einzelnen Menschen jenseits der Kor-
ruption durch die Gesellschaft; um im zweiten Schritt zu einem Gemeinwillen
zu kommen, welcher der Natiirlichkeit politisch Ausdruck verleiht.

Entgegen der aristotelischen Vorstellung wird der Mensch durch Rous-
seau als vereinzelt und isoliert — fernab jeglicher Gesellschaftlichkeit - als

80  So schreibt James Miller von Berichten, die angeben, dass Robespierre ein Exemplar
des Contrat Social (des Gesellschaftsvertrags) auf einem Nachtschrankchen liegen hat-
te. Zudem hatte man nach Robespierres Tod in seinem Nachlass diese Widmung an
Rousseau gefunden (Ein Auszug): »Cest a vous que je dédie cet écrit, manes du citoyen
de Genéve! Que s'il est appelé a voir le jour, il se place sous I'égide du plus éloquent et
du plus vertueux des hommes. Aujourd’hui plus que jamais nous avons besoin d’élo-
quence et de vertu. Homme divin! tu m’as appris & me connaitre; bien jeune, tu m'as
fait apprécier la dignité de ma nature, et réfléchir aux grands principes de l'ordre so-
cial. Le vieil édifice s’est écroulé; le portique d’'un édifice nouveau s'est élevé sur ses
décombres et, graces a toi, j'y ai apporté ma pierre. Recois donc mon hommage; tout
faible qu'il est, il doit te plaire; je n'ai jamais encensé les vivants. Je t’ai vu dans tes der-
niersjours, et ce souvenir est pour moi la source d’une joie orgueilleuse; j’ai contemplé
tes traitsaugustes,j'y ai vu I'empreinte des noirs chagrins auxquels t'avaient condamné
les injustices des hommes, Dés lors j’ai compris toutes les peines d’une noble vie qui
se dévoue au culte de la vérité; elles ne m'ont pas effrayé.« Vgl. Miller (1984): 149.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

191


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

sich selbst geniigend (autark) dargestellt;81 (Arendt nennt diese Idee des Gu-

ten ein pseudoreligises Vertrauen in die Menschennatur).®? Nicht der Zu-

sammenschluss von Menschen, sondern die Natur ist demnach fiir Rousse-

au Referenzpunkt fiir das Gute und die politische Macht.®? Letztere wurde
in der Konsequenz auch iber die positive Verfassung gestellt; dadurch ergab
sich eine Verkehrung von Macht in Gewalt. Und diese Gewalt wurde iiber die

Rousseausche Idee des Gemeinwillens zur legitimen Macht erklirt:34

Wenn also die Manner der Franzdsischen Revolution sagen, dass alle Macht
beim Volk liegt, so verstehen sie unter Macht eine Art Naturkraft auflerhalb
des politischen Bereichs, deren ungeheure Gewalt erst durch die Revoluti-
on entbunden wird, um dann wir ein Orkan alle Institutionen des Ancien

81

82
83

84

Illustrativ hierfiir ist die Tatsache, dass er Emile — den Protagonisten des gleichnami-
gen philosophisch-literarischen Werks — als erstes Buch in seiner Erziehung zum na-
tlrlichen Menschen Robinson Crusoe lesen lasst:

»Ce livre sera le premier que lira mon Emile: seul il composera durant longtemps toute
sabibliothéque, etily tiendra toujours une place distinguée. Il sera le texte auquel tous
nos entretiens sur les sciences naturelles ne serviront que de commentaire. Il servira
d’épreuve, durant nos progres, a I'état de notre jugement; et tant que notre go(t ne
sera pas gaté, sa lecture nous plaira toujours. Quel est donc ce merveilleux livre? Est-
ce Aristote? Est-ce Pline? Est-ce Buffon? Non, c’est Robinson Crusoe.« Rousseau (1911):
232.

Arendt (2019): 226.

An dieser Stelle sei eine Differenzierung eingefigt; naturlich ist ein iiberpositiver Be-
zug auf ein Naturrecht an sich keineswegs verwerflich. Nein, gerade die Franzosische
Revolution hat durch ihren Bezug auf ein Naturrecht des Menschen ja einen grund-
legenden Beitrag zur Ideengeschichte der Menschheit beigetragen: Aus dieser Idee
gingen schlieflich die Menschenrechte hervor. Dennoch sollte diese Errungenschaft
die Problematik der jakobinischen Zeit nicht Giberdecken; denn jeder Bezug auf ein
Naturrecht enthdlt bereits ein Element menschlicher Deutung, das konkret und un-
abgeschlossen ist. Derjenige der das Rechtinterpretiert hatin diesem Falle Deutungs-
hoheit und schafft damit eine Wahrheit, die durch ihren (iberpositiven Bezug gegen
jegliche menschliche Kritik immunisiert ist. Daher geht es mir nicht darum die Idee
des Naturrechts zu desavouieren; nein, die Kraft des Naturrechts ist wichtig und un-
abdingbar, aber es ist wohl wichtig diese Zuhilfenahme eines iiberpositiven Bezugs
aufgeklart zu handhaben: »Es wére viel gewonnen, wenn sich endlich einmal die Ein-
sicht durchsetzen wiirde, dass auch die wechselvolle Geschichte der Naturrechtslehren
schlieRlich nichts anderes ist als die notwendige aber nie zum Ende kommende Entfal-
tung der einen grofien Aufgabe der Rechtsphilosophie, das wahre und richtige Recht
zu finden.« Vgl. Kaufmann (1957): 18.

Arendt (2019): 235.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Regime wegzufegen. Die Gewalt dieser Kraft wurde als etwas Ubermensch-
liches erfahren, und sie entstammte offenbar dem gewalttéatigen Ausbruch
einer Menge zutiefst geschiadigter Menschen, die Gesetze nicht anerkann-
ten und politische Organisation nicht kannten.&5

Diese radikale Idee der Souverinitit des Volkes wurde Rousseauschen Ideen
entlehnt. Schlieflich war es Rousseau, der das legitime Rechtssubjekt auf die
Sphire kollektiver Rechte tibertrug: Alle Rechte des Individuums sollten an
die Gesellschaft iibergehen.3¢

In die politische Praxis iibersetzt, ermdglicht die iiberhohte Idee des
Rousseauschen Gemeinwillens (volonté générale) einen Entwurf eines Tu-
gendstaates; schlieflich galt der empirische Wille des Volkes als Rechtsquelle
und somit auch als Grundlage fiir staatliche Autoritat:

Damit nun aber der Gesellschaftsvertrag keine Leerformel sei, schliefit er
stillschweigend jene Ubereinkunft ein, die allein die anderen ermichtigt,
dass, wer immer sich weigert dem Gemeinwillen zu folgen, von der gesam-
ten Kérperschaft dazu gezwungen wird, was nichts anderes heift, als dass

man ihn zwingt, frei zu sein.87

Es liegt auf der Hand, die Anfinge des Terrors in der Rousseauschen Idee zu
sehen, dass der Allgemeinwille als ein allgemeines Ideal verstanden wurde,
das (mit allen Mitteln) durchgesetzt werden muss. Wenn Gewalt zur politi-
schen Macht verklirt wird, so wird Gewalt zur Illustration des Gemeinwil-
lens. Und dieser Gemeinwille wird als eine fast iibermenschliche Gesetzmi-

85  Arendt (2019): 235.

86  Vgl. Rousseau (2011): 17f./Buch 1, Kapitel 6:
»Diese Bestimmungen lassen sich bei richtigem Verstandnis samtlich auf eine einzi-
ge zurlckfithren, namlich die vollige Entduflerung jedes Mitglieds mit allen seinen
Rechten an das Gemeinwesen als Ganzes. Denn erstens ist die Ausgangslage, da jeder
sich voll und ganz gibt, fir alle die gleiche, und da sie fiir alle gleich ist, hat keiner
ein Interesse daran, sie fiir die anderen beschwerlich zu machen. Darlber hinaus ist
die Vereinigung, da die Entdufierung ohne Vorbehalt geschah, so vollkommen, wie sie
nur sein kann, und kein Mitglied hat mehr etwas zu fordern: denn wenn den Einzelnen
einige Rechte blieben, wiirde jeder — da es keine allen iibergeordnete Instanz gibe,
die zwischen ihm und der Offentlichkeit entscheiden kdnnte — bald den Anspruch er-
heben, weil er in manchen Punkten sein eigener Richter ist, es auch in allen zu sein,
der Naturzustand wiirde fortdauern, und der Zusammenschluss wére dann notwendig
tyrannisch oder inhaltslos.«

87  Rousseau (2011): 22/Buch1, Kapitel 7.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Rigkeit verstanden. Hannah Arendt verweist auf die historischen Begebenhei-
ten, welche eine solche Interpretation stimmig erscheinen lassen: Die Fran-
zosische Revolution folgte auf die absolute Monarchie — die gottliche Macht
des Konigs. An die Stelle des souverinen Willens des absoluten Kénigs wur-
de damit der absolute Wille des Volkes gesetzt. »Woraus folgt, dass das neue
Absolute, die absolute Revolution, von der absoluten Monarchie vorgeprigt
ist, die Revolution also sich umso absolutistischer gebaren wird, je gesetzlo-
ser die Herrschaft war, die ihr vorausging.«3® Die absolute Souverinitit der
volonté générale kommt daher fast einer Vergéttlichung der volonté générale
gleich.% Der Gemeinwille wird damit als géttlicher Wille verstanden, der nur
noch zu wollen braucht um ein legitimes Gesetz zu produzieren.®® Rousseaus
politische Philosophie kann dahingehend als eine systematische Vorlage fiir
die politischen Ideen Robespierres gelten (nicht zuletzt, da letzter Rousseau
als philosophischen Mentor regelrecht verklirte). Indem die volonté générale
als ein gottlicher Wille verstanden wurde, so stand sie itber dem Menschen;
schliefilich war dieser als irdisches Wesen noch den endlichen Kriften der
Welt ausgesetzt.

In seiner berithmten Rede »Uber die Prinzipien der politischen Moral«
am 5. Februar 1794 vor dem Konvent skizziert Robespierre seine politische
Programmatik in aller Deutlichkeit: »Schon aus der Ferne muss man seine
Mafiregeln treffen, um die Geschicke der Freiheit in die Hinde der Wahrheit
— die unverginglich ist — und nicht in die der Menschen - die verginglich
sind - zu legen.«’* Die Wahrheit war nicht nur der allgemeine Wille, sondern
auch Tugend. Fiir Robespierre beinhaltete die Tugend nimlich genau zwei
Dinge: Liebe zum Vaterland und Gesetz.?* Der Allgemeinwille bringt somit
die Gesetze hervor, die dem Menschen als Tugend eingeprigt werden sollten.
Und wenn das Gesetz die Wahrheit ist, so wird auch jene Gewalt legitimiert,
welche diese Wahrheit propagiert:

Die Tugend, ohne die der Terror unheilvoll ist, der Terror, ohne den die Tu-
gend machtlos ist. Der Terror ist nichts anderes als das schlagfertige, uner-

88  Arendt (2019): 203.

89  Arendt (2019): 237.

90 Arendt (2019): 237. Arendt verweist hierbei auf die Declarations des Droits de ’hom-
me et du citoyen von 1789: Darin steht geschrieben. »Das Gesetz ist der Ausdruck des
Allgemeinwillens«

91 Robespierre (2000): 9.

92 Vgl. Robespierre (2000): 13.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

bittliche, unbeugsame Recht, er ist somit eine Emanation der Tugend; er ist
weniger ein besonderes Prinzip, als ein Produkt des allgemeinen Prinzips
der Demokratie, das auf die dringendsten Anliegen des Vaterlandes ange-
wendet wird.?3

In Robespierres Tugendstaat wird Freiheit zu einer politischen Ideologie; das
heifdt, wie exemplarisch aufgezeigt, dass Freiheit eben nicht ttber den Men-
schen gedacht und an ihn riickgebunden wird; vielmehr wird der Mensch als
minderwertiger Bestandteil des Politischen ausgeklammert: Er dient als Ge-
fafd der Wahrheit. Ich habe ausgeholt, um eine Illustration eines Tugendstaa-
tes als Gegenfolie zur dargelegten Konzeption eines Liberalismus der positi-
ven Freiheit zu geben. Ein Liberalismus der positiven Freiheit fingt bei der
Vorstellung an, dass Menschen Freiheit verwirklichen.

Damit stellt die Freiheit das zentrale Ideal einer liberalen politischen
Gemeinschaft dar, es ist aber ein menschliches und kein iibermenschliches.
Wenn Freiheit positiv gedacht wird, so heif’t es, beim einzelnen Menschen
anzufangen und den jeweiligen Menschen mit seinen Fahigkeiten, Talenten
und Grenzen ernst zu nehmen. Freiheit wird so gerade eben nicht als politi-
sche Ideologie verstanden, sondern als zu verwirklichende Moglichkeit des
Einzelnen und des Kollektivs. Nicht die Wahrheit wird tiber den Menschen
gestellt; das Politische wird vielmehr vom Menschen her gedacht.

Ich habe dafir argumentiert, dass der Staat sich in die negative Freiheit
der Einzelnen einzumischen hat, aber nicht um sie dazu zu zwingen frei zu
sein, sondern um sie zu befihigen freie Entscheidungen iiber das Leben, das
sie leben wollen, treffen zu konnen. Ein Liberalismus der positiven Freiheit
méchte Menschen befihigen und den Rest ihnen iiberlassen. Uber das Ernst-
nehmen der Befihigung des Einzelnen zur Freiheit ist das Gerechtigkeitspro-
blem, das noch bei Rawls Vorstellung der Verteilung negativer Freiheitsrechte
bestand, gemildert. Auch die Rechtfertigung des liberalen Ordnungssystems
ist iiber ein Freiheitskonzept, das tatsichlich selbsttragend ist, itberzeugen-
der. Doch natiirlich ist es auch so, dass ein Liberalismus, der die positive Frei-
heit in den Mittelpunkt riickt, um mit Béckenférde zu sprechen, ein Wagnis
bleibt. Schlieflich liegt das in der Natur der Sache: Freiheit ist und bleibt ein
Wagnis. Zumal ein Liberalismus die Menschen nicht dazu zwingen kann, frei
zu sein, oder gut mit ihrer Freiheit umzugehen, ist das Wagnis ein konstitu-
tiver Bestandteil eines liberalen Systems.

93  Robespierre (2000): 20f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

(B) Paternalismus

Wenden wir uns dem Paternalismus-Vorwurf zu, so scheint es ratsam bei
der Wortherkunft zu beginnen. Paternalismus wird vom Lateinischen (»pa-
ter«) abgeleitet, was einfach »Vater« bedeutet. Somit scheint Paternalismus
ein Vater-Kind-Verhiltnis zu bezeichnen. (In der Entsprechung gibt es ja auch
die Bezeichnung »Maternalismus«; doch diese hat sich bisher kaum im philo-
sophisch-politischen Diskurs etabliert). Der Wortherkunft entsprechend gilt
es tiber den Paternalismus zu sagen, dass es um ein ungleiches Machtverhilt-
nis geht, d.h., dem Vater wird die Autoritit zugesprochen, das Kind zu behii-
ten und stellvertretend fiir das Kind Entscheidungen zu treffen. (Zumal es ja
dem Kind-Sein entspricht, dass die eigene Entscheidungsfihigkeit noch nicht
vollstindig ausgebildet ist.)’* Paternalismus, bzw. paternalistische Macht ist
John Locke zufolge demnach auch natiirlich:

»Die Natur iibergibt die paternalistische Macht an die Eltern, um ihnen
zu ermdglichen ihre Kinder bei dem Willen ihre Fahigkeiten auszubilden zu
unterstiitzen.«<*® John Locke weist jedoch explizit darauf hin, dass Paternalis-
mus natiirlich in einer Familie, in der junge Kinder erzogen werden, seinen
Platz hat, aber nicht aufrechterhalten werden sollte, sobald das Kind reif ist,
sein eigener Mensch zu sein.®® Paternalismus ist kein Selbstzweck, sondern
einzig im Kontext der Erziehung, bzw. der Bildung ein Mittel zum Zweck der
Erziehung eines Menschen. Wenn das Kind die politisch-rechtlich gesetzte
Schwelle zur Autonomie iiberschritten hat, ist ein Paternalismus unzweckma-
ig — der Mensch soll schlieflich nicht heteronom, sondern selbstbestimmt

94  Mit18Jahren erlangt man in der Bundesrepublik Deutschland die Volljahrigkeit, bzw.
die Moglichkeit sich selbst durch rechtsgeschiftliche Erklarungen zu binden. Allge-
mein wird von der Miindigkeit einer Person gesprochen. Damit ist die Schwelle zur
eigenen, selbstbestimmten Entscheidungs- und Handlungsfahigkeit tiberschritten.

95  Locke (1963): 442.

Im englischen Original: »Nature gives [..] paternal power to parents for the benefits
of their children during their minority, to supply their want of ability.« (Ubersetzung
durch die Autorin).

96  John Locke geht in seinem Treatise for Government darauf ein, dass Paternalismus
auch sein Ziel verfehlen, bzw. tiber sein Ziel hinausschiefden kann: »Neither can there
be any pretense why this parental power should keep the child when grown into a
man, in subjection to the will of his parents, any farther than having received life and
education form his parents, obliges him to respect honour, gratitude, assistance, and
support, all his life, to both father and mother. And thus, it is true, the paternal is a
natural government but not all extending itself to the ends and jurisdictions of that
which is political.« Locke (1963): 440f.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

leben. Ein moralischer Paternalismus-Vorwurf mit Bezug auf die substanti-
elle Freiheit trifft aber nicht das Anliegen eines Liberalismus der positiven
Freiheit.

Gerade vor dem Hintergrund der These der Zentralitit der Freiheit und
der Selbstbestimmung als Bedingung der Moglichkeit von Freiheit, gilt wohl
die Schlussfolgerung, dass ein liberales politisches Ordnungssystem, welches
sich auf positive Freiheit stiitzt, Paternalismus verunmoglicht. Das Ziel be-
steht nicht darin, Menschen zu bevormunden, sondern Menschen dazu zu be-
fihigen ihre Anlagen, ihre Talente etc. zu verwirklichen; d.i. sie dazu zu befi-
higen wirklich frei zu sein. Auch ein institutioneller Paternalismus trifft nicht
das wesentliche Anliegen eines Liberalismus der positiven Freiheit, schlief3-
lich ist die politische Macht, welche vom Staat durch die drei Gewalten aus-
geht, selbst dem Recht und der Verfassung verpflichtet. Auch hier wire der
Paternalismus-Vorwurf erst dann gerechtfertigt, wenn der Staat anfinge den
Biirgern ein Vater zu sein. Ein paternalistischer Staat wire einer, der (1) Macht
ausiibt, die nicht legitim ist, d.h. die nicht dem Recht verpflichtet ist und (2)
nicht die verniinftige Entscheidungs- und Handlungsfihigkeit der Biirger als
Ziel institutioneller Einflussnahme in die negative Freiheitsphire zum Ziel
hat, und somit die Menschen befihigt frei zu sein, sondern Menschen als In-
strumente eigener staatlicher politischer Ideologien behandelt; (Wie anhand
der Illustration des Robespierreschen Tugendstaates aufgezeigt).

Ein Staat, der arbitrire und paternalistische Macht gegeniiber seinen Biir-
gern einsetzt, verletzt die Rechtsbedingung, d.i. das rechtliche Element, wel-
ches die Zentralitit der Reziprozitit auf der Basis ideeller Gleichheit wieder-
spiegelt. Damit ist der Staat kein republikanischer und erst recht kein libera-
ler mehr.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

197


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtungen und Ausblick

Im zweiten Kapitel habe ich eine These zum Liberalismus aufgestellt:

[T] Liberalismus ist ein politisches Ordnungssystem, welches sich auf der
Idee der Freiheit aller griindet, diese als zentralen politischen Grundwert er-
achtet und auch strukturell férdern maéchte.

Wenn Freiheit philosophische Voraussetzung ist und somit Struktur und Aus-
richtung des liberalen Ordnungssystems bedingt, so muss diese ernst genom-
men und bewahrt werden; dies wurde gezeigt. Vor dem Hintergrund der Zen-
tralitit der Freiheit ist es klar, dass Liberalismus im Prinzip nicht destruktiv
sein kann; denn wie anschaulich gezeigt wurde, lisst sich die Freiheit - inso-
fern sie lediglich negativ begriindet wird — weder qualitativ bewerten, noch
fordern, noch bewahren. Gewiss ist ein destruktives Moment dem Libera-
lismus auch wesensimmanent, aber das destruktive Moment kann nicht das
letzte Wort sein.

Die kritisch philosophische Perspektive hat aufgezeigt, dass Freiheit als
Bedingung der Maéglichkeit fiir ein liberales Ordnungssystem verstanden wer-
den muss. Da der Mensch zwar apriorisch als Freiheitswesen gilt, dies aber
nicht heifdt, dass die Freiheit auch schon verwirklicht ist, miissen die Be-
dingungen der Moglichkeit der Verwirklichung von Freiheit in ein liberales
Denken einflieffen: Sowohl mit Bezug auf die individuellen Voraussetzun-
gen als auch hinsichtlich der strukturellen Voraussetzungen. Erst wenn die-
se zwei Voraussetzungen theoretisch bedacht und praktisch implementiert
sind, kann der Liberalismus als ein Ordnungssystem gelten, das auf der Frei-
heit aufbaut; denn erst dann gelingt es ihm die Freiheit nicht nur abstrakt
vorauszusetzen, sondern zu férdern, zu bewahren und zu schiitzen.

Damit kénnen wir die Frage beziiglich des Unbehagens am Liberalismus
beantworten: Der Liberalismus verspricht die Freiheit, doch er tut zu wenig,
um dieses Versprechen auch zu halten und umzusetzen. Und wenn Verspre-

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

chen nicht gehalten werden, so kommt es zu einem Vertrauensverlust. Wie
sollte man auch dem Liberalismus vertrauen, wenn er nicht tut, was er ver-
spricht? Obgleich der Liberalismus seinem Versprechen der Freiheit hinter-
herliuft, wire ein Scheitern eine verfrithte Diagnose. Er kann scheitern, ja,
schlieRlich griindet er auf dem Wagnis der Freiheit; aber er kann auch ge-
lingen, dann, wenn er Freiheit nicht nur voraussetzt und verspricht, sondern
auch férdert. Eine vorschnelle These des Scheiterns wiirde uns den Blick da-
fir verstellen, dass etwas dafiir getan werden muss, um den Liberalismus vor
dem Scheitern zu bewahren. Es ist offensichtlich, dass der Liberalismus ge-
rade in einer Krise steckt; doch in der Krise zu stecken heif3t gleichsam nicht
dem Untergang geweiht zu sein: Krise entstammt urspriinglich dem Grie-
chischen krisis und bedeutet in der wortwértlichen Ubersetzung so viel wie
»scheiden, beurteilen, auswihlen, entscheiden«. In seiner lateinischen Ver-
wendung crisis blieb die Bedeutung auf den Leib bezogen; speziell auf dessen
Krankheit: Der Ausdruck meint die kritische Phase in der die Entscheidung
itber den Verlauf, meist iiber Leben und Tod, fillt, aber noch nicht gefallen ist.!
Den Liberalismus als gescheitert zu erkliren ist demnach eine Vorwegnah-
me, die dem Status der Krise nicht gerecht wird. Vielleicht ist die Analogie
mit der Krankheit durchaus addquat: Der Liberalismus krankt und es kommt
darauf an ihn zur Genesung zu fithren. Der Liberalismus wie die Freiheit fan-
gen beim Vernunftprinzip an. Wenn wir aufhéren verniinftig mit der Frei-
heit und dem Liberalismus umzugehen und wenn wir uns aus Griinden der
Bequemlichkeit lieber fremdbestimmen lassen als und selbst zu bestimmen,
dann werden wir gewiss daran scheitern, Freiheit zu bewahren. Interessan-
terweise schreibt Hannah Arendt in dem Essay »die Freiheit, frei zu sein«
folgende Schlussworte: »Wir konnen, so befiirchte ich, allenfalls darauf hof-
fen, dass die Freiheit in einem politischen Sinn nicht wieder fir Gott weif3
wie viele Jahrhunderte von dieser Erde verschwindet.«? Greifen wir Arendts
Schlussworte auf, so denke ich, dass wir vielleicht mehr tun kénnen, als nur
zu hoffen, dass Freiheit in einem politischen Sinn nicht wieder fiir Gott weif3
wie viele Jahrhunderte von dieser Erde verschwindet. Wenn Freiheit nicht ver-
schwinden soll, so sollten wir auch verstehen, dass Freiheit nicht einfach da
war, da ist, oder dableiben wird, sondern eine fragile Errungenschaft ist, die
mit jener verantwortungsvollen Aufgabe verkniipft ist, die Freiheit auch zu
erhalten, zu kultivieren und zu entwickeln.

1 Vg. Ritter/Griinder (1976) (Hg.): 1235f.
2 Arendt (2018): 42.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Albert, Hans (1991): Traktat iiber kritische Vernunft. Verlag ].C.B. Mohr (Paul Sie-
beck): Tiibingen.

Allison, Henry E. (1990): Kant’s Theory of Freedom. Cambridge University Press:
Cambridge.

Appiah, Anthony Kwame (2009): Der Kosmopolit. Philosophie des Welthiirgertums.
C.H. Beck: Miinchen.

Appiah, Anthony Kwame (2017): As if: idealization and ideals. Harvard University
Press: Cambridge (MA).

Appiah, Anthony Kwame (2018): The lies that bind. Rethinking identity: creed, coun-
try, colour, class, culture. Liveright: London.

Anderson, Elizabeth (1993): Value in Ethics and Economics. Harvard University
Press: Cambridge (MA).

Annas, Julia (1993): The Morality of Happiness. Oxford University Press: Oxford.

Annas Julia (2011): Intelligent Virtue. Oxford Universtiy Press: Oxford.

Anscombe, G.E.M. (1957): Intention. Basil Blackwell: Oxford.

Anscombe G.E.M. (1958): »Modern Moral Philosophy.« In: Philosophy (1958) 33,
S. 1-19.

Anscombe G.E.M. (1981): Metaphysics and the Philosophy of Mind. Collected Philo-
sophical Papers, Vol. 1I. Oxford University Press: Oxford.

Anscombe G.E.M. (1981): Ethics, Religion and Politics. Collected Philosophical Pa-
pers, Vol. I11. Oxford University Press: Oxford.

Anscombe G.E.M. (1986): Absicht. Ubertrg. und hg. von John M. Connolly und
Thomas Keutner. Karl Alber Verlag: Freiburg.

Anscombe G.E.M. (2014): Aufsiitze. Ubertr. von Katharina Nieswandt und Ulf
Holbil. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Arendt, Hannah (1990): On Revolution. Penguin Books: London.

Arendt, Hannah (1994): Vita Activa oder vom titigen Leben. Piper Verlag: Min-
chen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

(2018): Die Freiheit, frei zu sein. Ubertr. von Andreas Wirthensohn. Dtv Verlags-
gesellschaft: Miinchen.

Arendt, Hannah (2019): Uber die Revolution. Piper Verlag: Miinchen.

Aristoteles (1982): Metaphysik, Bd. 1 und 2. Ubertr. von Hermann Bonitz, hg.
von Horst Seidl. Meiner: Hamburg (MA).

Aristoteles (1990): Politik. Ubertr. von Eugen Rolfes. Meiner Verlag: Hamburg
(PO).

Aristoteles (1995): Uber die Seele (De Anima). Ubertr. und hg. von Klaus Corcilius.
Meiner Verlag: Hamburg (DA).

Aristoteles (2007): Uber die Teile der Lebewesen. Ubertr. von Wolfgang Kullmann.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt.

Aristoteles (2013): Die Nikomachische Ethik. Hg. und tibertr. von Ursula Wolf.
Meiner Verlag: Hamburg (NE).

Asselin, Don (1988): Human Nature and Eudaimonia in Aristotle. Peter Lang: NY/
Bern/Paris/Frankfurt a.M.

Audi, Robert (2004): »Reasons, practical reason and practical reasoning.« In:
Ratio (2004) 2, S. 119-149.

Augustinus (2007): De Civitate Dei. Vom Gottesstaat. Ubertr. von Wilhelm Thim-
me hg. von Carl Andresen. Dtv Verlagsgesellschaft: Miinchen.

Augustinus (2007): Confessiones. Bekenntnisse. Ubertr. von Joseph Bernhart hg.
von Jorg Ulrich. Verlag der Weltreligionen: Frankfurt a.M.

Baczko, Bronislaw (1994): Ending the Terror. The French Revolution after Robe-
spierre. Ubertr. von Michel Petheram. Cambridge University Press: Cam-
bridge.

Bagnoli, Carla (2013): Constructivism in Ethics. Cambridge University Press:
Cambridge

Barny, R. (1986): Rousseau dans la Révolution: le personnage de Jean-Jacques et les
débuts du culte révolutionnaire (1787-1791). The Alden Press: Oxford.

Baum, Manfred (2005): »Freiheit und Verbindlichkeit in Kants Moralphiloso-
phie«. In: Jahrbuch fiir Recht und Ethik, Vol. 13, S. 31-43.

Baum, Manfred (2008): »Positive und negative Freiheit bei Kant«. In: Jahrbuch
fiir Recht und Ethik, Vol. 16, S. 43-56.

Beck, L.W. (1987): »Five concepts of Freedom in Kant.« In: Srzednick, J.T.]./
Korner, Stephan: Philosophical Analysis and Reconstruction. Martinus Nijhoff
Publishers: Dordrecht.

Becker, Werner (1982): Die Freiheit, die wir meinen. Entscheidung fiir die liberale
Demokratie. Piper Verlag: Miinchen.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Bell, Duncan (2014): »What is liberalism?« In: Political Theory (2014) 42/6, S.
682-715.

Bendikowski, Tillmann (2016): Der deutsche Glaubenskrieg: Martin Luther, der
Papst und die Folgen. C. Bertelsmann Verlag: Miinchen.

Benhabib, Seyla (2008): Kosmopolitismus und Demokratie. Eine Debatte. Mit Jeremy
Waldron, Bonnie Honig und Will Kymlicka. Ubertr. von Thomas Atzert, hg.
von Robert Post. Campus Verlag: Frankfurt/NY.

Berlin, Isaiah (2006): Freiheit. Vier Versuche. Ubertr. von Reinhard Kaiser. Fi-
scher Taschenbuch Verlag: Frankfurt a.M.

Bien, Giinther (1980): Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristoteles.
Karl Alber Verlag: Freiburg.

Blumenberg, Hans (2015): Schriften zur Technik. Suhrkamp Verlag: Frankfurt
a.M.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2016): Staat. Gesellschaft. Freiheit. Studien zur
Staatstheorie und zum Verfassungsrecht. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Béckenfdrde (2017): Constitutional and Political Theory. Selected Writings. Ubertr.
von Thomas Dunlarp, hg. von Mirjam Kiinkler und Tine Stein. Oxford Uni-
versity Press: Oxford.

Bolz, Alexander (2000): Die Schreckensherrschaft. Robespierre und Saint-Just in Re-
den und Schriften. AL.BE.CH-Verlag: Lineburg.

Bonhoffer/Stephens (Hg.) (1996): The Ethics of the Stoic Epictetus. An English
Translation. Ubertr. von William O. Stephens. Peter Lang: New York.

Bose, Harald von (1989): Republik und Mischverfassung — Zur Staatsformenlehre der
Federalist Papers. Peter Lang: Frankfurt a.M.

Bourdieu, Pierre (2005): Die ménnliche Herrschaft. Suhrkamp Verlag: Frankfurt
a.M.

Bourdieu, Pierre (2006): Die feinen Unterschiede. Suhrkamp Verlag: Frankfurt
a.M.

Brandom, Robert (2001): »Modality, Normativity, and Intentionality.« In: Phi-
losophy and Phenomenological Research (2001) 63/3, S.587-609.

Brennan, Tad (2005): The Stoic Life. Emotions, Duties and Fate. Oxford University
Press: Oxford.

Brock, Eike (2015): Nietzsche und der Nihilismus. De Gruyter: Berlin/NY

Briillmann, Philipp (2011): Die Theorie des Guten in Aristoteles’ Nikomachischer
Ethik. De Gruyter: Berlin.

Brunkhorst, Hauke (Hg.) (1998): Demokratischer Experimentalismus. Politik in der
komplexen Gesellschaft. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

203


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Buxton, Richard (Hg.) (2000): Oxford Readings in Greek Religion. Oxford Uni-
versity Press: Oxford.

Cassam, Quassim (2019): Vices of the Mind. From the Intellectual to the Political.
Oxford University Press: Oxford.

Chaimowicz, Thomas (2008): Antiquity as the source of Modernity. Transaction
Publishers: New Brunswick/London.

Chalmin, Ronan (2010): Lumiéres et Corruption. Edition Champion: Paris.

Cicero (1967): Uber den Staat. Ubertr. von Walther Sontheimer. Reclam: Stutt-
gart.

Cicero (1993): Der Staat. Lateinisch und Deutsch. Hg. und tibertrg. Von Karl Biich-
ner. Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt.

Cicero (1998): Republic and the Laws. Ubertr. von Rudd, Niall; hg. von Rudd,
Niall und Powell, Jonathan. Oxford Classics: Oxford.

Clarke, Randolph (2003): Libertarian Accounts of Free Will. Oxford University
Press: Oxford.

Constant, Benjamin (1946): Uber die Freiheit. Ubertr. von Walter Liithi. Kloster-
berg Verlag: Basel, (zuerst 1819).

Constant, Benjamin (1819): De la liberté des Anciens comparée d celle des Modernes.
(Discours prononcé a lAthénée royal de Paris), 1819.

Cranston, Maurice (1967): »Liberalism.« In: The Encyclopedia of Philosophy (1967),
S. 458-461.

Curren, R./Dorn, C. (2018). Patriotic Education in a Global Age. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.

Damiani, Alberto Mario (2009): Handlungswissen. Eine transzendentale Erkun-
dung nach der sprachpragmatischen Wende. Karl Alber Verlag: Freiburg.

De Anna, Gabriele (2012): Azione e rappresentanza. Un problema »metafisico« del
liberalismo contemporaneo. Naples: Edizioni Scientifiche Italiane.

De Anna, Gabriele (2018): Political Things. A Study on Authority and the Metaphysics
of Political Communities. (Im Erscheinen).

De Anna, Gabriele (2018): »Potentiality, Natural Normativity and Practical
Reason.« In: The Journal of Value Inquiry (2018)52, S. 307-326.

De Araujo, Marcelo (2003): Scepticism, Freedom and Autonomy. De Gruyter:
Berlin/NY.

De Caro, Mario/Macarthur, David (2010): Naturalism and Normativity.
Columbia University Press: NY.

Deneen, Patrick J. (2018): Why Liberalism failed. Yale University Press: New
Haven (Yale).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Descartes, René (1986): Meditationes de Prima Philosophia. Meditationen iiber die
Erste Philosophie. Lateinisch/Deutsch. Reclam: Leipzig.

DeVries, Willem (2009): Empiricism, Perceptual Knowledge, Normativity and Real-
ism. Essays on Wilfrid Sellars. Oxford University Press: Oxford.

Dewey, John: Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Ubertr. von Hans-Peter Krii-
ger. Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt, 1996

Dierksmeier, Claus (2016): Qualitative Freiheit. Selbstbestimmung in weltbiirgerli-
cher Verantwortung. transcript Verlag: Bielefeld.

Dietze, Gottfried (1992): Liberale Demokratie. Duncker und Humblot: Berlin.

Doeker, Giinter/Wirth, Malcolm (1982): Das politische System GrofSbritanniens.
Wissenschaftlicher Autoren-Verlag: Berlin.

Diiber, Dominik (2016): Selbstbestimmung und das gute Leben im demokratischen
Staat. Mentis Verlag: Paderborn.

Diibgen, Franziska/Skupien, Stefan (2019): Paulin Hountondji. African Philoso-
phy as Critical Universalism. Palgrave: Cham.

Dubochet, Paul (2001): De Montesquieu le Moderne d Rousseau IAcien. La
Démocratie et la République en Question. LHarmattan: Paris.

Dworkin, Ronald (1985): »Liberalism«. In: Dworkin, Ronald (1985): A Matter of
Principle. Cambridge Universtiy Press: Cambridge.

Edelstein, Dan (2011): The Terror of Natural Right. Republicanism, the Cult of Nature
and the French Revolution. Chicago University Press: Chicago/London.

Eidinow, Esther/Kindt Julia (Hg.) (2015): The Oxford Handbook of Ancient Greek
Religion. Oxford University Press: Oxford.

Engstrom/Whiting (Hg.) (1996): Aristotle, Kant and the Stoics. Rethinking Happi-
ness and Duty. Cambrigde University Press: Cambridge.

Enzmann, Birgit (2009): Der demokratische Verfassungsstaat. Zwischen Legitima-
tionskonflikt und Deutungsoffenheit. VS Verlag: Wiesbaden.

Fach, Wolfgang (2003): Die Regierung der Freiheit. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Falk, Johanna (2012): Freiheit als politisches Ziel. Grundmodelle liberalen Denkens
bei Kant, Hayek und Bickenforde. Campus Verlag: Frankfurt a.M.

Faulkner, Paul (2011): Knowledge on Trust. Oxford University Press: Oxford.

Feinberg, Joel (1992): Freedom and Fulfillment: Philosophical Essays. Princeton
University Press: Princeton/New Jersey.

Ferber, Rafael (1989): Platos Idee des Guten. Academia Verlag: Sankt Augustin.

Foisneau/Wright (Hg.) (2004): New Critical Perspectives on Hobbes’s Leviathan.
Upon the 350th anniversary of its publication. Franco Angeli: Milano (Italy).

Foot, Philippa (2004): Die Natur des Guten. Ubertr. von Michael Reuter. Suhr-
kamp Verlag: Berlin.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

205


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Forschner, Maximilian (2004): »Uber die stoische Begriindung des Guten und
Wertvollen.« In: Méthexis (2004)17, S. 55-69.

Forst, Rainer (Hg.) (2000): Toleranz:philosophischeGrundlagenundgesellscha
ftlichePraxiseinerumstrittenenTugend. Campus Verlag: Frankfurt a.M.

Frankfurt, Harry (1987): »Equality as a moral ideal.« In: Ethics (1987) 98/1, S.21-
43.

Frankfurt, Harry (2014): Freiheit und Selbstbestimmung. Ausgewdhlte Texte. Hg.
von Betzler, Monika und Guckes, Barbara. De Gruyter: Berlin.

Franklin, Christopher Evan (2018): A Minimal Libertarianism: Free Will and the
Promise of Reduction. Oxford University Press: New York/Oxford.

Freire, Paulo (1975): Pedagogia do Oprimido. Afrontamento: Porto.

Freire, Paulo (1976): Educagiio como pratica da Liberdade. Paz e Terra: Lisboa.

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing. Ox-
ford University Press: Oxford.

Friedman, Milton (1984): Kapitalismus und Freiheit. Ullstein: Frankfurt/M

Fukuyama, Francis (1992): The end of history and the last man. Free Press: New
York.

Gadamer, Hans Georg (1978): Das Gute zwischen Plato und Aristotele. Sitzungsbe-
richte der Heidelberger Akademie der Wissenschaft. Akademie Ausgabe:
Heidelberg.

Gabriel, Karl/Horn, Christoph (Hg.) (2016): Sikularitit und Moderne. Karl Alber
Verlag: Freiburg/Miinchen.

Gabriel, Markus (2015): Ich ist nicht Gehirn. Philosophie des Geistes fiir das 21. Jahr-
hundert. Ullstein Verlag: Berlin.

Gaut, Berys/Cullity, Garrett (Hg.) (1997): Ethics and Practical Reason. Oxford
University Press: Oxford.

Gehlen, Arnold (1976): Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt.
Athenaion: Wiesbaden.

Geismann, Georg (2007): »Kant iiber Freiheit in spekulativer und in prakti-
scher Hinsicht.« Kant-Studien (2007) 98, S. 283-305.

Geismann, Georg/Herb Karlfriedrich (Hg.) (1988): Hobbes iiber die Freiheit. K6-
nigshausen &Neumann: Wiirzburg.

Gerhardt, Volker (1992): Friedrich Nietzsche. C.H. Beck: Miinchen.

Gerhardt, Volker (2002): Immanuel Kant. Vernunft und Leben. Reclam: Leipzig,

Gerhardt, Volker (1990): Der Begriff der Politik. Metzler: Stuttgart.

Gewirth, Alan (1978): Reason and Morality. University of Chicago Press: Chicago.

Gollwitzer (1954) (Hg.): Du hast mich heimgesucht bei Nacht: Abschiedsbriefe und
Aufzeichnungen des Widerstandes 1933 bis 1945. Gtb Siebenstern: Giitersloh.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=3&identifier=2_SOLR_SERVER_1924983297

Bibliographie

Goyard-Fabre, Simone (1993): Montesquieu: la Nature, les Lois, la Liberté. P.U.F.
Granger: Paris.

Greco, John/Turri, John (2012) (Hg.): Virtue Epistemology. Contemporary Read-
ings. MIT Press: Cambridge (MA).

Groethuysen, Bernhard (1989): Philosophie der Franzisischen Revolution. Campus
Verlag: Frankfurt a.M.

Gutschker, Thomas (2002): Aristotelische Diskurse. Aristoteles in der politischen Phi-
losophie des 20. Jahrhunderts. ].B. Metzler Verlag: Stuttgart/Weimar.

Habermas, Jiirgen (1973): Kultur und Kritik. Verstreute Aufsitze. Suhrkamp Ver-
lag: Frankfurt a.M.

Habermas, Jiirgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns (Bd. 1: Hand-
lungsrationalitit und gesellschaftliche Rationalisierung; Bd. 2: Zur Kritik
der funktionalistischen Vernunft). Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Habermas, Jirgen (1994): Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Habermas, Jiirgen (2001): »Rede zum Erhalt des Friedenspreises des Deut-
schen Buchhandels.«Abrufbar unter: (https://www.friedenspreis-des-de
utschen-buchhandels.de/445722/2aid=460636)

Habermas, Jirgen (2004): Wahrheit und Rechtfertigung. Suhrkamp Verlag:
Frankfurt a.M.

Habermas, Jirgen (2005): Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische
Aufsitze. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Hihnel, Martin (Hg.) (2017): Aristotelischer Naturalismus. Spinger Verlag: Stutt-
gart.

Haksar, Vinit (1979): Equality, Liberty and Perfectionism. Oxford University Press:
Oxford.

Hamliton, Alexander/Madison, James/Jay, John (2008): The Federalist Papers.
Edited by Lawrence Goldman. Oxford Classics: Oxford.

Hanley, Ryan Patrick (2016) (Hg.): Adam Smith. His life, thought and legacy.
Princeton University Press: Princeton.

Hansen, M. Herman (2010): »Democratic Freedom and the Concept of Free-
dom in Plato and Aristotle.« In: Greek, Roman, and Byzantine Studies (2010)
50, S. 1-27.

Harding, Russell (2007): David Hume: Moral and Politival Theorist. Oxford Uni-
versity Press: Oxford.

Harris, George W. (1999): Agent-Centered Morality. An Aristotelian Alternative to
Kantian Internalism. University of California Press: Berkeley.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

207


http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)
http://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/445722/?aid=460636)

208

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1979): Werke in zwanzig Binden. Suhrkamp
Verlag: Frankfurt a.M.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2004): Grundlinien der Philosophie des Rechts.
Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin (1961a): Nietzsche. Erster Band. Neske: Pfullingen

Heidegger, Martin (1961b): Nietzsche. Zweiter Band. Neske: Pfullingen.

Heidegger, Martin (1963): Holzwege. Vittorio Klostermann: Frankfurt a.M.

Heisenberg, Werner (2017): Quantentheorie und Philosophie. Reclam: Stuttgart.

Henning, Christoph (2015): Freiheit, Gleichheit, Entfaltung. Die Politische Philoso-
phie des Perfektionismus. Campus Verlag: Frankfurt/New York.

Henning, Tim/Schweikard David P. (Hg.) (2013): Knowledge, Virtue and Action.
Essays on putting epistemic virtues to work. Routlegde: NY/London.

Herzog, Lisa Maria (2013): Inventing the market. Smith, Hegel and Political Theory.
Oxford University Press: Oxford.

Herzog, Lisa Maria (2014): Liberalismus gehort nicht nur den Reichen: Pladoyer fiir
einen zeitgemdfSen Liberalismus. C.H. Beck: Miinchen.

Herzog, Lisa Maria (2017) (Hg.): Just Financial Markets? Finance in a just society.
Oxford University Press: Oxford.

Hill Green, Thomas (2002): Lectures on the Principles of Political Obligation. Hg.
von Dario Bagnoli. Cambridge Scholars Press: London/Adelaide.

Hill Green, Thomas (2012): Prolegoma to Ethics, Hg. A.C. Bradley. BiblioLife:
Memphis.

Hinchcliffe, Geoffrey (2018): »Epistemicfreedomandeducation.« In: Ethicsan
dEducation (2018) 13 (2), S. 191-207.

Hobbes, Thomas (1966): Vom Menschen. Vom Biirger. Ubertr. von M. Frischeisen-
Kohler und Giinter Gawlick. Meiner Verlag: Hamburg. (zuerst 1642-1658).

Hobbes, Thomas (1967): Vom Kérper. Ubertr. von M. Frischeisen Kohler (1915).
Meiner Verlag: Hamburg. (zuerst 1642-1658).

Hobbes, Thomas (1994): » Human nature or the fundamental elements of policy« and
»De corpore politico: or the elements of law.« G.A. Rogers (Hg.). Thoemmes
Continuum: Bristol.

Hobbes, Thomas (1997): Der Kérper. Ubertr. und eingeleitet von Karl Schuh-
mann. Meiner Verlag: Hamburg. (zuerst 1655).

Hobbes, Thomas (2005): Leviathan. Ubertr. von Jacob Peter Mayer. Reclam.
Stuttgart. (zuerst 1651).

Hobhouse, L.T. (1994): Liberalism and Other Writings. Cambridge University
Press: Cambridge (zuerst 1911).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/go.pl?id=HINEFA&proxyId=&u=http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.1080%2F17449642.2018.1438150
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=2606

Bibliographie

Hofte, Otfried (1976): »Grundaussagen iiber den Menschen bei Aristoteles.«In:
Zeitschrift fiir philosophische Forschung (1976) 1, S. 227-245.

Hofte, Ottfried (Hg.) (1981): Thomas Hobbes: Anthropologie und Staatsphilosophie.
Universititsverlag: Fribourg (Ch).

Hofte, Ottfried (1988): Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln. Philosophische
Versuche zur Rechts- und Staatsethik. Reclam: Leipzig.

Hofte, Ottfried (1999): Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. C.H. Beck:
Miinchen.

Hoffe, Ottfried (2006): Aristoteles. C.H. Beck: Miinchen.

Hofte, Ottfried (2011): Aristoteles: Politik. De Gruyter: Berlin.

Hofte, Ottfried (2015): Kritik der Freiheit. Das Grundproblem der Moderne. C.H.
Beck: Miinchen.

Hoélzing, Philipp (2011): Republikanismus und Kosmopolitismus. Eine ideenge-
schichtliche Studie. Campus Verlag: Frankfurt/NY.

Holzing, Philipp (2014): Republikanismus. Geschichte und Theorie. Fr. Steiner Ver-
lag: Stuttgart.

Honneth, Axel (1995): The Struggle for Recognition: The moral grammar of social con-
flicts. Cambridge University Press: Cambridge.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sitt-
lichkeit. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Hosle, Vittorio (1988a): Hegels System. Band 1: Systementwicklung und Logik. Mei-
ner Verlag: Hamburg.

Hosle, Vittorio (1988b): Hegels System. Band 2: Philosophie der Natur und des Geis-
tes. Meiner Verlag: Hamburg.

Hosle, Vittorio (1997): Moral und Politik. Grundlagen einer politischen Ethik fiir das
21. Jahrhundert. C.H.Beck: Miinchen.

Hosle, Vittorio (2013): Eine kurze Geschichte der deutschen Philosophie. C.H.Beck:
Minchen.

Hoffman, Thomas (2014): Das Gute. De Gruyter: Berlin.

Hoftmeister, J. (Hg.) (1955): Die Vernunft in der Geschichte. Meiner Verlag: Ham-
burg.

Holtz, Gudrun (2017): Die Nichtigkeit des Menschen und die Ubermacht Gottes.
Mohr Siebeck: Titbingen

Honderich, Ted (1995): Wie frei sind wir? Das Determinismus Problem. Reclam:
Stuttgart.

Horkheimer, Max (1988): Gesammelte Schriften. Band 3: Schriften 1931-1936. Fi-
scher Verlag: Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

209


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Horkheimer, Max (2007): Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Ubersetzt von
Alfred Schmidt. Frankfurt/M: Fischer Taschenbuch.

Horn, Christoph (2014): Nichtideale Normativitit: Ein neuer Blick auf Kants politi-
sche Philosophie. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Horn, Christoph/Gabriel, Karl (Hg.) (2016): Sikularitit und Moderne. Karl Alber
Verlag: Freiburg.

Humboldt, Wilhelm von (1841): Gesammelte Werke. G. Reimer: Berlin.

Hume, David (1923a): Uber den Verstand. Ubertr. von Theodor Lipps (Hg.). Re-
clam: Leipzig.

Hume, David (1923b): Uber die Affekte. Uber Moral. Ubertr. von J.Bona Meyer,
Theodor Lipps (Hg.). Reclam: Leipzig.

Hume, David (2002): Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral. Hg. und
iibertr. von Gerhard Streminger. Reclam: Leipzig.

Hurka, Thomas (1993): Perfectionism. Oxford University Press: Oxford.

Ilies, Christian (2003): The Grounds of Ethical Judgement. New transcendental ar-
guments in Moral Philosophy. Oxford University Press: Oxford.

Illies, Christian (2018): »Transcendental Aristotelianism: Can the »Fresh Start«
of Ethics Find a Happy End?« In: The Journal of Value Inquiry (2018) 52(3), S.
327-346.

Inwood, Brad (2005): Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rome. Oxford Univer-
sity Press: Oxford.

Jellinek, Georg (1929): Allgemeine Staatslehre. Springer: Berlin.

Joas, Hans (1999): Die Entstehung der Werte. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Jonas, Hans (1994): Das Prinzip Leben. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Jonas, Hans (1998): Das Prinzip Verantwortung. Suhrkamp Verlag: Frankfurt
a.M.

Josifocié, Sasa (2014): Willensstruktur und Handlungsorganisation in Kants Theorie
der praktischen Freiheit. Brill: Leiden.

Jost, Lawrence/Wuerth, Julian (2011): Perfecting Virtue. New Essays on Kantian
Ethics and Virtue Ethics. Cambridge University Press: Cambridge.

Kais, Leila (2006): Als Adam lachte. Nietzsches Konzeption des Nihilismus und der
Welt danach. Parerga Verlag: Berlin.

Kane, Robert (1996): The Significance of Free Will. Oxford University Press: New
York/Oxford.

Kallhoft, Angela (2010): Ethischer Naturalismus nach Aristoteles. Mentis: Pader-
born.

Kant, Immanuel: Werkausgaben in 12 Binden. Hg. von Wilhelm Weischedel.
Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Kant, Immanuel (1974): Kritik der reinen Vernunft (Band 3 und 4) (KrV).

Kant, Immanuel (1974): Kritik der Urteilskraft (Band 10) (KU).

Kant, Immanuel (1977): Metaphysik der Sitten (Band 8) (MS).

Kant, Immanuel (1977): Schriften zur Metaphysik und Logik1 (Bands) (Logik I).

Kant, Immanuel (1977): Schriften zur Metaphysik und Logik 2 (Band 6) (Logik II).

Kant, Immanuel (1977): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Pidagogik (Band 1) (An I).

Kant, Immanuel (1977): Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik
und Pidagogik (Band2) (An II).

Kant, Immanuel (2000): Kritik der praktischen Vernunft. Grundlegung zur Meta-
physik der Sitten (Band 7) (KpV).

Kant, Immanuel: Werkausgabe. Reclam: Leipzig.

Kant, Immanuel (2008): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (GMS).

Kant, Immanuel: Werkausgabe. Meiner Verlag: Hamburg.

Kant, Immanuel (2003): Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft.

Kant, Immanuel: Werkausgabe. Suhrkamp Verlag: Frankfurt/M

Kant, Immanuel (2011): Zum ewigen Frieden (ZeF).

Kaufmann, Arthur (1957): »Naturrecht und Geschichtlichkeit.« In: Heft 197
aus der Sammlung »Recht und Staat.« In: Geschichte und Gegenwart. Ver-
lag J.C.B. Mohr: Tiibingen.

Keil, Geert (2007): Willensfreiheit. De Gruyter: Berlin/NY.

Kern, Andrea (2006): Quellen des Wissens: Zum Begriff verniinftiger Erkenntnisfii-
higkeiten. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Kietzmann, Christian (2018): Handeln aus Griinden als praktisches SchliefSen. Karl
Alber Verlag: Freiburg.

Klar, Samuel (2007): Moral und Politik bei Kant. Konigshausen&Neumann:
Wiirzburg.

Klosko, George (2003): Jacobins and Utopians. The Political Theory of Fundamental
Moral Reform. University of Notre Dame Press: Notre Dame.

Kluck, Nora (2014): Der Wert der Vagheit. De Gruyter: Berlin.

Korsgaard, Christine (1986): »Kant’s Formula of Humanity.« In: Kant Studien
(1986) 77, S. 183-202.

Korsgaard, Christine (2009): Self-Constitution: Agency, Identity, and Integrity. Ox-
ford University Press: Oxford.

Kraut, Richard (1989): Aristotle on the Human Good. Princeton University Press:
Princeton.

Kraut, Richard (2007): »Nature in Aristotle’s Ethics and Politics.« In: Social
Philosophy and Policy (2007) 24/2, S. 199-219.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Kriele, Martin (1994): Einfithrung in die Staatslehre. Kohlhammer: Stuttgart.

Kithn, Wilfried (2017): Einfilhrung in die Metaphysik: Platon und Aristoteles. Mei-
ner Verlag: Hamburg.

Kuhlmann, Wolfgang (Hg.) (1986): Moralitit und Sittlichkeit. Das Problem Hegels
und die Diskursethik. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Kuhn, Thomas S. (2012): The structure of scientific revolution. University of
Chicago Pres: Chicago/London.

Lane, Melissa (2011): Eco-Republic. Ancient Thinking for a Green Age. PeterLang:
Oxfordshire.

LeBar, Mark (2008): »Aristotelian Constructivism.« In: Social Philosophy &Policy
Foundation (2008) 25/1, S. 182-213.

LeBar, Mark (2013): The value of living well. Oxford University Press: Oxford.

Levine, Andrew (1981): Liberal Democracy. A critique of its theory. Columbia Uni-
versity Press: New York.

Lobkowicz, Erich (1986): Common Sense und Skeptizismus. Studien zur Philosophie
von Thomas Reid und David Hume. VHC: Weinheim.

Locke, John (1963): The works of John Locke. A new edition, corrected. In ten volumes,
Vol. V. Scientia Verlag: Amsterdam.

Lott, Micah (2014): »Why be a good human being? Natural goodness, Reason
and the authority of human nature.« In: Philosophia (2014) 42, S. 761-777.

Liibbe, Hermann (1965): Sikularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs.
Karl Alber Verlag: Freiburg/Miinchen.

Libbe, Hermann (1990): Religion nach der Aufklirung. Wilhelm Fink: Graz/
Wien/Koln.

MacCallum, Gerald C., Jr. (1967): »Negative and Positive Freedom.« In: The
Philosophical Review (1967) 76/3, S. 312-334.

Maclntyre, Alisdair (1995): Der Verlust der Tugend. Ubertr. von Wolfgang Riedel.
Suhrkamp Verlag: Berlin.

Macpherson, C.B. (1962): The Political Theory of Possessive Individualism: Hobbes to
Locke. Oxford University Press: Oxford.

Mandeville, Bernard (1988): The Fable of the Bees. Or Private Vices, Publick Benefits.
Liberty Fund Inc.: Indiana.

Martin, Xavier (1994): Nature humaine et Révolution fangaise. Du siécle des Lumiéres
au Code Napoléon. Dominique Martin Morin: Bouere.

Mayer, Ernst (1958): Kritik des Nihilismus. Lehnen Verlag: Miinchen

Mayer-Drawe, Kite (1990): Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und
Allmacht des Ich. Paul Kirchheim Verlag: Mainz.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

McDowell, John (1996): Mind and World. Havard University Press: Cambridge
(MA).

Mc Dowell, John (2009): Wert und Wirklichkeit. Ubertr. von Joachim Schulte,
hg. von Axel Honneth und Martin Seel. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Menze, Clemens (1965): Wilhelm von Humboldts Lehre und Bild vom Menschen.
Henn-Verlag: Ratingen.

Meyer, Herbert (1996): Kants transzendentale Freiheitslehre. Karl Alber Verlag:
Freiburg.

Meyer, Katrin (2016): Macht und Gewalt im Widerstreit. Politisches Denken nach
Hannah Arendt. Schwabe Verlag: Basel.

Meyer, Lutz (1996): John Rawls und die Kommunitaristen. Konigshausen&Neu-
mann: Wirzburg.

Mendieta, Eduardo/VanAntwerpen Jonathan (Hg.) (2012): Religion und Offent-
lichkeit. Suhrkamp Verlag: Berlin.

Mill, John Stuart (1988): Uber die Freiheit. Hg. von Manfred Schlenke, iibertr.
von Bruno Lemke. Reclam: Leipzig.

Miller, James (1984): Rousseau. Dreamer of Democracy. Yale University Press: New
Haven/London.

Mirgeler, Albert (1961): Riickblick auf das abendliandische Christentum. Matthias-
Griinewald-Verlag: Mainz.

Mittelstaedt, Peter/Strohmeyer, Ingeborg (2009): »Die kosmologischen Anti-
nomien in der Kritik der reinen Vernunft und die moderne physikalische
Kosmologie«. In: Kant-Studien: Philosophische Zeitschrift der Kant Ge-
sellschaft. Band 81, Heft 2, 2009.

Mollers, Christoph (2019): Das Grundgesetz. Geschichte und Inhalt. Bundeszen-
trale fiir politische Bildung: Bonn.

Montesquieu (1951): Oeuvres complétes II, Lesprit des Lois. Gallimard: Paris.

Montesquieu (1958): Betrachtungen iiber die Ursachen von GrifSe und Niedergang
der Rémer. Ubertr. und hg. von Lothar Schuckert. Carl SchitnemannVerlag:
Bremen.

Montesquieu (2011): Vom Geist der Gesetze. Ubertr. von Kurt Weigand. Reclam:
Stuttgart.

Moog-Griinewald, Maria (2004): Autobiographisches Schreiben und philosophische
Selbstsorge. Winter Velag: Heidelberg.

Moore, Matthew ] (2009).: »Pluralism, Relativism, and Liberalism.« In: Political
Research Quarterly (2009) 62/2, S. 244-256.

Morris, Christopher W./Frey R.G. (Hg.) (1993): Value, Welfare and Morality.
Cambridge University Press: Cambridge.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

23


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Miller, Anselm W. (1982): Praktisches Folgern und Selbstgestaltung nach Aristoteles.
Alber Verlag: Freiburg.

Miller, Anselm W. (1998): Was taugt die Tugend? Elemente einer Ethik des gu-
ten Lebens; mit einem Gesprich mit August Everding. Kohlhammer Verlag:
Stuttgart.

Nagel, Thomas (1986): The view from nowhere. Oxford University Press: Oxford.

Nagel, Thomas (1997): The last word. Oxford University Press: Oxford.

Nagel, Thomas (2003): »Rawls and Liberalism.« In: The Cambridge Companion
to Rawls. Cambridge University Press: Cambridge.

Nagel, Thomas (2012): Mind and Cosmos: Why the materialist neo-Darwinian con-
ception of nature is almost certainly false. Oxford University Press: Oxford.

Nahmias, Eddy (2011): »Why >Willusionism« Leads to >Bad Results<: Comments
on Baumeister, Crescioni, and Alquist.« In: Neuroethics (2011) 4/1, S. 17-24.

Nascimento, Milton Meira do (1989): Opinido piblica & Revolugdo. Aspectos do
discurso politico na Franga revoluciondria. Nova Stella: S3o Paulo.

Nida-Ritmelin, Julian (2011): Verantwortung. Reclam: Leipzig.

Nida-Riimelin, Julian (2005): Uber menschliche Freiheit. Reclam: Leipzig.

Nietzsche, Friedrich (1980): Siamtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bin-
den. Hg. von Girogio Colli und Mazzino Montinari. De Gruyter: Berlin/
New York (KSA).

Nietzsche, Friedrich (1988): Jenseits von Gut und Bise. Zur Genealogie der Moral.
Kritische Studienausgabe (KSA V).

Nietzsche, Friedrich (1988): Also sprach Zarathustra. Kritische Studienausgabe
(KSA IV).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1869-1874. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA VII).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1875-1879. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA VIII).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1880-1882. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA IX).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1882-1884. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA X).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1884-1885. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA XI).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1885-1887. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA XII).

Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1887-1889. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA XIII).

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Nietzsche, Friedrich (1999): Die Geburt der Tragddie. Unzeitgemdifse Betrachtungen.
Kritische Studienausgabe (KSA I).

Nietzsche, Friedrich (1999): Menschliches, Allzumenschliches. Kritische Studien-
ausgabe (KSA II).

Nietzsche, Friedrich (1999): Morgenrite. Idyllen aus Messina. Die Frohliche Wis-
senschaft. Kritische Studienausgabe (KSA III).

Nietzsche, Friedrich (1999): Der Fall Wagner. Gotzen Ddmmerunyg. Der Antichrist.
Ecce Homo. Dionysos-Dithyramben. Nietzsche contra Wagner. Kritische Studi-
enausgabe (KSA VI).

Nippel, Wilfried (1980): Mischverfassungstheorie und Verfassungsrealitit in Antike
und frither Neuzeit. Klett-Cotta: Stuttgart.

Nussbaum, Martha (2000): Ethics and political Philosophy: Lecture and Colloquium
in Miinster. Hg. von Angela Kallhoff. Lit-Verlag: Miinster.

Nussbaum, Martha (2010): Not for profit: why democracy needs the humanitites.
Princeton University Press: Princeton.

Nussbaum, Martha (2003): Cultivating Humanity: A classical defense of reform in
classical liberal education. Harvard University Press: Cambridge (MA).

Nussbaum, Martha (2011): Fihigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung
menschlicher Lebensqualitit. Karl Alber: Freiburg.

Nussbaum, Martha (2012): Gerechtigkeit oder das Gute Leben. Ubertr. von Ilse
Utz. Suhrkamp Verlag: Berlin.

Nussbaum, Martha (2013): Creating Capabilities. The Human Development Ap-
proach. Harvard University Press: Cambridge (MA).

Nussbaum, Martha/Sen, Amartya (1993): The Quality of Life. Clarendon Press:
Oxford.

Oakeshott, Michael (1975): On human conduct. Oxford University Press: Oxford.

Ockham, Wilhelm von (1996): Texte zur Theorie der Erkenntnis und der Wissen-
schaft: lateinisch/deutsch. Ubertr. und kommentiert von Ruedi Imbach.
Reclam: Stuttgart.

Olbrich, André (2017): Eine Theorie der verniinftigen Ubereinkunft. Zur Grundlegung
des moralphilosophischen Kontraktualismus. transcript: Bielefeld.

Open Science Collaboration (2015): »Estimating the reproducibility of psycho-
logical science«. In: Science (2015) 28/249, S. 910-911.

O'Neill, Onora (1996): Towards justice and virtue. Harvard University Press: Cam-
bridge (MA).

Otsch, Walter Otto/Pithringer, Stephan/Hirte, Katrhin (2018): Netzwerke des
Marktes: Ordoliberalismus als Politische Okonomie. Springer: Wiesbaden.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Ottmann, Henning (1987): Philosophie und Politik bei Nietzsche. De Gruyter: Ber-
lin/NY.

Ottmann, Henning (2002): Geschichte des politischen Denkens, Bd. 2. Die Romer
und das Mittelalter Teilbd.1. Die Romer. Verlag ].B. Metzler: Weimar.

Ottmann, Henning (2008): Geschichte des politischen Denkens, Bd. 3. Das Zeitalter
der Revolutionen. Teilbd. 2. Verlag J.B. Metzler: Weimar.

Patzelt, Werner J. (Hg.) (2013): Die Machbarkeit politischer Ordnung. Transzendenz
und Konstruktion. transcript: Bielefeld.

Pauer-Studer, Herlinde (2000): Autonom leben. Reflexionen iiber Freiheit und Gle-
ichheit. Suhrkamp: Frankfurt a.M.

Pauer-Studer, Herline/Nagl-Docekal Herta (2003): Freiheit, Gleichheit und Au-
tonomie. Akademie Verlag: Berlin.

Pettit, Philip (1999): Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford
University Press: Oxford.

Pettit, Philip (2012): On the People’s Terms. A Republican Theory and Model of Democ-
racy. Princeton University Press: Princeton.

Pettit, Philip (2014): Just Freedom. A Moral Compass for a Complex World. Camr-
bidge University Press: Cambridge.

Pinzani, Alessandro (2005): »It’s the Power, Stupid!« On the Unmentioned
Precondition of Social Justice.« In: Real World Justice. Grounds, Principles, Hu-
man Rights, and Social Institutions. Edited by Andreas Follesdal and Thomas
Pogge. Springer: Dordrecht.

Pinzani, Alessandro (2007): »Republicanismo(s), democracia, poder«. In: Ver-
itas (2007) 52/1, S. 5-14.

Pinzani, Alessandro (2010) »Minimal income as basic condition for auton-
omy. In: Veritas (2010) 55/1, S. 9-20.

Pinzani, Alessandro (2010): »Alienadoseculpados:oscidadiosnorepublicanism
ocontemporaneo.« In: Ethic@ Journal for Moral Philosophy (2010) 9/2, S. 267-
288

Pinzani Alessandro/Leo Rego, Walquiria (2013): Vozes do Bolsa Familia. Autono-
mia, Dinheiro e Cidadania. UNESP: S3o Paulo.

Platon (2016): Simtliche Werke. Ubertr. von Friedrich Schleiermacher. Meiner
Verlag: Hamburg.

Platon (1982): Politeia. Ubertr. und hg. von Karl Vretzka. Reclam: Stuttgart.

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. De Gruyter:
Berlin/NY.

Plessner, Helmuth (2013): Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radi-
kalismus. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109
https://katalog.ub.uni-bamberg.de/TouchPoint/singleHit.do?methodToCall=showHit&curPos=19&identifier=5_PRIMO_RESULTSET_620419109

Bibliographie

Popper, Karl R. (1992a): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde 1. Der Zauber Platons.
J. C. B. Mohr: Tibingen.

Popper, Karl R. (1992b): Die offene Gesellschaft und ihve Feinde I1. Falsche Propheten.
].C. B. Mohr: Tiibingen.

Pothast, Ulrich (2011): Freiheit und Verantwortung. Uber eine Debatte die nicht ster-
ben will und auch nicht sterben kann. Vittorio Klostermann: Frankfurt a.M.

Priji¢-Samarzija, Snezana (2018): Democracy and Truth. The Conflict Between Po-
litical and Epistemic Virtues. Mimesis International: Milan.

Putnam, Hilary (1989): Representation and Reality. MIT Press: Cambridge (MA).

Putnam, Hilary (1998): Renewing Philosophy. Harvard University Press: Cam-
bridge (MA).

Putnam, Hilary (2000): Pragmatism. An open question. Blackwell: Oxford.

Rasmussen, Douglas (1999): »Human flourishing and the appeal to human
nature.« In: Philosophy & Policy Foundation (1999), S. 1-43.

Rawls, John:

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Suhrkamp Verlag: Frankfurt
a.M.

Rawls, John (1994): Die Idee des politischen Liberalismus. Suhrkamp Verlag: Frank-
furt a.M.

Rawls, John (2001): The Law of Peoples. Harvard University Press: Cambridge
(MA).

Rawls, John (2003): Politischer Liberalismus. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Rawls, John (2012): Geschichte der politischen Philosophie. Suhrkamp Verlag:
Frankfurt a.M.

Riklin, Alois (2006): Machtteilung. Geschichte der Mischverfassung. Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft: Darmstadt.

Ritter, Joachim (1977): Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel.
Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried (1976): Historisches Warterbuch der Philoso-
phie. Band 4: I-K. Schwabe Verlag: Basel.

Robespierre, Maximilian (1958): Habt ihr eine Revolution gewollt? Reden. Hg. von
Dr. Kurt Schnelle. Reclam: Leipzig.

Robespierre, Maximilian (2000): Uber die Prinzipien der politischen Moral. Rede
am 5. Februar 1794 vor dem Konvent. Mit einem Essay von Uwe Schultz,
hg. von Sabine Groenewald. Europdische Verlagsanstalt: Eichstitt.

R&d, Wolfgang (1981): »Kants Annahme einer Kausalitit aus Freiheit und die
Idee einer transzendentalen Ethik.« In: Dialectica (1981) 35, S. 223-241.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

27


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Rohrmoser, Giinter (1970): Emanzipation und Freiheit. Propyliden Verlag: Miin-
chen.

Rosenblatt, Helena/Greenes, Raf (Hg.) (2012): French Liberalism. From Mon-
tesquieu to the present day. Cambridge University Press: Cambridge.

Rousseau, Jean-Jacques (1911): Emile ou de léducation, Tomes I et II. Flammarion:
Paris.

Rousseau, Jean-Jacques (1978): Julie oder die Neue Heloise. Briefe zweier Liebenden
aus einer kleinen Stadt am FufSe der Alpen. Ubertr. von Johann Gottried Gel-
lius. Winkler Verlag: Miinchen.

Rousseau, Jean-Jacques (1984): Diskurs iiber die Ungleichheit. Disours sur I'inéga-
lité. Kritische Ausgabe des integralen Textes, iibertr. von Heinrich Meier.
Ferdinand Schéningh: Paderborn.

Rousseau, Jean-Jacques (2010): Les Réveries du Promeneur Soliteire. Honoré
Champion: Paris.

Rousseau, Jean-Jacques (2011): Vom Gesellschaftsvertrag. Ubertr. und hg. von
Hans Brockard. Reclam: Stuttgart.

Sandel, Micheal (1995): Liberalismus oder Republikanismus. Von der Notwendigkeit
der Biirgertugend. Passagen Verlag: Wien.

Sandel, Michael (1996): Democracy’s discontent. Harvard University Press: Cam-
bridge (MA).

Sandel, Michael (1998): Liberalism and the limits of justice. Harvard University
Press: Cambridge (MA).

Sayre-McCord, Geoffrey (Hg.) (1988): Essays on Moral Realism. Cornell Press:
Ithaca/London.

Scanlon, Thomas M. (2000): What we owe to each other. Harvard University
Press: Cambridge (MA).

Scheler, Max (1949): Die Stellung des Menschen im Kosmos. Nymphenburger Ver-
lagshandlung: Miinchen.

Schattenmann, Marc (2006): Wohlgeordnete Welt, Immanuel Kants politische Phi-
losophie in ihren systematischen Grundziigen. Wilhelm Fink: Miinchen.

Schmitt, Arbogast (2008): Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europdischer
Rationalitit. ].B. Metzler: Stuttgart/Weimar.

Schmidtz, David/Pavel, Carmen E. (2018) (Hg.): The Oxford Handbook of Free-
dom. Oxford University Press: Oxford.

Schnidelbach, Herbert (2014): Religion in der modernen Welt. Fischer Verlag:
Frankfurt a.M.

Schonrich, Gerhard/Kato, Yasushi (Hg.) (1996): Kant in der Diskussion der Moder-
ne. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Scurr, Ruth (2006): Fatal Purity. Robespierre and the French Revolution. Metropo-
litan Books: New York.

Seebohm, Thomas M./Milller, Gisela (Hg.) (1989): Perspektiven transzendentaler
Reflexion. Festschrift Gerhard Funke zum 75. Geburtstag. Bouvier Verlag:
Bonn.

Seeger, Wolfgang (1971): Der Mensch und die Politik. v. Hase & Koehler: Mainz.

Seek, Gustav Adolf (Hg.) (1975): Die Naturphilosophie des Aristoteles. Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt.

Sellars, Wilfried (1997): Empiricism and the Philosophy of Mind. Harvard Univer-
sity Press: Cambridge (MA).

Sen, Amartya (1982): »Equality of What?« In: Choice, Welfare, and Measurement.
Oxford University Press: Oxford.

Sen, Amartya (1985): »Well-Being, Agency and Freedom.«In: Journal of Philoso-
phy (1985), S. 169-220.

Sen, Amartya (1985): »The moral standing of the market.« In: Social Philosophy
and Policy (1985), S. 1-19.

Sen, Amartya (1999): Development as Freedom. Oxford University Press: Oxford/
NY.

Sen, Amartya (2009): The Idea of Justice. Harvard University Press: Cambridge
(MA).

Senghaas, Dieter (1974) (Hg.): Peripherer Kapitalismus. Analysen iiber Abhdingig-
keit und Unterentwicklung. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Shafer-Landau, Russ (2003): »Precis of »Moral Realism«: A Defence.« In: Philo-
sophical Studies: An International Journal for Philosophy in the Analytic Tradition
(2005) 126/2, S. 263-267.

Shafer-Landau, Russ (2012): »Evolutionary Debunking, Moral Realism and
Moral Knowledge.« In: Journal of Ethics and Social Philosophy (2012) 7/1., S.
1-37.

Sher, George (1996): Beyond Neutrality. Perfectionism and Politics. Cambridge Uni-
versity Press: Cambridge.

Shklar, Judith N. (1989): »The liberalism of fear.« In: Shklar: Political Thought
and Political Thinkers. University of Chicago Press: Chicago.

Shklar, Judith N. (2017): Liberalismus der Rechte. Hg. von Hannes Bajohr und
iibertr. von Dirk Hofer. Matthes und Seitz: Berlin.

Sichler, Ralph (2005): »Autonomie im Kontext der Entgrenzung von Arbeit
und Lebensfithrung: Entwurf einer sozialphilosophisch begriindeten Per-
spektive«. In: Journal fiir Psychologie, 13 (1-2), S. 104-126.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

219


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Simpson, Peter L. (2011): Goodness and Nature. (With a supplement on Historical
Origins). Occasio Press: NY.

Skinner, Quentin (1983): »Machiavelli on the Maintenance of Liberty.« In: Aus-
tralian Journal of Political Science (1983) 18/2, S. 3-15.

Skinner, Quentin (1996): Reason and Rhetoric in the Philosophy of Hobbes. Cam-
bridge University Press: Cambridge.

Skinner, Quentin (1998): Liberty Before Liberalism. Cambridge University Press:
Cambridge.

Skinner, Quentin (2001): A Third Concept of Liberty. Inaugural Isaiah Berlin Lec-
ture at the Academy, 21th November 2001.

Smith, Adam (2010): Die Theorie der ethischen Gefiihle. Hg. von Horst D. Brandt,
ibertr. von Walther Eckstein. Meiner Verlag: Hamburg.

Smith, Adam (2002): The Theory of Moral Sentiments. Cambridge University
Press: Cambridge.

Smith, Adam (1976): The Wealth of Nations. An Inquiry into the Nature and Causes
of Wealth of Nations. Oxford University Press: Oxford.

Smith, Michael (1994): The Moral Problem. Blackwell-Wiley: Oxford.

Sourvinou-Inwood, Christiane (1991): Reading Greek Culture. Texts and Images,
Rituals and Myths. Oxford University Press: Oxford.

Sourvinou-Inwood, Christiane (2003): Tragedy and Athenian Religion. Lexington
Books: Lanham/Boulder/Oxford/NY.

Steltemeier, Rolf (2015): Liberalismus: Ideengeschichtliches Erbe und politische Re-
alitit einer Denkrichtung. Nomos Verlag: Baden-Baden.

Stolleis, Michael (1980): Arcana imperii und Ratio status. Bemerkungen zur politi-
schen Theorie des frithen 17. Jahrhunderts. Vandenhoeck & Ruprecht: Gottin-
gen.

Stolleis, Michael (1990): Staat und Staatsrison in der friihen Neuzeit. Studien zur
Geschichte des dffentlichen Rechts. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a.M.

Stolleis, Michael (Hg.) (1995): Staatsdenker in der friihen Neuzeit. C.H. Beck:
Miinchen.

Strawson, Galen (1986): Freedom and Belief. Oxford University Press: Oxford.

Strawson, Galen (1994): »The Impossibility of Moral Responsibility.« In: Philo-
sophical Studies (1994) 75, S. 5-24.

Strawson, Galen (2000): »The Unhelpfulness of Indeterminism.« In: Philosophy
and Phenomenological Research (2000) 60, S. 149-56.

Strawson, Peter F. (1962): Freedom and Resentment. Proceedings of the British
Academy: New York.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Sunstein, Cass R. (1996): Legal Reasoning and Political Conflict. Oxford University
Press: Oxford.

Sunstein, Cass R. (2001): Designing Democracy. What Constitutions Do. Oxford
University Press: Oxford.

Sunstein Cass R. (2009): A constitution. Many minds. Oxford University Press:
Oxford.

Swinburne, Richard (2013): Mind, Brain, and Free Will. Oxford University Press:
Oxford.

Taylor, Charles (1989): Sources of the self. The making of the modern identity. Har-
vard University Press: Cambridge (MA).

Taylor, Charles (1992): Negative Freiheit? Zur Kritik der neuzeitlichen Individualis-
muskonzeption. Ubertr. von Hermann Kocyba. Suhrkamp Verlag: Frankfurt
a.M.

Taylor, Charles (2007): A Secular Age. Harvard University Press: Cambridge
(MA).

Teller, Paul (2001): »Twilight of the Perfect Model.« In: Erkenntnis (2001)55, S.
393-415.

Thompson, Michael (2012): Life and action. Elementary Structures of Practical
Thought. Princeton University Press: Princeton.

Thoreau, Henry David (1973): Uber die Pflicht zum Ungehorsam gegen den Staat
und andere Essays. Diogenes: Ziirich.

Timmermann, Jens (2003): Sittengesetz und Freiheit. Untersuchungen zu Immanuel
Kants Theorie des freien Willens. De Guyter: Berlin.

Timmons, Mark (2003): »The limits of moral constructivism.« In: Ratio (2003)
16/4, S. 391-421

Ullrich, Peter (2008): Moralischer Kompatibilismus. Zur Methodologie der Meta-
ethik. Konigshausen&Neumann: Witrzburg.

Unger, Mangabeira Roberto (1975): Knowledge and Politics: Free Press: NY/
London.

Van Mill, David (2001): Liberty, Rationality and Agency in Hobbes’s Leviathan. Suny
Pres: Albany (NY).

Van Parijs, Philippe (1995): Real Freedom for All. What (if anything) can justify cap-
italism? Clarendon Press, Oxford.

Vico, Giovanni Battista (1990): Prinzipien einer neuen Wissenschaft iiber die gemein-
same Natur der Volker (Band 1und 2). Ubertr. und hg. von Vittorio Hésle und
Christoph Jermann. Meiner Verlag: Hamburg.

Vile, M.]J.C. (1969): Consitutionalism and the Separation of Powers. Clarendon
Press: Oxford.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

221


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Voegelin, Eric (1959): Die neue Wissenschaft der Politik. Pustet: Miinchen.

Von Fritz, Kurt (Hg.) (1983): Beitrige zu Aristoteles. De Gruyter: Berlin.

Vorlander, Hans (2013): Demokratie und Transzendenz. Die Begriindung politischer
Ordnungen. transcript: Bielefeld.

Vossenkul, Wilhelm/Schaper, Eva (Hg.) (1984): Bedingungen der Moglich-
keit. Transcentental Arguments und transzendentales Denken. Klett-Cotta:
Stuttgart.

Wall, Steven (1998): Liberalism, Perfectionism and Restraint. Cambridge Univer-
sity Press: Cambridge.

Wallacher, Johannes (2001). »Entwicklung als Freiheit: zum Entwicklungsver-
stindnis von Amartya Sen«. In: Stimmen der Zeit (2), S. 133-136.

Walzer, Michael (1989): Spheres of Justice. A defense of Pluralism and Equality.
Blackwell: Oxford.

Walzer, Michael (1997): On Toleration. Yale University Press: New Haven.

Warren, Mark (1988): Nietzsche and Political Thought. Harvard University Press:
Cambridge (MA).

Watson, Gary (1975): »Free Agency.« In: Journal of Philosophy (1975) 72, S. 205-
220.

Watson, Gary (1986): »Review of An Essay on Free Will, by Peter van Inwagen.«
In: Philosophy and Phenomenological Research (1986) 46, S. 507-2.2..

Watson, Gary (1987): »Free Action and Free Will.« In: Mind (1987) 96, S. 154-72..

Watson, Gary (1996): »Two Faces of Responsibility.« In: Philosophical Topics
(1996) 24, S. 227-48.

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer verstehenden Sozio-
logie. Mohr Siebeck: Tiibingen.

Weber, Max (2010): Religion und Gesellschaft. Zweitausendeins: Frankfurt a.M.

Weber, Max (2010): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Beck:
Miinchen.

Weier, Winfried (1980): Nihilismus. Geschichte, System, Kritik. Schoningh Verlag:
Paderborn/Miinchen.

Wegner, Daniel (2003): The Illusion of the Conscious Will. MIT Press: Cambridge
(MA).

Welsch, Wolfgang (2012): Der Philosoph. Die Gedankenwelt des Aristoteles. Wil-
helm Fink Verlag: Miinchen.

Wilhelm, Uwe (1995): Der deutsche Frithliberalismus. Von den Anfingen bis 1789.
Peter Lang: Frankfurt a.M.

Wilhelm, Uwe (2002): »Montesquieu und die Mischverfassung. Zur Geschich-
te einer politischen Idee.« In: Saeculum (2002) 53/1, S. 75-91.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Willascheck, Marcus (1992): Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbe-
griindung bei Kant. Springer: Stuttgart/Weimar.

Willems, Ulrich/Pollack, Detlef/Basu, Helene/Gutmann, Thomas/Spohn, Ul-
rike (Hg.) (2013): Moderne und Religion. Kontroversen um Modernitit und Si-
kularisierung. transcript: Bielefeld.

Williamson, Timothy (2000): Knowledge and its Limits. Oxford University Press:
Oxford.

Wittgenstein, Ludwig (1970): Uber Gewissheit. Suhrkamp Verlag: Frankfurt/M

Wittgenstein, Ludwig (2017): Philosophische Untersuchungen. Suhrkamp Verlag:
Frankfurt a.M.

Wolf, Ursula (2013): Aristoteles’ Nikomachische Ethik. Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft: Darmstadt.

Wolff, Robert Paul (1969): Das Elend des Liberalismus. Suhrkamp Verlag: Frank-
furt a.M.

Young, Shaun P. (Hg.) (2009): Reflections on Rawls. An Assessment on his legacy.
Farnham: Ashgate.

Zagzebski, Linda Trinkhaus (1996): Virtues of the mind. An inquiry into the nature
of virtue and the ethical foundations of knowledge. Oxford Universtiy Press: Ox-
ford.

Zagzebski, Linda Trinkhau (2012): Epistemic Authority. A theory of Trust, Authority,
and Autonomy in Belief . Oxford University Press: Oxford.

- am 14.02.2026, 07:54:56.

223


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachwort und Danksagung

Thomas Mann schrieb in seinem ersten Eintrag seines Tagebuches, am 11.
09. 1918 Folgendes tiber sein Haus: [...] »Es wird sich widerstandsfihig darin
leben, und ich bin auf alles gefasst, habe zu viel durchgemacht und vorwegge-
nommen, als das mir eigentlich noch viel anzuhaben wire.« (Thomas Mann,
Tagebiicher von 1918-1921: 3. Fischer Verlag: Frankfurt/M) Es liegt mir fern
grofBmundig zu sprechen, daher soll auch dieser Verweis nicht diese Wirkung
erzielen. Doch was er erzielen soll, ist ein Erzihlen dessen, was ich mit diesen
Jahren der Arbeit verbinde. Mit diesem Satz aus der Feder des Thomas Mann
ist alles gesagt. Fiir mich ist das Haus jedoch kein materielles, sondern be-
zeichnet allegorisch lediglich das Schreiben, das Denken und Zweifeln — doch
ja, auch in jenem immateriellen Haus lisst es sich widerstandsfihig leben.

Jenseits dieser Zeilen bleibt mir noch viel Dank auszusprechen.

Danken mochte ich zunichst meinen beiden Doktorvitern Christian Illies
und Gabriele de Anna; sie haben mich in dieser Zeit stets behutsam begleitet
und waren mir eine menschliche wie fachliche Inspiration. Weiterhin méch-
te ich meinen Kolleginnen und Kollegen an der Universitit Bamberg danken;
insbesondere Katharina Meyer und Sandra Frey, sowie Gustav Melichar, Mar-
tin Diichs, Marko Fuchs und Sebastian Meisel.

Ohne meine Eltern wire ich kein Teil dieser Welt, daher mochte ich
auch Thnen danken, fiir die Begleitung auf meinen Wegen; auch wenn diese
manchmal schwierig waren. Ich méchte meinem Bruder danken; und meinen
Grofeltern, auch wenn diese irdisch nicht mehr unter uns weilen.

Ich méchte herzlichst Alberto Damiani, meinem gastgebenden Professor
der Universidad de Buenos Aires danken. Von dem fachlichen Austausch —
und einem anderen Blick auf die Dinge — habe ich enorm profitiert. Fer-
ner bin ich den lieben Menschen an der Universidad der Buenos Aires zu
Dank verpflichtet; unter ihnen Luciana Martinez und Miguel Herszenbaum,
die federfithrenden Organisatoren des »Coloquio Internacional de Kant« an

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

der Universidad de Buenos Aires im Mirz 2019. Aus tiefsten Herzen mdchte
ich Diego Kosbiau Trevisan danken; dafiir, dass er der Mensch ist, der er ist.

Ich mochte Matthew Maguire, meinem gastgebenden Professor in De-
Paul University, danken; fiir die anregenden Gespriche aus denen viele Ideen
und Impulse hervorgegangen sind. Zudem méchte ich allen lieben Menschen
am Catholic Studies Department in DePaul danken, die meinen Aufenthalt in
Chicago mit ihrer herzlichen Art bereichert haben. Weiterhin méchte ich An-
selm Miller danken; es ist ein Geschenk fiir mich, ihn in Bamberg und dann
auch in Chicago getroffen zu haben.

Meine tiefe Dankbarkeit gilt auch Vittorio Hésle. Seine Menschlichkeit,
seine Grofdziigigkeit und seine fachliche Hingabe sind menschliche Ideale.
Der Aufenthalt in Notre Dame war sowohl fachlich als auch menschlich von
grofer Bedeutung.

In den Jahren des Schreibens, Denkens und Zweifelns mochte ich jenen
Genius Loci danken, die mich jeweils in Bamberg, Buenos Aires, Chicago und
Notre Dame begleitet, behiitet und inspiriert haben.

Ohne ein Zuhause wire diese grofRe Welt natiirlich nicht zu handhaben.
Daher mochte ich schliefdlich Bamberg und dem bodenstindigen, franki-
schen Leben hier danken. Ohne meine lieben Freunde, die mich in Bamberg
immer wieder mit ihrer Liebe und Giite empfangen haben, hitte mir zu
Zeiten wohl wichtige Kraft gefehlt.

Darum mochte ich mich zutiefst bei Lena Knauer, bei Lina Strempel und
Morgan Cavanagh bedanken. Und allen anderen Freunden, die auf der gan-
zen Welt verstreut sind, bin ich zudem zu Dank verpflichtet, darunter sind
vor allem Henrik Hollensteiner, Johanna Landwehr, Miriam Ressel, Ashok und
Malathi Mittal, Anil Kapur, Vanya Orr, Nancy, Jill und Jesse Rosemoore, An-
ne und Tim Butement, Ankur Bal, Lola Rugio de Meio, Armin Fuchs, Tajem
Michalik, und Susann Hesse zu erwihnen. Zuletzt mochte ich dem Schwarz-
nussbaum im Innenhof der Philosophischen Fakultit in Bamberg fiir die Ispi-
ration danken und zu guter Letzt Sebastian Weidner, fir das gemeinsame
Sein und Wirken.

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Die konvivialistische Internationale

Das zweite konvivialistische Manifest
Fiir eine post-neoliberale Welt

2020, 144 S., Klappbroschur

10,00 € (DE), 978-3-8376-5365-6

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0

ISBN 978-3-7328-5365-6

Frank Adloff, Alain Caillé (eds.)
Convivial Futures
Views from a Post-Growth Tomorrow

April 2022, 212 p., ph.

25,00 € (DE), 978-3-8376-5664-0

E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5664-4

ISBN 978-3-7328-5664-0

Pierfrancesco Basile
Antike Philosophie

2021, 180 S., kart.

20,00 € (DE), 978-3-8376-5946-7

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 07:54:56.


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Pierfrancesco Basile
Antike Philosophie

2021, 180 S., kart.

20,00 € (DE), 978-3-8376-5946-7

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1

Karl Hepfer

Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2021,222 S, kart., 5 SW-Abbildungen
25,00€ (DE), 978-3-8376-5931-3

E-Book:

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7

Helen Akin, Cindy Salzwedel, Paul Helfritzsch (Hg.)
Aufderuniversitire Aktion.

Wissenschaft und Gesellschaft im Gesprach
Jg. 1, Heft 1/2022: kritisch leben

April 2022, 194 S., kart., 6 SW-Abbildungen, 10 Farbabbildungen
22,00 € (DE), 978-3-8376-6042-5

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-6042-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 07:54:56. [


https://doi.org/10.14361/9783839465981
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einführung: Liberalismus, Freiheit und die Frage nach dem guten Leben
	1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit
	1.1 Freiheit vor dem Liberalismus
	1.1.1 Zwei Paradigmen der Freiheit
	1.1.2 Das antike Paradigma
	1.1.3 Das moderne Paradigma
	1.1.4 Das Paradigma der negativen Freiheit

	1.2 Spezifika der Moderne
	1.2.1 Säkularisierung und politische Freiheit
	1.2.2 Freiheit als vollumfängliches Negativum?
	1.2.3 Die Besonderheit der politischen Moderne

	1.3 Hobbes’ Metatheorie der negativen Freiheit
	1.3.1 Materialismus und Sensualismus
	1.3.2 Freiheit und Notwendigkeit
	1.3.3 Problematische Weichenstellungen der politischen Moderne


	2. Freiheit, das liberale Rechtsprinzip und der Liberalismus
	2.1 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung des Liberalismus
	2.1.1 Freiheit als Selbstgesetzgebung
	2.1.2 Das Kantische Rechtsprinzip
	2.1.3 Glück und Moral
	2.1.4 Die Kantische Philosophie als Weiterentwicklung des modernen Liberalismus

	2.2 Freiheit als politische Ordnung
	2.2.1 Die Idee des Liberalismus
	2.2.2 John Rawls’ normativer Liberalismus
	2.2.3 Der politische Liberalismus
	2.2.4 Stärken des Liberalismus
	2.2.5 Antinomie des Liberalismus


	3. Die Wirklichkeit der Freiheit
	3.1 Freiheit als kategoriale Voraussetzung des Liberalismus
	3.1.1 Pragmatische Lösung
	3.1.2 Erfahrbarkeit der Freiheit
	3.1.3 Die Wirklichkeit der Freiheit

	3.2 Das Paradigma der positiven Freiheit
	3.2.1 Positive Freiheit
	3.2.2 Selbstbestimmung als Voraussetzung positiver Freiheit
	3.2.3 Selbstbestimmung als komplexe Fähigkeit
	3.2.4 Verteidigung positiver Freiheit

	3.3 Moderne Paradigmen der Freiheit
	3.3.1 Das Paradigma der Triade
	3.3.2 Das Paradigma der Nicht-Beherrschung
	3.3.3 Qualitatives Paradigma


	4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben
	4.1 Liberalismus und das gute Leben
	4.1.1 Das Gute und das Gerechte
	4.1.2 Die Frage nach dem guten Leben
	4.1.3 Fähigkeiten und positive Freiheit
	4.1.4 Das gute Leben
	4.1.5 Ein Liberalismus positiver Freiheit

	4.2 Staat und positive Freiheit
	4.2.1 Institutionelle Ordnung
	4.2.2 Tugendstaat und Paternalismus


	Schlussbetrachtungen und Ausblick
	Bibliographie
	Nachwort und Danksagung

