PROBLEME DER MODERNISIERUNG
DES ISLAMISCHEN FAMILIENRECHTS!

Von CHRISTOF JAEGER

1. Die Konzeption des islamischen Rechts

»Sag: Gehorchet Gott und dem Gesandten®. Dieses Wort aus dem Koran? kann
man als Motto und oberstes Prinzip einer Betrachtung des islamischen Rechts
voranstellen3. Es stellt aber nicht nur das oberste Gesetz des islamischen Rechts
dar, sondern die sichtbare Wendemarke in der Struktur des arabischen Rechts
allgemein.

Die gesellschaftliche Struktur, die Muhammad im 6. Jahrhundert unserer Zeit-
rechnung auf der arabischen Halbinsel vorfand, war die der Grofffamilie, des
Stammes, dem sich alles unterordnete. Die einzelne Person galt nichts, der Mensch
hatte seinen Wert nur als Mitglied einer grofleren Blutsgemeinschaft, eben des
Stammes. .

Gott, oder besser: die Gotter waren Krifte, die mit dem jeweiligen Stamm identi-
fiziert werden konnten: Gott war der Freund ,seines Stammes“ und der Feind
aller anderen.

Auf dieser Grundlage schuf Muhammad seine Religion, die er selbst als nichts
Neues ansah. Er, der Griibler, der auf seinen Geschiftsreisen mit christlichen und
jiidischen Kaufleuten und Ménchen zusammenkam und von ihnen die — teilweise
entstellten — biblischen Geschichten erfuhr, suchte Gott, den Einzigen und Eini-
genden. Man kann annehmen, daf Muhammad Offenbarungen oder Inspirationen
erhieltt, wohl hiufig verbunden mit Anfillen, die er — wie z. B. auch Paulus —

‘als Uberwiltigung durch die Gegenwart Gottes ansah.

Sozial gesehen, geht der Islam auf die Grundlage des altarabischen Lebens zuriidk,
auf den Stamm, der von einem — tatsichlichen oder fiktiven Ahnherrn abstammt.
Diese Blutsgemeinschaft 16ste Muhammad jedoch zugunsten einer Glaubens-
gemeinschaft auf. Die Idee der Gemeinschaft, die den einzelnen beschiitzt, ohne
die er aber auch nichts zihlt und ohne die er verloren ist, behielt er beis. Geindert
wurde nur das einigende Band: Blut, Verwandtschaft und Abstammung wurden
durch den Glauben an den einen Gott ersetzt. _

Auch dieser Gott pafite in den Rahmen altarabischer Vorstellungen hinein: Er war
der allmichtige, der allwissende, ewige und auch barmherzige Richtergotts: der
Freund seiner Anhinger, aber der Feind aller anderen. Diesem unvorstellbaren
Wesen gegeniiber sah der Mensch nur eine Uberlebenschance: die unbedingte und
vollige Unterwerfung unter den Willen und die Barmherzigkeit Gottes. Dies
prigte auch den Namen der Lehre Muhammads: al-Islam’.

1 Dem Aufsatz liegt die Dissertation des Verfassers zugrunde: ,Die Stellung der Frau im islamischen Ehe-
und Scheidungsrecht der Vereinigten Arabischen Republik unter besonderer Beriicksichtigung der modernen
Entwicklungstendenzen®, Tiibingen 1969.

2 Koran, Sure III, 32 (Die Verszihlung ist die der offiziellen #gyptischen Koranausgabe, Koranzitate habe
ich der Ubersetzung von Prof. Dr. R. Paret, ,Der Koran* 5 Stuttgart u. a. 1962, entnommen.)

3 Coulson, A History of Islamic Law, Edinburgh 1964, S.

4 Kellerhals, Der Islam, Basel 1945, S. 339 f., ohne dafl’ 1d'1 mich mit den dort vertretenen interessanten
Thesen hier identifizieren oder auseinandersetzen will.

5 Vgl. z. B. Koran, Sure III, 104, 110 .

6 Gott w:rden 99 Attribute zugesprochen, Vgl Muhammad Ali, The religion of Islam, Lahore 1950,
S. 161 f;

7 Substantiv vom Verb ,aslama®, d. h. sich ergeben, sich unterwerfen, sich ganz dem Willen Gottes hingeben.
Das Partizip ist ,muslim* und in der weiblichen Form ,muslima®.

181

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muhammad erklirte selbst, dafl er keine neue Religion stiften wolle8: er wolle

nur die von den Menschen verfilschte Lehre Abrahams, Moses und . Christi

erneuern und sie von Ketzerei und Polytheismus® reinigen!®. Aber zwischen ihm
und Jesus bestand und- besteht ein wesentlicher Unterschied auch dann, wenn man
von rein theologischen und glaubensmifligen Differenzen absieht: Jesus lehrte den

Glauben an Gott losgelést von einem staatlichen System!!, wihrend Muhammad

diesen Glauben mit einem Staatswesen verband. Jesus war nur Lehrer, Muhammad

war Lehrer und Fiihrer einer Gemeinschaft!2, Oder anders ausgedriickt: wihrend
das Christentum wesensmiflig die Trennung von Kirche und Staat beinhaltet,
bilden im Islam Religion und Staat von Anfang an eine Einheit.

Entsprechend kamen Antworten auf Fragen des Staates und seiner Ordnung, die

sonst dem Gesetzgeber vorbehalten sind, in Form von géttlichen Offenbarungen,

die der Prophet der Gemeinde, d. h. dem Staatsvolk, weitergab.

Das Recht ist somit nach islamischer Auffassung gottlichen Ursprungs und Gott

der oberste Gesetzgeber. Demgemif ist bei allen Rechtsbeziehungen Gott als dritte

Kraft beteiligt: an seinem Wort wird jedes Tun und Unterlassen gemessen, um

dann in ,Gutes“ und ,Boses®, ,Erlaubtes“ und‘, Verbotenes eingestuft zu werden.

Die Rechtswissenschaft, so lautet eine muslimische Definition!3, ist die Kenntnis

der Rechte und Pflichten, wodurch der Mensch befihigt wird, sich in diesem Leben

richtig zu verhalten und sich auf dié Welt, die da kommt, vorzubereiten.

Die erste und wichtigste Rechtsquelle ist daher der Koran, die Kodifikation des

Wortes Gottes, das dem Propheten Muhammad geoffenbart wurde. Nach seiner

eigenen Aussage!® wurde er in der arabischen Sprache geoffenbart, als der von den

Menschen unnachahmlichen Sprache Gottes!s. Fiir unsere Untersuchung ist diese

Feststellung aus zwei Griinden von Bedeutung:

1. Wenn Gott einen Gegenstand eindeutig geregelt hat, kann der Mensch die so
einmal getroffene Entscheidung nicht indern oder aufheben. Das fiihrt, wie
noch darzulegen sein wird, zu groflen Schwierigkeiten bei allen Bestrebungen
der Modernisierung. ‘

2. Viele rechtlich relevanten Willenserklirungen sind mit der arabischen Sprache
aufs engste verbunden und erzeugen nach der Meinung verschiedener Rechts-
lehrer unterschiedliche Resultate, je nachdem, welches Wort Anwendung gefun-
den hatts,

Der Koran stellt jedoch keinen geschlossenen Kodex dar, sondern darin finden sich

rechtliche Vorschriften neben erbaulichen, ethisch-moralischen und religiés-dogma-

tischen Bestimmungen!?,

Da viele rechtlichen Vorginge im Koran nicht geregelt sind, geniigt er als Rechts-

quelle nicht. ‘ .

Die zweite Quelle des islamischen Rechts ist daher all das, was der Prophet gesagt,

getan oder in seiner Umgebung stillschweigend oder ausdriicklich ge- oder mif3-

8 Vgl. z. B. Koran, Suren XXVIII, 52 ff.; LXI, 6 ff.

9 So nannte er die Trinititslehre.

10 Vgl. Sure-IV, 171.

11 Vgl. z. B. NI_atthﬁus 22, 21.

12 Nach der Hidjra — d. h. Auswanderung — von Mekka nach Medina im l!‘ahre 622 n. Chr. (dem Beginn
islamischer Zeitrechnung) wurde Muhammad religidser und palitischer Fithrer der Stadtgemeinschaft von
Medina, spiter von fast der ganzen arabischen Halbinsel. '

13 Gibb, Modern Trends in Islam, Chicago 1947, S. 87.

%g i.bB‘ZSu}:en )I(JH,lz;l)f(H}I; 3d7; XX, 113; XLI 2; XLII, 7.

u Zahra, Usill al-figh (die Redhtslehre), Kairo 1957, S. 77 ff. al-Bardisi, Usiil al-figh (die Rechtslehre),
Kairo 1961, S. 179. Goldzihér, Muhammedanische Studien, Teil II, Halle 188;, S. 40? ftg. )

16 Dies spielt vor allem im Ehe- und Scheidungsrecht eine Rolle, wo die Wahl der Worte Giiltigkeit oder ~
Nichtigkeit einer Willenserklirung bedeuten kann.

17 Von 6234 Versen behandeln nur etwa 80 eigentliche juristische Fragen. Vgl. Coulson, a. a. 0., S. 12,

182

- am 17.01.2026, 15:03:32,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

billigt hattet8. Diese Ausspriiche oder Ereignisse wurden von den Gefihrten und
Zeitgenossen Muhammads sorgfiltig registriert, weitererzihlt und schliefllich auf-
geschrieben. Die Zuverlissigkeit einer solchen Uberlieferung!® wird nach den sie
{ibermittelnden Personen bemessen. Die Gesamtheit dieser Tradition ist die Sunna
— al-sunna —, d. h. der Weg des Propheten.

Nachdem die Generation der ,Gefihrten® des Propheten etwa um das Jahr 100
n. H. (ca. 722 n. Chr.) gestorben war, gab es zwar eine Vielzahl von Uberliefe-
rungen, durch die jedoch noch immer nicht alle Probleme gelést waren. So ver-
suchte die nachfolgende Generation, mit durch Koran und Sunna unbeantworteten
Fragen dadurch fertig zu werden, dafl sie auf Ansichten und Regelungen zuriick-
griff, die die Gefihrten des Propheten einmiitig als zulissig angesehen bzw. ein-
hellig abgelehnt hatten. Daraus entwickelte sich der Konsensus (al-idjma“) der
Gelehrten einer historischen Periode in einer Rechtsfrage als dritte Rechtsquelle,
aus der spiter das Dogma der Infallibilitit der Gemeinde wurde2°.

Die vierte allgemein anerkannte Rechtsquelle ist die Analogie (al-qiyas), der Ver-
gleich einer in Koran oder Sunna geregelten Angelegenheit mit einem vergleich-
baren, aber dort nicht geregelten Fall.

In dieser klaren Form wurde die Lehre von den Rechtsquellen allerdings erst viel
spiter durch die Griinder der vier groflen sunnitischen oder orthodoxen Rechtsschu-
len herausgearbeitet?!. Daneben entstanden auf der Seite der Anhinger des Neffen
und Schwiegersohns des Propheten, Ali?2, die schiitischen Rechtsschulen?s, die
jedoch von geringerer Bedeutung sind?¢. Wenn auch unter den verschiedenen
Rechtsschulen iiber einzelne Rechtsprobleme erhebliche Meinungsverschiedenheiten
bestehen, so lassen sich doch kaum grundsitzliche Unterschlede zwischen den
sunnitischen und schiitischen Schulen feststellen.

Besonders die vier orthodoxen Rechtsschulen sind vom Prinzip her nur sehr schwer
zu unterscheiden. Im wesentlichen bestehen Differenzen in einer unterschiedlichen
Wertung der sich aus den vier Rechtsquellen ergebenden Beurteilungsmdglichkeiten.
Dadurch kénnen die einzelnen Tatbestinde auf verschiedene Art qualifiziert wer-
den, und die Akzentuierung kann sich innerhalb der Wertskala der Pflichtenlehre,
wie man die islamische Rechtswissenschaft charakterisieren kann, verschieben.
An diesem Pdnkt geht nun das Recht in Theologie iiber, oder, anders ausgedriickt,
die Erwartungen Gottes werden rechtlich relevant und zur Richtschnur fiir die
juristische Beurteilung menschlichen Tuns und Unterlassens. Im Zentrum dieser
Wissenschaft von den Grundlagen des Rechts (ustl al figh) steht daher neben der
Lehre iiber die Quellen die iiber die rechtliche Beurteilung. Dabei. werden sechs
verschiedene Werturteile unterschieden?s:

a) das religiose Gebot,
b) die Pflicht,

18 Abu Zahra, a. a. O.,, S. 100; al-Bardisi, a. a. O., S. 193 f.
19 Arabisch: hadrth.
20 Sachau, Zur ilteren Geschichte des muhammedanischen Rechts, Wien 1870, S. 3. Abu Zahra, a. a. O.,

S. 193 f; al-Bardisi, a. a. O., S. 219 f.

21 a) Abu 'Hanrtfa al Nu’man (ca 699—767 n. Chr.). Heute ist hanafitisches Recht im ganzen Nahen Osten
und dem indischen Subkontinent vorherrschend.

b) Muhammad ibn Idris al-Shafi’i (767—820 n. Chr.). Er ist der eigentliche Begriinder der islamischen
Rechtswissenschaft. Seine Lehren gelten heute noch in Siidarabien und bei den Muslims Ostafrikas und
Siid-Ost-Asiens.

c) Malik ibn Anas (gest. 796 n. Chr.). Die Malikiten bilden heute die herrschende Rechtsschule der
Maghrib-Staaten (Marokko, Algerien, Tunis) und bei den Muslims Wesr-Afrikas.

d) Ahmed ibn Hanbal (gest. 855 n. Chr.). Die Hanbaliten bilden heute die offizielle Lehrmeinung in
Saudiarabien.

22 Der vierte Kalif, gest. 661 n. "Chr.
23 Von arabisch shi‘at Ali, d. h. die Anhingerschaft Alis.
24 Die schiitische Lehre ist die offizielle Rechtsschule des Iran. Sie hat auch fiir einen Teil des irakischen

Rechts Bedeutung.

25 Abu Zahra, a. a. O., S. 28 ff.; al-Bardisi, S. 58 ff.

183

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¢) das Empfohlene,
d) das Erlaubte,
e) das Verwerfliche und

f) das Verbotene. ‘ . .
" Die ersten Rechtsgelehrten, die das Dogmengebiude der Shari‘a, des islamischen

Rechts, errichteten, hatten als sichere Quellen nur den Koran und die Sunna. Sie wa-
ren daher zu einem groflen Teil auf das eigene Ermessen angewiesen und hatten
Rechtsfragen aufgrund ihrer eigenen Interpretation dieser Quellen zu entscheiden.
Dieses selbstindige juristische Denken, al-idjtihad genannt, spielte und spielt heute
wieder eine grofle Rolle. Nachdem nimlich die Rechtsschulen sich etabliert hatten,
nachdem die Werke dieser grofien Rechtsgelehrten vorlagen, wurde nach herr-
schender — jedoch nicht unumstrittener — Meinung das ,Tor des Idjtihad“
geschlossen, was bedeutete, dafl kiinftig eigenes juristisches Denken als unzulissig
angesehen wurde und sich rechtliche Ergebnisse im Rahmen der vorhandenen Lehr-
meinungen zu halten hatten. An diesem Punkte setzt die Arbeit der modernen
Juristen ein, die behaupten, das ,, Tor des Idjtihad“ sei niemals geschlossen gewesen?®.

2. Allgemeines zum islamischen Familienrecht

Es liegt in der Natur der Sache, daf} ein grofler Teil der rechtlichen Auflerungen
des Korans und der Sunna Fragen des Familienrechts betreffen. Es ist daher auch
nicht verwunderlich, daff dieses Rechtsgebiet am stirksten mit der Religion ver-
quickt und von religitsen Gedanken beeinfluft wurde. Das Familienrecht wurde
urspriinglich unter die Rubrik ,al-mu’amalat (d. h. die Beziehungen und Ver-
pflichtungen der Menschen untereinander) eingeordnet, wihrend heute allgemein
der Begriff ,al-ahwal al-shakhsiya® (d. h. persdnliche Angelegenheiten2?’) Anwen-
dung findet. Unter diese Bezeichnung fallen neben der Ehe und Scheidung auch
die Abstammung, Verwandtschaft, das Kindschafts- und, Erbrecht, das Testament
sowie das Recht der religidsen Stiftungen (al-waqf) und die Schenkung.

Bis etwa 1850 war die Shari’a — zumindest in der Theorie — in allen islamischen
Staaten das einzige Recht?8. Erst durch die sogenannte ,Tanzimat-Gesetzgebung®
wurde im osmanischen Reich 1850 ein Handels- und 1858 ein Strafgesetzbuch er-
lassen, die sich beide auf europiisches Recht stiitzten. Allmihlich wurden in der
islamischen Welt immer weitere Rechtsgebiete kodifiziert und dabei dem europii-
schen Recht angeglichen. Nur das Familienrecht blieb den traditionellen Rechtsquel-
len vorbehalten. Erst in allerjiingster Zeit gingen die arabischen Staaten daran, auch
das Familienrecht zu kodifizieren2®. Dabei wurden — wie noch zu zeigen sein wird —
teilweise moderne Losungen gefunden, deren Begriindung jedoch immer auf eine
der Quellen des islamischen Rechts zuriickgeht. Noch nicht endgiiltig gelost hat
die Vereinigte Arabische Republik (Agypten) dieses Problem. Dort wird heute das
Fiir und Wider der Modernisierung am eingehendsten besprochen und erdrtert,
und daher ist das dgyptische Familienrecht fiir unsere Untersuchung das frucht-
barste Objekt.

Die Tatsache, dafl es sich um religises Recht handelt, bringt es auch mit sich,
dafl sich das hier besprochene Familienrecht nur an die muslimischen Staatsbiirger
des jeweiligen Landes richtet: fiir die christlichen und jiidischen Bevdlkerungsteile

26 Coulson, a. a. O., S. 202

27 Der Ausdruck ist wohl aus dem Franzdsischen iibernommen.

28 Anderson, Islamic Law, in: Encyclopaedia Britannica 1965, Bd. 12, S. 681.

29 Syrien: Gesetz vom 17. September 1953; Tunis: Gesetz vom 13. August 1956; Marokko: Gesetz am
3. April 1958 in Kraft getreten; Irak: Gesetz vom 19. Dezember 1959.

184

- am 17.01.2026, 15:03:32,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelten jeweils besondere Rechte, die sich wiederum eng an die Lehren der jeweiligen
Religion anlehnen. Dabei ist jedoch zu beachten, dafl eine Ehe zwischen einem
Muslim und einer nichtmuslimischen Frau immer nach islamischem Recht beurteilt
wird, wihrend eine Ehe zwischen einer Muslima und einem Nicht-Muslim nichtig
ist3, Eine solche Ehe kann auch nicht durch den Vollzug geheilt werden3!.

Drei Themenkreise waren und sind es, die im islamischen Familienrecht nach
Reformen verlangen: einmal die Einschrinkung der Kinderheirat, die Beschrin-
kung der Polygamie und schliefllich die Regelung des Scheidungsrechts. Neben
diesen mehr grundsitzlichen Fragen stehen dann noch weniger kritische Probleme,
die mit der Tatsache zusammenhingen, daff auch in den arabischen Staaten ein
immer groferer Teil der Frauen zur Arbeit geht.

Die Schwierigkeiten, die sich den Reformern in den Weg stellen, sind vielerlei.
Das geringste Problem war — ohne sein grofles Gewicht unterschitzen zu wollen
— die jahrhundertealte Tradition: gerade die angeschnittenen Fragen gehdren
schon traditionell zu den wesentlichen gesellschaftlichen Aspekten der islamisch-
arabischen Welt, durch die diese Linder im Ausland meist charakterisiert werden.
Natiirlich kamen diese Sitten nicht von ungefihr: die meisten fand der Prophet
in seiner Gesellschaft schon vor und {ibernahm sie in sein Religions- und Rechts-
system, allerdings nicht ohne fiir die damalige Zeit wesentliche Anderungen und
Einschrinkungen. Die oben beschriebene Einheit von Staat und Religion und die
Tatsache, dafl nach muslimischer Auffassung Gott als oberster Gesetzgeber auch
Einzelfille zu ordnen bereit war, bewirkten, da# dem Propheten von Gott in
Offenbarungen einmal ,herabgesandte® Regelungen dieser und jener Rechtsfragen
von nun an unumstdfilich als Gebot Gottes feststanden. Es gibt nun zwar in
Einzelfillen die Moglichkeit, durch Heranziehung verschiedener Koranverse zu
motivierten Resultaten zu kommen. Dieses Verfahren muff jedoch dann scheitern,
wenn sich eine mehrdeutige Auslegung einer Bestimmung des Korans auch nicht
durch grofiziigige Interpretation erreichen lifit. Den Reformen blieb dann nur
die Moglichkeit, entweder sich in gewissen Punkten gegen den Koran zu ent-
scheiden und ein europiisches Rechtssystem zu iibernehmen, wie es etwa die Tiirkei
unter Kamal Atatiirk getan hatte, oder bei Respektierung der koranischen Vor-
schriften das gewiinschte Ergebnis durch geeignete Interpretation der Texte zu
erreichen zu suchen.

Da der erste genannte Weg — sich gegen den Koran zu entscheiden — fiir die
arabischen Staaten aus vielerlei Griinden ein vollig unannehmbares Unterfangen
darstellt, mufite man nach Moglichkeiten suchen, mit dem Koran moderne juri-
stische Losungen zu finden. Es galt daher, die im Koran festgelegten Prinzipien
von wuchernden Traditionen der vergangenen dreizehn Jahrhunderte zu befreien.
Dazu gehorte es einmal, auf die beiden urspriinglichen Quellen, den Koran und
die Sunna, zuriickzugehen, sich von der ausschlieRlichen Befolgung einer Rechts-
lehre frei zu machen und das ,Tor des Idjtihad“, der selbstindigen Entscheidung
einer Rechtsfrage aufgrund der eigenen Interpretation der Rechtsquellen, wieder
zu 6ffnen (falls man es als geschlossen angesehen hatte).

30 ggl. M?fdkur, Ahkam dl-usra f1 al-islam (Rechtsgrundsitze der Familie im Islam), Kairo 1967, Band I,
. 151 ff.

31 Z. B. Sha’ban, al-zawadj wa al-talaq f1 al-islaim (Die Ehe und die Scheidung im Islam), Kairo 1964,
S. 17.

185

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Einschrinkung der Kinderehen

Das islamische Recht kennt kein festes Mindestalter fiir die Eheschliefung32. Den-
noch wird allgemein das 7. Lebensjahr als die unterste Grenze der Heiratsfihigkeit
angenommen. Auch die Pubertit ist keine Bedingung fiir den Ehevertrag3s, die
diesen nichtig machen konnte, falls sie nicht vorliegen sollte®t. Allerdings wurde
ein Midchen, das vor ihrer Geschlechtsreife verheiratet wurde, nach hanafitischem
Recht erst nach der Pubertit in die Obhut des Mannes gegeben3®. Unter Hinweis
auf den Koran Sure IV, 5 {.36, meinen einige Gelehrte3?, dafl man das Heiratsalter
mit dem Alter gleichsetzen soll, in dem die Person ihre Geldangelegenheiten alleine
regeln kann. Jedoch auch dieser Gedanke gibt keine sichere Moglichkeit, ein Heirats-
alter festzusetzen, zumal der Vormund nach geltendem Recht auch vor diesem
Alter fiir sein Miindel einen Ehevertrag schlieflen kann. Und aus den Worten des
des Korans: ,,Und gebt nicht euer Geld, das Gott euch zum Unterhalt bestimmt
hat, den Schwachsinnigen (in die Hand)! Beschafft ihnen (vielmehr) damit Unter-
halt und Kleidung!“38 herauslesen zu wollen, daf} eine obligatorische Vormund-
schaft, die den Miindel zwangsweise verheiraten kann, nur bei Schwachsinnigen
gegeben sei®?, wird nur von einer kleinen Minderheit angenommen.

Der im islamischen Recht unbestrittene Brauch, minderjihrige Midchen auch vor
der Pubertit durch den Vormund zu verheiraten, wird damit als zulissig begriin-
det, daff der Prophet noch in Mekka die Tochter Abu Bakrs, Aisha, im Alter von
neun Jahren heiratete. Vollzogen wurde diese Ehe allerdings erst fiinf Jahre
spiter in Medina. Der einzige Hinweis im Koran, dafl auch der oberste Gesetz-
geber — d. h. Gott — mit der Heirat eines noch nicht geschlechtsreifen Midchens
rechnete und dies — da keine negative Aussage dariiber zu finden ist — billigte,
ist Sure LXV, 4: ,Und wenn ihr bei denjenigen von euren Frauen, die keine
Menstruation erwarten, (irgendwelche) Zweifel hegt, soll ihre Wartezeit (im Falle
der Entlassung) drei Monate betragen. Ebenso bei denen, die (ihres jugendlichen
Alters wegen noch) keine Menstruation gehabt haben.“ Der erliuternde Zusatz
Parets in Klammern — ihres jugendlichen Alters wegen —, der dem Wortlaut
nicht zu entnehmen ist, weist auf die Auslegung dieses Verses in dem oben
genannten Sinne hin. Diese Meinung wird jedoch nicht von allen Gelehrten
geteilt4o, :

Die Einschrinkung der Kinderehe stellt jedoch ein wichtiges rechtspolitisches Pro-
gramm dar. Besonders auch unter dem Gesichtspunkt der Beschrinkung der steil
anwachsenden Bevolkerungszahlen.

Um dieses Ziel erreichen zu konnen, ohne die Prinzipien antasten zu miissen,
schlug der igyptische Gesetzgeber seit 1880 den Weg ein, die Registrierung einer
Ehe vorzuschreiben und dieses von einem bestimmten Mindestalter der Partner
abhingig zu machen. Ein wichtiger Schritt auf diesem Wege war das Gesetz Nr. 56/

32 Levy, The social structure of Islam, Cambridge 1957, S. 106. Linant de Bellefonds, Traité de droit
musulman comparé, Paris 1965, Band 2, S. 48. Borrmans, Codes de Status Personnel et évolution sociale
esn certfafins pays musulmans, in: Revue de I‘Institute des belles lettres arabes, Tunis, Nr. 103, 1963,
. 205 ff.

33 Die Ehe ist nach islamischem Recht ein Vertrag zwischen den Parteien.

34 Madkur, a. a. O., Band I, S. 75.

35 Levy, a. a. O., S. 107.

36 ,Und gebt nicht euer Geld, das Gott euch zum Unterhalt bestimmt hat, den Schwadhsinnigen (in die
Hand)! Beschafft ihnen (vielmehr) damit Unterhalt und Kleidung! Und sprecht ihnen freundlich zu! Und
priift die Waisen (ob sie reif genug sind)! Wenn sie schliefllich das Heiratsalter erreicht haben und ihr
an ihnen feststellt, daff sie (in Geldsachen) verstindig sind, dann hindigt ihnen ihr Vermégen aus! ...«

37 Anderson, Recent Development in Shari’a Law, in: Muslim World 41 (1951), S. 115. Muhammad Ali,
a. a O, S 618.

38 Sure IV, 5.

39 Anderson, Recent Development ... 41 (1951), S. 115.

40 Muhammad Ali, a. a. O., S. 620.

186

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1923, das in zwei Paragraphen die Registrierung der Eheschliefung untersagte,
wenn nicht die Braut das 16. und der Briutigam das 18. Lebensjahr vollendet hatte.
Gleichzeitig wurde die Eheklage fiir unzulissig erklirt, wenn die Eheleute nicht
das vorgeschriebene Heiratsalter hatten. Diese Regelung wurde in § 367 bzw. § 99
des Gesetzes Nr.78/1931 iibernommen, das mit unwesentlichen Anderungen bis
heute gilt. Da es fiir den Standesbeamten jedoch sehr schwer war, im Einzelfall
das korrekte Alter — vor allem der Braut — festzustellen, und er leicht das Opfer
von Tiuschungen wurde, stellte der Gesetzgeber die Angabe eines falschen Heirats-
alters zwei Jahre spiter unter Strafetl.

Diese Regelung iibernimmt der Entwurf eines Familiengesetzbuches der VAR aus
den Jahren 1965/1967, der z. Z. dem Parlament in Kairo vorliegt, in seinen §§ 20
und 89 und erklirt in § 19 die Ehe von Minderjihrigen vor der Pubertit fiir
nichtig42,

Diese Losung des Problems ermdglicht es zwar durchaus, eine Ehe zwischen Minder-
jihrigen zu schlieflen: da sie jedoch weder vor einem offiziellen Standesbeamten
geschlossen und registriert werden kann®® und da im Streitfall die Gerichte nicht
angerufen werden kdnnen, werden in der Praxis Kinderehen fast véllig verhindert,
ohne daf} die Grundlagen des islamischen Rechts angetastet werden mufiten.

Die meisten anderen islamisch-arabischen Staaten haben allerdings in ihren Fami-
liengesetzen ausdriickliche Bestimmungen i{iber das Mindestalter der Eheleute auf-
genommen: In Syrien muff der Mann 18, die Frau 17 Jahre alt sein®$, Tunis hat
das Heiratsalter fiir den Mann auf 20 und fiir die Frau auf 17 Jahre festgesetzt4s.
Marokko bestimmt das 18. bzw. 15. Lebensjahr als die unterste Heiratsgrenze%®,
wihrend der Irak fiir beide Verlobten 18 Jahre festgelegt hatt?. Alle Gesetze sehen
jedoch vor, dafl der Richter auf Antrag eine frithere Heirat gestatten kann.

4. Die Polygamie

Ebenso, wie die Frage der Kinderehe, muff man das Problem der Zulassung der
Polygamie weniger unter dem Gesichtspunkt der Moral betrachten, als nach sozial-
und rechtspolitischen Aspekten. Islamische Gelehrte weisen darauf hin, daff auch
das Christentum die Polygamie erst sehr spit bekimpft hatte und dann auch nicht
aus religios-ethischen Griinden®. Muhammad hat in seiner Heimat ein unbe-
schrinkt polygames System vorgefunden, das keinerlei Riicksicht auf die Gefiihle
oder Bediirfnisse der Frau genommen hatte. Dieses System wurde von ihm durch
die Beschrinkung auf vier Frauen eingeengt; dazuhin setzte er noch bestimmte
Bedingungen, die erfiillt sein miissen, damit auch diese Ehe mit mehr als einer
Frau den Vorstellungen des Korans entspricht.

Der — einzige — Vers des Korans, der die Polygamie zulifit, ist in Sure IV, 3:
»,Und wenn ihr fiirchtet, in Sachen der (eurer Obhut anvertrauten weiblichen)
Wesen nicht recht zu tun, dann heiratet, was euch an Frauen gut ansteht, zwei,
drei oder vier. Und wenn ihr fiirchtet, (so viele) nicht gerecht zu behandeln, dann
nur eine, oder was ihr (an Sklavinnen) besitzt. So konnt ihr am ehesten vermeiden,

41 § 2 Gesetz Nr. 44/1933.

42 Madkur, a. a. O., Band I, S. 106.

43 Die Registrierung oder die Beiziehung eines Standesbeamten ist keine Bedingung fiir die Eheschliefung.
44 § 16 des Gesetzes vom 17. 9. 1953.

45 § 5 Abs. 2 des Gesetzes vom 13. 8. 1956.

46 §§ 6, 8 des Gesetzes vom 3. 4. 1958.

47 §§ 7 f. des Gesetzes vom 19. 12. 1959.

48 Madkur, a. a. O, Band I, S. 160 f. Ameer Ali, The Spirit of Islam, London 1949, S. 225.

187

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unrecht zu tun.“ In derselben Sure® heifit es dann: ,,Und ihr werdet die Frauen
(die ihr zu gleicher Zeit als Ehefrauen habt) nicht (wirklich) gerecht behandeln
konnen, ihr mdgt noch so sehr darauf bedacht sein.“5

Diese Offenbarungen geben die Anhaltspunkte, an denen die Reformer ankniipfen
konnen. Die Frage, die es zu beantworten galt, war einmal die, ob nicht die Ver-
bindung der Fiirsorge fiir die Witwen und Waisen5! mit der Frage der Polygamie,
wie dies in Sure IV, 3, geschehen ist, diese Institution auf ganz besondere soziale
Ausnahmesituationen beschrinken will. Zum anderen bot sich das Problem, ob es
sich bei der vom Koran verlangten Gerechtigkeit und Gleichbehandlung der Frauen
um duflere Aspekte der gleichmifligen Zuteilung des Unterhalts und der Wohnung
handelt, oder ob innere Triebkrifte der Zuneigung und Liebe auch unter das
Gerechtigkeitsgebot fallen sollen. Beide Problemkreise spielen bei der Beurteilung
der Frage und bei der Suche nach Losungen eine Rolle.

Nach herrschender Meinung bezieht sich das Gebot der Gerechtigkeit nur auf die
Frage des Unterhalts und der iuflerlichen Behandlung und nicht auch auf den
Sektor des Gefiihls und der Liebe2 53, Man beruft sich auf Sure LXV, 754, wonach
Gott von den Gliubigen nur das verlangt, was er ihnen gegeben hat, die Forde-
rung nach einer Gleichstellung verschiedener Frauen beziiglich der Liebesgefiihle
aber eine faktische Unmdglichkeit ist, die also nicht verlangt sein kann35 56, Als
Stiitze fiir diese Auslegung beruft man sich auch auf den Propheten, der zwar alle
Frauen nach auflen gleich behandelte, jedoch keinen Hehl daraus gemacht hat,
dafl ihm die eine lieber war als die andere5”.

Einige erwigen, ob der Prophet, dem es bei den damaligen Gegebenheiten praktisch
unmoglich gewesen wire, die Polygamie vollig zu verbieten, nicht durch die Koppe-
lung der Beschrinkung der Vielehe mit der undurchfiihrbaren Bedingung der abso-
luten Gleichbehandlung, die Abschaffung dieser Institution anstrebte. Die Antwort
auf diese Frage wird jedoch — wohl zu Recht — negativ sein®, Die Uberlieferungen
zu dieser Frage deuten tatsichlich nur darauf hin, daff es dem Propheten um den
Schutz der Frauen ging, die er nicht mehr nur als Objekte betrachtet wissen wollte.

49 Sure IV, 129.

50 Die Sonderstellung, die der Prophet in diesem Punkte eingenommen hat, der mit 13 Frauen gleich-
zeitig verheiratet war, soll hier nicht behandelt werden. Einmal war ihm dies durch eine besondere
Offenbarung gestattet (Sure XXXIII, 50 f.) und zum anderen weist Madkur (a. a. O., Band I, S. 163,
Fuflnote 1) darauf hin, daff der die olygamie beschrinkende Vers Sure IV, 3, erst offenbart wurde,
nachdem der Prophet mit allen seinen Frauen die Ehe schon eingegangen war und daf er danach keine
weitere Frau geheiratet hatte. Im iibrigen scheinen die Ehen Muhammads tatsichlich fast ausschlieflich
politischen und karitativen Motiven entsprungen zu sein. Fiir ,Sinneslust® und ,Triebhaftigkeit“ (so z. B.
Aufhauser, Der Islam, Religiose Quellenschriften Heft 12, Diisseldorf 1957, S. 19) bleibt bei objektiver
Betrachtung der Gedankenginge des Propheten wenig Raum, wenn er auch selbst nie verschwiegen hatte,
weiblichen Reizen aufgeschlossen gegeniiber zu stehen. So fragwiirdig und angreifbar die Begriindung fiir
das Verhalten des Propheten im einzelnen auch sein mag, es hat auf die juristischen Gedankenginge keine
negative Auswirkung gehabt, da jede Abweichung von der Norm durch géttliches Sondergesetz gedeckt

war.

Nach der Schlacht von Uhud im Jahre 3 n. H. (Januar/Februar 624 n. Chr.). Es kamen von der noch

kleinen Schar der Muslime 65 Minner ums Leben, und Muhammad bestand darauf, daff die Hinterbliebenen

von der iibrigen Gemeinde auf- und iibernommen werden.

52 al-Bardisi, al-Ahwal al-shakhsiya (Personenrecht), Kairo 1961, S. 311; al-Djaziri, Kitab al-figh ‘ala

al-madhzhib al-arba’a, qism al ahwil al-shakhsiya (Rechtsbuch nach den vier Rechtsschulen, Teil des

Personenrechts), Kairo o. J., S. 239 ff.; Abu Zahra, ’Aqd al-zawadj wa-athiaruh (der Ehevertrag und

seine Wirkung), Kairo 1958, S. 212 Madkur, a. a. O., Band I, S. 165, Fufinote 1, und S

Allerdings darf der Mann eine Frau nicht vollig vernachlassngen, sondern mufl auch versuchen, seine

ehelichen Beziehungen gerecht zu verteilen (al-Bardisi, Personenrecht, S. 176; Ahmed, A Commentary on

The Dissolution of Muslim Marriage Act, Karachi 1955, S. 106).

54 ,Wer iiber geniigend Mittel verfiigt, soll die Ausgaben (die er fiir eine entlassene Frau zu machen hat)
dementsprechend reichlich bemessen. Wer dagegen in seinem Lebensunterhalt beschrinkt ist, soll von dem
(Wenigen) ausgeben, was Gott ihm gegeben hat. Gott verlangt von niemand mehr, als er 1hm gegeben
hat. Er wird, nachdem es jemand schwer gehabt hat, Erleichterung schaffen.“

55 Vgl. Sueglecker Die Glaubenslehren des Isfam, Paderborn u. a. 1962, S. 139 f.

56 Diese Meinung ist allerdings nicht unbestritten.

57 Abu Zahra, Der Ehevertrag, S. 124 f.

58 Madkur, a. a. O., Band I, S. 167

5

—-

5

@

188

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesem Sinne entwickelten die Rechtsschulen teilweise Moglichkeiten, die der
Frau Mittel in die Hand gaben, selbst dariiber zu bestimmen, ob ihr Mann sich
mit einer weiteren Frau verheiraten kann oder nicht:

a) Obwohl die Heirat mit mehr als einer Frau ein durch Gott gegebenes Recht
war und daher von vielen als unverzichtbar angesehen wurde, erlaubten doch
die Hanafiten, daf} der Mann auf dieses sein Recht schon im Ehevertrag wirk-
sam verzichten und der Frau fiir den Fall des Zuwiderhandelns Scheidung und
Schadensersatz versprechen kann3®.

b) Die Frau konnte den Mann dazu veranlassen, eine aufschiebend bedingte Schei-
dung gegen sich sofort auszusprechen, die dann wirksam werden sollte, wenn
der Mann eine zweite Frau hinzuheiratet.

c) Eine ihnliche Funktion kann die Delegierung der Scheidungsbefugnisse bekom-
men, wonach der Frau das Scheidungsrecht fiir den Fall iibertragen wird, daf}
der Mann sich noch einmal verheiratet.

d) Die hauptsichlich von den Malikiten entwickelte Lehre, daf} die Frau die Tren-
nung durch den Richter verlangen kann, wenn der Mann ihr einen unzumut-
baren Schaden zufiigt, machte es nicht allzu schwer, eine solche Schidigung nach-
zuweisen, wenn der Mann eine zweite Frau hinzugeheiratet hatte.

e) Schlieflich bildet aber auch die Morgengabe ein wirksames Mittel, den Mann
von einer weiteren Eheschliefung abzuhalten. Die bei der Eheschliefung noch
nicht iibergebene Restsumme der vereinbarten Morgengabe, die meist den
grofleren Teil ausmachte, die aber mit Vollzug der Ehe fillig wurde und von der
Frau eingeklagt werden konnte, bewirkte eine drohende finanzielle Belastung
des Mannes. In der Praxis kam und kommt es daher hiufig vor, daff die Ehe-
frau mit der Drohung, im Falle einer Zweitehe die gesamte Morgengabe ein-
zuklagen, den Mann von diesem Schritt abhilt.

Tatsichlich sind dies alles zwar durchaus wirksame Mittel, der Frau Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen, da sie es weitgehend in der Hand haben kann, ob ihr Mann

mono- oder polygam lebt. Dies befriedigte jedoch die modernen Reformer nicht,
denen es um ein Verbot der Polygamie als Grundsatz geht. Ausgehend von der
unbestrittenen Tatsache, dafl die Monogamie die Regel, die Polygamie die Aus-
nahme ist8?, interpretieren sie nun die obengenannten Koranstellen in dem Sinne,
daf} diese Institution durch die Auferlegung undurchfiithrbarer Bedingungen schon
vom gottlichen Gesetzgeber verboten wurde®l. Grofle igyptische Denker, wie

al-Tahtawi (1801—1873), *Abduh (1849—1905) und Qisim Amin (1865—1908),

propagierten diese Auslegung und dringten nach praktischer Abschaffung der

Polygamie®?2. Muhammad Abduh schlug zum erstenmal vor, die Erlaubnis zur

Ehe mit mehr als einer Frau von einem Gerichtsbeschlufl abhingig zu machen,

der die Ubereinstimmung mit der Shari’a zu priifen hat®, Das igyptische Kabinett

legte dann auch 1926/27 einen entsprechenden Gesetzesentwurf vor, der jedoch
am Veto Konig Fuads scheiterte®4. Bei diesem Versuch blieb es dann.

Der igyptische Familienrechtsentwurf von 1965/67 riithrt die Zulissigkeit der

Polygamie ebenfalls nicht an, sondern gibt in seinem § 130 der Frau das Recht,

59 Coulson, a. a. O., S. 207. Die Zulissigkeit einer solchen Handlungsweise ist in Agypten unbestritten: vgl.
z. B. Urteil des Distriktgerichtes Shebin al-Koum vom 3. 12. 1930 in al- Muhamaih, Kairo, Band 11, S. 540.

60 Madkur a. a. O., Band I, S. 165 f.; Ra}um, The Prmcxples of Muham. Junsprudence, Lahore 1963,
S. ; ‘Muhammad Ali, a. a. O., S. 638

61 Ameer Ali, a. a. O,, S. 229, der darauf hinweist, daff dieser Gedanke schon in friihislamischer Zeit von
einigen Rechtsgelehrten zum Ausdruck gebracht wurde. Salman, Polygamy and the status of women in
Islamic Society, Mad]allat al-Azhar, Kairo, Band XXXIII, 1, S. 20.

62 Hourani, Arab thought in the liberal age, London u. a. 1962 S. 166.

63 Anderson, Islamic Law in the Modern World, New York 1959 S. 49.

64 Anderson, a. a. O., S. 49; Borrmans, a. a. O., S. 219

189

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ohne weitere Begriindung vom Richter die Trennung zu verlangen, wenn ihr

Mann eine zweite Frau heiratet. Dasselbe Recht erhilt die zweite Frau, die in

der Meinung heiratet, ihr Mann sei noch nicht verheiratet. Allerdings ist auch

dieses Recht insofern eingeschrinkt, als sie die Klage innerhalb von zwei Monaten
nach Kenntnis der Zweitehe erheben muff und sie dieser weder direkt noch indirekt
zugestimmt haben darf.

Trotz der Tatsache, daff nun jede Frau selbst ‘entscheiden konnen soll, ob sie

zusammen mit einer anderen in einer Ehe leben will, was als ein gewisser Fort-

schritt anzusehen ist, wird von der Rechtslehre die Polygamie noch heute ver-
teidigtss. Dabei werden folgende Argumente ins Feld gefiihrt®®:

a) Einigkeit besteht dariiber, dafl die Einehe die Regel, die Polygamie die Aus-
nahme sein muf.

b) Der Islam ist keine auf bestimmte Menschen beschrinkte Religion, und das
islamische Recht ist daher fiir alle Zeit und an jedem Ort zur Anwendung
geeignet’”. Da die Menschen jedoch in ihrer Natur, Tradition und ihrem
Willen verschieden sind, muff das Recht fiir sie alle Vorkehrungen treffen:
dazu gehort es auch, die Polygamie unter gewissen Voraussetzungen zuzulassen.
Eine grofle Rolle spielt bei all diesen Uberlegungen die starke Verurteilung
der Unzucht durch den Koran®8, wobei jeder auflereheliche Geschlechtsverkehr6®
als Unzucht betrachtet wird™. Durch die Méglichkeit der Mehrehe soll der
Mann von der Unzucht ferngehalten werden.

c) Man sieht in der Polygamie eine fiirsorgliche Mafinahme fiir kranke und un-
fruchtbare Frauen. Bei Krankheit, die keinen ehelichen Verkehr erlaubt, ist
entweder der Mann der Gefahr der Unzucht oder die Frau der Gefahr der
Scheidung ausgesetzt. Dasselbe gilt fiir die unfruchtbare Frau: da der Mann
ein Recht auf Nachkommenschaft hat, mufl er seiner ersten Frau die Scheidung
geben, wenn er nicht die Moglichkeit hat, eine andere hinzuzuheiraten.

d) Schlieflich wird darauf verwiesen, dafl die Polygamie kaum noch eine Rolle
spielt und im Zuriickgehen begriffen ist (1948 — 3,279/ und 1958 — 2,18 %/0)7t,
so daf} eine schidliche Wirkung auf die Gesellschaft nicht festgestellt werden
konne.

Das nach fast einhelliger Meinung der Rechtsgelehrten einzig mogliche Gegen-

argument gegen die Polygamie, der Frau konnte durch die Zweitehe ein Schaden

zugefiigt werden, wird durch die nun vorgesehene Scheidungsmoglichkeit beseitigt.

Ahnlich wie die Vereinigte Arabische Republik lassen auch die meisten anderen
modernen Familiengesetze der arabischen Staaten die Polygamie als Grundsatz
zu und erschweren lediglich das Zustandekommen der Zweitehe.

Das syrische Gesetz’2 und die Lehre verteidigen die Polygamie mit ihnlichen
Argumenten wie die igyptischen Juristen”, und § 37 des Familiengesetzes ver-

65 Nicht so weite Kreise der BevSlkerung. Vgl. z. B. al-Musawwar, Kairo, vom 8. 1. 1965, S. 30 ff. Akher
Sa’a, Kairo, vom 12. 4. 1967, S. 20.

66 Madkur, a. a. O., Band I, S. 168 f.; Abu Zahra, Ehevertrag, S. 126 ff.; Badran, Ahkim al-zawadj wa
al-taliq fi al-islaim (Rechtsgrundsitze der Ehe und Scheidung im Islam), Alexandria 1965, Nr. 100;
Mousa, Ahkam al-ahwil al-shakhsiya fi al-figh al-islimi (Die Rechtsgrundsitze des Personenrechts im
Islam), Kairo 1958, S. 120 f.; Galwash, The religion of Islam, Kairo 1945, S. 99 ff.; Sha’ban, al-Zawad;
wa al-taliq t1_al-islam (Die ‘Ehe und die Scheidung im Islam), Kairo 1964, S. 41 ff.; Sheikh Farag
Sanhouri, in: Rose El-Yousef, Kairo, vom 1. 2. 1965, S. 24.

67 Mousa, Tarikh al figh al-islimi (Geschichte des islamischen Rechts), Kairo 1958, S. 14.

68 Suren XVII, 32; XXIV, 2 f.; XXV, 68; LX, 12

69 Mit Ausnahme der Beiwohnung der Sklavinnen, was heute keine praktische Bedeutung mehr hat.

70 Anderson, Islamic Law, S. 40.

71 Hans, Dynamik und Dogma im Islam, Leiden 1960, S. 92, mit Quellenangaben. Die Zahlen gelten fiir die
Vereinigte Arabische Republik.

72 Gesetz vom 17. 9. 1953.

73 aTl-Slaba’iS, Sharf}fl qantin al-ahwal al-shakhsiya (Erliuterung zum Personenrechtsgesetz), Damaskus, 1966,

eil 1, S. 191 ff.

190

- am 17.01.2026, 15:03:32,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bietet die Ehe mit einer fiinften Frau. Ohne dafl eine Zweitehe nichtig wird,
erhilt der Richter in § 17 Familiengesetz lediglich die Mdoglichkeit, eine weitere
Ehe zu verbieten, wenn er der Uberzeugung ist, dafl der Mann keine zweite Frau
unterhalten kann. Es sind also finanzielle Griinde, die eine Beschrinkung
ermoglichen.
Das marokkanische Gesetz von 1958 regelt diesen Fall ihnlich wie die Vorkeh-
rungen des igyptischen Entwurfs: die Frau mufl von einer zweiten Ehe ihres
. Mannes informiert werden und kann dann den Fall dem Gericht iibergeben, das
ithren Schaden schitzt und ihr ein entsprechendes Urteil gibt (§ 30).
Noch einen Schritt weiter geht das irakische Familiengesetz, das in § 3 Abs. 4 die
Ehe mit einer zweiten Frau von einer richterlichen Erlaubnis abhingig macht.
Der Richter darf die Zweitehe nur gestatten, wenn der Mann iiber ausreichende
Mittel verfiigt, um eine zweite Frau unterhalten zu kdnnen und wenn ein ,gesetz-
liches Interesse“ fiir die Zweitehe vorliegt.
Den revolutionirsten Schritt tat jedoch der tunesische Gesetzgeber: § 18 des
Familiengesetzbuches von 1956 lautet: ,Die Polygamie ist verboten.“ Die Absitze 2
und 3 dieser Vorschrift sprechen schwere Strafdrohungen gegen Zuwider-
handelnde aus. In § 21 ist — nach einer Anderung vom 20. 2. 1964 — die Poly-
gamie als ein Nichtigkeitsgrund einer Ehe aufgefiihrt. Der Kommentar fiihrt dazu
us: Das Verbot der Eheschliefung mit mehr als einer Frau basiert auf der seit
Jahrhunderten bewiesenen Tatsache, daf}. der polygame Mann seine Gattinnen nie-
mals gleich behandeln kann7. Der direkte Verweis auf den Koran Sure IV, 129,
zeigt, daf} sich hier die strengste Auslegung dieser umstrittenen Koranstellen durch-
gesetzt hat7s.

5. Die Scheidung

Die Scheidung steht nach islamischem Recht grundsitzlich dem Manne zu?. Dieser
konnte — und kann es teilweise noch heute — seiner Frau jederzeit ohne Angabe
von Griinden die Scheidung geben?. Dagegen hatte die Frau urspriinglich kein
Recht, sich ihrerseits von ithrem Mann zu trennen. Schon friih wurde jedoch an-
erkannt, daf} eine Frau in bestimmten Fillen beim Richter die Scheidung der Ehe
beantragen kann. Abu Hanifa wollte ihr dieses Recht nur in den Fillen gewihren,
die die Zeugungsfihigkeit des Mannes und seine Unfihigkeit, den Geschlechts-
verkehr auszufiihren, beinhalten?: Impotenz, Verstiimmelung des Gliedes und
Kastrierung. Schon seine Schiiler fiigten dieser Liste noch besonders ekelerregende
Krankheiten hinzu, die den ehelichen Verkehr schlechthin unzumutbar machen?.

Malik ben Anas und Ahmed ibn Hanbal gingen dann noch weiter und fiigten die
folgenden Fille hinzu, in denen die Frau das Recht hat, auf Scheidung zu klagen®:
mangelnder Unterhalt, Schidigung der Frau, lange Abwesenheit und lange Gefing-
nisstrafe des Mannes. Dies ist die Grundlage fiir die meisten modernen Familien-
gesetze, die alle der Frau unter bestimmten Voraussetzungen das Recht geben,
die Scheidungsklage einzureichen.

74 Es-Snoussi, Code du Statut Personnel, Annote (franz und arab.), Tunis 1965, franz. Teil, S. 19.

75 Es- Snoussx, a. a. O., Anm. zu § 18, arab. Teil,

76 al-Saba’i, a. a. O., Te111 S.

77 § 1133 des iranischen Zlvxlgesetzbuches lautet z. B.: ,Der Mann kann zu jeder Zeit, die er will, seiner
Frau die Scheidung geben.“ Vgl. auch al-Bardisi, Personenredlt, a. a. 0., S. 327.

78 Abu Zahra, Personenrecht, a. a. O., S. 370; al-Sabuni, Madan hurnya al-zaudjain fr'l-talaq fi’l-sharr’a
al-islamiya (Der Umfang der Freiheit der Ehegatten in der Scheidung im islamischen Recht), Damaskus
1962, S. 652.

79 Abu Zahra, a. a. O., S. 370; al-Sabuni, a. a. O., S. 652.

80 Abu Zahra, a. a. O., S. 370; al-Sabuni, a. a. O., S. 652.

191

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Grundsatz, dal der Mann die Scheidung aussprechen kann, wird jedoch in

den meisten Fillen bis heute beibehalten. Nur das tunesische Familiengesetz hat

in seinem § 30 festgelegt, dafl eine Scheidung nur durch das Gericht erfolgt. Das
irakische Familiengesetz sagt in § 39 zwar, dafl der (Mann), der die Scheidung will,

Klage bei Gericht einzureichen hat. Es fihrt jedoch fort: Ist die Anrufung eines

Gerichts fiir thn schwierig, so mufl er die Scheidung innerhalb der Wartefrist!

bei Gericht registrieren lassen. Auch das syrische und igyptische Recht kennt die

obligatorische, gerichtliche Scheidung nicht.

Selbst in dem neuen Entwurf eines Familiengesetzes der Vereinigten Arabischen

Republik, der ersten vollstindigen Kodifizierung dieser Materie, ist nicht vor-

gesehen, die Scheidungsbefugnis vom Ehemann auf den Richter zu iibertragen.

Lediglich zwei Anderungen von Bedeutung bringt der Gesetzesentwurf: einmal

wird die bisher-nur im schiitischen Recht bestehende Bestimmung i{ibernommen,

daff die Scheidung in Anwesenheit von Zeugen ausgesprochen werden muf}, um
wirksam zu werden®?, und zum anderen legt § 173 des Entwurfs das Recht der

Frau fest, bei grundloser Scheidung eine Kompensation zu verlangen.

Die Rechtslehre verteidigt das alleinige Scheidungsrecht des Mannes mit folgenden

Argumenten83:

a) Der Mann ist der niichterne und rational denkende Teil der Familie. Durch das
stark gefiihlsbetonte Reagieren der Frau sei die Gefahr groff, daf} die Familie
durch eine Kurzschluffhandlung der Frau gestort werden konnte, falls sie das
Scheidungsrecht hitte.

b) Es ist der Mann, der der Frau Unterhalt gewihrt und auch fiir die Erziehung
der Kinder — auch nach der Scheidung — verantwortlich ist. Auflerdem hat
er ein Recht, die Abstammung seiner Kinder zuverlissig kontrollieren zu
konnen. All dieses macht es erforderlich, daf} er es ist, dem das Scheidungs-

_ recht vorbehalten bleiben mufl.

c) Die Scheidung sei eine personliche Entscheidung, der oft Faktoren aus der
Intimsphire der Familie zugrunde liegen. Wiirde man die Scheidungsbefugnis
auf einen Richter iibertragen, so miifiten auch diese Punkte vor ithm offen-
gelegt werden, um ihm eine Entscheidung zu ermdglichen. Dies wire jedoch
nicht nur fiir den Mann unzumutbar, sondern wiirde auch einen groflen
Schaden fiir die Ehre der Frau und ihrer Familie bedeuten.

Dieses alleinige Scheidungsrecht des Mannes und die Tatsache, daf er sich fast nie

rechtfertigen mufl, wenn er sich von seiner Frau trennen will, birgt die Gefahr

willkiirlicher Handlungen in sich, durch die der Frau grofler Schaden zugefiigt
werden kann. Es stellt sich somit die Frage, ob die Frau Anspruch auf Entschidi-
gung hat, wenn sie durch willkiirliche Scheidung Schaden erleidet.

Ein wesentliches Merkmal des Islam ist das Verlangen, auf den Mitmenschen

Riicksicht zu nehmen und ihn gerecht und anstindig zu behandeln, was besonders

hinsichtlich der Ehefrau gilt®. Daraus entwickelte sich schon frither der Gedanke,

dafl Rechte nicht dazu benutzt werden diirfen, dem anderen Schaden zuzufiigen®.

81 Diel. ?;Vartezeit ist der Zeitraum nach Beendigung einer Ehe, innerhalb dessen die Frau keine neue Ehe
ieflen darf.

82 § 109 des Entwurfs.

83 Madkur, a. a. O., Band II, S. 27 ff.; Badran, a. a. O., Nr. 227; Sha’ban, S. 86. .

84 Z. B. Koran, Suren II, 228, 282; III, 110; IV, 19, 58; IX, 71; XVI, 76, 90; XXII, 41; XLIV, 9.

85 Essawi, Nagzariya al-ta’assuf f1 isti’'mal al-haqq fi al-figh al-islami (die Theorie des Rechtsmiflbrauchs
im islamischen Recht), in Revue al-ulum al-qanuniya waliqtisadiya, Kairo, Januar 1963, S. 1 und 51.
gl:ou1 Zahra, al-Ta’assuf fi isti’mal al-haqq (der Rechtsmifibrauch), vervielfiltigtes Manuskript, Kairo 1965,

192

- am 17.01.2026, 15:03:32,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allerdings blieb es lange dabei, durch Analogie einzelne Vorschriften des Korans
oder der Sunna auf vergleichbare Fille anzuwenden, ohne daf} sich feste Lehrsitze
gebildet hittens®,
Die spiter herausgearbeiteten Prinzipien, auf denen die Lehre vom Rechtsmifi-
brauch fufit, kann man in vier Punkten zusammenfassens7:
a) Das Uberwiegen des Geistes der Wohltitigkeit {iber die Prinzipien der
Gerechtigkeitss. _
b) Das Gebot, bei allen Angelegenheiten eine vermittelnde Haltung einzunehmen®®,
c) Das Gebot der Solidaritit unter den Gliubigen, der gegenseitigen Verantwort-
lichkeit und der Riicksicht auf die Gemeinschaftsinteressen®.
d) Das Verbot von allem, dessen Schaden grofier ist als sein Nutzen®!.
Bis in die jiingste Zeit wurden jedoch an diese Forderungen dann keine Konse-
quenzen gekniipft, wenn sie absolute Rechte betrafen® und der Handelnde sich im
Rahmen seines Rechts hielt?.
Die genannten Prinzipien des islamischen Rechts waren dann auch eine der Quellen,
aus der das moderne igyptische Recht die Regelung der Frage des Rechtsmifibrauchs
schopft?. Seinen Niederschlag hat es in §§ 4 ff. dgypt. ZGB gefunden. Das Familien-
recht gehort jedoch nicht zu den im ZGB geregelten Rechtsgebieten, so daf} sich
eine weitere Behandlung des Rechtsmiflbrauchs im dgyptischen Zivilrecht fiir unsere
Frage eriibrigt.
Da jedoch die oben genannten islamisch-rechtlichen Prinzipien auch fiir das Fami-
lienrecht gelten, ist im folgenden der Einfluf dieser Grundsitze auf familienrecht-
liche Fragen zu untersuchen.
Die Scheidung ist ein absolutes Recht des Mannes, was nur insoweit eingeschrinkt
ist, als es — wenn der Mann davon Gebrauch macht — in anstindiger Weise durch-
gefiihrt werden soll®s. Die Frau erhilt nach der Scheidung nur noch wihrend der
Wartezeit den Unterhalt und bekommt den ihr noch nicht iibergebenen Teil der
bei der Eheschliefung vereinbarten Morgengabe.
Es ist keine Uberlieferung festzustellen, die der Frau iiber diese Betrige hinaus noch
weitere Kompensation zugesprochen hitte, und dementsprechend haben sich auch
die Rechtsschulen nicht weiter damit befafit: man ging von dem Grundsatz aus,
da die Ausiibung eines Rechts grundsitzlich keine Schadensersatzanspriiche nach
sich ziehen kann.
Nur in einem Fall hat das islamische Recht eine besondere Art des Rechtsmifi-
brauchs geregelt: nimlich dann, wenn der todkranke Mann seiner Frau die Schei-
dung gibt. Dies wird als ein Versuch angesehen, die Frau vom Erbrecht auszu-
schlieRen®. Nach iibereinstimmender Meinung der grofen Rechtsschulen®” hat
eine solche rechtsmiflbriuchliche Scheidung keinen Einfluf auf das Erbrecht der
Frau, wenn der Mann stirbt, wihrend die Frau noch in der Wartezeit ist?.

86 Essawi, a. a. O., S. 1.

87 Essawn, a. a. 0. S. 51.

88 Z. B. Suren II, 280 III, 133 f.

89 Z. B. Suren II, 185; V, 87.

90 Z. B. Suren II, 3; III, 133 f.

91 Z. B. Suren II, 219; V, 91.

92 Z. B. Elgcntumsred1te im Gegensatz zu nur erlaubtem Tun, wie 'dem Gehen auf einem: &ffentlichen Weg.
Vgl. Essawi, a. a. O., S. 5; und Morqos, Sharh al-qintin al-madani (Erliuterung des Zivilgesetzes), Kairo
1964, Band 2, S. 350.

93 Der Grundexgentumer kann in seinem Boden graben oder auf seinem Grundstiick bauen: solange er
sich an seine Eigentumsgrenzen hilt, braucht er sich nicht um. etwaige Nachteile des Nachbargrundstiicks
zu kiimmern. Vgl. Morqos, a. a. O

94 al-Badrawi, al Madkhal Ill ’ulim  al- qanumya (Einfithrung in die Rechtswissenschaft), Kairo 1962,
S. 341; Morqos, a. a. O, S. 351. : :

95 Z. B. Suren II, 229, 231 LXV 1 ff.

96 al Sabuni, a. a. O.,

97 A. A. die schiitische Schule der Zahiriten: al-Sabuni, a. a. O., S. 104.

98 al-Sabuni, a. a. O, S. 105 f.; Madkur, a. a.0., Band II S. 32.

193

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In neuerer Zeit zeigen sich immer mehr Bemiihungen von seiten der Gerichte und
auch der Rechtslehre, den strengen Grundsatz zu durchbrechen, wenn der Mann
keinerlei verniinftigen Grund fiir die Scheidung angeben kann, sie also willkiirlich
erfolgte. So verurteilte ein Kairoer Gericht®® im Jahre 1926 einen Ehemann, der
sich mit einer Lehrerin verheiratete und ihr nach zweieinhalb Monaten die
Scheidung gab, ohne dafl sie ihm dazu einen Grund gegeben hitte, zu einer Kom-
pensation von 1000 Pfund, da dieses grundlose Handeln des Mannes den Ruf der
Frau schidigte und sie nun als Geschiedene nicht mehr in den Schuldienst auf-
genommen wird, den sie bei ihrer Verheiratung verlassen hatte.

Obwohl dieses Urteil in der Berufungsinstanz aufgehoben wurde!?, bedeutet es
doch einen Durchbruch zu einer weiteren Auslegung und Anwendungsmdglichkeit
der negativen Klassifizierung, die die iiberwiegende Meinung der Scheidung gibt:
Da — nach der Qualifizierung der Pflichtenlehre® — die Scheidung nur im Not-
fall erlaubt ist, bedeutet die grundlose Scheidung ohne Versuch einer Versshnung
einen Rechtsmiflbrauch, der schadensersatzpflichtig macht, ohne dafl die sonstigen
Rechte der Frau — Unterhalt wihrend der Wartezeit, Rest der Morgengabe —
dadurch beeintrichtigt wiirden102,

Die Gegenargumente gegen diese Auffassung sind vor allem, dafl das islamische
Recht der Frau im Falle der Scheidung den Unterhalt in der Wartezeit gewihrt
und ihr die volle Morgengabe zuspricht. Damit sei sie fiir jeden Schaden entschi-
digt108, Zudem miifite ein Gericht, wollte es einen gerechten Schadensersatz zu-
sprechen, zur Ermittlung des Falles in unzumutbarer Weise in die Intimsphire
der Familie eindringeni®4,

In jlingster Zeit hat das Berufungsgericht in Kairo entschleden“’5 daff die Schei-
dung grundsitzlich durch den Richter darauf untersucht werden kann, ob es sich
um einen schadensersatzpflichtigen Rechtsmifibrauch nach den §§ 4 ff. igypt. ZGB
handelt. Das widerspricht jedoch der h. M., die die Grundsitze des Zivilrechts nicht
auf das Familienrecht iibertragen will.

Auch in der Lehre ist die Meinung nicht einhellig: Unter dem Hinweis, daf} nur
in ein bis zwei Prozent der Scheidungsfille von einem Miflbrauch des Scheidungs-
rechts gesprochen werden kann, wird von Abu Zahra die Notwendigkeit verneint,
eine Anderung der Scheidungsvorschriften anzustreben!%®, ohne daf} er sich jedoch
eindeutig zur Frage des Schadensersatzes duflert. Al-Bardisi meint dagegen nur,
dafl er gegen eine Entschidigung der Frau keine Bedenken habe, die dem Schaden
entspricht, den sie dadurch erleidet, dafl ihr der Mann ohne gesetzlichen Recht-
fertigungsgrund die Scheidung gibt!??. Auch al-Sabuni spricht der Frau einen
Schadensersatzanspruch gegen den Mann zu, wenn dieser ihr rechtsmiffbriuchlich
die Scheidung gibt und sie dadurch zu Schaden kommt. Er will jedoch dieses Recht
auch dem Mann geben, der durch eine miflbriuchliche Scheidung der Frau, auf
die dieser das Scheidungsrecht delegiert hatte, Schaden erleidet!®s, Auch Essawil0®
nennt die Scheidung eines der Rechte, die rechtsmifibriuchlich ausgeiibt werden

99 Bezirksgericht Kairo, Urteil vom 20. 1. 1926, al-Muhimih, Band 6, S. 333.

100 Berufungsgericht Kaxro, Urteil vom 18, 12, 1927 al- Muhamah Band 8, S. 496.

101 In der oben genannten Wertskala wird die Scheldung grundsatzllch als etwas Negatlves eingeordnet.

102 Distrikt-Gericht Shebin al-Koum Urteil vom 3. 12. 1930, al-Muhamih, Band 11, S. 540.
Kulliatsgericht Kairo, Urt. v. 10. 12, 1932, al-Muhamih, Bd. 13, S. 1133.

103 Kulliatsgericht Kairo, Urteil vom 9. 10. 1931 al- Muhamah Band 15, S. 256.

104 Berufungsgericht Kalro, Urteil vom 18. 12, 1937 al- Muhamah Band 8, S. 496.

105 Berufungsgericht Kairo, Urteil vom 13. 2. 1957 al- Muhamah Band 39 S. 1057.

106 Abu Zahra, Rechtsmlﬁbrauch a. a. O, S. 43.

107 al-Bardisi, a. a. O., S.

108 al-Sabuni, a. a. O., S. 108

109 Essawi, a. a. O., S. 112,

194

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnen. Der durch diesen Rechtsmiflbrauch entstehende materielle und ideelle
Schaden sei in Geld zu ersetzen!??,

Der igyptische Gesetzgeber hat die Frage dieses Schadensersatzes fiir rechtsmif3-
briuchliche Scheidung noch nicht geregelt. Teilweise verweisen die Gerichte auf
die allgemeine Regelung der §§ 4f. dgypt. ZGB. Dafl jedoch diese Vorschriften
keine Anwendung finden, zeigt die Regelung des igyptischen Entwurfs eines
Familiengesetzes, der in § 173 bestimmt: ,Wenn der Mann seiner Frau, der er in
giiltiger Ehe beigewohnt hat, ohne ihren Willen und ohne daf sie sich einer Ver-
fehlung schuldig gemacht hat, die Scheidung gibt, so hat sie — aufler dem Unter-
halt in der Wartezeit — Anspruch auf eine Mitgift, die nicht mehr als einen ein-
jihrigen Unterhalt nach der Lage des Mannes betrigt. Sie wird im Anschlufl an
ihre Wartezeit in monatlichen Raten bezahlt, soweit die Parteien nicht iiber die
Hohe der Summe und die Zahlungsweise etwas anderes vereinbaren.“ Wenn auch
der Entwurf hier nicht ausdriicklich von einem Rechtsmifibrauch spricht, so ist
doch wohl kein Raum mehr fiir weitere Schadenskompensation. Dies kann daraus
geschlossen werden, daff diese Regelung des Entwurfs dem § 117 des syrischen
Familiengesetzbuches vom 17.9. 1953 nachgebildet ist, der diese Bestimmung mit
»miflbriuchliche Scheidung® iiberschreibt!!, In allen Fillen ist jedoch ein Schadens-
ersatz nur dann vorgesehen, wenn der Mann der Frau die Scheidung gibt und sie
dadurch geschidigt wird. Die Frau selbst kann, wenn sie vom Mann in der Ehe
geschidigt wird, nur nach den dafiir festgelegten Grundsitzen die Scheidung ver-
langen, nicht aber auch dariiber hinaus einen Schadensersatz geltend machen.

6. Die Gleichberechtigung von Mann und Frau — Ausblick

In der im Sommer 1962 verabschiedeten Charta der Vereinigten Arabischen
Republik (al-mithaq) heifit es: ,Die Frauen miissen als gleichberechtigt mit dem
Mann angesehen werden, und darum miissen alle verbliebenen Fesseln ihnen ab-
genommen werden, welche ihre Bewegung hindern, damit sie einen konstruktiven
und tiefgreifenden Anteil an der Gleichberechtigung des Lebens nehmen kdnnen®.112
Wie steht es um diese Gleichberechtigung?

Generell kann man sagen, daf der Islam der Frau viele Rechte gegeben hat, die
sie in vorislamischer Zeit nicht gehabt hatte, und dafl der Prophet auch dort, wo
er die Frau unter die Obhut des Mannes stellte, ihr das Recht auf gerechte und
anstindige Behandlung einrdumte. Auf der anderen Seite hat sich im Laufe der
islamischen Geschichte mancher Brauch festgesetzt, der die Frau dieser Rechte
wieder beraubte.

Der Koran bringt an verschledenen Stellen® klar zum Ausdruck, daff die Minner
iiber den Frauen stehen. Ebenso deutlich stellt er jedoch die Frau mit dem Mann
in religiosen Fragen gleich!!4, Frei ist die Frau auch in ihren finanziellen Angelegen-
heiten und in den Verfiigungsrechten iiber ihr Vermdgen, und sie steht daher inso-
weit dem Manne gleich!15,

Die Diskussion iiber die Rechte der Frau, die sich in Agypten im Jahre 1957 zu

110 Essawi, a. a. O., S 5 f.

111 al-Saba’i, Teil 1 270 ff. Auch Madkur (Band II, S. 32 f.) bringt diese Regelung des Entwurfs unter
der Ubersdirift ,,Kompensatmn bei Rechtsmifbrauch®.

112 Charta der Vereinigten Arabischen Republik, Informationsamt Kairo, deutsche Ausgabe, S. 71.

113 Z. B. Sure II, 228; IV, 34.

114 Z. B. Sure IX 71; XVI 97; XL, 40; LVII, 18.

115 Veruntreut z.B. der Ehemann der Frau gehorende Gegenstinde, so hat die Frau ein Scheidungsredht.
Giitergemeinschaft kennt das islamische Recht nicht.

195

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Parlamentswahlen zum erstenmal das politische Wahlrecht erstritten hatte!lt,
wurde nach der Verkiindung der Charta wieder laut, da nun zum erstenmal das
Wort Gleichberechtigung von Mann und Frau offiziell ausgesprochen wurde. So-
gleich erhoben sich Stimmen, die darlegten, dafl sich diese Gleichberechtigung
weder gegen das heilige Gesetz noch gegen die natiirlichen Unterschiede von Mann
und Frau richten diirfe!1?.

Im politischen Leben und der Gesellschaft ist die Frau in der Vereinigten Arabischen
Republik heute nach dem Gesetz dem Manne gleichberechtigt!!8, Grofle Hoffnung
setzte man in der Vereinigten Arabischen Republik daher auf das neue Familien-
recht, von dem erwartet wurde, dafl es der Frau auch in der Familie ihre gleich-
berechtigte Stellung bringt. Gemessen an diesen Forderungen und Hoffnungen
muf} aber der Entwurf als ein Stehenbleiben auf halbem Wege betrachtet werden.
»Das Gesetz entspricht nicht der neuen Stellung der Frau®, iiberschreibt die Kairoer
Abendzeitung al-Masa’ am 4. Februar 1965 einén Kommentar zum Entwurf. Die-
ser wird als ,riickstindig und gegen die Interessen der Frau und Gesellschaft
gerichtet® bezeichnet. ,Ein Familiengesetz aus der Zeit der Haremsdamen des
Sultans“ und ,Es ist eine Schande, Sheikh Farag!“11® schrieb die Illustrierte Akher
S2’a am 12. April 1967 iiber einen Artikel zum Entwurf. Und die grofle Kairoer
Tageszeitung al-Ahram iiberschrieb einen Kommentar vom 20.4.1967 mit den
Worten: ,Ist es zulissig, daff die Rechtsinterpretation des Jahres 1967 hinter der
von 1926 zuriickbleibt?“120 Die wesentlichen Angriffspunkte sind die Zulissigkeit
der Polygamie und die unbeschrinkte Scheidungsbefugnis des Mannes. Vor allem
die hohen Scheidungsquoten lassen immer wieder die Forderung laut werden, die
richterliche Scheidung einzufiihren. In Kairo sollen 1962 13 141 Scheidungen statt-
gefunden habent?!, Al-Masa’ vom 4. 2. 1965 berichtet, daf} in einer Statistik der
Vereinten Nationen iiber Scheidungsfille in 62 Staaten die Vereinigte Arabische
Republik an erster Stelle stehe. Von 10 Ehen wiirden 6 scheitern. Ahnlich diister
ist die Darstellung von Fachleuten in einem Seminar in Kairo iiber das Thema
der Familienrechtsreform gewesen!22, Dagegen behauptet der Vorsitzende der Kom-
mission fiir den Entwurf, Sheikh Farag al-Sanhouri, daf} die Scheidungsquote nur
3,5 9/0128 betrage und geringer sei als in Grofibritannien124 125,

Es ist hier nicht die Aufgabe, die tatsichliche Scheidungsquote in der Vereinigten
Arabischen Republik zu ermitteln. Diese vollig gegensitzliche Darstellung ver-
deutlicht jedoch den unterschiedlichen Ausgangspunkt und die andersartigen Vor-
stellungen der Hauptverfasser dieses Entwurfs und des groflen Teils der sonstigen
gebildeten Bevolkerungsschicht. Vor allem fillt diese Differenz auf, wenn man
die traditionelle Darstellung und die juristisch gebildeter Frauen miteinander ver-

gleicht126,

116 Hans, a. a. O., S.
117 Abd ar- Rahman al Usra bain al-shari’a al-islimiya wa al-mithiq (die Familie zwischen islamischem

Recht und der Charta) in: Madjallat al-Azhar 1965, S. 449, und 1966, S. 234

118 Die erkllchkelt entsg1 richt allerdings nicht immer dem gesetzhdmen Zustand, “da sich tief verwurzelte
Tradition nicht von heute auf morgen indern liflt. Vor allem sdlwadlen "die minderen Redite der
Frau als Ehefrau deren Stellung im offentlichen Leben betrichtlich: eine Frauenrechtlerin wird dadurch
nicht glaubwiirdiger, wenn sie es hinnimmt, daf ihr eigener Mann gleichzeitig auch mit einer anderen
Frau verheiratet ist.

119 Sheikh Farag al-Sanhouri, der Vorsitzende des Familienrechtsausschusses, der den Entwurf ausarbeitete.

120 Der 1926 vorgelegte Entwurf, der am Widerstand der Geistlichkeit und des Konigs Fuad scheiterte, war
in manchen Punkten fortschrittlicher als der heute zur Debatte stehende Entwurf: so war damals vor-
gesehen, die Polygamie nur unter bestimmten Voraussetzungen nach richterlicher Erlaubnis zuzulassen.

121 Rose El-Yousef, Kairo, 26. Juli 1965, S. 43.

122 al-Musawwar, Kalro, 8. Januar 1965, S. 30 ff.

123 Das Blatt schreibt 3,5 %00, was ]edoc’n kaum zutreffen diirfte.

124 Rose El-Yousef, Kalro, 1. Februar 1965, S. 23. X

125 Auch Sheikh Abu Zahra geht von 1—29s willkiirlicher Scheidungen aus. Vgl. Abu Zahra, Rechtsmifi-
brauch, S. 43.

126 Vgl. z. B. Akhbir al-Youm, Kairo, 22. April 1967, S. 3.

196

- am 17.01.2026, 15:03:32,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicht einhellig ist die Meinung, ob der Richter die Befugnis haben soll, die Schei-
dung auszusprechen oder zu verweigern, oder ob er nur als obligatorische Instanz
einen letzten Siihneversuch unternehmen und bei dessen Scheitern die Scheidung
aussprechen und die materielle Zukunft der Frau sichern soll!2?. Die iiberwiegende
Meinung diirfte sich gegen die erstgenannte und fiir die letztere Losung aus-
sprechen!28. Das Argument dafiir ist vor allem, dafl kein Richter, dem der Siihne-
versuch mifilingt, durch Urteil eine Ehe wiederherstellen kann, die auf Liebe und
Vertrauen gebaut sein soll. Aber man verspricht sich von einer solchen Regelung
ein Ende der hiufigen Fille rein willkiirlicher Scheidung?? und eine Besserung der
Stellung der Frau, da die Scheidung dann — zwar auf den Antrag des Mannes —
aber nicht mehr durch ihn ausgesprochen werden konnte!3?. Eine solche Losung
konnte mit dem Koran begriindet werden, indem der vorgesehene Siihneversuch!®!
dem Richter iibertragen wird und dieser im Falle des Scheiterns die Scheidung als
Vertreter des Mannes ausspricht.

Auch fiir die Polygamie wird wohl eine neue Regelung gefunden werden miissen;
nur die Vorkehrung, dafl die Frau sich scheiden lassen kann, wenn der Mann eine
weitere Frau hinzuheiratet, diirfte nicht dem Geist einer modernen Gesellschaft
entsprechen. Andererseits finden sich unter den ernsthaften Diskussionsteilnehmern
wenige, die sich fiir ein vorbehaltloses Verbot der Polygamie nach tunesischem
Muster aussprechen. Ein verniinftiger Vorschlag, der sich mit den schon genannten
Griinden fiir die Beibehaltung der Zulissigkeit der Polygamie deckt, ist der?32,
die zweite Ehe ohne Scheidung der ersten von einer richterlichen Erlaubnis ab-
hingig zu machen, die jedoch — wenn alle sonstigen, vor allem finanziellen Vor-
aussetzungen vorliegen — nur dann erteilt werden darf, wenn die erste Frau ent-
weder unheilbar krank oder unfruchtbar ist, wobei die erste Frau die Scheidung
dennoch beantragen kann. Auch diese L3sung stiinde mit den Lehren des Korans
in Einklang: Es lige in einem solchen Fall sowohl die soziale Ausnahmesituation
vor, wie auch fiir Gerechtigkeit gesorgt wire, die der Beurteilung der ersten Frau
iiberlassen bliebe. Es ist nicht ersichtlich, welche Bedenken gegen eine solche Rege-
lung vorgebracht werden konnten, wenn man davon ausgeht, dafl im Islam die
Ehe kein Sakrament ist. Viele islamische Gelehrte weisen mit Recht auf die Dis-
krepanz zwischen dem Familienrecht und der Wirklichkeit ehelicher Moral und
Sitte in Europa -hin.

Richtig ist es zweifelsohne, wenn man davor warnt, das religiose Gefiige einer
Gesellschaft vollig aufzulosen. Es wire fiir die muslimische Gesellschaft duflerst
schidlich, wollte man im Koran nicht mehr das offenbarte Wort Gottes sehen.
Gerade aber der Anspruch, das islamische Gesetz habe seine Giiltigkeit fiir alle
Zeiten und jeden Ort, macht es notwendig, die Quellen neu zu interpretieren.
Dies scheint jedoch nur dann moglich zu sein, wenn man die Fesseln der iiber-
lieferten Rechtsschulen abwirft und zu den urspriinglichen Quellen des Koran
und der Sunna (hier schon mit Vorsicht) zuriickkehrt. Wie die genannten Vor-
schlige in der Vereinigten Arabischen Republik und das tunesische Vorbild zeigen,
kann man, auch ohne von den Prinzipien des Islams abzuweichen, ein modernes
Gesetz schaffen, das allen Anforderungen einer modernen Gesellschaft gerecht
wird und auch nach europiischen Mafistiben als vorbildlich bezeichnet werden mufi.

127 Vgl. Dr. G. al-Atifi, in: al-Ahrim vom 21. April 1967.

128 So auch die Rechtsanwiltin und einzige Frau im Famxllenrechtsausschuﬁ Frau Mufida Abdel Rahmann, in:
Akhbir Al-Youm vom 22. 4. 1967, S. 3.

129 Vgl. dlen Artikel ,al-talaq ’ala al-gariqa al-misriya“ (Scheidung auf Agyptisch), in: Rose El-Yousef, vom
26. Juli 1965. )

130 Dies ist auch die vom tunesisd1en Gesetzgeber gewihlte Losung.

131 Sure 1V, 35

132 Vgl. Dr. G. al- Atifi, a. a. O.

197

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die meisten arabischen Linder haben das Familienrecht in entsprechende Gesetze
zusammengefaflt. In der Vereinigten Arabischen Republik sind zwar einzelne
Probleme durch Gesetze aus den Jahren 1925 und 1929 geregelt. Ein einheitliches
Familiengesetz wurde jedoch bisher durch die widerspriichlichen Auffassungen der
konservativen Juristen und Theologen der al-Azhar auf der einen Seite und den
modernen von Europa beeinflufiten Gedanken eines groflien Teils der Intelligenz
verhindert. Man mochte es noch hinnehmen, daf} die Vielehe theoretisch besteht,
ohne aber soziologisch von grofler praktischer Bedeutung zu sein. Aber gegen eine
Kodifizierung der Polygamie ohne Bindungen in einem modernen, sozialistischen
Nationalstaat liuft besonders die gebildete Jugend Sturm. Kairo versteht sich
einerseits als die Fiithrungsmacht der fortschrittlichen arabischen Staaten — das
spricht fiir ein modernes Familienrecht —, man will jedoch als Heimstitte der
ehrwiirdigen al-Azhar auch Hiiterin islamischer Tradition sein — was fiir ein
fest im Islam verwurzeltes Familienrecht sprechen wiirde. Man kann daraus ver-
stehen, welche Bedeutung die erste Kodifizierung des Familienrechts in der Ver-
einigten Arabischen Republik bedeutet, und dafl man recht behutsam dabei vor-
gehen muf}: das Schlimmste wire wohl, wenn ein vom Parlament angenommenes
Gesetz auf diesem Gebiet, das jeden einzelnen personlich trifft und beriihrt, von
der Mehrheit abgelehnt werden wiirde. Fast ebenso ungut wire es jedoch, wenn
die Theologen ein modernes Gesetz als dem Wort Gottes widersprechend bezeich-
nen wiirden. Man kann zum Wohle dieses Landes nur hoffen, daff die Verantwort-
lichen in Kairo den rechten Weg finden werden,

198

- am 17.01.2026, 15:03:32. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1969-2-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

