
Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 

Skizze eines neuen Typs der Vermittlung in philosophischen 

Bildungsprozessen 

Klaus Feldmann 

1. Einleitende Überlegungen 

Die Relation von Theorie und Praxis ist eine der großen Herausforderungen in phi
losophischen Bildungsprozessen, entsprechend relevant ist auch ihre konzeptionel
le Reflexion in der Philosophie- und Ethikdidaktik (Feldmann 2022a). Sie gründet 
in der Eigenart des Bildungsgegenstandes, der Philosophie selbst. Ihr Kennzeichen 
ist Theorie mit einem hohen Maß an Abstraktion, verbunden mit möglichst allge
meinen bis zu universalen Ansprüchen ihrer Aussagen (Feldmann 2017: 9). Jedoch 
richtet sich philosophische Theorie nicht auf einen vorfindlichen Gegenstand – et
wa so wie Naturwissenschaften auf die Natur, sondern auf ein stetig sich neu kon
stituierenden Inhalt in einem praktischen Vollzug des Philosophierens.1 Auch Kant 
verdeutlicht in einer Vorlesungsankündigung zum Wintersemester in den Jahren 
1765/66 das theorie- und praxisumgreifende Verständnis philosophischer Bildungs
prozesse: »Der den Schulunterweisungen entlassene Jüngling war gewohnt zu ler
nen. Nunmehr denkt er, er werde Philosophie lernen, welches aber unmöglich ist, 
denn er soll jetzt philosophieren lernen« (1900: 306). Kants zentrale Unterscheidung 
zwischen ›Philosophieren‹ und ›Philosophie lernen‹ findet sich in der Philosophie
didaktik wieder, Martens fasst sie mit der Differenz zwischen Philosophieren als Tä
tigkeit und der Philosophie als Tatbestand (2003: 15). Der Tatbestand der Philosophie 
umfasst im Sinne theoretischen Erkennens Theorien oder Produkte der historischen 
Entwicklung der Philosophie bzw. ihrer wissenschaftlichen Fachdisziplin, das Phi
losophieren als Tätigkeit meint den praktischen Prozess des Erkennens, seine Pra
xis. Beides ist ohne das jeweils andere nicht möglich: Ohne die philosophierende 

1 Der Vergleich mit dem Naturbegriff in den Naturwissenschaften, der hier nur 
Veranschaulichungszwecken dienen soll, rekurriert lediglich auf einen naiven Naturbegriff, 
der in der Alltagspraxis empirischer Wissenschaften häufig unreflektiert bleibt. Dass auch 
der Begriff von der Natur immer wieder neu konstituiert wird, ist davon unbenommen 
(Feldmann u.a. 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Praxis des Verstehens, kritischen Prüfens und Weiterentwickelns gibt es keine Phi
losophie, diese aber prägt und formt mit ihren bestehenden Theorien und ihrem
Textbestand philosophierende Prozesse (ebd.).

Angesichts dieser unaufhebbaren reziproken Verwiesenheit von Theorie und
Praxis, von Philosophie und Philosophieren in philosophischen Bildungsprozes
sen ergibt sich für die Philosophie- und Ethikdidaktik der Bedarf von lehr- und
lernbaren Formen, die beiden Seiten in diesem Prozess gerecht werden und sie
aufeinander beziehen. Als eine mögliche Form der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen erfüllen philosophische Praktiken (z.B. ein philosophisches
Gespräch führen, ein Argument kritisch prüfen, andere begründete Positionen
anerkennen etc.) meines Erachtens diese Anforderung, denn sie haben als solche
Praktiken im Allgemeinen eine ganzheitliche Verfasstheit, sie umfassen sowohl
eine kognitiv-reflexive als auch affektiv-aktive Seite und repräsentieren damit eine
Einheit von Mentalem und Körperlichem. Zugleich stellen sie eine abgrenzbare so
wie lehr- und lernbare Vollzugseinheit, eine Praxisform der Vernunft dar. Mit ihrer
Hilfe lassen sich philosophische Theorie und philosophierende Praxis in konkreten
Kontexten der philosophischen Bildungsprozesse fachdidaktisch neuartig konsti
tuieren – so die Annahme dieses Beitrags, die im Folgenden weiter plausibilisiert
werden soll.2

2. Vermittlungstypen philosophischer Bildung

In der Philosophie- und Ethikdidaktik werden drei Vermittlungstypen zwischen
Theorie (die als fachlich-akademische Philosophie aufgefasst wird) und Praxis (als
Unterrichtspraxis mit ihrer Reflexion in der Fachdidaktik) diskutiert (Rohbeck
2008; 2015): Der erste orientiert sich an der Theorie und verfolgt das Konzept der
Vermittlungspraxis durch Vereinfachung – im Alltagsjargon meint das sogenanntes
Herunterbrechen – akademisch-philosophischer Diskurse und Wissensbestände und
wird daher konzeptionell als Abbilddidaktik bezeichnet. Der zweite Vermittlungstyp
ist umgekehrt konzipiert: Ausgangspunkt ist hier die Praxis, dessen Gegenstand die
Befragungen von Erfahrungen sind. Sie werden als konstitutiv für sämtliche Ver
mittlungsprozesse und die Philosophie insgesamt postuliert, so dass die dadurch
aufgeworfenen Probleme didaktisch-konzeptionell leitend für eine Auseinan
dersetzung mit den Inhalten der Philosophie sind. Der dritte stellt die reziproke
Relationalität, die wechselseitige Transformation von Theorie und Praxis, von philo
sophisch traditionellen Texten und Denkrichtungen sowie von ihrer methodischen

2 Der Beitrag stellt eine Weiterentwicklung eines von mir zuvor veröffentlichten Textes dar
(Feldmann 2022b), lehnt sich in einigen Passagen daher argumentativ an ihn an.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 201 

Verfasstheit und den Umgang mit ihnen in schulischer Praxis in den Vordergrund 
(Runtenberg 2016: 36). 

Als Ergänzung zu den drei Vermittlungstypen möchte ich im Folgenden den 
lerntheoretischen Ansatz der Core Practices – der ›zentralen Praktiken‹ oder ›Kern
praktiken‹ – vorstellen und zu einem weiteren Typ entwickeln. Mit ihm wird das 
Ziel verfolgt, die Gestaltung von Lehr-Lern-Prozessen weniger von den zu vermit
telnden Gegenständen zum einen oder von Problemstellungen zum anderen her 
zu denken. Im Unterschied dazu bietet er als solcher die Chance im Ausgang von 
konkreten Handlungssituationen bzw. -mustern im Unterricht den Lehr-Lern- 
Prozess von zentralen Praktiken her zu konzipieren. 

3. Der Ansatz der zentralen Praktiken 

Seinen Ausgangspunkt nimmt der Ansatz der zentralen Praktiken (Core Practices) 
im Kontext der Ausbildung von Lehrpersonen, er ist jedoch von der Konzeption 
her nicht darauf beschränkt. So verortet Urban Fraefel, der den Ansatz aus dem 
Anglo-Amerikanischen für den deutschen Sprachraum erschlossen hat (2020; dazu 
auch: Grossman u.a. 2009), diesen Ansatz selbst zwischen dem von der Theorie und 
wissenschaftlichem Wissen geprägten akademisch-universitären Diskurs einer
seits und dem Berufsfeld von Lehrpersonen andererseits, welches durch Praxis-, 
Erfahrungs-, Handlungs- und Interaktionsräume bestimmt ist. Der Vorschlag geht 
also von der Situation Studierender an der Schnittstelle von Hochschule und Schule 
aus, d.h. von Studierenden im Kontext der Praxisphasen in ihrem Studium. 

Praktiken werden hier lerntheoretisch als internalisierte Handlungsmuster zur 
Ausübung einer Tätigkeit von Lehrpersonen verstanden, meinen somit die verinner
lichten Handlungsweisen, die für Schüler:innen sichtbar sind, ihre Verstehens- und 
Lernprozesse so anregen und begleiten. Auch gehört dabei das möglichst erfolgrei
che Fördern von Bildungswirkungen im Lehr-Lern-Prozess zu ihrem Qualitätskri
terium, lässt sich jedoch nicht auf ein Diktum der Effizienz reduzieren. Denn die 
Eigenart der vorgeschlagenen Praktiken ist ihre umgreifende Beschaffenheit. Sie 
erwachsen als solche aus mehreren Quellen, vor allem aus Erfahrung mit der Praxis 
einerseits und mit einem Vorrat an fachlichem Wissen andererseits. In diesem Kon
zept ist also das Allgemeine nicht in den fachlichen Disziplinen und Theorien bzw. 
Wissensbeständen zu suchen, sondern zeigt sich in der Untersuchung eines kon
kreten Gegenstandes, wie er sich im Kontext der unterrichtlichen Praxis darbietet 
(Fraefel 2020). Dadurch entsteht der didaktisch-konzeptionelle Vorteil, dass dieser 
neuartige Vermittlungstyp nicht in einer Dichotomie von Theorie und Praxis ver
bleibt, sondern jenseits von Gegenstand und Prozess den bildenden Vermittlungs
vorgang realisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Allgemein lassen sich im Ansatz der Core Practices zentrale Praktiken als solche
nennen, die im Unterricht fächerübergreifend häufig vorkommen, die grundsätz
lich erlernbar sind, die der Komplexität eines Unterrichtsgegenstandes angemes
sen erscheinen und nachweislich die Lernfortschritte der Schüler:innen unterstüt
zen. Damit ist kein Rezeptwissen gemeint, auch wenn Core Practices ihrem Charakter
nach vergleichbar mit Handlungsmustern sind. Im Unterschied zu bloßen Rezepten
sind sie also eher als individuelle und professionelle Strategien zu bezeichnen, mit
denen Brücken zwischen Theoretischem und Praktischem gebaut werden können.
Entsprechend wird in einer zentralen Praktik Allgemeines konkret, Konkretes je
doch stets auf Allgemeines bezogen, beide Perspektiven greifen unauflöslich inein
ander.

»Die Zeit in der Praxis wird vernünftigerweise für das ernsthafte und gewis
senhafte Verstehen, Trainieren, Weiterentwickeln und Flexibilisieren jener
Entscheidungsprozesse und Handlungseinheit genutzt, die wir hier Praktiken
nennen« (ebd.: 143).

Es geht mit dieser Konzeption nicht um eine banale Forderung nach mehr Praxis in
der Schule und der Lehrpersonenbildung, sondern um qualitativ gemachte Erfah
rungen für Schüler:innen, um Prozesse mit bildendem Gehalt.

4. Verhältnis zur Kompetenzorientierung

Im Zuge unbefriedigender Ergebnisse bei internationalen Leistungstests und der
sich daran anschließenden empirischen Wende im Verlaufe der Nullerjahre rückte
die Kompetenzorientierung in den Fokus von Bildungsreformen in Deutschland. Im
Anschluss an den Kompetenzbegriff Franz E. Weinerts, der sowohl Motivationen,
Affekte, soziale Bereitschaften als auch Variabilität, erfolgreiches Problemlösen und
Verantwortlichkeit als Grundlagen bzw. Ziele impliziert, wurden für den Bereich
der Philosophie- und Ethikdidaktik auf dieser Basis auch spezielle Kompetenzmo
delle entwickelt (z.B. Rösch 2009; Geiss 2016). Neben vielen Kritikpunkten an die
ser Form von Kompetenzorientierung, beispielsweise der Fokussierung auf Effizi
enz und Messbarkeit, konzeptioneller Instrumentalisierung von Bildungssubjekten
sowie dem Reduktionismus des Bildungsbegriffs etc. (Feldmann 2017: 131–166) ist
für den vorliegenden Kontext vor allem ihre implizite Vereinigung und damit ein
hergehende Vermengung von Kompetenzen als Disposition einerseits und das mit
ihnen verbundene beobachtbare Verhalten andererseits in den Blick zu nehmen.
Angesichts der Differenz dieser beiden Perspektiven, der Dispositions- sowie Ver
haltensperspektive, stellen Blömeke u.a. die Frage, »ob und wie Personen, die alle
zu einem Kompetenzkonstrukt gehörenden Ressourcen besitzen, diese integrieren

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 203 

können, so dass die zugrundeliegende Kompetenz in der Performanz hervortritt« 
(zitiert nach Fraefel 2020: 7). Als Lösung schlagen Blömeke u.a. vor, zwischen der 
Kompetenz als Voraussetzung bzw. der Disposition zum einen und als sichtbares 
Handeln bzw. als Performanz zum anderen nun einen weiteren, dritten, eigenen 
Bereich als Bindeglied zu konzipieren, den der situationsspezifischen Fähigkeiten. 
Sie meinen damit spezielle Vollzüge im Prozess des Kompetenzerwerbs wie Wahr
nehmen, Interpretieren oder Entscheiden (Blömeke u.a. 2015: 9). 

Bei diesen situationsspezifischen Fähigkeiten lässt sich eine konzeptionelle 
Nähe zu den zentralen Praktiken feststellen. Die Konzeption philosophischer Prak
tiken kann so aufgefasst werden, dass sie die Differenz der im herkömmlichen 
Kompetenzbegriff enthaltenen Bereiche der Dispositionen (Kognitionen, Affekte, 
Motivationen) zum einen und die der Performanz (explizites Handeln) zum ande
ren sichtbar machen und situationsspezifisch als angewandte Fähigkeiten erfassen 
(Blömeke u.a. 2015: 9; ergänzend: Fraefel 2019). Über die Bemühungen der oben 
einleitend erwähnten drei philosophie- und ethikdidaktischen Ansätze hinaus, 
die fachspezifische Kompetenzmodelle im Rückgriff auf philosophische Inhalte 
und Methoden erweitern und ihnen eine fachliche Ausrichtung verleihen, birgt die 
Konzeptualisierung philosophischer Bildungsprozesse auf der Basis von ›zentralen 
Praktiken‹ die Möglichkeit, strukturell jenen verschiedenen Dimensionen des Kom
petenzbegriffs gerecht zu werden, so dass durch die genaue Differenzierung des 
vorgeschlagenen Ansatzes auf gewinnbringende Impulse für die philosophie- und 
ethikdidaktische Diskussion und Weiterentwicklung der Kompetenzorientierung 
gehofft werden kann. 

5. Konkrete Praktiken 

Welche Praktiken können nun aber als ›zentral‹ angesehen werden? Pam Grossman 
u.a. (2009), die die Konzeptualisierung von zentralen Praktiken (Core Practices) maß
geblich mitgestaltet haben, ziehen es vor, von einem Kanon der Praktiken Abstand 
zu nehmen und eine absichtliche Unschärfe zugunsten ihrer individuellen For
mungen beizubehalten. Im Vordergrund steht bei diesen Pädagog:innen, den Lehr- 
Lern-Prozess von der Praxis her anzulegen und diese in Auseinandersetzung mit 
der konkreten Situation und den fachlich-wissenschaftlichen Quellen als individu
elles Handlungsmuster zu entwickeln, das der eigenen Identifikation mit eigenen 
Praktiken dienen kann (auch: Fraefel 2020). Deborah Ball u.a. (o.J.) dagegen gehen 
mit ihrer TeachingWorks-Resource-Library weiter: Sie formulieren neunzehn fächer
übergreifende Praktiken, die sie High-Leverage-Practices nennen und damit ständig 
angewandte Praktiken mit einer hohen Relevanz im Unterrichtsprozess meinen. 
Inhaltlich reichen diese fächerübergreifenden Vorschläge solcher Praktiken von Ge
sprächsmoderation in unterschiedlichen Kontexten über kommunikative Beratung 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

und Erziehung bis hin zum Sichtbar- und Bewusstmachen des Denkens, Handelns
und der Erfahrung von Schüler:innen. So zielen sie beispielsweise auf die Arbeit
an dem Aufbau von respektvollen Beziehungen, das Verstehen und Transparent
machen von Regeln und Normen auch in fachlichen Diskursen, das Feedbackgeben
nach Lernprozessen und Wahrnehmen von individuellen, kulturellen oder anderen
Bedingungen bei Schüler:innen.

6. Philosophische Praktiken

Welche Verfahren lassen sich als zentrale Praktiken für den Philosophie- und
Ethikunterricht identifizieren? Im Ausgang von fächerübergreifenden Praktiken
stellt sich die Frage, welche Rolle sie spezifisch für diese besondere Fächergruppe
spielen können bzw. wie sie fachspezifisch weiterentwickelt werden können. Eine
erste, noch grobe, ohne Anspruch auf Vollständigkeit zu verstehende mögliche
Differenzierung solcher Handlungsmuster, die auch zentral für philosophisches
Lernen sind, kann in diskursiven, sozialen und Selbstpraktiken gesehen werden
(Vogelmann 2011). Diskursive Praktiken sind also u.a.: ein philosophisches Gespräch
führen, sich ein differenziertes Urteil über einen Sachverhalt jenseits von vorschnel
ler Polarisierung bilden, eine philosophische Position kritisch prüfen, begründet
eine Haltung einnehmen. Beispielsweise können soziale Praktiken folgende Tätig
keiten sein: sich reziprok Anerkennung entgegenbringen, sich ausreden lassen, die
Perspektive von anderen einnehmen, anderen Empathie entgegenbringen. Unter
Selbstpraktiken lassen sich etwa Fragen nach der eigenen Identität, der Sorge um
sich selbst sowie der Erkenntnis des Selbst subsummieren. Verbunden werden
können damit eher allgemeine und technische, jedoch für das fachspezifisch ›Philoso
phische‹ als bedeutsam angesehene Praktiken genannt werden, wie beispielsweise
Kommunizieren, Rezipieren und Produzieren. Auf der Seite des Lehrens können
die zentralen Praktiken des Kommunizierens beispielsweise sein: ein philosophi
sches Unterrichts- bzw. Seminargespräch moderieren, in einer philosophischen
Diskussion Gesprächsteilnehmer:innen das Wort erteilen, mit einer Irritation
ein philosophisch-argumentatives Streitgespräch provozieren, Austausch über
philosophisch relevante Erfahrungen und Sichtweisen initiieren usw. Praktiken
des Rezipierens könnten hier u.a. die folgenden sein: die Erarbeitung eines philo
sophischen Textes anleiten, einen philosophischen Sachverhalt erklären, etwas
Abstraktes veranschaulichen, einen philosophischen Gedanken- oder Argumen
tationsgang rekonstruieren usw. Praktiken des Produzierens sind schließlich nicht
zuletzt u.a.: Anleiten, Kritik üben, eine Befragung der Argumentationsstrategie
eines Textes anregen, zu einer philosophischen Position Stellung beziehen, das
Verfassen von philosophischen Texten und Essays begleiten usw.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 205 

Soll der bildende Gehalt solcher philosophischer Praktiken erhalten bleiben bzw. 
zum Vorschein kommen, ist es didaktisch maßgeblich, diese bzw. den zugrundelie
genden Handlungsbegriff nicht auf die instrumentelle Seite zu reduzieren, was der 
Rekurs auf die Lehr-Lerntheorie mit ihrer Betonung auf Lernergebnisse vermuten 
lässt (Arnold u.a. 2009). Ein Verweis auf Aristoteles mit seiner Abgrenzung des Her
stellens (poiesis) vom Handeln (praxis) ist hier hilfreich, um das Potenzial dieser Prak
tiken für Bildungsprozesse zu verdeutlichen: Poiesis ist als ein Machen, Herstellen oder 
Produzieren zu verstehen und bringt nach Aristoteles ein von der Handlung und von 
dem Handelnden getrenntes Werk bzw. Produkt hervor und kann auch als zweckra
tionales, strategisches Handeln interpretiert werden. Praxis hingegen ist untrenn
bar mit dem Handelnden, der Handlung und ebenso mit dem Ziel des guten Le
bens verbunden (Aristoteles 1969: 158f; 1140a9–b15). Der hier verwendete Begriff der 
Praktiken verbindet also sowohl die im aristotelischen Sinne poietische als auch die 
praktische Seite des Vollzugs. Einerseits ist daher seine äußere Form, seine Perfor
manz und andererseits seine innere Verbundenheit mit den Handelnden gegeben, 
was als solches charakteristisch für den neuen Vermittlungstyp philosophischer Bil
dung ist. 

7. Fachdidaktischer Kontext 

Praktiken sind in der gegenwärtigen philosophie- und ethikdidaktischen Diskussi
on zwar häufig implizit Teil der Überlegungen, aber sie stehen in der Regel nicht im 
Mittelpunkt der Konzeptionen. So ist beispielsweise die in der Fachdidaktik als Kon
sens postulierte Problemorientierung (Tiedemann 2015) aus Sicht des Core-Practice- 
Ansatzes mehr an Problemen interessiert, die im Sinne der Lebensweltorientierung 
(Stelzer 2015) im Bildungsprozess identifiziert werden und in seinem Fortgang zu 
fachlich-philosophischen Urteilen bei Schüler:innen genutzt werden (Thein 2020). 
Jedoch richtet sich sowohl die Lebenswelt- als auch die Problem- sowie die Wissen
schaftsorientierung (Bussmann 2014) weniger an den Handlungs- und Praxismo
menten des konkreten Bildungsprozesses aus. Konstitutiv für diese didaktischen 
Orientierungen sind hingegen fachlich begründete, aus Lebens- und Erfahrungs
welt der Schüler:innen gewonnene philosophische Probleme. Ihr philosophie- und 
ethikdidaktischer Kern fokussiert mehr ein Problematisieren und Beurteilen von 
Fachfragen im Anschluss an Schüler:innenfragen, weniger aber vollzogene zentrale 
Praktiken in Prozessen des Lehrens und Lernens als grundlegende Perspektive auf 
die Vermittlung philosophischer Bildung. Auch wenn sich beide Aspekte des Lehr- 
Lern-Prozesses nicht ausschließen, akzentuieren sie verschiedene Schwerpunkte: 
Problemorientierung betont die kognitiv-verbale Seite und lanciert sie als das zen
trale philosophische Anliegen (Tiedemann 2015: 70). Die Idee der Vermittlung der 
philosophischen Bildung mit dem Fokus auf die Praktiken hingegen würdigt die 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

kognitiv-verbale Seite des philosophischen Denkens auch, aber eingebettet in ein
Arrangement von Handlungsbezügen, die daneben auch Affekte, Leiblichkeit, Si
tuiertheit und konkrete Kontexte stärker berücksichtigen. Damit kann der vorge
schlagene Ansatz insgesamt konzeptionell in die Nähe von Ansätzen des theatralen
Philosophierens von Christian Gefert (2002) und mit ihm als eine Form performati
ven Philosophierens angesehen werden (Totzke 2019), da eine jede Praktik ebenfalls
als eine situative Form des Vollzugscharakters der philosophischen Bildung aufge
fasst werden kann.

8. Praktiken und handelndes Lernen

Neben allen genannten, elaborierten und gewinnbringenden Ansätzen für die
Philosophie- und Ethikdidaktik verfolgt die Konzeption des handelnden Lernens, ihren
Fokus auf das Handeln in fachdidaktischen Arrangements zu legen (Feldmann
2017). Diese konzeptionelle Verschiebung ermöglicht es, den für die Fachdidaktik
erschlossenen pragmatistischen Handlungsbegriff als Grundlage für die Beschrei
bung zentraler Praktiken im Philosophie- und Ethikunterricht zu verwenden. Im
Unterschied zum vergleichsweise eher abstrakten Handlungsbegriff erfasst der
Begriff der Praktik einen situativ konkret abgegrenzten Handlungszusammenhang,
der als Routine in einem lehr- und lernbaren Vollzugszusammenhang gesehen
werden kann. Durch wiederholtes Ausführen und Üben kann sich eine Praktik
habitualisieren und so verinnerlicht werden (Aristoteles 1969: 68; 1114a4-23). Bis es
im aristotelischen Sinne zu einem Haben (Aristoteles 1958: 45; 2a1-5), einer durch
Ausübung angeeigneten zweiten Natur kommt, bedarf es aber einer kontinuierlichen
Einübung. In der Folge lassen sich anhand des Begriffs der Praktik exemplarische
Verfahren und Umgangsweisen der philosophischen Aktivität in Unterrichts- 
und Bildungsprozessen entwickeln und lässt sich so auch die philosophie- und
ethikdidaktische Orientierung an Praktiken des Philosophierens elaborieren.

Es sei angemerkt: Es geht hierbei nicht darum, völlig neue Verfahren für philo
sophische Bildungsprozesse zu entwerfen, sondern die bekannten und ebenso dis
kutierten in ein neues fachdidaktisches Arrangement zu bringen und so durch die
Orientierung an zentralen Praktiken einen neuen Typ von Vermittlung als philoso
phische Bildung zu konzipieren, der sowohl aus der Perspektive des Lehrens als auch
Lernens neue gewinnbringende Impulse mit sich bringt. Im Unterschied zu den
drei oben bereits genannten Vermittlungstypen (Abbilddidaktik, Konstitutionsthe
se, Transformation) geht der soeben entwickelte Vorschlag von der Form des philo
sophischen Bildungsprozesses aus und möchte diese mit Hilfe des Begriffs der Prak
tik erfassen. Als Vorteil des neuen Verfahrens gegenüber den anderen Typen kann
seine systematische Berücksichtigung einer Performanz des Bildungsprozesses ge

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 207 

sehen werden, die daher über eine einseitige Berücksichtigung der bloß kognitiv- 
verbalen Ebene hinausgeht. 

9. Ausblick 

Um die oben beispielhaft genannten zentralen Praktiken für philosophische Bil
dungsprozesse über diese Skizze hinaus fachdidaktisch differenzierter zu entwi
ckeln, müssten sie noch weitergehend als methodische Handlungsmuster Schritt 
für Schritt beschrieben und mit konkreten Fallbeispielen verbunden werden. Die 
didaktisch relevante Struktur zentraler Praktiken ließe sich empirisch erforschen, 
ihre konzeptionelle Bedeutung könnte so auf dieser konzeptionellen Basis theore
tisch gezielter weiterentwickelt werden. Vielversprechend ist der Ansatz deshalb, 
weil die Praktiken von einer Struktur gekennzeichnet sind, die Kognitives und 
Affektives sowie Leibliches und Mentales in Bildungsprozessen umfasst. Die ge
nannten Strukturmerkmale werden im Vollzug der Praktiken in philosophischen 
Bildungsprozessen immer wieder neu und dynamisch aufeinander bezogen. Dieser 
holistische Charakter von Praktiken und die zentrale Eigenschaft der Verbindung 
von äußerer Form und bearbeitetem Inhalt bergen daher auch die Chance, einen 
neuen Vermittlungstyp in der Philosophie- und Ethikdidaktik zu etablieren, mit 
dessen Hilfe diverse, vielfältige Vernunftformen in dem Spektrum aus verbal-prä
positionalen und ästhetisch-präsentativen Verfahren mit dem Ziel philosophischer 
Bildung unverkürzt vermittelt werden können. 

Literatur 

Aristoteles, (1958), Kategorien. Lehre vom Satz (Organon I/II) Porphyrius, Einleitung in die 
Kategorien, Hamburg. 

Aristoteles (1969), Nikomachische Ethik, übers. v. F. Dirlmeier, Stuttgart. 
Arnold, Karl-Heinz/Blömeke, Sigrid/Messner, Rudolf/Schlömerkemper, Jörg 

(2009), Allgemeine Didaktik und Lehr-Lernforschung. Kontroversen und Entwicklungs
perspektiven einer Wissenschaft vom Unterricht, Bad Heilbrunn. 

Ball, Deborah, (o.J.), »High-Leverage-Practices«, letzter Zugriff: 11.01.2025, https:// 
library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/. 

Blömeke, Sigrid/Gustafsson, Jan-Eric/Shavelson, Richard (2015), »Beyond di
chotomies. Competence viewed as a continuum«, in: Zeitschrift für Psychologie, 
223, S. 3–13. 

Bussmann, Bettina (2014), Was heißt: sich an der Wissenschaft orientieren? Unter- 
suchungen zu einer lebensweltlich-wissenschaftsbasierten Philosophiedidaktik am Bei
spiel des Themas Wissenschaft, Esoterik und Pseudowissenschaft, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/
https://library.teachingworks.org/curriculum-resources/high-leverage-practices/


208 Vernunft und Schule: Entalltäglichungen

Feldmann, Klaus (2017), Handelndes Lernen im Philosophieunterricht. Charles S. Peirces
pragmatische Maxime im Kontext philosophischer Bildungsprozesse, Wiesbaden.

Feldmann, Klaus (2020), »Peirces pragmatischer Handlungsbegriff als Grundlage
eines philosophiedidaktischen Konzepts des handelnden Lernens«, in: Chris
tian Thein (Hg.), Philosophische Bildung und Didaktik. Dimensionen, Vermittlungen,
Perspektiven, Wiesbaden, S. 119–133.

Feldmann, Klaus/Höppner, Nils (Hg.) (2020), Wie über Natur reden? Philosophische Zu
gänge zum Naturverständnis im 21. Jahrhundert, Freiburg/München.

Feldmann, Klaus (2022a), »Überlegungen zu einer relationalen Philosophiedidak
tik. Pragmatismus und Relativität in philosophischen Bildungsprozessen«, in:
Carolin Führer u.v.a. (Hg.), Relativität und Bildung, Fachübergreifende Herausforde
rungen und fachspezifische Grenzen, Münster/New York, S. 226–237.

Feldmann, Klaus (2022b), »Zentrale Praktiken der Vermittlung in philosophischen
Bildungsprozessen«, in: Information Philosophie, 2, S. 102–105.

Fraefel, Urban (2019), »Zentrale Praktiken des Lehrerberufs. Ein pragmatischer Zu
gang zu professionellem Handeln«, letzter Zugriff: 11.01.2025, https://journal.p
h-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698.

Fraefel, Urban (2020), Praktiken Professioneller Lehrpersonen: mit dem Aufbau zentraler
Praktiken zu erfolgreichem Handeln im Unterricht: Ein Arbeitsbuch für angehende und
berufstätige Lehrpersonen, Bern.

Gefert, Christian (2002), Didaktik theatralen Philosophierens. Untersuchungen zum Zu
sammenspiel argumentativ-diskursiver und theatral-präsentativer Verfahren bei der Tex
teröffnung in philosophischen Bildungsprozessen, Dresden.

Geiss, Paul Georg (2016), »Kompetenzorientierung im Unterricht«, in: Barbara Brü
ning (Hg.), Ethik, Philosophie, Didaktik. Praxishandbuch, 2. Aufl., Berlin.

Grossman, Pam/Hammerness, Karen/McDonald, Morva (2009), »Refining teach
ing, reimagining teacher education«, in: Teachers and Teaching: theory and practice,
15, S. 273–289.

Kant, Immanuel (1900), »Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem
Winterhalbjahre, von 1765–1766«, in: Ders., Gesammelte Werke, hrsg. v. d. König
lichen Preußischen Akademie der Wissenschaften, Band II: Vorkritische Schrif
ten II, Berlin, S. 303–313.

Martens, Ekkehard, 2003, Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Philosophieren
als elementare Kulturtechnik, 2. Aufl., Hannover.

Rösch, Anita (2009), Kompetenzorientierung im Philosophie- und Ethikunterricht. Ent
wicklung eines Kompetenzmodells für die Fächergruppe Philosophie, praktische Philoso
phie, Ethik, Werte und Normen, LER, Berlin.

Rohbeck, Johannes (2008), Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden.
Rohbeck, Johannes (2015), »Didaktische Transformation«, in: Julian Nida-Rümelin/

Irina Spiegel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Di
daktik und Methodik, Paderborn, S. 48–56.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698
https://journal.ph-noe.ac.at/index.php/resource/article/view/690/698


Klaus Feldmann: Philosophische Praktiken als Praxisform der Vernunft 209 

Runtenberg, Christa (2016), Philosophiedidaktik. Lernen und Lehren, Paderborn. 
Stelzer, Hubertus (2015), »Lebensweltbezug«, in: Julian Nida-Rümelin/Irina Spie

gel/Markus Tiedemann (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Didaktik und 
Methodik, Paderborn, S. 79–86. 

Thein, Christian (2020), Verstehen und Urteilen im Philosophieunterricht, 2. Aufl., Opla
den/Berlin/Toronto. 

Tiedemann, Markus (2015), »Problemorientierung«, in: Julian Nida-Rümelin/Irina 
Spiegel/Ders. (Hg.), Handbuch Philosophie und Ethik, Bd. 1: Didaktik und Methodik, 
Paderborn, S. 70–78. 

Totzke, Rainer (2019), »Performative Philosophie und Philosophiedidaktik – Bestim
mungen und Beispiele«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, 2, 
S. 4–12. 

Vogelmann, Frieder (2011), »Zur Archäologie der Praktiken. Eine Komplikati
on praxeologischer Foucault-Deutungen«, Open Access LMU München DOI: 
10.5282/ubm/epub.12428 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044-015 - am 14.02.2026, 11:42:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

