
4. Literatur – Geschichte

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alois Wolf

La douce France –
Grundlage und Entfaltungsraum neuer
literarischer »Wirklichkeiten« im Mittelalter

Um die Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert taucht in der sich konsti-
tuierenden und dann groß sich entwickelnden Gattung der Chansons
de geste der Begriff la France, la douce France, auf und prägt in Hun-
derten von Belegen diese Texte auf eine Weise, wofür es in den ver-
gleichbaren Ländern keine Parallelen gibt. Dieser Befund hat umso
mehr Gewicht, als ein bestimmter Text dabei eine Sonderrolle gespielt
haben dürfte, die Chanson de Roland. Blickt man zum Vergleich auf
die trümmerhaft überlieferten 661 Verse der Dichtung Gormont et
Isembart, einer Vorform der Chansons de geste, die noch im 11. Jahr-
hundert entstanden sein dürfte und deren historischen Kern wohl die
Schlacht bei Saucour 881 bildet, so springt der Unterschied ins Auge.1

Es gibt da Hinweise auf Länder und Örtlichkeiten und die Herkunft
von Kriegern. La France wird ein paarmal erwähnt, hat aber keinerlei
Sonderstellung. Mit der Chanson de Roland ändert sich das radikal.
Diese chanson ist ein Markstein in der Aufwertung des Territoriums
la France. Unterstrichen wird das dadurch, dass es sich bei dieser Dich-
tung um ein wohldurchdachtes großes nationales Epos handelt mit
dementsprechendem Anspruch auf die Gültigkeit der Aussagen. Schon
der Eingangsvers ist ein epischer Paukenschlag: »Carles li reis nostre
emperere magnes« … Karl als »n o s t r e emperere«, wobei der kost-
bare Name durch die versumgreifende Tmesis gestützt wird. Das ist
Literatur und nicht mündliche Überlieferung. Dieses gewaltsam ver-
einnahmende nostre setzt ein massives France-Bewusstsein voraus,
das dem deutschen Ludwigslied fehlt. Es heißt dort nur »Hluduig ku-
ning unser«, V 57.2 In der Chanson de Roland dagegen fällt schon

253

1 La Chanson de Roland übersetzt von H. W. Klein, München 1963 (Klassische Texte
des Romanischen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben). Gormont et Isembart édité
par Alphonse Bayort, Paris 1931 (Les classiques français du moyen âge 14).
2 Althochdeutsches Lesebuch, 14. Aufl., bearbeitet von E. A. Ebbinghaus, Tübingen
1962.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenige Verse nach dieser Einleitung die Fügung dulce France, noch
dazu aus dem Mund des Heiden Marsilie: »Li empereres Carles de
France dulce«, V 16, wenig später, V 109, 116, wieder aufgegriffen.
Dass dann Aachen für Karl und la France in Beschlag genommen wird,
passt ins Bild. Diese la France-Belege, die ins Ohr gehen, verdichten
sich immer wieder zur festen Bezeichnung la douce France (Von Spa-
nien, einem heidnischen Herrschaftsgebiet, heißt es – mehr nebenbei –
nur: »clere Espaigne la bele«, V 59). Das Beiwort dulcis hat eine beson-
dere Qualität, die ins Religiöse weist. Das erreicht seinen Höhepunkt
an einer zentralen Stelle im Text: Die Heiden sind besiegt und der
sterbende Roland versucht, sein Schwert zu zerschlagen; da steigert
sich die la France-›Ideologie‹ zu der Aussage »France l’asolue«, V 2311.
Allein schon die Fülle dieser Belege, was sich in der Wilhelmsepik fort-
setzt, stellt einen selbstbewusst aggressiven Alleinvertretungs-
anspruch dar, auch gegenüber dem Osten des alten karlischen Reiches.
Die kulturelle Entwicklung dieses Teils des alten Westreichs im
12. Jahrhundert sollte diesem Anspruch auch gerecht werden.

Was entspricht diesem Befund in Konrads deutscher Bearbeitung
der Chanson de Roland? Es vollzieht sich eine grundsätzliche Verschie-
bung vom Preis eines bestimmten Territoriums – la France – hin zur
Rühmung der betroffenen Menschen, des Kaisers und der Franken.3 So
spricht Blanscandiz, V 752, von »dinin (= Karls) edelen Vranken«, der
Autor rühmt die »chuonen Karlinge«, V 6206 u.a. Der douce France
entsprechen bei Konrad die »suozen Karlinge«, V 5807 oder »di chuo-
nen Karlinge, daz heilige ingesinde mînes trechtînes helde«, V 6222 f.
Demgegenüber spielt das Land keine Rolle. So heißt es von den heid-
nischen Boten: »… sie cherten, dar man si lêrte, zue der christin lande«,
V 625 f.

Geht man zurück zu den Anfängen der deutschen Literatur, so
liegt mit Otfrids Evangelienbuch ein programmatischer Text vor mit
eindeutig kulturpolitischer Ausrichtung auf die Osthälfte des Reiches
und dessen Herrscher Ludwig: »Ludovvico orientalium regnorum regi
sit salus aeterna«.4 Otfrids Test könnte kaum frankophiler sein, doch es
geht in erster Linie um die Sprache, das Fränkische und um die Men-
schen, die Franken. Diese standen den Römern und Griechen in nichts

254

Alois Wolf

3 Friedrich Maurer (Hrsg.): Das Alexanderlied des Pfaffen Lamprecht, das Rolandslied
des Pfaffen Konrad, Darmstadt 1964 (Deutsche Literatur in Entwicklungsreihen Bd. 5).
4 Otfrid von Weißenburg. S. Anm. 2.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach. Die Idee der translatio wird dabei nicht bemüht! Vom Territori-
um heißt es nur, dass die Franken »buent … in guatemo lante«, dieses
sei fruchtbar und verfüge über Bodenschätze (»Cur scriptor« …
V 66f.). Es geht Otfrid um die Verkündigung des Evangeliums »in
frenkisga zungun«, V 114 ff. und dafür verwendet er auch das kostbare
Wort »dulcedo, dulcis«, V. 21,47,55 und wertet damit das bloß Me-
trisch-Technische geistlich auf.

Von der Hervorhebung eines bestimmten Territoriums ist keine
Rede. Vergleichbare angelsächsische Texte, etwa Battle of Brunanburh
oder Battle of Maldon, bieten dasselbe Bild. Da wird z. B. auf die Ver-
teidigung von »fold« hingewiesen, ein herausgehobener Name dieses
Gebiets wird nicht genannt.5 In Dichtungen wie Ludwigslied, Gormont
et Isembart und den entsprechenden angelsächsischen Texten hat man
es mit der Schilderung der Abwehr punktueller heidnischer Angriffe
zu tun: Vergleichbare Bedrohungen der Osthälfte des Reiches haben
dort in der Volkssprache keine Spuren hinterlassen, wohl aber im La-
teinischen. Die Sonderstellung der Chanson de Roland mag auch darin
begründet sein, dass hier die Bedrohung imperiale Ausmaße aufwies;
man hatte es mit einem Gegner zu tun, der über ein Weltreich herrsch-
te, das sich von Bagdad bis Spanien erstreckte.

Zeitlich nahe an die Chanson de Roland führt im Deutschen das
Annolied heran, das wie Otfrid das Lob der Franken singt, der troja-
nischen Franken überdies, doch wiederum spielt das Territorium keine
Rolle.6 Es geht um die Stämme, Franken, Schwaben, Baiern, Sachsen,
dazu wird auf die Sprache – diutsch – hingewiesen. Von Köln heißt es,
dass es in diutschimo lande liegt; zu mehr reicht es nicht.

Wie konnte es zu dieser erdrückenden Dominanz von la France
kommen? Der Literarhistoriker kann sich dazu nicht sachgerecht äu-
ßern. Man kann aber feststellen, dass das römische Gallien, auf dessen
Boden sich das Westreich entwickeln sollte, über mehr kulturelle Sub-
stanz verfügte als der germanische Osten, der sich zwar der Kaiserwür-
de rühmen konnte, doch damit tief ins renovatio-Denken eingebunden
und in die Spannungen mit Rom, Byzanz und Papsttum verwickelt war.
Aachen als Karls des Großen neues Rom bewirkte nicht, dass sich im
östlichen Territorium ein dem la-France vergleichbares Selbstbewusst-

255

La douce France

5 Alois Wolf: Heldensage und Epos, Tübingen 1995 (Scriptoralis 68).
6 Das Annolied. Mittelhochdeutsch und Neuhochdeutsch von Eberhard Nellmann,
Stuttgart 1975 (Reclam 1416).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein entwickelte. Wenn Otfrid in seiner programmatischen Evan-
geliendichtung so nachdrücklich seine Franken rühmt – was vor allem
für die Ostfranken gilt, so mag da bereits etwas wie Konkurrenzdenken
mit dem Westteil des Reiches mitspielen.

Über 300 Jahre später konnte Chrétien, bereits auf la douce France
gestützt, mit einer ganz besonderen Translationsthese auftrumpfen,
wonach Griechen und Römer nur vorübergehend besitzen durften,
was nun endgültig in France seinen Ort gefunden habe. Im Prolog
zum Roman Cligés schreibt er:

Ce nos ont nostre livre apris/
Qu’an Grece ot de chevalerie/
Le premier los et de clergie/.
Puis vint chevalerie a Rome/
Et de la clergie la some/
Qui or est an France venue./
Dex doint qu’ele i soit meintenue/
Et que li leus li abelisse/
Tant que ja mes de France n’isse/
L’enors qui s’i est arestee/.
Dex l’avoit as altres prestee/
Car des Grezois ne des Romains/
Ne dit an mes ne plus ne mains/
D’ax est la parole remese/
Et estaint la vive brese. (V 28ff.)7

De facto wird damit Rom der Titel aeterna, der die renovatio-Bemü-
hungen der Kaiser begleitete, aberkannt und auf la France übertragen.
Neu bei dieser Translation sind chevalerie und clergie, also typisch
Hochmittelalterliches, Französisches. Zweimal hintereinander erwähnt
Chrétien dieses Begriffspaar, jedes Mal chevalerie an erster Stelle. Der
westliche Kulturraum, Grundlage der neuen literarischen Entwicklun-
gen, ist sich damit seiner selbst bewusst geworden. Hinzuweisen ist
auch auf Chrétiens abschließende abwertende Bemerkung, dass weder
Griechen noch Römer über den geringsten Lebenshauch verfügten.
Das entsprach auch der Wirklichkeit. So wichtig Rom in der mittel-
alterlichen Machtpolitik auch war, so bedeutungslos war es in kulturel-

256

Alois Wolf

7 Chrétien de Troyes, Cligés publié par Alexandre Micha, Paris 1957 (Les classiques
français du moyen âge 84).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ler Hinsicht geworden. Theologie, Philosophie, Medizin, Juristerei und
Literatur blühten anderswo, nicht zuletzt in Frankreich. Wenn
Chrétien so selbstbewusst la France über die Antike stellt, der er ja
selbst über seine Ovidbearbeitung verbunden war, so ist zu überlegen,
ob nicht darin auch eine gezielte Abkehr von der blühenden latinisie-
renden Dichtung Frankreichs – von Hildebert von Tours bis Walther
von Chatillon – zu sehen ist und der Versuch einer Neuausrichtung,
worin die clergie sich nun mit der französischen chevalerie verbündet.
Von einem wie immer auch gearteten Konkurrenzdenken wird man
ausgehen dürfen; unsere Literaturgeschichten sehen das lebhafte lite-
rarische Treiben zu statisch.

Wenn man von translatio spricht, denkt man an translatio imperii
oder studii. Bei Chrétien dagegen geht es nun um chevalerie und cler-
gie. Statt der traditionellen Vorstellungen bietet Chrétien authenti-
sches aktuelles Mittelalter und setzt damit auch die damals herrschen-
de Spannung zwischen miles und clericus außer Kraft, wie sie z. B. in
dem Streitgespräch zwischen Phyllis und Flora zum Ausdruck kam.
Für chevalerie und clergie bedeutet es aber auch eine Aufwertung,
wenn man erfuhr, dass sie bereits bei Griechen und Römern beheimatet
war. Chansons de geste spielen in den Überlegungen Chrétiens keine
Rolle, was bei der Bedeutung des Begriffs la douce France für diese
literarische Gattung erstaunen mag. Deren grell martialisch-realisti-
sche Wirklichkeitsbild war auch schwer mit seiner Vorstellung von Li-
teratur vereinbar.

Der Aufstieg von Wort und Sache chevalier bis hin zu Chrétiens
auftrumpfender Feststellung im Cligésprolog vollzog sich erstaunlich
rasch. Zwei frühe Belege finden sich bereits in Texten des 11. Jahrhun-
derts, im südfranzösischen Lied auf die Hl. Fides und in der Wiener
Genesis.8 In Alberichs Alexanderdichtung wird man kaum fündig,
ebenso wenig in Lamprechts deutscher Bearbeitung. Es geht da um
reys, vasal, baron; nur einmal taucht ein franc cavallier auf. Zur glei-
chen Zeit deutet sich ein fundamentaler Wandel an, wenn in der ersten

257

La douce France

8 La chanson des Sainte Foi d’Agen éd. par Antoine Thomas, Paris 1925 (Les classique
français du moyen âge 45). Viktor Dollmayr (Hrsg.): Die altdeutsche Genesis, Halle
1932 (Altdeutsche Textbibliothek 31). Der Vater der Hl. Fides wird als mächtiger »sein-
ner d’aqueste ciutad«, V 65, vorgestellt, von seiner Tochter heißt es dann »e fo filla de
cavaller«, V 341. In der Wiener Genesis erfährt man, dass Joseph und mit »ime manich
riter gemeit«, V 5061, zu seinem Vater zurückkehrt. Zum Thema Ritter: Arno Borst
(Hrsg.): Das Rittertum im Mittelalter, Darmstadt 1976 (Wege der Forschung 349).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hälfte des 12. Jahrhunderts Fürst Wilhelm IX. von Aquitanien, der so-
genannte erste Troubadour, sich nicht als cuens oder duc der Gunst der
hohen Damen empfiehlt, sondern als cavalier leal, (Lied 5).9

Chevalerie und clergie, diese exemplarischen Errungenschaften
der douce France und in diesem einmaligen Territorium festverwur-
zelt, sollten tatsächlich die neue volkssprachliche Literatur bestimmen.

Noch war aber nicht klar, woran sich diese Literatur orientieren
würde. Im Prolog zum Thebenroman, wenige Jahrzehnte vor Chrétien,
zeichnete sich die Verbindung mit den Stoffen der Antike ab, womit
auch zu rechnen war. In Analogie zu Homer und Platon, zu Vergil
und Cicero – wie es schön symmetrisch heißt – will der anonyme Autor
nach antikem Vorbild etwas für seinen Nachruhm tun, indem er die
geste von den Ödipussöhnen erzählt.10 Halten wir fest, dass Chrétiens
chevalerie und clergie dieser antiken Stütze nicht mehr bedürfen. Der
Verfasser des Thebenromans wendet sich aber ebenfalls an ein erlese-
nes Publikum, clerc und chevalier; mit Ignoranten will er nichts zu tun
haben.

Die volkssprachliche Aneignung antiker Stoffe hatte wohl nicht
zufällig mit der Versbearbeitung des Alexanderstoffes begonnen. Um
die Jahrhundertmitte folgten die großen antiken Romane, worin die
anschwellenden Fassungen des Alexanderstoffes sich besonderer Popu-
larität erfreuten. Die Bearbeitungen ins Deutsche schlossen sich teil-
weise dieser Bewegung an. Wie hoch man auch in der Volkssprache den
Rang der antiken Überlieferungen einschätzte, lässt der Prolog Albe-
richs erkennen. Es heißt dort im Anschluss an die Anknüpfung an die
pessimistische Äußerung Salomons, wonach »est vanitatum vanitas et
universa vanitas«, dass »solaz nos faz antiquitas, que tot non sie vani-
tas«. Reto Bezzola wollte darin schon einen frühen Fanfarenstoß der
Renaissance vernehmen; eine mittelaltergemäßere Deutung liegt aber
näher. Auszugehen ist nämlich von der immanenten Spannung dieser
Passage, vom Gegensatz Salomon/nos, worin sich der Mensch des
Neuen Testaments über den Vertreter des Alten erhebt, entsprechend
dem Rededuktus Jesu: »Euren Vätern hat man gesagt, ich aber sage
Euch«! Alberich konnte sich dabei auf den Prolog Leos zu dessen His-

258

Alois Wolf

9 Alfred Jeanroy (Hrsg): Les Chansons de Guillaume IX, Paris 1913 (Les classiques
français du moyen âge 9).
10 Le roman de Thèbes publ. par Guy Raynaud de Lage, Tome 1, Paris 1969 (Les classi-
ques français de moyen âge 94).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


toria de proeliis stützen, worin die Ansicht vertreten wird, es könne
von großem Nutzen sein, sich mit den Taten vorchristlicher Heiden
zu beschäftigen: »Certamina vel victorias excellentium virorum infide-
lium ante adventum Christi, quamvis exstitissent pagani bonum et
utile est omnibus Christianis ad audiendum et intelligendum … quia
cunctos ad meliorem provocat actionem«.11 Chrétien, der sich einige
Jahrzehnte später der matière de Bretagne zuwendet, wird einen der-
artigen Trost, solaz, nicht mehr nötig haben; die Emanzipation der
volkssprachlichen Literatur war dazu weit vorangekommen.

In kurzer Zeit hatte sich im Einflussbereich von la France aus che-
valier, clergie, Mäzenin und dem Hof – die Nähe zum geistlichen hö-
fischen Leben ist mitzudenken – ein literarisches Kraftfeld gebildet, aus
dem heraus eine neue Literatur entstehen sollte. In diesem Kraftfeld
konnte ein anspruchsvolles Publikum gedeihen, das durch seine Kom-
petenz und seine Interessen maßgeblich die entstehende Literatur be-
einflusst haben wird. Was da in der Volkssprache entstand, kann man
als Entsprechung zu den sophisticated Literaturzirkeln des lateinischen
Dichterkreises der Loire betrachten.

Die in der Troubadourpoesie vollzogene wesenhafte Verbindung
von chevalier/ritter und der einmaligen hochmittelalterlichen Form
des Eros in der Idee der fin’amors sollte dann eine machtvolle Bewe-
gung auslösen, der sich auch die neue erzählerische Dichtung nicht nur
nicht zu entziehen vermochte, sondern vielmehr zu ihrem bevorzugten
Medium wurde. Diese große in der zweiten Jahrhunderthälfte entste-
hende Erzählliteratur begnügte sich nicht mehr mit der Darstellung
der Sarazenenkämpfe und innerfranzösischer Feudalfehden oder mit
der Aneignung der großen epischen Stoffe der Antike. Es geschah
Neues.

Möglich wurde das durch den unvorhersehbaren Einbruch der
matière de Bretagne in das literarische Territorium la France, wo of-
fenbar die Voraussetzungen gegeben waren, damit kreativ umzugehen.
Anders als bei den biblischen oder antiken Stoffen öffnete sich mit
dieser materia auch der Zugang zum Mythischen; eine neue literari-
sche Herausforderung. Dieser Einbruch vollzog sich, vereinfacht dar-
gestellt, auf folgenden Bahnen: Einmal historisierend in Galfreds His-

259

La douce France

11 Alois Wolf: Solaz nos faz antiqitas. Erwägungen zum Prolog des Alexanderliedes und
zur Entwicklung volkssprachlicher Erzählweise, in: German narrative literature of the
12th and 13th centuries. Studies presented to Roy Wisbey, Tübingen 1994, S. 123–139.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


toria regum Britanniae, um 1150 in französische Verse umgeschrieben
durch Wace, wobei das Historische rasch erzählerischer Vielfalt Raum
geben musste, zum anderen Mal und ungleich elementarer und unab-
hängig von der Artusüberlieferung in der Mythe von Tristan und Isol-
de. Dazu kam noch die Aneignung unterschiedlicher bretonischer My-
then und Kurzerzählungen, in der Form der Lais der Marie de France.
Die deutsche Literatur ist dabei dem französischen Vorbild nicht in
allem gefolgt, sondern hat selektiv und zufällig die auf Französisch ver-
fügbare matière de Bretagne rezipiert; die Auseinandersetzung mit
dieser materia wurde im Französischen auf ungleich intensivere Weise
geführt.

Die literarische Szene Frankreichs war vor die Aufgabe gestellt,
diese materia zu integrieren; eine Aufgabe anderer Art als die volks-
sprachliche Bewältigung biblischer oder antiker Stoffe. Die maßgeben-
den Autoren erkannten, dass sie sich neuen literarischen Wirklichkei-
ten zu stellen hatten und ergriffen die damit gegebene Chance. Sie
hatten es nun auch mit sehr unterschiedlichen mündlichen Überliefe-
rungen zu tun, was eine zusätzliche Schwierigkeit darstellte, aber auch
neue Gestaltungsmöglichkeiten bot, die überraschend schnell erkannt
und genutzt wurden.

Die volkssprachliche literarische Bewältigung der matière de Bre-
tagne erwies sich als Aufgabe, der sich vornehmlich Marie de France
und Chrétien de Troyes, der Begründer hochwertigen Artusdichtung,
unterzogen. Beide kehrten sich vom Lateinischen, also der Antike, ab
und wandten sich einem Überlieferungsgut zu, das über kein vergleich-
bares Prestige verfügen konnte.

Setzen wir bei Marie de France ein.12 Das Problem Mündlichkeit/
Schriftlichkeit wird bei ihr nicht thematisiert und der literarisierende
Eingriff in das Überlieferungsgut dürfte demnach weniger radikal ge-
wesen sein als bei Chrétien. In dem Dutzend Lais öffnet sich ein breiter
Fächer an erzählerischen Möglichkeiten, vom fast noch schwankhaften
Gebilde im Lai Equitan über die Fixierung auf eine einfache rührende
Episode im Lai Chievrefueil bis hin zum fast schon kleinen Roman
Lanval. Was diese sehr unterschiedlichen Erzählformen miteinander
verbindet, ist das Thema Eros, losgelöst von christlichen Moralvorstel-
lungen. Das gewinnt zusätzliche Bedeutung dadurch, dass dieser Eros

260

Alois Wolf

12 Karl Warnke (Hrsg.): Die Lais der Marie de France, Halle 1925 (Bibliotheca Norman-
nica 3).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


immer wieder in die Nähe des Ehebrecherischen rückt; erst die großen
Prosaromane aus der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts werden wieder
die luxuria entdecken und die religiöse Deutung durchsetzen. Man
muss sich fragen, was es bedeutet, dass Marie de France diese Lais mit
deren Wirklichkeitsverständnis, das mit dem der Chansons de geste,
den antiken Stoffen und der Bibel so gar nichts gemein hatte, niemand
Geringerem als dem englischen König widmen konnte.

In ihren Lais vollzieht Marie de France die quasi totale Sentimen-
talisierung des chevalier. In den antiken Romanen, Eneas, Theben, aus
denen Marie reichliche Anregungen schöpfte, werden die Ritter punk-
tuell mit dem Eros in Verbindung gebracht – über die antiken Originale
hinaus – in den Lais der Marie de France gehen sie darin auf. Was mit
ritterlichem Treiben im eigentlichen Sinn zusammenhängt, wird –
wenn überhaupt beachtet – zur Nebensache. Die Verlagerung des er-
zählerischen Interesses auf das Innermenschliche, wie es sich im Eros
manifestiert, macht hinter der als vordergründig abgewerteten äuße-
ren Handlung, woran dem Publikum am ehesten gelegen war – eine
neue literarische Wirklichkeit erfahrbar. In den beiden kurzen Lais
Chievrefueil und Laostic kommt das exemplarisch zur Geltung im Zu-
rücktreten des Äußerlich-Handlungsmäßigen bzw. in dessen Integrati-
on ins Symbolisch-Elementare, so dass Äußeres und Innermensch-
liches gleichsam eins werden. Die Sensibilität, die darin zur Wirkung
kommt, ist eine der bedeutendsten Errungenschaften dieser neuen
volkssprachlichen Poesie.

Im Geißblattlai greift Marie de France aus der Tristanmythe eine
in diesem Sinn fruchtbare Episode heraus, die in keinem der erhaltenen
Tristanromane erscheint, was belegt, wie aspektreich die Tristanmythe
in der matière de Bretagne verwurzelt war. Marie nimmt den Titel
dieses Lai nicht für sich in Anspruch, sondern stellt fest, »qu’um nume
Chievrefueil«, V 2. Marie adelt diese Überlieferung, indem sie die
Tristanliebe definiert als »amur qui tant fu fine«, V 8. Damit wird auch
der Anschluss an die neue lyrische Wirklichkeit hergestellt, die in der
Troubadourpoesie bereits vor der Mitte des Jahrhunderts zugänglich
gemacht worden war; wir begnügen uns mit dem Hinweis.

Tristan, von Markes Hof vertrieben, sucht nach einer Gelegenheit,
Isolde zu sprechen. Tristan »eime leialment« und ist darum »mult do-
lenz e trespensez … e pensis«, V 22f. Diese Leitwörter weisen ins In-
nermenschlich-Emotionale. Tristan begibt sich »tuz suls en la forest«,
V 29. Wir werden dieser Bewegung beim Ritter Lanval wieder begeg-

261

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen; die Artusritter Kalogreant und Iwein machen sich ebenfalls ganz
allein auf – allerdings um aventure zu suchen im Abenteuerwald. Eine
mögliche Anspielung auf Arturisches beinhaltet auch der Hinweis, dass
Marke sich »a pentecuste«, V 41, nach Tintagel begibt – ein typischer
Artustermin. Im Lai tritt aber alles äußere Geschehen zurück; statt
dessen geht es um den Haselnusszweig, in den Tristan seinen Namen
und seine Botschaft einritzt und somit gleichsam eins wird mit diesem
Naturding, von dem es heißt, dass es sich mit dem Geißblattgerank
unlösbar verbindet, so dass die gewaltsame Trennung Absterben be-
deutet. Das führt bruchlos hinüber zur Tristanminne und stellt Identi-
tät her zwischen Natur und Mensch, wenn es mit einem Zitat aus den
Tristandichtungen in bedeutsam verschränkter Aussage heißt: »Bele
amie, si est de nus: ne vus senz mei ne jeo senz vus«, V 77 f. Die beiden
Liebenden »meinent joie mult grant«, V 94 und scheiden unter Tränen.
Man bleibt ganz und gar im Innermenschlichen, und auf diese Tonlage
sind die meisten dieser Lais gestimmt. Im kurzen Epilog fügt Marie
hinzu, dass Tristan, der begnadete Harfner, aus den Umständen dieser
Begegnung un nuvel lai komponierte pur les paroles remembrer, den
die Engländer Gotelef nennen, le Franceis Chievrefueil. Marie gründet
ihren Wahrheitsanspruch darauf und reiht damit Tristan ein in das
Bemühen um die remembrance dieser Überlieferungen, worüber sie
im Prolog zu den Lais handelt, V 35. Die wesenhafte Verbindung von
Tristanminne und Musik verleiht dieser Minne eine Qualität, die we-
der mit Ovids ars amandi noch mit dem Verdikt luxuria erfasst wird.

Vereinigte Marie in diesem Lai das Innermenschliche mit dem
naturhaft Pflanzlichen, so wird im Lai Laostic der Eros in seinem Eins-
sein mit der belebten Natur vergegenwärtigt, im Bild der Nachtigall,
des Liebesvogels schlechthin. An diesem Punkt ist ein Seitenblick auf
ein typisch mittelalterliches Minnegespräch angebracht, auf Le donnei
des amants aus dem 12. Jahrhundert.13 Der Autor, mit der Technik des
Disputierens vertraut, gibt vor, das Rede- und Antwortspiel eines Lie-
bespaares belauscht zu haben, eingebettet in die typische Szenerie des
minniglichen Natureingangs. In dieser Diskussion geht es um Minne-
exempla, beginnend in der Antike mit Helena und Paris, Dido und
Eneas, V 391 ff. Am ausführlichsten verweilt der Autor aber bei Tristan
und Isolde, V 456–674. Der Liebhaber greift dabei auf eine Episode
zurück, die in den Tristanromanen nicht belegt ist, was die breite Ver-

262

Alois Wolf

13 Le Donnei des Amants éd. par Gaston Paris, in: Romania 25, 1896, S. 497–541.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ankerung dieser Mythe bezeugt. Tristan kehrt aus dem Exil heimlich
zurück und indem er nächtens den Gesang der Nachtigall nachahmt,
lockt er die schwer bewachte Isolde von der Seite ihres eifersüchtigen
Gatten weg zu einem Stelldichein, bei dem beide »meinent lur joe e lur
deduit mut grant pece de cele nuit«, V 653 f. Hier zeigt sich besonders
eindrucksvoll das Naturhaft-Mythische, wenn Tristan im Lied der
Nachtigall gegenwärtig ist. Die gelehrten exempla aus der Antike blei-
ben dagegen trockenes Bildungsgut, das bloß erwähnt wird.

Mit der Einbeziehung des feindseligen Ehemannes erhält das The-
ma ehebrecherische Liebe Relevanz; es sollte sich auch zu einem der
großen Probleme der volkssprachlichen Literatur um 1200 entwickeln,
gestützt durch die machtvolle Mythe von Tristan und Isolde. Es gelang,
sich vom Genus Schwank zu lösen, das im Lai Equitan noch nachwirkt,
wenn man erfährt, dass das Liebespaar im heißen Wasser des Bade-
zubers, das für den Ehemann bestimmt war, seine gerechte Strafe fin-
det. Stattdessen wird gerade die Auseinandersetzung mit diesem The-
ma Wesentliches zur literarischen Erfassung und Vertiefung der
Erosthematik beitragen. Den Lai Laostic, der bloß 160 Verse umfasst,
kündigt Marie als aventure an. Dieser neue Zentralbegriff der volks-
sprachlichen Literatur, der z. B. im Iweinroman betont – fast aus-
schließlich – sich auf Ruhmsuche im ritterlichen Zweikampf bezieht,
wird im Lai für ungewöhnlich seltsames Erleben des Eros beansprucht.
Das Ritterlich-Spektakuläre erhält damit eine gleichwertige Entspre-
chung im Innermenschlich-Sentimentalen.

Der eine der beiden Ritter, der Geliebte der Ehefrau des anderen,
wird zwar als tüchtiger Ritter bezeichnen, der sich bei Turnieren her-
vortut; es bleibt aber bei der bloßen Feststellung. Eine Handlung ent-
steht daraus nicht. Die Häuser der beiden trennt eine »halt mur de
piere bis«, V 38, und die Liebenden können nur über das Fenster ihre
Zärtlichkeiten austauschen. Mit dem Fenster wird ein Requisit von
Symbolkraft in die Liebeshandlung eingeführt. Die Dichterin bettet
überdies diesen nächtlichen Austausch von Zärtlichkeiten in eine Na-
turszenerie ein, die an den Natureingang der Troubadourpoesie er-
innert, was zur Verdichtung beiträgt und die Grundlage für das Kom-
mende bildet: das Paar pflegt diese Kommunikation »tant que ceo vint a
un esté, que bruil e pre sunt reverdi et li vergier erent fluri. Cil oiselet
par grant dulcur meinent lur joie en sum la flur«, V 57 ff. (Im Geiß-
blattlai, siehe oben, hieß es von Tristan und Isolde ebenfalls, dass sie
meinent joie; der Eros ist ins Naturhafte eingebettet und umgekehrt).

263

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da geschieht es nun, Liebesgeflüster und Lied der Nachtigall wer-
den ineinander übergehen. Der Ehemann über das nächtliche Aufste-
hen der Frau erzürnt, erhält zur Antwort, dass sie dem Lied der Nach-
tigall lausche; sie lügt auch nicht, denn sie hört dem Geliebten zu. Der
Ehemann lässt die Nachtigall fangen, dreht ihr den Kopf um, wirft sie
der Frau in den Schoß und bespritzt sie mit dem Blut. Die Frau lässt den
toten Vogel ihrem Geliebten überbringen mit der Kunde um die aven-
ture. Mit diesem Begriff schließt sich auch ein Kreis. Der Geliebte,
zutiefst betroffen, verschließt den toten Vogel in einem kostbaren Ge-
fäß, macht ihn gleichsam zur Reliquie, die er immer bei sich trägt. In
diesem Verschmelzen von menschlichem Eros und dem Naturlaut der
Nachtigall wird jenseits aller Moral Mythisches spürbar.

Die dem Lai der Marie de France inhärente Sentimentalisierungs-
tendenz blieb nicht auf episodische Dichtungen beschränkt. So führt
der Lai Lanval auf exemplarische Weise vor, was dieser Eindruck des
Sentimentalen in die in statu nascendi befindliche Gattung des Ritter-
romans bedeutete. Dieser Lai erreicht bereits die Dimensionen einer
Novelle. Auch dieser Lai wird als aventure vorgestellt, was auf Unge-
wöhnliches hindeutet. Mit ritterlicher Tüchtigkeit hat aber die Lanva-
laventure nichts zu tun. Das Insistieren auf aventure braucht nicht
ganz unbeabsichtigt zu sein. Dass man den gravierenden Unterschied
zwischen aventure im Sinn Maries und aventiure im Sinn Kalogreants
im Yvain nicht bemerkt haben sollte, leuchtet nicht ein. Dies umso
mehr, als Marie V 227, auf Walwains und dessen Cousin li beals
Ywains anspielt!

Die Exposition führt die Verfügbarkeit der eben zugänglich ge-
machten Artuswelt vor Augen. Es heißt da, dass Artus sich im Kardoeil
aufhält, es ist Pfingsten. Diesen Einsatz kennt man auch aus zeitgenös-
sischen Artusritterromanen, doch dann trennen sich die Wege.

Artus wird zunächst ›historisiert‹ im Sinn Galfreds und Waces,
wenn andeutungsweise von Schotten und Pikten die Rede ist, die das
Land verwüsten, was aber nicht weiter verfolgt wird. Ausführlicher
wird dann Artus als mittelalterlicher Feudalherr vorgeführt. Damit be-
ginnt im Lanval die Handlung und nicht mit dem Auftritt eines ›Pro-
vokateurs‹ am Hof. Artus vergibt riches duns … femmens e terres an
die cuntes e baruns der Tafelrunde. Die Erwähnung der Tafelrunde
zeigt wiederum die Gemeinsamkeit mit den entstehenden Ritterroma-
nen. Bei der Verteilung der Lehen geht einer leer aus, Lanval, der Sohn
eines Königs und ein vorbildlicher chevalier, der König Artus treu ge-

264

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dient hat, V 39f. Vergabe von Lehen etc. ist nicht gerade die Haupt-
aufgabe des Königs Artus an den üblichen Festterminen. wie man den
Werken Chrétiens entnehmen kann. Anders in Chansons de geste. So
setzt die Chanson vom Charroi de Nîmes mit einer ähnlichen Exposi-
tion ein. König Looys vergibt Lehen, V 36 f., lässt aber Wilhelm leer
ausgehen. Wilhelm, der auf der Jagd ist, erfährt davon, stößt ein gel-
lendes Lachen aus, stürmt die Treppe zum Königspalast hinauf und liest
dem König die Leviten, V 52ff. Ganz anders Lanval, dem das Gleiche
widerfährt. Es fällt mir schwer, einen Zusammenhang zwischen diesen
beiden Situationen auszuschließen. Dazu kommt ein nicht minder gro-
ßer Unterschied gegenüber den entstehenden Artusritterromanen. Der
chevalier Lanval reitet aus »fors de la vile tuz suls«, um sich zu esba-
neier, V 39ff. Kalogreant und Iwein verlassen ebenfalls tuz suls den
Hof – aber um aventure querre. Und wenn in Wolframs Parzival Ga-
wein und Feirefiz den Hof bzw. das Gefolge verlassen, um sich zu ba-
neken – esbaeier – so wartet ein gefährliches Zweikampfabenteuer auf
sie. Lanval dagegen mult pensis, legt sich an einer Wiese bei einem
Gewässer hin »plia le pan de sun mantel desuz sun chief si se culcha«,
V 49f., wie es mit ungewöhnlicher Präzision heißt. Man erfährt auch,
dass das Pferd seltsam irritiert zu sein scheint. Es liegt etwas in der
Luft. Die Feenwelt bricht in das Ritterdasein ein. Lanval folgt sogleich
den reichgekleideten Botinnen der Fee und kümmert sich nicht einmal
um sein Reittier, V 78. Das Zelt der Fee, dem man sich nähert, über-
trifft das, was die Antike an Vergleichbarem zu bieten hat, V 82ff.
Diese Überbietung bezieht sich hier auf den Eneasroman, V 7321 f.
Mit dem Erscheinen der Fee verbindet sich eine Motivverschiebung
gegenüber dem Ritterroman. Dort begibt sich der chevalier auf Aben-
teuersuche – querre; hier ist der chevalier passiv und es ist die Fee, die
von weither gekommen ist, um den Ritter zu suchen – querre, V 111.
Lanval geht sofort auf die Avancen der Fee ein und vertraut sich ihrem
commandemenz an, V 127, 152, was ans Vokabular der Troubadour-
poesie erinnert. Die Dichterin stellt dann fest, dass der Ritter sich en
dreite veie befinde, V 134, was an Wegsymbolik, u. a. im Iwein, denken
lässt. Von Lanval, der nach dieser Begegnung in die Stadt zurückkehrt
heißt es, dass er »de s’aventure vait pensant«, V 192. Das hört sich
anders an als die Äußerungen Kalogreants nach seinem missglückten
Brunnenabenteuer. Die bisher aufgezeigten literarischen Querverbin-
dungen und Anspielungen beweisen, dass im Kulturraum la France ein
reges literarisches Leben geherrscht haben muss.

265

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was König Artus zu Beginn seinem Ritter vorenthalten hat, ge-
währt ihm nun die Fee in Fülle. Um den Gegensatz zu Artus zu unter-
streichen, hebt die Dichterin dies durch sechsfache Nennung des Na-
mens Lanval am Versbeginn hervor, V 210 ff. Der Feenliebe, die jenseits
aller Moral joie und deduit spendet, wird nun eine verächtliche Form
des Eros entgegengestellt in der plumpen ehebrecherischen Sexualität
der Artuskönigin.

30 Ritter, darunter Gawein und Iwein reiten aus und nehmen Lan-
val mit. Die Artuskönigin »a une fenestre … apuiee«, V 239, beobachtet
die Ritter. Eine vergleichbare Fensterschau findet sich in Ovids Meta-
morphosen in der Geschichte von Danae und Narziß, die um diese Zeit
auch auf Französisch verfügbar war. Lanval hat sich wiederum von den
Rittern abgesondert, deren Vergnügungen ihn nicht interessieren. Er
denkt nur an seine Geliebte. Ritterwelt und Minne fallen auseinander.
Die Artuskönigin erblickt diesen Ritter, von dem es erneut heißt, dass
er sul ist, V 261, und macht ihm ihr dreistes Angebot: »tut m’amur poez
aveir … ma druerie vos otrei«, V 267. Lanval weist das zurück und zieht
sich den Hass der Königin zu. Sie beschuldigt ihn der Homosexualität,
was Lanval dazu veranlasst, zu verraten, dass er eine Geliebte besitzt,
die ungleich schöner sei als Ginover. Damit ist das Schweigegebot ge-
brochen und die Geliebte verloren. Ungewöhnlich ausführlich legt die
Dichterin nun die rechtliche Prozedur dar, die dieser Majestätsbeleidi-
gung folgt. Man tritt wieder in die Realität der mittelalterlichen Feu-
dalwelt ein und fühlt sich an den Genelunprozess im Rolandslied er-
innert. In letzter Minute erscheint die Fee, Lanval ist rehabilitiert,
entzieht sich aber der Artusrealität, indem er mit der Fee verschwindet.

Auch wenn die plumpe Intervention der Artuskönigin eher an den
Schwank erinnern könnte, ist damit doch das Thema Ehebruch auf
höchster Ebene in diese neue Literatur eingebracht neben der Mythe
von Tristan und Isolde. Zwei Formen der Eros stellt die Dichterin ne-
beneinander: in der Feenliebe einen Eros, der jenseits von vordergrün-
diger Moral joie und deduit spendet und den Ritter total erfüllt, und
auf der anderen Seite im ehebrecherischen Angebot der Königin die
platte Sexualität.

Im Werk Chrétiens, worin in einer grundlegenden Verlagerung
des Erzählinteresses der chevalier als solcher, losgelöst von den tradi-
tionellen Kämpfen, von Eroberungen und Gewinnen von Macht und
Herrschaft, aus der Sicht des clericus zum tragenden Element der neu-
en Literatur wurde, erhielt das Thema Eros einen Stellenwert in einem

266

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


größeren literarischen Zusammenhang. Man muss nur die einzelnen
Werke Revue passieren lassen, um zu erkennen, welche unterschiedli-
chen Möglichkeiten jeweils ausgelotet wurden. Im Werk der Marie de
France ist der Begriff chevalier fest etabliert, dessen Träger aber geht
keineswegs in ritterlichem Treiben und Abenteuern auf, sondern ist
ganz und gar dem Eros zugeordnet. Chrétien geht differenzierter mit
diesem Sachverhalt um. Der erste Artusritterroman, Erec, zeigt den
einzelnen Ritter in seiner Abenteuerausfahrt, im Yvain erhält man
aus dem Mund Kalogreants eine Definition von Wesen und Aufgabe
des Ritters, und im Gralroman wird Gornemanz mit seiner Wesens-
bestimmung das Bild des chevalier feierlich überhöhen. Im Gegensatz
zu Marie de France spielt in diesen Werken der Eros nicht die Haupt-
rolle. In der ehelichen Liebe werden Eros und ritterliche Tat ins richtige
Verhältnis gebracht. Doch da sind noch die beiden Romane Cligés und
Lancelot.

Im Prolog zu Cligés nennt Chrétien an erster Stelle seinen Erec-
roman, es folgt die Aufzählung der nichterhaltenen Werke, hierauf die
Ankündigung eines novel conte, der auf einer Buchquelle beruhe und
nicht auf mündlichen Überlieferungen. Dass der vaslet, von dem das
Werk handeln wird, mit Grece und König Artus, V 9f., verbunden ist,
setzt noch einen ›historisierenden‹ Akzent. Der Handlungsraum im
Cligésroman ist, im Gegensatz zum Erec, geographisch klar umschrie-
ben. Daraus kann man sehen, wie sehr diese neuen Erzählgefüge frei
verfügbar waren; auch Historisches kann nach Bedarf herangezogen
werden, z. B. eine Heiratsverbindung zwischen Allemagne und Kon-
stantinopel.

Marie de France wollte mündliche Überlieferungen aus einer fer-
nen Vergangenheit – Leitwort jadis – remembrer. Chrétien, gestützt
auf Buchautorität, will im Cligésroman ebenfalls »les fez de anciens et
del siegle qui fu jadis«, V 26 f., bewahren. Dieser Roman, dessen Prolog
Frankreich rühmt, endgültiger Sitz von chevalerie und clergie zu sein,
setzt mit einer ausführlichen Exposition ein, die auf den chevalier aus-
gerichtet ist, was sich als Vorspiel für eine großangelegte Darlegung
des Phänomens Minne erweisen wird. Darin entfaltet die clergie
Chrétiens ihre Kunst in der Darlegung von Minnemonologen, einge-
henden Beschreibungen und Erschließung des menschlichen Innen-
lebens mit fast scholastischer Akribie.

In diesem Werk setzt sich Chrétien als Vertreter der clergie gegen-
über der chevalerie durch, indem er seine großangelegte ›Rittererzäh-

267

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung‹ unterschwellig umfunktioniert zu einem subtilen Minnetraktat.
Die Verfasser der antiken Romane hatten da nur punktuell vorgearbei-
tet. Bei Chrétien gewinnt das eine neue strukturelle Dimension. Im
Cligésroman werden chevalerie und Minne in zwei getrennten Erzähl-
strängen abgehandelt. Was den kämpferischen Erzählstrang betrifft,
fällt auf, dass die Einbeziehung des Königs Artus keinerlei typisch ar-
turische Abenteuer hervorbringt. Dieser Artus hat mit dem des Erec,
Yvain, Lancelot und Gralroman, wo er in unterschiedlichen Rollen er-
scheint, kaum etwas gemeinsam. Das bedeutet, dass Artus mit seinem
Hof erzählerisch beliebig verfügbar war. Der Artushof erfreut sich
zwar im Cligés seines renomes par le monde, und Alexander, immerhin
der Sohn des griechischen Kaisers, will nur von ihm zum Ritter ge-
schlagen werden wie dann Perceval auch. Von einer Tafelrunde ist kei-
ne Rede, und wie in den Chansons de geste die Herrscher, so herrscht
auch Artus in einem realen Reich, wie die Namen der Örtlichkeiten
zeigen. Aus der ›historischen‹ Artusüberlieferung ist eine Variante
des Modredverrats übernommen, wird aber ins Untragische gewendet,
denn Artus ist gleich wieder Herr der Lage und von einem ehebreche-
rischen Verhältnis der Königin verlautet nichts. Die Verfügbarkeit ar-
turischer Themen und Motive zeigt sich auch darin, dass ein so gravie-
rendes Moment wie der Ehebruch der Königin auf unterschiedliche
Weise abgehandelt werden konnte. Der Umgang mittelalterlicher Au-
toren mit einer vorgegebenen materia brauchte sich eben nicht in dich-
tungstechnischen Retouchen zu erschöpfen, sondern konnte tief in die
Substanz dieser materia eingreifen.

Alexander hat vor seiner Abreise aus Griechenland eine Ritterleh-
re erhalten mit Akzent auf largesce, V 189 ff. Im Gegensatz zur geist-
lich inspirierten Ritterlehre des Gornemanz im Gralroman bleibt diese
im Profanen. Sie stechen in See und gehen in Southampton an Land;
die Seekrankheit hat ihnen arg zugesetzt, wie es ungewöhnlich realis-
tisch heißt! Sie erfahren, dass Artus sich in Winchester aufhält, also
nicht in Karidoel, und vom typischen Termin der Hofhaltung ist auch
keine Rede. Sie nehmen Quartier in der Stadt bei einem borgeis, V 393,
was man z. B. aus dem Willehalm kennt. Alexander freundet sich mit
Gawein an und gewinnt dessen Schwester Soredamors zur Frau.

Der Eros ist nun Thema der Hauptgeschichte, die als Auseinander-
setzung mit der Tristanmythe konzipiert ist. In der 4. Strophe seines
Liedes D’amors, qui ma tolu a moi distanziert sich Chrétien entschie-
den von der Tristanmythe, worin der Eros auf die Wirkung eines ma-

268

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gischen Gebräus zurückgeführt wird, was er mit Vergiftung gleich-
setzt.14 Demgegenüber vertritt er einen Eros, der im fins cuers et bone
volantez wurzelt. Diese von den Troubadours entdeckte erosgeprägte
menschliche Innerlichkeit erwies sich als eine der folgenschwersten Er-
rungenschaften der volkssprachlichen Literatur – über die lateinische
Dichtung hinaus – und stellte u. a. auch eine Herausforderung an Reli-
gion und Moral dar.

Im Cligésroman konzentriert sich die Auseinandersetzung mit der
Tristanmythe auf die vehemente Ablehnung der Trennung von cor und
cuer, von Leib und Herz, die mit der ehebrecherischen Liebe einher-
gehen würde. Was Chrétien aber dem entgegenhält, macht uns ratlos,
da er genau das Mittel einsetzt, das er in seinem Lied der Tristanmythe
vorwirft, nämlich den Zaubertrank, dazu noch verdoppelt und ins
Heiter-Groteske gesteigert, einmal in der wonnevollen Vorspiegelung
der Liebesfreuden des Herrschers und dann in der Verursachung des
Scheintodes. Was sich da abspielt, kann man nur als gehobenen
Schwank bezeichnen. Dazu liefern die grausamen Mediziner aus Saler-
no, die dann, offenbar mit Billigung des Autors, ihr Leben lassen müs-
sen, Material für eine böse Satire auf diesen Berufsstand. Die Literatur-
geschichten, selbst Frappier in seiner glänzenden Darstellung von
Chrétiens Werk, nehmen m. W. von all dem kaum Notiz. Achten wir
auch noch auf die Rolle, die die Vertraute spielt. In der Tristanmythe,
besonders eindrucksvoll gestaltet bei Gottfried, wirft Brangäne daz vei-
ge vaz in den tobenden wilden se; bei Cligés ist es die Vertraute, die
beidemale das hier nützliche Gebräu besorgt. Diese Vertraute heißt
Thessala, denn »ele fu née de Tessala«, woher die deablis stammen,
V 2962, nicht gerade eine Empfehlung; und die von sich behauptet, sie
übertreffe sogar Medea. Thessalien galt bekanntlich als Hort der Zau-
berei. (Lunete, die verschmitzte Vertraute Laudinens verfügt nur über
einen harmlosen Ring, der unsichtbar macht.)

Es ist schwer vorstellbar, dass ein so geistvoller Autor wie
Chrétien diese seine Antwort auf die Tristanmythe ernstgemeint ha-
ben könnte. Sein aufgewecktes Publikum hat wohl auch diesen litera-
rischen Versuch amüsiert zur Kenntnis genommen. Das wirft Licht auf
Wesen und Funktion dieser Literatur als Experiment. Hat sich das hö-
fische Publikum mit dieser Lösung des Tristanproblems zufrieden ge-

269

La douce France

14 Wendelin Foerster: Kristian von Troyes. Wörterbuch zu seinen sämtlichen Werken,
Halle 1914, S. 205ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben? Der Prolog zum Karrenritterroman dürfte weiterhelfen.
Chrétien stellt darin fest, dass er matière et san seiner Herrin, der
Gräfin der Champagne verdanke – kein Wort, ob Buch als Quelle oder
Mündliches – und dass sein Anteil painne et antancion seien. Diese
Passage zeigt aber auch, dass um diese Zeit Literatur zu einem gesell-
schaftlichen Ereignis geworden ist. Mit Marie de Champagne und
ihrem Umfeld tritt mit Nachdruck la France als Literaturraum hervor.
Hier greift eine offenbar kompetente Mäzenin maßgebend ins literari-
sche Geschehen ein, nicht nur bei der Beschaffung einer Vorlage, über
die man nichts erfährt. Die Aufforderung an den Autor, den san betref-
fend, kann man sich nur so vorstellen, dass dem eine angeregte Dis-
kussion darüber vorausgegangen sein muss, wobei diese intellektuell
anspruchsvolle Gesellschaft u. a. auch darüber diskutierte, wie man
auf die Herausforderung der Tristanmythe reagieren könnte. Was den
san betrifft, kann man annehmen, dass die Gräfin wünschte, diesen
Stoff am Ideal der fin’amors auszurichten. Eine Stütze für diese An-
nahme sehe ich darin, dass dieselbe Gräfin bei einem anders gearteten
Stoff auf ähnliche Weise verfuhr, im Fall der von ihr initiierten Bear-
beitung des Psalms 44.15

Für die jantis suer le roi de France und Tochter Eleonores von
Poitou, der Enkelin des ersten Troubadours, amplifiziert der Bearbeiter
die Passagen 1–18 des Psalm 44 zu einem üppigen 2170 Verse umfas-
senden Text, der bis ins Letzte von Geist und Metaphorik der fin’amors
beherrscht ist.

Wie F. Ohly in seiner grundlegenden Darstellung der Hohelie-
dexegese zeigen konnte, begannen damals auch weltliche Höfe sich
für anspruchsvolle Formen der Beschäftigung mit Bibel und Bibelexe-
gese zu interessieren. Die volkssprachliche Aneignung der Bibel be-
gnügte sich nicht mehr mit deren Erfassung und Vermittlung als Er-
zählstoff, wie das in der frühmittelhochdeutschen Bibeldichtung der
Fall ist, was sich in geringerem Maße auch im Französischen zeigt. Eine
derartige Genesisdichtung wurde z. B. auch für Marie de Champagne
angefertigt. Dabei sollte es nicht bleiben. So verfasste Ende des Jahr-
hunderts im Auftrag des Grafen Balduin II. von Guines Landri von
Waben eine allegorisierende Hoheliedparaphrase in über 3000 paar-
weise gereimten Versen von beachtlicher theologischer Eigenständig-

270

Alois Wolf

15 T. Atkinson Jenkins (Hrsg.): Eructavit. An Old French metrical paraphrase of psalm
44, Dresden 1909 (Gesellschaft für Romanische Literatur 20).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit »non solum ad litteram sed ad misticam … intelligentiam de latino
in romanum transferre et sepius ante se legere fecit«, wie es vom gräf-
lichen Auftraggeber heißt.16 Auch eine hohe Dame muss beteiligt ge-
wesen sein, wie aus Anspielungen im Text hervorgeht. Die Hohelied-
liebe nest pas del siecle, nest pas fol; dementsprechend fehlt auch die
Annäherung an die Sprache der Troubadours.

Die Paraphrase zum Psalm 44 dagegen ist von Grund auf in die
Sprache der fin’amors gekleidet und weder Mäzenin noch der geist-
liche Bearbeiter hielten das für fol: Kündigt sich in diesem positiven
Eingehen auf das was del siecle ist Säkularisierung an oder handelt es
sich vielmehr um den Versuch, im Rahmen eines reizvollen Experi-
ments eine neue literarische Wirklichkeit zu erschließen, die beim ›Ge-
dankending‹ fin’amors den Makel der luxuria gar nicht aufkommen
lassen möchte?

Der Karrenritterroman Chrétiens dürfte in diesem Zusammen-
hang als besonders faszinierendes Experiment gelten und eine wesent-
liche Bereicherung der damaligen Literatur darstellen, weit über das
hinaus, was mit der Entwicklung des Artusritterromans initiiert wor-
den war.17 Da Chrétien im Erecroman den Eros offenbar – wie zu er-
warten – in der Ehe verwirklicht sah und im Cligésroman sich von der
ehebrecherischen Tristanmythe distanzierte, hat man Schwierigkeiten,
sein Eingehen auf die Liebe zwischen Lancelot und Artuskönigin zu
verstehen. Aus dem Prologhinweis, er gehorche dem commandement
der Mäzenin, zu schließen, er hätte nur widerwillig sich dieser Anord-
nung gefügt, überzeugt schon deshalb nicht, da derselbe Chrétien im
Prolog zu seinem Gralroman feststellt, dass er par le comandement le
conte die Geschichte, in Verse fasse, V 64. Überdies sagt er im Lancelot-
prolog, V 3, dass er molt volontiers, V 3, ans Werk gehe. Es ist wohl
eher so, dass Chrétien sich in seinem Literatenehrgeiz geschmeichelt
vorkam, weil ihm eine offenbar schwierige Aufgabe anvertraut wurde.
Mit Sicherheit kann man sagen, wie immer die materia aussah, dass es
um das Thema ehebrecherischer Liebe auf höchstem Niveau ging. Ein
schwieriges Experiment – besonders mit Blick auf Cligés.

Dass eine so hochgestellte weltliche Person wie Marie de Cham-

271

La douce France

16 Friedrich Ohly: Hohelied-Studien. Grundzüge einer Geschichte der Hoheliedausle-
gung des Abendlandes bis um 1200, Wiesbaden 1958, S. 291.
17 Chrétien de Troyes, Le chevalier de la charrete publ. par Mario Roques, Paris 1958
(Les classiques français du moyen âge 86).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pagne einerseits einem geistlichen Berater – vielleicht Adam de Per-
seigne – mit der troubadouresken Kommentierung des Psalms 44 be-
auftragen konnte – von sich wäre dieser Geistliche wohl nicht darauf
verfallen – und andererseits Chrétien zur Bearbeitung einer ehebreche-
rischen materia animierte, ist ein Befund, der zum Überdenken unse-
rer literarhistorischen Positionen auffordern muss. Nun hatte sich ja
bereits in der neuen lyrischen Dichtung der Troubadours die Emanzi-
pation einer bestimmten Form des Eros vollzogen, und mit dem Ein-
bruch der matière de Bretagne wurde auch der große Komplex der
Erzähldichtung von einem Eros erfasst, der jenseits moralisch-religiö-
ser Skrupel seinem eigenen ›Ethos‹ verpflichtet war und sich der Sym-
pathie des Publikums sicher sein konnte. Dieser Eros verwirklichte sich
in unterschiedlichen Erscheinungsformen, z. B. im simplen Faktum,
dass zwei Liebende zutiefst miteinander verbunden sind – und das ist
alles, wie im Lai le deux amants der Marie de France; oder aber dass
eine Fee einen Ritter beglückt, oder dass Liebende, die sich unserer
Sympathie erfreuen dürfen, unter einem bösen eifersüchtigen Ehe-
mann zu leiden haben, womit das Thema ehebrecherische Liebe akut
wird. Der Ehemann hat von vorneherein die schlechteren Karten und
man befindet sich dabei meist auf dem Niveau des Schwanks. Über die
machtvolle Tristanmythe aus der matière de Bretagne erfuhr dieses
Thema eine grundsätzliche Aufwertung ungeachtet der moralisch-re-
ligiösen Bedenklichkeit – der Einsiedler Ogrin änderte nichts daran!
Nun kannte auch die historisierende Artustradition dieses Thema,
wenn auch nur andeutungsweise im Verrat Modreds und dessen Ver-
bindung mit der Königin.

In seinem Karrenritterroman schlägt Chrétien ein neues Kapitel
in der literarischen Bewältigung der Ehebruchthematik auf. Er stiftete
damit eine Tradition, die die Artuswelt in neues Licht tauchte und sich
ungemein produktiv erweisen sollte, wie man an den großen französi-
schen Prosaromanen sehen kann. Die von der Gräfin zur Bearbeitung
vorgelegte materia kennen wir nicht; Ulrichs Lanzelet hilft auch nicht
viel weiter, ist aber insofern nicht ohne Bedeutung als er auf eine fran-
zösische Vorlage aufbaut. Man kann also von einer wie immer gearte-
ten Lancelotüberlieferung im Französischen ausgehen. Chrétiens Text
handelt von der Zuneigung der Artuskönigin zu einem Ritter, poten-
tiell geht es also um die Tristansituation. Der springende Punkt für
Chrétien dürfte dabei gewesen sein, ob und unter welchen Umständen
auch tatsächlich die Tristansituation eintrat. Wie bei der Kommentie-

272

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung des Psalms 44 die Gräfin ihren san – fin’amors-Orientierung –
einbrachte, ist im Fall des Lancelotstoffes mit einer vergleichbaren
Aufgabenstellung zu rechnen. Nun hatte sich Chrétien im Lied und
im Cligésroman entschieden von der Tristanmythe distanziert, aller-
dings mit dem Mittel dieser Mythe selbst, dem Zaubertrank. Die Per-
sonenkonstellation im Karrenritterroman unterscheidet sich von der in
der Tristanmythe dadurch, dass kein Onkel/Neffen-Verhältnis vorliegt
wie bei Marke und Tristan, bei Artus und Modred oder bei Cligés und
Alis. Auch von einem Wortbruch des Onkels kann keine Rede sein. In
der Onkel/Neffe-Bindung dürfte noch etwas Archaisch-Mythisches
vorliegen. Bei Chrétien ist diese Bindung aufgegeben und ersetzt durch
die Zuneigung der Artuskönigin zum meilleur chevalier, zu Lancelot.
Das Bild vom meilleur chevalier, Lancelot, nachhaltig geprägt von
Chrétiens Karrenritterroman, sollte die französische Artusliteratur
der Folgezeit in den großen Prosaromanen von Grund auf umorientie-
ren, wobei das Religiöse entscheidenden Anteil hatte.18 Im Deutschen
fehlt Vergleichbares.

Die Grundlage für das Bild vom meilleur chevalier findet sich,
über Galfred hinausgehend, in Waces Bearbeitung der Historia regum
Britanniae, V 9747 ff. Es fehlt zwar die Fixierung auf den Terminus
chevalier, denn es gibt noch barons, vasal, doch zweimal fällt die Wer-
tung miaudre, meillor: »Por les nobles barons qu-il ot/dom chascuns
miaudre estre cuidot/Chascuns se tenoit au meillor/Ne nus ne savoit le
peior/fist Artus la Reonde table/,dont Breton dient mainte fable«. Im
ersten Artusroman, dem Erec, geht Chrétien darüber hinaus, indem er
nach Erwähnung der Tafelrunde eine umfassende Namensliste der bu-
ens chevaliers folgen lässt, behält aber auch noch die Bezeichnung ba-
rons bei, V 1687 ff. Gawein führt die Namensliste an, Zweiter ist Erec,
Dritter Lancelot. Auf die ersten zehn folgen viele andere, nun ohne
gereiht zu werden. Überblickt man die Artusliteratur, so erweist sich
Gawein als konstante Größe, im übrigen kann man nur die generelle
Verfügbarkeit dieser Namen und des gesamten Arturischen konstatie-
ren. So lässt es z.B. Chrétien zu, dass Lancelot, im Karrenritterroman

273

La douce France

18 Das anspruchsvolle Handbuch von R. Pérennec/E. Schmid (Hrsg.): Höfischer Roman
in Vers und Prosa, Berlin 2010 (Germania litteraria mediaevalis francigena 5) widmet
im Schlusskapitel über 50 Seiten den Lancelotromanen. Unverständlicherweise wird
weder auf Chrétiens Karrenritterroman, ohne den die dann folgenden großen Prosa-
romane nicht zu denken sind, noch auf den ›Perlesvaus‹, in dem Lancelot eine heraus-
ragende Rolle spielt, eingegangen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein meilleur chevalier schlechthin, von Cligés im Turnier besiegt wird,
V 4733.

Zurück zu Cligés, zur Tristanmythe und zum Thema Liebe als
Ehebruch. Es ist schwer vorstellbar, dass die im Cligésroman vorliegen-
de Auseinandersetzung mit der seriösen Tristanmythe mittels der
schwankhaften Doppelung des Zaubergebräumotivs als überzeugende
Lösung verstanden worden wäre. Der Autor selbst stellt am Schluss des
Romans seine Problemlösung hintersinnig in Frage. Einerseits betont
er, wie die Liebe, die Cligés und Fenice verbindet, von Tag zu Tag
wächst, V 6631 ff., wobei es auf die Einheit von dame und amie an-
kommt – eine Relation, die dann im Karrenritterroman auf anderer
Grundlage aufgegriffen wird. Doch es folgt gleichsam ein caveat. Ge-
warnt durch das Schicksal des Kaisers Alis, ist nun bei dieser Liebe von
Verrat die Rede – decevoir, decut, traison sind drastische Hinweise; die
Kaiser sorgen nun dafür, dass ihre Frauen hinter Schloss und Riegel
gehalten werden und höchstens Eunuchen zu ihnen Zutritt haben.

Mit matière et san des Karrenritterromans gewann die Diskussion
um Liebe als Ehebruch eine neue Qualität. Schon durch die Beseitigung
eines bösen, misstrauischen Ehemanns wird von vorneherein jede An-
näherung an den Schwank vermieden, was nicht heißt, dass auf höhe-
rer Ebene Parodie und Ironie keine Rolle spielen würden. Es geht nun
einzig und allein um das besondere Liebespaar, um die Artuskönigin
und um den meilleur chevalier du monde, Lancelot. Eine faszinierende
Aufgabe für einen kompetenten Vertreter der clergie Frankreichs. Als
Nebeneffekt führte das zu einer grundlegenden Umgestaltung der Ar-
tuswelt, woraus man sehen kann, wie frei verfügbar deren materia war
und mit welcher Souveränität begabte Autoren daraus Neues schaffen
konnten. Es bedarf auch nicht des ›entlastenden‹ Motivs vom königli-
chen Onkel, der sein Versprechen, nicht zu heiraten, bricht. Alle Ne-
benmotive sind beseitigt, es geht um die Liebenden allein. Wie kon-
sequent der Autor dabei verfährt, erkennt man auch daran, dass er
nur eine einzige Liebesbegegnung im Auge hat, was zusätzlichen Reiz
dadurch gewinnt, dass die Königin bei dieser nächtlichen Begegnung
zunächst den Liebesakt ausschließt, da ja das Fenstergitter unüber-
windlich sei. In der Tristanmythe hat man es dagegen mit dem Liebes-
paar als Dauersündern zu tun. Wenn man es nicht besser wüsste, wür-
de man daran zweifeln, dass Cligésroman und Lancelot vom selben
Verfasser stammen.

Stufenweise führt der Dichter auf diesen nächtlichen Höhepunkt

274

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin, wobei erst an der entscheidenden Stelle der Handlung, beim
Kampf mit Meleagant, der Name des Ritters enthüllt wird, V 3660;
Lancelot el Lac a non; kurz zuvor wurde er von Baudemagus als le
miaudres chevaliers del monde bezeichnet.

Mit seiner Exposition, die typisch Arturisches aufgreift und zu-
gleich auf den Kopf stellt, hatte der Autor bereits ein überraschendes
Signal gesetzt. Im Erec sehen wir da einen aktiven Artus, der zur Jagd
auf den weißen Hirsch aufruft und damit die Handlung in Gang setzt,
im Iwein ist es bei dem schlafenden König die Erzählung des Artusrit-
ters Kalogreant, die das bewirkt, im Gralroman, bei einem passiven
König, sind es Ither und der Waldbursche. Im Karrenritterroman geht
der Anstoß von dem von außen kommenden ›Provokateur‹ aus, dem
ein total ohnmächtiger Artus gegenübersteht. Die, wie zu erwarten,
vom Hof ausgehende Handlung geht aber ins Leere.19 Das typische
Motiv des don contraignant wird auf den Insider Keu verlagert, der
der Aufgabe natürlich nicht gewachsen ist; doch auch Gaweins Aus-
fahrt führt zu nichts; er verschaffte nur dem unbekannten und dann
erfolgreichen Verfolger, der aus dem Nirgendwo auftaucht, ein frisches
Pferd und wird verhindern, dass der Namenlose dann aus dem Fenster
stürzt. Der Artushof mit seinen Rittern wird abgewertet zur Neben-
sache. Im Mittelpunkt steht der namenlose Ritter, der eben ein anderes
Rittertum vertritt; ein Rittertum der fin’amors. Das zieht sich nun wie
ein ständig sich verstärkender roter Faden durch den Roman bis hin
zum Höhepunkt.

Die Queste des Namenlosen, die nicht vom Artushof ausgeht, ist
etwas Besonderes. Typisch Arturisches, wie z. B. die Mutprobe im ›ge-
fährlichen Bett‹ oder die Friedhofszene mit Befreierthematik wird eher
nebenbei abgehandelt, was es an Kämpfen gibt, fällt aus dem Rahmen
und hat mit der Konzeption eines konsequenten Minne-Rittertums zu
tun. Diese hebt sich auch von der Antitristankonzeption des Cligésro-
man ab. Die darstellerische Errungenschaft liegt in der totalen Integra-
tion des Ritterhaft-Spektakulären in die Innerlichkeit des in fin’amors
verwandelten Eros. In Cligés treten Chevalier und Eros noch auseinan-
der auf zwei getrennte Erzählstränge. Der eine handelt von vollwerti-
gem kriegerischem Treiben, vom Turnier bis zum Krieg, der andere

275

La douce France

19 Dazu Walter Haug: Das Land, von welchem niemand wiederkehrt, Tübingen 1978,
S. 28 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legt in ausführlichen Analysen dar, wie es sich mit der Minne verhält,
fast nach Art einer lehrbuchhaften ars amandi. Das ändert sich nun
von Grund auf. Der erste Kampf mit dem Entführer wird nicht dar-
gestellt und nur das Resultat festgehalten: zerstampfter Erdboden und
ein totes Pferd. Erzählt wird dagegen die nächste ›Tat‹ des Namenlosen,
das gar nicht rittergermäße Besteigen des Schandkarrens nach kurzem
Zögern. Auch der Kampf mit dem Furtwächter fällt aus dem Rahmen
und die arturisch anmutende Verteidigung der freizügigen Dame, die
ihm Nachtquartier angeboten hat, erweist sich als halb irrealer Spuk,
dem die angeblich Bedrohte selbst ein Ende bereitet; vom abschließen-
den Kampf mit Meleagant, der gegen alle arturischen und sonstigen
Klischees verstößt, zu schweigen. In dieser genialen Karrikatur aus
Kampfgetöse und Minnekult gipfelt diese Gestaltungslinie. Dem ent-
spricht die nicht minder auf einen Höhepunkt angelegte Offenbarung
des Innermenschlich-Erotischen, die in dessen Sakralisierung übergeht
und in der Schilderung der nächtlichen Liebesbegegnung den Höhe-
punkt erreicht.

Greifen wir die wichtigsten Stufen in der Darstellung dieses be-
sonderen Minne-Rittertums des Namenlosen heraus. Die richtungs-
weisende Episode vom Besteigen des Schandkarrens zeigt exemplarisch
die für Chrétien bezeichnende Verbindung von chevalerie und clergie.
Der clericus Chrétien führt mit schulmäßiger Präzision vor, wie im
Inneren des chevaliers amors und reisons streiten, V 364–275. Der
reison wird nur la boche zugeordnet, amors dagegen ist el cuers anclose
und siegt, womit alles Weitere festgelegt ist. Für Gawein, den konven-
tionellen Paraderitter, ist das folie, er vertauscht nicht charrete a che-
val, V 392. Im Gegensatz dazu lockert sich bei Lancelot diese wesen-
hafte Bindung des Ritters ans Reittier, die schon im Namen chevalier
gegeben ist; er begegnet uns ja schon am Beginn im Wald als ›Fußgän-
ger‹. Bei Lanval war dieselbe Lockerung zu beobachten. Dem rasch
überstandenen typischen Abenteuer des Namenlosen im gefährlichen
Bett steht am Morgen nach dem Messebesuch die große Fensterschau
gegenüber. Wiederum geht es um den Unterschied zwischen dem bloß
galanten Gawein und dem Namenlosen. Gawein unterhält sich am
Fenster mit dem Burgfräulein, wobei der Autor schalkhaft diskret zu
verstehen gibt, »ne sai don les paroles furent«, V 549. Draußen zieht
der Entführer mit der Königin vorbei. Der Namenlose kann sich nicht
sattsehen, beugt sich immer weiter vor und wäre hinabgestürzt, hätte
Gawein ihn nicht zurückgehalten. Es ist das gebannte troubadourhafte

276

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schauen das dem Schauenden molt li plot und ihn von der gewöhnli-
chen Welt isoliert wie Perceval in der Blutstropfenszene.

Gawein und der Namenlose brechen nun auf und wollen dem Ent-
führer folgen. Das Burgfräulein gibt dem Namenlosen sogar Lanze und
Pferd. Wie in der Artuswelt üblich, treffen die beiden an einem quar-
refor auf eine dameisele, V 606, und erbitten Auskunft über die ent-
führte Königin. Dabei wird wiederum der Gegensatz zwischen den bei-
den Rittertypen herausgearbeitet. Der Autor leistet sich dabei sogar ein
besonderes Kabinettstück an Argumentierkunst, das die Handschrift
des geschulten clericus trägt. Nach den Ausführungen der dameisele
heißt es:

Et mes sire Gauvains li dist:
›Dameisele, si Dex m’aist,
je vos an promet a devise
que je mete an vostre servise,
quant vos pleira, tot mon pooir,
mes que vos m’an dites le voir.‹
Es cil qui fu sor la charrete
ne dit pas que il l’an promete
tot son pooir, aincois afiche,
come cil cui Amors fet riche
et puissant, et hardi par tot,
que sanz arest et sanz redot,
quan qu’le voldra li promet
et toz an son voloir se met.

Gawein, in direkter Rede, bittet das Fräulein um wahre Auskunft und
verspricht dafür mit Gottes Hilfe seinerseits tot son pooir in ihren
Dienst zu stellen. Halten wir die drei Elemente fest: prometre, Dex,
tot mon pooir. Der fremde Ritter, cil qui fu sor la charrete, wie nicht
versäumt wird einzufügen, distanziert sich von den Äußerungen Ga-
weins. Seine ablehnende Haltung äußert sich nicht in direkter Rede,
sondern geschieht indirekt, wird also dem Autor anvertraut und somit
mit zusätzlicher Kompetenz ausgestattet. Dieser Ritter sagt nämlich
nicht, er wolle dem Fräulein tot son pooir prometre. Die Garantie, die
er abgibt, ist die eines Menschen qui Amors fet riche … Was aus dem
Mund Gaweins Gott, Dex, anvertraut wird, bewirkt hier Amors. Ach-
ten wir auch auf die intensivierende Einführung dieses Ritters: zwei-
mal diese cil qui und was dem Wirken Amors alles zugeschrieben wird;

277

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es füllt drei Verse. Der galante Gawein erscheint demgegenüber als
armer Wicht. Das Wirken Amors zeigt sich darin, dass der Ritter dem
Fräulein verspricht – nun also doch prometre, aber in einem anderen
Zusammenhang – »quan qu’ele voldra … et toz an son voloir se met«
Das voloir der Dame steht über dem pooir des Ritters. In der totalen
Ergebenheit gegenüber dem voloir der Königin wird das dann seine
Erfüllung finden.

Das Prinzip der Steigerung bestimmt in immer stärkerem Aus-
maß die Erzählweise. Die dameisele erklärt, wie man in das Gebiet des
Entführers der Artuskönigin gelangen kann, über die Schwertbrücke
oder die Unterwasserbrücke. Gawein entscheidet sich für Letztere, die
etwas weniger gefährlich ist, der Karrenritter bekennt sich mit Ent-
schlossenheit zur gefährlicheren Möglichkeit: »et je m’i otroi«, V 699.
Beide brechen auf, doch nun gilt die Aufmerksamkeit ausschließlich
dem Karrenritter und seiner queste, V 1101. Von Gawein hört man erst
viel später und eher nebenbei, wie er aus dem Wasser gezogen wird.

Der Autor legt dar, in welcher Verfassung der Karrenritter in die
entscheidende Phase seiner queste eintritt, V 711–724:

Et cil de la charrete panse
con cil qui force ne deffanse
n’a vers Amors qui le justise;
et ses pansers est de tel guise
que lui meismes en oblie,
ne set s’il est, ou s’il n’est mie,
ne ne li manbre de son non,
ne set s’il est armez ou non,
ne set ou va, ne set don vient;
de rien nule ne li sovient
fors d’une seule, et por celi
a mis les autres en obli;
a cele seule panse tant
qu’il n’ot, ne voit, ne rien n’antant.

Das Leitthema der troubadourhaften Selbstvergessenheit, das schon in
der Fensterschau zur Geltung kam, kann nun seine volle Wirkung ent-
falten, was durch die sorgfältige Stilisierung unterstrichen wird. Man
achte auf die Anapher und auf das Leitwort oblier, das einen Rahmen
bildet. Die anschließende Schilderung des oben erwähnten Kampfes
mit dem Furtwächter liefert die drastische Illustration dazu, wobei die

278

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ironie des clericus nicht zu unterschätzen ist. Die anschließende
Keuschheitsprobe bei der freizügigen dameisele als Vorbereitung für
den bevorstehenden de facto Ehebruch der Königin, wird als zusätz-
liche pikante Attraktion gewürdigt worden sein. Dem clericus Chrétien
ist auch zuzutrauen, dass er damit auch auf geistlich-monastische Ver-
suchungsexempla, bei denen zweifellos die Priorität liegt, anspielen
wollte, wie das z. B. für Bernhard von Clairvaux überliefert ist:20 Die
ähnliche Episode im Parzivalroman, Chrétien V 1953 f. und Wolfram,
V 193,1 ff., wäre eine naive Variante dazu. Nach dieser Keuschheits-
probe kann nun auch – kaum zufällig, die Sakralisierung der Minne
einsetzen. In der Bemerkung, dass der Ritter der Dame gegenüber
schwieg wie uns convert, V 1218, dürfte eine Anspielung auf Monasti-
sches vorliegen! Der Autor erklärt angelegentlich den Grund für dieses
ungewöhnliche Verhalten, V 1223–1243, fragt por coi dieser Ritter
nicht der Versuchung erlag, die a chascun … bel et gent erschienen
wäre. Der Grund liegt im cuer des Ritters, das nicht ihm gehört; amors
verfügt darüber, und nun gibt sich der Autor seinen Minnereflexionen
hin, worin es um cuer und amor geht. Ein weiterer Beleg dafür, dass
dem Autor daran lag, den arturischen Ritterroman in einen – wenn der
Begriff erlaubt ist – Erzähltraktat zu verwandeln, der den Eros ausloten
will. Der Reflexionsstrang setzt sich fort. Am Morgen bricht der Ritter
auf. Die dameisele, die über die costume im reaume de Logres Bescheid
weiß, V 1301, begleitet ihn. Der Autor betont auch hier die Minnever-
sunkenheit des Ritters, bei der es sich um einen Zustand handelt. Seine
Wirklichkeit ist die des panser, in der schon das parler zur Last wird,
V 1335. Dabei zeigt sich, dass dieser Ritter in seiner Minneversunken-
heit über die Antike hinauswächst. Wenn auch amors in der Wunde
wühlt, die er ihm geschlagen hat, V 1336 f., so will dieser Ritter nichts
von Heilmitteln wissen. Da Chrétien im Prolog zum Cligésroman aus-
drücklich auf seine Ovidübersetzung verweist, darf man bei dieser Hal-
tung des Ritters an Ovids remedia amoris denken, die also abgelehnt
werden. Der Karrenritterroman geht mit dieser Haltung auch über
Tristan hinaus. In der Isolde-Weißhandepisode sucht ja Tristan remedia
für seine Minnequal. In Gottfrieds Fassung wird dabei sogar wörtlich
auf Ovid angespielt in der Metapher vom großen Strom, den man in
kleine Rinnsale zerlegen müsse, um die Sorgen los zu sein, V 19431f.

279

La douce France

20 Dom Jean Leclercq: La femme et les femmes dans l’oeuvre de Saint Bernard, Paris
1982, S. 97.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass unabhängig von einander ein französischer und ein deutscher
Autor in dieser Zeit sich in dieser Weise äußern konnten, zeigt doch
die tiefe Verflechtung der beiden Kulturen und die gemeinsame
Grundlage. Die ovidianische Versuchung, der Tristan immerhin im Ge-
danken vorübergehend zu erliegen droht, wird dagegen vom Karren-
ritter mit aller Entschiedenheit ferngehalten und damit seine einmalige
Stellung in der Minnediskussion erhärtet. Statt remedia zu suchen,
erweist sich nach bestandener Keuschheitsprobe der Karrenritter als
fähig, diesen Eros zu sakralisieren, was sich in der anschließenden Epi-
sode vollzieht und in demonstrativer Ausführlichkeit dargestellt wird

Den Ausritt stellt der Autor unter das Zeichen der Wegsymbolik.
Er verwendet in umständlicher Schilderung 40 Verse darauf, V 1344–
1384, um den Ritter zu dem Brunnen zu geleiten, zu dem es ihn hin-
zieht. Die dameisele versucht vergebens ihn davon abzubringen, doch
er sagt abschließend, V 1383, »g’irai ceste voie adés«. Wie im Yvain
geht es um einen Brunnen, einen perron daneben und es ist eine Frau
– Fee – im Spiel wie auch bei Lanval. Nun geht es um die Artuskönigin;
Ginover hat ihren kostbaren Kamm mit einigen Locken ihres Blond-
haars auf dem perron liegen gelassen, ist also auf diese Weise präsent
und zieht den Karrenritter unwiderstehlich an. Auch an dieser Stelle ist
die Schilderung von ungewöhnlicher Ausführlichkeit, V 1385 ff. 115
Verse verwendet der Autor darauf, den vom Haar der Königin faszi-
nierten Ritter in Szene zu setzen. Am Brunnen angekommen, steht der
Kamm mit dem Haar im Mittelpunkt, von dessen Anblick der Ritter
fasziniert ist, wobei sich die Aufmerksamkeit vom kostbaren Kamm
auf das Haar verlagert: »molt longuemant l’esgarde et les chevox re-
mire«, V 1392 f. Esgarder und remirer weisen auf die Sprache der Trou-
badours. Das Verhalten des Ritters reizt die dameisele zum Lachen.
(Lacht vielleicht der Autor mit?) Dem Drängen des Ritters, der den
Grund für das Lachen erfahren will, gibt sie schließlich nach, doch was
ist so lächerlich daran? Es geht um das Haar der Königin:

cist peignes, se j’onques soi rien,
fu la reine, jel sai bien;
et d’une chose me creez
que les chevox que vos veez,
si biax, si clers et si luisanz,
qui sont remés antre les danz,
que del chief la reine furent:
onques en autre pré ne crurent.

280

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Et li chevaliers dit: Par foi,
assez sont reines et roi;
mes de la quel volez vos dire?
Et cele dit: Par ma foi, sire,
de la fame le roi Artu. V 1412 ff.

Die Aussage cest peignes fu la reine würde genügen wie z. B. bei der
Karrenepisode und der Fensterschau. Nun ist man aber einen Schritt
weiter gemäß dem Erzählprinzip des fortschreitenden Enthüllens und
Verdichtens. Vom Kamm einer reine geht es über zu den Haaren, wobei
nun, auch die dameisele ins Schwärmen gerät: si biax, si clers et si
luisanz, und diese Haare stammen vom Haupt der reine. Beim Stich-
wort reine schaltet sich der Ritter ein. Es gäbe schließlich viele reines.
Nun kommt es zur versfüllenden geradezu episch belastbaren Na-
mensnennung: de la fame le roi Artu. Die reine wird also identifiziert
als fame, als Ehefrau des Königs Artus. Ein diskreter Hinweis, dass
Ehebrecherisches im Spiel sein könnte. Über 80 Verse verwendet der
Dichter nun auf die Schilderung der Reaktion des Ritters auf diese
Offenbarung. Es beginnt mit einem Fastohnmachtsanfall wie bei der
Fensterschau am Beginn der Queste, doch dann, darüber hinauswei-
send, das Neue, die Sakralisierung. Die dameisele behält den Kamm,
der Ritter die Haarsträhnen. Je mehr er sie liebkost, umso mehr werden
sie zu einer kostbaren Reliquie, was der Autor in voller Breite darstellt,
wobei Ironie und Parodie einzubeziehen sind. Dem clericus Chrétien ist
da allerhand zuzutrauen. Mit dieser Sakralisierung einer möglichen
ehebrecherischen Liebesbeziehung des Ritters zur Ehefrau des Königs
ist die Grundlage für den Höhepunkt der Darstellung gelegt. Wir über-
schlagen Vieles an Arturischem, zu dem der Erzähler sich herbeilässt
und wenden uns diesem Höhepunkt zu, bei dem es nicht mehr um die
adoratio der Locken der Königin geht, sondern um die Königin selbst,
nicht mehr um eine Reliquie, sondern um die Person. Bei der erzäh-
lerischen Vorbereitung dieses Höhepunktes nimmt dann der Autor
auch den Ritterroman und den Minnekult ins Visier, wobei ein guter
Schuss Ironie und Parodie am Werk ist; mit Blick auf die literarische
Geselligkeitskultur am Hofe der Marie de Champagne ist das ein wich-
tiges Element, was auch mit der ›Wirklichkeit‹ dieser neuen Literatur
zu tun hat.

Einen wesentlichen Beitrag zur Entwicklung der Erzählkunst leis-
tete Chrétien auch dadurch, dass er es verstand, Spannung zu wecken

281

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Hörer und Leser anzuleiten, subtile Überraschungseffekte aus-
zukosten. Folgen wir den beiden Stoßrichtungen, arturischem Ritter-
tum und exaltiertem Minnekult, und setzen wir bei der entscheidenden
Episode, der Überquerung der Schwertbrücke, ein. Diese Mutprobe
konnte es mit jeder arturischen aventure aufnehmen, ist aber zugleich
eine Absage an derartige Erwartungen, da die gierigen Bestien, die am
anderen Ende der Brücke auf den Ritter zu warten scheinen, sich in
Nichts auflösen; typisch Arturisches entpuppt sich also als Phantom.
Beim anschließenden Zweikampf hat man es mit dem Paradestück rit-
terlicher Bewährung zu tun, doch da setzt sich bereits die zweite Stoß-
richtung, die totale Orientierung auf fin’amors, durch und der ritter-
liche Zweikampf wird zu einem grotesken Spektakel, wodurch das
Kernstück des arturisch-ritterlichen Credos, wie es Kalogreant im
Iwein formuliert, ad absurdum geführt wird. Nach dieser Leistung
glaubt man das glückliche Ende erreicht zu haben, doch der Dichter
hat eine Überraschung parat. Die Königin zeigt Lancelot, dessen Name
auf dem Höhepunkt der Bewährung enthüllt wurde, die kalte Schulter.
Mit diesem Knalleffekt dürfte selbst die Mäzenin, in deren san der
Dichter die matière bearbeiten sollte, nicht gerechnet haben. In der
damit verbundenen Bloßstellung der Herzlosigkeit der hohen Dame
kann man auch eine sachte Bosheit des Autors vermuten, der es seiner
Gräfin damit ›zeigen wollte‹. Umso beeindruckender aus der Sicht des
extremen Minnekults und umso idealer die Haltung des chevalier. Lan-
celot, zutiefst betroffen – trespansé – reagiert a meniere de fin amant,
V 3961 f.: »Dame, certes, ce poise moi, me je n’os demander por coi«.
Die Königin, por lui grever et confondre, würdigt ihn keiner Antwort
und verschwindet in ihrem Gemach. Dieser nebensächliche räumliche
Hinweis wird für Chrétien zum Anlass, Lancelots Innerlichkeit zur
Geltung zu bringen. Er folgt der Königin mit seinen Augen, was aber
nur bis zur geschlossenen Tür reicht. Doch da kommt das Herz hinzu,
das nicht davor Halt macht. In 10 Versen spielt er die Antithese ialz
und cuer durch, V 3971 ff., wodurch die Innenwelt als der wahre Hand-
lungsraum dieses ›Romans‹ bestätigt wird. Das der Königin nachbli-
ckende Auge muss vor der Tür, hinter der sie verschwindet, halt ma-
chen, »li cuers qui plus est sire et mestre et de plus grant pooir assez
s’an est oltre li passez«.

In diesem Zusammenhang fällt zum erstenmal in Verbindung mit
Lancelot der zentrale Begriff der Minneideologie der Troubadours
fin’amant, V 3961. Als solcher reagiert Lancelot auf den Affront der

282

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Königin und als solcher wird er sich, wie wir sehen werden, über den
antiken Piramus erheben können in der nächtlichen Liebesbegegnung.
Der Autor bereitet diese auf eine Weise vor, die von verblüffender Ori-
ginalität ist. Zwei Selbstmordversuche hat er erzählerisch zu bewälti-
gen, wofür es kaum Anhaltspunkte in der Überlieferung gab. Die Kun-
de vom vermeintlichen Tod Lancelots erreicht die Königin, wie sie
gerade bei Tisch sitzt; eine überflüssig erscheinende Präzisierung, hin-
ter der sich aber vielleicht eine Anspielung auf typisch Arturisches ver-
birgt. Artus pflegt nämlich bei Tisch mit aventiure konfrontiert zu
werden, was die Handlung in Gang setzt. Dem würde hier die Kunde
vom Tod Lancelots entsprechen und als abenteuerliche Handlung der
Selbstmordversuch der Königin, V 4160 ff. Der Autor unterscheidet
zwischen der Reaktion der Königin gegenüber der Öffentlichkeit und
dem, was sie im Innersten bewegt. Por les genz en apert äußert sie das
offizielle Bedauern über Lancelots Tod, aber puis dit a li meisme an bas
und da geht es um mehr. Den vier Versen höfischer Kondolenz entspre-
chen 73 Verse intensiver Offenbarung ihres Inneren. Die Königin will
die Nahrungsaufnahme verweigern, se ce est voirs, wenn der tot sei,
dem ihr Leben diene, V 4176. Die Königin verlässt die Tafel und klagt,
dass niemand es hört. Nun geht es um die Selbstmordthematik, wobei
sich ein leicht maliziöser Unterton in die Darstellung einmischt; es
heißt, dass sie »sovant se prant a la gole«, V 4181, ein nicht gerade
probates Mittel zur Selbsttötung! Der Autor bezeichnet dieses Tun
auch als stoute! Hierauf berichtet er, dass die Königin ihr Verhalten
gegenüber Lancelot bereut und es als crualté, felenie bezeichnet. Dabei
kommt es zu massivem Einsatz religiösen Vokabulars: confesser, se
repentir, colpe, pechié. Dann geht es mit der Stimme der Königin wei-
ter, V 4197 ff. Ihre Klagen gipfeln in dem sehnsüchtigen Wunsch, den
Geliebten in den Armen zu halten und zwar »tot nu a nu«, V 4228. Sie
ringt sich zum Entschluss durch, nicht zu sterben und trifft sich darin
mit Gottfrieds Isolde. Mit dem unverblümten Wunsch, den Geliebten
nu a nu zu umarmen, setzt der Autor einen überraschend starken sinn-
lichen Akzent, was auf die dann folgende nächtliche Vereinigung vo-
rausdeutet. Ich traue es Chrétien zu, dass er damit zu verstehen geben
wollte, wie die exaltierte fin’amors-Fassade sich verflüchtigen konnte,
um realem nu a nu Platz zu machen! Freilich, die Königin äußert sich
nicht öffentlich und wahrt somit die höfische Form, doch könnte sich
auch darin die Eigenständigkeit des Autors gegenüber dem comande-
ment der Mäzenin äußern. Mit dem nu a nu-Thema berührt der Autor

283

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Tabu der hohen Minnekultur. Im Donnei des Amants heißt es z. B.
zu Beginn des Liebesgesprächs vom Liebenden: »Cil voleit fere sun
pleisir, mes el ne li volt pas suffrir. Unques ne put tant espleitir plus
en portast q’un seul baisir; Unc nu a nu ne l’atocha, fors main ou vis cil
mania«, V 119 ff.21 In ihrer besonderen Situation bricht die Artusköni-
gin dieses Tabu – allerdings nur in ihren geheimen Gedanken. Bei der
entscheidenden nächtlichen Zusammenkunft wird sie es zunächst frag-
los akzeptieren, um dann doch dessen Bruch zuzulassen; ein gekonnt
reizvolles Spiel des Autors mit dem zentralen Thema des Romans!

Wegen der Nahrungsverweigerung der Königin kommt das Ge-
rücht auf, sie sei tot, und nun geht es um Lancelots Reaktion,
V 4250 ff., was sich der Autor in einer überlangen Schilderung beson-
ders angelegen sein lässt. Während sich die Königin por les genz mit
ihrer Klage sehr zurückhält, bricht es im Gegensatz dazu aus Lancelot
mit aller Stärke hervor: bien pueent savoir totes genz, und wiederum
im Gegensatz zu ihr bereitet er tatsächlich seinen Selbstmord vor, al-
lerdings auf grotesk minuziöse Weise. Es beginnt wie eine konventio-
nelle Todesapostrophe ha, morz … V 4263, wie man das z. B. seit Eni-
tens Klagen im Erec kennt. Der Autor geht aber dann darüber hinaus
und lässt den Ritter ausführliche und geradezu haarspalterische Über-
legungen über Gott, Tod, Selbstmord anstellen, verbunden mit einer
penetrant ins Detail gehenden abenteuerlichen Schilderung der tech-
nischen Vorbereitung des Selbstmords: Anbringen eines Spezialkno-
tens, Befestigen dieses Riemens am Sattelzeug etc. Es ist wie eine Ka-
rikatur, die an die Beschreibung des Zweikampfes mit Meleagant
erinnert. Wo die Königin nur mit den Händen an ihrer Gurgel herum-
fummelt, geht es hier im Ernst an die gole, V 4273: »cest laz antor ma
gole estraindre«! Eingebettet in diesen kuriosen äußeren Rahmen dann
die ausgreifenden Reflexionen des Ritters über vie, morz, amors, amie,
über die Ablehnung durch die Königin und den Schandkarren. Diese
seriösen Überlegungen Lancelots gipfeln im Bekenntnis zur bedin-
gungslosen Unterwerfung unter amors, V 4354 ff., denn »qui fet ce
qu’Amors li comande, et tot est pardonable chose,« V 4394 f. Das klingt
wie eine profane Variante zu dilige et quod vis fac! Das Ganze stellt
sich dar als ein Virtuosenstück, worin der gewitzte Autor seiner Mäze-
nin vorführt, was paine et antancion ihres Literaten vermögen.

Nach Bereinigung der Selbstmordaffären – der bloß erwogenen

284

Alois Wolf

21 Siehe oben Anm. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seitens der Königin wie der realen bei Lancelot – kommt es zu einer
neuerlichen Begegnung der beiden als Entsprechung zu der unglück-
lichen nach dem Kampf mit Meleagant. Lancelot erhält nun die Abso-
lution für sein kurzes Zaudern vor dem Besteigen des Schandkarrens,
V 4500: »jel vos pardoing molt boenemant«! Damit hat der Autor
einen weiten Bogen geschlossen und der Weg ist frei – wofür? Die
Spannung, die aufgebaut wird, lässt ahnen, dass Ungewöhnliches be-
vorsteht, und tatsächlich, der Autor hat sich eine besondere Über-
raschung ausgedacht, eine Überbietung der Antike verbunden mit
einer kühnen Sakralisierung des Liebesaktes, eine authentisch mittel-
alterliche Leistung. Folgen wir Schritt für Schritt dem Autor und ach-
ten wir auf die Signale, die er setzt. Es zeigt sich, dass er sich auf die
rührend-tragische antike Mythe von Piramus und Tisbe bezieht, die
um diese Zeit auf Französisch verfügbar war und mittels deren Über-
bietung er seiner Schilderung der Liebesbegegnung Lancelots und der
Königin zusätzliche Autorität verleiht.22

Lancelot gibt zu verstehen, dass er unbedingt ungestört mit der
Königin sprechen will, wozu es aber eines geeigneten Ortes bedarf:
»mes je ne vos puis mie ci/tot dire quan que ge voldroie/volantiers a
vos parleroie«, V 4502 ff. Auf dieses parler und den besonderen Ort
dafür kommt es also an. Die Königin fordert nun Lancelot auf venez
parler a moi und gibt als Ort ein bestimmtes Fenster an. Sie tut dies
aber nicht mit dem Finger, sondern nur mit ihrem Blick. Hierauf ver-
weist sie mit Nachdruck darauf, dass es sich unter keinen Umständen
um eine körperliche Verbindung handeln könne, V 4512 f.: »… ne he-
bergier ne porroiz mie vostre cors«. Sie werde anz sein et vos defors,
nur boche ou de main könnten zueinander kommen, eine Begegnung
im Gemach sei unmöglich. Diese Entschiedenheit lässt aufhorchen. Die
Königin beschwört damit ausdrücklich die Situation, in der das antike
Liebespaar miteinander verkehren musste. Dort war es der enge Spalt
in der trennenden Mauer, hier ist es das mit Eisenstäben vergitterte
Fenster. Nun hat man aber noch den fast verzweifelten Wunsch der
Königin im Ohr, den Geliebten nu a nu zu besitzen. Sieht also die
Minneherrin keine Möglichkeit über den Status der antiken Mythe
hinauszugelangen, so führt der Autor dann vor, dass der fin’amant

285

La douce France

22 V 3803f. spielte der Autor vorsorglich auf diese antike Episode an, indem er feststellt,
dass »Lancelot plus ama que Piramus«!

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lancelot sehr wohl in der Lage sein wird, das Trennende zu beseitigen
und die antike Mythe hinter sich zu lassen. Auch das ein Beitrag zur
mittelalterlichen Auseinandersetzung mit dem übermächtigen literari-
schen Erbe der Antike! Ich würde nicht zögern, darin auch eine An-
spielung auf das typologische Denkmodell zu sehen, das sich ja nicht
nur in der Zusammenschau von Altem und Neuem Testament be-
währte.

Eine delikate Nuance behielt sich der Autor als galante Geste ge-
genüber der Minneherrin – und Mäzenin! – vor, indem er das entschei-
dende Wort, das zur Überbietung der antiken Mythe führte, nicht dem
fin’amant anvertraute, sondern der Königin, denn sie ist es, die die
Erlaubnis zur Beseitigung der Eisenstäbe gibt und das nu a nu erst
ermöglicht, das Piramus und Tisbe versagt bleiben musste.

Über 200 Verse, V 4532 ff., verwendet der Autor auf die Schil-
derung des Zustandekommens dieses Beisammenseins; da geht es eben
nicht um ein typisch arturisches Abenteuer – eher um eine Gegenkom-
position! Schon die Schilderung dessen, was zwischen Vereinbarung
des Treffens und dem Erscheinen Lancelots vor dem Fenster geschieht,
zieht die Aufmerksamkeit auf sich. Lancelot hat die Königin verlassen,
Ärger und Trübsal sind vergessen, V 4534, die Zeit bis zum Einbruch
der Nacht wird ihm lang, er sehnt das parlement herbei, V 4540; erneut
dieses Insistieren auf dem bloßen parler! Lancelot gibt vor, müde zu
sein und auf seinem Zimmer bleiben zu wollen. Das sollte auch genü-
gen und die Schilderung der Begegnung könnte einfach anschließen.
Der Autor aber macht in aller Ausführlichkeit auf zwei Faktoren auf-
merksam, auf die Nacht und auf den Weg zum Fenster. Er entwirft
dabei ein Bild von faszinierender Ambivalenz. Die absolute Dunkelheit
der Nacht hat es ihm angetan: la nuiz molt noi et oscure bedeckt alles,
es gibt nicht das geringste Licht, weder Mond noch Sterne noch Lam-
pen oder Laternen – also totale Finsternis, V 4543, 4561 f. Für mittel-
alterliche religiöse Gemüter dürfte sich da der Schluss aufgedrängt ha-
ben, dass sich ein Werk der Finsternis vorbereite. Umso heller erstrahlt
das heilverheißende (!) lichte Gewand der Königin hinter dem Fens-
tergitter, V 4579. Vom Buch Genesis über die adventlichen Aussagen
wie vom Volk, das im Finstern wandelt und ein helles Licht erblickt, bis
hin zum Prolog des Johannesevangeliums durchzieht die Finsternis/
Licht-Thematik die Bibel, von Judas, wie er aus dem Abendmahlsaal
hinaustritt, heißt es: et erat nox! Von der vordergründigen erzähleri-
schen Notwendigkeit der Handlungsführung drängt sich diese Darstel-

286

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung Chrétiens nun wirklich nicht auf, was zum Nachdenken anregen
muss. Die unmittelbar anschließende Sakralisierung der Liebesbegeg-
nung würde damit in einen größeren religiös getönten Zusammenhang
rücken. Mit Blick auf Gottfrieds Tristanprolog möchte man weitere
Überlegungen dazu anstellen.

Der Weg führt den Ritter zu einem Spalt in der Gartenmauer,
durch den er sich hindurchzwängt, bevor er ans Fenster gelangt,
V 4575. Auf so etwas verfällt man ebenfalls nicht so ohne weiteres.
M. E. hat dafür die Fabel von Piramus und Tisbe die Anregung gegeben.
Dort ist der Spalt in der Hausmauer das Leitmotiv, das dem Liebespaar
den mündlichen Kontakt ermöglicht, wobei dieses parler, die beiden
zugleich aber auch voneinander trennt. Für den Ritter Lancelot ist der
Spalt in der Mauer kein Hindernis. Es deutet sich die Überbietung der
antiken Mythe an; die Eisenstäbe am Fenster werden ihn dann auch
nicht daran hindern, die Vereinigung zu vollziehen, die Piramus und
Tisbe versagt bleibt. Nun lässt aber Chrétien den Ritter nicht einfach
ins Gemach eindringen. Die Entscheidung darüber, es nicht, wie vorher
so nachdrücklich behauptet, beim parler bewenden zu lassen, wird der
Königin anvertraut. Dieses Verflechten der Anteile der Minneherrin
und des fin’amant ist nicht die geringste Raffinesse dieser Dichtung.

Da sind aber die Eisenstäbe; offenbar eine Idee Chrétiens. Lancelot
versichert der Königin »ja por les fers ne remanra«, V 4600, denn nur
ein Wort der Königin könne ihn davon abhalten, in ihr Gemach zu
gelangen. Das Wort der Minneherrin hat also Macht über die rauhe
Wirklichkeit der Eisenstäbe; zugleich zeigt sich darin das Wesen der
Liebe des fin’amant. »Fortis est ut mors dilectio!«

Die Begegnung, zu der es nun über das bloße parler hinaus
kommt, steht ganz im Zeichen extremer Sakralisierung. Diese Sakrali-
sierung lenkt, wie angedeutet, den Blick auf Gottfrieds Tristan, wo sich
im Prolog und in der Gestaltung der Minneklause Vergleichbares voll-
zieht. Doch, wo es bei Chrétien der Ritter ist, dem der Autor dies anver-
traut, ist es im Tristan der Autor selbst, der das mit seiner Autorität
vertritt. Die Sakralisierung, die schon mit der adoratio von Kamm und
Haar der Königin einsetzte, erreicht nun ihren Höhepunkt im Liebes-
akt. Beim Hintreten vor das Bett der Königin und dann beim Verlassen
des Gemachs bei Tagesanbruch wird massiv religiöses Vokabular auf-
geboten: »an nul cors saint ne croit (= er) tan«, V 4653, als an die Kö-
nigin. Beim Abschied ist es dann das grant martire, V 4691. Das ist
nicht Blasphemie, sondern literarisches Spiel mit höchstem Einsatz.

287

La douce France

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen den beiden Eckpunkten, Betreten des Gemachs und Verlas-
sen, geht der Autor grundsätzlich auf Wesen und Wirken amors ein,
doch nicht mit konventionellen Formeln, sondern auf die beiden Lie-
benden bezogen, die somit eine einmalige Stellung bezüglich amor er-
halten. Amor stellt sich gleichsam total in den Dienst der Herzen dieser
Liebenden und entfaltet dort seine ganze Fülle, die den anderen Herzen
nicht verfügbar ist, V 4664 ff., wodurch die Einmaligkeit der Lancelot-
minne besiegelt wird. Der Autor spielt dann noch diskret auf die tradi-
tionelle Vorstellung von den »quinque liniae amoris« an, V 4674 ff.,
und beschwört mit dem Begriff joie einen zentralen Wert der Trou-
badourdichtung. Pointiert ließe sich sagen, dass die Geschichte von
Lancelot und der Königin auf einmalige Weise amors dem Hörer nahe-
bringen soll, dass es um eine Variante von ›de amore‹ geht in arturisch-
romanhafter Verkleidung statt in scholastisch-dürrer Darbietung wie
bei Andreas Capellanus.

Lancelot, aufgrund der Minne unempfindlich gegenüber der
Wirklichkeit der Eisenstäbe, verletzt sich an den Fingern, V 4740, was
genau registriert wird, und blutet – eine Konzession an die Realität,
was im nachhinein diese große Szene mit ihrer Sakralisierung in Er-
nüchterung ausklingen lässt, zu der es beim morgendlichen Erwachen
kommt. Meleagant, der das Gemach betritt, bemerkt die Blutflecken.
Der Verdacht fällt auf den schwerverletzten Keu, der im selben Ge-
mach schlief, und nun folgt unerwartet der Absturz ins fast Schwank-
hafte, wenn die Königin behauptet, sie hätte Nasenbluten gehabt. Ba-
naler geht es kaum. Der raffinierte Autor gab damit wohl seiner
Minneherrin und Mäzenin zu verstehen, dass alles nicht zu tierisch
ernst zu nehmen sei und dass er in der Lage war, souverän ihrem co-
mandement zu entsprechen, indem er sein Werk mit Leichtigkeit und
Aspektreichtum zu einem gelungenen literarischen Experiments wer-
den ließ, ausgerichtet auf ästhetischen Genuss. Für die volkssprachliche
Literatur eine neue Stufe was Wesen und Funktion betrifft. Marie de
Champagne konnte mit diesem Bravourstück zufrieden sein. Dass
Chrétien dann die Weiterführung und Beendigung dieses Werkes
einem anderen überließ, braucht nicht zu überraschen; er hatte das
Seinige geleistet.

Im Gegensatz zu den Tristanüberlieferungen, die aus elementarer
menschlicher Befindlichkeit aufstiegen und als Mythe bezeichnet wer-
den können, ist der Lanceloteros als sekundäres literarisches Kunstpro-
dukt zu bewerten, das aber dann im Gefolge Chrétiens seinerseits einen

288

Alois Wolf

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lancelotmythos entstehen ließ, von dem die großen französischen Pro-
saromane – Perlesvaus, Prosalancelot mit Queste und Mort Artu –
zeugen. Frankreich, als la douce France, als Hüterin von chevalerie
und clergie, sich seiner Sprache bewusst, wovon z.B. auch Wolfram
von Eschenbach Zeugnis gibt, wenn er von einer Heidin am Artushof
rühmend betont, dass sie perfekt französisch sprach, vermochte aus
dem Geist eines intensiv literarisch umworbenen typisch mittelalter-
lichen Eroserlebens heraus eine Tradition ins Leben zu rufen. Im Deut-
schen fehlt eine vergleichbare konsequente Entwicklung. Wie es sich
dort mit der Schaffung neuer literarischer Wirklichkeiten verhielt, be-
dürfte einer eigenen Untersuchung, die wohl beim Nibelungenlied an-
zusetzen hätte, gefolgt von der eigentümlichen Vereinnahmung der
Artustradition z.B. bei Heinrich von dem Türlin oder Ulrich von Lich-
tenstein.

Abschließend ein Seitenblick auf Gottfried von Straßburg. Bei
beiden Autoren haben wir es mit einer großangelegten Sakralisierung
des sündhaften Eros zu tun. Bei Chrétien ist es der chevalier Lancelot
der die Sakralisierung vollzieht, im Tristan Gottfrieds ist es der Autor
selbst vor allem mittels eines Prologs, der alle Dimensionen sprengt
und fortgesetzt in der allegorischen Deutung der Minneklause. Wie
Chrétien lässt auch Gottfried bewusst die Antike hinter sich. Er geht
aber weiter als Chrétien und beansprucht über die eucharistieanaloge
tot-brot-Thematik, in der der Prolog gipfelt, für sein literarisches Ex-
periment – er nennt es unmüezekeit – wie man vorgeschlagen hat, den
Status eines Neuen Testaments der Liebe.

Beiden Autoren geht es darum, den eben sich entwickelnden hö-
fischen Roman jenseits des halb historisierenden bzw. halb fabulieren-
den Erzählens für die Offenbarung der Wirklichkeit des Herzens
durchscheinend zu machen.23 Im Gegensatz zu den bildenden Künst-
lern und Baumeistern hatten es die Literaten mit mehr oder minder
vorbelastetem Material zu tun und mussten sie sich mit dessen meist
bloß vordergründigen Stofflichkeit auseinandersetzen.

Vor allem Gottfried hatte den Nachteil, dass er es mit einer durch
die Tradition stark verfestigten Fabel zu tun hatte, was seinem Be-
mühen um anspruchsvolle Diaphanie entgegenstand; man denke an

289

La douce France

23 Im Bemühen, die volkssprachliche Literatur in ihrem gesamtmediävistischen Zusam-
menhang zu sehen, habe ich in meinem literaturgeschichtlichen Beitrag, Minne, aven-
türe herzenjâmer, Freiburg 2007, S. 44 ff., den Begriff Diaphanie einzuführen versucht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die schwankhaften Elemente, die nicht integrierbar waren in seine neue
Konzeption des Stoffes. Das bewirkte ein energisches Eingreifen des
Autors mittels Kommentaren, in Prolog, Allegores der Minneklause
etc. – um die Erzählung in die gewünschte Richtung zu lenken.
Chrétien hingegen, der es offenbar mit einer weniger verfestigten ma-
teria zu tun hatte, konnte seiner Hauptgestalt vertrauen, dass sie in
seinem Sinn agieren würde. So gelang es ihm, am Tun, Denken und
Fühlen des Ritters Lancelot in jeder Station der einmaligen Queste
seine Sicht von der Wirklichkeit des Herzens, nicht ohne einen Schuss
Ironie und Parodie, seiner Mäzenin zu präsentieren in der berechtigten
Erwartung, dem von ihr gewünschten san gerecht geworden zu sein.
Für einen neuen Umgang mit einer vorgegebenen materia hatte
Chrétien mit seiner molt bel conjointur im Erecroman die Vorausset-
zungen geschaffen. Der höfische Roman mutierte zum raffinierten li-
terarischen Experiment. Diese Verlagerung von Wesen und Funktion
volkssprachlicher Literaturwerke aufs Ästhetische mag dazu beigetra-
gen haben, dass wir nichts wissen über offizielle Verurteilungen durch
die Kirche, was übrigens auch für die deftigen religiösen Parodien z. B.
aus der Vagantenszene gilt. Was diese Neuausrichtung der Literatur
für das Problem der europäischen Säkularisierung bedeutet, sei dahin-
gestellt. Andererseits hat die von Chrétien forcierte Lancelottradition
aus sich heraus die moralisch-religiöse ›Aufarbeitung‹ dieser Erosthe-
matik vollzogen in den großen Prosatexten – Perlesvaus, Queste, Mort
Artu.24 Dieses Bemühen hatte seinerseits im Conte del graal Chrétiens
eine starke Stütze. Chrétien und Marie de France, um nur diese zu
nennen, legen Zeugnis ab über die ungewöhnliche geistige Regsam-
keit, die la France im 12. Jahrhundert auszeichnet. Chrétien als Vertre-
ter der clergie erhob überdies in seinem Karrenritterroman den meil-
leur chevalier Lancelot als den einmaligen Vertreter der chevalerie des
Herzens zu einem gleichwertigen Partner in der Erosdiskussion seiner
Zeit. Er verband dies mit einer deutlichen Abwertung Gaweins, jenes
arturischen Vertreters der chevalerie, der schon bei Wace, V 147644,
zuständig war für drueries, amistiez et amies und demonstrierte damit

290

Alois Wolf

24 Dazu: Alois Wolf: Überbietendes Neuerzählen als Versuch der Vergegenwärtigung
des ›Wahren‹. Überlegungen zur volkssprachlichen Literatur um 1200 (Österreichische
Akademie der Wissenschaft Phil.histor.Klasse, Sitzungsberichte 807), Wien 2010,
S. 126ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Unzulänglichkeit der Artuswelt, die Wirklichkeit des Herzens zu
erfassen.25 Chrétien hingegen spielte mittels Ironie und Parodie die
intellektuelle Überlegenheit des Vertreters der clergie aus.

291

La douce France

25 La partie Arthurienne du Roman de Brut par I. D. O. Arnold et M. M. Pelan, Paris
1952, V 2217ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Caterina Salabè

Memoria e oblio alle origini
della letteratura europea

I due movimenti opposti e complementari dello spirito e della coscien-
za, ai quali diamo nome di memoria e oblio, possono essere equiparati
alle forme trascendentali o a priori della conoscenza: condizioni formali
del pensiero, forme della sensibilità. Solo sulla memoria è possibile
costruire una conoscenza, ma ricordare tutto, come accade al personag-
gio di Funes nell’omonimo racconto di Jorge Luis Borges1 , sarebbe una
follia: anche l’oblio, la capacità del limite e dell’astrazione, è necessario
alla vita del pensiero e dell’immaginazione. La letteratura, che è un
prodotto verbale o grammaticale dello spirito, riflette precisamente la
realtà e il travaglio di queste due funzioni psicologiche, e attribuisce
loro un carattere e una natura di volta in volta diversi, a seconda del
humus culturale in cui essa stessa viene a formarsi.

I testi più antichi della letteratura greca, in particolar modo l’Odis-
sea di Omero e la Teogonia di Esiodo, considerati «il risultato finale di
una lunga serie di racconti» tramandati oralmente nei secoli precedenti
in occasione di determinate feste rituali, testimoniano di una concezio-
ne religiosa della memoria e dell’oblio nel periodo arcaico2 . La stessa
cosa vale per il contesto biblico, dove nei libri posti proprio all’inizio
della Bibbia ebraica o Antico Testamento, la memoria viene equiparata
alla fedeltà, alla condizione stessa dell’alleanza tra Dio e l’uomo, e l’o-
blio al suo contrario.

In Grecia la memoria in principio è una dea: Mnemosyne. Una dea
per certi aspetti spaventosa, poiché appartenente alla prima generazio-
ne delle figlie di Gea e di Urano, le Titanidi, e dunque detentrice di una
sapienza ai confini con il Caos primordiale. Esiodo è il primo a menzio-

292

1 J. L. Borges: «Funes, o della memoria», in: Finzioni, Milano 2003.
2 M. Detienne: I maestri di verità nella Grecia arcaica, Roma – Bari: Laterza 2008,
pp. 4–7 ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


narla in letteratura, esaltandone in particolare il ruolo di madre delle
Muse, nate dalla sua unione con l’olimpico Zeus:

Le partorì nella Pieria, unitasi al padre Cronide,
Mnemosine, dei clivi d’Eleutere regina,
che fossero oblio [gr. lesmosyne] dei mali e tregua alle cure.3

Le Muse, cantatrici e danzatrici divine, sono coloro che ispirano il poeta
al canto che rivela e celebra la stirpe degli dèi immortali e degli uomini
antichi: «a lui sulla lingua versano dolce rugiada, e dalla sua bocca scor-
rono dolci parole»4 . Sono le intermediarie tra Mnemosine/Zeus e il
poeta, che a sua volta è l’intermediario tra esse e gli altri mortali. Il loro
canto attinge e dà forma «olimpica» alla sapienza primordiale di Mne-
mosine, e infonde nell’ascoltatore una «memoria del divino»5 che lo
induce a dimenticare all’istante le preoccupazioni e i dolori della vita
mortale. Si tratta di un oblio temporaneo e rigenerante paragonabile al
sonno6 . Un sonno (hypnos) che qui significa risveglio alla dimensione
divina della realtà mediata dalle Muse, le quali «intatto da cura hanno il
cuore»7 , e non solo donano agli uomini momenti soavi di oblio, ma
«cantando rallegrano in Olimpo la mente di Zeus»8 . Le divine sorelle
«di uguale sentire»9 cantano inoltre «le leggi e i saggi costumi degli
immortali»10 , e così facendo accompagnano «i re venerati»11 come dèi
splendenti nelle assemblee, affinché amministrino la giustizia con «ret-
ti giudizi»12 , e plachino sapientemente e con «dolci parole»13 le contese
e le offese anche grandi: «tale è delle Muse il sacro dono per gli uomi-
ni»14 . È il dono della civiltà intesa come giustizia, che ha inzio nella

293

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

3 Esiodo, Teogonia, vv. 53–55, a cura di G. Arrighetti, Milano: BUR, 1984.
4 Ivi, vv. 83–4.
5 Euripide, Eracle, v. 679, trad. it di M. S. Mirto, Milano: BUR, 1997; cfr. anche W. F.
Otto, Le Muse e l’origine divina della parola e del canto, a cura di S. Mati, Roma: Fazi
Editore, 2005, p. 46.
6 Cfr. Detienne, pp. 50–51; Esiodo,Teogonia, vv. 756–767.
7 Esiodo, Teogonia, v. 61.
8 Ivi, v. 51.
9 Ivi, v. 60.
10 Ivi, vv. 66–67.
11 Ivi, v. 80.
12 Ivi, v. 86.
13 Ivi, v. 84.
14 Ivi, v. 93.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


parola e nel canto di una memoria olimpica che conosce passato, pre-
sente e futuro15 .

L’Odissea, a differenza della Teogonia, non menziona mai la dea
Mnemosine, ma esalta la figura del poeta istruito dalle Muse nel «can-
tore divino»16 Demodoco, il quale viene lodato da Odisseo presso la
corte dei Feaci «al di sopra di tutti i mortali»17 , per aver cantato della
guerra di Troia «come uno che era presente o che ha sentito da un al-
tro»18 . Il cieco Demodoco conosce il passato, anche il passato di Odisseo,
e in questo modo richiama la figura del cantore «extradiegetico» dell’
Odissea19 , Omero, il quale proprio all’inizio del grande poema invoca la
Musa con le parole: «Narrami, o Musa, dell’eroe multiforme, che tanto
vagò, dopo che distrusse la rocca sacra di Troia»20 . Attraverso il canto
ispirato dalla memoria divina, Demodoco narra con tale verità degli eroi
della guerra di Troia, da indurre Odisseo a riconoscere se stesso e ad
abbandonarsi al pianto. Pianto che lo fa a sua volta riconoscere dal pa-
drone di casa, il re Alcinoo. In questo modo la memoria del passato svela
a Odisseo e ai suoi commensali la sua identità. La poesia mnemonica
non fonda dunque solamente la civiltà, ma anche la psicologia.

Tale ruolo fondante per uomini e dèi di una vocalità informata di
una memoria non individuale, ma corale o musicale, spiega lo stesso
nascere della letteratura e di tutte le tecniche e tecnologie ad essa asso-
ciate sin dai tempi più antichi. «La prima frase con la quale ci parla la
letteratura greca [e dunque europea], ovvero il verso iniziale dell’Iliade,
è non a caso l’invocazione alla Musa, chiamata solo col nome di

294

Caterina Salabè

15 Cfr. J. Assmann, La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identità politica nelle
grandi civiltà antiche, Torino: Einaudi, 1997; G. Vico, La Scienza Nuova, a cura di
P. Rossi, Milano: BUR, 1977 (20049 ).
16 Omero, Odissea, VIII, 43, a cura di J. B. Hainsworth, trad. it. di G. A. Privitera, Mila-
no: Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 1982.
17 Ivi, VIII, 487.
18 Ivi, v. 491.
19 V. F. Ferrari, La fonte del cipresso bianco. Racconto e sapienza dall’Odissea alle lami-
ne misteriche, Torino: UTET, 2007, p. 76.
20 Il numero canonico di nove Muse compare per la prima volta nel libro XXIV 60
dell’Odissea e al verso 60 della Teogonia, ma il generico singolare ‹Musa› è comune.
Cfr. Omero, Odissea, a cura di J. B. Hainsworth, trad. it. di G. A. Privitera, Milano:
Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 1982, Commento VIII 63, p. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»dea»21 . La letteratura nasce proprio come forma fissata attraverso la
scrittura di una memoria cosmica.

Anche l’oblio compare nella Teogonia di Esiodo come personifica-
zione divina in Lethe. A differenza di Mnemosyne, questa dea è tutta
caratterizzata negativamente, in quanto discende dalla Notte e dal
Caos, ed è figlia di Eris, la Discordia «dal cuore violento»22 :

Poi Contesa odiosa generò Pena dolente,
Oblio [gr. Lethe] e Fame, e Dolori, che fanno piangere,
Lotte e Battaglie, e Delitti e Omicidi,
Discordia e Inganni, e Discorsi e Ambigui Discorsi,
Anarchia e Sciagura, che vanno congiunte fra loro
e Giuramento, che agli uomini della terra grande
sciagura reca quando qualcuno di loro, volendo, spergiura.23

La dea Lete impone un oblio che non è «dolce»24 come quello («lesmo-
syne»25 ) simile al sonno (Hypnos) provocato dal canto delle Muse, ma
«ferreo»26 come la morte (Thanatos). Il canto delle Muse è anzi una
negazione di Lete, nella misura in cui esse rivendicano il privilegio di
cantare «il vero»27 : «Aletheia», parola la cui «relazione etimologica»
con Lethe salta subito all’occhio28 . Lete appartiene alla Notte e al Silen-
zio, tanto che dopo Esiodo diviene metafora degli Inferi, ma anche uno
dei cinque fiumi che vi scorrono insieme a Stige, Acheronte, Flegetonte
e Cocito. Le sue acque hanno il potere di far dimenticare alle ombre dei
morti la vita terrena, oppure, come nella Repubblica (621) di Platone o
nell’Eneide (VI) di Virgilio, la vita ultraterrena prima della metempsi-
cosi. Diversamente in Dante, dove nella Commedia il fiume Lete è si-
tuato nel Paradiso terrestre, in cima al monte del Purgatorio, e – quasi a
richiamo del rito purificatore del battesimo – serve alle anime purgate a

295

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

21 W. F. Otto, Le Muse e l’origine divina della parola e del canto, a cura di S. Mati,
Roma: Fazi Editore, 2005, p. 32.
22 Esiodo, Teogonia, v. 225, a cura di G. Arrighetti, Milano: BUR, 1984.
23 Ivi, vv. 226–232.
24 Ivi, v. 763.
25 Ivi, v. 55.
26 Ivi, v. 764.
27 Ivi, v. 28.
28 Cfr. M. Detienne, I maestri di verità nella Grecia arcaica, Roma – Bari: Laterza, 2008,
pp. 7–16, 30–33, 49.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liberarsi definitivamente della memoria di tutti i peccati prima di poter
ascendere al Paradiso celeste e alla visione beatifica di Dio29 .

Nelle religioni dei misteri, in particolare quella orfico-pitagorica
che influenzò la teoria dell’anima di Platone, Lete è rivelata come la
fonte infernale che le anime dei defunti troveranno all’entrata dell’Ade
«accanto ad […] un cipresso bianco», e dalla quale gli iniziati dovranno
evitare di bere se non vorranno cadere in un oblio senza fine. Dovranno
invece andare a dissetarsi a un’altra fonte, quella dalla quale sgorga
perenne la «fredda acqua che scorre dal lago di Mnemosyne», onde
poter conservare la vita – i. e. la coscienza – nel mondo dei morti. Tali
rivelazioni sono state rinvenute su un certo numero di lamine d’oro
incise e inserite nella bocca, al collo o nella mano delle salme ritrovate
in alcune tombe di età ellenistica nell’area mediterranea, e hanno signi-
ficativamente molti punti in comune con i Libro dei morti degli antichi
Egizi30 . Esse forniscono all’anima del defunto le istruzioni per il viag-
gio oltremondano, come leggiamo ad esempio la cd. lamina «Petelia»
del IV secolo a. C.31 , rinvenuta in Calabria nel 1834:

Troverai a sinistra delle case di Ade una fonte
e accanto ad essa eretto un bianco cipresso:
a questa fonte non avvicinarti neppure.
Ma ne troverai un’altra, la fredda acqua che scorre
dal lago di Mnemosyne: vi stanno innanzi custodi.
Di’: »Son figlia della Terra e del Cielo stellato:
urania è la mia stirpe, e ciò sapete anche voi.
Di sete son arsa e vengo meno: ma datemi presto
la fredda acqua che scorre dal lago di Mnemosyne«.
Ed essi ti daranno da bere dalla fonte divina;
e dopo allora con gli altri eroi sarai sovrana.32

Le anime che berranno l’acqua della fonte di Mnemosine ricorderanno
la propria origine divina e diverranno immortali. Allo stesso modo tro-

296

Caterina Salabè

29 Cfr. H. Weinrich, Lete. Arte e critica dell’oblio, Bologna: Il Mulino, 1999, pp. 39–59.
30 F. Ferrari, La fonte del cipresso bianco. Racconto e sapienza dall’Odissea alle lamine
misteriche, Torino: UTET, 2007, p. 128; cfr. anche R. G. Edmonds, Myths of the Under-
world Journey. Plato, Aristophanes, and the »Orphic« Gold Tablets, Cambridge Univer-
sity Press, 2004; R. Merkelbach, Die goldenen Totenpässe: ägyptisch, orphisch, bak-
chisch, «ZPE» 128, pp. 1–13.
31 British Museum, 3155; mm 45�27.
32 G. Pugliese Carratelli (a cura di), Le lamine d’oro orfiche. Istruzioni per il viaggio
oltremondano degli iniziati greci, Milano: Adelphi, 2001, p. 68.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


viamo nell’opera di Pausania, storico e geografo del II secolo, la descri-
zione dell’oracolo di Trofonio a Lebadea in Beozia, dove è attestata la
presenza di due sorgenti contigue, di cui la prima, chiamata Lethe, «fa
dimenticare tutta la vita umana», mentre la seconda, Mnemosyne,
«permette al consultante di conservare nella memoria tutto ciò che ha
visto e inteso nell’altro mondo»33 .

Nell’Odissea non vi è menzione di Lete, ma il tema dell’oblio in-
teso come ipnosi è centrale a tutto il racconto delle avventure di Odis-
seo prima del ritorno a Itaca. I Lotofagi, Circe, le Sirene, Calipso posso-
no dirsi elementi chiave di tutta una serie di «tentazioni dell’oblio»34

alle quali l’eroe deve far fronte e resistere al fine di poter tornare alla
patria e alla propria vita di uomo mortale. A differenza del canto di
Demodoco – o di quello di Esiodo e dei poeti in genere, ma anche dei
re – ispirato dalle Muse, l’ipnosi ingenerata da alimenti inebrianti, canti
lusinghieri o donne ammalianti non conduce chi ne è affetto a ricono-
scere se stesso, ma al contrario a dimenticare l’orizzonte più ampio
della propria vita mortale, con le sue responsabilità e le sue cure, tanto
da comportare un rischio senza ritorno della vita stessa, che così perde-
rebbe la propria vocazione più intima divenendo «immersione narcisi-
stica nel [proprio] passato» e «alienazione dispersiva nella totalità degli
eventi umani»35 .

Tale ambiguità dell’oblio ipnotico, associato ora alla memoria del
divino elargita dalle Muse e associata alle arti e al diritto, ora all’oblio
dell’umano indotto dalle droghe, dalla vanità e dal piacere dei sensi, si
gioca sulla qualità, ma anche sulla misura degli induttori. Odisseo, aiu-
tato dalla dea Atena, indica la via dell’uomo proprio nell’abbandonarsi
al canto di Demodoco ispirato dalle Muse, che sanno «il vero»36 , ma
non a quello delle Sirene, che sanno tutto, ovvero »più cose« di »quello
che accade sulla terra ferace«37 . L’ipnosi deve elevare l’uomo verso il
divino, non abbassarlo alla vanità e alla pura corporeità.

Un’idea affine di memoria come responsabilità nei confronti della
vita e delle sue vocazioni la ritroviamo sottesa all’intero impianto filo-

297

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

33 Pausania, Guida della Grecia, 9, 39, 8, Libro IX: La Beozia, a cura di M. Moggi e
M. Osanna, Milano: Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 2010; Cfr. M. Detienne, I
maestri di verità nella Grecia arcaica, Roma – Bari: Laterza, 2008, pp. 28–30.
34 Ferrari, pp. 67–71.
35 Ivi, p. 71.
36 Teogonia, v. 28.
37 Odissea, XII 184–191.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sofico dell’Eneide virgiliana, come ad esempio nella emblematica esor-
tazione a ricordare che l’ombra di Anchise fa al figlio Enea durante il
loro incontro nei Campi Elisi:

Tu regere imperio populos, Romane, memento
(hae tibi erunt artes) pacique imponere morem,
parcere subiectis et debellare superbos.38

La concezione religiosa della memoria e dell’oblio domina anche il
«grande codice» della letteratura europea, vale a dire la Bibbia39 . Nel-
l’Antico Testamento la memoria è anzitutto sinonimo di fedeltà e ap-
partiene in primo luogo a Dio, che dopo il diluvio universale, quando le
acque sono ancora alte sopra la terra, si ricorda di Noè40 , «uomo giusto
e integro tra i suoi contemporanei»41 , ma anche degli animali che sono
con lui nell’arca, e si attiva per far loro arrivare un aiuto efficace:

Dio si ricordò di Noè, di tutte le fiere e di tutti gli animali domestici che erano
con lui nell’arca […] fece passare un vento sulla terra e le acque si abbassaro-
no.42

Con Dio che si ricorda per la prima volta di Noè e delle altre creature
nell’arca inizia la storia della salvezza. La memoria di Dio rinnova l’al-
leanza con l’uomo giusto stabilita prima del diluvio – «con te io stabili-
sco la mia alleanza»43 – e si tramuta in soccorso. Il resto dell’umanità,
malvagio e corrotto, è distrutto insieme agli altri esseri viventi per aver
reso «la terra […] piena di violenza»44 . Dio si ricorda infatti anche degli
empi che lo hanno indotto a pentirsi e ad addolorarsi in cuor suo «di aver
fatto l’uomo sulla terra»45 , e si attiva affinché la loro memoria sia can-
cellata «sotto al cielo»46 . Diversamente «tutti i viventi» salvati possono
uscire dall’arca sulla superficie asciutta del suolo e ripopolare la terra47 .

298

Caterina Salabè

38 Virgilio, Eneide, VI 851–3, a cura di E. Paratore e M. Beck, trad. it. di L. Canali, Mi-
lano: Mondadori, 1985.
39 Cfr. N. Frye, Il grande codice: la Bibbia e la letteratura, trad. it. di G. Rizzoni, Torino:
Einaudi, 1986.
40 V. Genesi 8, 1, La Bibbia di Gerusaleme, a cura di F. Vattioni, Bologna 2000.
41 Ivi, 6, 9.
42 Ivi, 8, 1.
43 Ivi, 6, 18.
44 Ivi, 6, 13.
45 Ivi, 6, 6.
46 Ivi, 6, 17.
47 Ivi, 8, 19.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quando Noè edifica «un altare al Signore» e offre olocausti di
animali e di uccelli48 , Dio si ricorda nuovamente della sua alleanza con
il creato, questa volta indicandone un segno nell’arcobaleno:

Il mio arco pongo sulle nubi
ed esso sarà il segno dell’alleanza
tra me e la terra.
Quando radunerò
le nubi sulla terra e apparirà l’arco sulle nubi
ricorderò la mia alleanza
che è tra me e voi
e tra ogni essere che vive in ogni carne e non ci saranno più le acque
per il diluvio, per distruggere ogni carne.49

Passano dieci generazioni e Dio riprende la sua alleanza con Abramo,
l’uomo della fede, promettendogli di renderlo «padre di una moltitudi-
ne di popoli» e di lasciargli in eredità il «paese dal fiume d’Egitto al
grande fiume, il fiume Eufrate»50 . Anche di Abramo Dio si ricorda51 –
in particolare della sua intercessione affinché Egli non stermini «il giu-
sto con l’empio»52 nella città di Sòdoma, e conceda a Lot di sfuggire alla
catastrofe. Questa volta il segno dell’alleanza è indicato nella circonci-
sione del membro di ogni maschio del suo popolo «quando avrà otto
giorni […] di generazione in generazione»53 , segno che «sussisterà nel-
la [sua] carne come alleanza perenne»54 . Nella Genesi Dio si ricorda
«anche di Rachele»55 e la rende feconda, affinché possa fondare insieme
a sua sorella Lia «la casa d’Israele»56 .

Nell’Esodo è l’alleanza con gli Israeliti a essere ricordata da Dio,
che viene loro in aiuto attraverso la persona di Mosè, quando questi si
trovano nella condizione di schiavi in Egitto:

Gli Israeliti gemettero per la loro schiavitù, alzarono grida di lamento e il loro
grido dalla schiavitù salì a Dio. Allora Dio ascoltò il loro lamento, si ricordò

299

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

48 Ivi, 8, 20.
49 Ivi, 9, 13–15.
50 Ivi, 17,4; 15, 18.
51 Ivi, 19, 29.
52 Ivi, 18, 23.
53 Ivi, 17, 12.
54 Ivi, 17, 13.
55 Ivi, 30, 22.
56 Rut 4, 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


della sua alleanza con Abramo e Giacobbe. Dio guardò la condizione degli
Israeliti e se ne prese pensiero.57

La memoria di Dio ricrea continuamente il legame attivo, la religio58 ,
tra Lui e le sue creature, tra Lui e il suo popolo, ed è in questo senso che
viene invocata dagli uomini nella loro tribolazione, così ad es. nei Sal-
mi:

Ricordati di noi, Signore, per amore del tuo popolo,
visitaci con la tua salvezza,
perché vediamo la felicità dei tuoi eletti,
godiamo della gioia del tuo popolo,
ci gloriamo con la tua eredità.59

Vi sono altri passaggi della Bibbia ebraica o Antico Testamento, ma
anche del Nuovo, in cui possiamo ritrovare così esplicitata la memoria
di Dio e le sue invocazioni, come in quella in cui il ‹buon ladrone›
implora il crocifisso: «Gesù, ricordati di me quando entrerai nel tuo
regno»60 .

D’altro canto anche l’uomo stabilisce il suo legame con Dio attra-
verso il ricordo, e sono innumerevoli nel testo sacro – in particolare nel
Deuteronomio, che sviluppa una vera «teologia del ricordo»61 – le esor-
tazioni dei profeti e di Dio stesso affinché sia l’uomo a ricordare il suo
Dio, la propria natura di creatura, e gli eventi salvifici della storia in cui
gli è stato resituito il dono della libertà, primo fra tutti la fuga dall’E-
gitto narrata nell’Esodo:

Mosè disse al popolo: «Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dal-
l’Egitto, dalla condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha
fatti uscire di là.»62

Avere memoria di Dio e dell’incontro con Lui nel proprio passato stori-
co – una memoria che anche qui è sinonimo di fedeltà – costituisce per il
popolo d’Israele l’essenza della vera libertà. Grazie ad essa l’uomo ot-
tiene forza e riesce a dimenticare gli affanni presenti e passati:

300

Caterina Salabè

57 Esodo 2, 23–25.
58 Cfr. Lattanzio, Divinae institutiones, IV, 28; S. Agostino, Retractationes, I, 13.
59 Salmi 106, 4–5.
60 Luca 23, 42.
61 G. Kittel, G. Friedrich, Grande Lessico del Nuovo Testamento, a cura di F. Montagni-
ni, G. Scarpat, O. Soffritti, Brescia: Paideia, 1965–1992, Vol. VII, p. 300.
62 Esodo 13, 3; cfr. anche il terzo comandamento del decalogo deutronomico, Dt 5, 15.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dio mi ha fatto dimenticare ogni affanno e tutta la casa di mio padre.63

Su questa fede si innesta la successiva predicazione liturgica cristiana,
che attribuisce valore fondativo all’istituzione eucaristica a futura «me-
moria» del sacrificio di Gesù, vissuto ancor più che come incontro con
Dio, come comunione dei fedeli con il redentore e fra loro:

Poi, preso un pane, rese grazie, lo spezzò e lo diede loro dicendo: «Questo è il
mio corpo che è dato per voi; fate questo in memoria di me». Allo stesso modo
dopo aver cenato, prese il calice dicendo: «Questo calice è la nuova alleanza nel
mio sangue, che viene versato per voi».64

Nei Vangeli viene dato anche particolare risalto alla memoria attiva
della madre di Gesù, Maria, «che serbava tutte queste cose nel suo
cuore»65 , e alla potenza dello Spirito Santo di conservare, rafforzare e
chiarire le parole e l’opera di Gesù, in modo da lasciarne negli uomini
un ricordo definitivo66 :

Ma il Consolatore, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, egli
v’insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto.67

Come nelle Scritture memoria e fede sono inscindibili nella relazione
tra Dio e l’uomo, così lo sono l’oblio e il tradimento, quando a dimenti-
care Dio sia l’uomo, mettendo così in grave pericolo il proprio destino:

Guardati bene dal dimenticare il Signore tuo Dio. […] Ricordati invece del
Signore tuo Dio perché Egli ti dà la forza per acquistare ricchezze, al fine di
mantenere, come fa oggi, l’alleanza che ha giurata ai tuoi padri. Ma se tu
dimenticherai il Signore tuo Dio e seguirai altri dèi e li servirai e ti prostrerai
davanti a loro, io attesto oggi contro di voi che certo perirete! Perirete come le
nazioni che il Signore fa perire davanti a voi, perché non avrete dato ascolto
alla voce del Signore vostro Dio.68

Per contro, che Dio possa dimenticare l’uomo giusto, rimane biblica-
mente un mistero, e chi si pone questa domanda richiama il paragone
con la figura di Giobbe quando vuole discutere i disegni di Dio, e al
quale Dio risponde evocando la propria sapienza creatrice:

301

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

63 Genesi 41, 51; cfr. anche Deuteronomio 8, 18; Isaia 65, 16.
64 Luca 22, 19; cfr. 1Corinzi 11, 23–24.
65 Luca 2, 51; cfr. 2, 19.
66 Cfr. G. Kittel, G. Friedrich, Grande Lessico del Nuovo Testamento, a cura di F. Mon-
tagnini, G. Scarpat, O. Soffritti, Brescia: Paideia, 1965–1992, Vol. VII, p. 306.
67 Giovanni 14, 26.
68 Deuteronomio 8, 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dov’eri tu quand’io ponevo le fondamenta della terra? Dillo se hai tanta in-
telligenza!69

D’altra parte, la circostanza che il giusto sofferente possa avere la per-
cezione di essere stato dimenticato da Dio, è dimostrata nei lamenti
contenuti sopratutto nei Salmi, e specialmente in quello ripreso con
straordinario pathos dalle ultime parole di Gesù sulla croce nel Vangelo
di Matteo:

«Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?».70

Inferire l’oblio dell’uomo e delle altre creature da parte di Dio, quando
oltre lo sguardo umano e animale viene testimoniata la creazione e/o la
resurrezione, è, come già accennato, impossibile in ambito biblico:

Sion ha detto: «Il Signore mi ha abbandonato,
il Signore mi ha dimenticato».
Si dimentica forse una donna del suo bambino,
così da non commuoversi per il figlio delle sue viscere?
Anche se queste donne si dimenticassero,
io invece non ti dimenticherò mai.71

Dio non dimentica l’uomo, se non «per un breve istante»72 , dopo il
quale lo «riprende […] con immenso amore». È soltanto «l’empio inso-
lente»73 a concludere con precoce delusione:

«Dio dimentica, nasconde il volto, non vede più nulla»74 .

Dimenticare per Dio non può quindi mai significare abbandono defini-
tivo dei giusti, ma soltanto perdono delle iniquità commesse dagli in-
giusti, così come nella nuova alleanza tra Dio e l’uomo profetizzata da
Geremia e riportata nella sua forma compiuta nel Nuovo Testamento:

«Poiché io perdonerò la loro iniquità e non mi ricorderò più del loro pecca-
to».75

La capacità mnemonica e di oblio in letteratura non appartiene però
solamente all’umano e al divino, ma anche agli animali, alle piante e

302

Caterina Salabè

69 Giobbe 38, 4.
70 Matteo 27, 46; Salmi 22,2; cfr. Isaia 49, 14.
71 Isaia 49, 14–15; cfr. Salmi 44, 25; 112, 6; Amos 8, 7; Lettera agli Ebrei 6, 10.
72 Isaia 54, 7.
73 Salmi 9, 25.
74 Salmi 9, 32; cfr. G. Ravasi (a cura di), I Salmi, Milano: BUR, 1986.
75 Geremia 31, 34; cfr. Ebrei 8, 12; 10, 17.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in certo senso – come si è visto per l’acqua – agli elementi primordiali76 .
La mitologia greca sopratutto è ricca di figure spirituali della natura,
come le ninfe abitanti dei boschi, delle sorgenti e delle campagne, ri-
tratte in maniera particolarmente incisiva nelle Metamorfosi di Ovidio,
che ne descrivono il carattere e le trasformazioni – pensiamo alla pianta
d’alloro personificata in Dafne, che annuisce «con i rami appena spun-
tati» alle parole appassionate di Apollo (I 567–8)77 , e già presente in
maniera simile nel frammento 194 di Callimaco di prima età ellensiti-
ca78 , ma anche all’ombra del troiano Polidoro mutata anch’essa in ar-
busto parlante (idea poi ripresa da Dante in Inferno XIII nell’incontro
con Pier della Vigna), che riconosce Enea – dunque si ricorda di lui –
benché sia da questo inizialmente e non a caso ritenuto una delle Ama-
driadi, ninfe degli alberi79 . Ritroviamo un’idea simile ne L’olmo abbat-
tuto del poeta romantico inglese John Clare, che attribuisce all’albero
domestico, testimone della vita di tante generazioni, una sensibilità e
una memoria pari o perfino superiore a quella umana: «Tu possedevi
un linguaggio capace di muovere i cuori/ più profondamente di un’e-
mozione vestita di parole», preludendo così anche agli «sguardi fami-
liari» delle «foreste di simboli» nelle Corrispondenze di Charles Bau-
delaire. Tra gli animali valga come esempio su tutti quello presente
nell’Odissea (XVII 290–327), dove è Argo, il cane ormai vecchio e pul-
cioso di Odisseo, il solo a riconoscere subito il padrone dopo venti anni
di assenza, nonostante questi appaia alla corte di Itaca malridotto e
travestito da mendicante.

Esiste naturalmente «fin dalla più remota antichità» una memoria
«laicizzata, complementare all’azione, inserita nel tempo, provvista di
una propria autonomia ed elargita alle dimensioni di un gruppo sociale
[…] composto di uomini specializzati nella funzione guerriera»80 . Si
tratta di una memoria fondata sull’uguaglianza e finalizzata al dialogo
e alla organizzazione della vita sociale, che «con il sorgere della città, è

303

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

76 Cfr. G. T. Fechner, Nanna o L’anima delle piante, a cura di G. Moretti, trad. it. di
G. Rensi, Milano: Adelphi, 2008.
77 Ovidio, Metamorfosi, vol. I, a cura di A. Barchiesi, trad. it. di L. Koch, Milano: Fon-
dazione Lorenzo Valla / Mondadori, 2005.
78 Cfr. anche gli Inni Ad Apollo e A Delo in Callimaco, Inni, Epigrammi, Ecale, a cura di
G. B. D’Alessio, Milano: BUR, 2007.
79 Virgilio, Eneide, III 22–46, a cura di E. Paratore e M. Beck, trad. it. di L. Canali, Mi-
lano: Mondadori, 1985.
80 Detienne, p. 59

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


destinata a occupare il primo posto»81 . Accanto alla verità rivelata dalle
Muse si sviluppa dunque anche una verità retorica, che a partire dal VI
secolo a. C. investe, secondo quanto tramandato da Cicerone e da Quin-
tiliano82 , e riscontrato sulla più antica epigrafe di Paros (III sec. a. C.),
anche l’anamnesi poetica, sopratutto con il poeta Simonide di Ceo, con-
siderato appunto l’inventore della mnemotecnica83 . La memoria divie-
ne allora anche strumento finalizzato a una technē, un’arte, a regole
apprendibili e accessibili a tutti84 , rendendo in questo modo il poeta e
l’oratore figure professionali simili alle altre. Il poeta in particolare esce
dall’ordine pur rispettato dei mendicanti – al quale sembra appartenere
ancora il cantore Demodoco descritto nell’Odissea – e converte la sua
attività intellettuale da prerogativa spirituale in mestiere. Si dice infatti
che fu proprio Simonide il primo poeta a pretendere un pagamento per
le sue prestazioni. D’ora in poi il tema della memoria e dell’oblio nella
letteratura europea si muoverà lungo questi due assi principali – quello
religioso e quello laico – e darà luogo agli esiti più originali e imprevisti
resi possibili nelle singole coscienze dalla straordinaria combinatoria
dei suoi elementi nelle diverse epoche e culture85 .

304

Caterina Salabè

81 Ivi, p. 77
82 Cicerone, Dell’oratore, II, 86, a cura di E. Narducci, Milano: Rizzoli, 1994; Quintilia-
no, La formazione dell’oratore, XI, II 11–13, vol. 3, a cura C. M. Calcante, Milano:
Rizzoli, 1997
83 Cfr. F. Yates, L’arte della memoria, Torino: Einaudi, 1972 (20077 )
84 Detienne, p. 82
85 Cfr. K. Hübner, La verità del mito, Milano: Feltrinelli, 1990

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volker Kapp

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos:
Chateaubriand und Stendhal als
Deuter Napoleons

Chateaubriand und Stendhal, die nie zu Napoleons Vertrauten oder gar
Gesprächspartnern gehörten, ihn aber, mehr oder weniger persönlich
kennen lernten, haben ihn ganz gegensätzlich beurteilt. Stendhal zollt
ihm große Bewunderung, ja verklärt ihn, obwohl er nicht blind für
seine Schwächen ist. Chateaubriand hingegen kritisiert, ja verteufelt
ihn, gerade weil er seine überragende Bedeutung erkannt hat. Von
den vielen Kampfschriften, die sofort im Zuge der Besetzung von Paris
durch die alliierten Truppen 1814 zu erscheinen begannen, hat nach der
Meinung von Historikern Chateaubriands Aufruf1 entscheidende po-
litische Bedeutung gehabt, den er in der Hoffnung verfasste, durch die
Rückkehr der Bourbonen die Kapitulation von Frankreich verhindern
zu können. In diesem Pamphlet werden die Schattenseiten des Kaisers
vorgeführt, wie z. B. das Ausbluten Frankreichs durch das rücksichts-
lose Rekrutieren von Soldaten, dessen skandalöse Praktiken er mit so
grotesken Beispielen illustriert wie, dass Väter ihren toten Sohn zum
Beweis anschleppten, dass sie keine Rekruten stellen können.2

Bonapartes Erhebung zum Ersten Konsul wird mit der Erwartung
von Versöhnung in Verbindung gebracht, die Chateaubriands zeitwei-
lige Tätigkeit für ihn und die Loyalität seiner Napoleon ergebenen
Landsleute verschiedenster politischer Couleur entschuldigen soll. Al-
lerdings versteigt er sich zur Behauptung, die militärischen Erfolge
seien der Bravour der Franzosen, nicht Buonapartes, wie er ihn als Aus-
länder betitelt, Genialität als Feldherr zu verdanken, denn er habe seine
Soldaten als Kanonenfutter3 missbraucht und sich vom Schauspieler

305

1 De Buonaparte, des Bourbons, et de la nécessité de se rallier à nos Princes légitimes,
pour le bonheur de la France et celui de l’Europe.
2 »[…] des pères ont apporté le cadavre de leur fils pour prouver qu’ils ne pouvaient
fournir ce fils vivant« (Chateaubriand, Grands écrits politiques. Présentation et notes
par Jean-Paul Clément, Paris 1993, S. 78).
3 »On en étoit venu à ce point de mépris pour la vie des hommes et pour la France,

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Talma sein Auftreten als Herrscher beibringen lassen.4 Die Bücher 19–
24 seiner Mémoires d’Outre-Tombe, die fast ausschließlich von Bona-
parte handeln, bemühen sich um ein differenzierteres Urteil. Dabei
entsteht für manche Interpreten der falsche Eindruck, der Autor habe
seine Autobiografie in eine Napoleonbiografie verwandelt, so dass sie
mutmaßen, er sei damit seinem autobiografischen Vorhaben untreu
geworden. Ich plädiere für die gegenteilige These, dass er nämlich die
Darstellung Napoleons bewusst in die literarische Form autobiogra-
fischen Schreibens integriert hat, um ihn nicht nur als historische Er-
scheinung, sondern besonders als Symbol des Zeitenwandels in den
Blick zu rücken, den er selbst im Untergang des Ancien Regime und
dessen misslungener Wiedererweckung durch die Restauration erfah-
ren und ins Zentrum seiner Mémoires d’Outre-Tombe gestellt hat. Er
konterkariert die Mediatisierung der militärischen Erfolge Bonapartes
und die Stilisierung Napoleons zum charismatischen Herrscher durch
viele Informationen, die das allzu positive Bild korrigieren. Dazu wer-
tet er beispielsweise die Memoiren eines Teilnehmers des Ägyptenfeld-
zugs, Jacques-François Miot, über das Hinschlachten durch die entsetz-
ten französischen Soldaten von mehreren Tausend Gefangenen aus,
mit denen Bonaparte nichts mehr anzufangen wusste,5 und widerlegt
die Stilisierung Bonapartes zum Heilbringer der pestkranken Soldaten
mit dem Zeugnis des Arztes René-Nicolas Desguenettes, der sich ge-
weigert hat, den Befehl zu deren Vergiftung auszuführen6 , die dann
andere übernommen haben. Entscheidend ist jedoch weniger seine Be-
schäftigung mit einer Vielzahl von Gräueln Napoleons oder mit dem
fragwürdigen, mit einem Fiasko endenden Russlandfeldzug7 , sondern
der Rahmen, in den er seine Auseinandersetzung mit diesen Tatsachen

306

Volker Kapp

d’appeler les conscrits la matière première et la chair à canon« (Chateaubriand, Grands
écrits politiques, S. 78 vgl. auch S. 85).
4 »Il joue tout, jusqu’aux passions qu’il n’a pas : il est toujours sur un théâtre ; […] Un
souverain qui a pu prendre des leçons de Talma, afin de paroître dans une attitude royale,
est jugé pour la postérité. Il veut paroître original, et il n’est presque jamais qu’imi-
tateur« (Chateaubriand, Grands écrits politiques, S. 88).
5 Chateaubriand, Mémoires d’Outre-Tombe. Nouvelle édition critique, établie, présen-
tée et annotée par Jean-Claude Berchet, Paris 1989–1998, 4 Bde. Ich zitiere nach dieser
Ausgabe mit der Abkürzung MOT und der Bandzahl, hier MOT II, 337–341.
6 Vgl. MOT II, 345–347.
7 Für Chateaubriand handelt es sich bei dem ganzen Unternehmen um eine Folge von
Wahnvorstellungen (»chimères«), doch fügt er hinzu: »[…] l’homme touchait à la folie,
mais ses songes étaient encore ceux d’un esprit immense« (MOT II, S. 434).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einbettet. Die aus ihm sich ergebende Perspektivierung weist Analo-
gien zu Stendhals Beschäftigung mit Napoleon in zweien seiner Roma-
ne auf, die sich in dieser Hinsicht grundlegend von dessen Napoleon-
Biographie unterscheiden.

Stendhals unvollendete Napoleon-Biographie liegt in zwei Fas-
sungen vor, deren eine um 1818 in Mailand, die andere um 1838 in
Paris geschrieben wurde. Die zweite, Mémoires sur Napoléon betitelte
beginnt mit dem Bekenntnis, er schreibe den ersten Satz mit einem
religiösen Schauder, denn er handle vom größten Menschen seit Cae-
sar.8 Nach seiner Meinung resultiert Napoleons Scheitern aus zwei
Fehlern: er umgab sich als selbst ernannter Kaiser mit Mittelmäßigen
und war durch die Kombination des Regierens mit dem Oberkomman-
do überfordert.9 Besonders aufschlussreich ist eine Bemerkung in der
ersten, Vie de Napoleon betitelten Fassung. Dort meint er, Washing-
tons Umgang mit einem souveränen Volk sei Bonaparte völlig absurd
erschienen, weil er als erfolgreicher General mit niemandem über seine
Entscheidungen debattieren wollte. Daraus müsse man folgern, dass er
keine Ahnung von der Kunst des Regierens hatte.10 Der Gedanke, Wa-
shington zum Gegenpol von Napoleon zu erheben, hat eigentlich nur
in Hinblick auf Amerika und Frankreich gemeinsame demokratische
Vorstellungen einen Erkenntniswert. Stendhal verpasst aber die Chan-
ce, die daraus resultierenden politischen Möglichkeiten jener Epoche
auszuloten. Diesen Schritt vollzieht Chateaubriand in seinen Mémoi-
res d’Outre-Tombe und offenbart damit, weswegen Bonaparte in sei-
nem autobiografischen Projekt so breiten Raum beansprucht.

307

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

8 »J’éprouve une sorte de sentiment religieux en osant écrire la première phrase de
l’histoire de Napoléon. Il s’agit du plus grand homme qui ait paru depuis César« (Sten-
dhal, Œuvres complètes, Nouvelle édition établie sous la direction de Victor Del Litto et
Ernest Abravanel, Genève 1970, Bd. 40, S. 19).
9 »L’Empereur périt pour deux causes : 1o L’amour qu’il avait pour les gens médiocres,
depuis son couronnement. 2o La réunion du métier d’empereur à celui de général en
chef«. (Œuvres complètes, Bd. 40, S. 307).
10 »Washington lui-même eût été embarrassé sur le degré de liberté qui pouvait être
confié sans danger à un peuple souverainement enfant, […] et qui, au fond du cœur,
nourrissait encore tous les sots préjugés donnés par une vieille monarchie. Mais aucune
des idées qui auraient occupé Washington n’arrêta l’attention du premier Consul […].
Le général Bonaparte était extrêmement ignorant dans l’art de gouverner. […] il mépri-
sait trop les hommes pour les admettre à délibérer sur les mesures qu’il avait jugées
salutaires« (Œuvres complètes, Bd. 39, S. 63 f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Bericht über seinen Besuch bei Georges Washington, mit dem
Chateaubriand während seiner Amerikareise zusammengetroffen sein
will, ist knapp gehalten. Die Fachleute streiten sich darüber, ob diese
Begegnung bloß erfunden ist, anstatt sich eingehender mit deren Aus-
wirkungen auf Chateaubriands Geschichtsdeutung zu beschäftigen.
Bemerkenswert ist bei dieser Episode, dass Washingtons Wohnsitz
mit der Inszenierung von Macht in Monarchien kontrastiert wird, wie
wenn man in Demokratien auf diese Kulisse verzichten könnte. Diese
Entgegensetzung, die uns angesichts des Repräsentationsaufwands in
unseren Staaten fragwürdig erscheinen mag, soll die Aufmerksamkeit
auf Napoleon lenken, an den auch die Betitelung Washingtons als Ge-
neral erinnert. Als Besucher wird der Memoirenschreiber zum Zeugen
der Andersartigkeit demokratischer Verhältnisse, denn Washington
bewohnt kein Schloss und lässt sich nicht durch Vorzimmer abschir-
men. Eine einfache Bedienstete führt Chateaubriand in einen schlich-
ten Raum, wo er auf einem wortkargen Washington trifft, dessen Ein-
silbigkeit besser zur Rhetorik eines Monarchen als zur Rolle eines
demokratischen Machthabers passt. Obwohl sich der Politiker überdies
reserviert gegenüber seinem Vorhaben einer Expedition zeigt, behaup-
tet Chateaubriand, ein Leben lang von dieser Begegnung gezehrt zu
haben. Dafür gibt er die Begründung, in den Blicken eines Großen liege
etwas Besonderes,11 eine Aussage, die insofern auffällig ist, als er so
etwas nie von Napoleon sagt. Wenn er anschließend Washington und
Bonaparte in Parallele setzt, verwendet er ein seit der Antike geläufiges
literarisches Verfahren, um deren gegensätzlichen Umgang mit politi-
scher Freiheit zu illustrieren.12 In dieser Optik kann er, anders als in
seinem Aufruf von 1814, Bonapartes Charisma herauskehren, aller-
dings mit dem Zusatz, dieser habe übersehen, dass dieses Wunder
mehr bedeute als eine Krone.13 Er rühmt, Washington habe erkannt,
dass nun die Zeit für Demokratien angebrochen und eine entsprechen-

308

Volker Kapp

11 »[…] mon nom n’est peut-être pas demeuré un jour entier dans sa mémoire ; heureux
pourtant que ses regrards soient tombés sur moi ! je m’en suis senti échauffé le reste de
ma vie : il y a une vertu dans les regards d’un grand homme« (MOT I, S, 377).
12 »Washington élève une nation à l’indépendance […] Bonaparte ravit à une nation son
indépendance […] Washington et Bonaparte sortirent du sein de la démocratie : nés tous
deux de la liberté, le premier lui fut fidèle, le second la trahit« (MOT I, S. 379f.).
13 »[…] il ne s’aperçut pas que les miracles de sa vie excédaient la valeur d’un diadème«
(MOT I, S. 380f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de politische Strategie erforderlich sei.14 Napoleon habe dies verkannt
und daher diese Chance verpasst,15 obwohl er sich als der bedeutendste
Tatmensch überhaupt auszeichne, wie der Autor an anderer Stelle
schreibt.16 Nun versteht man, warum Chateaubriand sozusagen mit
eigenen Augen die demokratische Alternative zum Empire wahr-
zunehmen vorgibt: er möchte so Napoleon innerhalb einer umfassen-
den Sicht damaliger historischer Möglichkeiten charakterisieren17 , die
nicht mit einer utopischen Perspektive zu verwechseln, sondern Be-
standteil einer globalen Analyse ist. Der Erkenntniswert einer solchen
Sicht auf Geschichte kann durch Stendhal verdeutlicht werden.

Eine der Grenzen von Stendhals Napoleonbiografie tritt in seiner
Haltung zu andern Autoren hervor. Italienische Literaten machten ihn
mit den Letters from St. Helena (1816) des englischen Arztes William
Warden bekannt, der den gefangenen Exkaiser medizinisch betreut hat
und von ihm beeindruckt war. Stendhal hat über weite Strecken ledig-
lich die ausführliche Besprechung von Wardens Buch in der Zeitschrift
Edinburgh Review (1816) in Übersetzung in die erste Fassung seiner
Biografie integriert. Diesem Plagiat steht das Denunzieren kritischer
Schriften über seinen Helden gegenüber, etwa von Madame de Staëls
postum erschienenen Considérations sur les principaux événements de
la Révolution française (1818), die er als Pamphlet abwertet, obwohl
sie analoge Urteile wie seine Biografie enthalten. Während Stendhal
konstatiert, dass Napoleon die Begabten nicht mochte,18 kommentiert
Madame de Staël diese Tatsache mit der Bemerkung, Genialität setze

309

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

14 »Washington a été le représentant des besoins, des idées, des lumières, des opinions de
son époque […] il a voulu ce qu’il devait vouloir […]« MOT I, S. 380).
15 »Bonaparte […] agissait sur la nation la plus intelligente, la plus brave, la plus bril-
lante de la terre. Quel serait aujourd’hui le rang occupé par lui, s’il eût joint la mag-
nanimité à ce qu’il avait d’héroïque« (MOT I, 380). Ich werde auf den Begriff der »Na-
tion« später eingehen.
16 »Il ne fallait pas moins que les maux dont la France était écrasée, pour se maintenir
dans l’éloignement que Napoléon inspirait et pour se défendre en même temps de l’ad-
miration qu’il faisait renaître sitôt qu’il agissait : c’était le plus fier génie d’action qui ait
jamais existé« (MOT II, S. 482).
17 An späterer Stelle greift er die Parallele zwischen beiden Gestalten auf, verweist
allerdings auf die von Napoleon angeordnete Hinrichtung des Duc d’Enghien, in deren
Gefolge er mit Napoleon brach und durch die er in die Einsamkeit vertrieben wurde (vgl.
MOT II, S. 83).
18 »Enfin Louis XIV craignait les talents ; Napoléon ne les aimait pas« (Œuvres com-
plètes, Bd. 39, S. 183).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innere Größe voraus.19 Sie greift Napoleons Selbsteinschätzung in
einer offiziell veröffentlichten Äußerung auf, der zufolge die absolute
Loyalität zu seiner Person die erste Pflicht seines Neffen als von ihm
eingesetzter Herrscher sei, hinter der erst die Interessen Frankreichs
und die Sorge für die Regierten rangierten.

Dieser Forderung entspreche die Einschränkung der Presse- und
Geistesfreiheit, woraus sie folgert, bei Bonaparte wiege das versäumte
Gute mehr als das begangene Böse.20 Den damit vollzogenen Schritt
von der Faktizität zur verpassten Chance muss man im Lichte von Paul
Claudels Bemerkung verstehen, dass man einer Frau eine rote nur statt
einer weißen Rose überreichen kann, die man ihr nicht gibt.21 Wer hier
lediglich von Spekulationen spricht, übersieht, dass die literarische Fik-
tion eine Dimension von Geschichte ins Auge fassen kann, die ansons-
ten nur der Mythos vergegenwärtigt. Diese mythische Ebene ist in
Chateaubriands und Stendhals Auseinandersetzung mit Napoleon auf-
schlussreich.

Chateaubriand kennt die Gefahr von Mythen im politischen Le-
ben,22 denn er empört sich über die Instrumentalisierung Napoleons
zur Gängelung der Massen, als der Bürgerkönig Louis-Philippe in den
dreißiger Jahren dessen sterbliche Reste von Sankt Helena feierlich
nach Paris in die Krypta des Invalidendoms überführen lässt. Er fürch-
tet, dieser Akt bilde die Grundlage für einen Napoleon-Kult, der sich
tatsächlich bis heute durchgehalten hat, denn der Invalidendom stellt
verbunden mit der Gestalt Napoleons einen der prestigereichen Erin-
nerungsorte Frankreichs dar. Chateaubriand konstatiert, nun habe der
tote Kaiser die Welt so in Besitz genommen, wie es ihm zu seinen Leb-
zeiten nie gelungen sei. Dieser Bonaparte sei den Hirngespinsten der
Dichter, dem Gerede der Soldaten und den Erzählungen des Volkes

310

Volker Kapp

19 »[…] il faut du courage d’âme pour avoir des élans de génie« (Madame de Staël,
Considérations sur la Révolution française. Présenté et annoté par Jacques Godechot,
Paris 1983, S. 418).
20 »Napoléon est plus coupable encore pour le bien qu’il n’a pas fait, que pour les maux
dont on l’accuse« (Considérations, S. 401).
21 »Si vous donnez une rose rouge à une dame, c’est au préjudice de cette rose blanche
que vous ne lui donnez pas« (Paul Claudel, Conversation sur Jean Racine, in : Œuvres en
prose. Textes établis et annotes par Jacques Petit et Charles Galpérine, Paris 1965,
S. 460).
22 Vgl. zur Kritik an solcher Instrumentalisierung von Mythos Kurt Hübner: Die Wahr-
heit des Mythos, 2. Aufl. Freiburg 2011, S. 389–408.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsprungen,23 und dieser Erinnerungskult eine Tyrannei,24 gegen die
er mit seinen Mémoires d’Outre-Tombe vorgeht, indem er den politi-
schen Mythos sozusagen auf mythischer Ebene aus den Angeln zu he-
ben sucht. Wie kann er dies leisten?

Viele der Memoiren, die im frühen 19. Jahrhundert erschienen,
schreiben sich in den damals modischen Napoleon-Kult ein, beispiels-
weise auch die zweite Fassung von Stendhals Napoleon-Biographie, in
der er seine persönlichen Begegnungen mit dem Helden herausstellt
(und vielleicht auch welche erfindet). Dieses literarische Muster erhält
in Chateaubriands Bericht über sein erstes Zusammentreffen mit Bo-
naparte beim Fest, das anlässlich des Konkordats mit dem Heiligen
Stuhl gefeiert wurde, einen anderen Aussagewert. Es ist nicht unwahr-
scheinlich, dass der Autor 1802 zu dieser Feier eingeladen wurde, denn
er hatte nach seiner Rückkehr aus dem Exil mit seinem Génie du chris-
tianisme dem Ersten Konsul so gute Dienst geleistet, dass selbst Las
Cases, dessen Memorial de Sainte Hèlène Julien Sorel in Stendhals Le
Rouge et le Noir wie ein heiliges Buch25 verehrt, sich veranlasst sieht,
diese neuartige Apologie des Christentums mit übler Nachrede herab-
zusetzen, um deren Verfasser zu disqualifizieren.26

Bei diesem Fest soll sich folgende Szene abgespielt haben. Bona-
parte fragt nach Chateaubriand, entdeckt ihn in der Menge, und diese
teilt sich, um ihm den Weg zum Autor des Génie du christianisme frei
zu geben. Der Erste Konsul spricht ihn an und unterhält sich mit ihm
über seinen Ägyptenfeldzug sowie über Religionskritik der Aufklä-
rung.27 Die Themenwahl für das Gespräch ist aufschlussreich, denn
Bonaparte soll symbolisch als Feldherr dem Autobiographen seine
Kompetenz als Historiker, und er soll als Politiker dem Apologeten

311

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

23 »Bonaparte n’est plus le vrai Bonaparte, c’est une figure légendaire composée des
lubies du poète, des devis du soldat et des contes du peuple« (MOT II, S. 679).
24 »Bonaparte appartenait si fort à la domination absolue, qu’après avoir subi le despo-
tisme de sa personne, il nous faut subir le despotisme de sa mémoire« (MOT II, S. 679).
25 »Cette horreur pour manger avec les domestiques n’était pas naturelle à Julien […]. Il
puisait cette répugnance dans les Confessions de Rousseau. C’était le seul livre à l’aide
duquel son imagination se figurait le monde, Le recueil de bulletins de la grande armée
et le Mémorial de Sainte-Hélène complétaient son coran. Il se serait fait tuer pour ces
trois ouvrages« (Stendhal, Romans et nouvelles. Texte établi et annoté par Henri Mar-
tineau, Paris 1952, Bd. I, S. 235).
26 Las Cases, Mémoires de Sainte-Hélène. Texte établi avec introduction, bibliographie
et notes par André Fugier, Paris 1961, Bd. 1, S. 757–759.
27 MOT II, S. 82 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Christentums seine Kompetenz in Religionsfragen bestätigen. Wir
verfügen über keine anderen Dokumente, um diesen Bericht zu über-
prüfen, doch können wir die Themenwahl getrost als Strategie deuten,
mit der sich der Memoirenschreiber durch den Staatsmann sozusagen
zum Schreiben ermächtigen lässt. Diese Inszenierung der ersten Be-
gegnung soll vor allem das Zueinander von Herrscher und Zeitzeugen
demonstrieren, das in Bezug auf den Memoirenschreiber etwas Exklu-
sives hat, dem gegenüber die vielen restlichen Gäste des Festes zur
bloßen Kulisse reduziert sind. Bonaparte muss auf Chateaubriand
zugehen, um den Verdacht der Anbiederung von Seiten des aus dem
Exil zurückgekehrten Aristokraten auszuschließen und die Selbsterhe-
bung Chateaubriands zur geistig-moralischen Instanz gegenüber dem
Machtmenschen zu ratifizieren. Selbst wenn diese Inszenierung der
Selbstgefälligkeit des Memoirenschreibers anzulasten wäre, bliebe de-
ren Geltung auf mythischer Ebene unangetastet, denn letztlich reiht
sich dieses Arrangement in eine Serie analoger Szenen ein, bei denen
der Autor jeweils seine Einschätzung der historischen Bedeutung eines
Ereignisses durch eine biographische Episode illustriert. Die bereits
analysierte Begegnung mit Washington reiht sich nämlich in eine Serie
von Episoden ein, deren Funktion anhand von zwei die Revolution be-
treffenden präzisiert werden soll.

Chateaubriand will 1789 in Paris Augenzeuge des Sturms auf die
Bastille gewesen sein28 und konstatiert höhnisch, dass er heute im Ge-
nuss einer staatlichen Rente wäre, wenn er sich nicht mit seiner Rolle als
Zeuge zufrieden gegeben, sondern in die Liste der »Sieger« eingetragen
hätte.29 Diese Pointe krönt eine ernüchternde Skizzierung des von zwei
sinnlosen Morden begleiteten Spektakels, das in eine Orgie des Pöbels
ausartete.30 Durch die literarische Form des Zeugenberichts, die er selbst
mit seinen Romanen in Parallele setzt,31 erhält diese Darstellung einen

312

Volker Kapp

28 »Le 14 juillet, prise de la Bastille. J’assistai, comme spectateur, à cet assaut contre
quelques invalides et un timide gouverneur […]« (MOT I, S. 308).
29 »Si moi, spectateur, je me fusse inscrit sur le registre des vainqueurs, j’aurais une
pension aujourd’hui« (MOT I, S. 309).
30 »[…] c’est ce spectacle que des béats sans cœur trouvaient si beau. Au milieu de ces
meurtres, on se livrait à des orgies […] On promenait dans des fiacres les vainqueurs de
la Bastille, ivrognes heureux, déclarés conquérants au cabaret : des prostituées et des
sans-culottes commençaient à régner, et leur faisaient escorte« (MOT I, S. 309).
31 »Si dans les romans que j’ai écrits, j’ai touché à ma propre histoire, dans les histoires
que j’ai racontées j’ai placé des souvenirs de l’histoire vivante dont j’avais fait partie«
(MOT I, 530f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Status als Dokument, so dass die negative Sicht des Geschehens nicht
mehr nur der subjektiven Einschätzung durch den Zuschauenden, son-
dern auch der objektiven Wahrnehmung eines historischen Ereignisses
zugerechnet und somit der Memoirenschreiber in die Lage versetzt
wird, auf eine mythische Ebene zu wechseln, um durch die Diskrepanz
zwischen seiner Erfahrung und der Überhöhung des Geschehens zu po-
litischen Zwecken den Epochenumbruch zu charakterisieren. Ich spre-
che hier von mythischer Eben in Anlehnung an Kurt Hübner, dem zu-
folge die »mythische Denkweise, als ganzheitliche, […] synthetisch«32

ist. Chateaubriand benötigt diese ganzheitliche Denkweise, um die poli-
tisch-propagandistische Mythisierung Bonapartes mittels seiner my-
thischen Geschichtsdeutung zu hinterfragen. Er begnügt sich nicht mit
der Behauptung, er habe die Vorgänge selbst gesehen, sondern bettet
seinen Zeugenbericht in einen größeren Rahmen sein.

Die Umstände und die Folgen verleihen einem Ereignis einen be-
sonderen Status.33 Als Zeitzeuge sei ihm nicht bewusst geworden, was
mit der Einnahme der Bastille letztlich zutage getreten ist: die Eman-
zipation des Volkes, durch die ein solcher Gewalttakt überhaupt erst
denkbar geworden ist.34 Wenn Chateaubriand sich zum Augenzeugen
stilisiert, um der Realität deren politische Instrumentalisierung ent-
gegenzuhalten, macht seine Verurteilung der Geschehnisse die innere
Dynamik dieses Umbruchs sowie deren weltgeschichtliche Bedeutung
für die Schaffung eines neuen politischen Systems verständlich. Er hält
zwar die Verklärung des Sturms auf die Bastille für falsch, weiß sie aber
historisch richtig einzuschätzen und mit seinem literarischen Verfah-
ren einleuchtend in seinem Sinne zu präsentieren.35

Zur Abrundung dieser Episode berichtet Chateaubriand noch, wie

313

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

32 Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, 5. Auflage Freiburg 2002, S. 408. Hübner
zitiert Ernst Cassirers Aussage: »Wo wir ein Verhältnis der bloßen ›Repräsentation‹
sehen, da besteht für den Mythos […] vielmehr ein Verhältnis realer Identität; das ›Bild‹
stellt die ›Sache‹ nicht dar – es ist die Sache« (ebd., S. 416 (Ernst Cassirer, Philosophie
der symbolischen Formen, Zweiter Teil: Das mythische Denken, Darmstadt 1953, S. 51).
33 »Tout événement, si misérable ou si odieux qu’il soit en lui-même, lorsque les circon-
stances en sont sérieuses et qu’il fait époque, ne doit pas être traité avec légèreté« (MOT
I, S. 309).
34 »[…] c’était, non l’acte violent de l’émancipation d’un peuple, mais l’émancipation
même, résultat de cet acte. […] La colère brutale faisait des ruines, et sous cette colère
était cachée l’intelligence qui jetait parmi ces ruines les fondements du nouvel édifice«
(MOT I, S. 309f.).
35 »Mais la nation qui se trompa sur la grandeur du fait matériel, ne se trompa pas sur la

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Köpfe von François-Joseph Foullon, des Nachfolgers von Necker
als Finanzminister und seines Schwagers Bertier de Sauvigny, die auf-
gespießt durch die Straßen getragen wurden, gesehen hat und so end-
gültig von allem Verständnis für die Absichten der Revolutionäre ge-
heilt wurde. Er arrangiert diese Szene so, dass im Leser Abscheu gegen
die Mörder geweckt wird. Gleichzeitig soll in der Aggression der Meute
gegen ihn als für sie unerreichbaren Beobachter an einem Fenster
schlaglichtartig die Kehrseite der Revolution beleuchtet und die Not-
wendigkeit seines Ganges ins Exil verständlich werden.36 Der schockie-
rende Gewaltakt und der Versuch, einen ihn missbilligenden Außen-
stehenden ebenfalls zu ermorden, veranschaulichen den Mechanismus,
der schließlich zu den Massakern der Terrorperiode führen und die
Revolution diskreditieren wird. Der Memoirenschreiber hat so in zwei
aufeinander folgenden und miteinander zusammenhängenden Episo-
den die Basis und den Rahmen für die historische Beurteilung der bei-
den Seiten dieser Revolution gefunden: die Freisetzung ungeahnter
Energien des bisher geknechteten Volkes und deren Ausarten in Mord-
orgien.

Stendhal hat ebenfalls das Verfahren des Augenzeugenberichts
benutzt, um in La Chartreuse de Parme (1839) die entscheidende Nie-
derlage Napoleons innerhalb der Romanfiktion zu vergegenwärtigen.
Seine geniale Leistung besteht darin, die Schlacht von Waterloo in den
Kapiteln drei und vier des Romans aus der Perspektive des 17jährigen
Protagonisten Fabrice del Dongo in komischer Verzerrung zu themati-
sieren. Dieser verehrt Napoleon und wäre gern ein Kriegsheld, kapiert
aber lange nicht einmal, dass er Zeuge einer Schlacht ist. Er muss sich
dann über den Anblick der Opfer des Kampfgeschehens mit Alkohol
trösten und kann in seiner Trunkenheit den Kaiser nicht erkennen, weil
er alles nur noch verschwommen wahrnimmt.37 Da sein Pferd von den

314

Volker Kapp

grandeur du fait moral : la Bastille était à ses yeux le trophée de sa servitude […] le
peuple crut briser le joug militaire, et prit l’engagement tacite de remplacer l’armée qu’il
licenciait : on sait quels prodiges enfanta le peuple devenu soldat« (MOT I, S. 310).
36 »Les assassins s’arrêtèrent devant moi, me tendirent les piques en chantant, en faisant
des gambades, en sautant pour approcher de mon visage les pâles effigies. […] Ces têtes,
et d’autres que je rencontrai bientôt après, changèrent mes dispositions politiques ; j’eus
horreur des festins de cannibales, et l’idée de quitter la France pour quelque pays lointain
germa dans mon esprit« (MOT I, S. 312).
37 »Ainsi, je n’ai pu voir l’Empereur sur un champ de bataille, à cause de ces maudits
verres d’eau-de-vie !« (Stendhal, Romans et nouvelles. Texte établi et annoté par Henri
Martineau, Bd. II, Paris 1960, S. 67).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kämpfenden benötigt wird, heben sie ihn aus dem Sattel und bringen
ihn so real wie symbolisch auf den Boden der Wirklichkeit zurück.
Dieses literarische Verfahren entlastet Stendhal von der Heroisierung
des Krieges in der Malerei, deren mythische Überhöhung durch das
Selbstverständnis der Romangestalt beibehalten, jedoch durch deren
Erleben hinterfragt wird.

Chateaubriand will in den Mémoires d’Outre-Tombe ebenfalls
Zeuge dieser Schlacht gewesen sein, wie er im 31. Kapitel seines Con-
grès de Vérone praktisch mit denselben Worten berichtet hat.38 Dazu
variiert er das bereits zweifach angesprochene Verfahren, um die ent-
scheidende Wende im politischen Schicksal von Napoleon zu doku-
mentieren. Er inszeniert sich analog wie Stendhals Romanfigur als je-
manden, der zunächst das eigentliche Geschehen gar nicht versteht, im
Unterschied zu Fabrice del Dongo jedoch nicht aus mangelnder Kennt-
nis, sondern weil er zu weit entfernt ist. Der Autor weilt im Gefolge des
geflüchteten französischen Königs in Gent und verlässt, Caesar le-
send39 , die Stadt zu einem Spaziergang, als er ein Grollen vernimmt,
das er zunächst mit einem nahenden Gewitter verwechselt. Diese Sze-
nerie ermöglicht es ihm, seinen Zeugenbericht über die in der Ferne
ablaufende Schlacht von Waterloo in eine bukolische Stimmungsschil-
derung einzubetten.40 Der Ich-Erzähler wird durch den Kontrast zwi-
schen der friedlichen Landschaft und dem blutigen Geschehen ermäch-
tigt, in seiner Fantasie Szenerien durchzuspielen, die seinen inneren
Zwiespalt zum Spiegelbild der komplexen historischen Lage Frank-
reichs am Ende des Empire werden lassen. Er wäre gern ins Kampf-
geschehen verwickelt, weil er dann durch die Realität von der bedrü-
ckenden Schau dessen entlastet würde, was in dieser Schlacht auf dem
Spiel steht:41 das Schicksal Frankreichs, das durch die Niederlage Na-

315

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

38 Oeuvres de Chateaubriand, Paris, Legrand, Pomey et Crozet, s.d., Bd. XIX, S. 88f.
39 Diese Lektüre ist angesichts der oben zitierten Eingangspassage von Stendhals zwei-
ter Napoleonbiografie zu bewerten.
40 »[…] je m’appuyai debout contre le tronc de l’arbre, le visage tourné du côté de Bru-
xelles. Un vent du sud s’étant levé m’apporta plus distinctement le bruit de l’artillerie.
Cette grande bataille, encore sans nom, dont j’écoutais les échos au pied d’un peuplier, et
dont une horloge de village venait de sonner les funérailles inconnues, était la bataille de
Waterloo !« (MOT II, 621 f.).
41 »Auditeur silencieux et solitaire du formidable arrêt des destinées, j’aurais été moins
ému si je m’étais trouvé dans la mêlée […] seul sous un arbre, dans la campagne de
Gand, comme le berger des troupeaux qui paissaient autour de moi, le poids des réflexi-
ons m’accablait« (MOT II, 622).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


poleons der Macht seiner Gegner ausgeliefert wird. Diese Vorstellung
ist ihm ein Gräuel, obwohl er auf der Seite der Bourbonen steht und in
deren Widersacher den Feind seiner eigenen Freiheit, aber auch den
Beschützer Frankreichs gegen Fremdherrschaft sieht.42 Seine innere
Zerrissenheit projiziert er anschließend nach außen durch zwei Berich-
te über Napoleons Siege, einen durch einen Boten für den Herzog von
Berry, und einen von einem mit seiner Familie flüchtenden Kaufmann,
der diese Fehlinformation bestätigt. Welche Funktion diese eigentlich
im Rückblick unnötig erscheinenden Gestalten bekommen, zeigt die
Verwendung des Begriffs »Vaterland«.

Der Memoirenschreiber, der zu den Monarchisten zählt, ist sich
voll im klaren, dass die Revolution einen politischen Bewusstseinswan-
del mit sich gebracht hat, den Napoleon genutzt hat, um eine Form von
Patriotismus entstehen zu lassen, dem sich Chateaubriand trotz seiner
Verurteilung des Usurpators nicht entziehen kann. Deshalb spricht er
an dieser Stelle vom »Vaterland« bzw. vom Empfinden in seinem »Her-
zen« und baut in wenigen Sätzen ein Bildfeld der Verletzung auf, das
mit der Farbe Rot des Bluts der französischen Soldaten, der purpurfar-
bigen Uniform der Alliierten und dem Krönungszug spielt, dessen Ge-
leit Fahrzeuge mit Verletzten bilden.43 Die grundlegende Problematik
der Restauration, die mit dem Blut des Volkes erkauft ist, resultiert
daraus, dass Ludwig XVIII als legitimer Monarch sein Selbstverständ-
nis aus seiner Königswürde ableitet, während Napoleon als selbst-
ernannter Kaiser zwar die jungen Franzosen als Kanonenfutter für sei-
nen Herrschaftsanspruch missbraucht, aber doch für sie innerhalb
einer gewandelten politischen Mentalität als Identifikationsfigur fun-
giert, die den Einzelnen persönliche Befriedigung innerhalb eines En-
gagements für das »Vaterland« ermöglicht. Chateaubriands Mémoires
d’Outre-Tombe registrieren damit eine wichtige Etappe auf dem Weg
zum Entstehen der Vorstellung des Nationalen,44 die in Frankreich zu-

316

Volker Kapp

42 »Bien qu’un succès de Napoléon m’ouvrit un exil éternel, la patrie l’emportait dans ce
moment dans mon cœur ; mes vœux étaient pour l’oppresseur de la France, s’il devait, en
sauvant notre honneur, nous arracher à la domination étrangère« (MOT II, 622).
43 »La légitimité rentrait donc dans Paris derrière ces uniformes rouges qui venaient de
reteindre leur pourpre au sang des Français! La royauté aurait donc pour carrosses de
son sacre les chariots d’ambulance remplis de nos grenadiers mutilés ! Que sera-ce
qu’une restauration accomplie sous de tels auspices?« (MOT II, 622).
44 Vgl. dazu Kurt Hübner: Das Nationale. Verdrängtes, Unvermeidliches, Erstrebens-
wertes, Graz/Wien/Köln 1991.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächst über eine nostalgische Verklärung Napoleons, in Deutschland
durch den Widerstand gegen Napoleons Fremdherrschaft genährt wird.
Warum mit der Restauration ein Napoleon-Kult entstehen konnte, er-
klärt der 1810 geborene Dichter Alfred de Musset im zweiten Kapitel
seiner Memoiren mit dem programmatischen Titel Confession d’un
enfant du siècle (1856).

Nach Musset, faszinierte die Aura Napoleons nach dem Ende des
Kaiserreichs die Generation, deren Väter vielleicht zu der Million von
Opfern der napoleonischen Kriege gehörten, die selbst aber nicht mehr
die damaligen Entbehrungen, sondern nur noch das Kleinkarierte ihrer
Gegenwart vor Augen hatten. Die zwischen zwei Feldzügen gezeugten
und von allein erziehenden Müttern aufgezogenen Kinder seien in der
Schule gewesen, während draußen die Soldaten unter Trommelwirbel
vorbeizogen. Die Väter seien allenfalls zwischendurch – Musset dra-
matisiert die Szene, indem er sie »blutüberströmt« zeichnet – erschie-
nen und hätten ihre schmächtigen Nachkommen kurz in die Arme
geschlossen. Nur einer habe damals in Europa wirklich gelebt, Napo-
leon, wohingegen alle anderen lediglich seinen Atem einsaugen woll-
ten.45 Nach Napoleons Tod sei zwar die Ordnung wieder eingekehrt,
das Vertrauen in sie aber verloren gegangen.46 Die Jungen würden des-
halb von den heroischen Zeiten träumen, während die Alten durch ihre
Kleidung diesen Umbruch zur Schau stellen. Damals löste nämlich das
Schwarz den bisherigen Chic der bunten Kleider ab, und Musset inter-
pretiert diese Veränderung des Ideals der Eleganz ironisch als Symbol
für den Zeitenwandel, denn Schwarz ist bekanntlich ein Zeichen von
Trauer.

Diese Farbsymbolik hatte zuvor schon Stendhal im Titel seines
Romans Le Rouge et le Noir (1831) aufgegriffen, wo er zwei Figuren
erfindet, deren Verinnerlichung des Napoleon-Mythos emblematisch
für die Restaurationsgesellschaft steht: den plebejischen Protagonisten
Julien Sorel und die Aristokratin Mathilde de La Mole. Julien, der Na-
poleons Drang nach Eroberung u.a. ins Gebiet des Erotischen verlegt,
klammert sich an dessen Mythos, um durch ein heroisches Ethos gegen

317

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

45 »Un seul homme était en vie alors en Europe; le reste des êtres tâchait de se remplir
les poumons de l’air qu’il avait respiré« (Alfred de Musset, Œuvres complètes en prose.
Texte établi et annoté par Maurice Allem, Paris 1938, S. 81).
46 »Napoléon mort, les puissances divines et humaines étaient bien rétablies de fait,
mais la croyance en elles n’existait plus« (Musset, Œuvres complètes en prose, S. 86).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Konformismus der Restaurationszeit und deren Materialismus
aufzubegehren, der sich literarisch in den vielen bürgerlichen Aufstei-
gern der realistischen Romane niederschlägt. Als er sich bekümmert in
einen Traum über seinen künftigen Lebensweg verliert, nennt er Na-
poleon einen Abgesandten Gottes für die französische Jugend.47 Wer
jetzt Karriere machen wolle,48 könne nur mit Kalkül nach oben kom-
men. Er spielt deshalb die Rolle des Heuchlers, für die ihm Molières
Tartuffe Vorbild ist,49 doch will er ein Held, kein Parvenü sein, den
Stendhal als Kontrastfigur in abbé de Frilair verkörpert, der mit Ma-
thilde de La Molle sofort die Hoffnung auf einen Posten als Bischof
verbindet, während Juliens Desinteresse an dieser Möglichkeit des Re-
üssierens ausdrücklich betont wird.50 Mathilde, die alle Julien fehlen-
den Privilegien besitzt und gleichwohl mit ihrer Lage als Mitglied des
verbürgerlichten Adels der Restaurationszeit höchst unzufrieden ist,
lässt sich mit ihm ein, weil sie bei ihm das Kämpferische wahrnimmt,
das sie mit Napoleons Schlacht bei Wagram illustriert, in der ihr Onkel
Taten von wirklicher Größe vollbracht habe.51 Ein sexuelles Abenteuer
mit dem unstandesgemäßen Julien scheint ihr dem aristokratischen
Heldentum zu entsprechen, das für sie ihr Vorfahre Boniface de La
Mole während der Kämpfe der Liga verkörperte.

Juliens Selbstverständnis, das tiefe Einsichten in die Besonderhei-
ten der Restaurationszeit vermittelt, dokumentieret in der erfundenen
Wirklichkeit der Romanwelt das Wirken mythischer Vorstellungen.
Stendhal erhebt keineswegs den Anspruch, mit einem »historischen
Roman« Realität zu vergegenwärtigen, doch gelingt ihm innerhalb
des Fiktiven eine erhellende Sicht auf Geschichte, der man ihre innere
Logik und damit ihren Erkenntniswert nur um den Preis absprechen
kann, Le Rouge et le Noir zu einer bedeutungslosen Spielerei abzu-
werten.

Der literarische Napoleon-Mythos stellt eine Realität in den Köp-
fen der Menschen dar und handelt von den Bildern, die diese Persön-
lichkeit in den Vorstellungen der Menschen hinterlassen hat. Über ihn

318

Volker Kapp

47 »[…] Napoléon était bien l’homme envoyé par Dieu pour les jeunes Français!« (Ro-
mans et nouvelles Bd. I, S. 304).
48 »[…] se pousser dans une carrière!« (Romans et nouvelles Bd. I, S. 304).
49 Vgl. Romans et nouvelles Bd. I, S. 525.
50 »Cet avantage n’eût guère touché Julien« (Romans et nouvelles Bd. I, S. 605).
51 »[…] fait des actions qui réellement avaient de la grandeur« (Romans et nouvelles
Bd. I, S. 511).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verdeutlicht uns die Fiktion die Denkweise einer Zeit und zeigt,
manchmal vielleicht überdeutlich, Facetten der historischen Gestalt
Napoleons, an der sich Hoffnungen wie Ängste der Menschen heraus-
kristallisieren. In diesem Sinne liefert er eine spezifische Art von his-
torischer Erkenntnis. Literarische Fantasie gehört nicht nur in den Be-
reich der Lüge, wie uns heute jene glauben machen wollen, die der
Literatur jeglichen Erkenntniswert, bzw. der Beschäftigung mit ihr in
Schule und Universität den gesellschaftlichen Nutzen abstreiten und
der Literaturwissenschaft ihren Status als Wissenschaft absprechen.
Die Fantasie der Literaturschaffenden ermöglicht hellsichtigen Weit-
blick und schöpferische Freiheit, die nötig sind, um die Erstarrung in
Konventionen zu überwinden und die Welt freier, schöner und ver-
ständlicher zu machen.

Diese Problematik der Beziehung zwischen rein fiktionaler und
historisch-biografischer Schreibweise spricht Chateaubriand in Hin-
blick auf die vielbändige Life of Napoleon von Walter Scott an, die 1827
erschienen und noch im selben Jahr in französischer Übersetzung ver-
öffentlicht worden ist, und die Stendhal ebenso wie er als Quelle be-
nutzt. Diese Biografie erringt zwar weniger Leser als Scotts historische
Romane, doch rührt dies nach Chateaubriand daher, dass der Schotte
vom legendären Erfolg und Ruhm Napoleons völlig überwältigt und
deshalb überzeugt war, dass die Fakten keiner Ausschmückung durch
die Fantasie bedürfen.52 Der Memoirenschreiber widerlegt Scotts Irr-
tum durch seine Überlegungen, warum er sich in den Mémoiers d’Ou-
tre-Tombe bemüßigt fühlte, seine offizielle Version der Ankunft
Ludwigs XVIII. in Compiègne zu korrigieren, die das Geschehen idea-
lisierte.53 Er habe sich in jenem Text an der Führungsschicht orientiert,
die noch die Aura des Königtums nachvollziehen konnte,54 doch habe
er in Bezug auf die Soldaten gelogen, denn diese hätten als Kriegsinva-

319

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

52 »[…] excepté dans deux ou trois endroits, l’imagination de l’auteur de tant d’ouvra-
ges si brillants lui a failli ; il est ébloui par les succès fabuleux qu’il décrit, et comme
écrasé par le merveilleux de la gloire. […] En racontant une vie si prodigieuse, le roman-
cier a été vaincu par la vérité« (MOT II, S. 347).
53 »Sans mission et sans goût, j’entrepris (on m’avait jeté un sort) une tâche assez diffi-
cile, celle de peindre l’arrivée à Compiègne, de faire voir le fils de saint Louis tel que je
l’idéalisai à l’aide des Muses« (MOT II, S. 530).
54 »Telle est en France la force du souverain légitime, cette magie attachée au nom du
Roi. Un homme arrive seul de l’exil, dépouillé de tout […] il se montre à des capitaines,
qui ne l’ont jamais vu, à des grenadiers qui savent à peine son nom. Quel est cet hom-
me? c’est le Roi. Tout le monde tombe à ses pieds« (MOT II, S. 531).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liden unter dem Zwang der alliierten Truppen für einen Mann, der nur
durch sein Alter gezeichnet war, salutieren müssen.55 Ludwig XVIII.
hat nach Chateaubriand den Fehler begangen, innenpolitisch die durch
Napoleons Kriege geprägten Soldaten zu ignorieren anstatt sie zu in-
tegrieren, und außenpolitisch so zu tun, als ob Bonaparte nie existiert
hätte, was jene als Sieger in Paris anwesenden Herrscher brüskieren
musste, die Napoleon anerkannt hatten. Der König habe sich letztlich
einer unzeitgemäßen Vorstellung bzw. Ausdrucksweise bedient.56

Wenn der legitime Monarch die Zeit von Revolution bis einschließlich
Kaiserreich aus dem historischen Gedächtnis tilgen und dort wieder
anknüpfen wollte, wo davor das Königtum gestanden hatte, spricht er
eine unzeitgemäße Sprache und verliert die Möglichkeit zur Ver-
ständigung mit seinem Volk. Folglich habe alles Wesentliche, von den
Vorstellungen bis zur Sprache, den Herrscher von den Beherrschten
getrennt.57 Um dieses Anachronistische zu erklären, benutzt Chateau-
briand wieder den Begriff der »Nation«, ohne eigens zu betonen, dass
er ein Fremdkörper in der Vorstellungswelt der Monarchie des Ancien
Regime bildet. Frankreich ist durch Revolution und Kaiserreich zu
einer »Nation« geworden, und die Restauration kann diese auf mythi-
scher Ebene völlig evidente Tatsache nicht rückgängig machen. Die
Mémoires d’Outre-Tombe arbeiten diesen mentalitätsgeschichtlichen
Wandel heraus, um die politische Mythisierung Napoleons als Miss-
brauch des nationalen Gedankens zu hinterfragen.

320

Volker Kapp

55 »[…] mais je mentais à l’égard des soldats. […] Je ne crois pas que figures humaines
aient jamais exprimé quelque chose d’aussi menaçant et d’aussi terrible. Ces grenadiers
couverts de blessures, vainqueurs de l’Europe […] privés de leur capitaine, étaient forcés
de saluer un vieux roi, invalide du temps, non de la guerre, surveillés qu’ils étaient par
une armée de Russes, d’Autrichiens et de Prussiens, dans la capitale envahie de Napo-
léon« (MOT II, S. 531).
56 »Louis XVIII aussi datait son bienfait de l’an de son règne, regardant Bonaparte com-
me non avenu, de même que Charles II avait sauté à pieds joints par-dessus Cromwell :
c’était une espèce d’insulte aux souverains qui avaient reconnu Napoléon, et qui dans ce
moment même se trouvaient dans Paris. Ce langage surannée et ces prétentions des
anciennes monarchies n’ajoutaient rien à la légitimité du droit et n’étaient que de puérils
anachronismes« (MOT II, S. 534).
57 »[…] la race légitime, étrangère à la nation pendant vingt-trois années, était restée au
jour et à la place où la Révolution l’avait prise, tandis que la nation avait marché dans le
temps et l’espace. De là impossibilité de s’entendre et de se rejoindre ; religion, idées,
intérêts, langage, terre et ciel, tout était différent pour le peuple et pour le Roi, parce
qu’ils n’étaient plus au même point de la route, parce qu’ils étaient séparés par un quart
siècle équivalent à des siècles« (MOT II, S. 569).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chateaubriand bindet die mythische Perspektivierung eng an lite-
rarische Muster, wenn er seine Kritik an der Restauration innerhalb
von Überlegungen zur politischen Lage Frankreichs zu legitimieren
sucht. Er skizziert knapp ein großes Geschichtsfresko und ordnet das
Kaiserreich in eine Serie von historischen Situationen ein, die er je-
weils durch das Auftreten einer überragenden Persönlichkeit geprägt
sieht. Damit knüpft er, ohne dies ausdrücklich zu erwähnen, an ein
Schema an, mit dem sich Napoleon von seiner offiziellen Propaganda
feiern ließ, gibt ihm jedoch eine neue Wendung. Er nennt zunächst
Alexander, mit dessen Ende der Aufstieg Roms begonnen habe, dann
Caesar, nach dessen gewaltsamem Tod das Christentum die Welt ver-
ändert habe, und schließlich Karl den Großen, der eine Wende im Feu-
dalismus eingeleitet habe.58 Was bringt Napoleon in die Geschichte
ein? Seine Antwort lautet lapidar: »Nichts«, weil lediglich eine mate-
rialistische, unfruchtbare Zivilisation entstanden sei, der jegliche Per-
spektive abgehe, weil diese aus einem Ethos und nicht aus Materialis-
mus entstünde.59 Die Restauration bedeutet in seinen Augen weder
eine Fortsetzung des Empire noch kündigt sie mit ihrem anachronisti-
schen Rückgriff auf das Ancien Regime die für das 19. Jahrhundert
kennzeichnende Epoche der Nationalstaaten oder gar eine demokrati-
sche Ordnung an. Trotz des mangelnden Vertrauens in Staaten, die ihr
Selbstverständnis über die Vorstellung der »Nation« beziehen, bewun-
dert Chateaubriand den deutschen Widerstand gegen Napoleon,60 für
den Karl Theodor Körners patriotische Dichtung sowie Fichte sympto-
matisch sind, der in Berlin seine Lehre abbricht, wobei er ihm zur Be-
gründung die Vorstellung des »Vaterlandes« in den Mund legt.61 In
diesem Kontext betitelt er Napoleon als einen »Waffendichter«.62 Die-

321

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

58 »[…] je m’évertue à démontrer l’honneur de la Restauration ; eh! qui s’inquiète de ce
qu’elle fait […] ce monde passé n’est plus et ne sera plus. Après Alexandre, commença le
pouvoir romain ; après César, le christianisme changea le monde ; après Charlemagne, la
nuit féodale engendra une nouvelle société« (MOT III, S. 232f.).
59 »[…] après Napoléon, néant : on ne voit venir ni empire, ni religion, ni barbares. La
civilisation est montée à son plus haut point, mais civilisation matérielle, inféconde, qui
ne peut rien produire, car on ne saurait donner la vie que par la morale« (MOT III,
S. 233)
60 Er spricht von »la campagne de la jeune Allemagne ou des poètes« (MOT II, S. 470).
61 »Le cours sera donc suspendu jusqu’à la fin de la campagne. Nous le reprendrons dans
notre partie devenue libre, ou nous serons morts pour reconquérir la liberté« (MOT II,
S. 471).
62 »L’homme dont la vie était un dithyrambe en action ne tomba que quand les poètes de

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se Metapher kennzeichne das Charisma Bonapartes, dem er bei der
ersten Begegnung bereits eine großartige Fantasie bescheinigt und das
zwiespältige Kompliment macht, dass bei ihm der Verstand poetische
Vorstellungen in die Tat umsetze.63 Chateaubriand ist der Überzeu-
gung, dass überragende Gestalten immer eine dichterische Ader besit-
zen, die ihnen die Vorhaben eingibt, die sie dann in die Praxis umset-
zen.64 Seine Rolle als Memoirenschreiber bildet ein Pendant zu
Napoleons Leistungen, weil der Literaturschaffende die schöpferische
Fantasie mit dem Staatenlenker gemein hat, und, wenn auch auf ande-
rer Ebene, gleichermaßen kreativ ist.

Chateaubriand sieht große historische Erscheinungen durch die
Brille des Epikers und erhebt deshalb den Vorwurf, Bonaparte habe
mit Ossian, Goethes Werther, Rousseaus Nouvelle Héloise und dem
Alten Testament als Reiselektüre beim Ägyptenfeldzug chaotischen
Vorstellungen nachgehangen.65 Das Empire sei aus literarischen Phan-
tasmagorien geboren worden und deshalb auch bald wieder schnell ver-
schwunden.66 Man wird sich darüber streiten können, ob Chateaubri-
and mit einer solchen Deutung Napoleon gerecht wird. Doch sollte die
diesbezügliche Diskussion nicht von der Bedeutung dieser Äußerung
für die Mémoires d’Outre-Tombe ablenken, deren Einbeziehung Bona-
partes in autobiografisches Schreiben durch sie präzisiert wird. Ihr Be-
zug zum Memoirenwerk kann leicht übersehen werden, weil der Autor
in diesem Zusammenhang vom Epos und nicht von seiner Autobiogra-
fie spricht. Er sieht nämlich Napoleon in der Nachfolge Karls des Gro-
ßen, dessen Leben epischen Rang habe. Wie Karl der Große so habe
Napoleon als Politiker das in Taten realisiert, was ein Epiker in eine
literarische Form gießen würde.67 In der Tat hat das Epos seit der An-

322

Volker Kapp

la jeune Allemagne eurent chanté et pris le glaive contre leur rival Napoléon, le poète
armé« (MOT II, S. 474).
63 »Une imagination prodigieuse animait ce politique si froid: il n’eût pas été ce qu’il
était, si la muse n’eût été là ; la raison accomplissait les idées du poète« (MOT II, S. 81).
64 »Tous ces hommes à grande vie sont toujours un composé de deux natures, car il les
faut capables d’inspiration et d’action : l’une enfante le projet, l’autre l’accomplit« (MOT
II, S. 81).
65 »Comme Charlemagne, il attache une épopée à son histoire. Dans la bibliothèque
qu’il emporta se trouvaient Ossian, Werther, la Nouvelle Héloïse et le Vieux Testament,
indication du chaos de la tête de Napoléon« (MOT II, S. 327).
66 »De ces productions incohérentes du siècle, il tira l’Empire: songe immense, mais
rapide comme la nuit désordonnée qui l’avait enfanté« (MOT II, S. 327).
67 Chateaubriand zitiert Napoleon Proklamation vom 19. Mai 1798 und fährt fort:

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tike große historische Zusammenhänge mittels literarischer Fiktion
veranschaulicht, doch kann er diese literarische Form aus dem ein-
fachen Grund nicht für die Darstellung Bonapartes gebrauchen, weil
sie Lob einschließt, das er ihm vorenthalten muss. Warum hat er dann
nicht wie Scott oder Stendhal eine Biographie geschrieben? Seine oben
erwähnte Kritik Scotts macht deutlich, dass er das Faszinierende an
Napoleon wahrnehmen, aber seine grundlegenden Fehler ebenfalls of-
fenbaren möchte.68 Die Fülle an Fakten, die seine Mémoires d’Outre-
Tombe ausbreiten, entspricht der Aussageweise der Historiografie,
doch bringt die hier untersuchte Perspektivierung einen zusätzlichen
Gesichtspunkt ins Spiel, dessen Ertrag letztlich die Integration Bona-
partes in das autobiografische Projekt rechtfertigt.

Ich habe die Philosophie des Mythischen von Kurt Hübner zur
Deutung von Chateaubriands Aussageweise in den Mémoires d’Outre-
Tombe herangezogen und kann nun mit einer weiteren Beobachtung
des Philosophen die Besonderheit dieser mythischen Geschichtsdeu-
tung verständlich machen. Im 19. Jahrhundert passt sich die Historio-
grafie dem Siegeszug der wissenschaftlichen Rationalität an und ver-
drängt dadurch die ganzheitliche Schau des Mythischen in den Bereich
des Unwissenschaftlichen.69 In der ersten Jahrhunderthälfte, als Cha-
teaubriand seine Mémoires d’Outre-Tombe schreibt, ist der sich aus
dieser Entwicklung ergebene Verlust noch nicht klar ersichtlich, doch
ist sich der Memoirenschreiber infolge seiner Erfahrungen als Epiker
wie als Historiker bewusst, dass er sein spezifisches Vorhaben mit die-
sen beiden Textsorten nicht realisieren kann. Deshalb integriert er sein
historisches Fresko in seine Autobiografie und gewinnt so auf mythi-
scher Ebene einen Aussagemodus, der ihn zu einer eigenständigen,
sonst nirgendwo in dieser Weise anzutreffenden Auseinandersetzung
mit dem Napoleon-Mythos befähigt.

Das Zutreffende der auf Hübner basierenden Deutung der
Mémoires d’Outre-Tombe könnte nun durch eine eingehende Analyse
der methodologischen Überlegungen bestätigt werden, die Michelet

323

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

»Après cette proclamation de souvenirs, Napoléon s’embarque : on dirait d’Homère ou
du héros qui enfermait les chants du Méonide (= Alexander) dans une casette d’or. […]
Comme Charlemagne, il attache une épopée à son histoire« (MOT II, S. 327).
68 Deshalb urteilt er über ihn: »[…] il sera la dernière des grandes existences individu-
elles : rien ne dominera désormais dans les sociétés infimes et nivelées« (MOT II, 700).
69 Vgl. Kurt Hübner: Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit, Tübingen
2004, S. 271–273.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem dritten Buch seiner Geschichte der Französischen Revolution
(1847 / 1868) vorausschickt, wenn dies nicht endgültig den Rahmen
dieses Beitrags sprengen würde. Nur so viel sei abschließend noch er-
wähnt, dass er zwar der wissenschaftlichen Rationalität huldigt, doch
zwei Sichtweisen unterscheidet, deren eine mythisch ist und einem
personifizierten Frankreich zugeschrieben wird,70 deren andere »wis-
senschaftlich« ist, aber letztlich nur die Aufgabe besitzt, diese mythi-
schen Aussagen Frankreichs zu übersetzen und auszuloten. Im Gegen-
satz zu Chateaubriand bejaht Michelet die Französische Revolution.
Damit zeigt sich, dass der Rückgriff auf mythisches Denken in der Ge-
schichtsschreibung der französischen Romantik kein nostalgisches
Hängen an vergangenen Denkformen, sondern eine Ausweitung bzw.
ein Korrektiv oder eine Ergänzung der »wissenschaftlichen« Historio-
grafie beinhaltet.

324

Volker Kapp

70 Frankreich sagt als Personifikation: »Je ne vous demande pas […] que vous me fassiez
mes croyances, me dictiez mes jugements ; c’est à vous de les recevoir et de vous y
conformer. Le problème que je vous propose, c’est de me dire comment j’en vins à juger
ainsi« (Michelet, Histoire de la Révolution Française. Édition établie et commentée par
Gérard Walter, Paris 1952, Bd. I, S. 287).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Friedrich Wilhelm Korff

Geheimnis der Nacht

Gedanken zu Vergils »Landmann im Winter«

Multa adeo gelida melius se nocte dedere,
Aut cum sole novo inrorat Eous.
Nocte leves melius stipulae, nocte arida prata
Tondentur, noctis lentus non deficit umor.
Et quidam seros hiberni ad luminis ignes
Pervigilat, ferroque faces inspicat acuto;
Interea longum cantu solata laborem
Arguto coniunx percurrit pectine telas
Aut dulcis musti Volcano decoquit umorem
Et foliis undam trepidi despumat aheni.

Vieles sogar wird besser getan bei nächtlicher Kühle
Oder frühmorgens, wenn, silbern vom Tau, die Lande noch dämmern.
Stoppeln mähen sich leichter bei Nacht, auch trockene Wiesen,
denn bei Nacht steht straffer der Halm, vom Taue befeuchtet.
Mancher durchwacht am flackernden Herd die Nächte im Winter,
Kienfackeln spitzend mit scharfem Stahl. Die Gattin inzwischen
Summt sich ein Lied, zu kürzen der Arbeit lastende Länge,
sitzt am Webstuhl, fährt mit rasselndem Kamm durchs Gewebe,
oder sie dickt den Saft des süßen Mostes am Feuer,
streicht mit Blättern den Schaum hinweg vom zitternden Kessel.

Vergil, GEORGICA, I, 287–296, in der Übers. v. Joh. u. Maria Götte

Die hier aus den Georgica herausgegriffenen Zeilen öffnen einen
Raum von drei Dimensionen. Die praktisch landwirtschaftlichen Hin-
weise entnahm Vergil den Büchern Varros und Catos, sowie einiger
Griechen und sehr viel aus dem Lehrgedicht des Nikander aus Kolo-
phon, von dem auch der Titel des Gedichts stammt: Georgica (Land-
wirtschaftliches).

Die zweite Dimension, ein Präludium Vergils, überrascht nicht.

325

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Beschreibung ist ideell und zugleich künstlich: Die praktischen
Hinweise werden zum Vehikel des Poetischen. Die Sphäre des Intellek-
tuellen ist erreicht, die des Handbuchs für Kolonisten verlassen. Denn
Bauern starren ebenso wenig wie Hunde oder kleine Kinder in die Mor-
genröte. Belege dafür: Die Hexameter verbinden Sommer, Winter,
landwirtschaftliche Winke und die nächtliche Szene. Aber da ist noch
etwas:

Unheimlich, nicht nur poetisch ist die Nacht. Wer den Abend über
die Mitternacht in den Morgen gleiten lässt, die stillen Stunden mit
gewohnten Arbeiten füllt, ruhig beschäftigt ist und in der Beschäfti-
gung Ruhe suchend – am Webstuhl die Gattin und doch, eine Sekunde
lang die gelbe Parze –, mit scharfem Messer Lichter spitzt, mit dunkel
genässten Blättern die Phantasie sich entschäumen sieht vom zittern-
den Kessel, »aheni trepidi«, der zwingt sich, nach einem Satz Epikurs
zu leben: »Wer keine Unrast hat, bringt sich und andere nicht durch-
einander!« Die Vorschrift ist gemäß dem Symbol in sich gezogenen
Lebens, das schläfrig, aber eifrig wie eine Katze sich wäscht, unter-
bricht, ins Leere starrt.

Woher der Zwang, nachts aufzubleiben? Wer grundlos wacht –
pervigilare: durchwachen, Wache stehen –, mit unbewusstem Schlaf-
verbot sich treiben lässt, aus Agraria Süßes kocht wie Verse, nicht mehr
fähig ist, sich selber ein Lied zu summen, es aber gern im Duft des
Mostes hört, der will die Zeit vergessen. Er blickt nicht auf die grotes-
ken Schatten an der Wand, sondern kriecht mit den Augen ins Feuer.

Die Zeit, in der die Nacht eine tückische Gefahr sein konnte, ist in
Zeiten des Friedens schwer nacherlebbar. In den Versen Paul Gerhardts
»… aber nun steh’ ich, bin munter und fröhlich und schaue den Him-
mel mit meinem Gesicht …« sind die Erinnerungen an den Dreißigjäh-
rigen Krieg und an die Massaker nächtlicher Marodeure festgehalten.
Gerhardt schrieb »Befiehl Du Deine Wege« im Jahr 1653. Auch Vergil
erwartete die Katastrophe eigentlich immer.

Die Fähigkeit Abwesendes zu versammeln, ohne es zu thematisie-
ren, ist eine besondere Kunst Vergils. So wachsen die »Hirtengedichte«
durch etwas über sich hinaus, das in ihnen gar nicht genannt wird, und
auf diese Allegorie hat schon ein Dichter zur Zeit Neros, S. Calpurnius,
aufmerksam gemacht. Auch sind hier die Einzeldinge ihrem Zusam-
menhang entrissen und präsentieren etwas anderes als das Wort Ruhe,
das eigentlich nur kompensierend aus der Feder strömen kann, wenn
sie fähig ist, die Wirklichkeit zu verschönern, um sie ertragen zu kön-

326

Friedrich Wilhelm Korff

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen. Nur große Dichter können das. Wie auch immer und von wem er
begonnen wird, am Ende gerät jedoch jeder Versuch schöner Glättung
ins Zittern.

Was dort im Lichtkreis des Feuers zusammenschwimmt, ist ein
Nachbeben realpolitischer Ereignisse. »Hiems ignavo colono«. Nach
Cicero (Tusc. 2, 55) ist »ignave« eine Reaktion auf ein »Verhängnis,
das die Menschen passiv und furchtsam machen muss.« Beherztes
Handeln wäre die Lösung: »ne quid timide, ne quid ignave faciamus«.
»Lasst uns weder furchtsam noch feig handeln«. Das wäre die Lösung.
Aber sie ist hier nicht möglich.

»Der Winter gibt Ruhe« heißt es vier Zeilen später. Spricht so
einer, der zuviel davon hat? Das kalte Herz des Winters ist die Nacht.
Der Karpfen, der in seinem Teich sitzt und sein Leben mit wenig Herz-
schlägen in der Minute erhält, stirbt vor Schreck, wenn jemand das Eis
betritt. – Bei der Landverteilung durch die Triumvirn an die Veteranen
nach der Doppelschlacht von Philippi (42 v.Chr.) wird Vergil, damals 28
Jahre alt, zweimal von seinem Gut vertrieben und bekommt es zweimal
wieder. Vor den Klingen der Soldaten geflohen, fühlt er sich nur wieder
in sein Hab und Gut eingesetzt, seines Lebens ist er nicht mehr sicher.
Damals waren die »viri restituti« so selten wie die »conscripti« häufig.

Was etwa die Sehnsucht nach politischer Macht und Konzentra-
tion im Gesicht des Thomas Hobbes, das ist die poetische Glättung der
Wirklichkeit in den dunklen Zügen des Vergil. Beide Sehnsüchte ent-
sprechen einander. Es ist die psychische Bewältigung des Bürgerkriegs.

Vergil lebt zurückgezogen, sammelt – dichtend sich überrestituie-
rend – ein riesiges Vermögen, ist scheu, agoraphob, in Rom flüchtet er
vor Menschen in Hauseingänge, einigermaßen wohl fühlt er sich nur
auf dem Lande. Horaz schildert ihn als magenkrank. Öfters hustet er
Blut. Wahrscheinlich vom nahen Lebensabschied illuminiert, wendet
er – »ingenti percussus amore« – Eros in Verse. Er hatte drei Themen,
zwei Palliative »pascua, rures« – »Weiden, Äcker« und ein »Führer«
(»duces«), das dieses Mal nicht den nächtlichen Stachel in der Brust
durch die Vergegenwärtigung lauernder Abwesender, sondern Anwe-
sende betraf, und lebenslange Dankbarkeit ihnen gegenüber. Alfenus
Varus und Asinius Pollio hatten ihm das Landgut wiedergegeben, und
Augustus, von Maecenas aufmerksam gemacht, fand in ihm politisch
einen poetischen Quiefikator, wie er ihn sich nach den Kriegen nur
wünschen konnte. Er hob ihn fast über sich.

Die mit dem Dichter Vergil gemeinhin verbundene geschichts-

327

Geheimnis der Nacht

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophische Vorstellung, dass erst am Ende einer Epoche die Schön-
heit in der Sprache sich aufklärt wie der Abend nach einem Gewitter,
ist, weil objektivierend, ebenso einleuchtend wie unhaltbar. Das Ver-
langen nach dieser Glätte ist immer da, noch bevor ein Dichter sie aus-
füllt. Woher denn sollte Vergil wissen, dass die »Pax Augustana« so
lange dauern würde? Seine Schönheit ist scharffarbig, aufräumend
wie vor einer Übergabe, präkatastrophisch. Phantasielosen sagt sie we-
nig. Geängstigte beginnen aber nach den Tönen seiner Stimmgabel
noch im entferntesten Raum zu vibrieren, wie die Klangschale – ach
Unsinn, Kessel – des »aheni trepidi«. Ich denke an den Dichter Paul
Celan und höre Frauenstimmen aus dem Warschauer Ghetto. Im evan-
gelischen Gesangbuch finde ich ein Lied von Jochen Klepper »Die
Nacht ist vorgedrungen« (Nr. 16, komponiert 1938), der sich 1942 zu-
sammen mit seiner jüdischen Frau und seiner Tochter das Leben nahm.
Auch Hölderlin, Trakl – »Grodek« – suchen diesen glänzenden, aber
doch sehr dünnen Firnis Vergils.

Postscriptum. Nachdem etwas Zeit verstrich, habe ich meinen
Text noch einmal vorgenommen und ihn leicht überarbeitet, indem
ich ein paar Tropfen Wasser herausdrückte. Der konventionelle Schluss
zum Beispiel, dass Vergils Fall nicht einzig war, ist und werden wird
und ich ihn somit in ein semper idem nächtlicher Überfälle einrückte,
will mir, weil moralisierend gegenüber der Geschichte, die daran kei-
nen Anstoß nimmt, – nicht gefallen. Montaigne schreibt, dass zur Zeit
der Hugenottenverfolgung ihm nächtlings das Bett zitterte und er sich
auf die Dielen legen wollte, um wieder festen Boden unter dem Rücken
zu gewinnen.

Aber ich möchte dennoch den Schluss halten, weil gemeinhin
nicht jeder Leser, selbst, wenn er darauf gestoßen wird, von der offen-
sichtlichen Schwäche unserer condition humaine betroffen, reagiert
und eher unbegriffene Ereignisse ertragen will als Ermahnungen, die
auch nichts ändern werden.

328

Friedrich Wilhelm Korff

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251 - am 24.01.2026, 02:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	La douce France – Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer »Wirklichkeiten« im Mittelalter
	Memoria e oblio alle origini della letteratura europea
	Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal als Deuter Napoleons
	Geheimnis der Nacht

