4. Literatur — Geschichte



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 24.01.2026, 02:44:2! /
- [



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

La douce France —
Grundlage und Entfaltungsraum neuer
literarischer »Wirklichkeiten« im Mittelalter

Um die Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert taucht in der sich konsti-
tuierenden und dann grof8 sich entwickelnden Gattung der Chansons
de geste der Begriff la France, la douce France, auf und prigt in Hun-
derten von Belegen diese Texte auf eine Weise, wofiir es in den ver-
gleichbaren Léndern keine Parallelen gibt. Dieser Befund hat umso
mehr Gewicht, als ein bestimmter Text dabei eine Sonderrolle gespielt
haben diirfte, die Chanson de Roland. Blickt man zum Vergleich auf
die triimmerhaft iberlieferten 661 Verse der Dichtung Gormont et
Isembart, einer Vorform der Chansons de geste, die noch im 11. Jahr-
hundert entstanden sein diirfte und deren historischen Kern wohl die
Schlacht bei Saucour 881 bildet, so springt der Unterschied ins Auge.!
Es gibt da Hinweise auf Linder und Ortlichkeiten und die Herkunft
von Kriegern. La France wird ein paarmal erwihnt, hat aber keinerlei
Sonderstellung. Mit der Chanson de Roland andert sich das radikal.
Diese chanson ist ein Markstein in der Aufwertung des Territoriums
la France. Unterstrichen wird das dadurch, dass es sich bei dieser Dich-
tung um ein wohldurchdachtes grofles nationales Epos handelt mit
dementsprechendem Anspruch auf die Giiltigkeit der Aussagen. Schon
der Eingangsvers ist ein epischer Paukenschlag: »Carles li reis nostre
emperere magnes« ... Karl als »nostre emperere«, wobei der kost-
bare Name durch die versumgreifende Tmesis gestiitzt wird. Das ist
Literatur und nicht miindliche Uberlieferung. Dieses gewaltsam ver-
einnahmende nostre setzt ein massives France-Bewusstsein voraus,
das dem deutschen Ludwigslied fehlt. Es heifdt dort nur »Hluduig ku-
ning unser«, V 57.2 In der Chanson de Roland dagegen fillt schon

! La Chanson de Roland iibersetzt von H. W. Klein, Miinchen 1963 (Klassische Texte
des Romanischen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben). Gormont et Isembart édité
par Alphonse Bayort, Paris 1931 (Les classiques frangais du moyen age 14).

2 Althochdeutsches Lesebuch, 14. Aufl., bearbeitet von E. A. Ebbinghaus, Tiibingen
1962.

253

- Bm 24.01.2026, 02:44:2! /c - [



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

wenige Verse nach dieser Einleitung die Fligung dulce France, noch
dazu aus dem Mund des Heiden Marsilie: »Li empereres Carles de
France dulce«, V 16, wenig spiter, V 109, 116, wieder aufgegriffen.
Dass dann Aachen fiir Karl und la France in Beschlag genommen wird,
passt ins Bild. Diese la France-Belege, die ins Ohr gehen, verdichten
sich immer wieder zur festen Bezeichnung la douce France (Von Spa-
nien, einem heidnischen Herrschaftsgebiet, heifst es — mehr nebenbei —
nur: »clere Espaigne la bele«, V 59). Das Beiwort dulcis hat eine beson-
dere Qualitit, die ins Religiose weist. Das erreicht seinen Hohepunkt
an einer zentralen Stelle im Text: Die Heiden sind besiegt und der
sterbende Roland versucht, sein Schwert zu zerschlagen; da steigert
sich die la France->Ideologie« zu der Aussage »France l’asolue«, V 2311.
Allein schon die Fiille dieser Belege, was sich in der Wilhelmsepik fort-
setzt, stellt einen selbstbewusst aggressiven Alleinvertretungs-
anspruch dar, auch gegeniiber dem Osten des alten karlischen Reiches.
Die kulturelle Entwicklung dieses Teils des alten Westreichs im
12. Jahrhundert sollte diesem Anspruch auch gerecht werden.

Was entspricht diesem Befund in Konrads deutscher Bearbeitung
der Chanson de Roland? Es vollzieht sich eine grundsatzliche Verschie-
bung vom Preis eines bestimmten Territoriums — la France — hin zur
Riithmung der betroffenen Menschen, des Kaisers und der Franken.?> So
spricht Blanscandiz, V 752, von »dinin (= Karls) edelen Vrankenc, der
Autor rihmt die »chuonen Karlinge«, V 6206 u.a. Der douce France
entsprechen bei Konrad die »suozen Karlinge«, V 5807 oder »di chuo-
nen Karlinge, daz heilige ingesinde mines trechtines helde«, V 6222f.
Demgegeniiber spielt das Land keine Rolle. So heift es von den heid-
nischen Boten: »... sie cherten, dar man si lérte, zue der christin landex,
V 6251.

Geht man zuriick zu den Anfingen der deutschen Literatur, so
liegt mit Otfrids Evangelienbuch ein programmatischer Text vor mit
eindeutig kulturpolitischer Ausrichtung auf die Osthalfte des Reiches
und dessen Herrscher Ludwig: »Ludovvico orientalium regnorum regi
sit salus aeterna«.* Otfrids Test konnte kaum frankophiler sein, doch es
geht in erster Linie um die Sprache, das Frankische und um die Men-
schen, die Franken. Diese standen den Rémern und Griechen in nichts

> Friedrich Maurer (Hrsg.): Das Alexanderlied des Pfaffen Lamprecht, das Rolandslied
des Pfaffen Konrad, Darmstadt 1964 (Deutsche Literatur in Entwicklungsreihen Bd. 5).
*+ Otfrid von Weiflenburg. S. Anm. 2.

254

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

nach. Die Idee der translatio wird dabei nicht bemiiht! Vom Territori-
um heif3t es nur, dass die Franken »buent ... in guatemo lante«, dieses
sei fruchtbar und verfiige iiber Bodenschitze (»Cur scriptor« ...
V 661.). Es geht Otfrid um die Verkiindigung des Evangeliums »in
frenkisga zungun, V 114 ff. und dafiir verwendet er auch das kostbare
Wort »dulcedo, dulcis«, V. 21,47,55 und wertet damit das blof3 Me-
trisch-Technische geistlich auf.

Von der Hervorhebung eines bestimmten Territoriums ist keine
Rede. Vergleichbare angelsichsische Texte, etwa Battle of Brunanburh
oder Battle of Maldon, bieten dasselbe Bild. Da wird z.B. auf die Ver-
teidigung von »fold« hingewiesen, ein herausgehobener Name dieses
Gebiets wird nicht genannt.® In Dichtungen wie Ludwigslied, Gormont
et Isembart und den entsprechenden angelsichsischen Texten hat man
es mit der Schilderung der Abwehr punktueller heidnischer Angriffe
zu tun: Vergleichbare Bedrohungen der Osthilfte des Reiches haben
dort in der Volkssprache keine Spuren hinterlassen, wohl aber im La-
teinischen. Die Sonderstellung der Chanson de Roland mag auch darin
begriindet sein, dass hier die Bedrohung imperiale Ausmafle aufwies;
man hatte es mit einem Gegner zu tun, der iiber ein Weltreich herrsch-
te, das sich von Bagdad bis Spanien erstreckte.

Zeitlich nahe an die Chanson de Roland fiihrt im Deutschen das
Annolied heran, das wie Otfrid das Lob der Franken singt, der troja-
nischen Franken iiberdies, doch wiederum spielt das Territorium keine
Rolle.¢ Es geht um die Stimme, Franken, Schwaben, Baiern, Sachsen,
dazu wird auf die Sprache — diutsch — hingewiesen. Von Kéln heift es,
dass es in diutschimo lande liegt; zu mehr reicht es nicht.

Wie konnte es zu dieser erdriickenden Dominanz von la France
kommen? Der Literarhistoriker kann sich dazu nicht sachgerecht du-
Bern. Man kann aber feststellen, dass das romische Gallien, auf dessen
Boden sich das Westreich entwickeln sollte, iiber mehr kulturelle Sub-
stanz verfiigte als der germanische Osten, der sich zwar der Kaiserwiir-
de rithmen konnte, doch damit tief ins renovatio-Denken eingebunden
und in die Spannungen mit Rom, Byzanz und Papsttum verwickelt war.
Aachen als Karls des Gro3en neues Rom bewirkte nicht, dass sich im
ostlichen Territorium ein dem la-France vergleichbares Selbstbewusst-

> Alois Wolf: Heldensage und Epos, Tiibingen 1995 (Scriptoralis 68).
¢ Das Annolied. Mittelhochdeutsch und Neuhochdeutsch von Eberhard Nellmann,
Stuttgart 1975 (Reclam 1416).

255

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

sein entwickelte. Wenn Otfrid in seiner programmatischen Evan-
geliendichtung so nachdriicklich seine Franken rithmt — was vor allem
fiir die Ostfranken gilt, so mag da bereits etwas wie Konkurrenzdenken
mit dem Westteil des Reiches mitspielen.

Uber 300 Jahre spiter konnte Chrétien, bereits auf la douce France
gestiitzt, mit einer ganz besonderen Translationsthese auftrumpfen,
wonach Griechen und Rémer nur voriibergehend besitzen durften,
was nun endgiiltig in France seinen Ort gefunden habe. Im Prolog
zum Roman Cligés schreibt er:

Ce nos ont nostre livre apris/

Qu’an Grece ot de chevalerie/

Le premier los et de clergie/.

Puis vint chevalerie a Rome/

Et de la clergie la some/

Qui or est an France venue./

Dex doint qu’ele i soit meintenue/

Et que li leus li abelisse/

Tant que ja mes de France n’isse/

L'enors qui s'i est arestee/.

Dex l’avoit as altres prestee/

Car des Grezois ne des Romains/

Ne dit an mes ne plus ne mains/

D’ax est la parole remese/

Et estaint la vive brese. (V 28{f.)7

De facto wird damit Rom der Titel aeterna, der die renovatio-Bemii-
hungen der Kaiser begleitete, aberkannt und auf la France iibertragen.
Neu bei dieser Translation sind chevalerie und clergie, also typisch
Hochmittelalterliches, Franzdsisches. Zweimal hintereinander erwihnt
Chrétien dieses Begriffspaar, jedes Mal chevalerie an erster Stelle. Der
westliche Kulturraum, Grundlage der neuen literarischen Entwicklun-
gen, ist sich damit seiner selbst bewusst geworden. Hinzuweisen ist
auch auf Chrétiens abschliefende abwertende Bemerkung, dass weder
Griechen noch Romer iiber den geringsten Lebenshauch verfiigten.
Das entsprach auch der Wirklichkeit. So wichtig Rom in der mittel-
alterlichen Machtpolitik auch war, so bedeutungslos war es in kulturel-

7 Chrétien de Troyes, Cligés publié par Alexandre Micha, Paris 1957 (Les classiques
francais du moyen age 84).

256

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

ler Hinsicht geworden. Theologie, Philosophie, Medizin, Juristerei und
Literatur blithten anderswo, nicht zuletzt in Frankreich. Wenn
Chrétien so selbstbewusst la France iiber die Antike stellt, der er ja
selbst iiber seine Ovidbearbeitung verbunden war, so ist zu iiberlegen,
ob nicht darin auch eine gezielte Abkehr von der bliihenden latinisie-
renden Dichtung Frankreichs — von Hildebert von Tours bis Walther
von Chatillon — zu sehen ist und der Versuch einer Neuausrichtung,
worin die clergie sich nun mit der franzgsischen chevalerie verbiindet.
Von einem wie immer auch gearteten Konkurrenzdenken wird man
ausgehen diirfen; unsere Literaturgeschichten sehen das lebhafte lite-
rarische Treiben zu statisch.

Wenn man von translatio spricht, denkt man an translatio imperii
oder studii. Bei Chrétien dagegen geht es nun um chevalerie und cler-
gie. Statt der traditionellen Vorstellungen bietet Chrétien authenti-
sches aktuelles Mittelalter und setzt damit auch die damals herrschen-
de Spannung zwischen miles und clericus auSer Kraft, wie sie z.B. in
dem Streitgesprach zwischen Phyllis und Flora zum Ausdruck kam.
Fiir chevalerie und clergie bedeutet es aber auch eine Aufwertung,
wenn man erfuhr, dass sie bereits bei Griechen und Rémern beheimatet
war. Chansons de geste spielen in den Uberlegungen Chrétiens keine
Rolle, was bei der Bedeutung des Begriffs la douce France fiir diese
literarische Gattung erstaunen mag. Deren grell martialisch-realisti-
sche Wirklichkeitsbild war auch schwer mit seiner Vorstellung von Li-
teratur vereinbar.

Der Aufstieg von Wort und Sache chevalier bis hin zu Chrétiens
auftrumpfender Feststellung im Cligésprolog vollzog sich erstaunlich
rasch. Zwei friihe Belege finden sich bereits in Texten des 11. Jahrhun-
derts, im siidfranzosischen Lied auf die HI. Fides und in der Wiener
Genesis.® In Alberichs Alexanderdichtung wird man kaum fiindig,
ebenso wenig in Lamprechts deutscher Bearbeitung. Es geht da um
reys, vasal, baron; nur einmal taucht ein franc cavallier auf. Zur glei-
chen Zeit deutet sich ein fundamentaler Wandel an, wenn in der ersten

§ La chanson des Sainte Foi d’Agen éd. par Antoine Thomas, Paris 1925 (Les classique
frangais du moyen age 45). Viktor Dollmayr (Hrsg.): Die altdeutsche Genesis, Halle
1932 (Altdeutsche Textbibliothek 31). Der Vater der HI. Fides wird als michtiger »sein-
ner d’aqueste ciutad«, V 65, vorgestellt, von seiner Tochter heif}t es dann »e fo filla de
cavaller«, V 341. In der Wiener Genesis erfihrt man, dass Joseph und mit »ime manich
riter gemeit«, V 5061, zu seinem Vater zuriickkehrt. Zum Thema Ritter: Arno Borst
(Hrsg.): Das Rittertum im Mittelalter, Darmstadt 1976 (Wege der Forschung 349).

257

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

Hilfte des 12. Jahrhunderts Fiirst Wilhelm IX. von Aquitanien, der so-
genannte erste Troubadour, sich nicht als cuens oder duc der Gunst der
hohen Damen empfiehlt, sondern als cavalier leal, (Lied 5).°

Chevalerie und clergie, diese exemplarischen Errungenschaften
der douce France und in diesem einmaligen Territorium festverwur-
zelt, sollten tatsichlich die neue volkssprachliche Literatur bestimmen.

Noch war aber nicht klar, woran sich diese Literatur orientieren
wiirde. Im Prolog zum Thebenroman, wenige Jahrzehnte vor Chrétien,
zeichnete sich die Verbindung mit den Stoffen der Antike ab, womit
auch zu rechnen war. In Analogie zu Homer und Platon, zu Vergil
und Cicero — wie es schon symmetrisch heifSt — will der anonyme Autor
nach antikem Vorbild etwas fiir seinen Nachruhm tun, indem er die
geste von den Odipussohnen erzihlt.’ Halten wir fest, dass Chrétiens
chevalerie und clergie dieser antiken Stiitze nicht mehr bediirfen. Der
Verfasser des Thebenromans wendet sich aber ebenfalls an ein erlese-
nes Publikum, clerc und chevalier; mit Ignoranten will er nichts zu tun
haben.

Die volkssprachliche Aneignung antiker Stoffe hatte wohl nicht
zufillig mit der Versbearbeitung des Alexanderstoffes begonnen. Um
die Jahrhundertmitte folgten die groflen antiken Romane, worin die
anschwellenden Fassungen des Alexanderstoffes sich besonderer Popu-
laritdt erfreuten. Die Bearbeitungen ins Deutsche schlossen sich teil-
weise dieser Bewegung an. Wie hoch man auch in der Volkssprache den
Rang der antiken Uberlieferungen einschitzte, lisst der Prolog Albe-
richs erkennen. Es heifst dort im Anschluss an die Ankniipfung an die
pessimistische Aulerung Salomons, wonach »est vanitatum vanitas et
universa vanitas«, dass »solaz nos faz antiquitas, que tot non sie vani-
tas«. Reto Bezzola wollte darin schon einen frithen Fanfarenstofd der
Renaissance vernehmen; eine mittelaltergemaflere Deutung liegt aber
niher. Auszugehen ist ndmlich von der immanenten Spannung dieser
Passage, vom Gegensatz Salomon/nos, worin sich der Mensch des
Neuen Testaments iiber den Vertreter des Alten erhebt, entsprechend
dem Rededuktus Jesu: »Euren Vitern hat man gesagt, ich aber sage
Euch«! Alberich konnte sich dabei auf den Prolog Leos zu dessen His-

° Alfred Jeanroy (Hrsg): Les Chansons de Guillaume IX, Paris 1913 (Les classiques
francais du moyen 4ge 9).

10 Le roman de Thebes publ. par Guy Raynaud de Lage, Tome 1, Paris 1969 (Les classi-
ques frangais de moyen age 94).

258

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

toria de proeliis stiitzen, worin die Ansicht vertreten wird, es konne
von groflem Nutzen sein, sich mit den Taten vorchristlicher Heiden
zu beschiftigen: »Certamina vel victorias excellentium virorum infide-
lium ante adventum Christi, quamvis exstitissent pagani bonum et
utile est omnibus Christianis ad audiendum et intelligendum ... quia
cunctos ad meliorem provocat actionem«.!! Chrétien, der sich einige
Jahrzehnte spiter der matiére de Bretagne zuwendet, wird einen der-
artigen Trost, solaz, nicht mehr nétig haben; die Emanzipation der
volkssprachlichen Literatur war dazu weit vorangekommen.

In kurzer Zeit hatte sich im Einflussbereich von la France aus che-
valier, clergie, Mézenin und dem Hof — die Nihe zum geistlichen ho-
fischen Leben ist mitzudenken — ein literarisches Kraftfeld gebildet, aus
dem heraus eine neue Literatur entstehen sollte. In diesem Kraftfeld
konnte ein anspruchsvolles Publikum gedeihen, das durch seine Kom-
petenz und seine Interessen mafigeblich die entstehende Literatur be-
einflusst haben wird. Was da in der Volkssprache entstand, kann man
als Entsprechung zu den sophisticated Literaturzirkeln des lateinischen
Dichterkreises der Loire betrachten.

Die in der Troubadourpoesie vollzogene wesenhafte Verbindung
von chevalier/ritter und der einmaligen hochmittelalterlichen Form
des Eros in der Idee der fin’amors sollte dann eine machtvolle Bewe-
gung ausldsen, der sich auch die neue erzihlerische Dichtung nicht nur
nicht zu entziehen vermochte, sondern vielmehr zu ihrem bevorzugten
Medium wurde. Diese grofSe in der zweiten Jahrhunderthalfte entste-
hende Erzihlliteratur begniigte sich nicht mehr mit der Darstellung
der Sarazenenkdmpfe und innerfranzosischer Feudalfehden oder mit
der Aneignung der groflen epischen Stoffe der Antike. Es geschah
Neues.

Moglich wurde das durch den unvorhersehbaren Einbruch der
matiere de Bretagne in das literarische Territorium la France, wo of-
fenbar die Voraussetzungen gegeben waren, damit kreativ umzugehen.
Anders als bei den biblischen oder antiken Stoffen offnete sich mit
dieser materia auch der Zugang zum Mythischen; eine neue literari-
sche Herausforderung. Dieser Einbruch vollzog sich, vereinfacht dar-
gestellt, auf folgenden Bahnen: Einmal historisierend in Galfreds His-

1 Alois Wolf: Solaz nos faz antigitas. Erwigungen zum Prolog des Alexanderliedes und
zur Entwicklung volkssprachlicher Erzihlweise, in: German narrative literature of the
12" and 13™ centuries. Studies presented to Roy Wisbey, Tiibingen 1994, S. 123-139.

259

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

toria regum Britanniae, um 1150 in franzosische Verse umgeschrieben
durch Wace, wobei das Historische rasch erzihlerischer Vielfalt Raum
geben musste, zum anderen Mal und ungleich elementarer und unab-
hingig von der Artusiiberlieferung in der Mythe von Tristan und Isol-
de. Dazu kam noch die Aneignung unterschiedlicher bretonischer My-
then und Kurzerziahlungen, in der Form der Lais der Marie de France.
Die deutsche Literatur ist dabei dem franzdsischen Vorbild nicht in
allem gefolgt, sondern hat selektiv und zufillig die auf Franzésisch ver-
fiigbare mati¢re de Bretagne rezipiert; die Auseinandersetzung mit
dieser materia wurde im Franzosischen auf ungleich intensivere Weise
gefiihrt.

Die literarische Szene Frankreichs war vor die Aufgabe gestellt,
diese materia zu integrieren; eine Aufgabe anderer Art als die volks-
sprachliche Bewiltigung biblischer oder antiker Stoffe. Die maf3geben-
den Autoren erkannten, dass sie sich neuen literarischen Wirklichkei-
ten zu stellen hatten und ergriffen die damit gegebene Chance. Sie
hatten es nun auch mit sehr unterschiedlichen miindlichen Uberliefe-
rungen zu tun, was eine zusitzliche Schwierigkeit darstellte, aber auch
neue Gestaltungsmoglichkeiten bot, die tiberraschend schnell erkannt
und genutzt wurden.

Die volkssprachliche literarische Bewiltigung der matiére de Bre-
tagne erwies sich als Aufgabe, der sich vornehmlich Marie de France
und Chrétien de Troyes, der Begriinder hochwertigen Artusdichtung,
unterzogen. Beide kehrten sich vom Lateinischen, also der Antike, ab
und wandten sich einem Uberlieferungsgut zu, das iiber kein vergleich-
bares Prestige verfiigen konnte.

Setzen wir bei Marie de France ein.”? Das Problem Miindlichkeit/
Schriftlichkeit wird bei ihr nicht thematisiert und der literarisierende
Eingriff in das Uberlieferungsgut diirfte demnach weniger radikal ge-
wesen sein als bei Chrétien. In dem Dutzend Lais 6ffnet sich ein breiter
Ficher an erzihlerischen Moglichkeiten, vom fast noch schwankhaften
Gebilde im Lai Equitan iiber die Fixierung auf eine einfache rithrende
Episode im Lai Chievrefueil bis hin zum fast schon kleinen Roman
Lanval. Was diese sehr unterschiedlichen Erzihlformen miteinander
verbindet, ist das Thema Eros, losgeldst von christlichen Moralvorstel-
lungen. Das gewinnt zusitzliche Bedeutung dadurch, dass dieser Eros

12 Karl Warnke (Hrsg.): Die Lais der Marie de France, Halle 1925 (Bibliotheca Norman-
nica 3).

260

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

immer wieder in die Nihe des Ehebrecherischen riickt; erst die grofsen
Prosaromane aus der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts werden wieder
die luxuria entdecken und die religidse Deutung durchsetzen. Man
muss sich fragen, was es bedeutet, dass Marie de France diese Lais mit
deren Wirklichkeitsverstandnis, das mit dem der Chansons de geste,
den antiken Stoffen und der Bibel so gar nichts gemein hatte, niemand
Geringerem als dem englischen Kénig widmen konnte.

In ihren Lais vollzieht Marie de France die quasi totale Sentimen-
talisierung des chevalier. In den antiken Romanen, Eneas, Theben, aus
denen Marie reichliche Anregungen schopfte, werden die Ritter punk-
tuell mit dem Eros in Verbindung gebracht — tiber die antiken Originale
hinaus — in den Lais der Marie de France gehen sie darin auf. Was mit
ritterlichem Treiben im eigentlichen Sinn zusammenhingt, wird —
wenn {iberhaupt beachtet — zur Nebensache. Die Verlagerung des er-
zahlerischen Interesses auf das Innermenschliche, wie es sich im Eros
manifestiert, macht hinter der als vordergriindig abgewerteten dufSe-
ren Handlung, woran dem Publikum am ehesten gelegen war — eine
neue literarische Wirklichkeit erfahrbar. In den beiden kurzen Lais
Chievrefueil und Laostic kommt das exemplarisch zur Geltung im Zu-
riicktreten des AufSerlich-HandlungsmifBigen bzw. in dessen Integrati-
on ins Symbolisch-Elementare, so dass Auferes und Innermensch-
liches gleichsam eins werden. Die Sensibilitit, die darin zur Wirkung
kommt, ist eine der bedeutendsten Errungenschaften dieser neuen
volkssprachlichen Poesie.

Im Geifblattlai greift Marie de France aus der Tristanmythe eine
in diesem Sinn fruchtbare Episode heraus, die in keinem der erhaltenen
Tristanromane erscheint, was belegt, wie aspektreich die Tristanmythe
in der matiére de Bretagne verwurzelt war. Marie nimmt den Titel
dieses Lai nicht fiir sich in Anspruch, sondern stellt fest, »qu’um nume
Chievrefueil«, V 2. Marie adelt diese Uberlieferung, indem sie die
Tristanliebe definiert als »amur qui tant fu fine«, V 8. Damit wird auch
der Anschluss an die neue lyrische Wirklichkeit hergestellt, die in der
Troubadourpoesie bereits vor der Mitte des Jahrhunderts zuginglich
gemacht worden war; wir begniigen uns mit dem Hinweis.

Tristan, von Markes Hof vertrieben, sucht nach einer Gelegenheit,
Isolde zu sprechen. Tristan »eime leialment« und ist darum »mult do-
lenz e trespensez ... e pensis«, V 22f. Diese Leitworter weisen ins In-
nermenschlich-Emotionale. Tristan begibt sich »tuz suls en la forest«,
V 29. Wir werden dieser Bewegung beim Ritter Lanval wieder begeg-

261

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

nen; die Artusritter Kalogreant und Iwein machen sich ebenfalls ganz
allein auf — allerdings um aventure zu suchen im Abenteuerwald. Eine
mogliche Anspielung auf Arturisches beinhaltet auch der Hinweis, dass
Marke sich »a pentecuste«, V 41, nach Tintagel begibt — ein typischer
Artustermin. Im Lai tritt aber alles duflere Geschehen zuriick; statt
dessen geht es um den Haselnusszweig, in den Tristan seinen Namen
und seine Botschaft einritzt und somit gleichsam eins wird mit diesem
Naturding, von dem es heifdt, dass es sich mit dem Geifsblattgerank
unlésbar verbindet, so dass die gewaltsame Trennung Absterben be-
deutet. Das fiihrt bruchlos hintiber zur Tristanminne und stellt Identi-
tit her zwischen Natur und Mensch, wenn es mit einem Zitat aus den
Tristandichtungen in bedeutsam verschrinkter Aussage heifst: »Bele
amie, si est de nus: ne vus senz mei ne jeo senz vus«, V 77 f. Die beiden
Liebenden »meinent joie mult grant«, V 94 und scheiden unter Trinen.
Man bleibt ganz und gar im Innermenschlichen, und auf diese Tonlage
sind die meisten dieser Lais gestimmt. Im kurzen Epilog fiigt Marie
hinzu, dass Tristan, der begnadete Harfner, aus den Umstinden dieser
Begegnung un nuvel lai komponierte pur les paroles remembrer, den
die Englédnder Gotelef nennen, le Franceis Chievrefueil. Marie griindet
ihren Wahrheitsanspruch darauf und reiht damit Tristan ein in das
Bemiihen um die remembrance dieser Uberlieferungen, woriiber sie
im Prolog zu den Lais handelt, V 35. Die wesenhafte Verbindung von
Tristanminne und Musik verleiht dieser Minne eine Qualitit, die we-
der mit Ovids ars amandi noch mit dem Verdikt luxuria erfasst wird.
Vereinigte Marie in diesem Lai das Innermenschliche mit dem
naturhaft Pflanzlichen, so wird im Lai Laostic der Eros in seinem Eins-
sein mit der belebten Natur vergegenwirtigt, im Bild der Nachtigall,
des Liebesvogels schlechthin. An diesem Punkt ist ein Seitenblick auf
ein typisch mittelalterliches Minnegesprich angebracht, auf Le donnei
des amants aus dem 12. Jahrhundert.’* Der Autor, mit der Technik des
Disputierens vertraut, gibt vor, das Rede- und Antwortspiel eines Lie-
bespaares belauscht zu haben, eingebettet in die typische Szenerie des
minniglichen Natureingangs. In dieser Diskussion geht es um Minne-
exempla, beginnend in der Antike mit Helena und Paris, Dido und
Eneas, V 391 ff. Am ausfiihrlichsten verweilt der Autor aber bei Tristan
und Isolde, V 456-674. Der Liebhaber greift dabei auf eine Episode
zuriick, die in den Tristanromanen nicht belegt ist, was die breite Ver-

13 Le Donnei des Amants éd. par Gaston Paris, in: Romania 25, 1896, S. 497-541.

262

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

ankerung dieser Mythe bezeugt. Tristan kehrt aus dem Exil heimlich
zuriick und indem er nichtens den Gesang der Nachtigall nachahmt,
lockt er die schwer bewachte Isolde von der Seite ihres eifersiichtigen
Gatten weg zu einem Stelldichein, bei dem beide »meinent lur joe e lur
deduit mut grant pece de cele nuit«, V 653 f. Hier zeigt sich besonders
eindrucksvoll das Naturhaft-Mythische, wenn Tristan im Lied der
Nachtigall gegenwirtig ist. Die gelehrten exempla aus der Antike blei-
ben dagegen trockenes Bildungsgut, das blof3 erwihnt wird.

Mit der Einbeziehung des feindseligen Ehemannes erhilt das The-
ma ehebrecherische Liebe Relevanz; es sollte sich auch zu einem der
grofSen Probleme der volkssprachlichen Literatur um 1200 entwickeln,
gestiitzt durch die machtvolle Mythe von Tristan und Isolde. Es gelang,
sich vom Genus Schwank zu l3sen, das im Lai Equitan noch nachwirkt,
wenn man erfihrt, dass das Liebespaar im heifsen Wasser des Bade-
zubers, das fiir den Ehemann bestimmt war, seine gerechte Strafe fin-
det. Stattdessen wird gerade die Auseinandersetzung mit diesem The-
ma Wesentliches zur literarischen Erfassung und Vertiefung der
Erosthematik beitragen. Den Lai Laostic, der blofs 160 Verse umfasst,
kiindigt Marie als aventure an. Dieser neue Zentralbegriff der volks-
sprachlichen Literatur, der z.B. im Iweinroman betont — fast aus-
schliefllich — sich auf Ruhmsuche im ritterlichen Zweikampf bezieht,
wird im Lai fiir ungewdhnlich seltsames Erleben des Eros beansprucht.
Das Ritterlich-Spektakuldre erhalt damit eine gleichwertige Entspre-
chung im Innermenschlich-Sentimentalen.

Der eine der beiden Ritter, der Geliebte der Ehefrau des anderen,
wird zwar als tiichtiger Ritter bezeichnen, der sich bei Turnieren her-
vortut; es bleibt aber bei der blofSen Feststellung. Eine Handlung ent-
steht daraus nicht. Die Hauser der beiden trennt eine »halt mur de
piere bis«, V 38, und die Liebenden kénnen nur iiber das Fenster ihre
Zartlichkeiten austauschen. Mit dem Fenster wird ein Requisit von
Symbolkraft in die Liebeshandlung eingefiihrt. Die Dichterin bettet
iiberdies diesen nichtlichen Austausch von Zirtlichkeiten in eine Na-
turszenerie ein, die an den Natureingang der Troubadourpoesie er-
innert, was zur Verdichtung beitrigt und die Grundlage fiir das Kom-
mende bildet: das Paar pflegt diese Kommunikation »tant que ceo vinta
un esté, que bruil e pre sunt reverdi et li vergier erent fluri. Cil oiselet
par grant dulcur meinent lur joie en sum la flur«, V 57 ff. (Im Geif3-
blattlai, siche oben, hie3 es von Tristan und Isolde ebenfalls, dass sie
meinent joie; der Eros ist ins Naturhafte eingebettet und umgekehrt).

263



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

Da geschieht es nun, Liebesgefliister und Lied der Nachtigall wer-
den ineinander iibergehen. Der Ehemann iiber das nichtliche Aufste-
hen der Frau erziirnt, erhilt zur Antwort, dass sie dem Lied der Nach-
tigall lausche; sie liigt auch nicht, denn sie hort dem Geliebten zu. Der
Ehemann ldsst die Nachtigall fangen, dreht ihr den Kopf um, wirft sie
der Frau in den Schof$ und bespritzt sie mit dem Blut. Die Frau ldsst den
toten Vogel ihrem Geliebten iiberbringen mit der Kunde um die aven-
ture. Mit diesem Begriff schliefit sich auch ein Kreis. Der Geliebte,
zutiefst betroffen, verschlieflt den toten Vogel in einem kostbaren Ge-
fafs, macht ihn gleichsam zur Reliquie, die er immer bei sich trigt. In
diesem Verschmelzen von menschlichem Eros und dem Naturlaut der
Nachtigall wird jenseits aller Moral Mythisches spiirbar.

Die dem Lai der Marie de France inhirente Sentimentalisierungs-
tendenz blieb nicht auf episodische Dichtungen beschrinkt. So fiihrt
der Lai Lanval auf exemplarische Weise vor, was dieser Eindruck des
Sentimentalen in die in statu nascendi befindliche Gattung des Ritter-
romans bedeutete. Dieser Lai erreicht bereits die Dimensionen einer
Novelle. Auch dieser Lai wird als aventure vorgestellt, was auf Unge-
wohnliches hindeutet. Mit ritterlicher Tiichtigkeit hat aber die Lanva-
laventure nichts zu tun. Das Insistieren auf aventure braucht nicht
ganz unbeabsichtigt zu sein. Dass man den gravierenden Unterschied
zwischen aventure im Sinn Maries und aventiure im Sinn Kalogreants
im Yvain nicht bemerkt haben sollte, leuchtet nicht ein. Dies umso
mehr, als Marie V 227, auf Walwains und dessen Cousin [i beals
Ywains anspielt!

Die Exposition fiihrt die Verfiigbarkeit der eben zuginglich ge-
machten Artuswelt vor Augen. Es heif3t da, dass Artus sich im Kardoeil
aufhalt, es ist Pfingsten. Diesen Einsatz kennt man auch aus zeitgenos-
sischen Artusritterromanen, doch dann trennen sich die Wege.

Artus wird zunichst >historisiert« im Sinn Galfreds und Waces,
wenn andeutungsweise von Schotten und Pikten die Rede ist, die das
Land verwiisten, was aber nicht weiter verfolgt wird. Ausfiihrlicher
wird dann Artus als mittelalterlicher Feudalherr vorgefiihrt. Damit be-
ginnt im Lanval die Handlung und nicht mit dem Auftritt eines >Pro-
vokateursc am Hof. Artus vergibt riches duns ... femmens e terres an
die cuntes e baruns der Tafelrunde. Die Erwahnung der Tafelrunde
zeigt wiederum die Gemeinsamkeit mit den entstehenden Ritterroma-
nen. Bei der Verteilung der Lehen geht einer leer aus, Lanval, der Sohn
eines Konigs und ein vorbildlicher chevalier, der Konig Artus treu ge-

264

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

dient hat, V 39f. Vergabe von Lehen etc. ist nicht gerade die Haupt-
aufgabe des Konigs Artus an den iiblichen Festterminen. wie man den
Werken Chrétiens entnehmen kann. Anders in Chansons de geste. So
setzt die Chanson vom Charroi de Nimes mit einer dhnlichen Exposi-
tion ein. Konig Looys vergibt Lehen, V 36f., ldsst aber Wilhelm leer
ausgehen. Wilhelm, der auf der Jagd ist, erfahrt davon, sto3t ein gel-
lendes Lachen aus, stiirmt die Treppe zum Konigspalast hinauf und liest
dem Konig die Leviten, V 52 ff. Ganz anders Lanval, dem das Gleiche
widerfihrt. Es fallt mir schwer, einen Zusammenhang zwischen diesen
beiden Situationen auszuschliefSen. Dazu kommt ein nicht minder gro-
er Unterschied gegeniiber den entstehenden Artusritterromanen. Der
chevalier Lanval reitet aus »fors de la vile tuz suls«, um sich zu esba-
neier, V 39ff. Kalogreant und Iwein verlassen ebenfalls tuz suls den
Hof — aber um aventure querre. Und wenn in Wolframs Parzival Ga-
wein und Feirefiz den Hof bzw. das Gefolge verlassen, um sich zu ba-
neken — esbaeier — so wartet ein gefihrliches Zweikampfabenteuer auf
sie. Lanval dagegen mult pensis, legt sich an einer Wiese bei einem
Gewisser hin »plia le pan de sun mantel desuz sun chief si se culchac,
V 49f.,, wie es mit ungewdchnlicher Prizision heifst. Man erfihrt auch,
dass das Pferd seltsam irritiert zu sein scheint. Es liegt etwas in der
Luft. Die Feenwelt bricht in das Ritterdasein ein. Lanval folgt sogleich
den reichgekleideten Botinnen der Fee und kiimmert sich nicht einmal
um sein Reittier, V 78. Das Zelt der Fee, dem man sich nihert, iiber-
trifft das, was die Antike an Vergleichbarem zu bieten hat, V 82ff.
Diese Uberbietung bezieht sich hier auf den Eneasroman, V 7321f.
Mit dem Erscheinen der Fee verbindet sich eine Motivverschiebung
gegeniiber dem Ritterroman. Dort begibt sich der chevalier auf Aben-
teuersuche — querre; hier ist der chevalier passiv und es ist die Fee, die
von weither gekommen ist, um den Ritter zu suchen — querre, V 111.
Lanval geht sofort auf die Avancen der Fee ein und vertraut sich ihrem
commandemenz an, V 127, 152, was ans Vokabular der Troubadour-
poesie erinnert. Die Dichterin stellt dann fest, dass der Ritter sich en
dreite veie befinde, V 134, was an Wegsymbolik, u.a. im Iwein, denken
ldsst. Von Lanval, der nach dieser Begegnung in die Stadt zuriickkehrt
heift es, dass er »de s’aventure vait pensant«, V 192. Das hort sich
anders an als die Aulerungen Kalogreants nach seinem missgliickten
Brunnenabenteuer. Die bisher aufgezeigten literarischen Querverbin-
dungen und Anspielungen beweisen, dass im Kulturraum la France ein
reges literarisches Leben geherrscht haben muss.

265

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

Was Konig Artus zu Beginn seinem Ritter vorenthalten hat, ge-
withrt ihm nun die Fee in Fiille. Um den Gegensatz zu Artus zu unter-
streichen, hebt die Dichterin dies durch sechsfache Nennung des Na-
mens Lanval am Versbeginn hervor, V 210 {f. Der Feenliebe, die jenseits
aller Moral joie und deduit spendet, wird nun eine verichtliche Form
des Eros entgegengestellt in der plumpen ehebrecherischen Sexualitat
der Artuskonigin.

30 Ritter, darunter Gawein und Iwein reiten aus und nehmen Lan-
val mit. Die Artuskonigin »a une fenestre ... apuiee«, V 239, beobachtet
die Ritter. Eine vergleichbare Fensterschau findet sich in Ovids Meta-
morphosen in der Geschichte von Danae und Narzif3, die um diese Zeit
auch auf Franzosisch verfiigbar war. Lanval hat sich wiederum von den
Rittern abgesondert, deren Vergniigungen ihn nicht interessieren. Er
denkt nur an seine Geliebte. Ritterwelt und Minne fallen auseinander.
Die Artuskonigin erblickt diesen Ritter, von dem es erneut heifSt, dass
er sulist, V 261, und macht ihm ihr dreistes Angebot: »tut m’amur poez
aveir ... ma druerie vos otrei«, V 267. Lanval weist das zuriick und zieht
sich den Hass der Konigin zu. Sie beschuldigt ihn der Homosexualitit,
was Lanval dazu veranlasst, zu verraten, dass er eine Geliebte besitzt,
die ungleich schoner sei als Ginover. Damit ist das Schweigegebot ge-
brochen und die Geliebte verloren. Ungewdhnlich ausfiihrlich legt die
Dichterin nun die rechtliche Prozedur dar, die dieser Majestitsbeleidi-
gung folgt. Man tritt wieder in die Realitit der mittelalterlichen Feu-
dalwelt ein und fiihlt sich an den Genelunprozess im Rolandslied er-
innert. In letzter Minute erscheint die Fee, Lanval ist rehabilitiert,
entzieht sich aber der Artusrealitit, indem er mit der Fee verschwindet.

Auch wenn die plumpe Intervention der Artuskonigin eher an den
Schwank erinnern konnte, ist damit doch das Thema Ehebruch auf
hochster Ebene in diese neue Literatur eingebracht neben der Mythe
von Tristan und Isolde. Zwei Formen der Eros stellt die Dichterin ne-
beneinander: in der Feenliebe einen Eros, der jenseits von vordergriin-
diger Moral joie und deduit spendet und den Ritter total erfiillt, und
auf der anderen Seite im ehebrecherischen Angebot der Konigin die
platte Sexualitat.

Im Werk Chrétiens, worin in einer grundlegenden Verlagerung
des Erzihlinteresses der chevalier als solcher, losgelost von den tradi-
tionellen Kampfen, von Eroberungen und Gewinnen von Macht und
Herrschaft, aus der Sicht des clericus zum tragenden Element der neu-
en Literatur wurde, erhielt das Thema Eros einen Stellenwert in einem

266

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

grofSeren literarischen Zusammenhang. Man muss nur die einzelnen
Werke Revue passieren lassen, um zu erkennen, welche unterschiedli-
chen Méglichkeiten jeweils ausgelotet wurden. Im Werk der Marie de
France ist der Begriff chevalier fest etabliert, dessen Triger aber geht
keineswegs in ritterlichem Treiben und Abenteuern auf, sondern ist
ganz und gar dem Eros zugeordnet. Chrétien geht differenzierter mit
diesem Sachverhalt um. Der erste Artusritterroman, Erec, zeigt den
einzelnen Ritter in seiner Abenteuerausfahrt, im Yvain erhilt man
aus dem Mund Kalogreants eine Definition von Wesen und Aufgabe
des Ritters, und im Gralroman wird Gornemanz mit seiner Wesens-
bestimmung das Bild des chevalier feierlich {iberh6hen. Im Gegensatz
zu Marie de France spielt in diesen Werken der Eros nicht die Haupt-
rolle. In der ehelichen Liebe werden Eros und ritterliche Tat ins richtige
Verhiltnis gebracht. Doch da sind noch die beiden Romane Cligés und
Lancelot.

Im Prolog zu Cligés nennt Chrétien an erster Stelle seinen Erec-
roman, es folgt die Aufzahlung der nichterhaltenen Werke, hierauf die
Ankiindigung eines novel conte, der auf einer Buchquelle beruhe und
nicht auf miindlichen Uberlieferungen. Dass der vaslet, von dem das
Werk handeln wird, mit Grece und Kénig Artus, V 9f., verbunden ist,
setzt noch einen >historisierenden< Akzent. Der Handlungsraum im
Cligésroman ist, im Gegensatz zum Erec, geographisch klar umschrie-
ben. Daraus kann man sehen, wie sehr diese neuen Erzihlgefiige frei
verfiigbar waren; auch Historisches kann nach Bedarf herangezogen
werden, z.B. eine Heiratsverbindung zwischen Allemagne und Kon-
stantinopel.

Marie de France wollte miindliche Uberlieferungen aus einer fer-
nen Vergangenheit — Leitwort jadis — remembrer. Chrétien, gestiitzt
auf Buchautoritit, will im Cligésroman ebenfalls »les fez de anciens et
del siegle qui fu jadis«, V 26 ., bewahren. Dieser Roman, dessen Prolog
Frankreich rithmt, endgiiltiger Sitz von chevalerie und clergie zu sein,
setzt mit einer ausfiihrlichen Exposition ein, die auf den chevalier aus-
gerichtet ist, was sich als Vorspiel fiir eine groflangelegte Darlegung
des Phinomens Minne erweisen wird. Darin entfaltet die clergie
Chrétiens ihre Kunst in der Darlegung von Minnemonologen, einge-
henden Beschreibungen und Erschliefung des menschlichen Innen-
lebens mit fast scholastischer Akribie.

In diesem Werk setzt sich Chrétien als Vertreter der clergie gegen-
tiber der chevalerie durch, indem er seine groflangelegte >Rittererzih-

267

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

lung< unterschwellig umfunktioniert zu einem subtilen Minnetraktat.
Die Verfasser der antiken Romane hatten da nur punktuell vorgearbei-
tet. Bei Chrétien gewinnt das eine neue strukturelle Dimension. Im
Cligésroman werden chevalerie und Minne in zwei getrennten Erzahl-
strangen abgehandelt. Was den kdmpferischen Erzihlstrang betrifft,
fallt auf, dass die Einbeziehung des Konigs Artus keinerlei typisch ar-
turische Abenteuer hervorbringt. Dieser Artus hat mit dem des Erec,
Yvain, Lancelot und Gralroman, wo er in unterschiedlichen Rollen er-
scheint, kaum etwas gemeinsam. Das bedeutet, dass Artus mit seinem
Hof erzihlerisch beliebig verfiigbar war. Der Artushof erfreut sich
zwar im Cligés seines renomes par le monde, und Alexander, immerhin
der Sohn des griechischen Kaisers, will nur von ihm zum Ritter ge-
schlagen werden wie dann Perceval auch. Von einer Tafelrunde ist kei-
ne Rede, und wie in den Chansons de geste die Herrscher, so herrscht
auch Artus in einem realen Reich, wie die Namen der Ortlichkeiten
zeigen. Aus der shistorischen< Artusiiberlieferung ist eine Variante
des Modredverrats tibernommen, wird aber ins Untragische gewendet,
denn Artus ist gleich wieder Herr der Lage und von einem ehebreche-
rischen Verhiltnis der Konigin verlautet nichts. Die Verfiigbarkeit ar-
turischer Themen und Motive zeigt sich auch darin, dass ein so gravie-
rendes Moment wie der Ehebruch der Kénigin auf unterschiedliche
Weise abgehandelt werden konnte. Der Umgang mittelalterlicher Au-
toren mit einer vorgegebenen materia brauchte sich eben nicht in dich-
tungstechnischen Retouchen zu erschopfen, sondern konnte tief in die
Substanz dieser materia eingreifen.

Alexander hat vor seiner Abreise aus Griechenland eine Ritterleh-
re erhalten mit Akzent auf largesce, V 189 ff. Im Gegensatz zur geist-
lich inspirierten Ritterlehre des Gornemanz im Gralroman bleibt diese
im Profanen. Sie stechen in See und gehen in Southampton an Land;
die Seekrankheit hat ihnen arg zugesetzt, wie es ungewdohnlich realis-
tisch heif3t! Sie erfahren, dass Artus sich in Winchester aufhilt, also
nicht in Karidoel, und vom typischen Termin der Hofhaltung ist auch
keine Rede. Sie nehmen Quartier in der Stadt bei einem borgeis, V 393,
was man z.B. aus dem Willehalm kennt. Alexander freundet sich mit
Gawein an und gewinnt dessen Schwester Soredamors zur Frau.

Der Eros ist nun Thema der Hauptgeschichte, die als Auseinander-
setzung mit der Tristanmythe konzipiert ist. In der 4. Strophe seines
Liedes D’amors, qui ma tolu a moi distanziert sich Chrétien entschie-
den von der Tristanmythe, worin der Eros auf die Wirkung eines ma-

268

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

gischen Gebrius zuriickgefithrt wird, was er mit Vergiftung gleich-
setzt.'* Demgegeniiber vertritt er einen Eros, der im fins cuers et bone
volantez wurzelt. Diese von den Troubadours entdeckte erosgeprigte
menschliche Innerlichkeit erwies sich als eine der folgenschwersten Er-
rungenschaften der volkssprachlichen Literatur — iiber die lateinische
Dichtung hinaus — und stellte u. a. auch eine Herausforderung an Reli-
gion und Moral dar.

Im Cligésroman konzentriert sich die Auseinandersetzung mit der
Tristanmythe auf die vehemente Ablehnung der Trennung von cor und
cuer, von Leib und Herz, die mit der ehebrecherischen Liebe einher-
gehen wiirde. Was Chrétien aber dem entgegenhilt, macht uns ratlos,
da er genau das Mittel einsetzt, das er in seinem Lied der Tristanmythe
vorwirft, namlich den Zaubertrank, dazu noch verdoppelt und ins
Heiter-Groteske gesteigert, einmal in der wonnevollen Vorspiegelung
der Liebesfreuden des Herrschers und dann in der Verursachung des
Scheintodes. Was sich da abspielt, kann man nur als gehobenen
Schwank bezeichnen. Dazu liefern die grausamen Mediziner aus Saler-
no, die dann, offenbar mit Billigung des Autors, ihr Leben lassen miis-
sen, Material fiir eine bose Satire auf diesen Berufsstand. Die Literatur-
geschichten, selbst Frappier in seiner glinzenden Darstellung von
Chrétiens Werk, nehmen m. W. von all dem kaum Notiz. Achten wir
auch noch auf die Rolle, die die Vertraute spielt. In der Tristanmythe,
besonders eindrucksvoll gestaltet bei Gottfried, wirft Brangéne daz vei-
ge vaz in den tobenden wilden se; bei Cligés ist es die Vertraute, die
beidemale das hier niitzliche Gebriu besorgt. Diese Vertraute heifdt
Thessala, denn »ele fu née de Tessala«, woher die deablis stammen,
V 2962, nicht gerade eine Empfehlung; und die von sich behauptet, sie
tibertreffe sogar Medea. Thessalien galt bekanntlich als Hort der Zau-
berei. (Lunete, die verschmitzte Vertraute Laudinens verfiigt nur tiber
einen harmlosen Ring, der unsichtbar macht.)

Es ist schwer vorstellbar, dass ein so geistvoller Autor wie
Chrétien diese seine Antwort auf die Tristanmythe ernstgemeint ha-
ben konnte. Sein aufgewecktes Publikum hat wohl auch diesen litera-
rischen Versuch amiisiert zur Kenntnis genommen. Das wirft Licht auf
Wesen und Funktion dieser Literatur als Experiment. Hat sich das ho-
fische Publikum mit dieser Losung des Tristanproblems zufrieden ge-

4 Wendelin Foerster: Kristian von Troyes. Waorterbuch zu seinen samtlichen Werken,
Halle 1914, S. 205 ff.

269

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

geben? Der Prolog zum Karrenritterroman diirfte weiterhelfen.
Chrétien stellt darin fest, dass er matiére et san seiner Herrin, der
Grifin der Champagne verdanke — kein Wort, ob Buch als Quelle oder
Miindliches — und dass sein Anteil painne et antancion seien. Diese
Passage zeigt aber auch, dass um diese Zeit Literatur zu einem gesell-
schaftlichen Ereignis geworden ist. Mit Marie de Champagne und
ihrem Umfeld tritt mit Nachdruck la France als Literaturraum hervor.
Hier greift eine offenbar kompetente Mézenin mafigebend ins literari-
sche Geschehen ein, nicht nur bei der Beschaffung einer Vorlage, iiber
die man nichts erfahrt. Die Aufforderung an den Autor, den san betref-
fend, kann man sich nur so vorstellen, dass dem eine angeregte Dis-
kussion dariiber vorausgegangen sein muss, wobei diese intellektuell
anspruchsvolle Gesellschaft u.a. auch dariiber diskutierte, wie man
auf die Herausforderung der Tristanmythe reagieren kénnte. Was den
san betrifft, kann man annehmen, dass die Grifin wiinschte, diesen
Stoff am Ideal der fin’amors auszurichten. Eine Stiitze fiir diese An-
nahme sehe ich darin, dass dieselbe Grifin bei einem anders gearteten
Stoff auf dhnliche Weise verfuhr, im Fall der von ihr initiierten Bear-
beitung des Psalms 44.%5

Fiir die jantis suer le roi de France und Tochter Eleonores von
Poitou, der Enkelin des ersten Troubadours, amplifiziert der Bearbeiter
die Passagen 1-18 des Psalm 44 zu einem iippigen 2170 Verse umfas-
senden Text, der bis ins Letzte von Geist und Metaphorik der fin’amors
beherrscht ist.

Wie F. Ohly in seiner grundlegenden Darstellung der Hohelie-
dexegese zeigen konnte, begannen damals auch weltliche Héfe sich
fiir anspruchsvolle Formen der Beschiftigung mit Bibel und Bibelexe-
gese zu interessieren. Die volkssprachliche Aneignung der Bibel be-
gniigte sich nicht mehr mit deren Erfassung und Vermittlung als Er-
zihlstoff, wie das in der frithmittelhochdeutschen Bibeldichtung der
Fall ist, was sich in geringerem Maf3e auch im Franzosischen zeigt. Eine
derartige Genesisdichtung wurde z.B. auch fiir Marie de Champagne
angefertigt. Dabei sollte es nicht bleiben. So verfasste Ende des Jahr-
hunderts im Auftrag des Grafen Balduin II. von Guines Landri von
Waben eine allegorisierende Hoheliedparaphrase in iiber 3000 paar-
weise gereimten Versen von beachtlicher theologischer Eigenstindig-

15 T. Atkinson Jenkins (Hrsg.): Eructavit. An Old French metrical paraphrase of psalm
44, Dresden 1909 (Gesellschaft fiir Romanische Literatur 20).

270

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

keit »non solum ad litteram sed ad misticam ... intelligentiam de latino
in romanum transferre et sepius ante se legere fecit«, wie es vom grif-
lichen Auftraggeber heifst.’® Auch eine hohe Dame muss beteiligt ge-
wesen sein, wie aus Anspielungen im Text hervorgeht. Die Hohelied-
liebe nest pas del siecle, nest pas fol; dementsprechend fehlt auch die
Annéherung an die Sprache der Troubadours.

Die Paraphrase zum Psalm 44 dagegen ist von Grund auf in die
Sprache der fin‘amors gekleidet und weder Mizenin noch der geist-
liche Bearbeiter hielten das fiir fol: Kiindigt sich in diesem positiven
Eingehen auf das was del siecle ist Sakularisierung an oder handelt es
sich vielmehr um den Versuch, im Rahmen eines reizvollen Experi-
ments eine neue literarische Wirklichkeit zu erschlieSen, die beim >Ge-
dankending¢ fin’amors den Makel der [uxuria gar nicht aufkommen
lassen mochte?

Der Karrenritterroman Chrétiens diirfte in diesem Zusammen-
hang als besonders faszinierendes Experiment gelten und eine wesent-
liche Bereicherung der damaligen Literatur darstellen, weit tiber das
hinaus, was mit der Entwicklung des Artusritterromans initiiert wor-
den war.”” Da Chrétien im Erecroman den Eros offenbar — wie zu er-
warten — in der Ehe verwirklicht sah und im Cligésroman sich von der
ehebrecherischen Tristanmythe distanzierte, hat man Schwierigkeiten,
sein Eingehen auf die Liebe zwischen Lancelot und Artuskonigin zu
verstehen. Aus dem Prologhinweis, er gehorche dem commandement
der Mizenin, zu schlieflen, er hitte nur widerwillig sich dieser Anord-
nung gefiigt, iiberzeugt schon deshalb nicht, da derselbe Chrétien im
Prolog zu seinem Gralroman feststellt, dass er par le comandement le
conte die Geschichte, in Verse fasse, V 64. Uberdies sagt er im Lancelot-
prolog, V 3, dass er molt volontiers, V 3, ans Werk gehe. Es ist wohl
eher so, dass Chrétien sich in seinem Literatenehrgeiz geschmeichelt
vorkam, weil ihm eine offenbar schwierige Aufgabe anvertraut wurde.
Mit Sicherheit kann man sagen, wie immer die materia aussah, dass es
um das Thema ehebrecherischer Liebe auf hchstem Niveau ging. Ein
schwieriges Experiment — besonders mit Blick auf Cligés.

Dass eine so hochgestellte weltliche Person wie Marie de Cham-

16 Friedrich Ohly: Hohelied-Studien. Grundziige einer Geschichte der Hoheliedausle-
gung des Abendlandes bis um 1200, Wiesbaden 1958, S. 291.

7 Chrétien de Troyes, Le chevalier de la charrete publ. par Mario Roques, Paris 1958
(Les classiques francais du moyen age 86).

271

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

pagne einerseits einem geistlichen Berater — vielleicht Adam de Per-
seigne — mit der troubadouresken Kommentierung des Psalms 44 be-
auftragen konnte — von sich wire dieser Geistliche wohl nicht darauf
verfallen — und andererseits Chrétien zur Bearbeitung einer ehebreche-
rischen materia animierte, ist ein Befund, der zum Uberdenken unse-
rer literarhistorischen Positionen auffordern muss. Nun hatte sich ja
bereits in der neuen lyrischen Dichtung der Troubadours die Emanzi-
pation einer bestimmten Form des Eros vollzogen, und mit dem Ein-
bruch der matiére de Bretagne wurde auch der grofle Komplex der
Erzihldichtung von einem Eros erfasst, der jenseits moralisch-religio-
ser Skrupel seinem eigenen >Ethos« verpflichtet war und sich der Sym-
pathie des Publikums sicher sein konnte. Dieser Eros verwirklichte sich
in unterschiedlichen Erscheinungsformen, z.B. im simplen Faktum,
dass zwei Liebende zutiefst miteinander verbunden sind — und das ist
alles, wie im Lai le deux amants der Marie de France; oder aber dass
eine Fee einen Ritter begliickt, oder dass Liebende, die sich unserer
Sympathie erfreuen diirfen, unter einem bosen eifersiichtigen Ehe-
mann zu leiden haben, womit das Thema ehebrecherische Liebe akut
wird. Der Ehemann hat von vorneherein die schlechteren Karten und
man befindet sich dabei meist auf dem Niveau des Schwanks. Uber die
machtvolle Tristanmythe aus der matiére de Bretagne erfuhr dieses
Thema eine grundsitzliche Aufwertung ungeachtet der moralisch-re-
ligiosen Bedenklichkeit — der Einsiedler Ogrin dnderte nichts daran!
Nun kannte auch die historisierende Artustradition dieses Thema,
wenn auch nur andeutungsweise im Verrat Modreds und dessen Ver-
bindung mit der Kénigin.

In seinem Karrenritterroman schldgt Chrétien ein neues Kapitel
in der literarischen Bewiltigung der Ehebruchthematik auf. Er stiftete
damit eine Tradition, die die Artuswelt in neues Licht tauchte und sich
ungemein produktiv erweisen sollte, wie man an den groflen franzosi-
schen Prosaromanen sehen kann. Die von der Grifin zur Bearbeitung
vorgelegte materia kennen wir nicht; Ulrichs Lanzelet hilft auch nicht
viel weiter, ist aber insofern nicht ohne Bedeutung als er auf eine fran-
zosische Vorlage aufbaut. Man kann also von einer wie immer gearte-
ten Lancelotiiberlieferung im Franzosischen ausgehen. Chrétiens Text
handelt von der Zuneigung der Artuskénigin zu einem Ritter, poten-
tiell geht es also um die Tristansituation. Der springende Punkt fiir
Chrétien diirfte dabei gewesen sein, ob und unter welchen Umstinden
auch tatsdchlich die Tristansituation eintrat. Wie bei der Kommentie-

272

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

rung des Psalms 44 die Grifin ihren san — fin’amors-Orientierung —
einbrachte, ist im Fall des Lancelotstoffes mit einer vergleichbaren
Aufgabenstellung zu rechnen. Nun hatte sich Chrétien im Lied und
im Cligésroman entschieden von der Tristanmythe distanziert, aller-
dings mit dem Mittel dieser Mythe selbst, dem Zaubertrank. Die Per-
sonenkonstellation im Karrenritterroman unterscheidet sich von der in
der Tristanmythe dadurch, dass kein Onkel/Neffen-Verhiltnis vorliegt
wie bei Marke und Tristan, bei Artus und Modred oder bei Cligés und
Alis. Auch von einem Wortbruch des Onkels kann keine Rede sein. In
der Onkel/Neffe-Bindung diirfte noch etwas Archaisch-Mythisches
vorliegen. Bei Chrétien ist diese Bindung aufgegeben und ersetzt durch
die Zuneigung der Artuskonigin zum meilleur chevalier, zu Lancelot.
Das Bild vom meilleur chevalier, Lancelot, nachhaltig geprigt von
Chrétiens Karrenritterroman, sollte die franzosische Artusliteratur
der Folgezeit in den groflen Prosaromanen von Grund auf umorientie-
ren, wobei das Religiose entscheidenden Anteil hatte.!® Im Deutschen
fehlt Vergleichbares.

Die Grundlage fiir das Bild vom meilleur chevalier findet sich,
iiber Galfred hinausgehend, in Waces Bearbeitung der Historia requm
Britanniae, V 9747 ff. Es fehlt zwar die Fixierung auf den Terminus
chevalier, denn es gibt noch barons, vasal, doch zweimal fillt die Wer-
tung miaudre, meillor: »Por les nobles barons qu-il ot/dom chascuns
miaudre estre cuidot/Chascuns se tenoit au meillor/Ne nus ne savoit le
peior/fist Artus la Reonde table/,dont Breton dient mainte fable«. Im
ersten Artusroman, dem Erec, geht Chrétien dartiber hinaus, indem er
nach Erwidhnung der Tafelrunde eine umfassende Namensliste der bu-
ens chevaliers folgen lasst, behilt aber auch noch die Bezeichnung ba-
rons bei, V 1687 ff. Gawein fiithrt die Namensliste an, Zweiter ist Erec,
Dritter Lancelot. Auf die ersten zehn folgen viele andere, nun ohne
gereiht zu werden. Uberblickt man die Artusliteratur, so erweist sich
Gawein als konstante Grof3e, im iibrigen kann man nur die generelle
Verfiigbarkeit dieser Namen und des gesamten Arturischen konstatie-
ren. So lisst es z. B. Chrétien zu, dass Lancelot, im Karrenritterroman

18 Das anspruchsvolle Handbuch von R. Pérennec/E. Schmid (Hrsg.): Hofischer Roman
in Vers und Prosa, Berlin 2010 (Germania litteraria mediaevalis francigena 5) widmet
im Schlusskapitel iiber 50 Seiten den Lancelotromanen. Unverstindlicherweise wird
weder auf Chrétiens Karrenritterroman, ohne den die dann folgenden grofSen Prosa-
romane nicht zu denken sind, noch auf den >Perlesvaus¢, in dem Lancelot eine heraus-
ragende Rolle spielt, eingegangen.

273

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

ein meilleur chevalier schlechthin, von Cligés im Turnier besiegt wird,
V 4733.

Zuriick zu Cligés, zur Tristanmythe und zum Thema Liebe als
Ehebruch. Es ist schwer vorstellbar, dass die im Cligésroman vorliegen-
de Auseinandersetzung mit der serisen Tristanmythe mittels der
schwankhaften Doppelung des Zaubergebraumotivs als tiberzeugende
Losung verstanden worden wire. Der Autor selbst stellt am Schluss des
Romans seine Problemlésung hintersinnig in Frage. Einerseits betont
er, wie die Liebe, die Cligés und Fenice verbindet, von Tag zu Tag
wichst, V 6631 ff., wobei es auf die Einheit von dame und amie an-
kommt — eine Relation, die dann im Karrenritterroman auf anderer
Grundlage aufgegriffen wird. Doch es folgt gleichsam ein caveat. Ge-
warnt durch das Schicksal des Kaisers Alis, ist nun bei dieser Liebe von
Verrat die Rede — decevoir, decut, traison sind drastische Hinweise; die
Kaiser sorgen nun dafiir, dass ihre Frauen hinter Schloss und Riegel
gehalten werden und hochstens Eunuchen zu ihnen Zutritt haben.

Mit matiére et san des Karrenritterromans gewann die Diskussion
um Liebe als Ehebruch eine neue Qualitdt. Schon durch die Beseitigung
eines bosen, misstrauischen Ehemanns wird von vorneherein jede An-
niherung an den Schwank vermieden, was nicht heif3t, dass auf hshe-
rer Ebene Parodie und Ironie keine Rolle spielen wiirden. Es geht nun
einzig und allein um das besondere Liebespaar, um die Artuskonigin
und um den meilleur chevalier du monde, Lancelot. Eine faszinierende
Aufgabe fiir einen kompetenten Vertreter der clergie Frankreichs. Als
Nebeneffekt fithrte das zu einer grundlegenden Umgestaltung der Ar-
tuswelt, woraus man sehen kann, wie frei verfiigbar deren materia war
und mit welcher Souverinitit begabte Autoren daraus Neues schaffen
konnten. Es bedarf auch nicht des entlastenden< Motivs vom konigli-
chen Onkel, der sein Versprechen, nicht zu heiraten, bricht. Alle Ne-
benmotive sind beseitigt, es geht um die Liebenden allein. Wie kon-
sequent der Autor dabei verfihrt, erkennt man auch daran, dass er
nur eine einzige Liebesbegegnung im Auge hat, was zusitzlichen Reiz
dadurch gewinnt, dass die Konigin bei dieser nichtlichen Begegnung
zunichst den Liebesakt ausschlieft, da ja das Fenstergitter uniiber-
windlich sei. In der Tristanmythe hat man es dagegen mit dem Liebes-
paar als Dauersiindern zu tun. Wenn man es nicht besser wiisste, wiir-
de man daran zweifeln, dass Cligésroman und Lancelot vom selben
Verfasser stammen.

Stufenweise fiihrt der Dichter auf diesen nichtlichen Hohepunkt

274

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

hin, wobei erst an der entscheidenden Stelle der Handlung, beim
Kampf mit Meleagant, der Name des Ritters enthiillt wird, V 3660;
Lancelot el Lac a non; kurz zuvor wurde er von Baudemagus als le
miaudres chevaliers del monde bezeichnet.

Mit seiner Exposition, die typisch Arturisches aufgreift und zu-
gleich auf den Kopf stellt, hatte der Autor bereits ein iiberraschendes
Signal gesetzt. Im Erec sehen wir da einen aktiven Artus, der zur Jagd
auf den weiflen Hirsch aufruft und damit die Handlung in Gang setzt,
im Iwein ist es bei dem schlafenden Kénig die Erzahlung des Artusrit-
ters Kalogreant, die das bewirkt, im Gralroman, bei einem passiven
Konig, sind es Ither und der Waldbursche. Im Karrenritterroman geht
der Anstof$ von dem von auflen kommenden >Provokateur< aus, dem
ein total ohnmachtiger Artus gegeniibersteht. Die, wie zu erwarten,
vom Hof ausgehende Handlung geht aber ins Leere.’” Das typische
Motiv des don contraignant wird auf den Insider Keu verlagert, der
der Aufgabe natiirlich nicht gewachsen ist; doch auch Gaweins Aus-
fahrt fithrt zu nichts; er verschaffte nur dem unbekannten und dann
erfolgreichen Verfolger, der aus dem Nirgendwo auftaucht, ein frisches
Pferd und wird verhindern, dass der Namenlose dann aus dem Fenster
stiirzt. Der Artushof mit seinen Rittern wird abgewertet zur Neben-
sache. Im Mittelpunkt steht der namenlose Ritter, der eben ein anderes
Rittertum vertritt; ein Rittertum der fin’amors. Das zieht sich nun wie
ein stindig sich verstirkender roter Faden durch den Roman bis hin
zum Hohepunkt.

Die Queste des Namenlosen, die nicht vom Artushof ausgeht, ist
etwas Besonderes. Typisch Arturisches, wie z.B. die Mutprobe im >ge-
fahrlichen Bett< oder die Friedhofszene mit Befreierthematik wird eher
nebenbei abgehandelt, was es an Kampfen gibt, fillt aus dem Rahmen
und hat mit der Konzeption eines konsequenten Minne-Rittertums zu
tun. Diese hebt sich auch von der Antitristankonzeption des Cligésro-
man ab. Die darstellerische Errungenschaft liegt in der totalen Integra-
tion des Ritterhaft-Spektakuliren in die Innerlichkeit des in fin’amors
verwandelten Eros. In Cligés treten Chevalier und Eros noch auseinan-
der auf zwei getrennte Erzahlstringe. Der eine handelt von vollwerti-
gem kriegerischem Treiben, vom Turnier bis zum Krieg, der andere

1 Dazu Walter Haug: Das Land, von welchem niemand wiederkehrt, Tiibingen 1978,
S. 28ff.

275

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

legt in ausfiihrlichen Analysen dar, wie es sich mit der Minne verhiilt,
fast nach Art einer lehrbuchhaften ars amandi. Das andert sich nun
von Grund auf. Der erste Kampf mit dem Entfiihrer wird nicht dar-
gestellt und nur das Resultat festgehalten: zerstampfter Erdboden und
ein totes Pferd. Erzahlt wird dagegen die néchste >Tat< des Namenlosen,
das gar nicht rittergermif3e Besteigen des Schandkarrens nach kurzem
Zogern. Auch der Kampf mit dem Furtwichter fallt aus dem Rahmen
und die arturisch anmutende Verteidigung der freiziigigen Dame, die
ihm Nachtquartier angeboten hat, erweist sich als halb irrealer Spuk,
dem die angeblich Bedrohte selbst ein Ende bereitet; vom abschliefSen-
den Kampf mit Meleagant, der gegen alle arturischen und sonstigen
Klischees verstofit, zu schweigen. In dieser genialen Karrikatur aus
Kampfgetose und Minnekult gipfelt diese Gestaltungslinie. Dem ent-
spricht die nicht minder auf einen Hohepunkt angelegte Offenbarung
des Innermenschlich-Erotischen, die in dessen Sakralisierung iibergeht
und in der Schilderung der nichtlichen Liebesbegegnung den Hohe-
punkt erreicht.

Greifen wir die wichtigsten Stufen in der Darstellung dieses be-
sonderen Minne-Rittertums des Namenlosen heraus. Die richtungs-
weisende Episode vom Besteigen des Schandkarrens zeigt exemplarisch
die fiir Chrétien bezeichnende Verbindung von chevalerie und clergie.
Der clericus Chrétien fiithrt mit schulmifSiger Prazision vor, wie im
Inneren des chevaliers amors und reisons streiten, V 364-275. Der
reison wird nur la boche zugeordnet, amors dagegen ist el cuers anclose
und siegt, womit alles Weitere festgelegt ist. Fiir Gawein, den konven-
tionellen Paraderitter, ist das folie, er vertauscht nicht charrete a che-
val, V 392. Im Gegensatz dazu lockert sich bei Lancelot diese wesen-
hafte Bindung des Ritters ans Reittier, die schon im Namen chevalier
gegeben ist; er begegnet uns ja schon am Beginn im Wald als sFuf3gian-
ger<. Bei Lanval war dieselbe Lockerung zu beobachten. Dem rasch
iiberstandenen typischen Abenteuer des Namenlosen im gefihrlichen
Bett steht am Morgen nach dem Messebesuch die grofSe Fensterschau
gegeniiber. Wiederum geht es um den Unterschied zwischen dem blof3
galanten Gawein und dem Namenlosen. Gawein unterhilt sich am
Fenster mit dem Burgfriulein, wobei der Autor schalkhaft diskret zu
verstehen gibt, »ne sai don les paroles furent«, V 549. DraufSen zieht
der Entfithrer mit der Kénigin vorbei. Der Namenlose kann sich nicht
sattsehen, beugt sich immer weiter vor und wire hinabgestiirzt, hitte
Gawein ihn nicht zuriickgehalten. Es ist das gebannte troubadourhafte

276



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

Schauen das dem Schauenden molt li plot und ihn von der gewdhnli-
chen Welt isoliert wie Perceval in der Blutstropfenszene.

Gawein und der Namenlose brechen nun auf und wollen dem Ent-
fithrer folgen. Das Burgfriulein gibt dem Namenlosen sogar Lanze und
Pferd. Wie in der Artuswelt iiblich, treffen die beiden an einem quar-
refor auf eine dameisele, V 606, und erbitten Auskunft tiber die ent-
fithrte Konigin. Dabei wird wiederum der Gegensatz zwischen den bei-
den Rittertypen herausgearbeitet. Der Autor leistet sich dabei sogar ein
besonderes Kabinettstiick an Argumentierkunst, das die Handschrift
des geschulten clericus triagt. Nach den Ausfithrungen der dameisele
heif3t es:

Et mes sire Gauvains li dist:

sDameisele, si Dex m’aist,

je vos an promet a devise

que je mete an vostre servise,

quant vos pleira, tot mon pooir,

mes que vos m’an dites le voir.c

Es cil qui fu sor la charrete

ne dit pas que il I’an promete

tot son pooir, aincois afiche,

come cil cui Amors fet riche

et puissant, et hardi par tot,

que sanz arest et sanz redot,

quan qu’le voldra li promet

et toz an son voloir se met.

Gawein, in direkter Rede, bittet das Fraulein um wahre Auskunft und
verspricht dafiir mit Gottes Hilfe seinerseits tot son pooir in ihren
Dienst zu stellen. Halten wir die drei Elemente fest: prometre, Dex,
tot mon pooir. Der fremde Ritter, cil qui fu sor la charrete, wie nicht
versiumt wird einzufiigen, distanziert sich von den Auflerungen Ga-
weins. Seine ablehnende Haltung duflert sich nicht in direkter Rede,
sondern geschieht indirekt, wird also dem Autor anvertraut und somit
mit zusitzlicher Kompetenz ausgestattet. Dieser Ritter sagt namlich
nicht, er wolle dem Fréulein tot son pooir prometre. Die Garantie, die
er abgibt, ist die eines Menschen qui Amors fet riche ... Was aus dem
Mund Gaweins Gott, Dex, anvertraut wird, bewirkt hier Amors. Ach-
ten wir auch auf die intensivierende Einfithrung dieses Ritters: zwei-
mal diese cil gui und was dem Wirken Amors alles zugeschrieben wird;

277

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

es fiillt drei Verse. Der galante Gawein erscheint demgegeniiber als
armer Wicht. Das Wirken Amors zeigt sich darin, dass der Ritter dem
Fraulein verspricht — nun also doch prometre, aber in einem anderen
Zusammenhang — »quan qu’ele voldra ... et toz an son voloir se met«
Das voloir der Dame steht iiber dem pooir des Ritters. In der totalen
Ergebenheit gegeniiber dem voloir der Konigin wird das dann seine
Erfillung finden.

Das Prinzip der Steigerung bestimmt in immer starkerem Aus-
mafl die Erziahlweise. Die dameisele erkliart, wie man in das Gebiet des
Entfithrers der Artuskonigin gelangen kann, iiber die Schwertbriicke
oder die Unterwasserbriicke. Gawein entscheidet sich fiir Letztere, die
etwas weniger gefihrlich ist, der Karrenritter bekennt sich mit Ent-
schlossenheit zur gefihrlicheren Moglichkeit: »et je m’i otroi«, V 699.
Beide brechen auf, doch nun gilt die Aufmerksamkeit ausschliefSlich
dem Karrenritter und seiner gueste, V 1101. Von Gawein hort man erst
viel spiter und eher nebenbei, wie er aus dem Wasser gezogen wird.

Der Autor legt dar, in welcher Verfassung der Karrenritter in die
entscheidende Phase seiner queste eintritt, V 711-724:

Et cil de la charrete panse

con cil qui force ne deffanse

n’a vers Amors qui le justise;

et ses pansers est de tel guise

que lui meismes en oblie,

ne set s'il est, ou s’il n’est mie,

ne ne li manbre de son non,

ne set s'il est armez ou non,

ne set ou va, ne set don vient;

de rien nule ne li sovient

fors d’une seule, et por celi

a mis les autres en oblj;

a cele seule panse tant

qu’il n’ot, ne voit, ne rien n’antant.

Das Leitthema der troubadourhaften Selbstvergessenheit, das schon in
der Fensterschau zur Geltung kam, kann nun seine volle Wirkung ent-
falten, was durch die sorgfiltige Stilisierung unterstrichen wird. Man
achte auf die Anapher und auf das Leitwort oblier, das einen Rahmen
bildet. Die anschlieflende Schilderung des oben erwihnten Kampfes
mit dem Furtwichter liefert die drastische Illustration dazu, wobei die

278

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

Ironie des clericus nicht zu unterschitzen ist. Die anschlieflende
Keuschheitsprobe bei der freiziigigen dameisele als Vorbereitung fiir
den bevorstehenden de facto Ehebruch der Konigin, wird als zusitz-
liche pikante Attraktion gewiirdigt worden sein. Dem clericus Chrétien
ist auch zuzutrauen, dass er damit auch auf geistlich-monastische Ver-
suchungsexempla, bei denen zweifellos die Prioritit liegt, anspielen
wollte, wie das z.B. fiir Bernhard von Clairvaux iiberliefert ist:2° Die
dhnliche Episode im Parzivalroman, Chrétien V 1953f. und Wolfram,
V 193,1ff., wire eine naive Variante dazu. Nach dieser Keuschheits-
probe kann nun auch — kaum zufillig, die Sakralisierung der Minne
einsetzen. In der Bemerkung, dass der Ritter der Dame gegeniiber
schwieg wie uns convert, V 1218, diirfte eine Anspielung auf Monasti-
sches vorliegen! Der Autor erklirt angelegentlich den Grund fiir dieses
ungewohnliche Verhalten, V 1223-1243, fragt por coi dieser Ritter
nicht der Versuchung erlag, die a chascun ... bel et gent erschienen
wire. Der Grund liegt im cuer des Ritters, das nicht ihm gehért; amors
verfiigt dariiber, und nun gibt sich der Autor seinen Minnereflexionen
hin, worin es um cuer und amor geht. Ein weiterer Beleg dafiir, dass
dem Autor daran lag, den arturischen Ritterroman in einen — wenn der
Begriff erlaubt ist — Erzihltraktat zu verwandeln, der den Eros ausloten
will. Der Reflexionsstrang setzt sich fort. Am Morgen bricht der Ritter
auf. Die dameisele, die iiber die costume im reaume de Logres Bescheid
weifs, V 1301, begleitet ihn. Der Autor betont auch hier die Minnever-
sunkenheit des Ritters, bei der es sich um einen Zustand handelt. Seine
Wirklichkeit ist die des panser, in der schon das parler zur Last wird,
V 1335. Dabei zeigt sich, dass dieser Ritter in seiner Minneversunken-
heit iiber die Antike hinauswichst. Wenn auch amors in der Wunde
wiihlt, die er ihm geschlagen hat, V 1336f., so will dieser Ritter nichts
von Heilmitteln wissen. Da Chrétien im Prolog zum Cligésroman aus-
driicklich auf seine Ovidiibersetzung verweist, darf man bei dieser Hal-
tung des Ritters an Ovids remedia amoris denken, die also abgelehnt
werden. Der Karrenritterroman geht mit dieser Haltung auch iiber
Tristan hinaus. In der Isolde-Wei$handepisode sucht ja Tristan remedia
fiir seine Minnequal. In Gottfrieds Fassung wird dabei sogar wortlich
auf Ovid angespielt in der Metapher vom groflen Strom, den man in
kleine Rinnsale zerlegen miisse, um die Sorgen los zu sein, V 19431{.

2 Dom Jean Leclercq: La femme et les femmes dans l'oeuvre de Saint Bernard, Paris
1982, S. 97.

279

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

Dass unabhingig von einander ein franzdsischer und ein deutscher
Autor in dieser Zeit sich in dieser Weise duflern konnten, zeigt doch
die tiefe Verflechtung der beiden Kulturen und die gemeinsame
Grundlage. Die ovidianische Versuchung, der Tristan immerhin im Ge-
danken voriibergehend zu erliegen droht, wird dagegen vom Karren-
ritter mit aller Entschiedenheit ferngehalten und damit seine einmalige
Stellung in der Minnediskussion erhartet. Statt remedia zu suchen,
erweist sich nach bestandener Keuschheitsprobe der Karrenritter als
fahig, diesen Eros zu sakralisieren, was sich in der anschliefSenden Epi-
sode vollzieht und in demonstrativer Ausfiihrlichkeit dargestellt wird

Den Ausritt stellt der Autor unter das Zeichen der Wegsymbolik.
Er verwendet in umstandlicher Schilderung 40 Verse darauf, V 1344—
1384, um den Ritter zu dem Brunnen zu geleiten, zu dem es ihn hin-
zieht. Die dameisele versucht vergebens ihn davon abzubringen, doch
er sagt abschlielend, V 1383, »g’irai ceste voie adés«. Wie im Yvain
geht es um einen Brunnen, einen perron daneben und es ist eine Frau
— Fee — im Spiel wie auch bei Lanval. Nun geht es um die Artuskonigin;
Ginover hat ihren kostbaren Kamm mit einigen Locken ihres Blond-
haars auf dem perron liegen gelassen, ist also auf diese Weise prisent
und zieht den Karrenritter unwiderstehlich an. Auch an dieser Stelle ist
die Schilderung von ungewdhnlicher Ausfiihrlichkeit, V 1385ff. 115
Verse verwendet der Autor darauf, den vom Haar der Konigin faszi-
nierten Ritter in Szene zu setzen. Am Brunnen angekommen, steht der
Kamm mit dem Haar im Mittelpunkt, von dessen Anblick der Ritter
fasziniert ist, wobei sich die Aufmerksamkeit vom kostbaren Kamm
auf das Haar verlagert: »molt longuemant l'esgarde et les chevox re-
mire«, V 1392 f. Esgarder und remirer weisen auf die Sprache der Trou-
badours. Das Verhalten des Ritters reizt die dameisele zum Lachen.
(Lacht vielleicht der Autor mit?) Dem Dringen des Ritters, der den
Grund fiir das Lachen erfahren will, gibt sie schliefSlich nach, doch was
ist so lacherlich daran? Es geht um das Haar der Kénigin:

cist peignes, se j'onques soi rien,

fu la reine, jel sai bien;

et d’une chose me creez

que les chevox que vos veez,

si biax, si clers et si luisanz,

qui sont remés antre les danz,

que del chief la reine furent:

onques en autre pré ne crurent.

280

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

Et li chevaliers dit: Par foi,

assez sont reines et roi;

mes de la quel volez vos dire?
Et cele dit: Par ma foi, sire,

de la fame le roi Artu. V 1412 ff.

Die Aussage cest peignes fu la reine wiirde geniigen wie z.B. bei der
Karrenepisode und der Fensterschau. Nun ist man aber einen Schritt
weiter gemify dem Erzihlprinzip des fortschreitenden Enthiillens und
Verdichtens. Vom Kamm einer reine geht es iiber zu den Haaren, wobei
nun, auch die dameisele ins Schwirmen gerit: si biax, si clers et si
luisanz, und diese Haare stammen vom Haupt der reine. Beim Stich-
wort reine schaltet sich der Ritter ein. Es gibe schlieSlich viele reines.
Nun kommt es zur versfiillenden geradezu episch belastbaren Na-
mensnennung: de la fame le roi Artu. Die reine wird also identifiziert
als fame, als Ehefrau des Konigs Artus. Ein diskreter Hinweis, dass
Ehebrecherisches im Spiel sein kénnte. Uber 80 Verse verwendet der
Dichter nun auf die Schilderung der Reaktion des Ritters auf diese
Offenbarung. Es beginnt mit einem Fastohnmachtsanfall wie bei der
Fensterschau am Beginn der Queste, doch dann, dariiber hinauswei-
send, das Neue, die Sakralisierung. Die dameisele behilt den Kamm,
der Ritter die Haarstriahnen. Je mehr er sie liebkost, umso mehr werden
sie zu einer kostbaren Reliquie, was der Autor in voller Breite darstellt,
wobei Ironie und Parodie einzubeziehen sind. Dem clericus Chrétien ist
da allerhand zuzutrauen. Mit dieser Sakralisierung einer moglichen
ehebrecherischen Liebesbeziehung des Ritters zur Ehefrau des Konigs
ist die Grundlage fiir den Hohepunkt der Darstellung gelegt. Wir tiber-
schlagen Vieles an Arturischem, zu dem der Erzahler sich herbeildsst
und wenden uns diesem Hohepunkt zu, bei dem es nicht mehr um die
adoratio der Locken der Konigin geht, sondern um die Konigin selbst,
nicht mehr um eine Reliquie, sondern um die Person. Bei der erzih-
lerischen Vorbereitung dieses Hohepunktes nimmt dann der Autor
auch den Ritterroman und den Minnekult ins Visier, wobei ein guter
Schuss Ironie und Parodie am Werk ist; mit Blick auf die literarische
Geselligkeitskultur am Hofe der Marie de Champagne ist das ein wich-
tiges Element, was auch mit der >Wirklichkeit« dieser neuen Literatur
zu tun hat.

Einen wesentlichen Beitrag zur Entwicklung der Erzihlkunst leis-
tete Chrétien auch dadurch, dass er es verstand, Spannung zu wecken

281

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

und Hérer und Leser anzuleiten, subtile Uberraschungseffekte aus-
zukosten. Folgen wir den beiden Stofrichtungen, arturischem Ritter-
tum und exaltiertem Minnekult, und setzen wir bei der entscheidenden
Episode, der Uberquerung der Schwertbriicke, ein. Diese Mutprobe
konnte es mit jeder arturischen aventure aufnehmen, ist aber zugleich
eine Absage an derartige Erwartungen, da die gierigen Bestien, die am
anderen Ende der Briicke auf den Ritter zu warten scheinen, sich in
Nichts auflésen; typisch Arturisches entpuppt sich also als Phantom.
Beim anschlieflenden Zweikampf hat man es mit dem Paradestiick rit-
terlicher Bewihrung zu tun, doch da setzt sich bereits die zweite Stof3-
richtung, die totale Orientierung auf fin’amors, durch und der ritter-
liche Zweikampf wird zu einem grotesken Spektakel, wodurch das
Kernstiick des arturisch-ritterlichen Credos, wie es Kalogreant im
Iwein formuliert, ad absurdum gefiihrt wird. Nach dieser Leistung
glaubt man das gliickliche Ende erreicht zu haben, doch der Dichter
hat eine Uberraschung parat. Die Konigin zeigt Lancelot, dessen Name
auf dem Hohepunkt der Bewdhrung enthiillt wurde, die kalte Schulter.
Mit diesem Knalleffekt diirfte selbst die Mizenin, in deren san der
Dichter die matiére bearbeiten sollte, nicht gerechnet haben. In der
damit verbundenen Blof3stellung der Herzlosigkeit der hohen Dame
kann man auch eine sachte Bosheit des Autors vermuten, der es seiner
Grifin damit >zeigen wollte<. Umso beeindruckender aus der Sicht des
extremen Minnekults und umso idealer die Haltung des chevalier. Lan-
celot, zutiefst betroffen — trespansé — reagiert a meniere de fin amant,
V 3961f.: »Dame, certes, ce poise moi, me je n’os demander por coi«.
Die Konigin, por lui grever et confondre, wiirdigt ihn keiner Antwort
und verschwindet in ihrem Gemach. Dieser nebensichliche raumliche
Hinweis wird fiir Chrétien zum Anlass, Lancelots Innerlichkeit zur
Geltung zu bringen. Er folgt der Konigin mit seinen Augen, was aber
nur bis zur geschlossenen Tiir reicht. Doch da kommt das Herz hinzu,
das nicht davor Halt macht. In 10 Versen spielt er die Antithese ialz
und cuer durch, V 3971 ff., wodurch die Innenwelt als der wahre Hand-
lungsraum dieses >Romans« bestitigt wird. Das der Konigin nachbli-
ckende Auge muss vor der Tiir, hinter der sie verschwindet, halt ma-
chen, »li cuers qui plus est sire et mestre et de plus grant pooir assez
s’an est oltre li passez«.

In diesem Zusammenhang fillt zum erstenmal in Verbindung mit
Lancelot der zentrale Begriff der Minneideologie der Troubadours
fin’amant, V 3961. Als solcher reagiert Lancelot auf den Affront der

282

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

Konigin und als solcher wird er sich, wie wir sehen werden, tiber den
antiken Piramus erheben kénnen in der nichtlichen Liebesbegegnung.
Der Autor bereitet diese auf eine Weise vor, die von verbliiffender Ori-
ginalitat ist. Zwei Selbstmordversuche hat er erzihlerisch zu bewilti-
gen, wofiir es kaum Anhaltspunkte in der Uberlieferung gab. Die Kun-
de vom vermeintlichen Tod Lancelots erreicht die Kénigin, wie sie
gerade bei Tisch sitzt; eine tiberfliissig erscheinende Prézisierung, hin-
ter der sich aber vielleicht eine Anspielung auf typisch Arturisches ver-
birgt. Artus pflegt namlich bei Tisch mit aventiure konfrontiert zu
werden, was die Handlung in Gang setzt. Dem wiirde hier die Kunde
vom Tod Lancelots entsprechen und als abenteuerliche Handlung der
Selbstmordversuch der Konigin, V 4160ff. Der Autor unterscheidet
zwischen der Reaktion der Konigin gegeniiber der Offentlichkeit und
dem, was sie im Innersten bewegt. Por les genz en apert duflert sie das
offizielle Bedauern iiber Lancelots Tod, aber puis dit a li meisme an bas
und da geht es um mehr. Den vier Versen hofischer Kondolenz entspre-
chen 73 Verse intensiver Offenbarung ihres Inneren. Die Konigin will
die Nahrungsaufnahme verweigern, se ce est voirs, wenn der tot sei,
dem ihr Leben diene, V 4176. Die Kénigin verlasst die Tafel und klagt,
dass niemand es hort. Nun geht es um die Selbstmordthematik, wobei
sich ein leicht malizigser Unterton in die Darstellung einmischt; es
heifst, dass sie »sovant se prant a la gole«, V 4181, ein nicht gerade
probates Mittel zur Selbsttétung! Der Autor bezeichnet dieses Tun
auch als stoute! Hierauf berichtet er, dass die Konigin ihr Verhalten
gegeniiber Lancelot bereut und es als crualté, felenie bezeichnet. Dabei
kommt es zu massivem Einsatz religidsen Vokabulars: confesser, se
repentir, colpe, pechié. Dann geht es mit der Stimme der Konigin wei-
ter, V 4197 {f. Thre Klagen gipfeln in dem sehnstichtigen Wunsch, den
Geliebten in den Armen zu halten und zwar »tot nu a nu«, V 4228. Sie
ringt sich zum Entschluss durch, nicht zu sterben und trifft sich darin
mit Gottfrieds Isolde. Mit dem unverbliimten Wunsch, den Geliebten
nu a nu zu umarmen, setzt der Autor einen iiberraschend starken sinn-
lichen Akzent, was auf die dann folgende nichtliche Vereinigung vo-
rausdeutet. Ich traue es Chrétien zu, dass er damit zu verstehen geben
wollte, wie die exaltierte fin’amors-Fassade sich verfliichtigen konnte,
um realem nu a nu Platz zu machen! Freilich, die Konigin dufSert sich
nicht 6ffentlich und wahrt somit die hofische Form, doch konnte sich
auch darin die Eigenstindigkeit des Autors gegeniiber dem comande-
ment der Mazenin duflern. Mit dem nu a nu-Thema beriihrt der Autor

283

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

ein Tabu der hohen Minnekultur. Im Donnei des Amants heif3t es z.B.
zu Beginn des Liebesgespriachs vom Liebenden: »Cil voleit fere sun
pleisir, mes el ne li volt pas suffrit. Unques ne put tant espleitir plus
en portast q'un seul baisir; Unc nu a nu ne I'atocha, fors main ou vis cil
mania«, V 119ff.2! In ihrer besonderen Situation bricht die Artuskoni-
gin dieses Tabu — allerdings nur in ihren geheimen Gedanken. Bei der
entscheidenden néchtlichen Zusammenkunft wird sie es zunichst frag-
los akzeptieren, um dann doch dessen Bruch zuzulassen; ein gekonnt
reizvolles Spiel des Autors mit dem zentralen Thema des Romans!

Wegen der Nahrungsverweigerung der Konigin kommt das Ge-
riicht auf, sie sei tot, und nun geht es um Lancelots Reaktion,
V 42501f., was sich der Autor in einer iiberlangen Schilderung beson-
ders angelegen sein lisst. Wihrend sich die Kénigin por les genz mit
ihrer Klage sehr zuriickhalt, bricht es im Gegensatz dazu aus Lancelot
mit aller Stirke hervor: bien pueent savoir totes genz, und wiederum
im Gegensatz zu ihr bereitet er tatsichlich seinen Selbstmord vor, al-
lerdings auf grotesk minuzise Weise. Es beginnt wie eine konventio-
nelle Todesapostrophe ha, morz ... V 4263, wie man das z.B. seit Eni-
tens Klagen im Erec kennt. Der Autor geht aber dann dariiber hinaus
und lasst den Ritter ausfiihrliche und geradezu haarspalterische Uber-
legungen iiber Gott, Tod, Selbstmord anstellen, verbunden mit einer
penetrant ins Detail gehenden abenteuerlichen Schilderung der tech-
nischen Vorbereitung des Selbstmords: Anbringen eines Spezialkno-
tens, Befestigen dieses Riemens am Sattelzeug etc. Es ist wie eine Ka-
rikatur, die an die Beschreibung des Zweikampfes mit Meleagant
erinnert. Wo die Kénigin nur mit den Hianden an ihrer Gurgel herum-
fummelt, geht es hier im Ernst an die gole, V 4273: »cest laz antor ma
gole estraindre«! Eingebettet in diesen kuriosen dufleren Rahmen dann
die ausgreifenden Reflexionen des Ritters tiber vie, morz, amors, amie,
iiber die Ablehnung durch die Kénigin und den Schandkarren. Diese
seriosen Uberlegungen Lancelots gipfeln im Bekenntnis zur bedin-
gungslosen Unterwerfung unter amors, V 4354ff,, denn »qui fet ce
qu’Amors li comande, et tot est pardonable chose,« V 4394 f. Das klingt
wie eine profane Variante zu dilige et quod vis fac! Das Ganze stellt
sich dar als ein Virtuosenstiick, worin der gewitzte Autor seiner Méze-
nin vorfithrt, was paine et antancion ihres Literaten vermogen.

Nach Bereinigung der Selbstmordaffiren — der blof§ erwogenen

2 Sjehe oben Anm. 13.

284

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

seitens der Konigin wie der realen bei Lancelot — kommt es zu einer
neuerlichen Begegnung der beiden als Entsprechung zu der ungliick-
lichen nach dem Kampf mit Meleagant. Lancelot erhilt nun die Abso-
lution fiir sein kurzes Zaudern vor dem Besteigen des Schandkarrens,
V 4500: »jel vos pardoing molt boenemant«! Damit hat der Autor
einen weiten Bogen geschlossen und der Weg ist frei — wofiir? Die
Spannung, die aufgebaut wird, lisst ahnen, dass Ungewohnliches be-
vorsteht, und tatsichlich, der Autor hat sich eine besondere Uber-
raschung ausgedacht, eine Uberbietung der Antike verbunden mit
einer kithnen Sakralisierung des Liebesaktes, eine authentisch mittel-
alterliche Leistung. Folgen wir Schritt fiir Schritt dem Autor und ach-
ten wir auf die Signale, die er setzt. Es zeigt sich, dass er sich auf die
rithrend-tragische antike Mythe von Piramus und Tisbe bezieht, die
um diese Zeit auf Franzosisch verfiigbar war und mittels deren Uber-
bietung er seiner Schilderung der Liebesbegegnung Lancelots und der
Konigin zusitzliche Autoritit verleiht.?

Lancelot gibt zu verstehen, dass er unbedingt ungestort mit der
Konigin sprechen will, wozu es aber eines geeigneten Ortes bedarf:
»mes je ne vos puis mie ci/tot dire quan que ge voldroie/volantiers a
vos parleroie«, V 4502 ff. Auf dieses parler und den besonderen Ort
dafiir kommt es also an. Die Kénigin fordert nun Lancelot auf venez
parler a moi und gibt als Ort ein bestimmtes Fenster an. Sie tut dies
aber nicht mit dem Finger, sondern nur mit ihrem Blick. Hierauf ver-
weist sie mit Nachdruck darauf, dass es sich unter keinen Umstinden
um eine korperliche Verbindung handeln kénne, V 45121.: »... ne he-
bergier ne porroiz mie vostre cors«. Sie werde anz sein et vos defors,
nur boche ou de main konnten zueinander kommen, eine Begegnung
im Gemach sei unmdgglich. Diese Entschiedenheit ldsst authorchen. Die
Konigin beschwort damit ausdriicklich die Situation, in der das antike
Liebespaar miteinander verkehren musste. Dort war es der enge Spalt
in der trennenden Mauer, hier ist es das mit Eisenstidben vergitterte
Fenster. Nun hat man aber noch den fast verzweifelten Wunsch der
Kénigin im Ohr, den Geliebten nu a nu zu besitzen. Sieht also die
Minneherrin keine Mdglichkeit iiber den Status der antiken Mythe
hinauszugelangen, so fithrt der Autor dann vor, dass der fin‘amant

22V 3803 {. spielte der Autor vorsorglich auf diese antike Episode an, indem er feststellt,
dass »Lancelot plus ama que Piramus«!

285

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

Lancelot sehr wohl in der Lage sein wird, das Trennende zu beseitigen
und die antike Mythe hinter sich zu lassen. Auch das ein Beitrag zur
mittelalterlichen Auseinandersetzung mit dem tibermichtigen literari-
schen Erbe der Antike! Ich wiirde nicht zégern, darin auch eine An-
spielung auf das typologische Denkmodell zu sehen, das sich ja nicht
nur in der Zusammenschau von Altem und Neuem Testament be-
wihrte.

Eine delikate Nuance behielt sich der Autor als galante Geste ge-
geniiber der Minneherrin — und Mézenin! — vor, indem er das entschei-
dende Wort, das zur Uberbietung der antiken Mythe fiihrte, nicht dem
fin’amant anvertraute, sondern der Konigin, denn sie ist es, die die
Erlaubnis zur Beseitigung der Eisenstibe gibt und das nu a nu erst
ermdglicht, das Piramus und Tisbe versagt bleiben musste.

Uber 200 Verse, V 4532 ff., verwendet der Autor auf die Schil-
derung des Zustandekommens dieses Beisammenseins; da geht es eben
nicht um ein typisch arturisches Abenteuer — eher um eine Gegenkom-
position! Schon die Schilderung dessen, was zwischen Vereinbarung
des Treffens und dem Erscheinen Lancelots vor dem Fenster geschieht,
zieht die Aufmerksamkeit auf sich. Lancelot hat die Konigin verlassen,
Arger und Triibsal sind vergessen, V 4534, die Zeit bis zum Einbruch
der Nacht wird ihm lang, er sehnt das parlement herbei, V 4540; erneut
dieses Insistieren auf dem bloflen parler! Lancelot gibt vor, miide zu
sein und auf seinem Zimmer bleiben zu wollen. Das sollte auch genii-
gen und die Schilderung der Begegnung konnte einfach anschliefSen.
Der Autor aber macht in aller Ausfiihrlichkeit auf zwei Faktoren auf-
merksam, auf die Nacht und auf den Weg zum Fenster. Er entwirft
dabei ein Bild von faszinierender Ambivalenz. Die absolute Dunkelheit
der Nacht hat es ihm angetan: la nuiz molt noi et oscure bedeckt alles,
es gibt nicht das geringste Licht, weder Mond noch Sterne noch Lam-
pen oder Laternen — also totale Finsternis, V 4543, 4561 f. Fiir mittel-
alterliche religiose Gemiiter diirfte sich da der Schluss aufgedringt ha-
ben, dass sich ein Werk der Finsternis vorbereite. Umso heller erstrahlt
das heilverheifiende (!) lichte Gewand der Kénigin hinter dem Fens-
tergitter, V 4579. Vom Buch Genesis iiber die adventlichen Aussagen
wie vom Volk, das im Finstern wandelt und ein helles Licht erblickt, bis
hin zum Prolog des Johannesevangeliums durchzieht die Finsternis/
Licht-Thematik die Bibel, von Judas, wie er aus dem Abendmahlsaal
hinaustritt, heifdt es: et erat nox! Von der vordergriindigen erzéihleri-
schen Notwendigkeit der Handlungsfiihrung dringt sich diese Darstel-

286



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

lung Chrétiens nun wirklich nicht auf, was zum Nachdenken anregen
muss. Die unmittelbar anschlielende Sakralisierung der Liebesbegeg-
nung wiirde damit in einen grofleren religios getonten Zusammenhang
riicken. Mit Blick auf Gottfrieds Tristanprolog méchte man weitere
Uberlegungen dazu anstellen.

Der Weg fiithrt den Ritter zu einem Spalt in der Gartenmauer,
durch den er sich hindurchzwingt, bevor er ans Fenster gelangt,
V 4575. Auf so etwas verfillt man ebenfalls nicht so ohne weiteres.
M. E. hat dafiir die Fabel von Piramus und Tisbe die Anregung gegeben.
Dort ist der Spalt in der Hausmauer das Leitmotiv, das dem Liebespaar
den miindlichen Kontakt ermdglicht, wobei dieses parler, die beiden
zugleich aber auch voneinander trennt. Fiir den Ritter Lancelot ist der
Spalt in der Mauer kein Hindernis. Es deutet sich die Uberbietung der
antiken Mythe an; die Eisenstibe am Fenster werden ihn dann auch
nicht daran hindern, die Vereinigung zu vollziehen, die Piramus und
Tisbe versagt bleibt. Nun lasst aber Chrétien den Ritter nicht einfach
ins Gemach eindringen. Die Entscheidung dariiber, es nicht, wie vorher
so nachdriicklich behauptet, beim parler bewenden zu lassen, wird der
Kénigin anvertraut. Dieses Verflechten der Anteile der Minneherrin
und des fin’amant ist nicht die geringste Raffinesse dieser Dichtung.

Da sind aber die Eisenstibe; offenbar eine Idee Chrétiens. Lancelot
versichert der Konigin »ja por les fers ne remanra«, V 4600, denn nur
ein Wort der Kénigin konne ihn davon abhalten, in ihr Gemach zu
gelangen. Das Wort der Minneherrin hat also Macht iiber die rauhe
Wirklichkeit der Eisenstdbe; zugleich zeigt sich darin das Wesen der
Liebe des fin’amant. »Fortis est ut mors dilectio! «

Die Begegnung, zu der es nun iiber das blofle parler hinaus
kommt, steht ganz im Zeichen extremer Sakralisierung. Diese Sakrali-
sierung lenkt, wie angedeutet, den Blick auf Gottfrieds Tristan, wo sich
im Prolog und in der Gestaltung der Minneklause Vergleichbares voll-
zieht. Doch, wo es bei Chrétien der Ritter ist, dem der Autor dies anver-
traut, ist es im Tristan der Autor selbst, der das mit seiner Autoritit
vertritt. Die Sakralisierung, die schon mit der adoratio von Kamm und
Haar der Konigin einsetzte, erreicht nun ihren Hohepunkt im Liebes-
akt. Beim Hintreten vor das Bett der Kénigin und dann beim Verlassen
des Gemachs bei Tagesanbruch wird massiv religioses Vokabular auf-
geboten: »an nul cors saint ne croit (= er) tan«, V 4653, als an die Ko-
nigin. Beim Abschied ist es dann das grant martire, V 4691. Das ist
nicht Blasphemie, sondern literarisches Spiel mit hochstem Einsatz.

287

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

Zwischen den beiden Eckpunkten, Betreten des Gemachs und Verlas-
sen, geht der Autor grundsitzlich auf Wesen und Wirken amors ein,
doch nicht mit konventionellen Formeln, sondern auf die beiden Lie-
benden bezogen, die somit eine einmalige Stellung beziiglich amor er-
halten. Amor stellt sich gleichsam total in den Dienst der Herzen dieser
Liebenden und entfaltet dort seine ganze Fiille, die den anderen Herzen
nicht verfiigbar ist, V 4664 {f., wodurch die Einmaligkeit der Lancelot-
minne besiegelt wird. Der Autor spielt dann noch diskret auf die tradi-
tionelle Vorstellung von den »quinque liniae amoris« an, V 4674 ff.,
und beschwort mit dem Begriff joie einen zentralen Wert der Trou-
badourdichtung. Pointiert liefle sich sagen, dass die Geschichte von
Lancelot und der Kénigin auf einmalige Weise amors dem Horer nahe-
bringen soll, dass es um eine Variante von >de amore« geht in arturisch-
romanhafter Verkleidung statt in scholastisch-diirrer Darbietung wie
bei Andreas Capellanus.

Lancelot, aufgrund der Minne unempfindlich gegeniiber der
Wirklichkeit der Eisenstdbe, verletzt sich an den Fingern, V 4740, was
genau registriert wird, und blutet — eine Konzession an die Realitit,
was im nachhinein diese grofSe Szene mit ihrer Sakralisierung in Er-
niichterung ausklingen lisst, zu der es beim morgendlichen Erwachen
kommt. Meleagant, der das Gemach betritt, bemerkt die Blutflecken.
Der Verdacht fillt auf den schwerverletzten Keu, der im selben Ge-
mach schlief, und nun folgt unerwartet der Absturz ins fast Schwank-
hafte, wenn die Konigin behauptet, sie hitte Nasenbluten gehabt. Ba-
naler geht es kaum. Der raffinierte Autor gab damit wohl seiner
Minneherrin und Mizenin zu verstehen, dass alles nicht zu tierisch
ernst zu nehmen sei und dass er in der Lage war, souverin ihrem co-
mandement zu entsprechen, indem er sein Werk mit Leichtigkeit und
Aspektreichtum zu einem gelungenen literarischen Experiments wer-
den lief3, ausgerichtet auf dsthetischen Genuss. Fiir die volkssprachliche
Literatur eine neue Stufe was Wesen und Funktion betrifft. Marie de
Champagne konnte mit diesem Bravourstiick zufrieden sein. Dass
Chrétien dann die Weiterfilhrung und Beendigung dieses Werkes
einem anderen {iiberlie3, braucht nicht zu {iberraschen; er hatte das
Seinige geleistet.

Im Gegensatz zu den Tristaniiberlieferungen, die aus elementarer
menschlicher Befindlichkeit aufstiegen und als Mythe bezeichnet wer-
den konnen, ist der Lanceloteros als sekundares literarisches Kunstpro-
dukt zu bewerten, das aber dann im Gefolge Chrétiens seinerseits einen

288

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

Lancelotmythos entstehen liefs, von dem die grofen franzosischen Pro-
saromane — Perlesvaus, Prosalancelot mit Queste und Mort Artu —
zeugen. Frankreich, als la douce France, als Hiiterin von chevalerie
und clergie, sich seiner Sprache bewusst, wovon z.B. auch Wolfram
von Eschenbach Zeugnis gibt, wenn er von einer Heidin am Artushof
rithmend betont, dass sie perfekt franzosisch sprach, vermochte aus
dem Geist eines intensiv literarisch umworbenen typisch mittelalter-
lichen Eroserlebens heraus eine Tradition ins Leben zu rufen. Im Deut-
schen fehlt eine vergleichbare konsequente Entwicklung. Wie es sich
dort mit der Schaffung neuer literarischer Wirklichkeiten verhielt, be-
diirfte einer eigenen Untersuchung, die wohl beim Nibelungenlied an-
zusetzen hitte, gefolgt von der eigentiimlichen Vereinnahmung der
Artustradition z. B. bei Heinrich von dem Tiirlin oder Ulrich von Lich-
tenstein.

Abschlieflend ein Seitenblick auf Gottfried von Straflburg. Bei
beiden Autoren haben wir es mit einer grofSangelegten Sakralisierung
des stindhaften Eros zu tun. Bei Chrétien ist es der chevalier Lancelot
der die Sakralisierung vollzieht, im Tristan Gottfrieds ist es der Autor
selbst vor allem mittels eines Prologs, der alle Dimensionen sprengt
und fortgesetzt in der allegorischen Deutung der Minneklause. Wie
Chrétien ldsst auch Gottfried bewusst die Antike hinter sich. Er geht
aber weiter als Chrétien und beansprucht iiber die eucharistieanaloge
tot-brot-Thematik, in der der Prolog gipfelt, fiir sein literarisches Ex-
periment — er nennt es unmiiezekeit — wie man vorgeschlagen hat, den
Status eines Neuen Testaments der Liebe.

Beiden Autoren geht es darum, den eben sich entwickelnden ho-
fischen Roman jenseits des halb historisierenden bzw. halb fabulieren-
den Erzdhlens fir die Offenbarung der Wirklichkeit des Herzens
durchscheinend zu machen.”» Im Gegensatz zu den bildenden Kiinst-
lern und Baumeistern hatten es die Literaten mit mehr oder minder
vorbelastetem Material zu tun und mussten sie sich mit dessen meist
blof} vordergriindigen Stofflichkeit auseinandersetzen.

Vor allem Gottfried hatte den Nachteil, dass er es mit einer durch
die Tradition stark verfestigten Fabel zu tun hatte, was seinem Be-
mithen um anspruchsvolle Diaphanie entgegenstand; man denke an

% Im Bemiihen, die volkssprachliche Literatur in ihrem gesamtmediévistischen Zusam-
menhang zu sehen, habe ich in meinem literaturgeschichtlichen Beitrag, Minne, aven-
tiire herzenjdmer, Freiburg 2007, S. 44 ff., den Begriff Diaphanie einzufiihren versucht.

289

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alois Wolf

die schwankhaften Elemente, die nicht integrierbar waren in seine neue
Konzeption des Stoffes. Das bewirkte ein energisches Eingreifen des
Autors mittels Kommentaren, in Prolog, Allegores der Minneklause
etc. — um die Erzdhlung in die gewiinschte Richtung zu lenken.
Chrétien hingegen, der es offenbar mit einer weniger verfestigten ma-
teria zu tun hatte, konnte seiner Hauptgestalt vertrauen, dass sie in
seinem Sinn agieren wiirde. So gelang es ihm, am Tun, Denken und
Fithlen des Ritters Lancelot in jeder Station der einmaligen Queste
seine Sicht von der Wirklichkeit des Herzens, nicht ohne einen Schuss
Ironie und Parodie, seiner Mézenin zu présentieren in der berechtigten
Erwartung, dem von ihr gewiinschten san gerecht geworden zu sein.
Fiir einen neuen Umgang mit einer vorgegebenen materia hatte
Chrétien mit seiner molt bel conjointur im Erecroman die Vorausset-
zungen geschaffen. Der hofische Roman mutierte zum raffinierten li-
terarischen Experiment. Diese Verlagerung von Wesen und Funktion
volkssprachlicher Literaturwerke aufs Asthetische mag dazu beigetra-
gen haben, dass wir nichts wissen iiber offizielle Verurteilungen durch
die Kirche, was tibrigens auch fiir die deftigen religiosen Parodien z.B.
aus der Vagantenszene gilt. Was diese Neuausrichtung der Literatur
fiir das Problem der européischen Sikularisierung bedeutet, sei dahin-
gestellt. Andererseits hat die von Chrétien forcierte Lancelottradition
aus sich heraus die moralisch-religigse >Aufarbeitung« dieser Erosthe-
matik vollzogen in den grofien Prosatexten — Perlesvaus, Queste, Mort
Artu.?* Dieses Bemiihen hatte seinerseits im Conte del graal Chrétiens
eine starke Stiitze. Chrétien und Marie de France, um nur diese zu
nennen, legen Zeugnis ab iiber die ungewdhnliche geistige Regsam-
keit, die la France im 12. Jahrhundert auszeichnet. Chrétien als Vertre-
ter der clergie erhob iiberdies in seinem Karrenritterroman den meil-
leur chevalier Lancelot als den einmaligen Vertreter der chevalerie des
Herzens zu einem gleichwertigen Partner in der Erosdiskussion seiner
Zeit. Er verband dies mit einer deutlichen Abwertung Gaweins, jenes
arturischen Vertreters der chevalerie, der schon bei Wace, V 147644,
zustindig war fir drueries, amistiez et amies und demonstrierte damit

% Dazu: Alois Wolf: Uberbietendes Neuerzihlen als Versuch der Vergegenwiirtigung
des »Wahren. Uberlegungen zur volkssprachlichen Literatur um 1200 (Osterreichische
Akademie der Wissenschaft Phil historKlasse, Sitzungsberichte 807), Wien 2010,
S. 126 ff.

290

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La douce France

die Unzuldnglichkeit der Artuswelt, die Wirklichkeit des Herzens zu
erfassen.”” Chrétien hingegen spielte mittels Ironie und Parodie die
intellektuelle Uberlegenheit des Vertreters der clergie aus.

¥ La partie Arthurienne du Roman de Brut par L. D. O. Arnold et M. M. Pelan, Paris
1952, V 2217 ff.

291

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabe

Memoria e oblio alle origini
della letteratura europea

I due movimenti opposti e complementari dello spirito e della coscien-
za, ai quali diamo nome di memoria e oblio, possono essere equiparati
alle forme trascendentali o a priori della conoscenza: condizioni formali
del pensiero, forme della sensibilita. Solo sulla memoria & possibile
costruire una conoscenza, ma ricordare tutto, come accade al personag-
gio di Funes nell’'omonimo racconto di Jorge Luis Borges!, sarebbe una
follia: anche I’oblio, la capacita del limite e dell’astrazione, & necessario
alla vita del pensiero e dell'immaginazione. La letteratura, che & un
prodotto verbale o grammaticale dello spirito, riflette precisamente la
realta e il travaglio di queste due funzioni psicologiche, e attribuisce
loro un carattere e una natura di volta in volta diversi, a seconda del
humus culturale in cui essa stessa viene a formarsi.

[ testi pitt antichi della letteratura greca, in particolar modo I'Odis-
sea di Omero e la Teogonia di Esiodo, considerati «il risultato finale di
una lunga serie di racconti» tramandati oralmente nei secoli precedenti
in occasione di determinate feste rituali, testimoniano di una concezio-
ne religiosa della memoria e dell’oblio nel periodo arcaico?. La stessa
cosa vale per il contesto biblico, dove nei libri posti proprio all’inizio
della Bibbia ebraica o Antico Testamento, la memoria viene equiparata
alla fedelta, alla condizione stessa dell’alleanza tra Dio e 1'uomo, e I'o-
blio al suo contrario.

In Grecia la memoria in principio & una dea: Mnemosyne. Una dea
per certi aspetti spaventosa, poiché appartenente alla prima generazio-
ne delle figlie di Gea e di Urano, le Titanidi, e dunque detentrice di una
sapienza ai confini con il Caos primordiale. Esiodo ¢ il primo a menzio-

1 J. L. Borges: «Funes, o della memoria», in: Finzioni, Milano 2003.
2 M. Detienne: [ maestri di verita nella Grecia arcaica, Roma — Bari: Laterza 2008,
pp. 4-7 ff.

292

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

narla in letteratura, esaltandone in particolare il ruolo di madre delle
Muse, nate dalla sua unione con l'olimpico Zeus:

Le partori nella Pieria, unitasi al padre Cronide,
Mnemosine, dei clivi d’Eleutere regina,
che fossero oblio [gr. [esmosyne] dei mali e tregua alle cure.’

Le Muse, cantatrici e danzatrici divine, sono coloro che ispirano il poeta
al canto che rivela e celebra la stirpe degli dei immortali e degli uomini
antichi: «a lui sulla lingua versano dolce rugiada, e dalla sua bocca scor-
rono dolci parole»*. Sono le intermediarie tra Mnemosine/Zeus e il
poeta, che a sua volta & I'intermediario tra esse e gli altri mortali. Il loro
canto attinge e da forma «olimpica» alla sapienza primordiale di Mne-
mosine, e infonde nell’ascoltatore una «memoria del divino»® che lo
induce a dimenticare all’istante le preoccupazioni e i dolori della vita
mortale. Si tratta di un oblio temporaneo e rigenerante paragonabile al
sonno®. Un sonno (hypnos) che qui significa risveglio alla dimensione
divina della realta mediata dalle Muse, le quali «intatto da cura hanno il
cuore»’, e non solo donano agli uomini momenti soavi di oblio, ma
«cantando rallegrano in Olimpo la mente di Zeus»®. Le divine sorelle
«di uguale sentire»’ cantano inoltre «le leggi e i saggi costumi degli
immortali»'?, e cosi facendo accompagnano «i re venerati»'!' come dei
splendenti nelle assemblee, affinché amministrino la giustizia con «ret-
ti giudizi» 2, e plachino sapientemente e con «dolci parole»'® le contese
e le offese anche grandi: «tale & delle Muse il sacro dono per gli uomi-
ni»™. E il dono della civiltd intesa come giustizia, che ha inzio nella

3 Esiodo, Teogonia, vv. 5355, a cura di G. Arrighetti, Milano: BUR, 1984.

4 Ivi, vv. 83—4.

> Euripide, Eracle, v. 679, trad. it di M. S. Mirto, Milano: BUR, 1997; cfr. anche W. E.
Otto, Le Muse e l'origine divina della parola e del canto, a cura di S. Mati, Roma: Fazi
Editore, 2005, p. 46.

¢ Cfr. Detienne, pp. 50-51; Esiodo, Teogonia, vv. 756~767.

7 Esiodo, Teogonia, v. 61.

8 Ivi, v. 51.

9 Ivi, v. 60.

10 Tvi, vv. 66—67.

11 Tvi, v. 80.

12 Tvi, v. 86.

B Ivi, v. 84.

4 Tvi, v. 93.

293

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabé

parola e nel canto di una memoria olimpica che conosce passato, pre-
sente e futuro®.

L'Odissea, a differenza della Teogonia, non menziona mai la dea
Mnemosine, ma esalta la figura del poeta istruito dalle Muse nel «can-
tore divino»'¢ Demodoco, il quale viene lodato da Odisseo presso la
corte dei Feaci «al di sopra di tutti i mortali»', per aver cantato della
guerra di Troia «come uno che era presente o che ha sentito da un al-
tro»'8. Il cieco Demodoco conosce il passato, anche il passato di Odisseo,
e in questo modo richiama la figura del cantore «extradiegetico» dell’
Odissea', Omero, il quale proprio all’inizio del grande poema invoca la
Musa con le parole: «Narrami, o Musa, dell’eroe multiforme, che tanto
vago, dopo che distrusse la rocca sacra di Troia»?°. Attraverso il canto
ispirato dalla memoria divina, Demodoco narra con tale verita degli eroi
della guerra di Troia, da indurre Odisseo a riconoscere se stesso e ad
abbandonarsi al pianto. Pianto che lo fa a sua volta riconoscere dal pa-
drone di casa, il re Alcinoo. In questo modo la memoria del passato svela
a Odisseo e ai suoi commensali la sua identita. La poesia mnemonica
non fonda dunque solamente la civiltd, ma anche la psicologia.

Tale ruolo fondante per uomini e déi di una vocalita informata di
una memoria non individuale, ma corale o musicale, spiega lo stesso
nascere della letteratura e di tutte le tecniche e tecnologie ad essa asso-
ciate sin dai tempi pil antichi. «La prima frase con la quale ci parla la
letteratura greca [e dunque europea], ovvero il verso iniziale dell’Iliade,
¢ non a caso l'invocazione alla Musa, chiamata solo col nome di

15 Cfr. J. Assmann, La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identita politica nelle
grandi civilta antiche, Torino: Einaudi, 1997; G. Vico, La Scienza Nuova, a cura di
P. Rossi, Milano: BUR, 1977 (2004°).

16 Omero, Odissea, VIII, 43, a cura di J. B. Hainsworth, trad. it. di G. A. Privitera, Mila-
no: Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 1982.

7 Tvi, VIII, 487.

18 Tvi, v. 491.

19 V. E. Ferrari, La fonte del cipresso bianco. Racconto e sapienza dall’Odissea alle lami-
ne misteriche, Torino: UTET, 2007, p. 76.

2 ]| numero canonico di nove Muse compare per la prima volta nel libro XXIV 60
dell’Odissea e al verso 60 della Teogonia, ma il generico singolare Musa> & comune.
Cfr. Omero, Odissea, a cura di J. B. Hainsworth, trad. it. di G. A. Privitera, Milano:
Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 1982, Commento VIII 63, p. 259.

294

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

»dea»?!. La letteratura nasce proprio come forma fissata attraverso la
scrittura di una memoria cosmica.

Anche l'oblio compare nella Teogonia di Esiodo come personifica-
zione divina in Lethe. A differenza di Mnemosyne, questa dea & tutta
caratterizzata negativamente, in quanto discende dalla Notte e dal
Caos, ed ¢ figlia di Eris, la Discordia «dal cuore violento»?:

Poi Contesa odiosa generd Pena dolente,

Oblio [gr. Lethe] e Fame, e Dolori, che fanno piangere,
Lotte e Battaglie, e Delitti e Omicidi,

Discordia e Inganni, e Discorsi e Ambigui Discorsi,
Anarchia e Sciagura, che vanno congiunte fra loro

e Giuramento, che agli uomini della terra grande

sciagura reca quando qualcuno di loro, volendo, spergiura.?

La dea Lete impone un oblio che non & «dolce»?* come quello («lesmo-
syne»?) simile al sonno (Hypnos) provocato dal canto delle Muse, ma
«ferreo»?* come la morte (Thanatos). 1l canto delle Muse & anzi una
negazione di Lete, nella misura in cui esse rivendicano il privilegio di
cantare «il vero»?: «Aletheia», parola la cui «relazione etimologica»
con Lethe salta subito all’occhio?. Lete appartiene alla Notte e al Silen-
zio, tanto che dopo Esiodo diviene metafora degli Inferi, ma anche uno
dei cinque fiumi che vi scorrono insieme a Stige, Acheronte, Flegetonte
e Cocito. Le sue acque hanno il potere di far dimenticare alle ombre dei
morti la vita terrena, oppure, come nella Repubblica (621) di Platone o
nell’Eneide (VI) di Virgilio, la vita ultraterrena prima della metempsi-
cosi. Diversamente in Dante, dove nella Commedia il fiume Lete & si-
tuato nel Paradiso terrestre, in cima al monte del Purgatorio, e — quasi a
richiamo del rito purificatore del battesimo — serve alle anime purgate a

21 W. E Otto, Le Muse e l'origine divina della parola e del canto, a cura di S. Mati,
Roma: Fazi Editore, 2005, p. 32.

2 Esiodo, Teogonia, v. 225, a cura di G. Arrighetti, Milano: BUR, 1984.

5 Ivi, vv. 226-232.

2 Tvi, v. 763.

2 Ivi, v. 55.

26 Tvi, v. 764.

27 Tvi, v. 28.

28 Cfr. M. Detienne, | maestri di verita nella Grecia arcaica, Roma — Bari: Laterza, 2008,
pp. 7-16, 30-33, 49.

295

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabé

liberarsi definitivamente della memoria di tutti i peccati prima di poter
ascendere al Paradiso celeste e alla visione beatifica di Dio®.

Nelle religioni dei misteri, in particolare quella orfico-pitagorica
che influenzd la teoria dell’anima di Platone, Lete & rivelata come la
fonte infernale che le anime dei defunti troveranno all’entrata dell’Ade
«accanto ad [...] un cipresso bianco», e dalla quale gli iniziati dovranno
evitare di bere se non vorranno cadere in un oblio senza fine. Dovranno
invece andare a dissetarsi a un’altra fonte, quella dalla quale sgorga
perenne la «fredda acqua che scorre dal lago di Mnemosyne», onde
poter conservare la vita — i.e. la coscienza — nel mondo dei morti. Tali
rivelazioni sono state rinvenute su un certo numero di lamine d’oro
incise e inserite nella bocca, al collo o nella mano delle salme ritrovate
in alcune tombe di eta ellenistica nell’area mediterranea, e hanno signi-
ficativamente molti punti in comune con i Libro dei morti degli antichi
Egizi®. Esse forniscono all’anima del defunto le istruzioni per il viag-
gio oltremondano, come leggiamo ad esempio la cd. lamina «Petelia»
del IV secolo a. C.3!, rinvenuta in Calabria nel 1834:

Troverai a sinistra delle case di Ade una fonte

e accanto ad essa eretto un bianco cipresso:

a questa fonte non avvicinarti neppure.

Ma ne troverai un’altra, la fredda acqua che scorre
dal lago di Mnemosyne: vi stanno innanzi custodi.
Di’: »Son figlia della Terra e del Cielo stellato:
urania ¢ la mia stirpe, e ci0 sapete anche voi.

Di sete son arsa e vengo meno: ma datemi presto
la fredda acqua che scorre dal lago di Mnemosyne«.
Ed essi ti daranno da bere dalla fonte divina;

e dopo allora con gli altri eroi sarai sovrana.>

Le anime che berranno l’acqua della fonte di Mnemosine ricorderanno
la propria origine divina e diverranno immortali. Allo stesso modo tro-

» Cfr. H. Weinrich, Lete. Arte e critica dell’oblio, Bologna: Il Mulino, 1999, pp. 39-59.
% E Ferrari, La fonte del cipresso bianco. Racconto e sapienza dall’Odissea alle lamine
misteriche, Torino: UTET, 2007, p. 128; cfr. anche R. G. Edmonds, Myths of the Under-
world Journey. Plato, Aristophanes, and the »Orphic« Gold Tablets, Cambridge Univer-
sity Press, 2004; R. Merkelbach, Die goldenen Totenpdsse: igyptisch, orphisch, bak-
chisch, «ZPE» 128, pp. 1-13.

31 British Museum, 3155; mm 45 x 27.

3 G. Pugliese Carratelli (a cura di), Le lamine d’oro orfiche. Istruzioni per il viaggio
oltremondano degli iniziati greci, Milano: Adelphi, 2001, p. 68.

296

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

viamo nell’opera di Pausania, storico e geografo del II secolo, la descri-
zione dell’oracolo di Trofonio a Lebadea in Beozia, dove ¢ attestata la
presenza di due sorgenti contigue, di cui la prima, chiamata Lethe, «fa
dimenticare tutta la vita umana», mentre la seconda, Mnemosyne,
«permette al consultante di conservare nella memoria tutto cio che ha
visto e inteso nell’altro mondo»*.

Nell’Odissea non vi @ menzione di Lete, ma il tema dell’oblio in-
teso come ipnosi € centrale a tutto il racconto delle avventure di Odis-
seo prima del ritorno a Itaca. I Lotofagi, Circe, le Sirene, Calipso posso-
no dirsi elementi chiave di tutta una serie di «tentazioni dell’oblio»*
alle quali I’eroe deve far fronte e resistere al fine di poter tornare alla
patria e alla propria vita di uomo mortale. A differenza del canto di
Demodoco — o di quello di Esiodo e dei poeti in genere, ma anche dei
re —ispirato dalle Muse, l'ipnosi ingenerata da alimenti inebrianti, canti
lusinghieri o donne ammalianti non conduce chi ne & affetto a ricono-
scere se stesso, ma al contrario a dimenticare 1'orizzonte pitt ampio
della propria vita mortale, con le sue responsabilita e le sue cure, tanto
da comportare un rischio senza ritorno della vita stessa, che cosi perde-
rebbe la propria vocazione pit intima divenendo «immersione narcisi-
stica nel [proprio] passato» e «alienazione dispersiva nella totalita degli
eventi umani»®.

Tale ambiguita dell’oblio ipnotico, associato ora alla memoria del
divino elargita dalle Muse e associata alle arti e al diritto, ora all’oblio
dell’'umano indotto dalle droghe, dalla vanita e dal piacere dei sensi, si
gioca sulla qualita, ma anche sulla misura degli induttori. Odisseo, aiu-
tato dalla dea Atena, indica la via dell'uomo proprio nell’abbandonarsi
al canto di Demodoco ispirato dalle Muse, che sanno «il vero»%, ma
non a quello delle Sirene, che sanno tutto, ovvero »piti cose« di »quello
che accade sulla terra ferace«*”. Lipnosi deve elevare 'uomo verso il
divino, non abbassarlo alla vanita e alla pura corporeita.

Un’idea affine di memoria come responsabilita nei confronti della
vita e delle sue vocazioni la ritroviamo sottesa all’intero impianto filo-

% Pausania, Guida della Grecia, 9, 39, 8, Libro IX: La Beozia, a cura di M. Moggi e
M. Osanna, Milano: Fondazione Lorenzo Valla, Mondadori, 2010; Cfr. M. Detienne, I
maestri di verita nella Grecia arcaica, Roma — Bari: Laterza, 2008, pp. 28-30.

3 Ferrari, pp. 67-71.

3 1Ivi, p. 71.

% Teogonia, v. 28.

3 Odissea, X1I 184-191.

297

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabé

sofico dell’Eneide virgiliana, come ad esempio nella emblematica esor-
tazione a ricordare che 'ombra di Anchise fa al figlio Enea durante il
loro incontro nei Campi Elisi:

Tu regere imperio populos, Romane, memento
(hae tibi erunt artes) pacique imponere morem,
parcere subiectis et debellare superbos.?

La concezione religiosa della memoria e dell’oblio domina anche il
«grande codice» della letteratura europea, vale a dire la Bibbia**. Nel-
I’ Antico Testamento la memoria & anzitutto sinonimo di fedelta e ap-
partiene in primo luogo a Dio, che dopo il diluvio universale, quando le
acque sono ancora alte sopra la terra, si ricorda di Nog*°, «uomo giusto
e integro tra i suoi contemporanei»*!, ma anche degli animali che sono
con lui nell’arca, e si attiva per far loro arrivare un aiuto efficace:

Dio si ricordd di Nog, di tutte le fiere e di tutti gli animali domestici che erano

con lui nell’arca [...] fece passare un vento sulla terra e le acque si abbassaro-
42

no.

Con Dio che si ricorda per la prima volta di Noe e delle altre creature
nell’arca inizia la storia della salvezza. La memoria di Dio rinnova lal-
leanza con 1'uomo giusto stabilita prima del diluvio — «con te io stabili-
sco la mia alleanza»® — e si tramuta in soccorso. Il resto dell’umanita,
malvagio e corrotto, & distrutto insieme agli altri esseri viventi per aver
reso «la terra [...] piena di violenza»*. Dio si ricorda infatti anche degli
empi che lo hanno indotto a pentirsi e ad addolorarsi in cuor suo «di aver
fatto l'uomo sulla terra»®, e si attiva affinché la loro memoria sia can-
cellata «sotto al cielo»* . Diversamente «tutti i viventi» salvati possono
uscire dall’arca sulla superficie asciutta del suolo e ripopolare la terra®.

3% Virgilio, Eneide, VI 851-3, a cura di E. Paratore e M. Beck, trad. it. di L. Canali, Mi-
lano: Mondadori, 1985.

¥ Cfr. N. Frye, Il grande codice: la Bibbia e la letteratura, trad. it. di G. Rizzoni, Torino:
Einaudi, 1986.

9 V. Genesi 8, 1, La Bibbia di Gerusaleme, a cura di F. Vattioni, Bologna 2000.

4 1vi, 6, 9.

2 1vi, 8, 1.

% Tvi, 6, 18.

# Tvi, 6, 13.

% Tvi, 6, 6.

4 Tvi, 6, 17.

47 Tvi, 8, 19.

298

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

Quando Noe edifica «un altare al Signore» e offre olocausti di
animali e di uccelli*®, Dio si ricorda nuovamente della sua alleanza con
il creato, questa volta indicandone un segno nell’arcobaleno:

Il mio arco pongo sulle nubi

ed esso sara il segno dell’alleanza

tra me e la terra.

Quando radunerd

le nubi sulla terra e apparira ’arco sulle nubi

ricorderd la mia alleanza

che & tra me e voi

e tra ogni essere che vive in ogni carne e non ci saranno pilt le acque
per il diluvio, per distruggere ogni carne.*’

Passano dieci generazioni e Dio riprende la sua alleanza con Abramo,
'uomo della fede, promettendogli di renderlo «padre di una moltitudi-
ne di popoli» e di lasciargli in ereditd il «paese dal fiume d'Egitto al
grande fiume, il fiume Eufrate»®. Anche di Abramo Dio si ricorda® —
in particolare della sua intercessione affinché Egli non stermini «il giu-
sto con I"empio»*? nella citta di Sodoma, e conceda a Lot di sfuggire alla
catastrofe. Questa volta il segno dell’alleanza ¢ indicato nella circonci-
sione del membro di ogni maschio del suo popolo «quando avra otto
giorni [...] di generazione in generazione»*, segno che «sussistera nel-
la [sua] carne come alleanza perenne»>*. Nella Genesi Dio si ricorda
«anche di Rachele»* e la rende feconda, affinché possa fondare insieme
a sua sorella Lia «la casa d'Israele»5¢.

Nell’Esodo ¢ 'alleanza con gli Israeliti a essere ricordata da Dio,
che viene loro in aiuto attraverso la persona di Mosg, quando questi si
trovano nella condizione di schiavi in Egitto:

Gli Israeliti gemettero per la loro schiaviti, alzarono grida di lamento e il loro
grido dalla schiavitu sali a Dio. Allora Dio ascolto il loro lamento, si ricordd

4 Tvi, 8, 20.

4 1vi, 9, 13-15.

%0 1vi, 17,4; 15, 18.
5t 1vi, 19, 29.

52 1vi, 18, 23.

5 1vi, 17, 12.

s 1vi, 17, 13.

5 1vi, 30, 22.

% Rut 4, 11.

299

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabé

della sua alleanza con Abramo e Giacobbe. Dio guardo la condizione degli
Israeliti e se ne prese pensiero.”

La memoria di Dio ricrea continuamente il legame attivo, la religio®,
tra Lui e le sue creature, tra Lui e il suo popolo, ed & in questo senso che
viene invocata dagli uomini nella loro tribolazione, cosi ad es. nei Sal-
mi:

Ricordati di noi, Signore, per amore del tuo popolo,

visitaci con la tua salvezza,

perché vediamo la felicita dei tuoi eletti,

godiamo della gioia del tuo popolo,

ci gloriamo con la tua eredita.®

Vi sono altri passaggi della Bibbia ebraica o Antico Testamento, ma
anche del Nuovo, in cui possiamo ritrovare cosi esplicitata la memoria
di Dio e le sue invocazioni, come in quella in cui il <buon ladrone
implora il crocifisso: «Gest, ricordati di me quando entrerai nel tuo
regno».

D’altro canto anche I'uomo stabilisce il suo legame con Dio attra-
verso il ricordo, e sono innumerevoli nel testo sacro — in particolare nel
Deuteronomio, che sviluppa una vera «teologia del ricordo»®* — le esor-
tazioni dei profeti e di Dio stesso affinché sia |'uomo a ricordare il suo
Dio, la propria natura di creatura, e gli eventi salvifici della storia in cui
gli ¢ stato resituito il dono della liberta, primo fra tutti la fuga dall’E-
gitto narrata nell’Esodo:

Mose disse al popolo: «Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dal-
"Egitto, dalla condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha
fatti uscire di la.»%

Avere memoria di Dio e dellincontro con Lui nel proprio passato stori-
co — una memoria che anche qui & sinonimo di fedelta — costituisce per il
popolo d’Israele 1’essenza della vera liberta. Grazie ad essa l'uomo ot-
tiene forza e riesce a dimenticare gli affanni presenti e passati:

57 Esodo 2, 23-25.

5 Cfr. Lattanzio, Divinae institutiones, IV, 28; S. Agostino, Retractationes, 1, 13.

59 Salmi 106, 4-5.

0 Luca?23,42.

1 G. Kittel, G. Friedrich, Grande Lessico del Nuovo Testamento, a cura di F. Montagni-
ni, G. Scarpat, O. Soffritti, Brescia: Paideia, 1965-1992, Vol. VI, p. 300.

& Esodo 13, 3; cfr. anche il terzo comandamento del decalogo deutronomico, Dt 5, 15.

300

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

Dio mi ha fatto dimenticare ogni affanno e tutta la casa di mio padre.®®

Su questa fede si innesta la successiva predicazione liturgica cristiana,
che attribuisce valore fondativo all’istituzione eucaristica a futura «me-
moria» del sacrificio di Gesti, vissuto ancor pili che come incontro con
Dio, come comunione dei fedeli con il redentore e fra loro:

Poi, preso un pane, rese grazie, lo spezzd e lo diede loro dicendo: «Questo ¢ il
mio corpo che & dato per voi; fate questo in memoria di me». Allo stesso modo
dopo aver cenato, prese il calice dicendo: «Questo calice & la nuova alleanza nel
mio sangue, che viene versato per voi».*

Nei Vangeli viene dato anche particolare risalto alla memoria attiva
della madre di Gest,, Maria, «che serbava tutte queste cose nel suo
cuore»®, e alla potenza dello Spirito Santo di conservare, rafforzare e
chiarire le parole e I'opera di Gesu, in modo da lasciarne negli uomini
un ricordo definitivo®:

Ma il Consolatore, lo Spirito Santo che il Padre mandera nel mio nome, egli
v’insegnera ogni cosa e vi ricordera tutto cid che io vi ho detto.?”

Come nelle Scritture memoria e fede sono inscindibili nella relazione
tra Dio e ['uomo, cosi lo sono l'oblio e il tradimento, quando a dimenti-
care Dio sia 'uomo, mettendo cosi in grave pericolo il proprio destino:

Guardati bene dal dimenticare il Signore tuo Dio. [...] Ricordati invece del
Signore tuo Dio perché Egli ti da la forza per acquistare ricchezze, al fine di
mantenere, come fa oggi, l'alleanza che ha giurata ai tuoi padri. Ma se tu
dimenticherai il Signore tuo Dio e seguirai altri dei e li servirai e ti prostrerai
davanti a loro, io attesto oggi contro di voi che certo perirete! Perirete come le
nazioni che il Signore fa perire davanti a voi, perché non avrete dato ascolto
alla voce del Signore vostro Dio.®

Per contro, che Dio possa dimenticare ['uvomo giusto, rimane biblica-
mente un mistero, e chi si pone questa domanda richiama il paragone
con la figura di Giobbe quando vuole discutere i disegni di Dio, e al
quale Dio risponde evocando la propria sapienza creatrice:

63 Genesi 41, 51; cfr. anche Deuteronomio 8, 18; Isaia 65, 16.

¢ Luca 22, 19; cfr. 1Corinzi 11, 23-24.

6 Luca 2, 51; cfr. 2, 19.

% Cfr. G. Kittel, G. Friedrich, Grande Lessico del Nuovo Testamento, a cura di F. Mon-
tagnini, G. Scarpat, O. Soffritti, Brescia: Paideia, 1965-1992, Vol. VII, p. 306.

7 Giovanni 14, 26.

% Deuteronomio 8, 11.

301

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabé

Dov’eri tu quand’io ponevo le fondamenta della terra? Dillo se hai tanta in-
telligenza!®

D’altra parte, la circostanza che il giusto sofferente possa avere la per-
cezione di essere stato dimenticato da Dio, & dimostrata nei lamenti
contenuti sopratutto nei Salmi, e specialmente in quello ripreso con
straordinario pathos dalle ultime parole di Gesu sulla croce nel Vangelo
di Matteo:

«Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?».7

Inferire I’oblio dell'uomo e delle altre creature da parte di Dio, quando
oltre lo sguardo umano e animale viene testimoniata la creazione e/o la
resurrezione, & come gia accennato, impossibile in ambito biblico:

Sion ha detto: «Il Signore mi ha abbandonato,

il Signore mi ha dimenticato».

Si dimentica forse una donna del suo bambino,

cosi da non commuoversi per il figlio delle sue viscere?
Anche se queste donne si dimenticassero,

io invece non ti dimenticherd mai.”

Dio non dimentica |'uomo, se non «per un breve istante»”?, dopo il
quale lo «riprende [...] con immenso amore». E soltanto «I’empio inso-
lente»” a concludere con precoce delusione:

«Dio dimentica, nasconde il volto, non vede pitt nulla»”*.

Dimenticare per Dio non pud quindi mai significare abbandono defini-
tivo dei giusti, ma soltanto perdono delle iniquita commesse dagli in-
giusti, cosi come nella nuova alleanza tra Dio e 'uomo profetizzata da
Geremia e riportata nella sua forma compiuta nel Nuovo Testamento:

«Poiché io perdonerd la loro iniquitd e non mi ricordero pitt del loro pecca-
to».”

La capacitd mnemonica e di oblio in letteratura non appartiene perd
solamente all'umano e al divino, ma anche agli animali, alle piante e

8 Giobbe 38, 4.

70 Matteo 27, 46; Salmi 22,2; cfr. Isaia 49, 14.

7 Isaia 49, 14-15; cfr. Salmi 44, 25; 112, 6; Amos 8, 7; Lettera agli Ebrei 6, 10.
72 Isaia 54, 7.

3 Salmi 9, 25.

7 Salmi 9, 32; cfr. G. Ravasi (a cura di), I Salmi, Milano: BUR, 1986.

75 Geremia 31, 34; cfr. Ebrei 8, 12; 10, 17.

~

302

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Memoria e oblio alle origini della letteratura europea

in certo senso — come si & visto per ’acqua — agli elementi primordiali’®.
La mitologia greca sopratutto & ricca di figure spirituali della natura,
come le ninfe abitanti dei boschi, delle sorgenti e delle campagne, ri-
tratte in maniera particolarmente incisiva nelle Metamorfosi di Ovidio,
che ne descrivono il carattere e le trasformazioni — pensiamo alla pianta
d’alloro personificata in Dafne, che annuisce «con i rami appena spun-
tati» alle parole appassionate di Apollo (I 567-8)77, e gia presente in
maniera simile nel frammento 194 di Callimaco di prima eta ellensiti-
ca’®, ma anche all’ombra del troiano Polidoro mutata anch’essa in ar-
busto parlante (idea poi ripresa da Dante in Inferno XIII nell’incontro
con Pier della Vigna), che riconosce Enea — dunque si ricorda di lui —
benché sia da questo inizialmente e non a caso ritenuto una delle Ama-
driadi, ninfe degli alberi”. Ritroviamo un’idea simile ne L'olmo abbat-
tuto del poeta romantico inglese John Clare, che attribuisce all’albero
domestico, testimone della vita di tante generazioni, una sensibilita e
una memoria pari o perfino superiore a quella umana: «Tu possedevi
un linguaggio capace di muovere i cuori/ pitt profondamente di un’e-
mozione vestita di parole», preludendo cosi anche agli «sguardi fami-
liari» delle «foreste di simboli» nelle Corrispondenze di Charles Bau-
delaire. Tra gli animali valga come esempio su tutti quello presente
nell’Odissea (XVII 290-327), dove & Argo, il cane ormai vecchio e pul-
cioso di Odisseo, il solo a riconoscere subito il padrone dopo venti anni
di assenza, nonostante questi appaia alla corte di Itaca malridotto e
travestito da mendicante.

Esiste naturalmente «fin dalla pitt remota antichita» una memoria
«laicizzata, complementare all’azione, inserita nel tempo, provvista di
una propria autonomia ed elargita alle dimensioni di un gruppo sociale
[...] composto di uomini specializzati nella funzione guerriera»®. Si
tratta di una memoria fondata sull’'uguaglianza e finalizzata al dialogo
e alla organizzazione della vita sociale, che «con il sorgere della citta, &

76 Cfr. G. T. Fechner, Nanna o L'anima delle piante, a cura di G. Moretti, trad. it. di
G. Rensi, Milano: Adelphi, 2008.

77 QOvidio, Metamorfosi, vol. 1, a cura di A. Barchiesi, trad. it. di L. Koch, Milano: Fon-
dazione Lorenzo Valla / Mondadori, 2005.

78 Cfr. anche gli Inni Ad Apollo e A Delo in Callimaco, Inni, Epigrammi, Ecale, a cura di
G. B. D’Alessio, Milano: BUR, 2007.

7 Virgilio, Eneide, 11l 22—-46, a cura di E. Paratore e M. Beck, trad. it. di L. Canali, Mi-
lano: Mondadori, 1985.

8 Detienne, p. 59

303

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina Salabé

destinata a occupare il primo posto»®'. Accanto alla verita rivelata dalle
Muse si sviluppa dunque anche una verita retorica, che a partire dal VI
secolo a. C. investe, secondo quanto tramandato da Cicerone e da Quin-
tiliano®?, e riscontrato sulla pit antica epigrafe di Paros (III sec. a.C.),
anche I"anamnesi poetica, sopratutto con il poeta Simonide di Ceo, con-
siderato appunto I'inventore della mnemotecnica®®. La memoria divie-
ne allora anche strumento finalizzato a una techne, un’arte, a regole
apprendibili e accessibili a tutti®, rendendo in questo modo il poeta e
I'oratore figure professionali simili alle altre. Il poeta in particolare esce
dall’ordine pur rispettato dei mendicanti — al quale sembra appartenere
ancora il cantore Demodoco descritto nell’Odissea — e converte la sua
attivita intellettuale da prerogativa spirituale in mestiere. Si dice infatti
che fu proprio Simonide il primo poeta a pretendere un pagamento per
le sue prestazioni. D’ora in poi il tema della memoria e dell’oblio nella
letteratura europea si muovera lungo questi due assi principali — quello
religioso e quello laico — e dara luogo agli esiti piti originali e imprevisti
resi possibili nelle singole coscienze dalla straordinaria combinatoria
dei suoi elementi nelle diverse epoche e culture®.

8t 1vi, p. 77

82 Cicerone, Dell’oratore, 11, 86, a cura di E. Narducci, Milano: Rizzoli, 1994; Quintilia-
no, La formazione dell’oratore, XI, 11 11-13, vol. 3, a cura C. M. Calcante, Milano:
Rizzoli, 1997

8 Cfr. E Yates, L'arte della memoria, Torino: Einaudi, 1972 (20077)

8 Detienne, p. 82

8 Cfr. K. Hiibner, La verita del mito, Milano: Feltrinelli, 1990

304

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos:
Chateaubriand und Stendhal als
Deuter Napoleons

Chateaubriand und Stendhal, die nie zu Napoleons Vertrauten oder gar
Gesprichspartnern gehorten, ihn aber, mehr oder weniger personlich
kennen lernten, haben ihn ganz gegensitzlich beurteilt. Stendhal zollt
ihm grofle Bewunderung, ja verklirt ihn, obwohl er nicht blind fiir
seine Schwichen ist. Chateaubriand hingegen kritisiert, ja verteufelt
ihn, gerade weil er seine iiberragende Bedeutung erkannt hat. Von
den vielen Kampfschriften, die sofort im Zuge der Besetzung von Paris
durch die alliierten Truppen 1814 zu erscheinen begannen, hat nach der
Meinung von Historikern Chateaubriands Aufruf' entscheidende po-
litische Bedeutung gehabt, den er in der Hoffnung verfasste, durch die
Riickkehr der Bourbonen die Kapitulation von Frankreich verhindern
zu konnen. In diesem Pamphlet werden die Schattenseiten des Kaisers
vorgefiihrt, wie z.B. das Ausbluten Frankreichs durch das riicksichts-
lose Rekrutieren von Soldaten, dessen skandalése Praktiken er mit so
grotesken Beispielen illustriert wie, dass Viter ihren toten Sohn zum
Beweis anschleppten, dass sie keine Rekruten stellen konnen.?
Bonapartes Erhebung zum Ersten Konsul wird mit der Erwartung
von Versdhnung in Verbindung gebracht, die Chateaubriands zeitwei-
lige Tatigkeit fiir ihn und die Loyalitdt seiner Napoleon ergebenen
Landsleute verschiedenster politischer Couleur entschuldigen soll. Al-
lerdings versteigt er sich zur Behauptung, die militirischen Erfolge
seien der Bravour der Franzosen, nicht Buonapartes, wie er ihn als Aus-
lander betitelt, Genialitit als Feldherr zu verdanken, denn er habe seine
Soldaten als Kanonenfutter® missbraucht und sich vom Schauspieler

! De Buonaparte, des Bourbons, et de la nécessité de se rallier a nos Princes légitimes,
pour le bonheur de la France et celui de I’Europe.

2 »[...] des peres ont apporté le cadavre de leur fils pour prouver qu’ils ne pouvaient
fournir ce fils vivant« (Chateaubriand, Grands écrits politiques. Présentation et notes
par Jean-Paul Clément, Paris 1993, S. 78).

> »On en étoit venu a ce point de mépris pour la vie des hommes et pour la France,

305

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

Talma sein Auftreten als Herrscher beibringen lassen.* Die Biicher 19—
24 seiner Mémoires d’'Outre-Tombe, die fast ausschliefSlich von Bona-
parte handeln, bemiihen sich um ein differenzierteres Urteil. Dabei
entsteht fiir manche Interpreten der falsche Eindruck, der Autor habe
seine Autobiografie in eine Napoleonbiografie verwandelt, so dass sie
mutmaflen, er sei damit seinem autobiografischen Vorhaben untreu
geworden. Ich plddiere fiir die gegenteilige These, dass er namlich die
Darstellung Napoleons bewusst in die literarische Form autobiogra-
fischen Schreibens integriert hat, um ihn nicht nur als historische Er-
scheinung, sondern besonders als Symbol des Zeitenwandels in den
Blick zu riicken, den er selbst im Untergang des Ancien Regime und
dessen misslungener Wiedererweckung durch die Restauration erfah-
ren und ins Zentrum seiner Mémoires d’Outre-Tombe gestellt hat. Er
konterkariert die Mediatisierung der militérischen Erfolge Bonapartes
und die Stilisierung Napoleons zum charismatischen Herrscher durch
viele Informationen, die das allzu positive Bild korrigieren. Dazu wer-
tet er beispielsweise die Memoiren eines Teilnehmers des Agyptenfeld-
zugs, Jacques-Frangois Miot, {iber das Hinschlachten durch die entsetz-
ten franzosischen Soldaten von mehreren Tausend Gefangenen aus,
mit denen Bonaparte nichts mehr anzufangen wusste,® und widerlegt
die Stilisierung Bonapartes zum Heilbringer der pestkranken Soldaten
mit dem Zeugnis des Arztes René-Nicolas Desguenettes, der sich ge-
weigert hat, den Befehl zu deren Vergiftung auszufiihren®, die dann
andere iibernommen haben. Entscheidend ist jedoch weniger seine Be-
schiftigung mit einer Vielzahl von Griueln Napoleons oder mit dem
fragwiirdigen, mit einem Fiasko endenden Russlandfeldzug’, sondern
der Rahmen, in den er seine Auseinandersetzung mit diesen Tatsachen

d’appeler les conscrits la matiére premiére et la chair a canon« (Chateaubriand, Grands
écrits politiques, S. 78 vgl. auch S. 85).

* »Il joue tout, jusqu’aux passions qu’il n’a pas: il est toujours sur un thétre; [...] Un
souverain qui a pu prendre des legons de Talma, afin de paroitre dans une attitude royale,
est jugé pour la postérité. Il veut paroitre original, et il n’est presque jamais qu’imi-
tateur« (Chateaubriand, Grands écrits politiques, S. 88).

> Chateaubriand, Mémoires d’Outre-Tombe. Nouvelle édition critique, établie, présen-
tée et annotée par Jean-Claude Berchet, Paris 1989-1998, 4 Bde. Ich zitiere nach dieser
Ausgabe mit der Abkiirzung MOT und der Bandzahl, hier MOT 11, 337-341.

¢ Vgl. MOT 11, 345-347.

7 Fiir Chateaubriand handelt es sich bei dem ganzen Unternehmen um eine Folge von
Wahnvorstellungen (»chimeéres«), doch fiigt er hinzu: »[...] I’'homme touchait a la folie,
mais ses songes étaient encore ceux d’un esprit immense« (MOT I, S. 434).

306

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

einbettet. Die aus ihm sich ergebende Perspektivierung weist Analo-
gien zu Stendhals Beschiftigung mit Napoleon in zweien seiner Roma-
ne auf, die sich in dieser Hinsicht grundlegend von dessen Napoleon-
Biographie unterscheiden.

Stendhals unvollendete Napoleon-Biographie liegt in zwei Fas-
sungen vor, deren eine um 1818 in Mailand, die andere um 1838 in
Paris geschrieben wurde. Die zweite, Mémoires sur Napoléon betitelte
beginnt mit dem Bekenntnis, er schreibe den ersten Satz mit einem
religidsen Schauder, denn er handle vom grofiten Menschen seit Cae-
sar.® Nach seiner Meinung resultiert Napoleons Scheitern aus zwei
Fehlern: er umgab sich als selbst ernannter Kaiser mit Mittelmédfigen
und war durch die Kombination des Regierens mit dem Oberkomman-
do iiberfordert.” Besonders aufschlussreich ist eine Bemerkung in der
ersten, Vie de Napoleon betitelten Fassung. Dort meint er, Washing-
tons Umgang mit einem souverinen Volk sei Bonaparte vollig absurd
erschienen, weil er als erfolgreicher General mit niemandem iiber seine
Entscheidungen debattieren wollte. Daraus miisse man folgern, dass er
keine Ahnung von der Kunst des Regierens hatte.’® Der Gedanke, Wa-
shington zum Gegenpol von Napoleon zu erheben, hat eigentlich nur
in Hinblick auf Amerika und Frankreich gemeinsame demokratische
Vorstellungen einen Erkenntniswert. Stendhal verpasst aber die Chan-
ce, die daraus resultierenden politischen Mgglichkeiten jener Epoche
auszuloten. Diesen Schritt vollzieht Chateaubriand in seinen Mémoi-
res d’Outre-Tombe und offenbart damit, weswegen Bonaparte in sei-
nem autobiografischen Projekt so breiten Raum beansprucht.

8 »]’éprouve une sorte de sentiment religieux en osant écrire la premiére phrase de
I"histoire de Napoléon. 1l s’agit du plus grand homme qui ait paru depuis César« (Sten-
dhal, CEuvres completes, Nouvelle édition établie sous la direction de Victor Del Litto et
Ernest Abravanel, Genéve 1970, Bd. 40, S. 19).

° »L'Empereur périt pour deux causes: 1° amour qu'il avait pour les gens médiocres,
depuis son couronnement. 2° La réunion du métier d’empereur a celui de général en
chef«. (CEuvres completes, Bd. 40, S. 307).

10, Washington lui-méme efit été embarrassé sur le degré de liberté qui pouvait étre
confié sans danger a un peuple souverainement enfant, [...] et qui, au fond du coeur,
nourrissait encore tous les sots préjugés donnés par une vieille monarchie. Mais aucune
des idées qui auraient occupé Washington n’arréta l’attention du premier Consul [...].
Le général Bonaparte était extrémement ignorant dans l'art de gouverner. [...] il mépri-
sait trop les hommes pour les admettre a délibérer sur les mesures qu’il avait jugées
salutaires« (CEuvres completes, Bd. 39, S. 63 1.).

307

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

Der Bericht iiber seinen Besuch bei Georges Washington, mit dem
Chateaubriand wihrend seiner Amerikareise zusammengetroffen sein
will, ist knapp gehalten. Die Fachleute streiten sich dariiber, ob diese
Begegnung blof erfunden ist, anstatt sich eingehender mit deren Aus-
wirkungen auf Chateaubriands Geschichtsdeutung zu beschiftigen.
Bemerkenswert ist bei dieser Episode, dass Washingtons Wohnsitz
mit der Inszenierung von Macht in Monarchien kontrastiert wird, wie
wenn man in Demokratien auf diese Kulisse verzichten konnte. Diese
Entgegensetzung, die uns angesichts des Reprisentationsaufwands in
unseren Staaten fragwiirdig erscheinen mag, soll die Aufmerksamkeit
auf Napoleon lenken, an den auch die Betitelung Washingtons als Ge-
neral erinnert. Als Besucher wird der Memoirenschreiber zum Zeugen
der Andersartigkeit demokratischer Verhaltnisse, denn Washington
bewohnt kein Schloss und ldsst sich nicht durch Vorzimmer abschir-
men. Eine einfache Bedienstete fithrt Chateaubriand in einen schlich-
ten Raum, wo er auf einem wortkargen Washington trifft, dessen Ein-
silbigkeit besser zur Rhetorik eines Monarchen als zur Rolle eines
demokratischen Machthabers passt. Obwohl sich der Politiker tiberdies
reserviert gegeniiber seinem Vorhaben einer Expedition zeigt, behaup-
tet Chateaubriand, ein Leben lang von dieser Begegnung gezehrt zu
haben. Dafiir gibt er die Begriindung, in den Blicken eines Grof3en liege
etwas Besonderes,!! eine Aussage, die insofern auffillig ist, als er so
etwas nie von Napoleon sagt. Wenn er anschliefend Washington und
Bonaparte in Parallele setzt, verwendet er ein seit der Antike geldufiges
literarisches Verfahren, um deren gegensitzlichen Umgang mit politi-
scher Freiheit zu illustrieren.”? In dieser Optik kann er, anders als in
seinem Aufruf von 1814, Bonapartes Charisma herauskehren, aller-
dings mit dem Zusatz, dieser habe iibersehen, dass dieses Wunder
mehr bedeute als eine Krone.” Er riihmt, Washington habe erkannt,
dass nun die Zeit fiir Demokratien angebrochen und eine entsprechen-

11 »[...] mon nom n’est peut-étre pas demeuré un jour entier dans sa mémoire; heureux
pourtant que ses regrards soient tombés sur moi ! je m’en suis senti échauffé le reste de
ma vie: il y a une vertu dans les regards d’un grand homme« (MOTY, S, 377).

12, Washington éléve une nation a 'indépendance [...] Bonaparte ravit a une nation son
indépendance [...] Washington et Bonaparte sortirent du sein de la démocratie: nés tous
deux de la liberté, le premier lui fut fidele, le second la trahit« (MOT1, S. 3791.).

3 »[...] il ne s’apergut pas que les miracles de sa vie excédaient la valeur d’un diadéme«
(MOTT, S. 380£.).

308

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

de politische Strategie erforderlich sei.* Napoleon habe dies verkannt
und daher diese Chance verpasst,'> obwohl er sich als der bedeutendste
Tatmensch iiberhaupt auszeichne, wie der Autor an anderer Stelle
schreibt.’® Nun versteht man, warum Chateaubriand sozusagen mit
eigenen Augen die demokratische Alternative zum Empire wahr-
zunehmen vorgibt: er méchte so Napoleon innerhalb einer umfassen-
den Sicht damaliger historischer Méglichkeiten charakterisieren?’, die
nicht mit einer utopischen Perspektive zu verwechseln, sondern Be-
standteil einer globalen Analyse ist. Der Erkenntniswert einer solchen
Sicht auf Geschichte kann durch Stendhal verdeutlicht werden.

Eine der Grenzen von Stendhals Napoleonbiografie tritt in seiner
Haltung zu andern Autoren hervor. Italienische Literaten machten ihn
mit den Letters from St. Helena (1816) des englischen Arztes William
Warden bekannt, der den gefangenen Exkaiser medizinisch betreut hat
und von ihm beeindruckt war. Stendhal hat iiber weite Strecken ledig-
lich die ausfiihrliche Besprechung von Wardens Buch in der Zeitschrift
Edinburgh Review (1816) in Ubersetzung in die erste Fassung seiner
Biografie integriert. Diesem Plagiat steht das Denunzieren kritischer
Schriften iiber seinen Helden gegeniiber, etwa von Madame de Staéls
postum erschienenen Considérations sur les principaux événements de
la Révolution frangaise (1818), die er als Pamphlet abwertet, obwohl
sie analoge Urteile wie seine Biografie enthalten. Wihrend Stendhal
konstatiert, dass Napoleon die Begabten nicht mochte,'® kommentiert
Madame de Staél diese Tatsache mit der Bemerkung, Genialitit setze

14 »Washington a été le représentant des besoins, des idées, des lumigres, des opinions de
son époque [...] il a voulu ce qu'il devait vouloir [...]« MOT], S. 380).

15 »Bonaparte [...] agissait sur la nation la plus intelligente, la plus brave, la plus bril-
lante de la terre. Quel serait aujourd’hui le rang occupé par lui, s’il efit joint la mag-
nanimité a ce qu’il avait d’héroique« (MOT I, 380). Ich werde auf den Begriff der »Na-
tion« spiter eingehen.

16 »11 ne fallait pas moins que les maux dont la France était écrasée, pour se maintenir
dans I'éloignement que Napoléon inspirait et pour se défendre en méme temps de I'ad-
miration qu’il faisait renaitre sitot qu’il agissait: ¢’était le plus fier génie d’action qui ait
jamais existé« (MOT I, S. 482).

17 An spiterer Stelle greift er die Parallele zwischen beiden Gestalten auf, verweist
allerdings auf die von Napoleon angeordnete Hinrichtung des Duc d’Enghien, in deren
Gefolge er mit Napoleon brach und durch die er in die Einsamkeit vertrieben wurde (vgl.
MOTII, S. 83).

8 »Enfin Louis XIV craignait les talents; Napoléon ne les aimait pas« (CEuvres com-
pletes, Bd. 39, S. 183).

309

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

innere Grofle voraus.'” Sie greift Napoleons Selbsteinschitzung in
einer offiziell veréffentlichten Aulerung auf, der zufolge die absolute
Loyalitit zu seiner Person die erste Pflicht seines Neffen als von ihm
eingesetzter Herrscher sei, hinter der erst die Interessen Frankreichs
und die Sorge fiir die Regierten rangierten.

Dieser Forderung entspreche die Einschrankung der Presse- und
Geistesfreiheit, woraus sie folgert, bei Bonaparte wiege das versiaumte
Gute mehr als das begangene Bose.?” Den damit vollzogenen Schritt
von der Faktizitit zur verpassten Chance muss man im Lichte von Paul
Claudels Bemerkung verstehen, dass man einer Frau eine rote nur statt
einer weiflen Rose iiberreichen kann, die man ihr nicht gibt.?! Wer hier
lediglich von Spekulationen spricht, iibersieht, dass die literarische Fik-
tion eine Dimension von Geschichte ins Auge fassen kann, die ansons-
ten nur der Mythos vergegenwirtigt. Diese mythische Ebene ist in
Chateaubriands und Stendhals Auseinandersetzung mit Napoleon auf-
schlussreich.

Chateaubriand kennt die Gefahr von Mythen im politischen Le-
ben,” denn er emport sich iiber die Instrumentalisierung Napoleons
zur Gingelung der Massen, als der Biirgerkonig Louis-Philippe in den
dreifSiger Jahren dessen sterbliche Reste von Sankt Helena feierlich
nach Paris in die Krypta des Invalidendoms iiberfiihren lasst. Er fiirch-
tet, dieser Akt bilde die Grundlage fiir einen Napoleon-Kult, der sich
tatsdchlich bis heute durchgehalten hat, denn der Invalidendom stellt
verbunden mit der Gestalt Napoleons einen der prestigereichen Erin-
nerungsorte Frankreichs dar. Chateaubriand konstatiert, nun habe der
tote Kaiser die Welt so in Besitz genommen, wie es ihm zu seinen Leb-
zeiten nie gelungen sei. Dieser Bonaparte sei den Hirngespinsten der
Dichter, dem Gerede der Soldaten und den Erzahlungen des Volkes

19 »[...]1il faut du courage d’dme pour avoir des élans de génie« (Madame de Staél,
Considérations sur la Révolution francaise. Présenté et annoté par Jacques Godechot,
Paris 1983, S. 418).

2 »Napoléon est plus coupable encore pour le bien qu'il n’a pas fait, que pour les maux
dont on l'accuse« (Considérations, S. 401).

1 »Si vous donnez une rose rouge a une dame, c’est au préjudice de cette rose blanche
que vous ne lui donnez pas« (Paul Claudel, Conversation sur Jean Racine, in: CEuvres en
prose. Textes établis et annotes par Jacques Petit et Charles Galpérine, Paris 1965,
S. 460).

2 Vgl. zur Kritik an solcher Instrumentalisierung von Mythos Kurt Hiibner: Die Wahr-
heit des Mythos, 2. Aufl. Freiburg 2011, S. 389-408.

310

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

entsprungen,” und dieser Erinnerungskult eine Tyrannei,** gegen die
er mit seinen Mémoires d'Outre-Tombe vorgeht, indem er den politi-
schen Mythos sozusagen auf mythischer Ebene aus den Angeln zu he-
ben sucht. Wie kann er dies leisten?

Viele der Memoiren, die im frithen 19. Jahrhundert erschienen,
schreiben sich in den damals modischen Napoleon-Kult ein, beispiels-
weise auch die zweite Fassung von Stendhals Napoleon-Biographie, in
der er seine personlichen Begegnungen mit dem Helden herausstellt
(und vielleicht auch welche erfindet). Dieses literarische Muster erhilt
in Chateaubriands Bericht tiber sein erstes Zusammentreffen mit Bo-
naparte beim Fest, das anldsslich des Konkordats mit dem Heiligen
Stuhl gefeiert wurde, einen anderen Aussagewert. Es ist nicht unwahr-
scheinlich, dass der Autor 1802 zu dieser Feier eingeladen wurde, denn
er hatte nach seiner Riickkehr aus dem Exil mit seinem Génie du chris-
tianisme dem Ersten Konsul so gute Dienst geleistet, dass selbst Las
Cases, dessen Memorial de Sainte Héléne Julien Sorel in Stendhals Le
Rouge et le Noir wie ein heiliges Buch? verehrt, sich veranlasst sieht,
diese neuartige Apologie des Christentums mit {ibler Nachrede herab-
zusetzen, um deren Verfasser zu disqualifizieren.?

Bei diesem Fest soll sich folgende Szene abgespielt haben. Bona-
parte fragt nach Chateaubriand, entdeckt ihn in der Menge, und diese
teilt sich, um ihm den Weg zum Autor des Génie du christianisme frei
zu geben. Der Erste Konsul spricht ihn an und unterhilt sich mit ihm
iiber seinen Agyptenfeldzug sowie iiber Religionskritik der Aufkli-
rung.” Die Themenwahl fiir das Gesprich ist aufschlussreich, denn
Bonaparte soll symbolisch als Feldherr dem Autobiographen seine
Kompetenz als Historiker, und er soll als Politiker dem Apologeten

2 »Bonaparte n’est plus le vrai Bonaparte, c’est une figure légendaire composée des
lubies du poete, des devis du soldat et des contes du peuple« (MOTI, S. 679).

* »Bonaparte appartenait si fort a la domination absolue, qu’aprés avoir subi le despo-
tisme de sa personne, il nous faut subir le despotisme de sa mémoire« (MOT I, S. 679).
% »Cette horreur pour manger avec les domestiques n’était pas naturelle a Julien [...]. Il
puisait cette répugnance dans les Confessions de Rousseau. C’était le seul livre a I'aide
duquel son imagination se figurait le monde, Le recueil de bulletins de la grande armée
et le Mémorial de Sainte-Héléne complétaient son coran. Il se serait fait tuer pour ces
trois ouvrages« (Stendhal, Romans et nouvelles. Texte établi et annoté par Henri Mar-
tineau, Paris 1952, Bd. [, S. 235).

2% Las Cases, Mémoires de Sainte-Héléne. Texte établi avec introduction, bibliographie
et notes par André Fugier, Paris 1961, Bd. 1, S. 757-759.

7 MOTII, S. 82f.

311

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

des Christentums seine Kompetenz in Religionsfragen bestitigen. Wir
verfiigen iiber keine anderen Dokumente, um diesen Bericht zu iiber-
priifen, doch kénnen wir die Themenwahl getrost als Strategie deuten,
mit der sich der Memoirenschreiber durch den Staatsmann sozusagen
zum Schreiben ermichtigen ldsst. Diese Inszenierung der ersten Be-
gegnung soll vor allem das Zueinander von Herrscher und Zeitzeugen
demonstrieren, das in Bezug auf den Memoirenschreiber etwas Exklu-
sives hat, dem gegeniiber die vielen restlichen Giste des Festes zur
bloSen Kulisse reduziert sind. Bonaparte muss auf Chateaubriand
zugehen, um den Verdacht der Anbiederung von Seiten des aus dem
Exil zurtickgekehrten Aristokraten auszuschlieen und die Selbsterhe-
bung Chateaubriands zur geistig-moralischen Instanz gegeniiber dem
Machtmenschen zu ratifizieren. Selbst wenn diese Inszenierung der
Selbstgefilligkeit des Memoirenschreibers anzulasten wire, bliebe de-
ren Geltung auf mythischer Ebene unangetastet, denn letztlich reiht
sich dieses Arrangement in eine Serie analoger Szenen ein, bei denen
der Autor jeweils seine Einschitzung der historischen Bedeutung eines
Ereignisses durch eine biographische Episode illustriert. Die bereits
analysierte Begegnung mit Washington reiht sich ndmlich in eine Serie
von Episoden ein, deren Funktion anhand von zwei die Revolution be-
treffenden prizisiert werden soll.

Chateaubriand will 1789 in Paris Augenzeuge des Sturms auf die
Bastille gewesen sein?® und konstatiert hhnisch, dass er heute im Ge-
nuss einer staatlichen Rente wire, wenn er sich nicht mit seiner Rolle als
Zeuge zufrieden gegeben, sondern in die Liste der »Sieger« eingetragen
hitte.?? Diese Pointe kront eine erniichternde Skizzierung des von zwei
sinnlosen Morden begleiteten Spektakels, das in eine Orgie des Pbels
ausartete.’® Durch die literarische Form des Zeugenberichts, die er selbst
mit seinen Romanen in Parallele setzt,* erhilt diese Darstellung einen

2% »Le 14 juillet, prise de la Bastille. J’assistai, comme spectateur, a cet assaut contre

quelques invalides et un timide gouverneur [...]« (MOT], S. 308).

» »Si moi, spectateur, je me fusse inscrit sur le registre des vainqueurs, j’aurais une
pension aujourd’hui« (MOT1, S. 309).

3 »[...] c'est ce spectacle que des béats sans cceur trouvaient si beau. Au milieu de ces
meurtres, on se livrait a des orgies [...] On promenait dans des fiacres les vainqueurs de
la Bastille, ivrognes heureux, déclarés conquérants au cabaret: des prostituées et des
sans-culottes commengaient a régner, et leur faisaient escorte« (MOT, S. 309).

31 »Si dans les romans que j’ai écrits, j’ai touché & ma propre histoire, dans les histoires
que j’ai racontées j’ai placé des souvenirs de l'histoire vivante dont j’avais fait partie«
(MOTT, 530£.).

312

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

Status als Dokument, so dass die negative Sicht des Geschehens nicht
mehr nur der subjektiven Einschitzung durch den Zuschauenden, son-
dern auch der objektiven Wahrnehmung eines historischen Ereignisses
zugerechnet und somit der Memoirenschreiber in die Lage versetzt
wird, auf eine mythische Ebene zu wechseln, um durch die Diskrepanz
zwischen seiner Erfahrung und der Uberh6hung des Geschehens zu po-
litischen Zwecken den Epochenumbruch zu charakterisieren. Ich spre-
che hier von mythischer Eben in Anlehnung an Kurt Hiibner, dem zu-
folge die »mythische Denkweise, als ganzheitliche, [...] synthetisch«*
ist. Chateaubriand benétigt diese ganzheitliche Denkweise, um die poli-
tisch-propagandistische Mythisierung Bonapartes mittels seiner my-
thischen Geschichtsdeutung zu hinterfragen. Er begniigt sich nicht mit
der Behauptung, er habe die Vorginge selbst gesehen, sondern bettet
seinen Zeugenbericht in einen grofieren Rahmen sein.

Die Umstiande und die Folgen verleihen einem Ereignis einen be-
sonderen Status.” Als Zeitzeuge sei ihm nicht bewusst geworden, was
mit der Einnahme der Bastille letztlich zutage getreten ist: die Eman-
zipation des Volkes, durch die ein solcher Gewalttakt iiberhaupt erst
denkbar geworden ist.>* Wenn Chateaubriand sich zum Augenzeugen
stilisiert, um der Realitdt deren politische Instrumentalisierung ent-
gegenzuhalten, macht seine Verurteilung der Geschehnisse die innere
Dynamik dieses Umbruchs sowie deren weltgeschichtliche Bedeutung
fiir die Schaffung eines neuen politischen Systems verstandlich. Er hélt
zwar die Verklirung des Sturms auf die Bastille fiir falsch, weif3 sie aber
historisch richtig einzuschitzen und mit seinem literarischen Verfah-
ren einleuchtend in seinem Sinne zu prisentieren.*

Zur Abrundung dieser Episode berichtet Chateaubriand noch, wie

2 Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, 5. Auflage Freiburg 2002, S.408. Hiibner
zitiert Ernst Cassirers Aussage: »Wo wir ein Verhiltnis der bloSen >Reprisentation«
sehen, da besteht fiir den Mythos [...] vielmehr ein Verhiltnis realer Identitdit; das >Bild«
stellt die »Sache« nicht dar — es ist die Sache« (ebd., S. 416 (Ernst Cassirer, Philosophie
der symbolischen Formen, Zweiter Teil: Das mythische Denken, Darmstadt 1953, S. 51).
3 »Tout événement, si misérable ou si odieux qu’il soit en lui-méme, lorsque les circon-
stances en sont sérieuses et qu'il fait époque, ne doit pas étre traité avec légereté« (MOT
1, 5. 309).

¥ »[...] cétait, non l'acte violent de I’émancipation d’un peuple, mais 1’émancipation
méme, résultat de cet acte. [...] La colére brutale faisait des ruines, et sous cette colere
était cachée l'intelligence qui jetait parmi ces ruines les fondements du nouvel édifice«
(MOT1, S. 309£.).

% »Mais la nation qui se trompa sur la grandeur du fait matériel, ne se trompa pas sur la

313

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

er die Kopfe von Frangois-Joseph Foullon, des Nachfolgers von Necker
als Finanzminister und seines Schwagers Bertier de Sauvigny, die auf-
gespief3t durch die StrafSen getragen wurden, gesehen hat und so end-
giiltig von allem Verstindnis fiir die Absichten der Revolutionire ge-
heilt wurde. Er arrangiert diese Szene so, dass im Leser Abscheu gegen
die Morder geweckt wird. Gleichzeitig soll in der Aggression der Meute
gegen ihn als fiir sie unerreichbaren Beobachter an einem Fenster
schlaglichtartig die Kehrseite der Revolution beleuchtet und die Not-
wendigkeit seines Ganges ins Exil verstindlich werden.?® Der schockie-
rende Gewaltakt und der Versuch, einen ihn missbilligenden Auflen-
stehenden ebenfalls zu ermorden, veranschaulichen den Mechanismus,
der schliefllich zu den Massakern der Terrorperiode fithren und die
Revolution diskreditieren wird. Der Memoirenschreiber hat so in zwei
aufeinander folgenden und miteinander zusammenhiangenden Episo-
den die Basis und den Rahmen fiir die historische Beurteilung der bei-
den Seiten dieser Revolution gefunden: die Freisetzung ungeahnter
Energien des bisher geknechteten Volkes und deren Ausarten in Mord-
orgien.

Stendhal hat ebenfalls das Verfahren des Augenzeugenberichts
benutzt, um in La Chartreuse de Parme (1839) die entscheidende Nie-
derlage Napoleons innerhalb der Romanfiktion zu vergegenwirtigen.
Seine geniale Leistung besteht darin, die Schlacht von Waterloo in den
Kapiteln drei und vier des Romans aus der Perspektive des 17jdhrigen
Protagonisten Fabrice del Dongo in komischer Verzerrung zu themati-
sieren. Dieser verehrt Napoleon und wire gern ein Kriegsheld, kapiert
aber lange nicht einmal, dass er Zeuge einer Schlacht ist. Er muss sich
dann iiber den Anblick der Opfer des Kampfgeschehens mit Alkohol
trosten und kann in seiner Trunkenheit den Kaiser nicht erkennen, weil
er alles nur noch verschwommen wahrnimmt.>” Da sein Pferd von den

grandeur du fait moral: la Bastille était & ses yeux le trophée de sa servitude [...] le
peuple crut briser le joug militaire, et prit I’engagement tacite de remplacer I'armée qu'il
licenciait: on sait quels prodiges enfanta le peuple devenu soldat« (MOT L, S. 310).

% »Les assassins s’arréterent devant moi, me tendirent les piques en chantant, en faisant
des gambades, en sautant pour approcher de mon visage les pales effigies. [...] Ces tétes,
et d’autres que je rencontrai bientdt apres, changerent mes dispositions politiques; j’eus
horreur des festins de cannibales, et I'idée de quitter la France pour quelque pays lointain
germa dans mon esprit« (MOT, S. 312).

¥ »Ainsi, je nai pu voir 'Empereur sur un champ de bataille, a cause de ces maudits
verres d’eau-de-vie !« (Stendhal, Romans et nouvelles. Texte établi et annoté par Henri
Martineau, Bd. II, Paris 1960, S. 67).

314

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

Kimpfenden benétigt wird, heben sie ihn aus dem Sattel und bringen
ihn so real wie symbolisch auf den Boden der Wirklichkeit zuriick.
Dieses literarische Verfahren entlastet Stendhal von der Heroisierung
des Krieges in der Malerei, deren mythische Uberhéhung durch das
Selbstverstindnis der Romangestalt beibehalten, jedoch durch deren
Erleben hinterfragt wird.

Chateaubriand will in den Mémoires d’Outre-Tombe ebenfalls
Zeuge dieser Schlacht gewesen sein, wie er im 31. Kapitel seines Con-
gres de Vérone praktisch mit denselben Worten berichtet hat.’s Dazu
variiert er das bereits zweifach angesprochene Verfahren, um die ent-
scheidende Wende im politischen Schicksal von Napoleon zu doku-
mentieren. Er inszeniert sich analog wie Stendhals Romanfigur als je-
manden, der zunichst das eigentliche Geschehen gar nicht versteht, im
Unterschied zu Fabrice del Dongo jedoch nicht aus mangelnder Kennt-
nis, sondern weil er zu weit entfernt ist. Der Autor weilt im Gefolge des
gefliichteten franzosischen Konigs in Gent und verldsst, Caesar le-
send®, die Stadt zu einem Spaziergang, als er ein Grollen vernimmt,
das er zunéchst mit einem nahenden Gewitter verwechselt. Diese Sze-
nerie ermoglicht es ihm, seinen Zeugenbericht iiber die in der Ferne
ablaufende Schlacht von Waterloo in eine bukolische Stimmungsschil-
derung einzubetten.®* Der Ich-Erzihler wird durch den Kontrast zwi-
schen der friedlichen Landschaft und dem blutigen Geschehen ermach-
tigt, in seiner Fantasie Szenerien durchzuspielen, die seinen inneren
Zwiespalt zum Spiegelbild der komplexen historischen Lage Frank-
reichs am Ende des Empire werden lassen. Er wire gern ins Kampf-
geschehen verwickelt, weil er dann durch die Realitdt von der bedrii-
ckenden Schau dessen entlastet wiirde, was in dieser Schlacht auf dem
Spiel steht:*! das Schicksal Frankreichs, das durch die Niederlage Na-

% Qeuvres de Chateaubriand, Paris, Legrand, Pomey et Crozet, s.d., Bd. XIX, S. 88f.

¥ Diese Lektiire ist angesichts der oben zitierten Eingangspassage von Stendhals zwei-
ter Napoleonbiografie zu bewerten.

4 »[...] je m’appuyai debout contre le tronc de I'arbre, le visage tourné du coté de Bru-
xelles. Un vent du sud s’étant levé m’apporta plus distinctement le bruit de I'artillerie.
Cette grande bataille, encore sans nom, dont j’écoutais les échos au pied d’un peuplier, et
dont une horloge de village venait de sonner les funérailles inconnues, était la bataille de
Waterloo !« (MOTII, 6211.).

4 » Auditeur silencieux et solitaire du formidable arrét des destinées, j’aurais été moins
ému si je m’étais trouvé dans la mélée [...] seul sous un arbre, dans la campagne de
Gand, comme le berger des troupeaux qui paissaient autour de moi, le poids des réflexi-
ons m’accablait« (MOT II, 622).

315

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

poleons der Macht seiner Gegner ausgeliefert wird. Diese Vorstellung
ist ihm ein Grauel, obwohl er auf der Seite der Bourbonen steht und in
deren Widersacher den Feind seiner eigenen Freiheit, aber auch den
Beschiitzer Frankreichs gegen Fremdherrschaft sieht.*> Seine innere
Zerrissenheit projiziert er anschlieSend nach auflen durch zwei Berich-
te iiber Napoleons Siege, einen durch einen Boten fiir den Herzog von
Berry, und einen von einem mit seiner Familie fliichtenden Kaufmann,
der diese Fehlinformation bestitigt. Welche Funktion diese eigentlich
im Riickblick unnétig erscheinenden Gestalten bekommen, zeigt die
Verwendung des Begriffs » Vaterland«.

Der Memoirenschreiber, der zu den Monarchisten zihlt, ist sich
voll im klaren, dass die Revolution einen politischen Bewusstseinswan-
del mit sich gebracht hat, den Napoleon genutzt hat, um eine Form von
Patriotismus entstehen zu lassen, dem sich Chateaubriand trotz seiner
Verurteilung des Usurpators nicht entziehen kann. Deshalb spricht er
an dieser Stelle vom » Vaterland« bzw. vom Empfinden in seinem »Her-
zen« und baut in wenigen Sitzen ein Bildfeld der Verletzung auf, das
mit der Farbe Rot des Bluts der franzésischen Soldaten, der purpurfar-
bigen Uniform der Alliierten und dem Kronungszug spielt, dessen Ge-
leit Fahrzeuge mit Verletzten bilden.# Die grundlegende Problematik
der Restauration, die mit dem Blut des Volkes erkauft ist, resultiert
daraus, dass Ludwig XVIII als legitimer Monarch sein Selbstverstind-
nis aus seiner Konigswiirde ableitet, wihrend Napoleon als selbst-
ernannter Kaiser zwar die jungen Franzosen als Kanonenfutter fiir sei-
nen Herrschaftsanspruch missbraucht, aber doch fiir sie innerhalb
einer gewandelten politischen Mentalitit als Identifikationsfigur fun-
giert, die den Einzelnen personliche Befriedigung innerhalb eines En-
gagements fiir das » Vaterland« erméglicht. Chateaubriands Mémoires
d’Outre-Tombe registrieren damit eine wichtige Etappe auf dem Weg
zum Entstehen der Vorstellung des Nationalen,* die in Frankreich zu-

# »Bien qu’un succes de Napoléon m’ouvrit un exil éternel, la patrie I'emportait dans ce
moment dans mon cceur; mes veeux étaient pour l'oppresseur de la France, il devait, en
sauvant notre honneur, nous arracher a la domination étrangere« (MOT 11, 622).

# »La légitimité rentrait donc dans Paris derriére ces uniformes rouges qui venaient de
reteindre leur pourpre au sang des Francais! La royauté aurait donc pour carrosses de
son sacre les chariots d’ambulance remplis de nos grenadiers mutilés! Que sera-ce
qu’une restauration accomplie sous de tels auspices 2« (MOT 1, 622).

# Vgl. dazu Kurt Hiibner: Das Nationale. Verdriingtes, Unvermeidliches, Erstrebens-
wertes, Graz/Wien/Koln 1991.

316

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

nichst {iber eine nostalgische Verklarung Napoleons, in Deutschland
durch den Widerstand gegen Napoleons Fremdherrschaft genidhrt wird.
Warum mit der Restauration ein Napoleon-Kult entstehen konnte, er-
klart der 1810 geborene Dichter Alfred de Musset im zweiten Kapitel
seiner Memoiren mit dem programmatischen Titel Confession d'un
enfant du siécle (1856).

Nach Musset, faszinierte die Aura Napoleons nach dem Ende des
Kaiserreichs die Generation, deren Viter vielleicht zu der Million von
Opfern der napoleonischen Kriege gehorten, die selbst aber nicht mehr
die damaligen Entbehrungen, sondern nur noch das Kleinkarierte ihrer
Gegenwart vor Augen hatten. Die zwischen zwei Feldziigen gezeugten
und von allein erziehenden Miittern aufgezogenen Kinder seien in der
Schule gewesen, wihrend drauflen die Soldaten unter Trommelwirbel
vorbeizogen. Die Viter seien allenfalls zwischendurch — Musset dra-
matisiert die Szene, indem er sie »blutiiberstromt« zeichnet — erschie-
nen und hitten ihre schmichtigen Nachkommen kurz in die Arme
geschlossen. Nur einer habe damals in Europa wirklich gelebt, Napo-
leon, wohingegen alle anderen lediglich seinen Atem einsaugen woll-
ten.® Nach Napoleons Tod sei zwar die Ordnung wieder eingekehrt,
das Vertrauen in sie aber verloren gegangen.* Die Jungen wiirden des-
halb von den heroischen Zeiten traumen, wihrend die Alten durch ihre
Kleidung diesen Umbruch zur Schau stellen. Damals léste namlich das
Schwarz den bisherigen Chic der bunten Kleider ab, und Musset inter-
pretiert diese Veranderung des Ideals der Eleganz ironisch als Symbol
fiir den Zeitenwandel, denn Schwarz ist bekanntlich ein Zeichen von
Trauer.

Diese Farbsymbolik hatte zuvor schon Stendhal im Titel seines
Romans Le Rouge et le Noir (1831) aufgegriffen, wo er zwei Figuren
erfindet, deren Verinnerlichung des Napoleon-Mythos emblematisch
fiir die Restaurationsgesellschaft steht: den plebejischen Protagonisten
Julien Sorel und die Aristokratin Mathilde de La Mole. Julien, der Na-
poleons Drang nach Eroberung u.a. ins Gebiet des Erotischen verlegt,
klammert sich an dessen Mythos, um durch ein heroisches Ethos gegen

% »Un seul homme était en vie alors en Europe; le reste des étres tachait de se remplir
les poumons de l'air qu’il avait respiré« (Alfred de Musset, CEuvres complétes en prose.
Texte établi et annoté par Maurice Allem, Paris 1938, S. 81).

4 »Napoléon mort, les puissances divines et humaines étaient bien rétablies de fait,
mais la croyance en elles n’existait plus« (Musset, CEuvres completes en prose, S. 86).

317

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

den Konformismus der Restaurationszeit und deren Materialismus
aufzubegehren, der sich literarisch in den vielen biirgerlichen Aufstei-
gern der realistischen Romane niederschligt. Als er sich bekiimmert in
einen Traum iiber seinen kiinftigen Lebensweg verliert, nennt er Na-
poleon einen Abgesandten Gottes fiir die franzdsische Jugend.*” Wer
jetzt Karriere machen wolle,*® konne nur mit Kalkiil nach oben kom-
men. Er spielt deshalb die Rolle des Heuchlers, fiir die ihm Moliéres
Tartuffe Vorbild ist,* doch will er ein Held, kein Parvenii sein, den
Stendhal als Kontrastfigur in abbé de Frilair verkorpert, der mit Ma-
thilde de La Molle sofort die Hoffnung auf einen Posten als Bischof
verbindet, wihrend Juliens Desinteresse an dieser Moglichkeit des Re-
iissierens ausdriicklich betont wird.® Mathilde, die alle Julien fehlen-
den Privilegien besitzt und gleichwohl mit ihrer Lage als Mitglied des
verbiirgerlichten Adels der Restaurationszeit hochst unzufrieden ist,
lésst sich mit ihm ein, weil sie bei ihm das Kampferische wahrnimmt,
das sie mit Napoleons Schlacht bei Wagram illustriert, in der ihr Onkel
Taten von wirklicher GrofSe vollbracht habe.>' Ein sexuelles Abenteuer
mit dem unstandesgemifSen Julien scheint ihr dem aristokratischen
Heldentum zu entsprechen, das fiir sie ihr Vorfahre Boniface de La
Mole withrend der Kampfe der Liga verkorperte.

Juliens Selbstverstindnis, das tiefe Einsichten in die Besonderhei-
ten der Restaurationszeit vermittelt, dokumentieret in der erfundenen
Wirklichkeit der Romanwelt das Wirken mythischer Vorstellungen.
Stendhal erhebt keineswegs den Anspruch, mit einem »historischen
Roman« Realitit zu vergegenwirtigen, doch gelingt ihm innerhalb
des Fiktiven eine erhellende Sicht auf Geschichte, der man ihre innere
Logik und damit ihren Erkenntniswert nur um den Preis absprechen
kann, Le Rouge et le Noir zu einer bedeutungslosen Spielerei abzu-
werten.

Der literarische Napoleon-Mythos stellt eine Realitét in den Kop-
fen der Menschen dar und handelt von den Bildern, die diese Persén-
lichkeit in den Vorstellungen der Menschen hinterlassen hat. Uber ihn

¥ »[...] Napoléon était bien '’homme envoyé par Dieu pour les jeunes Frangais!« (Ro-
mans et nouvelles Bd. I, S. 304).

# »[...] se pousser dans une carriere!« (Romans et nouvelles Bd. I, S. 304).

# Vgl. Romans et nouvelles Bd. I, S. 525.

% »Cet avantage n’efit guere touché Julien« (Romans et nouvelles Bd. I, S. 605).

51 »[...] fait des actions qui réellement avaient de la grandeur« (Romans et nouvelles
Bd. 1, S. 511).

318

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

verdeutlicht uns die Fiktion die Denkweise einer Zeit und zeigt,
manchmal vielleicht iiberdeutlich, Facetten der historischen Gestalt
Napoleons, an der sich Hoffnungen wie Angste der Menschen heraus-
kristallisieren. In diesem Sinne liefert er eine spezifische Art von his-
torischer Erkenntnis. Literarische Fantasie gehort nicht nur in den Be-
reich der Liige, wie uns heute jene glauben machen wollen, die der
Literatur jeglichen Erkenntniswert, bzw. der Beschiftigung mit ihr in
Schule und Universitit den gesellschaftlichen Nutzen abstreiten und
der Literaturwissenschaft ihren Status als Wissenschaft absprechen.
Die Fantasie der Literaturschaffenden erméglicht hellsichtigen Weit-
blick und schopferische Freiheit, die nétig sind, um die Erstarrung in
Konventionen zu iiberwinden und die Welt freier, schéner und ver-
standlicher zu machen.

Diese Problematik der Beziehung zwischen rein fiktionaler und
historisch-biografischer Schreibweise spricht Chateaubriand in Hin-
blick auf die vielbandige Life of Napoleon von Walter Scott an, die 1827
erschienen und noch im selben Jahr in franzésischer Ubersetzung ver-
offentlicht worden ist, und die Stendhal ebenso wie er als Quelle be-
nutzt. Diese Biografie erringt zwar weniger Leser als Scotts historische
Romane, doch riihrt dies nach Chateaubriand daher, dass der Schotte
vom legendiren Erfolg und Ruhm Napoleons véllig iiberwiltigt und
deshalb iiberzeugt war, dass die Fakten keiner Ausschmiickung durch
die Fantasie bediirfen.?? Der Memoirenschreiber widerlegt Scotts Irr-
tum durch seine Uberlegungen, warum er sich in den Mémoiers d’Ou-
tre-Tombe bemiifligt fiihlte, seine offizielle Version der Ankunft
Ludwigs XVIIIL. in Compiégne zu korrigieren, die das Geschehen idea-
lisierte.”® Er habe sich in jenem Text an der Fiihrungsschicht orientiert,
die noch die Aura des Konigtums nachvollziehen konnte,* doch habe
er in Bezug auf die Soldaten gelogen, denn diese hitten als Kriegsinva-

52 »[...] excepté dans deux ou trois endroits, I'imagination de lauteur de tant d’ouvra-
ges si brillants lui a failli; il est ébloui par les succes fabuleux qu’il décrit, et comme
écrasé par le merveilleux de la gloire. [...] En racontant une vie si prodigieuse, le roman-
cier a été vaincu par la vérité« (MOT 11, S. 347).

% »Sans mission et sans gofit, j’entrepris (on m’avait jeté un sort) une tache assez diffi-
cile, celle de peindre I'arrivée a Compiegne, de faire voir le fils de saint Louis tel que je
l'idéalisai a I'aide des Muses« (MOT 11, S. 530).

> »Telle est en France la force du souverain légitime, cette magie attachée au nom du
Roi. Un homme arrive seul de Iexil, dépouillé de tout [...] il se montre a des capitaines,
qui ne I'ont jamais vu, a des grenadiers qui savent a peine son nom. Quel est cet hom-
me ? cest le Roi. Tout le monde tombe a ses pieds« (MOT1I, S. 531).

319

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

liden unter dem Zwang der alliierten Truppen fiir einen Mann, der nur
durch sein Alter gezeichnet war, salutieren miissen.” Ludwig XVIIL
hat nach Chateaubriand den Fehler begangen, innenpolitisch die durch
Napoleons Kriege geprigten Soldaten zu ignorieren anstatt sie zu in-
tegrieren, und auflenpolitisch so zu tun, als ob Bonaparte nie existiert
hitte, was jene als Sieger in Paris anwesenden Herrscher briiskieren
musste, die Napoleon anerkannt hatten. Der Konig habe sich letztlich
einer unzeitgemaflen Vorstellung bzw. Ausdrucksweise bedient.%
Wenn der legitime Monarch die Zeit von Revolution bis einschlief3lich
Kaiserreich aus dem historischen Gedichtnis tilgen und dort wieder
ankniipfen wollte, wo davor das Kénigtum gestanden hatte, spricht er
eine unzeitgemifle Sprache und verliert die Maoglichkeit zur Ver-
stindigung mit seinem Volk. Folglich habe alles Wesentliche, von den
Vorstellungen bis zur Sprache, den Herrscher von den Beherrschten
getrennt.”’ Um dieses Anachronistische zu erkliren, benutzt Chateau-
briand wieder den Begriff der »Nation«, ohne eigens zu betonen, dass
er ein Fremdkorper in der Vorstellungswelt der Monarchie des Ancien
Regime bildet. Frankreich ist durch Revolution und Kaiserreich zu
einer »Nation« geworden, und die Restauration kann diese auf mythi-
scher Ebene vollig evidente Tatsache nicht riickgingig machen. Die
Mémoires d’Outre-Tombe arbeiten diesen mentalititsgeschichtlichen
Wandel heraus, um die politische Mythisierung Napoleons als Miss-
brauch des nationalen Gedankens zu hinterfragen.

5 »[...] mais je mentais a I'égard des soldats. [...] Je ne crois pas que figures humaines

aient jamais exprimé quelque chose d’aussi menagant et d’aussi terrible. Ces grenadiers
couverts de blessures, vainqueurs de ’'Europe [...] privés de leur capitaine, étaient forcés
de saluer un vieux roi, invalide du temps, non de la guerre, surveillés qu’ils étaient par
une armée de Russes, d’Autrichiens et de Prussiens, dans la capitale envahie de Napo-
léon« (MOT1I, S. 531).

% »Louis XVIII aussi datait son bienfait de I’an de son régne, regardant Bonaparte com-
me non avenu, de méme que Charles II avait sauté a pieds joints par-dessus Cromwell :
’était une espece d'insulte aux souverains qui avaient reconnu Napoléon, et qui dans ce
moment méme se trouvaient dans Paris. Ce langage surannée et ces prétentions des
anciennes monarchies n’ajoutaient rien a la légitimité du droit et n’étaient que de puérils
anachronismes« (MOT I, S. 534).

7 »[...] la race légitime, étrangere a la nation pendant vingt-trois années, était restée au
jour et a la place ot1 la Révolution lavait prise, tandis que la nation avait marché dans le
temps et |’espace. De 1a impossibilité de s’entendre et de se rejoindre; religion, idées,
intéréts, langage, terre et ciel, tout était différent pour le peuple et pour le Roi, parce
qu’ils n’étaient plus au méme point de la route, parce qu’ils étaient séparés par un quart
siecle équivalent a des siecles« (MOT I, S. 569).

320

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

Chateaubriand bindet die mythische Perspektivierung eng an lite-
rarische Muster, wenn er seine Kritik an der Restauration innerhalb
von Uberlegungen zur politischen Lage Frankreichs zu legitimieren
sucht. Er skizziert knapp ein grofies Geschichtsfresko und ordnet das
Kaiserreich in eine Serie von historischen Situationen ein, die er je-
weils durch das Auftreten einer tiberragenden Personlichkeit geprigt
sicht. Damit kniipft er, ohne dies ausdriicklich zu erwihnen, an ein
Schema an, mit dem sich Napoleon von seiner offiziellen Propaganda
feiern lie3, gibt ihm jedoch eine neue Wendung. Er nennt zunichst
Alexander, mit dessen Ende der Aufstieg Roms begonnen habe, dann
Caesar, nach dessen gewaltsamem Tod das Christentum die Welt ver-
andert habe, und schlie8lich Karl den Groflen, der eine Wende im Feu-
dalismus eingeleitet habe.”® Was bringt Napoleon in die Geschichte
ein? Seine Antwort lautet lapidar: »Nichts«, weil lediglich eine mate-
rialistische, unfruchtbare Zivilisation entstanden sei, der jegliche Per-
spektive abgehe, weil diese aus einem Ethos und nicht aus Materialis-
mus entstiinde.” Die Restauration bedeutet in seinen Augen weder
eine Fortsetzung des Empire noch kiindigt sie mit ihrem anachronisti-
schen Riickgriff auf das Ancien Regime die fiir das 19. Jahrhundert
kennzeichnende Epoche der Nationalstaaten oder gar eine demokrati-
sche Ordnung an. Trotz des mangelnden Vertrauens in Staaten, die ihr
Selbstverstindnis tiber die Vorstellung der »Nation« beziehen, bewun-
dert Chateaubriand den deutschen Widerstand gegen Napoleon,® fiir
den Karl Theodor Kérners patriotische Dichtung sowie Fichte sympto-
matisch sind, der in Berlin seine Lehre abbricht, wobei er ihm zur Be-
griindung die Vorstellung des »Vaterlandes« in den Mund legt.¢' In
diesem Kontext betitelt er Napoleon als einen »Waffendichter«.® Die-

% »[...] je m’évertue a démontrer ’honneur de la Restauration; eh ! qui s’inquiéte de ce
qu’elle fait [...] ce monde passé n’est plus et ne sera plus. Aprés Alexandre, commenga le
pouvoir romain; apreés César, le christianisme changea le monde; aprés Charlemagne, la
nuit féodale engendra une nouvelle société« (MOT 11, S. 2321.).

% »[...] apres Napoléon, néant: on ne voit venir ni empire, ni religion, ni barbares. La
civilisation est montée a son plus haut point, mais civilisation matérielle, inféconde, qui
ne peut rien produire, car on ne saurait donner la vie que par la morale« (MOT III,
S.233)

8 Er spricht von »la campagne de la jeune Allemagne ou des poetes« (MOTII, S. 470).
61 »Le cours sera donc suspendu jusqu’a la fin de la campagne. Nous le reprendrons dans
notre partie devenue libre, ou nous serons morts pour reconquérir la liberté« (MOT II,
S, 471).

& »L’homme dont la vie était un dithyrambe en action ne tomba que quand les poetes de

321

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

se Metapher kennzeichne das Charisma Bonapartes, dem er bei der
ersten Begegnung bereits eine groflartige Fantasie bescheinigt und das
zwiespiltige Kompliment macht, dass bei ihm der Verstand poetische
Vorstellungen in die Tat umsetze.®> Chateaubriand ist der Uberzeu-
gung, dass tiberragende Gestalten immer eine dichterische Ader besit-
zen, die ihnen die Vorhaben eingibt, die sie dann in die Praxis umset-
zen.®* Seine Rolle als Memoirenschreiber bildet ein Pendant zu
Napoleons Leistungen, weil der Literaturschaffende die schopferische
Fantasie mit dem Staatenlenker gemein hat, und, wenn auch auf ande-
rer Ebene, gleichermafSen kreativ ist.

Chateaubriand sieht grofle historische Erscheinungen durch die
Brille des Epikers und erhebt deshalb den Vorwurf, Bonaparte habe
mit Ossian, Goethes Werther, Rousseaus Nouvelle Héloise und dem
Alten Testament als Reiselektiire beim Agyptenfeldzug chaotischen
Vorstellungen nachgehangen.®> Das Empire sei aus literarischen Phan-
tasmagorien geboren worden und deshalb auch bald wieder schnell ver-
schwunden.®® Man wird sich dariiber streiten konnen, ob Chateaubri-
and mit einer solchen Deutung Napoleon gerecht wird. Doch sollte die
diesbeziigliche Diskussion nicht von der Bedeutung dieser Auflerung
fiir die Mémoires d’'Outre-Tombe ablenken, deren Einbeziehung Bona-
partes in autobiografisches Schreiben durch sie prazisiert wird. Thr Be-
zug zum Memoirenwerk kann leicht iibersehen werden, weil der Autor
in diesem Zusammenhang vom Epos und nicht von seiner Autobiogra-
fie spricht. Er sieht namlich Napoleon in der Nachfolge Karls des Gro-
en, dessen Leben epischen Rang habe. Wie Karl der Grofle so habe
Napoleon als Politiker das in Taten realisiert, was ein Epiker in eine
literarische Form gieflen wiirde.*’ In der Tat hat das Epos seit der An-

la jeune Allemagne eurent chanté et pris le glaive contre leur rival Napoléon, le poete
armé« (MOT 11, S. 474).

¢ »Une imagination prodigieuse animait ce politique si froid: il n’efit pas été ce qu'il
était, si la muse n’efit été 13; la raison accomplissait les idées du poete« (MOT1I, S. 81).
¢ »Tous ces hommes a grande vie sont toujours un composé de deux natures, car il les
faut capables d’inspiration et d’action: 'une enfante le projet, 'autre I'accomplit« (MOT
11, S. 81).

¢ »Comme Charlemagne, il attache une épopée a son histoire. Dans la bibliotheque
qu’il emporta se trouvaient Ossian, Werther, la Nouvelle Héloise et le Vieux Testament,
indication du chaos de la téte de Napoléon« (MOTII, S. 327).

% »De ces productions incohérentes du siecle, il tira 'Empire: songe immense, mais
rapide comme la nuit désordonnée qui I’avait enfanté« (MOT ], S. 327).

¢ Chateaubriand zitiert Napoleon Proklamation vom 19. Mai 1798 und fihrt fort:

322

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal

tike grofe historische Zusammenhinge mittels literarischer Fiktion
veranschaulicht, doch kann er diese literarische Form aus dem ein-
fachen Grund nicht fiir die Darstellung Bonapartes gebrauchen, weil
sie Lob einschlief3t, das er ihm vorenthalten muss. Warum hat er dann
nicht wie Scott oder Stendhal eine Biographie geschrieben? Seine oben
erwiahnte Kritik Scotts macht deutlich, dass er das Faszinierende an
Napoleon wahrnehmen, aber seine grundlegenden Fehler ebenfalls of-
fenbaren mochte.®® Die Fiille an Fakten, die seine Mémoires d’Outre-
Tombe ausbreiten, entspricht der Aussageweise der Historiografie,
doch bringt die hier untersuchte Perspektivierung einen zusitzlichen
Gesichtspunkt ins Spiel, dessen Ertrag letztlich die Integration Bona-
partes in das autobiografische Projekt rechtfertigt.

Ich habe die Philosophie des Mythischen von Kurt Hiibner zur
Deutung von Chateaubriands Aussageweise in den Mémoires d’Outre-
Tombe herangezogen und kann nun mit einer weiteren Beobachtung
des Philosophen die Besonderheit dieser mythischen Geschichtsdeu-
tung verstandlich machen. Im 19. Jahrhundert passt sich die Historio-
grafie dem Siegeszug der wissenschaftlichen Rationalitdt an und ver-
driangt dadurch die ganzheitliche Schau des Mythischen in den Bereich
des Unwissenschaftlichen.® In der ersten Jahrhunderthilfte, als Cha-
teaubriand seine Mémoires d’Outre-Tombe schreibt, ist der sich aus
dieser Entwicklung ergebene Verlust noch nicht klar ersichtlich, doch
ist sich der Memoirenschreiber infolge seiner Erfahrungen als Epiker
wie als Historiker bewusst, dass er sein spezifisches Vorhaben mit die-
sen beiden Textsorten nicht realisieren kann. Deshalb integriert er sein
historisches Fresko in seine Autobiografie und gewinnt so auf mythi-
scher Ebene einen Aussagemodus, der ihn zu einer eigenstindigen,
sonst nirgendwo in dieser Weise anzutreffenden Auseinandersetzung
mit dem Napoleon-Mythos befihigt.

Das Zutreffende der auf Hiibner basierenden Deutung der
Mémoires d'Outre-Tombe konnte nun durch eine eingehende Analyse
der methodologischen Uberlegungen bestitigt werden, die Michelet

»Apres cette proclamation de souvenirs, Napoléon s’embarque: on dirait d'Homere ou
du héros qui enfermait les chants du Méonide (= Alexander) dans une casette d’or. [...]
Comme Charlemagne, il attache une épopée a son histoire« (MOT I, S. 327).

6 Deshalb urteilt er iiber ihn: »[...] il sera la derniére des grandes existences individu-
elles: rien ne dominera désormais dans les sociétés infimes et nivelées« (MOT I, 700).

® Vgl. Kurt Hiibner: Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit, Tiibingen
2004, S. 271-273.

323

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Kapp

dem dritten Buch seiner Geschichte der Franzosischen Revolution
(1847 / 1868) vorausschickt, wenn dies nicht endgiiltig den Rahmen
dieses Beitrags sprengen wiirde. Nur so viel sei abschlielend noch er-
wihnt, dass er zwar der wissenschaftlichen Rationalitit huldigt, doch
zwei Sichtweisen unterscheidet, deren eine mythisch ist und einem
personifizierten Frankreich zugeschrieben wird,” deren andere »wis-
senschaftlich« ist, aber letztlich nur die Aufgabe besitzt, diese mythi-
schen Aussagen Frankreichs zu iibersetzen und auszuloten. Im Gegen-
satz zu Chateaubriand bejaht Michelet die Franzosische Revolution.
Damit zeigt sich, dass der Riickgriff auf mythisches Denken in der Ge-
schichtsschreibung der franzosischen Romantik kein nostalgisches
Hingen an vergangenen Denkformen, sondern eine Ausweitung bzw.
ein Korrektiv oder eine Erginzung der »wissenschaftlichen« Historio-
grafie beinhaltet.

70 Frankreich sagt als Personifikation: »Je ne vous demande pas [...] que vous me fassiez
mes croyances, me dictiez mes jugements; c’est & vous de les recevoir et de vous y
conformer. Le probleme que je vous propose, c’est de me dire comment j’en vins a juger
ainsi« (Michelet, Histoire de la Révolution Francaise. Edition établie et commentée par
Gérard Walter, Paris 1952, Bd. I, S. 287).

324

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedrich Wilhelm Korff
Geheimnis der Nacht

Gedanken zu Vergils »Landmann im Winter«

Multa adeo gelida melius se nocte dedere,
Aut cum sole novo inrorat Eous.

Nocte leves melius stipulae, nocte arida prata
Tondentur, noctis lentus non deficit umor.

Et quidam seros hiberni ad luminis ignes
Pervigilat, ferroque faces inspicat acuto;
Interea longum cantu solata laborem

Arguto coniunx percurrit pectine telas

Aut dulcis musti Volcano decoquit umorem
Et foliis undam trepidi despumat aheni.

Vieles sogar wird besser getan bei nachtlicher Kiihle

Oder frithmorgens, wenn, silbern vom Tau, die Lande noch dimmern.

Stoppeln mihen sich leichter bei Nacht, auch trockene Wiesen,

denn bei Nacht steht straffer der Halm, vom Taue befeuchtet.

Mancher durchwacht am flackernden Herd die Nichte im Winter,

Kienfackeln spitzend mit scharfem Stahl. Die Gattin inzwischen

Summt sich ein Lied, zu kiirzen der Arbeit lastende Linge,

sitzt am Webstuhl, fahrt mit rasselndem Kamm durchs Gewebe,

oder sie dickt den Saft des siiflen Mostes am Feuer,

streicht mit Blittern den Schaum hinweg vom zitternden Kessel.
Vergil, GEORGICA, I, 287-296, in der Ubers. v. Joh. u. Maria Gétte

Die hier aus den Georgica herausgegriffenen Zeilen 6ffnen einen
Raum von drei Dimensionen. Die praktisch landwirtschaftlichen Hin-
weise entnahm Vergil den Biichern Varros und Catos, sowie einiger
Griechen und sehr viel aus dem Lehrgedicht des Nikander aus Kolo-
phon, von dem auch der Titel des Gedichts stammt: Georgica (Land-
wirtschaftliches).

Die zweite Dimension, ein Prialudium Vergils, iiberrascht nicht.

325



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedrich Wilhelm Korff

Die Beschreibung ist ideell und zugleich kiinstlich: Die praktischen
Hinweise werden zum Vehikel des Poetischen. Die Sphire des Intellek-
tuellen ist erreicht, die des Handbuchs fiir Kolonisten verlassen. Denn
Bauern starren ebenso wenig wie Hunde oder kleine Kinder in die Mor-
genrote. Belege dafiir: Die Hexameter verbinden Sommer, Winter,
landwirtschaftliche Winke und die néchtliche Szene. Aber da ist noch
etwas:

Unheimlich, nicht nur poetisch ist die Nacht. Wer den Abend iiber
die Mitternacht in den Morgen gleiten lisst, die stillen Stunden mit
gewohnten Arbeiten fiillt, ruhig beschiftigt ist und in der Beschifti-
gung Ruhe suchend — am Webstuhl die Gattin und doch, eine Sekunde
lang die gelbe Parze —, mit scharfem Messer Lichter spitzt, mit dunkel
genissten Blittern die Phantasie sich entschiaumen sieht vom zittern-
den Kessel, »aheni trepidi«, der zwingt sich, nach einem Satz Epikurs
zu leben: »Wer keine Unrast hat, bringt sich und andere nicht durch-
einander!« Die Vorschrift ist gemdfs dem Symbol in sich gezogenen
Lebens, das schlifrig, aber eifrig wie eine Katze sich wischt, unter-
bricht, ins Leere starrt.

Woher der Zwang, nachts aufzubleiben? Wer grundlos wacht —
pervigilare: durchwachen, Wache stehen —, mit unbewusstem Schlaf-
verbot sich treiben lisst, aus Agraria SiifSes kocht wie Verse, nicht mehr
fahig ist, sich selber ein Lied zu summen, es aber gern im Duft des
Mostes hort, der will die Zeit vergessen. Er blickt nicht auf die grotes-
ken Schatten an der Wand, sondern kriecht mit den Augen ins Feuer.

Die Zeit, in der die Nacht eine tiickische Gefahr sein konnte, ist in
Zeiten des Friedens schwer nacherlebbar. In den Versen Paul Gerhardts
»... aber nun steh’ ich, bin munter und frohlich und schaue den Him-
mel mit meinem Gesicht ...« sind die Erinnerungen an den DreifSigjih-
rigen Krieg und an die Massaker nichtlicher Marodeure festgehalten.
Gerhardt schrieb »Befiehl Du Deine Wege« im Jahr 1653. Auch Vergil
erwartete die Katastrophe eigentlich immer.

Die Fihigkeit Abwesendes zu versammeln, ohne es zu thematisie-
ren, ist eine besondere Kunst Vergils. So wachsen die »Hirtengedichte«
durch etwas tiber sich hinaus, das in ihnen gar nicht genannt wird, und
auf diese Allegorie hat schon ein Dichter zur Zeit Neros, S. Calpurnius,
aufmerksam gemacht. Auch sind hier die Einzeldinge ihrem Zusam-
menhang entrissen und prisentieren etwas anderes als das Wort Ruhe,
das eigentlich nur kompensierend aus der Feder stromen kann, wenn
sie fiahig ist, die Wirklichkeit zu verschénern, um sie ertragen zu kon-

326

- am 24.01.2026, 02:44:2! / -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geheimnis der Nacht

nen. Nur grofle Dichter konnen das. Wie auch immer und von wem er
begonnen wird, am Ende gerit jedoch jeder Versuch schoner Glittung
ins Zittern.

Was dort im Lichtkreis des Feuers zusammenschwimmt, ist ein
Nachbeben realpolitischer Ereignisse. »Hiems ignavo colono«. Nach
Cicero (Tusc. 2, 55) ist »ignave« eine Reaktion auf ein »Verhdngnis,
das die Menschen passiv und furchtsam machen muss.« Beherztes
Handeln wire die Losung: »ne quid timide, ne quid ignave faciamus«.
»Lasst uns weder furchtsam noch feig handeln«. Das wire die Losung.
Aber sie ist hier nicht moglich.

»Der Winter gibt Ruhe« heif3t es vier Zeilen spiter. Spricht so
einer, der zuviel davon hat? Das kalte Herz des Winters ist die Nacht.
Der Karpfen, der in seinem Teich sitzt und sein Leben mit wenig Herz-
schlidgen in der Minute erhilt, stirbt vor Schreck, wenn jemand das Eis
betritt. — Bei der Landverteilung durch die Triumvirn an die Veteranen
nach der Doppelschlacht von Philippi (42 v. Chr.) wird Vergil, damals 28
Jahre alt, zweimal von seinem Gut vertrieben und bekommt es zweimal
wieder. Vor den Klingen der Soldaten geflohen, fiihlt er sich nur wieder
in sein Hab und Gut eingesetzt, seines Lebens ist er nicht mehr sicher.
Damals waren die »viri restituti« so selten wie die »conscripti« haufig.

Was etwa die Sehnsucht nach politischer Macht und Konzentra-
tion im Gesicht des Thomas Hobbes, das ist die poetische Glittung der
Wirklichkeit in den dunklen Ziigen des Vergil. Beide Sehnsiichte ent-
sprechen einander. Es ist die psychische Bewiltigung des Biirgerkriegs.

Vergil lebt zuriickgezogen, sammelt — dichtend sich tiberrestituie-
rend — ein riesiges Vermogen, ist scheu, agoraphob, in Rom fliichtet er
vor Menschen in Hauseinginge, einigermaflen wohl fiihlt er sich nur
auf dem Lande. Horaz schildert ihn als magenkrank. Ofters hustet er
Blut. Wahrscheinlich vom nahen Lebensabschied illuminiert, wendet
er — »ingenti percussus amore« — Eros in Verse. Er hatte drei Themen,
zwei Palliative »pascua, rures« — »Weiden, Acker« und ein »Fiihrer«
(»duces«), das dieses Mal nicht den nichtlichen Stachel in der Brust
durch die Vergegenwirtigung lauernder Abwesender, sondern Anwe-
sende betraf, und lebenslange Dankbarkeit ihnen gegeniiber. Alfenus
Varus und Asinius Pollio hatten ihm das Landgut wiedergegeben, und
Augustus, von Maecenas aufmerksam gemacht, fand in ihm politisch
einen poetischen Quiefikator, wie er ihn sich nach den Kriegen nur
wiinschen konnte. Er hob ihn fast iiber sich.

Die mit dem Dichter Vergil gemeinhin verbundene geschichts-

327

- am 24.01.2026, 02:44:2! p @


https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Friedrich Wilhelm Korff

philosophische Vorstellung, dass erst am Ende einer Epoche die Schon-
heit in der Sprache sich aufklart wie der Abend nach einem Gewitter,
ist, weil objektivierend, ebenso einleuchtend wie unhaltbar. Das Ver-
langen nach dieser Glitte ist immer da, noch bevor ein Dichter sie aus-
fiille. Woher denn sollte Vergil wissen, dass die »Pax Augustana« so
lange dauern wiirde? Seine Schéonheit ist scharffarbig, aufraumend
wie vor einer Ubergabe, prikatastrophisch. Phantasielosen sagt sie we-
nig. Geingstigte beginnen aber nach den Tonen seiner Stimmgabel
noch im entferntesten Raum zu vibrieren, wie die Klangschale — ach
Unsinn, Kessel — des »aheni trepidi«. Ich denke an den Dichter Paul
Celan und hore Frauenstimmen aus dem Warschauer Ghetto. Im evan-
gelischen Gesangbuch finde ich ein Lied von Jochen Klepper »Die
Nacht ist vorgedrungen« (Nr. 16, komponiert 1938), der sich 1942 zu-
sammen mit seiner jiidischen Frau und seiner Tochter das Leben nahm.
Auch Hélderlin, Trakl — »Grodek« — suchen diesen glinzenden, aber
doch sehr diinnen Firnis Vergils.

Postscriptum. Nachdem etwas Zeit verstrich, habe ich meinen
Text noch einmal vorgenommen und ihn leicht iiberarbeitet, indem
ich ein paar Tropfen Wasser herausdriickte. Der konventionelle Schluss
zum Beispiel, dass Vergils Fall nicht einzig war, ist und werden wird
und ich ihn somit in ein semper idem nichtlicher Uberfille einriickte,
will mir, weil moralisierend gegeniiber der Geschichte, die daran kei-
nen Anstof$ nimmt, — nicht gefallen. Montaigne schreibt, dass zur Zeit
der Hugenottenverfolgung ihm nachtlings das Bett zitterte und er sich
auf die Dielen legen wollte, um wieder festen Boden unter dem Riicken
Zu gewinnen.

Aber ich méchte dennoch den Schluss halten, weil gemeinhin
nicht jeder Leser, selbst, wenn er darauf gestofSen wird, von der offen-
sichtlichen Schwiche unserer condition humaine betroffen, reagiert
und eher unbegriffene Ereignisse ertragen will als Ermahnungen, die
auch nichts dndern werden.

328



https://doi.org/10.5771/9783495860274-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	La douce France – Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer »Wirklichkeiten« im Mittelalter
	Memoria e oblio alle origini della letteratura europea
	Zwei Seiten des Napoleon-Mythos: Chateaubriand und Stendhal als Deuter Napoleons
	Geheimnis der Nacht

