Mark Schweda

Freiheit und Bewahrung.
Joachim Ritters philosophischer Liberalismus in der
politischen Geistesgeschichte der Bundesrepublik

Einleitung

Im historischen Riickblick erscheinen die Entstehung und Entwicklung der
»alten” Bundesrepublik nach dem Zweiten Weltkrieg als eine beeindruckende
Erfolgsgeschichte.! Ohne hier an ungebrochene geistesgeschichtliche Traditi-
onslinien oder gar durchschlagskriftige politische Prizedenzen ankniipfen zu
konnen, hat sich nach der vernichtenden militirischen Niederlage und dem
,Zusammenbruch* des ,,Dritten Reichs* auf westdeutschem Boden eine frei-
heitlich-demokratische Ordnung herausgebildet und konsolidiert, die — allem
anfianglichen Misstrauen und Pessimismus zum Trotz — nicht nur tiber die
Wiedervereinigung Deutschlands hinaus bis heute Bestand hat, sondern in-
zwischen auch weithin als politisches Erfolgsmodell gehandelt wird.? Selbst
wenn man den betrdchtlichen Anteil der Re-Edukationspolitik der Westalli-
ierten in Rechnung stellt, bleibt diese Erfolgsgeschichte doch bemerkenswert.
SchlieBlich hétte eine solche Politik ohne die breite kulturelle Vermittlung und
Anerkennung entsprechender liberaler Wertorientierungen vor Ort kaum ver-
fangen konnen, zumal in der intellektuellen Auseinandersetzung der Zeit zu-
nichst keineswegs westlich ausgerichtete Stimmen den Ton angaben.?

Auf der Suche nach dem ,,Missing Link* in der Entwicklung liberalen Den-
kens in Deutschland nach 1945 ist die politische Ideengeschichtsschreibung in
den vergangenen Jahren verstarkt auf den Miinsteraner Philosophen Joachim
Ritter und seine Schiiler aufmerksam geworden.* In einer Zeit, da die intel-
lektuelle Verachtung der Bundesrepublik durchaus noch an der Tagesordnung

1 Vgl. Axel Schildt: Ankunft im Westen. Ein Essay zur Erfolgsgeschichte der Bundesrepublik.
Frankfurt a. M. 1999. Edgar Wolfrum: Die gegliickte Demokratie. Geschichte der Bundesre-
publik Deutschland von ihren Anféngen bis zur Gegenwart. Stuttgart 2006.

2 Vgl. Jorg Calliess (Hrsg.): Die Geschichte des Erfolgsmodells BRD im internationalen Ver-
gleich. Loccum 2006.

3 Vgl. Axel Schildt: Zwischen Abendland und Amerika. Studien zur westdeutschen Ideenland-
schaft der 50er Jahre. Miinchen 1999.

4 Vgl. insbes. Jens Hacke: Philosophie der Biirgerlichkeit. Die liberalkonservative Begriindung
der Bundesrepublik. Gottingen 22008. Ders.: Der Liberalkonservatismus als Identitétsressour-
ce der Bundesrepublik. In: Die politische Meinung 10 (2007), S. 43-45.

393

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

war — sei es als Verfallsform einer substanzielleren Volksgemeinschaft und
Staatsordnung auf Seiten der Rechten, sei es als bloe Vorstufe zu einer kiinftig
erst zu verwirklichenden herrschaftsfreien und klassenlosen Gesellschaft auf
der Linken — hat Ritter einen grundlegenden Beitrag zur philosophischen
Selbstverstandigung des jungen Gemeinwesens als moderne Industriegesell-
schaft und demokratischer Rechtsstaat geleistet. Insbesondere im Umkreis der
Kritischen Theorie lange als Vordenker eines politisch bedenklichen ,,Neo-
konservativismus®,’> Anhinger eines antimodernen ,,Neoaristotelismus“¢ oder
Parteiginger der ,,ethische[n] Gegenaufklarung*’ verunglimpft oder als ein
,intellektuell unerhebliches Reaktionsphidnomen‘® abgetan, werden der Miins-
teraner Philosoph und seine Schiiler inzwischen als prigende Einflussgrof3en
fiir die politische Kultur der zweiten deutschen Demokratie anerkannt und ge-
wiirdigt. Ihre Uberlegungen haben nicht nur wesentlich zur  liberalkonserva-
tiven Begriindung der Bundesrepublik‘® beigetragen, sondern finden im Zei-
chen der Diskussion um Neue Biirgerlichkeit und Zivilgesellschaft auch als
Ideenreservoir des zeitgendssischen Liberalismus zunehmend Beachtung.'?
Vor diesem historischen Hintergrund nimmt der vorliegende Beitrag die
politische Philosophie Joachim Ritters in systematischer Perspektive einge-
hender unter die Lupe. Es geht ihm darum, die philosophische Substanz und
Struktur jenes liberalen Denkens herauszuarbeiten, das in der politischen Ide-
engeschichte der Bundesrepublik derart ma3gebend wirksam geworden ist. Zu
diesem Zweck wird zunichst ein Uberblick iiber Ritters gedankliche Entwick-
lung inmitten der widerstreitenden philosophischen, weltanschaulichen und
politischen Tendenzen der ausgehenden Weimarer Republik gegeben. Sodann
ist die liberale Anlage und StoBrichtung der Hegelauslegung kenntlich zu ma-
chen, von der seine Deutung der Gegenwart ihren Ausgang nimmt. Auf dieser
Grundlage wird Ritters Philosophie schlieBlich als eine philosophische Theorie
der Moderne profiliert, die in der modernen biirgerlichen Industriegesellschaft
und ihrer Entzweiung von der geschichtlichen Herkunftswelt die notwendige
Bedingung fiir die universelle Verwirklichung menschlicher Freiheit erblickt.
Im Anschluss werden einige der Wege nachgezeichnet, auf denen sich die
Aufnahme und Aneignung gedanklicher Motive Ritters im Kreis seiner Schiiler

5 Jirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen. Frankfurt
a. M. 1985, S. 90.

6 Herbert Schnddelbach: Was ist Neoaristotelismus? In: ders.: Zur Rehabilitierung des animal
rationale. Vortrage und Abhandlungen 2. Frankfurt a. M. 1992, S. 205-230, hier S. 207.

7 Ernst Tugendhat: Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt a. M. 1993, S. 197.

8 Jiirgen Habermas: Deutscher Herbst. In: ders.: Kleine Politische Schriften I-IV. Frankfurt a.
M. 1981, S. 364-406, hier S. 368.

9 Vgl. Hacke: Philosophie der Biirgerlichkeit (wie Anm. 4).

10 Vgl. ders.: Die Verteidigung des Unvollkommenen. Zur Aktualitdt des altbundesrepublika-

nischen Liberalkonservatismus. In: Undine Ruge, Daniel Morat (Hrsg.): Deutschland denken.
Beitréige fiir die reflektierte Republik. Wiesbaden 2005, S. 97-110.

394

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

vollzogen hat. Wie dabei deutlich wird, sind die urspriinglichen systematischen
Intentionen und Potenziale seiner politischen Philosophie in deren Wirkungs-
geschichte keineswegs vollstéindig aufgegangen, sodass abschlielend die Be-
deutung Joachim Ritters fiir das liberale Denken der Gegenwart in den Blick
zu nehmen ist.

Intellektuelle Biographie: Der Weg in die Bundesrepublik

Joachim Ritter wurde am 3. April 1903 als Sohn des Lungenfacharztes Johan-
nes Ritter und seiner Frau Marie in Geesthacht bei Hamburg geboren.!! Beide
Grofviter waren bekannte evangelische Theologen, der Urgrof3vater miitter-
licherseits Rechtsprofessor in Halle. Man wird sich das ndhere Umfeld als ge-
hoben bildungsbiirgerlich vorzustellen haben, allerdings mit kulturprotestan-
tisch-progressivem Einschlag. Das Leben am Industriestandort Geesthacht war
durch einen hohen Anteil an Arbeitern geprégt, deren Lage sich infolge der
Stilllegung der ortlichen Pulverfabriken nach dem Ersten Weltkrieg drama-
tisch verschlechterte. Zeitweise galt die Stadt als eine der &rmsten Gemeinden
des Landes, in Anspielung auf Wahlerfolge von Sozialdemokraten und Kom-
munisten wurde sie im Volksmund auch ,,klein Moskau‘ genannt.!? Soziale
Unruhen und gewalttitige Ausschreitungen nahmen im Laufe der 1920er Jahre
stark zu, und auch beim jungen Ritter scheinen das proletarische Elend und die
wachsende politische Polarisierung einen tiefen Eindruck hinterlassen zu ha-
ben.

Ab 1921 studierte Ritter Philosophie, evangelische Theologie, Deutsch und
Geschichte in Heidelberg, Marburg, Freiburg und Hamburg. Gerade auf dem
Gebiet der Philosophie war die Szenerie damals durch eine spannungsreiche
Konstellation unterschiedlicher theoretischer Schulen und weltanschaulicher
Stromungen geprigt.!> Zum einen war das Fach in Folge des ,,Zusammen-
bruchs des Deutschen Idealismus* und des Siegeszugs der modernen, positiven
Natur- und Geisteswissenschaften in eine tiefe Identititskrise geraten, in der
sein traditionelles Selbstverstdndnis und sein angestammter akademischer
Stellenwert briichig zu werden begannen.!# Zum anderen hatten die Erschiit-
terungen des Krieges und die politischen, gesellschaftlichen und kulturellen

11 Vgl. Odo Marquard: Joachim Ritter. In: Neue Deutsche Biographie. Bd. 21. Berlin 2003,
S. 663 f.

12 Vgl. Heinz Bohlmann: Féuste, Fiihrer, Fliichtlingstrecks. Ein Beitrag zur Geschichte der
Stadte Geesthacht und Lauenburg/Elbe 1930-1950. Schwarzenbek b. Hamburg 1993,
S. 19-35.

13 Vgl. Kurt Wuchterl: Bausteine zu einer Geschichte der Philosophie des 20. Jahrhunderts. Von
Husserl zu Heidegger: Eine Auswahl. Bern, Stuttgart, Wien 1995, S. 17-22.

14 Vgl. Herbert Schnédelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933. Frankfurt a. M. 1999,
S.17.

395

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Umwilzungen der Folgezeit Orientierungsfragen aufgeworfen, die den Rah-
men der etablierten, iiberwiegend historisch und naturwissenschaftlich ausge-
richteten Universitétsphilosophie zu sprengen schienen.!> Bereits in seiner
Studienzeit bewegte sich Ritter entlang der Frontlinien der zeitgendssischen
Kontroversen. So kam er in Gestalt von Erich Rothacker, Nicolai Hartmann,
Heinz Heimsoeth und Martin Heidegger zunéchst mit Vertretern jener neueren
philosophischen Bestrebungen in Beriihrung, die sich dezidiert vom damals
vorherrschenden Neukantianismus abwandten und im Namen des Seins, des
Lebens oder der Geschichte den Aufbruch zu neuen gedanklichen Ufern pro-
klamierten. Fiir die Promotion allerdings (mit einer Arbeit iiber Nicolaus Cu-
sanus’ Theorie des Nichtwissens) ging er schlieBlich zu Ernst Cassirer nach
Hamburg, der seinerzeit als einer der avanciertesten Vertreter des Marburger
Neukantianismus galt.!®

So markierte die heute legendire Davoser Disputation zwischen Cassirer
und Heidegger im Jahr 1929, die Ritter gemeinsam mit Otto Friedrich Bollnow
protokollierte,!” in gewissem Sinne auch den theoretischen Bezugsrahmen, in
dem sich seine eigene philosophische Selbstverstindigung vollzog. Wie in
einem Brennpunkt schienen sich die gegenldufigen geistigen Tendenzen der
Zeit hier in der Begegnung zweier in personlichem Auftreten und philosophi-
schem Standpunkt grundverschiedener Denker zu verdichten: auf der einen
Seite ein transzendentalphilosophischer Ansatz in der Tradition des Neukan-
tianismus, der stets davon ausgegangen war, dass die Wirklichkeit allein durch
Vermittlung einer ,,daseinsunabhingigen logischen Vernunft“'® zugénglich
wird, und daher die Erkenntnis- bzw. Wissenschaftstheorie, die die Struktur
und Funktionsweise dieser Vernunft analysieren sollte, als philosophische
Grundlagendisziplin betrachtete. Auf der anderen die gegenldufigen ,,meta-
physischen Tendenzen®, die die ,,Frage nach dem Seinsgrund der Erkenntnis®,
mithin dem ,,lebensgebundenen geschichtlichen Ursprung ihrer Prinzipien und
Formen“!® aufwarfen, um die Vorrangstellung des erkenntnistheoretischen
Paradigmas zu untergraben und die Philosophie in einer anthropologischen,
lebens- oder existenzphilosophischen Auffassung menschlichen Seins neu zu
fundieren. Dabei war sich Ritter bewusst, dass beide Positionen im Horizont

15 Vgl. Norbert Bolz: Auszug aus der entzauberten Welt. Philosophischer Extremismus zwi-
schen den Weltkriegen. Miinchen 1989.

16 Joachim Ritter: Docta Ignorantia. Die Theorie des Nichtwissens bei Nicolaus Cusanus. Leip-
zig 1927.

17 Vgl. Otto-Friedrich Bollnow, Joachim Ritter: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer
und Martin Heidegger. In: Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik. Hrsg.
von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a. M. 1991, S. 274-296.

18 Joachim Ritter: Die Erkenntnistheorie der gegenwirtigen deutschen Philosophie und ihr Ver-
haltnis zum franzoésischen Positivismus (Durkheim-Schule). Hrsg. v. Klaus Christian Kohn-
ke. In: Dilthey-Jahrbuch 9 (1996), S.207-232, hier S. 212.

19 Ebd., S.208f.

396

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der zeitgendssischen Auseinandersetzung um ,,die Lebenskraft des ,européi-
schen Geistes*“?% auch kulturkritische und politische Konnotationen gewan-
nen. So stand die neukantianische Betonung des Geistigen aus Sicht ihrer
Gegner fiir eine Entfremdung vom Leben, fiir den Zustand einer Kultur, die
unter dem vermeintlich fremden Einfluss der ,,westlichen* Aufklarung ihre
urspriingliche Vitalitit und Authentizitét eingebii3t hatte und in einem solchen
Mal3 von Rationalismus und Szientismus beherrscht wurde, dass ihr das Ideal
wissenschaftlicher Wertfreiheit den Blick aufjeglichen hoheren Sinn verstellte
und die fortschreitende Ausdifferenzierung und Spezialisierung der Wissen-
schaften eine einheitliche, umfassende Weltanschauung unmoglich mach-
te.2! Dagegen wurden die neumetaphysischen Beschworungen des Lebens ins-
besondere auf Seiten der akademisch etablierten Philosophie als Ausdruck ei-
nes regressiven Zeitgeistes verurteilt, der geneigt zu sein schien, die rein for-
male und prozedurale Rationalitdt wissenschaftlicher Erkenntnis und techni-
scher Verfahren, aber auch liberaler Rechtsstaatlichkeit und demokratischer
Willensbildung einem verbreiteten Bediirfnis nach weltanschaulich gehaltvol-
ler Sinnstiftung zu opfern.?

Wiéhrend Ernst Cassirer vielen Beobachtern der Davoser Disputation blof3
als gediegener Reprisentant einer bereits zerfallenden biirgerlich-humanisti-
schen Bildungstradition in Erinnerung blieb, der forsch auftretende Heidegger
hingegen als Exponent des Neuen, der jungen Generation und ihrer existentiell
bestimmten Fragen und Anliegen,?3 stand Ritter damals noch ganz entschieden
auf der Seite seines Lehrers. Er kritisierte Heideggers Ansatz als den einer
,,anthropologischen Metaphysik*,2* die die subjektive Perspektive des Einzel-
nen zum letzten Ma@3stab erhebe, ohne ihre gesellschaftliche und historische
Bedingtheit zu reflektieren. Mit dieser ,,Absolutsetzung des eigenen Ich* wer-
de wissenschaftliche und philosophische Erkenntnis im Grunde einer ,,exis-
tentiellen Entscheidung® untergeordnet und so jeder rationalen Auseinander-
setzung entzogen, was notwendig ,,zur Skepsis, zum Subjektivismus und Mys-
tizismus*“?’ fiithre. Im Sinne Cassirers hielt Ritter dagegen, ,,daB nicht der Geist
ein Phdnomen des menschlichen Lebens ist, sondern umgekehrt das Phinomen

20 Ders.: Bildungskrise in Davos. Bemerkungen zu den IV. Davoser Hochschulkursen vom
22. Mérz bis 11. April 1931. In: Neue Jahrbiicher fiir Wissenschaft und Jugendbildung 7
(1931), S. 661-665, hier S. 661.

21 Vgl. Schnddelbach: Philosophie in Deutschland (wie Anm. 14), S. 174 f.

22 Vgl. ebd.

23 Vgl. Karlfried Griinder: Cassirer und Heidegger in Davos 1929. In: Hans-Jiirgen Braun,
Helmut Holzhey, Ernst Wolfgang Orth (Hrsg.): Uber Ernst Cassirers Philosophie der sym-
bolischen Formen. Frankfurt a. M. 1988, S. 290-302.

24 Joachim Ritter: Uber den Sinn und die Grenze der Lehre vom Menschen [1933]. In: ders.:
Subjektivitdt. Sechs Aufsitze. Frankfurt a. M. 1974, S. 36-61, hier S. 45.

25 Ebd., S.58f.

397

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

des menschlichen Lebens auf der Geistigkeit [...] beruht®.26 Damit wurde der
Intellekt — ganz auf der Linie der klassischen, zuletzt auf Platon und Aristoteles
zuriickgehenden humanistischen Tradition — als der wesentliche Zug des Men-
schen begriffen und die moderne Wissenschaft zu seiner mafigeblichen zeit-
gendssischen Manifestationsform erkldrt. Die Philosophie diirfe sich keines-
falls von ihr abwenden, um ihr Heil im Weltanschaulichen zu suchen, wie
Ritter noch im Februar 1933 in seiner Antrittsvorlesung als Privatdozent in
Hamburg mit Nachdruck forderte. Ihre Aufgabe sei es vielmehr, ,,gegeniiber
allem spekulativen, [...] mystischen und subjektivistischen Denken den Sinn
der objektiven Erkenntnis, der rationalen Klarheit und die Erweiterung unserer
wissenschaftlichen Erfahrung zu sichern®.?’

Allerdings hatte Ritter seinerzeit bereits begonnen, diesen Begriff von Phi-
losophie als kritischer Wissenschaftstheorie in der Tradition des Neukantia-
nismus auf den Spuren von Ernst Cassirers ,,Philosophie der symbolischen
Formen* verstirkt in historische und sozialwissenschaftliche Uberlegungen
einzubetten.2® Dabei schien er sogar noch einen Schritt iiber seinen Lehrer
hinauszugehen und so bald auch an gewisse Grenzen der ,,idealistischen Po-
sition‘?? zu stoBen. War er anfangs mit Cassirer von der ,,urspriinglichen Un-
ableitbarkeit der symbolischen Ausdrucks-, Darstellungs- und Bedeutungs-
form der geistigen Reflexion aus dem unmittelbaren Wirk- und Lebenszusam-
menhang*3? ausgegangen, so riumte er jedenfalls wenig spiter unter dem Ein-
druck von Diltheys lebensphilosophisch grundierten geistesgeschichtlichen
Studien und den sozialwissenschaftlichen Forschungen der Durkheim- Schule
ausdriicklich ein, dass die ,,ganze Welt der Bewultseins- und Wissensformen
als konkrete, lebendige, gegenwértige oder historisch vergangene Zeitlichkeit
mit dem gesellschaftlich-geschichtlichen Leben selbst verflochten3! ist. Aus
diesem Grund miisse man ,,den Bereich des Erkennens selbst tiberschreiten®
und ,,seine Verwurzelung im Realgeschehen [...] verstehen und untersuchen®,
um die Verschiedenheit der Formen menschlichen Weltauffassens zu erklaren
und die ,,Frage nach dem Ursprung®“ und ,,dem Grund ihrer Ausbildung*?
beantworten zu kdnnen. Ein umfassendes Verstéindnis der geistigen Welt des
Menschen in ihrer ganzen Vielgestaltigkeit und Verdnderlichkeit erfordere die
»genaue und griindliche Erforschung der beobachtbaren Verflechtung von Be-

26 Ders.: Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen. In: Neue Jahrbiicher fiir Wis-
senschaft und Jugendbildung 6 (1930), S. 593-605, hier S. 597.

27 Ders.: Uber den Sinn (wie Anm. 24), S. 61.

28 Vgl. Ulrich Dierse: Geschichtlichkeit. Ritters frithe Arbeiten zu Dilthey und Cassirer. In:
ders. (Hrsg.): Joachim Ritter zum Gedenken. Stuttgart 2004, S.29-41.

29 Ritter: Cassirers Philosophie (wie Anm. 26), S. 596.

30 Ebd., S. 600.

31 Ders.: Erkenntnistheorie (wie Anm. 18), S. 214,

32 Ebd., S.215.

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wuBtsein und Gesellschaft“.33 In der weiteren Folge der damit eingeleiteten
Verortung des menschlichen Geistes in seinen gesellschaftlichen und ge-
schichtlichen Zusammenhéngen stellte sich fiir Ritter allerdings unweigerlich
auch das Problem des historischen und kulturellen Relativismus, mithin der
,,Gebundenheit aller Weltanschauung an ihre begrenzte Lebenswelt®, die fiir
das traditionelle Selbstverstdndnis der Philosophie notwendig auf einen ,,in-
neren Widerspruch® ihrer ,,wesentlich totale Giiltigkeit beanspruchenden Sys-
teme*3* hinauszulaufen schien.

In dieser Zeit, in der Joachim Ritter die bei Cassirer angelegte Kontextua-
lisierung des Geistigen weiter verfolgte und dabei den transzendentalen Idea-
lismus seines Lehrers hinter sich liel}, ohne doch dessen rationalistische, uni-
versalistische und humanistische Anliegen preiszugeben, kam er auch mit dem
Denken von Karl Marx in Berithrung.’> In Hamburg nahm Ritter 1931 als
junger Privatdozent an einem Gesprichskreis iiber Marx’ kurz zuvor aufge-
tauchte ,,Pariser Manuskripte* teil. In seinen Diskussionsbeitrdgen unterstrich
er die Kontinuitdt der marxschen Theoriebildung zur philosophischen Tradi-
tion, fasste sie allerdings dialektisch: Statt ,,eine ewige Idee des menschlichen
Seins der Wirklichkeit deutend unterzulegen®, habe Marx ,,den Ursprung, die
Funktion und die [...] Machtlosigkeit solcher metaphysischen Anthropologie*
offengelegt und ,,an deren Stelle die Analyse der biirgerlichen Gesell-
schaft*3¢ gesetzt. Was der traditionellen Philosophie als zeitloses Wesen des
Menschen gelte, erweise sich aus dieser Sicht als eine gesellschaftlich bedingte
Seinsweise, die durch gesellschaftliche Verdnderungen iiberwunden werden
konne. Marx habe ,,den ewigen Widerspruch der Philosophie auf einen zeit-
lich-historischen Widerspruch zuriickgefiihrt, und [...] dementsprechend die
These vertreten, dal dieser zeitlich-historische Widerspruch auch durch die
menschliche Praxis aufzuheben sei.*37 Schon die Art der Auseinandersetzung
lasst erkennen, dass Ritters Interesse damals iiber eine rein theoretische Be-
schiftigung hinausging. Die einschldgigen Thesen wurden nicht nur philolo-
gisch rekonstruiert, sondern auch inhaltlich vertreten und auf kulturelle Er-
scheinungen der eigenen Zeit bezogen. Inwieweit solche Uberlegungen auch
mit direktem politischem Engagement einhergingen, ist im Riickblick freilich
schwer zu beurteilen. Immerhin erinnerte sich der Nationalokonom Alfred
Sohn-Rethel an Verbindungen zu illegalen sozialistischen Widerstandsgrup-

33 Ebd., S.232.

34 Ders.: Zu Wilhelm Diltheys Weltanschauungslehre. In: Hamburger Fremdenblatt
(28.3.1931), S. 22.

35 Vgl. Gunter Scholtz: Joachim Ritter als Linkshegelianer. In: Dierse (Hrsg.): Joachim Ritter
zum Gedenken (wie Anm. 28), S. 147-161.

36 Joachim Ritter: Die Auseinandersetzung des jungen Marx mit der idealistischen Philosophie
und ihre Motive (10. Januar 1931). Typoskript, 6 Seiten. Nachlass Joachim Ritter (DLA
Marbach), S. 2.

37 Ebd.

399

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

pen. Ritter sei damals ,,ein sehr abenteuerlicher Junge* gewesen, der bis in die
1930er Jahre ,,auf einem Motorrad herumflitzte* und ,,engen Kontakt mit den
Uberresten des Hamburger Aufstands*3® hielt.

Mit der Machtiibernahme der Nationalsozialisten begann fiir den aufstre-
benden Akademiker, der noch Ende 1932 von Cassirer mit einer Arbeit iiber
Augustinus®® habilitiert worden war, ein heikler Balanceakt zwischen innerer
Distanz und &uBerer Anpassung.*® Wegen der Néhe zu Cassirer, seiner ersten
Ehe mit dessen 1928 verstorbener Verwandten Mary Einstein und Geriichten
um seine marxistischen Umtriebe in NSDAP-Kreisen unter Verdacht, sah er
sich zunehmend politischen Anfeindungen und Bewidhrungsproben ausge-
setzt.*! Gleichwohl blieben erkennbare Reverenzen an nationalsozialistisches
Gedankengut aus, auch wenn die verstirkte Akzentuierung der geschichtlichen
Eigenarten und Unterschiede des Geistigen durchaus der politisch erwiinschten
Richtung entgegenzukommen schien. Vereinzelte Aufsitze aus dieser Zeit
verweisen hintergriindig auf die Verwurzelung des ,,Jahrhunderte spateren
Toleranzgedanken Lessings*“? in der Tradition der deutschen Mystik oder auf
die allgemeine Aufgabe der Philosophie, die ,,Zugehdrigkeit des anderen zu
der es ausgrenzenden Lebenswirklichkeit sichtbar“43 werden zu lassen. Dane-
ben ist ein weitgehender Riickzug auf politisch scheinbar unverfangliches phi-
losophiehistorisches Terrain zu verzeichnen. Im Mai 1937 trat der in wirt-
schaftlich prekdren Verhéltnissen lebende Privatdozent unter dem fortgesetz-
ten Druck des NS-Dozentenbundes schlieBlich in die NSDAP ein, betitigte
sich auch in ihren Gliederungen, doch der akademische Aufstieg stockte wei-
terhin. Als man ihn 1941 zunéchst zum auBerordentlichen Professor ernannte
und im Mai 1943 ein Ruf nach Kiel erging, befand er sich als Reserveoftizier
langst im Kriegseinsatz. Obwohl noch 1944 | uk-gestellt”, konnte er die Pro-
fessur nicht mehr antreten, da er bald darauf in britische Gefangenschaft ge-
riet.#

38 Alfred Sohn-Rethel: Einige Unterbrechungen waren wirklich unnotig. Gespriach mit Sohn-
Rethel. In: Mathias Greffrath (Hrsg.): Die Zerstérung einer Zukunft. Gesprache mit emi-
grierten Sozialwissenschaftlern. Reinbek b. Hamburg 1979, S. 213-269, hier S. 223 f.

39 Joachim Ritter: Mundus Intelligibilis. Eine Untersuchung zur Aufnahme und Umwandlung
der neuplatonischen Ontologie bei Augustinus. Frankfurt a. M. 1937.

40 Vgl. Jens Thiel: Akademische ,,Zinnsoldaten*? Karrieren deutscher Geisteswissenschaftler
zwischen Beruf und Berufung (1933/1945). In: Riidiger vom Bruch, Uta Gerhardt, Aleksan-
dra Pawliczek (Hrsg.): Kontinuitdten und Diskontinuitéten in der Wissenschaftsgeschichte
des 20. Jahrhunderts. Stuttgart 2006, S. 167-194.

41 Vgl. Hans Jorg Sandkiihler: ,,Eine lange Odyssee®. Joachim Ritter, Ernst Cassirer und die
Philosophie im ,Dritten Reich’. In: Dialektik (2006) 1, S. 139-179.

42 Ders.: Nicolaus von Cues. In: Theodor Haering (Hrsg.): Das Deutsche in der deutschen Phi-
losophie. Stuttgart 1941, S. 70-88, hier S. 74.

43 Ders.: Uber das Lachen [1940]. In: ders.: Subjektivitit. Sechs Aufsitze. Frankfurt a. M. 1974,
S. 62-92, hier S. 79.

44 Vgl. Sandkiihler: Odyssee (wie Anm. 41), S. 171.

400

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Im Jahr 1946 {ibernahm Ritter den Lehrstuhl fiir Philosophie an der West-
falischen Wilhelms-Universitdt Miinster, an der er — unterbrochen von einer
Gastprofessur in Istanbul zwischen 1953 und 1955 —bis zur Emeritierung blieb.
Hier entfaltete er eine rege Lehrtétigkeit, hielt viel beachtete Vorlesungen zur
Gesellschaftstheorie, politischen Philosophie und Asthetik* und begriindete
das heute legendire ,,Collegium Philosophicum®. Er begann, seinen eigenen
Standpunkt in einer Reihe von Aufséitzen auszuformulieren und jenen Kreis
von Schiilern um sich zu sammeln, der spéter als ,,Ritter-Schule* die intellek-
tuelle Landschaft der Bundesrepublik pragen sollte. Mit ehemaligen Schiilern
sowie Kollegen wie Erich Rothacker, Hans-Georg Gadamer oder Hans Blu-
menberg verbanden ihn Arbeitsbeziechungen, aus denen zahlreiche For-
schungsprojekte und Kooperationen hervorgingen.*® Daneben entwickelte Rit-
ter auch einen beachtlichen wissenschafts- und hochschulpolitischen Einsatz.
So sal} er in den Griindungsausschiissen der Universititen Bochum, Dortmund
und Konstanz, war Mitglied der wissenschaftlichen Akademien in Diisseldorf
und Mainz und wirkte seit 1965 im Wissenschaftsrat an der Konzeption der
Hochschulreform mit. Seine letzten Lebensjahre waren vor allem der Arbeit
am ,,Historischen Worterbuch der Philosophie® gewidmet, dessen Leitung er
1961 iibernommen hatte.*’ Im theoretischen Grundriss des groB angelegten
Nachschlagewerks wird schlieBlich ein umfassendes Verstindnis von Philo-
sophie wirksam, nach dem diese ,,im Wandel ihrer geschichtlichen Positionen
und in der Entgegensetzung der Schulen und Richtungen als die Eine peren-
nierende Philosophie das ihr immanente Prinzip verniinftigen Begreifens zu
immer reicherer Entfaltung bringt*.48

,Der Grund, auf dem alles basirt wird*: Die liberale Hegelauslegung

Joachim Ritters titige Mitwirkung an und in den Institutionen der im Aufbau
begriffenen Bundesrepublik findet ihre Entsprechung in seinem Werk. In eine
Vielzahl kleinerer Publikationen verstreut, bietet es seinem systematischen

45 Vgl. Joachim Ritter: Vorlesungen zur Philosophischen Asthetik. Hrsg. v. Ulrich von Biilow
und Mark Schweda. Gottingen 2010.

46 Vgl. Hermann Liibbe: Affirmationen. Joachim Ritters Philosophie im akademischen Kontext
der zweiten deutschen Demokratie. In: ders.: Philosophie in Geschichten. Uber intellektuelle
Affirmationen und Negationen in Deutschland. Miinchen 2006, S. 152-168.

47 Vgl. Walter Tinner: Das Unternehmen Historisches Worterbuch der Philosophie. In: Riccardo
Pozzo, Marco Sgarbi (Hrsg.): Eine Typologie der Formen der Begriffsgeschichte. Hamburg
2010, S.9-13.

48 Joachim Ritter: Zur Neufassung des ,Eisler’. Leitgedanken und Grundsétze eines Historisch-
en Worterbuchs der Philosophie. In: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung 18 (1964),
S. 704-708, hier S. 707.

401

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gehalt nach eine philosophische Theorie der modernen Welt.#° Dabei spielt
die eingehende Auseinandersetzung mit Hegels ,,Rechtsphilosophie*3? eine
entscheidende Rolle. In ihr wird das theoretische Instrumentarium entwickelt,
mit dem die eigene Gegenwart erfasst und auf den Begriff gebracht werden
soll. Das versteht sich zunichst keinesfalls von selbst, galt das Werk doch
damals weithin als philosophisch ldngst erledigt. Schon Rudolf Haym hatte
Hegel nach 1848 als Philosophen der Restauration und des preu3ischen Macht-
staates abgetan.’! Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde er dann bei Karl R.
Popper oder Ernst Topitsch in totalitarismuskritischer Perspektive zum Er-
neuerer archaischen Hordendenkens, Vordenker des totalen Staates und My-
thologen der Herrschaft stilisiert und als geistiger Ahnherr von Faschismus wie
Kommunismus zum ,,Feind der offenen Gesellschaft erklirt.>2 Einem derart
diskreditierten Denken wichtige Einsichten zur Verfasstheit der modernen
Welt abzugewinnen, bedeutete zugleich, es selbst von Grund auf neu zu er-
schlieBen.

Ritters Anniiherung an die hegelsche ,,Rechtsphilosophie* ist von der Uber-
zeugung getragen, dass es ,,keine zweite Philosophie [gibt], die so sehr und bis
in ihre innersten Antriebe hinein Philosophie der Revolution ist wie die He-
gels*“.33 Hegel habe die Erfahrung der Franzdsischen Revolution in seinem voll
ausgebildeten System aufgehoben, indem er sein gesamtes Denken dem Aus-
trag des durch sie aufgeworfenen Problems gewidmet habe, ,,da3 die Konti-
nuitdt der Weltgeschichte fiir sie selber wie fiir ihren restaurativen Gegner nicht
mehr besteht und zerbrochen ist“.5 Dabei resultiere das Diskontinuititspro-
blem letztlich aus dem Umstand, dass es in der Revolution um ,,die politische
Verwirklichung der Freiheit“> gehe, also darum, ,,die Rechtsform der Freiheit
zu finden und d. h. eine Rechtsordnung auszubilden, die der Freiheit [...] an-
gemessen ist und ihr gerecht wird“.5® Da Freiheit dabei nimlich gemédl den
rationalen Naturrechtslehren der Zeit als ein Recht begriffen wird, das
schlechthin allen Menschen von Natur zukommt, scheint ,,ihre Setzung* schon
rein begrifflich ,,den Gegensatz gegen alle geschichtlich vorgegebenen Ord-

49 Vgl. Mark Schweda: Entzweiung und Kompensation. Joachim Ritters philosophische Theorie
der modernen Welt. Freiburg i. Br., Miinchen 2013.

50 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. Berlin 1821.

51 Vgl. Rudolf Haym: Hegel und seine Zeit. Vorlesungen iiber Entstehung und Entwickelung,
Wesen und Werth der Hegel’schen Philosophie. Berlin 1857.

52 Vgl. Karl R. Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. 2: Falsche Propheten. Bern
1958. Ernst Topitsch: Die Sozialphilosophie Hegels als Heilslehre und Herrschaftsideologie.
Neuwied, Berlin 1967.

53 Joachim Ritter: Hegel und die franzosische Revolution (1957). In: ders.: Metaphysik und
Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Frankfurt a. M. 1969, S. 183-255, hier S. 192.

54 Ebd., S.211f.

55 Ebd., S. 196.

56 Ebd., S. 199.

402

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nungen und die alte geschichtliche Welt* einzuschlieBen, sodass ,,ihre politi-
sche Verwirklichung® scheinbar zwangslaufig ,,das Ende der bisherigen Ge-
schichte herbeifiihren*>” muss. Waren Rechte bis dahin an die gesellschaftliche
Stellung ihrer Inhaber gebunden und damit als Privilegien nach historisch ge-
wachsenen und religiés oder metaphysisch legitimierten Hierarchien gestaffelt
gewesen, so soll fortan jeder Mensch die gleichen Rechte genie3en, unabhén-
gig von Geburt, Stand, Konfession oder Nationalitét. Er soll gelten, wie Ritter
in Anlehnung an Hegel formuliert, ,,weil er Mensch ist, und nicht, weil er Jude,
Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener ist“.58

Alle besonderen Merkmale, die der Einzelne seiner Herkunft verdankt, ver-
lieren so mit einem Schlag politisch jede Bedeutung. Was ihn in seiner per-
sonlichen Eigenart ausmacht, von anderen unterscheidet und in der Welt ver-
ortet, etwa die Abstammung aus einer bestimmten Familie, die Verbundenheit
mit einem heimatlichen Landstrich oder die Zugehorigkeit zu einer ethnischen
Gruppe, beruflichen Innung oder religiosen Gemeinde, bleibt fiir den revolu-
tiondren Freiheitsbegriff notwendig unerheblich und wird daher im Zuge seiner
politischen Durchsetzung nicht beriicksichtigt. Die traditionellen Pragungen,
Beziehungen und Zusammenhinge, die dem Leben des Menschen allererst
seinen konkreten Inhalt und seine unverwechselbare Gestalt verleihen — Ritter
nennt sie auch die ,,geschichtlichen Substanzen des menschlichen Daseins*>®
—, erscheinen aus dem Blickwinkel der Revolution nur mehr als Hindernisse
auf dem Weg zur universellen Verwirklichung der Freiheit und miissen als
solche riickstandslos beseitigt werden. Das ,,Wesen der modernen [...] Revo-
lution* besteht geradezu ,,in der Setzung von Ordnungen, die ihrem Prinzip
nach voraussetzungslos wie ein radikaler Neuanfang, dem nichts vorausgehen
soll, alles Vorgegebene, Geschichtliche und Uberlieferte von sich ausschlie-
Ben. <00

Auf diese Weise wird der Austrag des Diskontinuitédtsproblems im Rahmen
des hegelschen Systems fiir Ritter zugleich zur Auseinandersetzung mit dem
revolutiondren Freiheitsbegriff selbst. Hegel unternehme es, ,,die politische
Freiheit der Revolution in ihrem Wesen zu begreifen®, das heil3t, ihren Sinn
und Zweck philosophisch zu erfassen, um so den Grund zu bestimmen, ,,auf
dem durch die Revolution ,Alles basirt® wird.“®! Zu diesem Zweck beziehe er
das emanzipatorische Freiheitsverstindnis der Revolution auf den in der phi-
losophischen Tradition iiberlieferten Freiheitsbegriff und seine urspriinglich
aristotelische Definition zuriick. Ihr zufolge sei nur derjenige Mensch frei, ,,der

57 Ebd., S.225.
58 Ebd., S.228.
59 Ebd., S.210.
60 Ebd., S.227.
61 Ebd., S.197.

403

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

um seiner selbst willen, nicht um eines anderen willen ist“,%2 also etwa der
Biirger der antiken Polis im Unterschied zum Sklaven, dessen ganzes Sein fiir
Aristoteles allein darauf abziele, seinem Herren zu dienen. Freiheit bestehe
demnach wesentlich im ,,Selbstseinkénnen des Menschen®, ndmlich in der
Moglichkeit, seine eigene Identitit auszubilden und in Ubereinstimmung mit
sich selbst, den eigenen Vorstellungen, Wiinschen und Gepflogenheiten geméaf
zu leben, um in diesem Sinne sein eigener Herr und ,,in der Welt ,zu Hau-
se’“63 zu sein. Sie bezeichne allgemein den ,,Stand des Menschen, in dem er
sein Menschsein verwirklichen und so er selbst sein und ein menschliches Le-
ben fiihren kann* .64

Dieses Verstindnis von Freiheit nennt Ritter auch ihren ,,substantialen6s
Begriff. Es bringt fiir ihn demnach das Wesen der Freiheit zum Ausdruck, die
im Zuge der Revolution politisch universell durchgesetzt werden soll. Aller-
dings stellt die Konfrontation mit diesem Wesensbegriff das revolutionire
Freiheitsverstdndnis und seine destruktive Wendung gegen die Geschichte in
gleich zweifacher Hinsicht in Frage: Zum einen zeigt sich, dass die Idee der
Freiheit, die die Revolution ,,in der Emanzipation aus allen geschichtlichen
Ordnungen® und damit auch ,,in der Entgegensetzung zur philosophischen
Tradition“®® zur Geltung bringt, in Wahrheit selbst aus dieser Tradition her-
vorgegangen ist. Und zum anderen wird deutlich, dass sich die so gefasste
Freiheit keinesfalls in absoluter Entgegensetzung zur Gesamtheit historisch
gewachsener Lebenszusammenhénge verwirklichen lasst: Wenn das Wesen
der Freiheit im Selbstseinkonnen des Menschen besteht, kann sie tiberhaupt
nicht gegen ,,die flir sein eigenes Dasein entscheidenden Ordnungen seiner
geschichtlichen Herkunft“¢7 ausgespielt werden, da diese zugleich notwendige
Bedingungen seines Selbstseins darstellen. Die ,,Freiheit des Selbstseins® setzt
die ,,fiir sie wesentlichen geschichtlichen Substanzen“®® voraus, die der Per-
sonlichkeit des Einzelnen erst ein unverwechselbares Profil und seinem Leben
einen konkreten Inhalt geben.

So trigt die revolutiondre ,,Setzung der universalen, auf den Menschen als
Menschen bezogenen Freiheit™ fiir Ritter einen ,,Widerspruch in sich®, wenn
sie ,,die geschichtlichen Substanzen des Menschen von sich ausschlie3t und
ihre Verneinung ist.“® Indem sie ihren Freiheitsbegriff gegen die Geschichte
wendet, verkennt die Revolution die in dieser selbst liegenden Voraussetzun-
gen, unter denen der Einzelne erst ,,er selbst™ und ,,in der Welt zuhause* sein

62 Ebd., S.198.
63 Ebd.
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd., S.199.
67 Ebd., S.228.
68 Ebd., S.230.
69 Ebd., S.210.

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kann. Sie wird darum, wie Ritter in Anspielung auf Hegel sagt, in der gesell-
schaftlich-politischen Wirklichkeit zwangslaufig zur ,,,Furie des Verschwin-
dens‘“:70 Sobald sich eine bestimmte Form menschlichen Zusammenlebens
institutionell verfestigt, muss sie in ihr eine Einschriankung der Freiheit erbli-
cken und sie sogleich wieder einreiflen. Sie ist so grundsétzlich nicht in der
Lage, ,.eine Rechtsordnung auszubilden, die der Freiheit des Selbstseins an-
gemessen ist und ihr gerecht wird und es dem Einzelnen ermdglicht, er selbst
zu sein®,”!

Bis hierher kann Ritters an Hegel angelehnte Auseinandersetzung mit dem
revolutiondren Freiheitsbegriff im Sinne einer Kritik der Revolution gedeutet
werden, die immanent ansetzt, also keinen vor- oder gegenrevolutionédren
Standpunkt voraussetzt wie etwa die Restauration, sondern die revolutionére
Bewegung an ihren eigenen Mafistdben und Zielsetzungen misst und dabei
feststellt, dass sie ihnen aus prinzipiellen Griinden nicht gerecht zu werden
vermag. Obwohl sie mit dem Gedanken der ,,Einheit von Freiheit und Mensch-
sein“72 einen wesentlichen Aspekt der Freiheit zur Geltung bringt — ,,Recht —
jetzt prinzipiell Menschenrecht — hat die Allgemeinheit der Gattung erreicht73
—, ignoriert sie in der Beschriankung auf ihn doch zugleich alle weiter reichen-
den inhaltlichen Bestimmungen menschlichen Freiseins und verfehlt daher mit
der politischen Verwirklichung dieses Freiseins zuletzt ihre ureigensten Ab-
sichten. Im Bruch mit der Geschichte wird das verkiirzte, einseitig emanzipa-
torische Freiheitsverstindnis der Revolution zum eigentlichen Grund ihres po-
litischen Scheiterns.

Allerdings weist die hegelsche ,,Rechtsphilosophie® fiir Ritter tiber das fak-
tische Scheitern der Revolution hinaus. Entsprechend erkennt er mit ihr zwar
,.das revolutionire Prinzip der Freiheit als Recht*7* als den berechtigten Gehalt
der emanzipatorischen Gesinnung, die in der Revolution politisch zum Tragen
kommt, uneingeschriankt an, bindet es aber als nur ein Bedeutungsmoment in
ein erweitertes Freiheitsverstindnis ein. So gelangt er im Ausgang von Hegel
zu einem Standpunkt, von dem aus sich die Spannung zwischen der ,,politi-
schen Freiheit als Recht* und der ,,substantialen Freiheit des Selbstseins“’> im
Horizont einer umfassenderen Konzeption freien menschlichen Lebens auflo-
sen ldsst. Zum einen ndmlich macht nach Ritter erst der Riickbezug auf die
substantiale Freiheit den Sinn der politischen Freiheit verstindlich. Deren ein-
ziger Zweck bestehe darin, das Selbstseinkdnnen des Menschen im gesamten
Umfang seiner historisch bedingten Besonderheit zu ermdglichen und recht-

70 Ebd., S.225.
71 Ebd., S.199.
72 Ebd.

73 Ebd., S.202.
74 Ebd., S.208.
75 Ebd., S.198.

405

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lich abzusichern. Insofern sei die freiheitliche ,,Rechtsform [...] nicht selbst
wieder politisch begriindet”, sondern habe ,.,ihren Grund in der Freiheit des
Menschseins selbst“.” Zum anderen aber sorge erst der allgemeine Rechtsan-
spruch auf Freiheit dafiir, dass menschliches Selbstseinkdnnen nicht ldnger an
kontingente Merkmale gebunden und auf ihre Trager beschriankt bleibe, son-
dern jedem einzelnen Menschen als solchem zugestanden werde. Mit ihm
werde ,,zum ersten Male [...] das Selbstseinkonnen des Menschen universal
und im Verhéltnis zu allen Menschen zum Prinzip und zum Zweck der Ge-
sellschaft und des Staates erhoben®.”” Erst beide Aspekte zusammen machen
daher fiir Ritter Freiheit im vollen Umfang des Begriffs aus. Der ,,Begriindung
der politischen Freiheit als Recht in der substantialen Freiheit des Selbst-
seins*“78 entspricht umgekehrt, dass ,,das Selbstseinkénnen des Menschen* nur
vermittels der politischen Freiheit ,,universal*’® zu werden vermag.

An diesen Bedeutungskomponenten ihres Begriffs zeichnet sich ein Ver-
standnis von Freiheit als ,,Jdee” im terminologischen Sinne der hegelschen
Philosophie ab. Was Freiheit bedeutet, ldsst sich demnach nicht schon durch
eine schlichte Definition ihres begrifflichen Sinngehalts angeben, sondern er-
schliefBt sich erst mit Blick auf die verschiedenen Formen und Stufen ihrer
politischen Verwirklichung. In dieser Hinsicht teilt Ritter die hegelsche Auf-
fassung, dass die ,,Geschichte selbst [...] der Boden® ist, ,,auf dem die Idee
wirklich ist und wirkt“:3 Er versteht die komplexe Binnenstruktur des Frei-
heitsbegriffs nicht nur im Sinne eines konzeptuellen Implikationsverhiltnisses,
sondern sieht in ihr auch eine realgeschichtliche Entwicklungsdynamik ange-
legt. Die Idee der Freiheit manifestiert sich im Gang des historischen Gesche-
hens selbst, sofern in ihm sédmtliche Aspekte der Freiheit sukzessive entfaltet
und in die gesellschaftlich-politische Wirklichkeit eingebildet werden. In die-
sem Sinne deutet Ritter die ,,Weltgeschichte* mit Hegel auch ,,als die Ge-
schichte, deren Prinzip die Freiheit ist und deren Verlauf ihre Entwicklung und
Entfaltung zum Inhalt hat“.3' Von der ersten, noch durch die Sklaverei be-
schrinkten Realisierung des Freiheitsgedankens in der antiken Polis {iber das
mit dem Christentum aufkommende Bewusstsein der Freiheit und Gleichheit
aller Menschen vor Gott bis zur Forderung der Franzosischen Revolution, diese
universelle Gleichberechtigung auch zur Grundlage von Recht und Staat zu
machen, erstreckt sich fiir ihn ein einziger, kontinuierlich fortschreitender Pro-

76 Ebd.

77 Ebd., S.201.
78 Ebd., S.198.
79 Ebd., S.201.
80 Ebd., S.218.
81 Ebd., S.199.

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zess, in dem sich die ,,Einheit von Freiheit und Menschsein*$? schrittweise
verwirklicht.

Ersichtlich kann die Franzdsische Revolution unter diesen Voraussetzungen
keinesfalls mehr als absoluter Bruch der abendlédndischen Geschichte be-
schrieben werden. Zwar schlie3t die politische Durchsetzung der Freiheit als
allgemeines Menschenrecht den Fortbestand der iiberkommenen staatlichen
Einrichtungen und die ungebrochene Geltung ihrer philosophischen und theo-
logischen Grundlagen aus, sodass beides im revolutiondren Umsturz zu Recht
zunichte gemacht wird. Zugleich aber vollstreckt die Revolution gerade mit
dieser Vernichtung historisch vorgegebener Lebensverhéltnisse im Grunde
nichts anderes als das innere Entwicklungsprinzip der européischen Geschich-
te selbst: Sie erhebt den Gedanken der Freiheit und Gleichheit aller Menschen
zum Prinzip jeglicher politischer Ordnung und setzt so noch in ihrem fakti-
schen politischen Scheitern die normativen Mafstébe fiir die Einrichtung
rechtlicher Rahmenbedingungen, unter denen die auf geschichtliche Gehalte
angewiesene Freiheit des Selbstseins kiinftig zur universellen Verwirklichung
gelangen kann. Sofern sich im Zuge dieses Vorgangs die Moderne politisch
konstituiert, kann und muss sie daher nun ,,positiv als Epoche der européischen
Weltgeschichte und ihrer Freiheit des Menschseins gelten®.$3

Dieser Interpretationsansatz erlangte auf dem Gebiet der jliingeren Hegel-
forschung weithin Anerkennung und einen geradezu klassischen Stellenwert.
Er markierte den ,,Hohepunkt der deutschen Hegelapologetik“,3* regte im
Kreis von Ritters Schiilern bedeutende Untersuchungen zum hegelschen Werk
an®3 und begriindete so die bis heute vorherrschende liberale Deutungstradition
und Wirkungslinie der praktischen Philosophie Hegels in Deutschland nach
dem Zweiten Weltkrieg. Gleichwohl ist er keineswegs unumstritten geblieben.
So beanstandete Hans-Georg Gadamer, dass Ritter die Bedeutung der Fran-
z6sischen Revolution fiir die von einem ,,eternisierende[n] Blick* bestimmte
hegelsche Philosophie iiberschétze und deshalb den Fehler begehe, die in ihr
behandelten Fragen und Sachverhalte ,historisch und aktualistisch zu indivi-
dualisieren*.8¢ Jiirgen Habermas wiederum hielt Ritters Deutung umgekehrt
entgegen, Hegel habe die historische Brisanz des revolutioniren Geschehens
durch die Einbindung in sein System gerade theoretisch zu entschirfen gesucht

82 Ebd.

83 Ebd., S.200.

84 Henning Ottmann: Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. Bd. 1: Hegel im Spiegel der
Interpretationen. Berlin, New York 1977, S. 299.

85 Vgl. Giinter Rohrmoser: Subjektivitit und Verdinglichung. Theologie und Gesellschaft im
Denken des jungen Hegel. Giitersloh 1961. Reinhart K. Maurer: Hegel und das Ende der
Geschichte. Freiburg i. Br. 1965.

86 Hans-Georg Gadamer: Rez. ,,Joachim Ritter: Hegel und die franzosische Revolution®. In:
Philosophische Rundschau 5 (1957), S. 306-308, hier S. 307.

407

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und die Revolution so letzten Endes philosophisch ,hinweggefeiert“.87 Im
Spannungsfeld zwischen dem traditionalistischen Aktualismuseinwand auf der
einen und der progressivistischen Theoretizismuskritik auf der anderen Seite
zeichnet sich das spezifische Gepréage von Ritters eigener Deutungsperspektive
ab.

Im Zeichen der Entzweiung: Biirgerliche Industriegesellschaft und
Subjektivitit

Im Zuge seiner Hegelinterpretation gelingt es Joachim Ritter, die mit der Fran-
z6sischen Revolution in die europédische Geschichte einbrechende ,,Diskonti-
nuitét positiv als Form der geschichtlichen Kontinuitdt und Einheit zu begrei-
fen“.88 Die moderne Welt konstituiert sich keineswegs in einem absoluten und
vollstdndigen Bruch mit der abendldndischen Tradition und schwebt deshalb
auch nicht vollig frei — gleichsam selbsttragend — tiber deren Triimmern. Indem
sie sich aus allen historisch vorgegebenen Lebensordnungen und Weltbildern
16st, macht sich vielmehr zugleich ihr innerer Zusammenhang mit der alteu-
ropdischen Herkunftswelt geltend. Ihre Ablosung von der Vergangenheit voll-
zieht sich so in einer Form, in der sie ,,nicht nur nicht zur Vernichtung der
weltgeschichtlichen Kontinuitét fiihren muf3, sondern gerade die Bedingung
ist, die sie ermoglicht und den Fortbestand der substantialen Ordnungen der
Herkunft auf dem Boden der modernen Welt sichern kann‘.8°

Diese eigentiimliche Verschriankung von Herkunft und Zukunft, Kontinuitat
und Diskontinuitét in der revolutiondren Konstitution der Moderne bezeichnet
Ritter im Anschluss an Hegel als ,,Entzweiung™. Als solche stellt sie fiir ihn
die ,,Grundverfassung der neuen Zeit™ iiberhaupt dar, die ,,Form der modernen
Welt und ihres BewuBtseins*.%* Entsprechend dient ihm der Entzweiungsbe-
griff als das zentrale ,,Instrument der Zeitdiagnose*,’! mit dessen Hilfe die
wesentlichen Ziige der eigenen Gegenwart philosophisch erfasst und auf den
Begriff gebracht werden sollen. Dabei ist Ritters gesamte Sicht der Moderne
durch die Uberzeugung gepriigt, dass die ,,Entzweiung [...] zugleich die Macht
des Positiven und Negativen ist.“92 Die fundamentalen Ambivalenzen der mo-

87 Jurgen Habermas: Hegels Kritik der Franzosischen Revolution. In: ders.: Theorie und Praxis.
Sozialphilosophische Studien. Frankfurt a. M. #1971, S. 128-147, hier S. 128.

88 Ritter: Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 225.

89 Ebd., S.229.

90 Ebd., S.213f.

91 Ders.: Art. ,,Hegel“, I: Leben und Werk; II: Rechts- und Staatsphilosophie. In: Staatslexikon.
Hrsg. von der Gorres-Gesellschaft. Bd. 4. Freiburg i. Br. ©1959, Sp. 24-34, hier Sp. 25.

92 Ders.: Person und Eigentum. Zu Hegels ,,Grundlinien der Philosophie des Rechts™ §§ 34-81.
In: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), S. 256-280, hier S. 276.

408

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dernen Lebenswirklichkeit, die in dieser Perspektive hervortreten, werden im-
mer wieder ausfiihrlich beschrieben.

Einerseits impliziert der Begriff der Entzweiung den Aspekt der Diskonti-
nuitdt der modernen Zivilisation zur geschichtlichen Herkunftswelt, der in
ihrer Emanzipation aus den Sitten und Uberlieferungen der Vergangenheit zur
Geltung kommt. Sie ,,kann den Menschen als Menschen nur zum Subjekt des
Rechts und des Staates machen [...], indem sie ihn aus seinem in Geschichte
und Herkunft geborgenen Sein herauslost®.3 Die traditional gepriigten Le-
benszusammenhinge, aus denen die Einzelnen allererst als sie selbst hervor-
gegangen sind und in deren Horizont sie sowohl sich selbst als auch die Welt
verstehen, decken sich nicht mehr mit den Verhéltnissen, in denen sie kiinftig
unter den Bedingungen universeller Freiheit als Gleiche unter Gleichen leben
werden: ,,Der Mensch gerdt dulerlich und innerlich zwischen zwei Ordnun-
gen®, sein ganzes ,,Leben zerfillt in sich in zwei Bereiche*.”* Die Schmerzen
und Verluste, unter denen sich dieser Vorgang vollzieht, sind fiir Ritter kei-
nesfalls ,,wegzuinterpretieren®.?® Sie begriinden auch das verbreitete Unbeha-
gen an der Moderne, das in der zeitgendssischen Kulturkritik mitunter schrill
zum Ausdruck kommt, ,,wenn von der ,Sdkularisation‘ der modernen Welt,
von der Entpersonlichung und Vermassung des Lebens, von seiner Bodenlo-
sigkeit die Rede ist“.%

Andererseits betont Ritter jedoch stets nachdriicklich, dass die ,,negative
Wertung dessen, was Hegel Entzweiung nennt®, unangebracht sei, und ist be-
strebt, ,,den Klang des Negativen zu vermeiden und die Vorstellung fernzu-
halten, es sei die Entzweiung mit dem Verfall und dem Ende des substantiellen
Lebens identisch.%7 Denn mit der Emanzipation aus den iiberkommenen Le-
bensordnungen setzt sich fiir ihn zugleich der Gang der Weltgeschichte zur
universellen Verwirklichung der Freiheit fort und kommt ,,im politischen Sinn
zum AbschluB3*.%® Durch sie werden die Voraussetzungen geschaffen, unter
denen kiinftig allen Menschen rechtlich gleichermaBen eingerdumt werden
kann, sie selbst in ihrer historisch gewachsenen Besonderheit zu sein. Sie mar-
kiert so nicht nur einen Bruch, sondern in eins damit zugleich die ,,Erfiillung
der Weltgeschichte im Hervorgang des BewuBtseins der Freiheit“.%® Her-

93 Joachim Ritter: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft. In:
ders.: Subjektivitit. Sechs Aufsitze. Frankfurt a. M. 1974, S. 105-140, hier S. 130 f.

94 Ders.: Europdisierung als europdisches Problem. In: ders.: Metaphysik und Politik (wie
Anm. 53), S. 321-340, hier S. 333.

95 Ders.: Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 213.

96 Ders.: Subjektivitit und industrielle Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der Subjektivitit. In:
ders.: Subjektivitit (wie Anm. 93), S. 11-35, hier S. 27.

97 Ebd., S.28.

98 Ders.: Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 201.

99 Ders.: Art. ,,Entzweiung®, in: Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 2. Hrsg. von
Joachim Ritter. Basel 1972, Sp. 565-572, hier Sp. 566.

409

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kunftszusammenhinge und Zukunftsaussichten des menschlichen Daseins tre-
ten demnach in der Moderne nicht etwa zwangslaufig in ein Verhiltnis bezie-
hungslosen Nebeneinanders oder unvereinbarer Gegensétzlichkeit. Sie bleiben
in der Entzweiungsstruktur vielmehr , komplementdr aufeinander bezogen®,
erginzen sich also dergestalt, dass diese Struktur selbst ,,die Form* ist, ,,in der
sich unter der Bedingung der modernen Welt ihre urspriingliche Einheit ge-
schichtlich erhilt.«100

In dieser fiir ihn wesentlichen Ambivalenz hebt sich der Begriff der Ent-
zweiung auch von dem der Entfremdung ab. Gegeniiber der insbesondere im
Einzugsbereich des Marxismus virulenten Vorstellung, dass die modernen
Verhiltnisse dem Menschen die harmonische Einheit mit sich selbst und sei-
nem Umfeld verwehren und ihn so entfremden, macht Ritter deshalb die dia-
lektische Logik des hegelschen Entzweiungsbegriffs geltend. Dieser beschrei-
be einen Vorgang, in dem sich eine anfingliche Einheit so ausdifferenziere,
dass sie in dem dabei Auseinandertretenden an sich erhalten bleibe und wie-
dererkannt werden konne. Den Entzweiungszustand der modernen Welt als
Entfremdung zu deuten, heiflt fiir Ritter darum, allein seine negative Seite zur
Kenntnis zu nehmen und mit der Moderne als solcher gleichzusetzen. Diese
werde so nicht in ihrer Positivitit anerkannt, sondern zum blof3en historischen
Durchgangsstadium erklért, das ,,politisch und geistig in der Herbeifiihrung
kiinftiger Vollendung [...] aufgehoben und iiberwunden*“!! werden soll. Die
Entfremdungstheoretiker erkennen die moderne Welt mithin nicht als eine
Form der Einheit und Ganzheit des menschlichen Daseins an, sondern streben
entweder hinter sie zurlick oder iiber sie hinaus zu einer — wieder oder allererst
— herzustellenden Einheit des Menschen mit sich selbst und seiner Welt. Fiir
Ritter wird Entzweiung hingegen gerade dann zu Entfremdung, wenn die in
ihr implizierte ,,Nichtidentitét beiseite gebracht und die eine oder die andere
Seite zum Ganzen gemacht wird, wéihrend die jeweils andere Seite ins Nicht-
sein verdringt wird*“.192 In seinen Augen endet jeder ,,Versuch, die Einheit des
Menschseins dadurch zuriickzugewinnen, daf3 je eine Seite der Entzweiung
zum Nichtsein gesetzt wird*,!9 zwangsliufig im Totalitarismus. Sofern die
Moderne als eine Epoche in der weltgeschichtlichen Verwirklichung der Frei-
heit zu begreifen ist, gehdrt zu ihr notwendig die Entzweiung als diejenige
Struktur, ,,die es mdglich macht, aus dem Reichtum der Uberlieferung und
zugleich in der modernen Gegenwart zu leben®. 104

Nun tritt die Entzweiung bei Ritter keineswegs als ein abstraktes metaphy-
sisches Prinzip oder eine allgemeine geschichtsphilosophische Schicksals-

100 Joachim Ritter: Hegel und die franzdsische Revolution (wie Anm. 53), S. 214 f.

101 Ders.: Art. ,,Entzweiung™ (wie Anm. 99), Sp. 571.

102 Ders.: Hegel und die franzdsische Revolution (wie Anm. 53), S. 252.

103 Ders.: Die grofie Stadt. In: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), hier S. 352.
104 Ders.: Europiisierung (wie Anm. 94), S. 339.

410

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

macht auf. Er fiihrt sie vielmehr mit Hegel auf die historische Herausbildung
der modernen biirgerlichen Gesellschaft als einer wesentlich auf industrieller
Produktion und freier Marktwirtschaft basierenden Gesellschaftsform zurtick.
Ihr wesentlicher Unterschied gegeniiber ,,allen sonst in der Geschichte be-
kannten Reichen, Staaten, Gemeinschaften* bestehe darin, ,,dal} sie sich allein
auf das Naturverhiltnis des Menschen beschrinkt, das sie zugleich zur Form
der rationellen Arbeit in der industriellen Nutzung der Natur entwickelt.105
Ihr Subjekt ist der Mensch als Naturwesen, ihre Struktur konstituiert sich durch
die Beziehungen, die er als ein solches unterhilt. In diesem Sinne bezeichnet
Ritter die Gesellschaft auch mit Hegel als das ,,System der Bediirfnisse®, weil
sie ausschliellich ,,die Bediirfnisnatur des Menschen* sowie ,,ihre Befriedi-
gung in der Form der abstrakten Arbeit und Arbeitsteilung zum Inhalt
hat“. 19 Alle Eigenschaften, die den Einzelnen {iber seine natiirliche Bedjirf-
nisstruktur hinaus als konkrete, geschichtlich gepriagte Personlichkeit charak-
terisieren, und alle Beziehungen, die nicht seiner Bediirfnisbefriedigung die-
nen, sondern zu seinen historisch gewachsenen Lebenszusammenhéngen ge-
héren, haben in diesem System keine Bedeutung. Indem es alle Menschen auf
die ,,Gleichheit ihrer Bediirfnisnatur!%7 reduziert und sie insofern ,,nicht in der
Ganzheit ihres geschichtlichen, geistig-sittlichen Daseins erfasst, sondern
Hisoliert auf das, was sie als Trager von Produktion und Konsumtion
sind*“,!98 ebnet es zugleich simtliche Unterschiede ein, die sie auf Grund ihrer
Herkunft aufweisen. Indem es nur die zur Befriedigung ihrer Bediirfnisse not-
wendigen Beziehungen gelten ldsst, verlieren in ihm zugleich alle ,,sie politisch
oder rechtlich einschrinkenden Institutionen‘!%” ihren Halt, die sich nicht aus
den Erfordernissen menschlicher Bediirfnisbefriedigung ableiten lassen. An
die Stelle der alten feudalen Gesellschaftsordnung, die die Einzelnen auf tra-
ditionell vorgegebene Zugehorigkeitsverhdltnisse festlegte und religids oder
metaphysisch sanktionierten Konventionen unterwarf, die sich zu den prakti-
schen Bedingungen ihrer Bediirfnisbefriedigung kontingent verhielten, tritt
mit der ,,Herauslosung der Gesellschaft und ihrer Praxis aus der Geschichte
der Herkunft“!? eine Gesellschaftsform, deren einziger Zweck diese Bediirf-
nisbefriedigung selbst und ihre Optimierung in arbeitsteiliger industrieller
Produktion und freiem marktwirtschaftlichen Wettbewerb und Handelsver-
kehr ist.

Unter diesen Vorzeichen deutet Ritter dann auch das moderne Recht als das
der biirgerlichen Gesellschaft geméfe Rechtssystem. Es sei mit Hegel insofern

105 Joachim Ritter: Subjektivitdt und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 25 f.
106 Ders.: Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 219 f.

107 Ebd., S.224.

108 Ebd., S.221.

109 Ebd., S.224.

110 Ebd., S.226.

411

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

als ,,abstrakt zu bezeichnen, als es ,,alle substantiellen Verhiltnisse des
Menschseins auBler sich“!'! habe. Es sieht also von der Fiille der Bestimmun-
gen ab, die dem Einzelnen in seinem geschichtlichen Lebenszusammenhang
zukommen, und sondert aus ihnen einen einzigen Aspekt aus, den es als den
rechtlich allein relevanten behandelt, ndmlich ,,das Verhéltnis [...], in dem
Freie als Personen iiber Sachen als Eigentum miteinander verbunden
sind“."2 Dass der Mensch als ,,Person‘ in den Stand der Rechtsfihigkeit tritt,
bedeutet dabei zunichst, dass er ,,im Recht der Verfligung {iber Sachen und
mit diesem Verfiligen im Verhiltnis zu anderen Freien als Person steht*.!!3 Da
der Status der Rechtsfihigkeit jedoch an keinerlei weitere Kriterien gebunden
ist, wird zugleich ,,vom Begriff der Person alles ausgeschlossen, was zur Sub-
jektivitit der Personlichkeit gehort, 114 also die Gesamtheit ihrer geschichtlich
geprigten Eigenschaften und Beziehungen. So vermag das abstrakte Recht
gerade in seiner Abstraktheit iiberhaupt alle Mitglieder der modernen Gesell-
schaft zu umfassen, ungeachtet ihrer historischen Herkunft und Eigenart, und
ihre Freiheit und Gleichheit als unverduBlerliche Menschenrechte zur Geltung
zu bringen. Es setzt die Aneignung der Natur durch industrielle Arbeit und den
Austausch von Arbeitskriften und -produkten im marktwirtschaftlichen Ver-
kehr voraus und verleiht diesen Interaktionsformen seinerseits erst den recht-
lichen Rahmen, in dem die in ihnen faktisch bereits wirksame Freiheit als
staatlich geschiitzter und einklagbarer Anspruch positive Giiltigkeit erlangt
und so politische Wirklichkeit erhélt. Damit wird im Gegensatz zu jeder Bin-
dung der Freiheit an historisch kontingente Bedingungen ,,die Rechtsfahigkeit
des Menschen als Menschen, d.i. aller Menschen gesetzt und Freiheit unein-
geschrinkt zum Prinzip und Begriff des Rechts erhoben®.!!3

In dieser abstrakten, emanzipativ-egalitdren Konstitutionsform der moder-
nen Gesellschaft liegt fiir Ritter schlieBlich auch ihre innere Potenz und Ten-
denz zur Ausbreitung iiber den gesamten Erdball begriindet. Sie wird ,,durch
ihr eigenes Gesetz dazu bestimmt, zur Weltgesellschaft zu werden.!16 Mit ihr
beginnen sich weltweit gleichermallen gesellschaftliche Strukturen durchzu-
setzen, die den Menschen zur Macht tiber die Natur verhelfen und ihre Be-
diirfnisbefriedigung aus allen traditionellen Bindungen und Einschrankungen
16sen. Auf diese Weise werden ,,[m]it dem Verkehr [...] im Handel und in der
Entsendung von Biirgern auch die fiir die biirgerliche Gesellschaft konstituti-
ven, auf Freiheit gegriindeten rechtlichen Verhéltnisse iiber die Erde ausge-

111 Ders.: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 266.

112 Ebd.

113 Ebd., S.256.

114 Ebd., S.257.

115 Ebd., S.263.

116 Ders.: Hegel und die franzdsische Revolution (wie Anm. 53), S. 222.

412

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

breitet.!17 In dieser Verschrinkung der wirtschaftlichen und rechtlichen Ent-
wicklung liege es begriindet, dass ,,auch der Kolonialismus in dem ihm inne-
wohnenden Widerspruch zu den Prinzipien der Freiheit tiber sich hinauswei-
se“!18 ynd mit ihrer Durchsetzung als Recht letzten Endes {iberwunden werde.
Indieser Perspektive zieht Ritter Hegels Ausfiihrungen zur globalen Expansion
der modernen Gesellschaft auch zur Deutung der eigenen Erfahrungen in der
Tiirkei heran und entwickelt sie damit weit iiber den hegelschen Horizont hi-
naus zu mitunter bemerkenswerter Aktualitt.

Bis hierher kann Ritters Philosophie als eine liberale politische Theorie ge-
lesen werden, die die universelle Verwirklichung der individuellen Freiheit in
der rechtsstaatlich verfassten modernen Gesellschaft erreicht sieht. Allerdings
beschrankt sich sein Verstdndnis von Freiheit keineswegs auf das, ,,was sie
gesellschaftlich als biirgerliche Freiheit im Zusammenhang der durch Arbeit
und Arbeitsteilung gesetzten gesellschaftlichen Ordnung bedeutet.!!® Der ei-
gentliche Sinn der Freiheit erschopft sich fiir ihn nicht ,,in dem fiir sich ge-
setzten Rechtsbegriff der Freiheit®,120 sondern ist auf die substantiale Freiheit
des Selbstseins zu beziehen und durch sie mit Bedeutung zu fiillen. Das ab-
strakte Recht bildet bloB ,,die Bedingung der Moglichkeit fiir die Verwirk-
lichung der Freiheit im ganzen Umfang ihrer religidsen, politischen, sittlichen
Substanz*, 2! kommt aber noch nicht dieser Verwirklichung selbst gleich. Sie
ist vielmehr erst erreicht, wenn neben der gesellschaftlichen Sphire und in dem
durch sie eroffneten Rahmen auch die geschichtlichen Gehalte menschlichen
Daseins zur Entfaltung gelangen und damit ,,das Recht der nicht durch die
Gesellschaft gesetzten Ordnungen, die sie freigibt, ebenso wie die Arbeitswelt
gesichert wird. 22

Tatsachlich bildet sich nach Ritter zeitgleich mit der biirgerlichen Gesell-
schaft auch die moderne Kultur der Subjektivitdt heraus. Sie wird im Anschluss
an Hegel als ,,zweite welthistorische Gestalt“!23 der Entzweiung eingefiihrt
und im Unterschied zu der von Westen ausgehenden Aufkldrung und der in-
dustriellen sowie politischen Revolution geographisch auf den Norden und
historisch auf Luther und die Reformation bezogen. Der Begriff der Subjekti-
vitét bezeichnet dabei fiir Ritter zundchst die Grundverfassung des Einzelnen
,in allem, was sein Sein in sich und fiir sich in Anlagen, Féhigkeiten, im Emp-
finden, Wollen, Denken, in Sehnsucht, Liebe, Leiden, Glauben aus-
macht“.>* Alle Eigenschaften und Beziehungen, die den Menschen im Rah-

117 Ders.: Europdisierung (wie Anm. 94), S. 362.

118 Ebd.

119 Ders. Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 224.
120 Ders.: Subjektivitit und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 21.
121 Ders.: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 267.

122 Ders.: Hegel und die franzdsische Revolution (wie Anm. 53), S. 255.
123 Ders.: Subjektivitit und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 28.
124 Ebd.

413

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

men der Gesellschaft iiberhaupt erst definieren, also etwa seine berufliche
Stellung, seine 6konomische Funktion als Arbeiter oder Konsument, sein
rechtlicher Status als Inhaber von Grundrechten, Eigentiimer und Vertrags-
partner, bleiben ihm demnach in seiner Subjektivitdt letztlich duBerlich. In
dieser Abgrenzung des Individuums gegeniiber seiner dulleren, gesellschaftli-
chen Existenz umfasst die Subjektivitét allein ,,sein inneres Leben, in dem er
in Gefiihlen und Gedanken, in der Moralitét seines sittlichen BewulBtseins, in
Vorsatz und Schuld“,'? allgemein in seinem ,,in der Innerlichkeit des Selbst
gegriindeten Sein“!26 ganz bei sich selbst ist.

Was das Aufkommen dieser ,,zweiten Gestalt der Entzweiung™ geschicht-
lich bedeutet, macht Ritter mit Hegel zunédchst an der Reformation deutlich,
die das Verhiltnis des Individuums zu Gott von allen weltlichen Vermitt-
lungsinstanzen ablost und allein auf seine innere Glaubensiiberzeugung griin-
det. Denn in diesem Vorgang kommt ihm zufolge zuerst das Prinzip der mo-
dernen Subjektivitidt zum Tragen, ,,die fiir sich beansprucht, bei allem als sie
selbst dabei zu sein®,?7 sich also auf keinem Gebiet ihres Denkens und Han-
delns blof3 vorgegebenen Autoritidten — Konventionen, Institutionen oder Tra-
ditionen —unterordnen zu miissen, in denen sie sich nicht selbst wiederzufinden
vermag, sondern ihren eigenen Uberzeugungen und Wiinschen gemif leben
zu konnen. In der Reformation fordert damit erstmals die ,,substantiale Freiheit
des Selbstseins® ihr Recht, der gemaB der Einzelne in keinem Lebenszusam-
menhang ,,mehr sein Selbstsein negierenden dufleren Gewalten unterworfen*
sein soll, sondern ,,als er selbst zu bestehen und bei sich selbst zu sein ver-
mag.“!28 Entsprechend wird die Subjektivitit dann Ritter zufolge auf dem Ge-
biet des Sittlichen von Kant voll zur Geltung gebracht, dessen Ethik das Han-
deln des Menschen ebenfalls von allen &ueren RichtgroBen 16se und auf die
»Selbstbestimmung der Moralitit und des Gewissens“!2? verweise. Fortan
diirften ,,[w]eder Staat noch Gesetzgebung in die Sphére der Subjektivitdt und
in die auf diese gegriindete Uberzeugung einbrechen.!30 Auch fiir den Bereich
des Schonen kommt Kant bei Ritter eine Schliisselrolle zu, weil er das édsthe-
tische Urteil allein auf ,,subjektive Begriffe* wie ,,Urteilskraft, Geschmack,
Einbildungskraft, Lust, Unlust, Wohlgefallen“!3! griinde und die kiinstlerische
Produktion unabhingig von iiberlieferten Vorbildern und erlernbaren Regeln
mache.

125 Ebd. S.11.

126 Ebd., S.23.

127 Ebd., S.33.

128 Ebd., S.31.

129 Ders.: Moralitit und Sittlichkeit. Zu Hegels Auseinandersetzung mit der kantischen Ethik.
In: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), S. 281-309, hier S. 284.

130 Ebd.

131 Ders.: Art. ,,Asthetik, dsthetisch. In: Historisches Wérterbuch der Philosophie. Bd.1. Hrsg.
v. Joachim Ritter. Basel 1971, Sp. 555-580, hier Sp. 565.

414

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

So kann nach Ritter allgemein ,,nur dann, wenn man den Einzelnen als Sub-
jektivitat begreift, positiv bestimmt werden [...], was es heif3t, dal mit dem
Menschenrecht der modernen Gesellschaft alle Menschen frei werden.132 Die
eigentliche Bestimmung des modernen Rechtsstaats erschopft sich fiir thn nicht
in der Herstellung einer abstrakten, von jeglichem historischen Gehalt gerei-
nigten Sphére, in der die einzelnen Individuen als anonyme, atomistische ,,Per-
sonen® ungehindert schalten und walten konnten. Sie wird vielmehr erst er-
sichtlich, wenn vorausgesetzt ist, dass alle Menschen ,,in ihrer Subjektivitat —
religids in ithrem Verhéltnis zu Gott, ethisch in ihrem Gewissen und mit allem,
was ihr Selbstsein ausmacht, als Freie zu Subjekten der politischen, rechtlichen
und gesellschaftlichen Ordnung werden®.!33 Nur dann namlich zeigt sich, dass
diese Ordnung in Wahrheit keine andere Aufgabe hat, als allen Menschen als
konkreten Individuen in ihrer historischen Besonderheit die Moglichkeit ein-
zurdumen, ihre je eigenen religidsen, moralischen, politischen, allgemein welt-
anschaulichen Uberzeugungen, Einstellungen und Anliegen zu entwickeln, sie
zu verfolgen und ihr Leben nach ihnen auszurichten. Mit der modernen Ge-
sellschaft und ihrem abstrakten Recht wird ,,der einzelne in seiner Subjektivitit
und im ganzen Reichtum seines religidsen, sittlichen personlichen Seins in das
Recht gesetzt, in seinem Leben bei sich selbst und er selbst zu sein*.!34

Demnach leistet die Subjektivitit fiir Ritter einen essentiellen Beitrag zur
universellen Verwirklichung menschlicher Freiheit in der modernen Welt, in-
dem sie die fiir die ,,Freiheit des Selbstseins [...] wesentlichen geschichtlichen
Substanzen“!3> in dem geschichtslosen Zusammenhang der biirgerlichen In-
dustriegesellschaft, ihres rationell versachlichten Arbeits- und Wirtschaftsle-
bens und ihrer abstrakten Rechtsordnung présent hilt und zur Geltung bringt.
Auf diesem Weg bleiben just diejenigen geistigen, weltanschaulichen, reli-
gidsen und sittlichen Gehalte, die die Gesellschaft selbst in ihrer Beschrankung
auf den Naturbereich menschlichen Daseins ausklammern muss, um ihre Mit-
glieder als von Natur Freie und Gleiche behandeln zu kénnen, in Gestalt der
rechtsstaatlich eingehegten Subjektivitit eben dieser Mitglieder in ihr erhalten.
So habe es die Subjektivitdt ,,libernommen, religios das Wissen um Gott, ds-
thetisch das Schone, als Moralitdt das Sittliche zu bewahren und gegenwirtig
zu halten, das auf dem Boden der Gesellschaft in der Versachlichung der Welt
zu einem bloB Subjektiven wird“.!3¢ In dieser — nicht zuletzt durch die Aus-

132 Joachim Ritter: Subjektivitdt und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 28.

133 Ders.: Hegel und die Reformation, in: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53),
S.310-317, hier S. 313.

134 Ders.: Subjektivitit und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 30 f.

135 Ders.: Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 230.

136 Ders.: Subjektivitit und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 33.

415

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bildung von historischem und dsthetischem Sinn vermittelten!'37 — Vergegen-
wirtigung der nicht durch die Gesellschaft gesetzten, sondern ihr geschichtlich
vorgegebenen und fiir sie doch wesentlichen Beziige des menschlichen Daseins
bestehe allgemein ,,ihre GroBe und ihr weltgeschichtliches Amt*.138

Hitte zundchst der Anschein entstehen kénnen, dass Ritter die in der mo-
dernen Welt realisierte Freiheit nur als Recht im Rahmen der liberalen gesell-
schaftlichen Ordnung fasst, so wird nun deutlich, dass die vollstdndige Ver-
wirklichung der Freiheit fiir ihn von Bedingungen abhéngt, die nicht schon mit
der Emanzipation der Gesellschaft und ihrem abstrakten Recht erfiillt sind.
Diese bilden zwar die notwendige Voraussetzung fiir die Verwirklichung der
Freiheit, machen aber noch nicht deren Wirklichkeit selbst aus. Sie ist erst
erreicht, wenn die Einzelnen sich in ihrem Rahmen die geschichtlichen Gehalte
und Zusammenhénge ihres Daseins vergegenwaértigen, sie sich in der Perspek-
tive der Subjektivitit zu eigen machen und ihr Leben an ihnen ausrichten kon-
nen. Die Gesellschaft stellt gleichsam nur die &uflere Form menschlicher Frei-
heit dar, die durch die Individuen in ihrer geschichtlich gepragten Besonderheit
erst von innen her mit substanziellem Leben zu erfiillen und damit zu voller
Wirklichkeit zu entfalten ist. Dabei wird der aristotelische Gedanke, dass sich
die menschliche Natur stets gesellschaftlich-politisch verwirklichen muss, in
der Rekonstruktion von Hegels Sittlichkeitsbegriff auf das Dasein in der mo-
dernen, durch die Entzweiung von Subjektivitit und Gesellschaft gepriagten
Lebenswirklichkeit bezogen und fiir sein Verstdndnis fruchtbar gemacht.
Ebenso wie Aristoteles die institutionelle Verfasstheit des Lebens in der anti-
ken Polis als Verwirklichung der individuellen Freiheit ihrer Biirger ansah,
lassen sich demnach auch im Blick auf die Gegenwart die ,,objektiven und
allgemeinen Institutionen, Gesetze, Gewohnheiten in einem Staate, der auf
Freiheit gegriindet ist, als Wirklichkeit subjektiver Freiheit*!3° begreifen. Sie
bilden — im Verhéltnis zur Moderne und so in der Ausweitung auf alle Men-
schen im ganzen Umfang ihrer jeweiligen personlichen Besonderheit — im
gleichen Sinne die ,institutionelle Wirklichkeit menschlichen Selbst-
seins“.140 In diesem Sinne ist die freiheitliche gesellschaftliche Ordnung nach
Ritter auf die subjektive Aneignung historisch gewachsener Zusammenhénge
verwiesen, die sie auf der Basis ihrer eigenen abstrakten Prinzipien weder be-
greifen noch erzeugen kann. Thre weltgeschichtliche Bedeutung besteht darin,
,,daf} sie in der Form der Entzweiung die in der Subjektivitit bewahrte Substanz

137 Vgl. Joachim Ritter: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft
(wie Anm. 93) u. ders.: Landschaft. Zur Funktion des Asthetischen in der modernen Ge-
sellschaft. In: ders.: Subjektivitdt (wie Anm. 93), S. 141-163.

138 Ders.: Subjektivitit und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 33.

139 Ders.: Moralitét und Sittlichkeit (wie Anm. 129), S. 305.

140 Ebd., S.304.

416

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

freigibt und damit als den lebendigen Inhalt der von ihr gesetzten Freiheit er-
halt«. 141

Die grofle Wirkung: Das Miinsteraner ,,Collegium® und die ,,Ritter-Schule*

Die betrichtliche Wirkung der Uberlegungen Joachim Ritters zur modernen
Welt nahm ihren Ausgang urspriinglich von seinem ,,Collegium Philosophi-
cum® in Miinster. Hier wurden die Weichen fiir die Aufnahme und Weiterent-
wicklung jener theoretischen Motive gestellt, mit denen die spiter so genannte
,Ritter-Schule gemeinhin in Verbindung gebracht wird. Das ,,Collegium* war
ein philosophischer Gespréchskreis, der aus dem von Ritter 1947 begriindeten
Philosophischen Oberseminar an der Universitdt Miinster hervorging und iiber
mehrere Jahrzehnte Bestand hatte. Die Runde war ausgesprochen heterogen
zusammengesetzt. Sie versammelte nicht nur Anhdnger unterschiedlichster
philosophischer Stromungen, sondern umfasste auch Vertreter anderer wis-
senschaftlicher Fachrichtungen. Zu den Teilnehmern gehorten Ernst-Wolf-
gang Bockenforde, Karlfried Griinder, Max Imdahl, Friedrich Kambartel,
Martin Kriele, Hermann Liibbe, Odo Marquard, Ludger Oeing-Hanhoff, Willi
Oclmiiller, Giinter Rohrmoser, Hans Jorg Sandkiihler, Gunter Scholtz, Jiirgen
Seifert, Robert Spaemann, Rainer Specht, Rudolf Vierhaus und Bernard
Willms. 42

Der dufleren Form nach waren die Zusammenkiinfte von der Tradition in-
formeller Studiengruppen und exklusiver Oberseminare geprégt. In ihnen soll-
te unter zwolf bis zwanzig von Ritter ausgewéhlten Studierenden und Dokto-
randen ,,ein wissenschaftliches Gesprich in Gang gebracht werden, das die
Ebene von Ausbildung [...] Giberschritt und etwas von dem konstituierte, was
Universitit ausmacht und von bloBen Hochschulen unterscheidet.“!43 Zieht
man Ritters eigene Ausfithrungen zu diesem Unterschied in Betracht, so ldsst
sich vermuten, dass damit die Schaffung eines von gesellschaftlichen Niitz-
lichkeitserwagungen und politischer Instrumentalisierung abgeschirmten Rau-
mes gemeint war, in dem Bildung noch im traditionellen, von personlichen
Beziehungen gepriagten Rahmen einer ,,Gemeinschaft der Lehrenden und Ler-
nenden im Sinne Platons und der ,Akademie‘““!44 stattfinden konnte. Eine nach

141 Joachim Ritter: Hegel und die franzosische Revolution (wie Anm. 53), S. 232.

142 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde u. a. (Hrsg.): Collegium Philosophicum. Studien, Joa-
chim Ritter zum 60. Geburtstag. Basel, Stuttgart 1965.

143 Vgl. Jirgen Seifert: Joachim Ritters ,,Collegium Philosophicum®. Ein Forum offenen Den-
kens. In: Richard Faber, Christine Holste (Hrsg.): Kreise — Gruppen — Biinde. Zur Soziologie
moderner Intellektuellenassoziationen. Wiirzburg 2000, S. 189-197, hier S. 190 f.

144 Joachim Ritter [Diskussionsbemerkung], in: Hans J. Wolff: Die Rechtsgestalt der Univer-
sitdt. Koln, Opladen 1956, S. 43.

417

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

diesem Vorbild ,,akademische Bildung hatte fiir Ritter nicht die praktischen
Zwecken untergeordnete und didaktisch asymmetrische Form einer ,,Unter-
weisung [...], die Wissenschaft nur in der Zusammenfassung ihrer Resultate
auf einem bestimmten, durch den [...] Ausbildungszweck gesetzten Stande
voraussetzt™, sondern vollzieht sich vermittels einer ,,auf freie Forschung ge-
griindeten Lehre*, 14

Unter Ritters Leitung befasste man sich jedes Semester mit einer klassischen
Schrift der Philosophiegeschichte, darunter etwa Kants ,,Kritik der reinen Ver-
nunft” oder Hegels ,,Rechtsphilosophie®. Daneben wurden seit 1956 in einem
kleineren Lesekreis auch aktuelle Neuerscheinungen vorgestellt und bespro-
chen. Allgemein ging es darum, die philosophischen Texte auf die Gegenwart
zu beziehen und fiir ihr Verstdndnis fruchtbar zu machen. Dabei zeichneten
sich die Sitzungen dadurch aus,

daf3 Ritter zwar den Rahmen setzte, aber eine Vielfalt unterschiedlicher Positionen
zu Wort kommen lief3. [...] Er konnte sich selbst zuriicknehmen und war in beson-
derer Weise fihig, andere Auffassungen zu rezipieren [...]. Fremdartiges zu ertra-
gen und es zu ermoglichen, dal jeder im Collegium sich selbst und eigenen [sic]
Fragen einzubringen vermag, [...] machte Ritter zum Garanten eines Freiraumes
des Denkens. 46

Dass Ritters Auftreten im ,,Collegium* in der Tat von einem Ethos geistiger
Offenheit und Liberalitdt gepragt war, das sich auch den dort stattfindenden
Gespriachen mitteilte, ist verschiedentlich hervorgehoben worden. Insbeson-
dere hat er, so Odo Marquard, ,,seine Schiiler nicht auf seine eigenen The-
sen‘“!47 verpflichtet. Seine Art zu lehren folgte dem Gedanken einer theoreti-
schen Betrachtung der geschichtlichen Wirklichkeit, in deren Verbindlichkeit
keinerlei Belehrung oder Indoktrination wirksam wird, sondern allein die Evi-
denz der historisch zu Tage tretenden Sache selbst. 48

Unter diesen Rahmenbedingungen konnte sich in Miinster in den 1950er
Jahren eine fiir das geistige Leben der Zeit beispiellose Kultur intellektuellen
Austauschs entfalten. Wahrend in Freiburg oder Frankfurt noch grundsétzliche
Vorbehalte gegeniiber der modernen Gesellschaft gepflegt wurden und an-
dernorts die historische Wiederaneignung der Klassiker im Vordergrund stand,
wurde philosophische Lektiire hier unmittelbar auf das Zeitgeschehen bezo-
gen. Im Ausgang von Uberlegungen Ritters begannen viele seiner Schiiler da-

145 Ders.: Neue Universitdten und Universitdtsreform. In: Gesellschaft der Freunde der Uni-
versitdt Dortmund e. V. 2 (1967), S. 3-12, hier S. 8.

146 Seifert: Collegium Philosophicum (wie Anm. 143), S. 191.

147 Odo Marquard: Abschied vom Prinzipiellen. Auch eine autobiographische Einleitung. In:
ders.: Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart 1981, S.4-22, hier
S.7.

148 Vgl. Karlfried Griinder: Erfahrung der Geschichte. In: Gedenkschrift Joachim Ritter. Miins-
ter 1978, S. 21-58, hier S. 21.

418

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bei auch friih, eigene Wege einzuschlagen. Entsprechend der inneren Libera-
litat des ,,Collegiums®, der Verschiedenartigkeit der in ihm vertretenen Tem-
peramente, Interessen und Standpunkte und der Vielfalt an intellektuellen An-
regungen eroffnete sich so ein breites Spektrum an systematischen Perspekti-
ven. Dabei scheinen vor allem gewisse grundsitzliche Divergenzen in der
Einschitzung der zeitgendssischen Lebenswirklichkeit ausschlaggebend ge-
worden zu sein. So verfasste Odo Marquard zum zehnjahrigen Bestehen des
,Collegium* 1957 eine ,,Fundamentalkantate fiir Solostimme und Chor mit
gemischten Gefiihlen®, die in ironischen Versen bereits eine deutliche Reserve
gegeniiber der Zeitdiagnose des Lehrers erkennen lédsst. Darin heif3t es:

Und wir streichen nicht die Segel, / selbst in noch so diirft’ger Zeit, / denn wir haben
ja den Hegel, / und der Hegel weifl Bescheid: / die Entzweiung ist Vers6hnung, /
[llusion, dafl man sich quilt, / denn dem Menschen fehlt fast gar nichts, nur die
Einsicht, daB nichts fehlt.!4°

Es diirfte nicht zuletzt mit dem hier anklingenden Ungentigen an Ritters zu-
stimmender Deutung der Moderne im Zeichen des positiv gewendeten Ent-
zweiungsbegriffs zusammenhéangen, dass einige seiner Schiiler spater den Weg
einer realen (Wieder-)Herstellung der vermeintlich verlorenen Einheit ein-
schlugen. So begann sich auf der einen Seite seit den spaten 1960er Jahren eine
Lrittersche Rechte® zu formieren, die gegeniiber der Konzentration der Hegel-
interpretation Ritters auf Entzweiung und biirgerliche Gesellschaft an den zen-
tralen systematischen Stellenwert erinnerte, der bei Hegel selbst der Kategorie
der Versohnung und damit Staat, Religion und Philosophie zukommt. In die-
sem Sinne hatte Giinter Rohrmoser bereits 1961 beanstandet, die ,,Grundthese*
seines Lehrers laufe letztlich darauf hinaus, ,,dafl die Entzweiung selbst die
Versohnung sei®, und demgegeniiber nachdriicklich betont, dass ,,Hegels Dia-
lektik des Begriffs das Moment der Synthesis des Entzweiten in sich ein-
schlieBt*.!50 Auf der damit vorgezeichneten Linie wurden in der Folge auch
Maoglichkeiten ausgelotet, angesichts der scheinbar nihilistischen Implikatio-
nen von Aufkldrung und Liberalismus und der resultierenden Krisen- und
Verfallserscheinungen der modernen biirgerlichen Gesellschaft in einer mo-
ralisch-politischen Wende erneut die Versohnungspotenziale von Religion und
Nation zu aktualisieren.!!

Auf der anderen Seite zeichneten sich in den 1960er und 70er Jahren zeit-
weise auch Ansitze einer ,.ritterschen Linken* ab, die an Ritters hegelianischer

149 Odo Marquard u.a.: Fundamentalkantate fiir Solostimme und Chor mit gemischten Gefiihlen
zum zehnjdhrigen Bestehen des Collegium Philosophicum. In: Dierse (Hrsg.): Joachim Rit-
ter zum Gedenken (wie Anm. 28), S. 175-184, hier S. 182.

150 Rohrmoser: Subjektivitit und Verdinglichung (wie Anm. 85), S. 86.

151 Vgl. ders.: Religion und Politik in der Krise der Moderne. Graz u.a. 1989 u. Bernard Willms:
Die Deutsche Nation. Koln 1982.

419

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Deutung der modernen biirgerlichen Industriegesellschaft im Zeichen der
Vollendung der Weltgeschichte den kritischen Stachel und das auf praktische
Verinderung ausgerichtete Geschichtsbewusstsein vermisste und die Ausein-
andersetzung mit ihr daher unter umgekehrten geschichtsphilosophischen Vor-
zeichen suchte. So erkannte Hans Jorg Sandkiihler zwar die Sicht seines Leh-
rers auf Hegels ,,Rechtsphilosophie* als philosophische Theorie der modernen
Gesellschaft an, bemingelte allerdings, dass ihr ,,das Vermdgen noch abgeht,
iber das Begreifen hinaus die gesellschaftlich-6konomische Entzweiung [...]
in der Verdnderung ihrer Bedingungen aufzuheben*.'>? Entsprechend wurde
auch Ritters Ausfithrungen zur kompensatorischen Ausbildung des historisch-
en Bewusstseins in den Geisteswissenschaften in marxistisch-leninistischer
Perspektive die Entwicklung eines wahrhaften, auf aktive Verdnderung abzie-
lenden Geschichtsbewusstseins entgegengehalten, die letztlich mit dem Erwa-
chen des revolutiondren Bewusstseins der Arbeiterklasse konvergierte. Ge-
geniiber dem blof3 antiquarischen Autheben und Sammeln des historisch ge-
bildeten Biirgertums erschien die ,,lebendige Miflachtung des zu Recht Ver-
gangenen® als ,,wirklich dialektische Aufhebung*.!3

Zwischen diesen beiden Polen bildeten insbesondere Hermann Liibbe, Odo
Marquard und Robert Spaemann, aber auch Ernst-Wolfgang Bockenforde und
Martin Kriele, eine breite , rittersche Mitte*“. Hier machte man sich Joachim
Ritters zustimmende Deutung der modernen Welt ausdriicklich zu eigen und
baute sie spater unter dem Eindruck der neomarxistisch inspirierten, system-
kritischen Studenten- und Protestbewegung zu unterschiedlichen Spielarten
eines liberal-konservativen ,,Modernititstraditionalismus‘!5* aus, der die zeit-
gendssische Lebenswirklichkeit und den in ihr ,,geschichtlich erreichten Stand
offentlich anerkannter und teilweise bereits institutionalisierter sittlich-politi-
scher Errungenschaften*!>® wiirdigt und gegen Antimodernismen restaurati-
ver, revolutiondrer und postmodernistischer Ausrichtung in Schutz nimmt.
Ritters positive Wendung des Entzweiungsbegriffs definierte dabei die unhin-
tergehbare normative Voraussetzung, unter der in der Folge auch ganz anders
geartetes, mitunter zutiefst illiberales Gedankengut in liberaler Perspektive
aufgenommen und zu Gunsten moderner Rechtsstaatlichkeit gewendet werden
konnte. Nach diesem selektiven Rezeptionsmuster wurde beispielsweise Carl

152 Hans Jorg Sandkiihler: Freiheit und Wirklichkeit. Zur Dialektik von Politik und Philosophie
bei Schelling. Frankfurt a. M. 1968, S. 81.

153 Ders.: Praxis und Geschichtsbewuftsein. Studie zur materialistischen Dialektik, Erkennt-
nistheorie und Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1973, S. 374 f.

154 Vgl. Odo Marquard: Zeitalter der Weltfremdheit? Beitrag zur Analyse der Gegenwart. In:
ders.: Apologie des Zufilligen. Philosophische Studien. Stuttgart 1986, S. 76-97, hier S. 94.

155 Willi Oelmiiller: Die unbefriedigte Aufklarung. Beitrdge zu einer Theorie der Moderne von
Lessing, Kant und Hegel. Mit einer neuen Einleitung. Frankfurt a. M. 1979, S. L.

420

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schmitts Dezisionismus bei Liibbe parlamentarismustheoretisch einge-
fasst,!3¢ Arnold Gehlens Anthropologie und Institutionenlehre bei Marquard
in eine liberal-skeptische Apologie der Biirgerlichkeit iiberfiihrt!>” oder Leo
Strauss’ kosmologisches Naturrechtsverstandnis bei Spaemann auf die nor-
mativen Grundlagen des modernen Rechtsstaates bezogen.!3® Auf diesen We-
gen vollzog sich unter ritterschen Prdmissen eine ,,adaptive Transformation
konservativer Theoreme an liberale Verfassungsrealititen®,!>® in deren Ver-
lauf selbst nachhaltig diskreditierte Uberlieferungsbestinde in entsprechender
Neuauslegung fiir den philosophischen Diskurs der Bundesrepublik anschluss-
fahig und flir eine affirmative Deutung ihrer freiheitlich-demokratischen
Grundordnung fruchtbar gemacht wurden. Die ,,befreienden und demokrati-
sierenden Wirkungen®, die diese ,,Aufnahme und Umformung des ,klassi-
schen‘ Neukonservatismus der Schmitt, Freyer, Gehlen fiir die politische Kul-
tur in Deutschland gehabt hat“, sind nach Paul Nolte keineswegs zu unter-
schétzen; ihre ,,demokratische Neuinterpretation® sei ,,mdglicherweise ver-
dienstvoller” gewesen, ,als sie in den Giftschrank der deutschen Ideenge-
schichte sperren zu wollen.*190

Schluss: Kultur der Freiheit — Ritters Liberalismus heute

Joachim Ritter hat— vermittelt iiber seine Schiiler — weit verzweigte Wirkungen
auf die intellektuelle Landschaft der Bundesrepublik entfaltet. Allerdings sind
die urspriinglichen Anliegen seines politischen Denkens in diesem ,, Wirkungs-
spektrum® keineswegs in vollem Umfang aufgegangen. So ist kaum zu iiber-
sehen, dass sich die meisten seiner Schiiler im Zuge der Aufnahme und An-
eignung einzelner Motive zum Teil betrdchtlich von ihm selbst sowie vonein-
ander entfernt haben. Zur ,,modernitétstraditionalistisch* hochgertiisteten Ver-
teidigung der freiheitlich-demokratischen Grundordnung bei Marquard, Liib-
be, Spaemann, Bockenfoérde und Kriele gehort ihre ebenso vehemente Kritik
unter konservativen bzw. progressivistischen Vorzeichen bei Rohrmoser oder
Willms auf der einen und Seifert oder Sandkiihler auf der anderen Seite. In-
sofern diirfte es sich durchaus lohnen, Ritters eigenen Ansatz in seinen ur-

156 Vgl. Hermann Liibbe: Carl Schmitt liberal rezipiert. In: ders.: Die Aufdringlichkeit der Ge-
schichte. Herausforderungen der Moderne vom Historismus bis zum Nationalsozialismus.
Graz, Wien, Ké6ln 1989, S. 309-323.

157 Vgl. Odo Marquard: Menschliche Endlichkeit und Kompensation. Bamberger Hegelwo-
chen ’94. Bamberg 1995.

158 Vgl. Robert Spaemann: Die Aktualitit des Naturrechts. In: ders.: Philosophische Essays.
Erweiterte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 60-79.

159 Hacke: Philosophie der Biirgerlichkeit (wie Anm. 4), S. 293.

160 Paul Nolte: Konservatismus in Deutschland. Geschichte — und Zukunft? In: Merkur 55
(2001), S. 559-571, hier S. 567.

421

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

spriinglichen Intentionen, Gehalten und Potenzialen zuletzt noch einmal in den
Blick zu nehmen, um abschlieend seine Bedeutung fiir das liberale Denken
der Gegenwart zu umreif3en.

Der im Ausgang von Hegel entwickelte Begriff der Entzweiung gab Ritter
die Moglichkeit, das von Verdchtern wie Verfechtern der Moderne zum abso-
luten Bruch stilisierte Auseinandertreten von abendldandischer Herkunftswelt
und moderner Zivilisation positiv zu deuten und als die unabdingbare Voraus-
setzung fiir die universelle Verwirklichung individueller Freiheit zu begreifen.
Entsprechend brachte er stets ein von Grund auf zustimmendes Verstandnis
der modernen biirgerlichen Gesellschaft und des freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaats zur Geltung. Er wiirdigte die erst in ihrem Rahmen uneinge-
schriankt ermdglichte Freiheit des Einzelnen und kritisierte die restaurative
Neigung der Zivilisationskritik Weimarer Pragung, angesichts sozialer und
kultureller Krisen, Konflikte und Entfremdungserscheinungen der Moderne
die Bindungskraft vormoderner Gemeinschaften und die sinnstiftende Wir-
kung ihrer religidsen oder metaphysischen Weltbilder zu beschwdren. In dieser
Hinsicht unterscheidet sich Ritters Ansatz auch von den ,,neoklassischen®
Tendenzen Hannah Arendts, Leo Strauss’ oder Eric Voegelins, die moderne
Industriegesellschaft im Lichte der antiken Polis als eines Ideals humaner
Vollendung und harmonischen Zusammenlebens abzuwerten.!®! Gleichwohl
hat er ebenso wenig mit dem resignativen Konservativismus eines technokra-
tischen Denkens zu tun, nach dem der aus den urwiichsigen Traditionen der
Vormoderne freigesetzte Einzelne ersatzweise Halt im ,,stdhlernen Gehéduse*
tiberméchtiger Institutionen und objektiver Sachgesetzlichkeiten des 6kono-
misch-industriell-biirokratischen Komplexes suchen muss. Ritter akzeptiert
die moderne Gesellschaft nicht blof3 notgedrungen, weil Besseres als die in ihr
erreichte Freiheit abstrakter Rechtspersonen und ungehinderten wirtschaftli-
chen Unternehmertums historisch nicht mehr zu erhoffen wiire.!62 Er bejaht
sie vielmehr aus vollem Herzen, weil sie fiir ihn gerade in ihrer Entzweiungs-
struktur die wahrhafte und vollstdndige Entfaltung menschlichen Selbstseins
im ganzen Umfang seiner geschichtlich gewordenen Bedeutungsgehalte und
Sinnperspektiven und damit letztlich das Gliick fiir alle Menschen in Aussicht
stellt. Sie ist

als die Macht der Differenz und der Entzweiung die Bedingung dafiir, dal zum
ersten Male in der Geschichte der Menschheit dem Menschen als Menschen die
Moglichkeit zugehort, ,Personlichkeit® zu sein und sich selbst und so der Freiheit

161 Vgl. Henning Ottmann: Platon, Aristoteles und die neoklassische politische Philosophie der
Gegenwart. Baden-Baden 2005, S. 5.
162 Vgl. Jorg Lau: Lob der Entfremdung. In: Merkur 57 (2003), S. 258-267, hier S. 265.

422

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

im Reichtum des geschichtlich gebildeten Menschseins schlieflich im Horizont
aller Kulturen Dasein und Wirklichkeit zu geben.!%3

Im Unterschied zu libertéren Stromungen oder radikal emanzipatorischen An-
sdtzen sozialistischer Ausrichtung unterstreicht Ritter allerdings stets auch,
dass die moderne freiheitliche Ordnung keineswegs fiir sich bestehen kann,
sondern aus geschichtlich tiberlieferten Bestéinden lebt. Entsprechend erinnert
er gegeniiber einem Liberalismus, der Freiheit ausschlielich negativ, als in-
nere Ubereinstimmung mit sich selbst und Abwesenheit duBerer Einschrin-
kungen fasst, an ihre positive Bestimmung als Entfaltung menschlichen Selbst-
seins und damit zugleich an ihre historisch gewachsenen kulturellen und po-
litischen Voraussetzungen. Anders als der zeitgendssische Kommunitarismus
deutet Ritter diese Voraussetzungen freilich nicht im Sinne der kontingenten
Traditionen einer beliebigen partikularen Gemeinschaft, deren Vorstellung des
Guten sich der Einzelne unterzuordnen hitte.!%* Er fasst sie vielmehr als eine
spezifisch moderne, rationale und universalistische Kultur, eine ,,Kultur der
Freiheit®, in deren weltgeschichtlich ausgebildeten rechtsstaatlich und demo-
kratisch geprdgten Praktiken, Institutionen und Traditionen sich das einzelne
Individuum auch und gerade in seiner Subjektivitdt und Autonomie anerkannt
wissen kann.!% Von der darin implizierten Perspektive auf den Zusammen-
hang zwischen individueller Freiheit und moderner liberaler Kultur gehen
wichtige Anregungen fiir die aktuelle Diskussion um Zivilgesellschaft und
Neue Biirgerlichkeit aus.!®® So rufen Ritters Uberlegungen zum einen in Er-
innerung, dass sich die Selbstentfaltung des Individuums nicht in der luftleeren
Sphire subjektiver Innerlichkeit oder abstrakter negativer Freiheitsspielrdume
vollziehen kann, sondern auf konkrete Betitigungsfelder im Rahmen einer po-
litisch verfassten Gemeinschaft und ihrer freiheitlichen gesellschaftlichen Pra-
xis und institutionellen Ordnung verwiesen ist. Allerdings betont er zugleich,
,,dal} die gleiche Gesellschaft, die einerseits dem Einzelnen zu seiner Vernunft
verhilft, andererseits darauf angewiesen bleibt, dafl er sich zum Tréger und
Hiiter ihrer Ordnungen macht*,'®7 und bringt damit letztlich ein wechselseiti-
ges Bedingungsverhéltnis zur Geltung, in dem auch biirgerschaftliche Tugend
und zivilgesellschaftliches Engagement der Einzelnen eine tragende Bedeu-
tung erhalten.

163 Ritter: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 278.

164 Vgl. etwa Alasdair Maclntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegen-
wart. Frankfurt a. M. 1981.

165 Vgl. fiir einen dhnlichen Ansatz heute Udo di Fabio: Die Kultur der Freiheit. Miinchen 2005.

166 Vgl. Jens Hacke: Politische Biirgerlichkeit. Variationen einer Denkfigur in der deutschen
Sozialphilosophie nach 1945. In: Heinz Bude, Joachim Fischer, Bernd Kauftmann (Hrsg.):
Biirgerlichkeit ohne Biirgertum. In welchem Land leben wir? Miinchen 2010, S. 33-56, hier
S.47f.

167 Joachim Ritter: Das biirgerliche Leben. Zur aristotelischen Theorie des Gliicks. In: ders.:
Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), S. 57-105, hier S. 101.

423

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59. O



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Darin liegt nicht zuletzt die Einsicht in die zutiefst prekére Stellung eines
politischen Gemeinwesens, das von geschichtlich gewachsenen Traditionsbe-
standen abhingig ist und zehrt, die es aus sich selbst heraus weder herzustellen
noch auch nur zuverldssig zu sichern vermag: Einerseits wird der moderne
Rechtsstaat von einer umfassenden geistig-sittlichen Uberlieferung getragen,
die den Sinn seiner liberalen Ordnung erst verstandlich werden ldsst und dem
Leben der Einzelnen in den von ihr er6ffneten Freiheitsspielrdumen einen sub-
stanziellen Bedeutungshorizont bietet. Andererseits jedoch kann er diese Uber-
lieferung nicht mehr verbindlich machen, ohne zugleich hinter die moderne
Entzweiung zuriickzufallen und seine freiheitliche Verfasstheit damit preis-
zugeben. %8 Stirker als an den resoluten ,,Selbstbehauptungsliberalismus*!¢?
des Kalten Krieges mag diese Ambivalenzfigur an den ,tragischen Liberalis-
mus‘ Isaiah Berlins erinnern, nach dem es das unabanderliche Schicksal des
modernen Menschen ist, inmitten einer irreduziblen Vielfalt unvereinbarer,
oftmals widerstreitender Orientierungsgrofen zu leben.! 70 Allerdings erdffnet
Ritters geschichtsphilosophischer Ansatz einen integrativen Blickwinkel, der
den Zusammenhang der verschiedenen Wertsphiaren und Wirklichkeitsper-
spektiven modernen Lebens im Nachvollzug der historischen Dynamik ihrer
Ausbildung und damit der Sinnhaftigkeit ihres Verhéltnisses zueinander ver-
standlich zu machen vermag. Das ist auch ethisch und politisch von entschei-
dender Bedeutung. Denn nachdem er {iber keine legitimen oder auch nur ef-
fektiven Zwangsmittel mehr verfiigt, die die ihn selbst geschichtlich tragende
Uberlieferung sichern kénnten, muss der liberale Rechtsstaat nach Ritter letzt-
lich darauf setzen, dass seine Biirger die Gehalte dieser Uberlieferung aus ei-
gener Einsicht annehmen und aus freiem Willen weitertragen. Insofern er-
scheint es als eine im wahrsten Sinne vitale Aufgabe moderner praktischer
Philosophie, ,,im Zusammenhang der ganzen, in der Weltgeschichte gewor-
denen sittlich-geistigen Welt“!7! die eigentliche Bedeutung jener Ideale, Hal-
tungen, Gepflogenheiten und Einrichtungen zu vergegenwiértigen, die die frei-
heitlich-demokratische Kultur des modernen Lebens ausmachen und in ihr
verkorpert sind. Das gilt zumal, wenn diese Bedeutung in Vergessenheit zu
geraten, der Verflachung anheimzufallen, von Selbstmissverstandnissen tiber-
schattet oder von Ideologien verstellt zu werden droht. Von hier aus ergeben

168 Vgl. im Anschluss an Ritter klassisch Ernst-Wolfgang Bockenforde: Die Entstehung des
Staates als Vorgang der Sékularisation. In: Sergius Buve u.a.: Sékularisation und Utopie.
Ebracher Studien. Stuttgart 1967, S. 75-94, hier S. 93 f.

169 Jens Hacke: Politische Ideengeschichte und die Ideologien des 20. Jahrhunderts. Im Span-
nungsfeld historischer und politiktheoretisch geleiteter Absichten. In: ders., Matthias Pohlig
(Hrsg.): Theorie in der Geschichtswissenschaft. Einblicke in die Praxis des historischen
Forschens. Frankfurt a. M. 2008, S. 147-170, hier S. 166.

170 Vgl. Steffen W. Gro8: Mannigfaltigkeit und Liberalitit. Isaiah Berlins tragischer Liberalis-
mus. In: Dialektik (2002) 1, S. 141-152.

171 Ritter: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 265.

424

303 - am 19,01,2026, 18:52:59.



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sich auch Beziige zu ,interpretativen® Ansétzen zeitgendssischen politischen
Denkens.!”? Gleich Hegels ,,Eule der Minerva“ muss die politische Philosophie
auch nach Ritters Uberzeugung .,in jedem ihrer Schritte hermeneutisch ver-
fahren als die Reflexion dessen, was geworden ist*.173 In der philosophischen
Auslegung der weltgeschichtlich gewachsenen modernen Kultur der Freiheit
hat sie die Aufgabe, ,,die Voraussetzungen und die Zusammenhénge zum Be-
griff zu bringen, in die menschliches Handeln aus Freiheit hineingestellt ist,
und in denen es deren Verwirklichung ist und zu sein vermag.“!74

172 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit. Frank-
furt a. M. 1994. Axel Honneth, Das Recht der Freiheit. Grundrifl einer demokratischen
Sittlichkeit, Frankfurt a. M. 2013.

173 Ritter: Das biirgerliche Leben (wie Anm. 167), S. 77.

174 Ders.: Einleitung. In: Jiirgen Blithdorn, Joachim Ritter (Hrsg.): Recht und Ethik. Zum Pro-
blem ihrer Beziehung im 19. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 1970, S. 10.

425

hitps://dol.org/10.5771/9783845256511_383 - am 19.01.2026, 18:52:59.


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01,2026, 18:52:59.



https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

