
Mark Schweda

Freiheit und Bewahrung.
Joachim Ritters philosophischer Liberalismus in der
politischen Geistesgeschichte der Bundesrepublik

Einleitung

Im historischen Rückblick erscheinen die Entstehung und Entwicklung der
„alten“ Bundesrepublik nach dem Zweiten Weltkrieg als eine beeindruckende
Erfolgsgeschichte.1 Ohne hier an ungebrochene geistesgeschichtliche Traditi-
onslinien oder gar durchschlagskräftige politische Präzedenzen anknüpfen zu
können, hat sich nach der vernichtenden militärischen Niederlage und dem
„Zusammenbruch“ des „Dritten Reichs“ auf westdeutschem Boden eine frei-
heitlich-demokratische Ordnung herausgebildet und konsolidiert, die – allem
anfänglichen Misstrauen und Pessimismus zum Trotz – nicht nur über die
Wiedervereinigung Deutschlands hinaus bis heute Bestand hat, sondern in-
zwischen auch weithin als politisches Erfolgsmodell gehandelt wird.2 Selbst
wenn man den beträchtlichen Anteil der Re-Edukationspolitik der Westalli-
ierten in Rechnung stellt, bleibt diese Erfolgsgeschichte doch bemerkenswert.
Schließlich hätte eine solche Politik ohne die breite kulturelle Vermittlung und
Anerkennung entsprechender liberaler Wertorientierungen vor Ort kaum ver-
fangen können, zumal in der intellektuellen Auseinandersetzung der Zeit zu-
nächst keineswegs westlich ausgerichtete Stimmen den Ton angaben.3

Auf der Suche nach dem „Missing Link“ in der Entwicklung liberalen Den-
kens in Deutschland nach 1945 ist die politische Ideengeschichtsschreibung in
den vergangenen Jahren verstärkt auf den Münsteraner Philosophen Joachim
Ritter und seine Schüler aufmerksam geworden.4 In einer Zeit, da die intel-
lektuelle Verachtung der Bundesrepublik durchaus noch an der Tagesordnung

1 Vgl. Axel Schildt: Ankunft im Westen. Ein Essay zur Erfolgsgeschichte der Bundesrepublik.
Frankfurt a. M. 1999. Edgar Wolfrum: Die geglückte Demokratie. Geschichte der Bundesre-
publik Deutschland von ihren Anfängen bis zur Gegenwart. Stuttgart 2006.

2 Vgl. Jörg Calliess (Hrsg.): Die Geschichte des Erfolgsmodells BRD im internationalen Ver-
gleich. Loccum 2006.

3 Vgl. Axel Schildt: Zwischen Abendland und Amerika. Studien zur westdeutschen Ideenland-
schaft der 50er Jahre. München 1999.

4 Vgl. insbes. Jens Hacke: Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung
der Bundesrepublik. Göttingen 22008. Ders.: Der Liberalkonservatismus als Identitätsressour-
ce der Bundesrepublik. In: Die politische Meinung 10 (2007), S. 43-45.

393

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


war – sei es als Verfallsform einer substanzielleren Volksgemeinschaft und
Staatsordnung auf Seiten der Rechten, sei es als bloße Vorstufe zu einer künftig
erst zu verwirklichenden herrschaftsfreien und klassenlosen Gesellschaft auf
der Linken – hat Ritter einen grundlegenden Beitrag zur philosophischen
Selbstverständigung des jungen Gemeinwesens als moderne Industriegesell-
schaft und demokratischer Rechtsstaat geleistet. Insbesondere im Umkreis der
Kritischen Theorie lange als Vordenker eines politisch bedenklichen „Neo-
konservativismus“,5 Anhänger eines antimodernen „Neoaristotelismus“6 oder
Parteigänger der „ethische[n] Gegenaufklärung“7 verunglimpft oder als ein
„intellektuell unerhebliches Reaktionsphänomen“8 abgetan, werden der Müns-
teraner Philosoph und seine Schüler inzwischen als prägende Einflussgrößen
für die politische Kultur der zweiten deutschen Demokratie anerkannt und ge-
würdigt. Ihre Überlegungen haben nicht nur wesentlich zur „liberalkonserva-
tiven Begründung der Bundesrepublik“9 beigetragen, sondern finden im Zei-
chen der Diskussion um Neue Bürgerlichkeit und Zivilgesellschaft auch als
Ideenreservoir des zeitgenössischen Liberalismus zunehmend Beachtung.10

Vor diesem historischen Hintergrund nimmt der vorliegende Beitrag die
politische Philosophie Joachim Ritters in systematischer Perspektive einge-
hender unter die Lupe. Es geht ihm darum, die philosophische Substanz und
Struktur jenes liberalen Denkens herauszuarbeiten, das in der politischen Ide-
engeschichte der Bundesrepublik derart maßgebend wirksam geworden ist. Zu
diesem Zweck wird zunächst ein Überblick über Ritters gedankliche Entwick-
lung inmitten der widerstreitenden philosophischen, weltanschaulichen und
politischen Tendenzen der ausgehenden Weimarer Republik gegeben. Sodann
ist die liberale Anlage und Stoßrichtung der Hegelauslegung kenntlich zu ma-
chen, von der seine Deutung der Gegenwart ihren Ausgang nimmt. Auf dieser
Grundlage wird Ritters Philosophie schließlich als eine philosophische Theorie
der Moderne profiliert, die in der modernen bürgerlichen Industriegesellschaft
und ihrer Entzweiung von der geschichtlichen Herkunftswelt die notwendige
Bedingung für die universelle Verwirklichung menschlicher Freiheit erblickt.
Im Anschluss werden einige der Wege nachgezeichnet, auf denen sich die
Aufnahme und Aneignung gedanklicher Motive Ritters im Kreis seiner Schüler

5 Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. Frankfurt
a. M. 1985, S. 90.

6 Herbert Schnädelbach: Was ist Neoaristotelismus? In: ders.: Zur Rehabilitierung des animal
rationale. Vorträge und Abhandlungen 2. Frankfurt a. M. 1992, S. 205-230, hier S. 207.

7 Ernst Tugendhat: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a. M. 1993, S. 197.
8 Jürgen Habermas: Deutscher Herbst. In: ders.: Kleine Politische Schriften I-IV. Frankfurt a.

M. 1981, S. 364-406, hier S. 368.
9 Vgl. Hacke: Philosophie der Bürgerlichkeit (wie Anm. 4).

10 Vgl. ders.: Die Verteidigung des Unvollkommenen. Zur Aktualität des altbundesrepublika-
nischen Liberalkonservatismus. In: Undine Ruge, Daniel Morat (Hrsg.): Deutschland denken.
Beiträge für die reflektierte Republik. Wiesbaden 2005, S. 97-110.

394

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vollzogen hat. Wie dabei deutlich wird, sind die ursprünglichen systematischen
Intentionen und Potenziale seiner politischen Philosophie in deren Wirkungs-
geschichte keineswegs vollständig aufgegangen, sodass abschließend die Be-
deutung Joachim Ritters für das liberale Denken der Gegenwart in den Blick
zu nehmen ist.

Intellektuelle Biographie: Der Weg in die Bundesrepublik

Joachim Ritter wurde am 3. April 1903 als Sohn des Lungenfacharztes Johan-
nes Ritter und seiner Frau Marie in Geesthacht bei Hamburg geboren.11 Beide
Großväter waren bekannte evangelische Theologen, der Urgroßvater mütter-
licherseits Rechtsprofessor in Halle. Man wird sich das nähere Umfeld als ge-
hoben bildungsbürgerlich vorzustellen haben, allerdings mit kulturprotestan-
tisch-progressivem Einschlag. Das Leben am Industriestandort Geesthacht war
durch einen hohen Anteil an Arbeitern geprägt, deren Lage sich infolge der
Stilllegung der örtlichen Pulverfabriken nach dem Ersten Weltkrieg drama-
tisch verschlechterte. Zeitweise galt die Stadt als eine der ärmsten Gemeinden
des Landes, in Anspielung auf Wahlerfolge von Sozialdemokraten und Kom-
munisten wurde sie im Volksmund auch „klein Moskau“ genannt.12 Soziale
Unruhen und gewalttätige Ausschreitungen nahmen im Laufe der 1920er Jahre
stark zu, und auch beim jungen Ritter scheinen das proletarische Elend und die
wachsende politische Polarisierung einen tiefen Eindruck hinterlassen zu ha-
ben.

Ab 1921 studierte Ritter Philosophie, evangelische Theologie, Deutsch und
Geschichte in Heidelberg, Marburg, Freiburg und Hamburg. Gerade auf dem
Gebiet der Philosophie war die Szenerie damals durch eine spannungsreiche
Konstellation unterschiedlicher theoretischer Schulen und weltanschaulicher
Strömungen geprägt.13 Zum einen war das Fach in Folge des „Zusammen-
bruchs des Deutschen Idealismus“ und des Siegeszugs der modernen, positiven
Natur- und Geisteswissenschaften in eine tiefe Identitätskrise geraten, in der
sein traditionelles Selbstverständnis und sein angestammter akademischer
Stellenwert brüchig zu werden begannen.14 Zum anderen hatten die Erschüt-
terungen des Krieges und die politischen, gesellschaftlichen und kulturellen

11 Vgl. Odo Marquard: Joachim Ritter. In: Neue Deutsche Biographie. Bd. 21. Berlin 2003,
S. 663 f.

12 Vgl. Heinz Bohlmann: Fäuste, Führer, Flüchtlingstrecks. Ein Beitrag zur Geschichte der
Städte Geesthacht und Lauenburg/Elbe 1930-1950. Schwarzenbek b. Hamburg 1993,
S. 19-35.

13 Vgl. Kurt Wuchterl: Bausteine zu einer Geschichte der Philosophie des 20. Jahrhunderts. Von
Husserl zu Heidegger: Eine Auswahl. Bern, Stuttgart, Wien 1995, S. 17-22.

14 Vgl. Herbert Schnädelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933. Frankfurt a. M. 61999,
S. 17.

395

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Umwälzungen der Folgezeit Orientierungsfragen aufgeworfen, die den Rah-
men der etablierten, überwiegend historisch und naturwissenschaftlich ausge-
richteten Universitätsphilosophie zu sprengen schienen.15 Bereits in seiner
Studienzeit bewegte sich Ritter entlang der Frontlinien der zeitgenössischen
Kontroversen. So kam er in Gestalt von Erich Rothacker, Nicolai Hartmann,
Heinz Heimsoeth und Martin Heidegger zunächst mit Vertretern jener neueren
philosophischen Bestrebungen in Berührung, die sich dezidiert vom damals
vorherrschenden Neukantianismus abwandten und im Namen des Seins, des
Lebens oder der Geschichte den Aufbruch zu neuen gedanklichen Ufern pro-
klamierten. Für die Promotion allerdings (mit einer Arbeit über Nicolaus Cu-
sanus’ Theorie des Nichtwissens) ging er schließlich zu Ernst Cassirer nach
Hamburg, der seinerzeit als einer der avanciertesten Vertreter des Marburger
Neukantianismus galt.16

So markierte die heute legendäre Davoser Disputation zwischen Cassirer
und Heidegger im Jahr 1929, die Ritter gemeinsam mit Otto Friedrich Bollnow
protokollierte,17 in gewissem Sinne auch den theoretischen Bezugsrahmen, in
dem sich seine eigene philosophische Selbstverständigung vollzog. Wie in
einem Brennpunkt schienen sich die gegenläufigen geistigen Tendenzen der
Zeit hier in der Begegnung zweier in persönlichem Auftreten und philosophi-
schem Standpunkt grundverschiedener Denker zu verdichten: auf der einen
Seite ein transzendentalphilosophischer Ansatz in der Tradition des Neukan-
tianismus, der stets davon ausgegangen war, dass die Wirklichkeit allein durch
Vermittlung einer „daseinsunabhängigen logischen Vernunft“18 zugänglich
wird, und daher die Erkenntnis- bzw. Wissenschaftstheorie, die die Struktur
und Funktionsweise dieser Vernunft analysieren sollte, als philosophische
Grundlagendisziplin betrachtete. Auf der anderen die gegenläufigen „meta-
physischen Tendenzen“, die die „Frage nach dem Seinsgrund der Erkenntnis“,
mithin dem „lebensgebundenen geschichtlichen Ursprung ihrer Prinzipien und
Formen“19 aufwarfen, um die Vorrangstellung des erkenntnistheoretischen
Paradigmas zu untergraben und die Philosophie in einer anthropologischen,
lebens- oder existenzphilosophischen Auffassung menschlichen Seins neu zu
fundieren. Dabei war sich Ritter bewusst, dass beide Positionen im Horizont

15 Vgl. Norbert Bolz: Auszug aus der entzauberten Welt. Philosophischer Extremismus zwi-
schen den Weltkriegen. München 1989.

16 Joachim Ritter: Docta Ignorantia. Die Theorie des Nichtwissens bei Nicolaus Cusanus. Leip-
zig 1927.

17 Vgl. Otto-Friedrich Bollnow, Joachim Ritter: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer
und Martin Heidegger. In: Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik. Hrsg.
von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a. M. 1991, S. 274-296.

18 Joachim Ritter: Die Erkenntnistheorie der gegenwärtigen deutschen Philosophie und ihr Ver-
hältnis zum französischen Positivismus (Durkheim-Schule). Hrsg. v. Klaus Christian Köhn-
ke. In: Dilthey-Jahrbuch 9 (1996), S. 207-232, hier S. 212.

19 Ebd., S. 208 f.

396

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der zeitgenössischen Auseinandersetzung um „die Lebenskraft des ‚europäi-
schen Geistes‘“20 auch kulturkritische und politische Konnotationen gewan-
nen. So stand die neukantianische Betonung des Geistigen aus Sicht ihrer
Gegner für eine Entfremdung vom Leben, für den Zustand einer Kultur, die
unter dem vermeintlich fremden Einfluss der „westlichen“ Aufklärung ihre
ursprüngliche Vitalität und Authentizität eingebüßt hatte und in einem solchen
Maß von Rationalismus und Szientismus beherrscht wurde, dass ihr das Ideal
wissenschaftlicher Wertfreiheit den Blick auf jeglichen höheren Sinn verstellte
und die fortschreitende Ausdifferenzierung und Spezialisierung der Wissen-
schaften eine einheitliche, umfassende Weltanschauung unmöglich mach-
te.21 Dagegen wurden die neumetaphysischen Beschwörungen des Lebens ins-
besondere auf Seiten der akademisch etablierten Philosophie als Ausdruck ei-
nes regressiven Zeitgeistes verurteilt, der geneigt zu sein schien, die rein for-
male und prozedurale Rationalität wissenschaftlicher Erkenntnis und techni-
scher Verfahren, aber auch liberaler Rechtsstaatlichkeit und demokratischer
Willensbildung einem verbreiteten Bedürfnis nach weltanschaulich gehaltvol-
ler Sinnstiftung zu opfern.22

Während Ernst Cassirer vielen Beobachtern der Davoser Disputation bloß
als gediegener Repräsentant einer bereits zerfallenden bürgerlich-humanisti-
schen Bildungstradition in Erinnerung blieb, der forsch auftretende Heidegger
hingegen als Exponent des Neuen, der jungen Generation und ihrer existentiell
bestimmten Fragen und Anliegen,23 stand Ritter damals noch ganz entschieden
auf der Seite seines Lehrers. Er kritisierte Heideggers Ansatz als den einer
„anthropologischen Metaphysik“,24 die die subjektive Perspektive des Einzel-
nen zum letzten Maßstab erhebe, ohne ihre gesellschaftliche und historische
Bedingtheit zu reflektieren. Mit dieser „Absolutsetzung des eigenen Ich“ wer-
de wissenschaftliche und philosophische Erkenntnis im Grunde einer „exis-
tentiellen Entscheidung“ untergeordnet und so jeder rationalen Auseinander-
setzung entzogen, was notwendig „zur Skepsis, zum Subjektivismus und Mys-
tizismus“25 führe. Im Sinne Cassirers hielt Ritter dagegen, „daß nicht der Geist
ein Phänomen des menschlichen Lebens ist, sondern umgekehrt das Phänomen

20 Ders.: Bildungskrise in Davos. Bemerkungen zu den IV. Davoser Hochschulkursen vom
22. März bis 11. April 1931. In: Neue Jahrbücher für Wissenschaft und Jugendbildung 7
(1931), S. 661-665, hier S. 661.

21 Vgl. Schnädelbach: Philosophie in Deutschland (wie Anm. 14), S. 174 f.
22 Vgl. ebd.
23 Vgl. Karlfried Gründer: Cassirer und Heidegger in Davos 1929. In: Hans-Jürgen Braun,

Helmut Holzhey, Ernst Wolfgang Orth (Hrsg.): Über Ernst Cassirers Philosophie der sym-
bolischen Formen. Frankfurt a. M. 1988, S. 290-302.

24 Joachim Ritter: Über den Sinn und die Grenze der Lehre vom Menschen [1933]. In: ders.:
Subjektivität. Sechs Aufsätze. Frankfurt a. M. 1974, S. 36-61, hier S. 45.

25 Ebd., S. 58 f.

397

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des menschlichen Lebens auf der Geistigkeit […] beruht“.26 Damit wurde der
Intellekt – ganz auf der Linie der klassischen, zuletzt auf Platon und Aristoteles
zurückgehenden humanistischen Tradition – als der wesentliche Zug des Men-
schen begriffen und die moderne Wissenschaft zu seiner maßgeblichen zeit-
genössischen Manifestationsform erklärt. Die Philosophie dürfe sich keines-
falls von ihr abwenden, um ihr Heil im Weltanschaulichen zu suchen, wie
Ritter noch im Februar 1933 in seiner Antrittsvorlesung als Privatdozent in
Hamburg mit Nachdruck forderte. Ihre Aufgabe sei es vielmehr, „gegenüber
allem spekulativen, […] mystischen und subjektivistischen Denken den Sinn
der objektiven Erkenntnis, der rationalen Klarheit und die Erweiterung unserer
wissenschaftlichen Erfahrung zu sichern“.27

Allerdings hatte Ritter seinerzeit bereits begonnen, diesen Begriff von Phi-
losophie als kritischer Wissenschaftstheorie in der Tradition des Neukantia-
nismus auf den Spuren von Ernst Cassirers „Philosophie der symbolischen
Formen“ verstärkt in historische und sozialwissenschaftliche Überlegungen
einzubetten.28 Dabei schien er sogar noch einen Schritt über seinen Lehrer
hinauszugehen und so bald auch an gewisse Grenzen der „idealistischen Po-
sition“29 zu stoßen. War er anfangs mit Cassirer von der „ursprünglichen Un-
ableitbarkeit der symbolischen Ausdrucks-, Darstellungs- und Bedeutungs-
form der geistigen Reflexion aus dem unmittelbaren Wirk- und Lebenszusam-
menhang“30 ausgegangen, so räumte er jedenfalls wenig später unter dem Ein-
druck von Diltheys lebensphilosophisch grundierten geistesgeschichtlichen
Studien und den sozialwissenschaftlichen Forschungen der Durkheim- Schule
ausdrücklich ein, dass die „ganze Welt der Bewußtseins- und Wissensformen
als konkrete, lebendige, gegenwärtige oder historisch vergangene Zeitlichkeit
mit dem gesellschaftlich-geschichtlichen Leben selbst verflochten“31 ist. Aus
diesem Grund müsse man „den Bereich des Erkennens selbst überschreiten“
und „seine Verwurzelung im Realgeschehen […] verstehen und untersuchen“,
um die Verschiedenheit der Formen menschlichen Weltauffassens zu erklären
und die „Frage nach dem Ursprung“ und „dem Grund ihrer Ausbildung“32

beantworten zu können. Ein umfassendes Verständnis der geistigen Welt des
Menschen in ihrer ganzen Vielgestaltigkeit und Veränderlichkeit erfordere die
„genaue und gründliche Erforschung der beobachtbaren Verflechtung von Be-

26 Ders.: Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen. In: Neue Jahrbücher für Wis-
senschaft und Jugendbildung 6 (1930), S. 593-605, hier S. 597.

27 Ders.: Über den Sinn (wie Anm. 24), S. 61.
28 Vgl. Ulrich Dierse: Geschichtlichkeit. Ritters frühe Arbeiten zu Dilthey und Cassirer. In:

ders. (Hrsg.): Joachim Ritter zum Gedenken. Stuttgart 2004, S. 29-41.
29 Ritter: Cassirers Philosophie (wie Anm. 26), S. 596.
30 Ebd., S. 600.
31 Ders.: Erkenntnistheorie (wie Anm. 18), S. 214.
32 Ebd., S. 215.

398

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wußtsein und Gesellschaft“.33 In der weiteren Folge der damit eingeleiteten
Verortung des menschlichen Geistes in seinen gesellschaftlichen und ge-
schichtlichen Zusammenhängen stellte sich für Ritter allerdings unweigerlich
auch das Problem des historischen und kulturellen Relativismus, mithin der
„Gebundenheit aller Weltanschauung an ihre begrenzte Lebenswelt“, die für
das traditionelle Selbstverständnis der Philosophie notwendig auf einen „in-
neren Widerspruch“ ihrer „wesentlich totale Gültigkeit beanspruchenden Sys-
teme“34 hinauszulaufen schien.

In dieser Zeit, in der Joachim Ritter die bei Cassirer angelegte Kontextua-
lisierung des Geistigen weiter verfolgte und dabei den transzendentalen Idea-
lismus seines Lehrers hinter sich ließ, ohne doch dessen rationalistische, uni-
versalistische und humanistische Anliegen preiszugeben, kam er auch mit dem
Denken von Karl Marx in Berührung.35 In Hamburg nahm Ritter 1931 als
junger Privatdozent an einem Gesprächskreis über Marx’ kurz zuvor aufge-
tauchte „Pariser Manuskripte“ teil. In seinen Diskussionsbeiträgen unterstrich
er die Kontinuität der marxschen Theoriebildung zur philosophischen Tradi-
tion, fasste sie allerdings dialektisch: Statt „eine ewige Idee des menschlichen
Seins der Wirklichkeit deutend unterzulegen“, habe Marx „den Ursprung, die
Funktion und die […] Machtlosigkeit solcher metaphysischen Anthropologie“
offengelegt und „an deren Stelle die Analyse der bürgerlichen Gesell-
schaft“36 gesetzt. Was der traditionellen Philosophie als zeitloses Wesen des
Menschen gelte, erweise sich aus dieser Sicht als eine gesellschaftlich bedingte
Seinsweise, die durch gesellschaftliche Veränderungen überwunden werden
könne. Marx habe „den ewigen Widerspruch der Philosophie auf einen zeit-
lich-historischen Widerspruch zurückgeführt, und […] dementsprechend die
These vertreten, daß dieser zeitlich-historische Widerspruch auch durch die
menschliche Praxis aufzuheben sei.“37 Schon die Art der Auseinandersetzung
lässt erkennen, dass Ritters Interesse damals über eine rein theoretische Be-
schäftigung hinausging. Die einschlägigen Thesen wurden nicht nur philolo-
gisch rekonstruiert, sondern auch inhaltlich vertreten und auf kulturelle Er-
scheinungen der eigenen Zeit bezogen. Inwieweit solche Überlegungen auch
mit direktem politischem Engagement einhergingen, ist im Rückblick freilich
schwer zu beurteilen. Immerhin erinnerte sich der Nationalökonom Alfred
Sohn-Rethel an Verbindungen zu illegalen sozialistischen Widerstandsgrup-

33 Ebd., S. 232.
34 Ders.: Zu Wilhelm Diltheys Weltanschauungslehre. In: Hamburger Fremdenblatt

(28.3.1931), S. 22.
35 Vgl. Gunter Scholtz: Joachim Ritter als Linkshegelianer. In: Dierse (Hrsg.): Joachim Ritter

zum Gedenken (wie Anm. 28), S. 147-161.
36 Joachim Ritter: Die Auseinandersetzung des jungen Marx mit der idealistischen Philosophie

und ihre Motive (10. Januar 1931). Typoskript, 6 Seiten. Nachlass Joachim Ritter (DLA
Marbach), S. 2.

37 Ebd.

399

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


pen. Ritter sei damals „ein sehr abenteuerlicher Junge“ gewesen, der bis in die
1930er Jahre „auf einem Motorrad herumflitzte“ und „engen Kontakt mit den
Überresten des Hamburger Aufstands“38 hielt.

Mit der Machtübernahme der Nationalsozialisten begann für den aufstre-
benden Akademiker, der noch Ende 1932 von Cassirer mit einer Arbeit über
Augustinus39 habilitiert worden war, ein heikler Balanceakt zwischen innerer
Distanz und äußerer Anpassung.40 Wegen der Nähe zu Cassirer, seiner ersten
Ehe mit dessen 1928 verstorbener Verwandten Mary Einstein und Gerüchten
um seine marxistischen Umtriebe in NSDAP-Kreisen unter Verdacht, sah er
sich zunehmend politischen Anfeindungen und Bewährungsproben ausge-
setzt.41 Gleichwohl blieben erkennbare Reverenzen an nationalsozialistisches
Gedankengut aus, auch wenn die verstärkte Akzentuierung der geschichtlichen
Eigenarten und Unterschiede des Geistigen durchaus der politisch erwünschten
Richtung entgegenzukommen schien. Vereinzelte Aufsätze aus dieser Zeit
verweisen hintergründig auf die Verwurzelung des „Jahrhunderte späteren
Toleranzgedanken Lessings“42 in der Tradition der deutschen Mystik oder auf
die allgemeine Aufgabe der Philosophie, die „Zugehörigkeit des anderen zu
der es ausgrenzenden Lebenswirklichkeit sichtbar“43 werden zu lassen. Dane-
ben ist ein weitgehender Rückzug auf politisch scheinbar unverfängliches phi-
losophiehistorisches Terrain zu verzeichnen. Im Mai 1937 trat der in wirt-
schaftlich prekären Verhältnissen lebende Privatdozent unter dem fortgesetz-
ten Druck des NS-Dozentenbundes schließlich in die NSDAP ein, betätigte
sich auch in ihren Gliederungen, doch der akademische Aufstieg stockte wei-
terhin. Als man ihn 1941 zunächst zum außerordentlichen Professor ernannte
und im Mai 1943 ein Ruf nach Kiel erging, befand er sich als Reserveoffizier
längst im Kriegseinsatz. Obwohl noch 1944 „uk-gestellt“, konnte er die Pro-
fessur nicht mehr antreten, da er bald darauf in britische Gefangenschaft ge-
riet.44

38 Alfred Sohn-Rethel: Einige Unterbrechungen waren wirklich unnötig. Gespräch mit Sohn-
Rethel. In: Mathias Greffrath (Hrsg.): Die Zerstörung einer Zukunft. Gespräche mit emi-
grierten Sozialwissenschaftlern. Reinbek b. Hamburg 1979, S. 213-269, hier S. 223 f.

39 Joachim Ritter: Mundus Intelligibilis. Eine Untersuchung zur Aufnahme und Umwandlung
der neuplatonischen Ontologie bei Augustinus. Frankfurt a. M. 1937.

40 Vgl. Jens Thiel: Akademische „Zinnsoldaten“? Karrieren deutscher Geisteswissenschaftler
zwischen Beruf und Berufung (1933/1945). In: Rüdiger vom Bruch, Uta Gerhardt, Aleksan-
dra Pawliczek (Hrsg.): Kontinuitäten und Diskontinuitäten in der Wissenschaftsgeschichte
des 20. Jahrhunderts. Stuttgart 2006, S. 167-194.

41 Vgl. Hans Jörg Sandkühler: „Eine lange Odyssee“. Joachim Ritter, Ernst Cassirer und die
Philosophie im ‚Dritten Reich’. In: Dialektik (2006) 1, S. 139-179.

42 Ders.: Nicolaus von Cues. In: Theodor Haering (Hrsg.): Das Deutsche in der deutschen Phi-
losophie. Stuttgart 1941, S. 70-88, hier S. 74.

43 Ders.: Über das Lachen [1940]. In: ders.: Subjektivität. Sechs Aufsätze. Frankfurt a. M. 1974,
S. 62-92, hier S. 79.

44 Vgl. Sandkühler: Odyssee (wie Anm. 41), S. 171.

400

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Im Jahr 1946 übernahm Ritter den Lehrstuhl für Philosophie an der West-
fälischen Wilhelms-Universität Münster, an der er – unterbrochen von einer
Gastprofessur in Istanbul zwischen 1953 und 1955 – bis zur Emeritierung blieb.
Hier entfaltete er eine rege Lehrtätigkeit, hielt viel beachtete Vorlesungen zur
Gesellschaftstheorie, politischen Philosophie und Ästhetik45 und begründete
das heute legendäre „Collegium Philosophicum“. Er begann, seinen eigenen
Standpunkt in einer Reihe von Aufsätzen auszuformulieren und jenen Kreis
von Schülern um sich zu sammeln, der später als „Ritter-Schule“ die intellek-
tuelle Landschaft der Bundesrepublik prägen sollte. Mit ehemaligen Schülern
sowie Kollegen wie Erich Rothacker, Hans-Georg Gadamer oder Hans Blu-
menberg verbanden ihn Arbeitsbeziehungen, aus denen zahlreiche For-
schungsprojekte und Kooperationen hervorgingen.46 Daneben entwickelte Rit-
ter auch einen beachtlichen wissenschafts- und hochschulpolitischen Einsatz.
So saß er in den Gründungsausschüssen der Universitäten Bochum, Dortmund
und Konstanz, war Mitglied der wissenschaftlichen Akademien in Düsseldorf
und Mainz und wirkte seit 1965 im Wissenschaftsrat an der Konzeption der
Hochschulreform mit. Seine letzten Lebensjahre waren vor allem der Arbeit
am „Historischen Wörterbuch der Philosophie“ gewidmet, dessen Leitung er
1961 übernommen hatte.47 Im theoretischen Grundriss des groß angelegten
Nachschlagewerks wird schließlich ein umfassendes Verständnis von Philo-
sophie wirksam, nach dem diese „im Wandel ihrer geschichtlichen Positionen
und in der Entgegensetzung der Schulen und Richtungen als die Eine peren-
nierende Philosophie das ihr immanente Prinzip vernünftigen Begreifens zu
immer reicherer Entfaltung bringt“.48

„Der Grund, auf dem alles basirt wird“: Die liberale Hegelauslegung

Joachim Ritters tätige Mitwirkung an und in den Institutionen der im Aufbau
begriffenen Bundesrepublik findet ihre Entsprechung in seinem Werk. In eine
Vielzahl kleinerer Publikationen verstreut, bietet es seinem systematischen

45 Vgl. Joachim Ritter: Vorlesungen zur Philosophischen Ästhetik. Hrsg. v. Ulrich von Bülow
und Mark Schweda. Göttingen 2010.

46 Vgl. Hermann Lübbe: Affirmationen. Joachim Ritters Philosophie im akademischen Kontext
der zweiten deutschen Demokratie. In: ders.: Philosophie in Geschichten. Über intellektuelle
Affirmationen und Negationen in Deutschland. München 2006, S. 152-168.

47 Vgl. Walter Tinner: Das Unternehmen Historisches Wörterbuch der Philosophie. In: Riccardo
Pozzo, Marco Sgarbi (Hrsg.): Eine Typologie der Formen der Begriffsgeschichte. Hamburg
2010, S. 9-13.

48 Joachim Ritter: Zur Neufassung des ‚Eisler’. Leitgedanken und Grundsätze eines Historisch-
en Wörterbuchs der Philosophie. In: Zeitschrift für Philosophische Forschung 18 (1964),
S. 704-708, hier S. 707.

401

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gehalt nach eine philosophische Theorie der modernen Welt.49 Dabei spielt
die eingehende Auseinandersetzung mit Hegels „Rechtsphilosophie“50 eine
entscheidende Rolle. In ihr wird das theoretische Instrumentarium entwickelt,
mit dem die eigene Gegenwart erfasst und auf den Begriff gebracht werden
soll. Das versteht sich zunächst keinesfalls von selbst, galt das Werk doch
damals weithin als philosophisch längst erledigt. Schon Rudolf Haym hatte
Hegel nach 1848 als Philosophen der Restauration und des preußischen Macht-
staates abgetan.51 Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde er dann bei Karl R.
Popper oder Ernst Topitsch in totalitarismuskritischer Perspektive zum Er-
neuerer archaischen Hordendenkens, Vordenker des totalen Staates und My-
thologen der Herrschaft stilisiert und als geistiger Ahnherr von Faschismus wie
Kommunismus zum „Feind der offenen Gesellschaft“ erklärt.52 Einem derart
diskreditierten Denken wichtige Einsichten zur Verfasstheit der modernen
Welt abzugewinnen, bedeutete zugleich, es selbst von Grund auf neu zu er-
schließen.

Ritters Annäherung an die hegelsche „Rechtsphilosophie“ ist von der Über-
zeugung getragen, dass es „keine zweite Philosophie [gibt], die so sehr und bis
in ihre innersten Antriebe hinein Philosophie der Revolution ist wie die He-
gels“.53 Hegel habe die Erfahrung der Französischen Revolution in seinem voll
ausgebildeten System aufgehoben, indem er sein gesamtes Denken dem Aus-
trag des durch sie aufgeworfenen Problems gewidmet habe, „daß die Konti-
nuität der Weltgeschichte für sie selber wie für ihren restaurativen Gegner nicht
mehr besteht und zerbrochen ist“.54 Dabei resultiere das Diskontinuitätspro-
blem letztlich aus dem Umstand, dass es in der Revolution um „die politische
Verwirklichung der Freiheit“55 gehe, also darum, „die Rechtsform der Freiheit
zu finden und d. h. eine Rechtsordnung auszubilden, die der Freiheit [...] an-
gemessen ist und ihr gerecht wird“.56 Da Freiheit dabei nämlich gemäß den
rationalen Naturrechtslehren der Zeit als ein Recht begriffen wird, das
schlechthin allen Menschen von Natur zukommt, scheint „ihre Setzung“ schon
rein begrifflich „den Gegensatz gegen alle geschichtlich vorgegebenen Ord-

49 Vgl. Mark Schweda: Entzweiung und Kompensation. Joachim Ritters philosophische Theorie
der modernen Welt. Freiburg i. Br., München 2013.

50 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. Berlin 1821.

51 Vgl. Rudolf Haym: Hegel und seine Zeit. Vorlesungen über Entstehung und Entwickelung,
Wesen und Werth der Hegel’schen Philosophie. Berlin 1857.

52 Vgl. Karl R. Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. 2: Falsche Propheten. Bern
1958. Ernst Topitsch: Die Sozialphilosophie Hegels als Heilslehre und Herrschaftsideologie.
Neuwied, Berlin 1967.

53 Joachim Ritter: Hegel und die französische Revolution (1957). In: ders.: Metaphysik und
Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Frankfurt a. M. 1969, S. 183-255, hier S. 192.

54 Ebd., S. 211 f.
55 Ebd., S. 196.
56 Ebd., S. 199.

402

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nungen und die alte geschichtliche Welt“ einzuschließen, sodass „ihre politi-
sche Verwirklichung“ scheinbar zwangsläufig „das Ende der bisherigen Ge-
schichte herbeiführen“57 muss. Waren Rechte bis dahin an die gesellschaftliche
Stellung ihrer Inhaber gebunden und damit als Privilegien nach historisch ge-
wachsenen und religiös oder metaphysisch legitimierten Hierarchien gestaffelt
gewesen, so soll fortan jeder Mensch die gleichen Rechte genießen, unabhän-
gig von Geburt, Stand, Konfession oder Nationalität. Er soll gelten, wie Ritter
in Anlehnung an Hegel formuliert, „weil er Mensch ist, und nicht, weil er Jude,
Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener ist“.58

Alle besonderen Merkmale, die der Einzelne seiner Herkunft verdankt, ver-
lieren so mit einem Schlag politisch jede Bedeutung. Was ihn in seiner per-
sönlichen Eigenart ausmacht, von anderen unterscheidet und in der Welt ver-
ortet, etwa die Abstammung aus einer bestimmten Familie, die Verbundenheit
mit einem heimatlichen Landstrich oder die Zugehörigkeit zu einer ethnischen
Gruppe, beruflichen Innung oder religiösen Gemeinde, bleibt für den revolu-
tionären Freiheitsbegriff notwendig unerheblich und wird daher im Zuge seiner
politischen Durchsetzung nicht berücksichtigt. Die traditionellen Prägungen,
Beziehungen und Zusammenhänge, die dem Leben des Menschen allererst
seinen konkreten Inhalt und seine unverwechselbare Gestalt verleihen – Ritter
nennt sie auch die „geschichtlichen Substanzen des menschlichen Daseins“59

–, erscheinen aus dem Blickwinkel der Revolution nur mehr als Hindernisse
auf dem Weg zur universellen Verwirklichung der Freiheit und müssen als
solche rückstandslos beseitigt werden. Das „Wesen der modernen [...] Revo-
lution“ besteht geradezu „in der Setzung von Ordnungen, die ihrem Prinzip
nach voraussetzungslos wie ein radikaler Neuanfang, dem nichts vorausgehen
soll, alles Vorgegebene, Geschichtliche und Überlieferte von sich ausschlie-
ßen.“60

Auf diese Weise wird der Austrag des Diskontinuitätsproblems im Rahmen
des hegelschen Systems für Ritter zugleich zur Auseinandersetzung mit dem
revolutionären Freiheitsbegriff selbst. Hegel unternehme es, „die politische
Freiheit der Revolution in ihrem Wesen zu begreifen“, das heißt, ihren Sinn
und Zweck philosophisch zu erfassen, um so den Grund zu bestimmen, „auf
dem durch die Revolution ‚Alles basirt‘ wird.“61 Zu diesem Zweck beziehe er
das emanzipatorische Freiheitsverständnis der Revolution auf den in der phi-
losophischen Tradition überlieferten Freiheitsbegriff und seine ursprünglich
aristotelische Definition zurück. Ihr zufolge sei nur derjenige Mensch frei, „der

57 Ebd., S. 225.
58 Ebd., S. 228.
59 Ebd., S. 210.
60 Ebd., S. 227.
61 Ebd., S. 197.

403

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


um seiner selbst willen, nicht um eines anderen willen ist“,62 also etwa der
Bürger der antiken Polis im Unterschied zum Sklaven, dessen ganzes Sein für
Aristoteles allein darauf abziele, seinem Herren zu dienen. Freiheit bestehe
demnach wesentlich im „Selbstseinkönnen des Menschen“, nämlich in der
Möglichkeit, seine eigene Identität auszubilden und in Übereinstimmung mit
sich selbst, den eigenen Vorstellungen, Wünschen und Gepflogenheiten gemäß
zu leben, um in diesem Sinne sein eigener Herr und „in der Welt ‚zu Hau-
se’“63 zu sein. Sie bezeichne allgemein den „Stand des Menschen, in dem er
sein Menschsein verwirklichen und so er selbst sein und ein menschliches Le-
ben führen kann“.64

Dieses Verständnis von Freiheit nennt Ritter auch ihren „substantialen“65

Begriff. Es bringt für ihn demnach das Wesen der Freiheit zum Ausdruck, die
im Zuge der Revolution politisch universell durchgesetzt werden soll. Aller-
dings stellt die Konfrontation mit diesem Wesensbegriff das revolutionäre
Freiheitsverständnis und seine destruktive Wendung gegen die Geschichte in
gleich zweifacher Hinsicht in Frage: Zum einen zeigt sich, dass die Idee der
Freiheit, die die Revolution „in der Emanzipation aus allen geschichtlichen
Ordnungen“ und damit auch „in der Entgegensetzung zur philosophischen
Tradition“66 zur Geltung bringt, in Wahrheit selbst aus dieser Tradition her-
vorgegangen ist. Und zum anderen wird deutlich, dass sich die so gefasste
Freiheit keinesfalls in absoluter Entgegensetzung zur Gesamtheit historisch
gewachsener Lebenszusammenhänge verwirklichen lässt: Wenn das Wesen
der Freiheit im Selbstseinkönnen des Menschen besteht, kann sie überhaupt
nicht gegen „die für sein eigenes Dasein entscheidenden Ordnungen seiner
geschichtlichen Herkunft“67 ausgespielt werden, da diese zugleich notwendige
Bedingungen seines Selbstseins darstellen. Die „Freiheit des Selbstseins“ setzt
die „für sie wesentlichen geschichtlichen Substanzen“68 voraus, die der Per-
sönlichkeit des Einzelnen erst ein unverwechselbares Profil und seinem Leben
einen konkreten Inhalt geben.

So trägt die revolutionäre „Setzung der universalen, auf den Menschen als
Menschen bezogenen Freiheit“ für Ritter einen „Widerspruch in sich“, wenn
sie „die geschichtlichen Substanzen des Menschen von sich ausschließt und
ihre Verneinung ist.“69 Indem sie ihren Freiheitsbegriff gegen die Geschichte
wendet, verkennt die Revolution die in dieser selbst liegenden Voraussetzun-
gen, unter denen der Einzelne erst „er selbst“ und „in der Welt zuhause“ sein

62 Ebd., S. 198.
63 Ebd.
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd., S. 199.
67 Ebd., S. 228.
68 Ebd., S. 230.
69 Ebd., S. 210.

404

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kann. Sie wird darum, wie Ritter in Anspielung auf Hegel sagt, in der gesell-
schaftlich-politischen Wirklichkeit zwangsläufig zur „‚Furie des Verschwin-
dens‘“:70 Sobald sich eine bestimmte Form menschlichen Zusammenlebens
institutionell verfestigt, muss sie in ihr eine Einschränkung der Freiheit erbli-
cken und sie sogleich wieder einreißen. Sie ist so grundsätzlich nicht in der
Lage, „eine Rechtsordnung auszubilden, die der Freiheit des Selbstseins an-
gemessen ist und ihr gerecht wird und es dem Einzelnen ermöglicht, er selbst
zu sein“.71

Bis hierher kann Ritters an Hegel angelehnte Auseinandersetzung mit dem
revolutionären Freiheitsbegriff im Sinne einer Kritik der Revolution gedeutet
werden, die immanent ansetzt, also keinen vor- oder gegenrevolutionären
Standpunkt voraussetzt wie etwa die Restauration, sondern die revolutionäre
Bewegung an ihren eigenen Maßstäben und Zielsetzungen misst und dabei
feststellt, dass sie ihnen aus prinzipiellen Gründen nicht gerecht zu werden
vermag. Obwohl sie mit dem Gedanken der „Einheit von Freiheit und Mensch-
sein“72 einen wesentlichen Aspekt der Freiheit zur Geltung bringt – „Recht –
jetzt prinzipiell Menschenrecht – hat die Allgemeinheit der Gattung erreicht“73

–, ignoriert sie in der Beschränkung auf ihn doch zugleich alle weiter reichen-
den inhaltlichen Bestimmungen menschlichen Freiseins und verfehlt daher mit
der politischen Verwirklichung dieses Freiseins zuletzt ihre ureigensten Ab-
sichten. Im Bruch mit der Geschichte wird das verkürzte, einseitig emanzipa-
torische Freiheitsverständnis der Revolution zum eigentlichen Grund ihres po-
litischen Scheiterns.

Allerdings weist die hegelsche „Rechtsphilosophie“ für Ritter über das fak-
tische Scheitern der Revolution hinaus. Entsprechend erkennt er mit ihr zwar
„das revolutionäre Prinzip der Freiheit als Recht“74 als den berechtigten Gehalt
der emanzipatorischen Gesinnung, die in der Revolution politisch zum Tragen
kommt, uneingeschränkt an, bindet es aber als nur ein Bedeutungsmoment in
ein erweitertes Freiheitsverständnis ein. So gelangt er im Ausgang von Hegel
zu einem Standpunkt, von dem aus sich die Spannung zwischen der „politi-
schen Freiheit als Recht“ und der „substantialen Freiheit des Selbstseins“75 im
Horizont einer umfassenderen Konzeption freien menschlichen Lebens auflö-
sen lässt. Zum einen nämlich macht nach Ritter erst der Rückbezug auf die
substantiale Freiheit den Sinn der politischen Freiheit verständlich. Deren ein-
ziger Zweck bestehe darin, das Selbstseinkönnen des Menschen im gesamten
Umfang seiner historisch bedingten Besonderheit zu ermöglichen und recht-

70 Ebd., S. 225.
71 Ebd., S. 199.
72 Ebd.
73 Ebd., S. 202.
74 Ebd., S. 208.
75 Ebd., S. 198.

405

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lich abzusichern. Insofern sei die freiheitliche „Rechtsform […] nicht selbst
wieder politisch begründet“, sondern habe „ihren Grund in der Freiheit des
Menschseins selbst“.76 Zum anderen aber sorge erst der allgemeine Rechtsan-
spruch auf Freiheit dafür, dass menschliches Selbstseinkönnen nicht länger an
kontingente Merkmale gebunden und auf ihre Träger beschränkt bleibe, son-
dern jedem einzelnen Menschen als solchem zugestanden werde. Mit ihm
werde „zum ersten Male […] das Selbstseinkönnen des Menschen universal
und im Verhältnis zu allen Menschen zum Prinzip und zum Zweck der Ge-
sellschaft und des Staates erhoben“.77 Erst beide Aspekte zusammen machen
daher für Ritter Freiheit im vollen Umfang des Begriffs aus. Der „Begründung
der politischen Freiheit als Recht in der substantialen Freiheit des Selbst-
seins“78 entspricht umgekehrt, dass „das Selbstseinkönnen des Menschen“ nur
vermittels der politischen Freiheit „universal“79 zu werden vermag.

An diesen Bedeutungskomponenten ihres Begriffs zeichnet sich ein Ver-
ständnis von Freiheit als „Idee“ im terminologischen Sinne der hegelschen
Philosophie ab. Was Freiheit bedeutet, lässt sich demnach nicht schon durch
eine schlichte Definition ihres begrifflichen Sinngehalts angeben, sondern er-
schließt sich erst mit Blick auf die verschiedenen Formen und Stufen ihrer
politischen Verwirklichung. In dieser Hinsicht teilt Ritter die hegelsche Auf-
fassung, dass die „Geschichte selbst […] der Boden“ ist, „auf dem die Idee
wirklich ist und wirkt“:80 Er versteht die komplexe Binnenstruktur des Frei-
heitsbegriffs nicht nur im Sinne eines konzeptuellen Implikationsverhältnisses,
sondern sieht in ihr auch eine realgeschichtliche Entwicklungsdynamik ange-
legt. Die Idee der Freiheit manifestiert sich im Gang des historischen Gesche-
hens selbst, sofern in ihm sämtliche Aspekte der Freiheit sukzessive entfaltet
und in die gesellschaftlich-politische Wirklichkeit eingebildet werden. In die-
sem Sinne deutet Ritter die „Weltgeschichte“ mit Hegel auch „als die Ge-
schichte, deren Prinzip die Freiheit ist und deren Verlauf ihre Entwicklung und
Entfaltung zum Inhalt hat“.81 Von der ersten, noch durch die Sklaverei be-
schränkten Realisierung des Freiheitsgedankens in der antiken Polis über das
mit dem Christentum aufkommende Bewusstsein der Freiheit und Gleichheit
aller Menschen vor Gott bis zur Forderung der Französischen Revolution, diese
universelle Gleichberechtigung auch zur Grundlage von Recht und Staat zu
machen, erstreckt sich für ihn ein einziger, kontinuierlich fortschreitender Pro-

76 Ebd.
77 Ebd., S. 201.
78 Ebd., S. 198.
79 Ebd., S. 201.
80 Ebd., S. 218.
81 Ebd., S. 199.

406

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zess, in dem sich die „Einheit von Freiheit und Menschsein“82 schrittweise
verwirklicht.

Ersichtlich kann die Französische Revolution unter diesen Voraussetzungen
keinesfalls mehr als absoluter Bruch der abendländischen Geschichte be-
schrieben werden. Zwar schließt die politische Durchsetzung der Freiheit als
allgemeines Menschenrecht den Fortbestand der überkommenen staatlichen
Einrichtungen und die ungebrochene Geltung ihrer philosophischen und theo-
logischen Grundlagen aus, sodass beides im revolutionären Umsturz zu Recht
zunichte gemacht wird. Zugleich aber vollstreckt die Revolution gerade mit
dieser Vernichtung historisch vorgegebener Lebensverhältnisse im Grunde
nichts anderes als das innere Entwicklungsprinzip der europäischen Geschich-
te selbst: Sie erhebt den Gedanken der Freiheit und Gleichheit aller Menschen
zum Prinzip jeglicher politischer Ordnung und setzt so noch in ihrem fakti-
schen politischen Scheitern die normativen Maßstäbe für die Einrichtung
rechtlicher Rahmenbedingungen, unter denen die auf geschichtliche Gehalte
angewiesene Freiheit des Selbstseins künftig zur universellen Verwirklichung
gelangen kann. Sofern sich im Zuge dieses Vorgangs die Moderne politisch
konstituiert, kann und muss sie daher nun „positiv als Epoche der europäischen
Weltgeschichte und ihrer Freiheit des Menschseins gelten“.83

Dieser Interpretationsansatz erlangte auf dem Gebiet der jüngeren Hegel-
forschung weithin Anerkennung und einen geradezu klassischen Stellenwert.
Er markierte den „Höhepunkt der deutschen Hegelapologetik“,84 regte im
Kreis von Ritters Schülern bedeutende Untersuchungen zum hegelschen Werk
an85 und begründete so die bis heute vorherrschende liberale Deutungstradition
und Wirkungslinie der praktischen Philosophie Hegels in Deutschland nach
dem Zweiten Weltkrieg. Gleichwohl ist er keineswegs unumstritten geblieben.
So beanstandete Hans-Georg Gadamer, dass Ritter die Bedeutung der Fran-
zösischen Revolution für die von einem „eternisierende[n] Blick“ bestimmte
hegelsche Philosophie überschätze und deshalb den Fehler begehe, die in ihr
behandelten Fragen und Sachverhalte „historisch und aktualistisch zu indivi-
dualisieren“.86 Jürgen Habermas wiederum hielt Ritters Deutung umgekehrt
entgegen, Hegel habe die historische Brisanz des revolutionären Geschehens
durch die Einbindung in sein System gerade theoretisch zu entschärfen gesucht

82 Ebd.
83 Ebd., S. 200.
84 Henning Ottmann: Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. Bd. 1: Hegel im Spiegel der

Interpretationen. Berlin, New York 1977, S. 299.
85 Vgl. Günter Rohrmoser: Subjektivität und Verdinglichung. Theologie und Gesellschaft im

Denken des jungen Hegel. Gütersloh 1961. Reinhart K. Maurer: Hegel und das Ende der
Geschichte. Freiburg i. Br. 1965.

86 Hans-Georg Gadamer: Rez. „Joachim Ritter: Hegel und die französische Revolution“. In:
Philosophische Rundschau 5 (1957), S. 306-308, hier S. 307.

407

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und die Revolution so letzten Endes philosophisch „hinweggefeiert“.87 Im
Spannungsfeld zwischen dem traditionalistischen Aktualismuseinwand auf der
einen und der progressivistischen Theoretizismuskritik auf der anderen Seite
zeichnet sich das spezifische Gepräge von Ritters eigener Deutungsperspektive
ab.

Im Zeichen der Entzweiung: Bürgerliche Industriegesellschaft und
Subjektivität

Im Zuge seiner Hegelinterpretation gelingt es Joachim Ritter, die mit der Fran-
zösischen Revolution in die europäische Geschichte einbrechende „Diskonti-
nuität positiv als Form der geschichtlichen Kontinuität und Einheit zu begrei-
fen“.88 Die moderne Welt konstituiert sich keineswegs in einem absoluten und
vollständigen Bruch mit der abendländischen Tradition und schwebt deshalb
auch nicht völlig frei – gleichsam selbsttragend – über deren Trümmern. Indem
sie sich aus allen historisch vorgegebenen Lebensordnungen und Weltbildern
löst, macht sich vielmehr zugleich ihr innerer Zusammenhang mit der alteu-
ropäischen Herkunftswelt geltend. Ihre Ablösung von der Vergangenheit voll-
zieht sich so in einer Form, in der sie „nicht nur nicht zur Vernichtung der
weltgeschichtlichen Kontinuität führen muß, sondern gerade die Bedingung
ist, die sie ermöglicht und den Fortbestand der substantialen Ordnungen der
Herkunft auf dem Boden der modernen Welt sichern kann“.89

Diese eigentümliche Verschränkung von Herkunft und Zukunft, Kontinuität
und Diskontinuität in der revolutionären Konstitution der Moderne bezeichnet
Ritter im Anschluss an Hegel als „Entzweiung“. Als solche stellt sie für ihn
die „Grundverfassung der neuen Zeit“ überhaupt dar, die „Form der modernen
Welt und ihres Bewußtseins“.90 Entsprechend dient ihm der Entzweiungsbe-
griff als das zentrale „Instrument der Zeitdiagnose“,91 mit dessen Hilfe die
wesentlichen Züge der eigenen Gegenwart philosophisch erfasst und auf den
Begriff gebracht werden sollen. Dabei ist Ritters gesamte Sicht der Moderne
durch die Überzeugung geprägt, dass die „Entzweiung [...] zugleich die Macht
des Positiven und Negativen ist.“92 Die fundamentalen Ambivalenzen der mo-

87 Jürgen Habermas: Hegels Kritik der Französischen Revolution. In: ders.: Theorie und Praxis.
Sozialphilosophische Studien. Frankfurt a. M. 41971, S. 128-147, hier S. 128.

88 Ritter: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 225.
89 Ebd., S. 229.
90 Ebd., S. 213 f.
91 Ders.: Art. „Hegel“, I: Leben und Werk; II: Rechts- und Staatsphilosophie. In: Staatslexikon.

Hrsg. von der Görres-Gesellschaft. Bd. 4. Freiburg i. Br. 61959, Sp. 24-34, hier Sp. 25.
92 Ders.: Person und Eigentum. Zu Hegels „Grundlinien der Philosophie des Rechts“ §§ 34-81.

In: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), S. 256-280, hier S. 276.

408

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dernen Lebenswirklichkeit, die in dieser Perspektive hervortreten, werden im-
mer wieder ausführlich beschrieben.

Einerseits impliziert der Begriff der Entzweiung den Aspekt der Diskonti-
nuität der modernen Zivilisation zur geschichtlichen Herkunftswelt, der in
ihrer Emanzipation aus den Sitten und Überlieferungen der Vergangenheit zur
Geltung kommt. Sie „kann den Menschen als Menschen nur zum Subjekt des
Rechts und des Staates machen […], indem sie ihn aus seinem in Geschichte
und Herkunft geborgenen Sein herauslöst“.93 Die traditional geprägten Le-
benszusammenhänge, aus denen die Einzelnen allererst als sie selbst hervor-
gegangen sind und in deren Horizont sie sowohl sich selbst als auch die Welt
verstehen, decken sich nicht mehr mit den Verhältnissen, in denen sie künftig
unter den Bedingungen universeller Freiheit als Gleiche unter Gleichen leben
werden: „Der Mensch gerät äußerlich und innerlich zwischen zwei Ordnun-
gen“, sein ganzes „Leben zerfällt in sich in zwei Bereiche“.94 Die Schmerzen
und Verluste, unter denen sich dieser Vorgang vollzieht, sind für Ritter kei-
nesfalls „wegzuinterpretieren“.95 Sie begründen auch das verbreitete Unbeha-
gen an der Moderne, das in der zeitgenössischen Kulturkritik mitunter schrill
zum Ausdruck kommt, „wenn von der ‚Säkularisation‘ der modernen Welt,
von der Entpersönlichung und Vermassung des Lebens, von seiner Bodenlo-
sigkeit die Rede ist“.96

Andererseits betont Ritter jedoch stets nachdrücklich, dass die „negative
Wertung dessen, was Hegel Entzweiung nennt“, unangebracht sei, und ist be-
strebt, „den Klang des Negativen zu vermeiden und die Vorstellung fernzu-
halten, es sei die Entzweiung mit dem Verfall und dem Ende des substantiellen
Lebens identisch“.97 Denn mit der Emanzipation aus den überkommenen Le-
bensordnungen setzt sich für ihn zugleich der Gang der Weltgeschichte zur
universellen Verwirklichung der Freiheit fort und kommt „im politischen Sinn
zum Abschluß“.98 Durch sie werden die Voraussetzungen geschaffen, unter
denen künftig allen Menschen rechtlich gleichermaßen eingeräumt werden
kann, sie selbst in ihrer historisch gewachsenen Besonderheit zu sein. Sie mar-
kiert so nicht nur einen Bruch, sondern in eins damit zugleich die „Erfüllung
der Weltgeschichte im Hervorgang des Bewußtseins der Freiheit“.99 Her-

93 Joachim Ritter: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft. In:
ders.: Subjektivität. Sechs Aufsätze. Frankfurt a. M. 1974, S. 105-140, hier S. 130 f.

94 Ders.: Europäisierung als europäisches Problem. In: ders.: Metaphysik und Politik (wie
Anm. 53), S. 321-340, hier S. 333.

95 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 213.
96 Ders.: Subjektivität und industrielle Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der Subjektivität. In:

ders.: Subjektivität (wie Anm. 93), S. 11-35, hier S. 27.
97 Ebd., S. 28.
98 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 201.
99 Ders.: Art. „Entzweiung“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 2. Hrsg. von

Joachim Ritter. Basel 1972, Sp. 565-572, hier Sp. 566.

409

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kunftszusammenhänge und Zukunftsaussichten des menschlichen Daseins tre-
ten demnach in der Moderne nicht etwa zwangsläufig in ein Verhältnis bezie-
hungslosen Nebeneinanders oder unvereinbarer Gegensätzlichkeit. Sie bleiben
in der Entzweiungsstruktur vielmehr „komplementär aufeinander bezogen“,
ergänzen sich also dergestalt, dass diese Struktur selbst „die Form“ ist, „in der
sich unter der Bedingung der modernen Welt ihre ursprüngliche Einheit ge-
schichtlich erhält.“100

In dieser für ihn wesentlichen Ambivalenz hebt sich der Begriff der Ent-
zweiung auch von dem der Entfremdung ab. Gegenüber der insbesondere im
Einzugsbereich des Marxismus virulenten Vorstellung, dass die modernen
Verhältnisse dem Menschen die harmonische Einheit mit sich selbst und sei-
nem Umfeld verwehren und ihn so entfremden, macht Ritter deshalb die dia-
lektische Logik des hegelschen Entzweiungsbegriffs geltend. Dieser beschrei-
be einen Vorgang, in dem sich eine anfängliche Einheit so ausdifferenziere,
dass sie in dem dabei Auseinandertretenden an sich erhalten bleibe und wie-
dererkannt werden könne. Den Entzweiungszustand der modernen Welt als
Entfremdung zu deuten, heißt für Ritter darum, allein seine negative Seite zur
Kenntnis zu nehmen und mit der Moderne als solcher gleichzusetzen. Diese
werde so nicht in ihrer Positivität anerkannt, sondern zum bloßen historischen
Durchgangsstadium erklärt, das „politisch und geistig in der Herbeiführung
künftiger Vollendung […] aufgehoben und überwunden“101 werden soll. Die
Entfremdungstheoretiker erkennen die moderne Welt mithin nicht als eine
Form der Einheit und Ganzheit des menschlichen Daseins an, sondern streben
entweder hinter sie zurück oder über sie hinaus zu einer – wieder oder allererst
– herzustellenden Einheit des Menschen mit sich selbst und seiner Welt. Für
Ritter wird Entzweiung hingegen gerade dann zu Entfremdung, wenn die in
ihr implizierte „Nichtidentität beiseite gebracht und die eine oder die andere
Seite zum Ganzen gemacht wird, während die jeweils andere Seite ins Nicht-
sein verdrängt wird“.102 In seinen Augen endet jeder „Versuch, die Einheit des
Menschseins dadurch zurückzugewinnen, daß je eine Seite der Entzweiung
zum Nichtsein gesetzt wird“,103 zwangsläufig im Totalitarismus. Sofern die
Moderne als eine Epoche in der weltgeschichtlichen Verwirklichung der Frei-
heit zu begreifen ist, gehört zu ihr notwendig die Entzweiung als diejenige
Struktur, „die es möglich macht, aus dem Reichtum der Überlieferung und
zugleich in der modernen Gegenwart zu leben“.104

Nun tritt die Entzweiung bei Ritter keineswegs als ein abstraktes metaphy-
sisches Prinzip oder eine allgemeine geschichtsphilosophische Schicksals-

100 Joachim Ritter: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 214 f.
101 Ders.: Art. „Entzweiung“ (wie Anm. 99), Sp. 571.
102 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 252.
103 Ders.: Die große Stadt. In: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), hier S. 352.
104 Ders.: Europäisierung (wie Anm. 94), S. 339.

410

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


macht auf. Er führt sie vielmehr mit Hegel auf die historische Herausbildung
der modernen bürgerlichen Gesellschaft als einer wesentlich auf industrieller
Produktion und freier Marktwirtschaft basierenden Gesellschaftsform zurück.
Ihr wesentlicher Unterschied gegenüber „allen sonst in der Geschichte be-
kannten Reichen, Staaten, Gemeinschaften“ bestehe darin, „daß sie sich allein
auf das Naturverhältnis des Menschen beschränkt, das sie zugleich zur Form
der rationellen Arbeit in der industriellen Nutzung der Natur entwickelt“.105

Ihr Subjekt ist der Mensch als Naturwesen, ihre Struktur konstituiert sich durch
die Beziehungen, die er als ein solches unterhält. In diesem Sinne bezeichnet
Ritter die Gesellschaft auch mit Hegel als das „System der Bedürfnisse“, weil
sie ausschließlich „die Bedürfnisnatur des Menschen“ sowie „ihre Befriedi-
gung in der Form der abstrakten Arbeit und Arbeitsteilung zum Inhalt
hat“. 106 Alle Eigenschaften, die den Einzelnen über seine natürliche Bedürf-
nisstruktur hinaus als konkrete, geschichtlich geprägte Persönlichkeit charak-
terisieren, und alle Beziehungen, die nicht seiner Bedürfnisbefriedigung die-
nen, sondern zu seinen historisch gewachsenen Lebenszusammenhängen ge-
hören, haben in diesem System keine Bedeutung. Indem es alle Menschen auf
die „Gleichheit ihrer Bedürfnisnatur“107 reduziert und sie insofern „nicht in der
Ganzheit ihres geschichtlichen, geistig-sittlichen Daseins“ erfasst, sondern
„isoliert auf das, was sie als Träger von Produktion und Konsumtion
sind“,108 ebnet es zugleich sämtliche Unterschiede ein, die sie auf Grund ihrer
Herkunft aufweisen. Indem es nur die zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse not-
wendigen Beziehungen gelten lässt, verlieren in ihm zugleich alle „sie politisch
oder rechtlich einschränkenden Institutionen“109 ihren Halt, die sich nicht aus
den Erfordernissen menschlicher Bedürfnisbefriedigung ableiten lassen. An
die Stelle der alten feudalen Gesellschaftsordnung, die die Einzelnen auf tra-
ditionell vorgegebene Zugehörigkeitsverhältnisse festlegte und religiös oder
metaphysisch sanktionierten Konventionen unterwarf, die sich zu den prakti-
schen Bedingungen ihrer Bedürfnisbefriedigung kontingent verhielten, tritt
mit der „Herauslösung der Gesellschaft und ihrer Praxis aus der Geschichte
der Herkunft“110 eine Gesellschaftsform, deren einziger Zweck diese Bedürf-
nisbefriedigung selbst und ihre Optimierung in arbeitsteiliger industrieller
Produktion und freiem marktwirtschaftlichen Wettbewerb und Handelsver-
kehr ist.

Unter diesen Vorzeichen deutet Ritter dann auch das moderne Recht als das
der bürgerlichen Gesellschaft gemäße Rechtssystem. Es sei mit Hegel insofern

105 Joachim Ritter: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 25 f.
106 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 219 f.
107 Ebd., S. 224.
108 Ebd., S. 221.
109 Ebd., S. 224.
110 Ebd., S. 226.

411

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


als „abstrakt“ zu bezeichnen, als es „alle substantiellen Verhältnisse des
Menschseins außer sich“111 habe. Es sieht also von der Fülle der Bestimmun-
gen ab, die dem Einzelnen in seinem geschichtlichen Lebenszusammenhang
zukommen, und sondert aus ihnen einen einzigen Aspekt aus, den es als den
rechtlich allein relevanten behandelt, nämlich „das Verhältnis […], in dem
Freie als Personen über Sachen als Eigentum miteinander verbunden
sind“.112 Dass der Mensch als „Person“ in den Stand der Rechtsfähigkeit tritt,
bedeutet dabei zunächst, dass er „im Recht der Verfügung über Sachen und
mit diesem Verfügen im Verhältnis zu anderen Freien als Person steht“.113 Da
der Status der Rechtsfähigkeit jedoch an keinerlei weitere Kriterien gebunden
ist, wird zugleich „vom Begriff der Person alles ausgeschlossen, was zur Sub-
jektivität der Persönlichkeit gehört“,114 also die Gesamtheit ihrer geschichtlich
geprägten Eigenschaften und Beziehungen. So vermag das abstrakte Recht
gerade in seiner Abstraktheit überhaupt alle Mitglieder der modernen Gesell-
schaft zu umfassen, ungeachtet ihrer historischen Herkunft und Eigenart, und
ihre Freiheit und Gleichheit als unveräußerliche Menschenrechte zur Geltung
zu bringen. Es setzt die Aneignung der Natur durch industrielle Arbeit und den
Austausch von Arbeitskräften und -produkten im marktwirtschaftlichen Ver-
kehr voraus und verleiht diesen Interaktionsformen seinerseits erst den recht-
lichen Rahmen, in dem die in ihnen faktisch bereits wirksame Freiheit als
staatlich geschützter und einklagbarer Anspruch positive Gültigkeit erlangt
und so politische Wirklichkeit erhält. Damit wird im Gegensatz zu jeder Bin-
dung der Freiheit an historisch kontingente Bedingungen „die Rechtsfähigkeit
des Menschen als Menschen, d.i. aller Menschen gesetzt und Freiheit unein-
geschränkt zum Prinzip und Begriff des Rechts erhoben“.115

In dieser abstrakten, emanzipativ-egalitären Konstitutionsform der moder-
nen Gesellschaft liegt für Ritter schließlich auch ihre innere Potenz und Ten-
denz zur Ausbreitung über den gesamten Erdball begründet. Sie wird „durch
ihr eigenes Gesetz dazu bestimmt, zur Weltgesellschaft zu werden“.116 Mit ihr
beginnen sich weltweit gleichermaßen gesellschaftliche Strukturen durchzu-
setzen, die den Menschen zur Macht über die Natur verhelfen und ihre Be-
dürfnisbefriedigung aus allen traditionellen Bindungen und Einschränkungen
lösen. Auf diese Weise werden „[m]it dem Verkehr [...] im Handel und in der
Entsendung von Bürgern auch die für die bürgerliche Gesellschaft konstituti-
ven, auf Freiheit gegründeten rechtlichen Verhältnisse über die Erde ausge-

111 Ders.: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 266.
112 Ebd.
113 Ebd., S. 256.
114 Ebd., S. 257.
115 Ebd., S. 263.
116 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 222.

412

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


breitet“.117 In dieser Verschränkung der wirtschaftlichen und rechtlichen Ent-
wicklung liege es begründet, dass „auch der Kolonialismus in dem ihm inne-
wohnenden Widerspruch zu den Prinzipien der Freiheit über sich hinauswei-
se“118 und mit ihrer Durchsetzung als Recht letzten Endes überwunden werde.
In dieser Perspektive zieht Ritter Hegels Ausführungen zur globalen Expansion
der modernen Gesellschaft auch zur Deutung der eigenen Erfahrungen in der
Türkei heran und entwickelt sie damit weit über den hegelschen Horizont hi-
naus zu mitunter bemerkenswerter Aktualität.

Bis hierher kann Ritters Philosophie als eine liberale politische Theorie ge-
lesen werden, die die universelle Verwirklichung der individuellen Freiheit in
der rechtsstaatlich verfassten modernen Gesellschaft erreicht sieht. Allerdings
beschränkt sich sein Verständnis von Freiheit keineswegs auf das, „was sie
gesellschaftlich als bürgerliche Freiheit im Zusammenhang der durch Arbeit
und Arbeitsteilung gesetzten gesellschaftlichen Ordnung bedeutet“.119 Der ei-
gentliche Sinn der Freiheit erschöpft sich für ihn nicht „in dem für sich ge-
setzten Rechtsbegriff der Freiheit“,120 sondern ist auf die substantiale Freiheit
des Selbstseins zu beziehen und durch sie mit Bedeutung zu füllen. Das ab-
strakte Recht bildet bloß „die Bedingung der Möglichkeit für die Verwirk-
lichung der Freiheit im ganzen Umfang ihrer religiösen, politischen, sittlichen
Substanz“,121 kommt aber noch nicht dieser Verwirklichung selbst gleich. Sie
ist vielmehr erst erreicht, wenn neben der gesellschaftlichen Sphäre und in dem
durch sie eröffneten Rahmen auch die geschichtlichen Gehalte menschlichen
Daseins zur Entfaltung gelangen und damit „das Recht der nicht durch die
Gesellschaft gesetzten Ordnungen, die sie freigibt, ebenso wie die Arbeitswelt
gesichert wird“.122

Tatsächlich bildet sich nach Ritter zeitgleich mit der bürgerlichen Gesell-
schaft auch die moderne Kultur der Subjektivität heraus. Sie wird im Anschluss
an Hegel als „zweite welthistorische Gestalt“123 der Entzweiung eingeführt
und im Unterschied zu der von Westen ausgehenden Aufklärung und der in-
dustriellen sowie politischen Revolution geographisch auf den Norden und
historisch auf Luther und die Reformation bezogen. Der Begriff der Subjekti-
vität bezeichnet dabei für Ritter zunächst die Grundverfassung des Einzelnen
„in allem, was sein Sein in sich und für sich in Anlagen, Fähigkeiten, im Emp-
finden, Wollen, Denken, in Sehnsucht, Liebe, Leiden, Glauben aus-
macht“.124 Alle Eigenschaften und Beziehungen, die den Menschen im Rah-

117 Ders.: Europäisierung (wie Anm. 94), S. 362.
118 Ebd.
119 Ders. Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 224.
120 Ders.: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 21.
121 Ders.: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 267.
122 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 255.
123 Ders.: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 28.
124 Ebd.

413

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


men der Gesellschaft überhaupt erst definieren, also etwa seine berufliche
Stellung, seine ökonomische Funktion als Arbeiter oder Konsument, sein
rechtlicher Status als Inhaber von Grundrechten, Eigentümer und Vertrags-
partner, bleiben ihm demnach in seiner Subjektivität letztlich äußerlich. In
dieser Abgrenzung des Individuums gegenüber seiner äußeren, gesellschaftli-
chen Existenz umfasst die Subjektivität allein „sein inneres Leben, in dem er
in Gefühlen und Gedanken, in der Moralität seines sittlichen Bewußtseins, in
Vorsatz und Schuld“,125 allgemein in seinem „in der Innerlichkeit des Selbst
gegründeten Sein“126 ganz bei sich selbst ist.

Was das Aufkommen dieser „zweiten Gestalt der Entzweiung“ geschicht-
lich bedeutet, macht Ritter mit Hegel zunächst an der Reformation deutlich,
die das Verhältnis des Individuums zu Gott von allen weltlichen Vermitt-
lungsinstanzen ablöst und allein auf seine innere Glaubensüberzeugung grün-
det. Denn in diesem Vorgang kommt ihm zufolge zuerst das Prinzip der mo-
dernen Subjektivität zum Tragen, „die für sich beansprucht, bei allem als sie
selbst dabei zu sein“,127 sich also auf keinem Gebiet ihres Denkens und Han-
delns bloß vorgegebenen Autoritäten – Konventionen, Institutionen oder Tra-
ditionen – unterordnen zu müssen, in denen sie sich nicht selbst wiederzufinden
vermag, sondern ihren eigenen Überzeugungen und Wünschen gemäß leben
zu können. In der Reformation fordert damit erstmals die „substantiale Freiheit
des Selbstseins“ ihr Recht, der gemäß der Einzelne in keinem Lebenszusam-
menhang „mehr sein Selbstsein negierenden äußeren Gewalten unterworfen“
sein soll, sondern „als er selbst zu bestehen und bei sich selbst zu sein ver-
mag.“128 Entsprechend wird die Subjektivität dann Ritter zufolge auf dem Ge-
biet des Sittlichen von Kant voll zur Geltung gebracht, dessen Ethik das Han-
deln des Menschen ebenfalls von allen äußeren Richtgrößen löse und auf die
„Selbstbestimmung der Moralität und des Gewissens“129 verweise. Fortan
dürften „[w]eder Staat noch Gesetzgebung in die Sphäre der Subjektivität und
in die auf diese gegründete Überzeugung einbrechen“.130 Auch für den Bereich
des Schönen kommt Kant bei Ritter eine Schlüsselrolle zu, weil er das ästhe-
tische Urteil allein auf „subjektive Begriffe“ wie „Urteilskraft, Geschmack,
Einbildungskraft, Lust, Unlust, Wohlgefallen“131 gründe und die künstlerische
Produktion unabhängig von überlieferten Vorbildern und erlernbaren Regeln
mache.

125 Ebd., S. 11.
126 Ebd., S. 23.
127 Ebd., S. 33.
128 Ebd., S. 31.
129 Ders.: Moralität und Sittlichkeit. Zu Hegels Auseinandersetzung mit der kantischen Ethik.

In: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), S. 281-309, hier S. 284.
130 Ebd.
131 Ders.: Art. „Ästhetik, ästhetisch“. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd.1. Hrsg.

v. Joachim Ritter. Basel 1971, Sp. 555-580, hier Sp. 565.

414

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


So kann nach Ritter allgemein „nur dann, wenn man den Einzelnen als Sub-
jektivität begreift, positiv bestimmt werden […], was es heißt, daß mit dem
Menschenrecht der modernen Gesellschaft alle Menschen frei werden“.132 Die
eigentliche Bestimmung des modernen Rechtsstaats erschöpft sich für ihn nicht
in der Herstellung einer abstrakten, von jeglichem historischen Gehalt gerei-
nigten Sphäre, in der die einzelnen Individuen als anonyme, atomistische „Per-
sonen“ ungehindert schalten und walten könnten. Sie wird vielmehr erst er-
sichtlich, wenn vorausgesetzt ist, dass alle Menschen „in ihrer Subjektivität –
religiös in ihrem Verhältnis zu Gott, ethisch in ihrem Gewissen und mit allem,
was ihr Selbstsein ausmacht, als Freie zu Subjekten der politischen, rechtlichen
und gesellschaftlichen Ordnung werden“.133 Nur dann nämlich zeigt sich, dass
diese Ordnung in Wahrheit keine andere Aufgabe hat, als allen Menschen als
konkreten Individuen in ihrer historischen Besonderheit die Möglichkeit ein-
zuräumen, ihre je eigenen religiösen, moralischen, politischen, allgemein welt-
anschaulichen Überzeugungen, Einstellungen und Anliegen zu entwickeln, sie
zu verfolgen und ihr Leben nach ihnen auszurichten. Mit der modernen Ge-
sellschaft und ihrem abstrakten Recht wird „der einzelne in seiner Subjektivität
und im ganzen Reichtum seines religiösen, sittlichen persönlichen Seins in das
Recht gesetzt, in seinem Leben bei sich selbst und er selbst zu sein“.134

Demnach leistet die Subjektivität für Ritter einen essentiellen Beitrag zur
universellen Verwirklichung menschlicher Freiheit in der modernen Welt, in-
dem sie die für die „Freiheit des Selbstseins […] wesentlichen geschichtlichen
Substanzen“135 in dem geschichtslosen Zusammenhang der bürgerlichen In-
dustriegesellschaft, ihres rationell versachlichten Arbeits- und Wirtschaftsle-
bens und ihrer abstrakten Rechtsordnung präsent hält und zur Geltung bringt.
Auf diesem Weg bleiben just diejenigen geistigen, weltanschaulichen, reli-
giösen und sittlichen Gehalte, die die Gesellschaft selbst in ihrer Beschränkung
auf den Naturbereich menschlichen Daseins ausklammern muss, um ihre Mit-
glieder als von Natur Freie und Gleiche behandeln zu können, in Gestalt der
rechtsstaatlich eingehegten Subjektivität eben dieser Mitglieder in ihr erhalten.
So habe es die Subjektivität „übernommen, religiös das Wissen um Gott, äs-
thetisch das Schöne, als Moralität das Sittliche zu bewahren und gegenwärtig
zu halten, das auf dem Boden der Gesellschaft in der Versachlichung der Welt
zu einem bloß Subjektiven wird“.136 In dieser – nicht zuletzt durch die Aus-

132 Joachim Ritter: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 28.
133 Ders.: Hegel und die Reformation, in: ders.: Metaphysik und Politik (wie Anm. 53),

S. 310-317, hier S. 313.
134 Ders.: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 30 f.
135 Ders.: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 230.
136 Ders.: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 33.

415

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bildung von historischem und ästhetischem Sinn vermittelten137 – Vergegen-
wärtigung der nicht durch die Gesellschaft gesetzten, sondern ihr geschichtlich
vorgegebenen und für sie doch wesentlichen Bezüge des menschlichen Daseins
bestehe allgemein „ihre Größe und ihr weltgeschichtliches Amt“.138

Hätte zunächst der Anschein entstehen können, dass Ritter die in der mo-
dernen Welt realisierte Freiheit nur als Recht im Rahmen der liberalen gesell-
schaftlichen Ordnung fasst, so wird nun deutlich, dass die vollständige Ver-
wirklichung der Freiheit für ihn von Bedingungen abhängt, die nicht schon mit
der Emanzipation der Gesellschaft und ihrem abstrakten Recht erfüllt sind.
Diese bilden zwar die notwendige Voraussetzung für die Verwirklichung der
Freiheit, machen aber noch nicht deren Wirklichkeit selbst aus. Sie ist erst
erreicht, wenn die Einzelnen sich in ihrem Rahmen die geschichtlichen Gehalte
und Zusammenhänge ihres Daseins vergegenwärtigen, sie sich in der Perspek-
tive der Subjektivität zu eigen machen und ihr Leben an ihnen ausrichten kön-
nen. Die Gesellschaft stellt gleichsam nur die äußere Form menschlicher Frei-
heit dar, die durch die Individuen in ihrer geschichtlich geprägten Besonderheit
erst von innen her mit substanziellem Leben zu erfüllen und damit zu voller
Wirklichkeit zu entfalten ist. Dabei wird der aristotelische Gedanke, dass sich
die menschliche Natur stets gesellschaftlich-politisch verwirklichen muss, in
der Rekonstruktion von Hegels Sittlichkeitsbegriff auf das Dasein in der mo-
dernen, durch die Entzweiung von Subjektivität und Gesellschaft geprägten
Lebenswirklichkeit bezogen und für sein Verständnis fruchtbar gemacht.
Ebenso wie Aristoteles die institutionelle Verfasstheit des Lebens in der anti-
ken Polis als Verwirklichung der individuellen Freiheit ihrer Bürger ansah,
lassen sich demnach auch im Blick auf die Gegenwart die „objektiven und
allgemeinen Institutionen, Gesetze, Gewohnheiten in einem Staate, der auf
Freiheit gegründet ist, als Wirklichkeit subjektiver Freiheit“139 begreifen. Sie
bilden – im Verhältnis zur Moderne und so in der Ausweitung auf alle Men-
schen im ganzen Umfang ihrer jeweiligen persönlichen Besonderheit – im
gleichen Sinne die „institutionelle Wirklichkeit menschlichen Selbst-
seins“.140 In diesem Sinne ist die freiheitliche gesellschaftliche Ordnung nach
Ritter auf die subjektive Aneignung historisch gewachsener Zusammenhänge
verwiesen, die sie auf der Basis ihrer eigenen abstrakten Prinzipien weder be-
greifen noch erzeugen kann. Ihre weltgeschichtliche Bedeutung besteht darin,
„daß sie in der Form der Entzweiung die in der Subjektivität bewahrte Substanz

137 Vgl. Joachim Ritter: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft
(wie Anm. 93) u. ders.: Landschaft. Zur Funktion des Ästhetischen in der modernen Ge-
sellschaft. In: ders.: Subjektivität (wie Anm. 93), S. 141-163.

138 Ders.: Subjektivität und industrielle Gesellschaft (wie Anm. 96), S. 33.
139 Ders.: Moralität und Sittlichkeit (wie Anm. 129), S. 305.
140 Ebd., S. 304.

416

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


freigibt und damit als den lebendigen Inhalt der von ihr gesetzten Freiheit er-
hält“.141

Die große Wirkung: Das Münsteraner „Collegium“ und die „Ritter-Schule“

Die beträchtliche Wirkung der Überlegungen Joachim Ritters zur modernen
Welt nahm ihren Ausgang ursprünglich von seinem „Collegium Philosophi-
cum“ in Münster. Hier wurden die Weichen für die Aufnahme und Weiterent-
wicklung jener theoretischen Motive gestellt, mit denen die später so genannte
„Ritter-Schule“ gemeinhin in Verbindung gebracht wird. Das „Collegium“ war
ein philosophischer Gesprächskreis, der aus dem von Ritter 1947 begründeten
Philosophischen Oberseminar an der Universität Münster hervorging und über
mehrere Jahrzehnte Bestand hatte. Die Runde war ausgesprochen heterogen
zusammengesetzt. Sie versammelte nicht nur Anhänger unterschiedlichster
philosophischer Strömungen, sondern umfasste auch Vertreter anderer wis-
senschaftlicher Fachrichtungen. Zu den Teilnehmern gehörten Ernst-Wolf-
gang Böckenförde, Karlfried Gründer, Max Imdahl, Friedrich Kambartel,
Martin Kriele, Hermann Lübbe, Odo Marquard, Ludger Oeing-Hanhoff, Willi
Oelmüller, Günter Rohrmoser, Hans Jörg Sandkühler, Gunter Scholtz, Jürgen
Seifert, Robert Spaemann, Rainer Specht, Rudolf Vierhaus und Bernard
Willms.142

Der äußeren Form nach waren die Zusammenkünfte von der Tradition in-
formeller Studiengruppen und exklusiver Oberseminare geprägt. In ihnen soll-
te unter zwölf bis zwanzig von Ritter ausgewählten Studierenden und Dokto-
randen „ein wissenschaftliches Gespräch in Gang gebracht werden, das die
Ebene von Ausbildung […] überschritt und etwas von dem konstituierte, was
Universität ausmacht und von bloßen Hochschulen unterscheidet.“143 Zieht
man Ritters eigene Ausführungen zu diesem Unterschied in Betracht, so lässt
sich vermuten, dass damit die Schaffung eines von gesellschaftlichen Nütz-
lichkeitserwägungen und politischer Instrumentalisierung abgeschirmten Rau-
mes gemeint war, in dem Bildung noch im traditionellen, von persönlichen
Beziehungen geprägten Rahmen einer „Gemeinschaft der Lehrenden und Ler-
nenden im Sinne Platons und der ‚Akademie‘“144 stattfinden konnte. Eine nach

141 Joachim Ritter: Hegel und die französische Revolution (wie Anm. 53), S. 232.
142 Vgl. Ernst-Wolfgang Böckenförde u. a. (Hrsg.): Collegium Philosophicum. Studien, Joa-

chim Ritter zum 60. Geburtstag. Basel, Stuttgart 1965.
143 Vgl. Jürgen Seifert: Joachim Ritters „Collegium Philosophicum“. Ein Forum offenen Den-

kens. In: Richard Faber, Christine Holste (Hrsg.): Kreise – Gruppen – Bünde. Zur Soziologie
moderner Intellektuellenassoziationen. Würzburg 2000, S. 189-197, hier S. 190 f.

144 Joachim Ritter [Diskussionsbemerkung], in: Hans J. Wolff: Die Rechtsgestalt der Univer-
sität. Köln, Opladen 1956, S. 43.

417

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


diesem Vorbild „akademische“ Bildung hatte für Ritter nicht die praktischen
Zwecken untergeordnete und didaktisch asymmetrische Form einer „Unter-
weisung […], die Wissenschaft nur in der Zusammenfassung ihrer Resultate
auf einem bestimmten, durch den [...] Ausbildungszweck gesetzten Stande
voraussetzt“, sondern vollzieht sich vermittels einer „auf freie Forschung ge-
gründeten Lehre“.145

Unter Ritters Leitung befasste man sich jedes Semester mit einer klassischen
Schrift der Philosophiegeschichte, darunter etwa Kants „Kritik der reinen Ver-
nunft“ oder Hegels „Rechtsphilosophie“. Daneben wurden seit 1956 in einem
kleineren Lesekreis auch aktuelle Neuerscheinungen vorgestellt und bespro-
chen. Allgemein ging es darum, die philosophischen Texte auf die Gegenwart
zu beziehen und für ihr Verständnis fruchtbar zu machen. Dabei zeichneten
sich die Sitzungen dadurch aus,

daß Ritter zwar den Rahmen setzte, aber eine Vielfalt unterschiedlicher Positionen
zu Wort kommen ließ. […] Er konnte sich selbst zurücknehmen und war in beson-
derer Weise fähig, andere Auffassungen zu rezipieren […]. Fremdartiges zu ertra-
gen und es zu ermöglichen, daß jeder im Collegium sich selbst und eigenen [sic]
Fragen einzubringen vermag, [...] machte Ritter zum Garanten eines Freiraumes
des Denkens.146

Dass Ritters Auftreten im „Collegium“ in der Tat von einem Ethos geistiger
Offenheit und Liberalität geprägt war, das sich auch den dort stattfindenden
Gesprächen mitteilte, ist verschiedentlich hervorgehoben worden. Insbeson-
dere hat er, so Odo Marquard, „seine Schüler nicht auf seine eigenen The-
sen“147 verpflichtet. Seine Art zu lehren folgte dem Gedanken einer theoreti-
schen Betrachtung der geschichtlichen Wirklichkeit, in deren Verbindlichkeit
keinerlei Belehrung oder Indoktrination wirksam wird, sondern allein die Evi-
denz der historisch zu Tage tretenden Sache selbst.148

Unter diesen Rahmenbedingungen konnte sich in Münster in den 1950er
Jahren eine für das geistige Leben der Zeit beispiellose Kultur intellektuellen
Austauschs entfalten. Während in Freiburg oder Frankfurt noch grundsätzliche
Vorbehalte gegenüber der modernen Gesellschaft gepflegt wurden und an-
dernorts die historische Wiederaneignung der Klassiker im Vordergrund stand,
wurde philosophische Lektüre hier unmittelbar auf das Zeitgeschehen bezo-
gen. Im Ausgang von Überlegungen Ritters begannen viele seiner Schüler da-

145 Ders.: Neue Universitäten und Universitätsreform. In: Gesellschaft der Freunde der Uni-
versität Dortmund e. V. 2 (1967), S. 3-12, hier S. 8.

146 Seifert: Collegium Philosophicum (wie Anm. 143), S. 191.
147 Odo Marquard: Abschied vom Prinzipiellen. Auch eine autobiographische Einleitung. In:

ders.: Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart 1981, S. 4-22, hier
S. 7.

148 Vgl. Karlfried Gründer: Erfahrung der Geschichte. In: Gedenkschrift Joachim Ritter. Müns-
ter 1978, S. 21-58, hier S. 21.

418

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bei auch früh, eigene Wege einzuschlagen. Entsprechend der inneren Libera-
lität des „Collegiums“, der Verschiedenartigkeit der in ihm vertretenen Tem-
peramente, Interessen und Standpunkte und der Vielfalt an intellektuellen An-
regungen eröffnete sich so ein breites Spektrum an systematischen Perspekti-
ven. Dabei scheinen vor allem gewisse grundsätzliche Divergenzen in der
Einschätzung der zeitgenössischen Lebenswirklichkeit ausschlaggebend ge-
worden zu sein. So verfasste Odo Marquard zum zehnjährigen Bestehen des
„Collegium“ 1957 eine „Fundamentalkantate für Solostimme und Chor mit
gemischten Gefühlen“, die in ironischen Versen bereits eine deutliche Reserve
gegenüber der Zeitdiagnose des Lehrers erkennen lässt. Darin heißt es:

Und wir streichen nicht die Segel, / selbst in noch so dürft’ger Zeit, / denn wir haben
ja den Hegel, / und der Hegel weiß Bescheid: / die Entzweiung ist Versöhnung, /
Illusion, daß man sich quält, / denn dem Menschen fehlt fast gar nichts, nur die
Einsicht, daß nichts fehlt.149

Es dürfte nicht zuletzt mit dem hier anklingenden Ungenügen an Ritters zu-
stimmender Deutung der Moderne im Zeichen des positiv gewendeten Ent-
zweiungsbegriffs zusammenhängen, dass einige seiner Schüler später den Weg
einer realen (Wieder-)Herstellung der vermeintlich verlorenen Einheit ein-
schlugen. So begann sich auf der einen Seite seit den späten 1960er Jahren eine
„rittersche Rechte“ zu formieren, die gegenüber der Konzentration der Hegel-
interpretation Ritters auf Entzweiung und bürgerliche Gesellschaft an den zen-
tralen systematischen Stellenwert erinnerte, der bei Hegel selbst der Kategorie
der Versöhnung und damit Staat, Religion und Philosophie zukommt. In die-
sem Sinne hatte Günter Rohrmoser bereits 1961 beanstandet, die „Grundthese“
seines Lehrers laufe letztlich darauf hinaus, „daß die Entzweiung selbst die
Versöhnung sei“, und demgegenüber nachdrücklich betont, dass „Hegels Dia-
lektik des Begriffs das Moment der Synthesis des Entzweiten in sich ein-
schließt“.150 Auf der damit vorgezeichneten Linie wurden in der Folge auch
Möglichkeiten ausgelotet, angesichts der scheinbar nihilistischen Implikatio-
nen von Aufklärung und Liberalismus und der resultierenden Krisen- und
Verfallserscheinungen der modernen bürgerlichen Gesellschaft in einer mo-
ralisch-politischen Wende erneut die Versöhnungspotenziale von Religion und
Nation zu aktualisieren.151

Auf der anderen Seite zeichneten sich in den 1960er und 70er Jahren zeit-
weise auch Ansätze einer „ritterschen Linken“ ab, die an Ritters hegelianischer

149 Odo Marquard u.a.: Fundamentalkantate für Solostimme und Chor mit gemischten Gefühlen
zum zehnjährigen Bestehen des Collegium Philosophicum. In: Dierse (Hrsg.): Joachim Rit-
ter zum Gedenken (wie Anm. 28), S. 175-184, hier S. 182.

150 Rohrmoser: Subjektivität und Verdinglichung (wie Anm. 85), S. 86.
151 Vgl. ders.: Religion und Politik in der Krise der Moderne. Graz u.a. 1989 u. Bernard Willms:

Die Deutsche Nation. Köln 1982.

419

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Deutung der modernen bürgerlichen Industriegesellschaft im Zeichen der
Vollendung der Weltgeschichte den kritischen Stachel und das auf praktische
Veränderung ausgerichtete Geschichtsbewusstsein vermisste und die Ausein-
andersetzung mit ihr daher unter umgekehrten geschichtsphilosophischen Vor-
zeichen suchte. So erkannte Hans Jörg Sandkühler zwar die Sicht seines Leh-
rers auf Hegels „Rechtsphilosophie“ als philosophische Theorie der modernen
Gesellschaft an, bemängelte allerdings, dass ihr „das Vermögen noch abgeht,
über das Begreifen hinaus die gesellschaftlich-ökonomische Entzweiung […]
in der Veränderung ihrer Bedingungen aufzuheben“.152 Entsprechend wurde
auch Ritters Ausführungen zur kompensatorischen Ausbildung des historisch-
en Bewusstseins in den Geisteswissenschaften in marxistisch-leninistischer
Perspektive die Entwicklung eines wahrhaften, auf aktive Veränderung abzie-
lenden Geschichtsbewusstseins entgegengehalten, die letztlich mit dem Erwa-
chen des revolutionären Bewusstseins der Arbeiterklasse konvergierte. Ge-
genüber dem bloß antiquarischen Aufheben und Sammeln des historisch ge-
bildeten Bürgertums erschien die „lebendige Mißachtung des zu Recht Ver-
gangenen“ als „wirklich dialektische Aufhebung“.153

Zwischen diesen beiden Polen bildeten insbesondere Hermann Lübbe, Odo
Marquard und Robert Spaemann, aber auch Ernst-Wolfgang Böckenförde und
Martin Kriele, eine breite „rittersche Mitte“. Hier machte man sich Joachim
Ritters zustimmende Deutung der modernen Welt ausdrücklich zu eigen und
baute sie später unter dem Eindruck der neomarxistisch inspirierten, system-
kritischen Studenten- und Protestbewegung zu unterschiedlichen Spielarten
eines liberal-konservativen „Modernitätstraditionalismus“154 aus, der die zeit-
genössische Lebenswirklichkeit und den in ihr „geschichtlich erreichten Stand
öffentlich anerkannter und teilweise bereits institutionalisierter sittlich-politi-
scher Errungenschaften“155 würdigt und gegen Antimodernismen restaurati-
ver, revolutionärer und postmodernistischer Ausrichtung in Schutz nimmt.
Ritters positive Wendung des Entzweiungsbegriffs definierte dabei die unhin-
tergehbare normative Voraussetzung, unter der in der Folge auch ganz anders
geartetes, mitunter zutiefst illiberales Gedankengut in liberaler Perspektive
aufgenommen und zu Gunsten moderner Rechtsstaatlichkeit gewendet werden
konnte. Nach diesem selektiven Rezeptionsmuster wurde beispielsweise Carl

152 Hans Jörg Sandkühler: Freiheit und Wirklichkeit. Zur Dialektik von Politik und Philosophie
bei Schelling. Frankfurt a. M. 1968, S. 81.

153 Ders.: Praxis und Geschichtsbewußtsein. Studie zur materialistischen Dialektik, Erkennt-
nistheorie und Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1973, S. 374 f.

154 Vgl. Odo Marquard: Zeitalter der Weltfremdheit? Beitrag zur Analyse der Gegenwart. In:
ders.: Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien. Stuttgart 1986, S. 76-97, hier S. 94.

155 Willi Oelmüller: Die unbefriedigte Aufklärung. Beiträge zu einer Theorie der Moderne von
Lessing, Kant und Hegel. Mit einer neuen Einleitung. Frankfurt a. M. 1979, S. I.

420

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schmitts Dezisionismus bei Lübbe parlamentarismustheoretisch einge-
fasst,156 Arnold Gehlens Anthropologie und Institutionenlehre bei Marquard
in eine liberal-skeptische Apologie der Bürgerlichkeit überführt157 oder Leo
Strauss’ kosmologisches Naturrechtsverständnis bei Spaemann auf die nor-
mativen Grundlagen des modernen Rechtsstaates bezogen.158 Auf diesen We-
gen vollzog sich unter ritterschen Prämissen eine „adaptive Transformation
konservativer Theoreme an liberale Verfassungsrealitäten“,159 in deren Ver-
lauf selbst nachhaltig diskreditierte Überlieferungsbestände in entsprechender
Neuauslegung für den philosophischen Diskurs der Bundesrepublik anschluss-
fähig und für eine affirmative Deutung ihrer freiheitlich-demokratischen
Grundordnung fruchtbar gemacht wurden. Die „befreienden und demokrati-
sierenden Wirkungen“, die diese „Aufnahme und Umformung des ‚klassi-
schen‘ Neukonservatismus der Schmitt, Freyer, Gehlen für die politische Kul-
tur in Deutschland gehabt hat“, sind nach Paul Nolte keineswegs zu unter-
schätzen; ihre „demokratische Neuinterpretation“ sei „möglicherweise ver-
dienstvoller“ gewesen, „als sie in den Giftschrank der deutschen Ideenge-
schichte sperren zu wollen.“160

Schluss: Kultur der Freiheit – Ritters Liberalismus heute

Joachim Ritter hat – vermittelt über seine Schüler – weit verzweigte Wirkungen
auf die intellektuelle Landschaft der Bundesrepublik entfaltet. Allerdings sind
die ursprünglichen Anliegen seines politischen Denkens in diesem „Wirkungs-
spektrum“ keineswegs in vollem Umfang aufgegangen. So ist kaum zu über-
sehen, dass sich die meisten seiner Schüler im Zuge der Aufnahme und An-
eignung einzelner Motive zum Teil beträchtlich von ihm selbst sowie vonein-
ander entfernt haben. Zur „modernitätstraditionalistisch“ hochgerüsteten Ver-
teidigung der freiheitlich-demokratischen Grundordnung bei Marquard, Lüb-
be, Spaemann, Böckenförde und Kriele gehört ihre ebenso vehemente Kritik
unter konservativen bzw. progressivistischen Vorzeichen bei Rohrmoser oder
Willms auf der einen und Seifert oder Sandkühler auf der anderen Seite. In-
sofern dürfte es sich durchaus lohnen, Ritters eigenen Ansatz in seinen ur-

156 Vgl. Hermann Lübbe: Carl Schmitt liberal rezipiert. In: ders.: Die Aufdringlichkeit der Ge-
schichte. Herausforderungen der Moderne vom Historismus bis zum Nationalsozialismus.
Graz, Wien, Köln 1989, S. 309-323.

157 Vgl. Odo Marquard: Menschliche Endlichkeit und Kompensation. Bamberger Hegelwo-
chen ’94. Bamberg 1995.

158 Vgl. Robert Spaemann: Die Aktualität des Naturrechts. In: ders.: Philosophische Essays.
Erweiterte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 60-79.

159 Hacke: Philosophie der Bürgerlichkeit (wie Anm. 4), S. 293.
160 Paul Nolte: Konservatismus in Deutschland. Geschichte – und Zukunft? In: Merkur 55

(2001), S. 559-571, hier S. 567.

421

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sprünglichen Intentionen, Gehalten und Potenzialen zuletzt noch einmal in den
Blick zu nehmen, um abschließend seine Bedeutung für das liberale Denken
der Gegenwart zu umreißen.

Der im Ausgang von Hegel entwickelte Begriff der Entzweiung gab Ritter
die Möglichkeit, das von Verächtern wie Verfechtern der Moderne zum abso-
luten Bruch stilisierte Auseinandertreten von abendländischer Herkunftswelt
und moderner Zivilisation positiv zu deuten und als die unabdingbare Voraus-
setzung für die universelle Verwirklichung individueller Freiheit zu begreifen.
Entsprechend brachte er stets ein von Grund auf zustimmendes Verständnis
der modernen bürgerlichen Gesellschaft und des freiheitlich-demokratischen
Rechtsstaats zur Geltung. Er würdigte die erst in ihrem Rahmen uneinge-
schränkt ermöglichte Freiheit des Einzelnen und kritisierte die restaurative
Neigung der Zivilisationskritik Weimarer Prägung, angesichts sozialer und
kultureller Krisen, Konflikte und Entfremdungserscheinungen der Moderne
die Bindungskraft vormoderner Gemeinschaften und die sinnstiftende Wir-
kung ihrer religiösen oder metaphysischen Weltbilder zu beschwören. In dieser
Hinsicht unterscheidet sich Ritters Ansatz auch von den „neoklassischen“
Tendenzen Hannah Arendts, Leo Straussʼ oder Eric Voegelins, die moderne
Industriegesellschaft im Lichte der antiken Polis als eines Ideals humaner
Vollendung und harmonischen Zusammenlebens abzuwerten.161 Gleichwohl
hat er ebenso wenig mit dem resignativen Konservativismus eines technokra-
tischen Denkens zu tun, nach dem der aus den urwüchsigen Traditionen der
Vormoderne freigesetzte Einzelne ersatzweise Halt im „stählernen Gehäuse“
übermächtiger Institutionen und objektiver Sachgesetzlichkeiten des ökono-
misch-industriell-bürokratischen Komplexes suchen muss. Ritter akzeptiert
die moderne Gesellschaft nicht bloß notgedrungen, weil Besseres als die in ihr
erreichte Freiheit abstrakter Rechtspersonen und ungehinderten wirtschaftli-
chen Unternehmertums historisch nicht mehr zu erhoffen wäre.162 Er bejaht
sie vielmehr aus vollem Herzen, weil sie für ihn gerade in ihrer Entzweiungs-
struktur die wahrhafte und vollständige Entfaltung menschlichen Selbstseins
im ganzen Umfang seiner geschichtlich gewordenen Bedeutungsgehalte und
Sinnperspektiven und damit letztlich das Glück für alle Menschen in Aussicht
stellt. Sie ist

als die Macht der Differenz und der Entzweiung die Bedingung dafür, daß zum
ersten Male in der Geschichte der Menschheit dem Menschen als Menschen die
Möglichkeit zugehört, ‚Persönlichkeit‘ zu sein und sich selbst und so der Freiheit

161 Vgl. Henning Ottmann: Platon, Aristoteles und die neoklassische politische Philosophie der
Gegenwart. Baden-Baden 2005, S. 5 f.

162 Vgl. Jörg Lau: Lob der Entfremdung. In: Merkur 57 (2003), S. 258-267, hier S. 265.

422

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


im Reichtum des geschichtlich gebildeten Menschseins schließlich im Horizont
aller Kulturen Dasein und Wirklichkeit zu geben.163

Im Unterschied zu libertären Strömungen oder radikal emanzipatorischen An-
sätzen sozialistischer Ausrichtung unterstreicht Ritter allerdings stets auch,
dass die moderne freiheitliche Ordnung keineswegs für sich bestehen kann,
sondern aus geschichtlich überlieferten Beständen lebt. Entsprechend erinnert
er gegenüber einem Liberalismus, der Freiheit ausschließlich negativ, als in-
nere Übereinstimmung mit sich selbst und Abwesenheit äußerer Einschrän-
kungen fasst, an ihre positive Bestimmung als Entfaltung menschlichen Selbst-
seins und damit zugleich an ihre historisch gewachsenen kulturellen und po-
litischen Voraussetzungen. Anders als der zeitgenössische Kommunitarismus
deutet Ritter diese Voraussetzungen freilich nicht im Sinne der kontingenten
Traditionen einer beliebigen partikularen Gemeinschaft, deren Vorstellung des
Guten sich der Einzelne unterzuordnen hätte.164 Er fasst sie vielmehr als eine
spezifisch moderne, rationale und universalistische Kultur, eine „Kultur der
Freiheit“, in deren weltgeschichtlich ausgebildeten rechtsstaatlich und demo-
kratisch geprägten Praktiken, Institutionen und Traditionen sich das einzelne
Individuum auch und gerade in seiner Subjektivität und Autonomie anerkannt
wissen kann.165 Von der darin implizierten Perspektive auf den Zusammen-
hang zwischen individueller Freiheit und moderner liberaler Kultur gehen
wichtige Anregungen für die aktuelle Diskussion um Zivilgesellschaft und
Neue Bürgerlichkeit aus.166 So rufen Ritters Überlegungen zum einen in Er-
innerung, dass sich die Selbstentfaltung des Individuums nicht in der luftleeren
Sphäre subjektiver Innerlichkeit oder abstrakter negativer Freiheitsspielräume
vollziehen kann, sondern auf konkrete Betätigungsfelder im Rahmen einer po-
litisch verfassten Gemeinschaft und ihrer freiheitlichen gesellschaftlichen Pra-
xis und institutionellen Ordnung verwiesen ist. Allerdings betont er zugleich,
„daß die gleiche Gesellschaft, die einerseits dem Einzelnen zu seiner Vernunft
verhilft, andererseits darauf angewiesen bleibt, daß er sich zum Träger und
Hüter ihrer Ordnungen macht“,167 und bringt damit letztlich ein wechselseiti-
ges Bedingungsverhältnis zur Geltung, in dem auch bürgerschaftliche Tugend
und zivilgesellschaftliches Engagement der Einzelnen eine tragende Bedeu-
tung erhalten.

163 Ritter: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 278.
164 Vgl. etwa Alasdair MacIntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegen-

wart. Frankfurt a. M. 1981.
165 Vgl. für einen ähnlichen Ansatz heute Udo di Fabio: Die Kultur der Freiheit. München 2005.
166 Vgl. Jens Hacke: Politische Bürgerlichkeit. Variationen einer Denkfigur in der deutschen

Sozialphilosophie nach 1945. In: Heinz Bude, Joachim Fischer, Bernd Kauffmann (Hrsg.):
Bürgerlichkeit ohne Bürgertum. In welchem Land leben wir? München 2010, S. 33-56, hier
S. 47 f.

167 Joachim Ritter: Das bürgerliche Leben. Zur aristotelischen Theorie des Glücks. In: ders.:
Metaphysik und Politik (wie Anm. 53), S. 57-105, hier S. 101.

423

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Darin liegt nicht zuletzt die Einsicht in die zutiefst prekäre Stellung eines
politischen Gemeinwesens, das von geschichtlich gewachsenen Traditionsbe-
ständen abhängig ist und zehrt, die es aus sich selbst heraus weder herzustellen
noch auch nur zuverlässig zu sichern vermag: Einerseits wird der moderne
Rechtsstaat von einer umfassenden geistig-sittlichen Überlieferung getragen,
die den Sinn seiner liberalen Ordnung erst verständlich werden lässt und dem
Leben der Einzelnen in den von ihr eröffneten Freiheitsspielräumen einen sub-
stanziellen Bedeutungshorizont bietet. Andererseits jedoch kann er diese Über-
lieferung nicht mehr verbindlich machen, ohne zugleich hinter die moderne
Entzweiung zurückzufallen und seine freiheitliche Verfasstheit damit preis-
zugeben.168 Stärker als an den resoluten „Selbstbehauptungsliberalismus“169

des Kalten Krieges mag diese Ambivalenzfigur an den „tragischen Liberalis-
mus“ Isaiah Berlins erinnern, nach dem es das unabänderliche Schicksal des
modernen Menschen ist, inmitten einer irreduziblen Vielfalt unvereinbarer,
oftmals widerstreitender Orientierungsgrößen zu leben.170 Allerdings eröffnet
Ritters geschichtsphilosophischer Ansatz einen integrativen Blickwinkel, der
den Zusammenhang der verschiedenen Wertsphären und Wirklichkeitsper-
spektiven modernen Lebens im Nachvollzug der historischen Dynamik ihrer
Ausbildung und damit der Sinnhaftigkeit ihres Verhältnisses zueinander ver-
ständlich zu machen vermag. Das ist auch ethisch und politisch von entschei-
dender Bedeutung. Denn nachdem er über keine legitimen oder auch nur ef-
fektiven Zwangsmittel mehr verfügt, die die ihn selbst geschichtlich tragende
Überlieferung sichern könnten, muss der liberale Rechtsstaat nach Ritter letzt-
lich darauf setzen, dass seine Bürger die Gehalte dieser Überlieferung aus ei-
gener Einsicht annehmen und aus freiem Willen weitertragen. Insofern er-
scheint es als eine im wahrsten Sinne vitale Aufgabe moderner praktischer
Philosophie, „im Zusammenhang der ganzen, in der Weltgeschichte gewor-
denen sittlich-geistigen Welt“171 die eigentliche Bedeutung jener Ideale, Hal-
tungen, Gepflogenheiten und Einrichtungen zu vergegenwärtigen, die die frei-
heitlich-demokratische Kultur des modernen Lebens ausmachen und in ihr
verkörpert sind. Das gilt zumal, wenn diese Bedeutung in Vergessenheit zu
geraten, der Verflachung anheimzufallen, von Selbstmissverständnissen über-
schattet oder von Ideologien verstellt zu werden droht. Von hier aus ergeben

168 Vgl. im Anschluss an Ritter klassisch Ernst-Wolfgang Böckenförde: Die Entstehung des
Staates als Vorgang der Säkularisation. In: Sergius Buve u.a.: Säkularisation und Utopie.
Ebracher Studien. Stuttgart 1967, S. 75-94, hier S. 93 f.

169 Jens Hacke: Politische Ideengeschichte und die Ideologien des 20. Jahrhunderts. Im Span-
nungsfeld historischer und politiktheoretisch geleiteter Absichten. In: ders., Matthias Pohlig
(Hrsg.): Theorie in der Geschichtswissenschaft. Einblicke in die Praxis des historischen
Forschens. Frankfurt a. M. 2008, S. 147-170, hier S. 166.

170 Vgl. Steffen W. Groß: Mannigfaltigkeit und Liberalität. Isaiah Berlins tragischer Liberalis-
mus. In: Dialektik (2002) 1, S. 141-152.

171 Ritter: Person und Eigentum (wie Anm. 92), S. 265.

424

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sich auch Bezüge zu ‚interpretativen‘ Ansätzen zeitgenössischen politischen
Denkens.172 Gleich Hegels „Eule der Minerva“ muss die politische Philosophie
auch nach Ritters Überzeugung „in jedem ihrer Schritte hermeneutisch ver-
fahren als die Reflexion dessen, was geworden ist“.173 In der philosophischen
Auslegung der weltgeschichtlich gewachsenen modernen Kultur der Freiheit
hat sie die Aufgabe, „die Voraussetzungen und die Zusammenhänge zum Be-
griff zu bringen, in die menschliches Handeln aus Freiheit hineingestellt ist,
und in denen es deren Verwirklichung ist und zu sein vermag.“174

172 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Frank-
furt a. M. 1994. Axel Honneth, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen
Sittlichkeit, Frankfurt a. M. 2013.

173 Ritter: Das bürgerliche Leben (wie Anm. 167), S. 77.
174 Ders.: Einleitung. In: Jürgen Blühdorn, Joachim Ritter (Hrsg.): Recht und Ethik. Zum Pro-

blem ihrer Beziehung im 19. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 1970, S. 10.

425

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845256511_393 - am 19.01.2026, 18:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845256511_393
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

