Betrachtungen zum ,,indischen Stil*
in der osmanischen Dichtung

Michael Gliinz, Ziirich

Status der Bezeichnung ,,indischer Stil

Die Bezeichnung ,,indischer Stil* (sabk-i hindi) ist in der persischen Literaturge-
schichte zur Periodisierung der persischen Dichtung eingefiihrt worden; sie ist der
dritte und letzte Terminus in einer Reihe von geographischen Zuordnungen von
Stilepochen, ndmlich: ,,ostpersischer Stil“ (sabk-i hurdsani), ,,westpersischer Stil*
(sabk-i ‘irdaqi) und eben ,indischer Stil“ (sabk-i hindi). Korrelat dieser geographi-
schen Bezeichnungen sind die Zentren der Pflege hofischer Dichtung, die zwischen
dem 10. und 13. Jahrhundert in der Hauptsache in Khurasan, vom 13. bis 15. Jahr-
hundert in den Provinzen des ‘Irdg-i ‘Agam und dann im Indien der Moguln lagen.
Doch diese Reihe, die die historische Verschiebung literarischer Aktivitét {iber den
Sprachraum des Neupersischen hinweg andeutet, unterschlégt die Information, dafl
im 15. Jahrhundert der Brennpunkt hofischer Dichtung, wie schon in der vormon-
golischen Zeit, wieder im Osten Persiens und in Mittelasien liegt und daf3 der ,,in-
dische* Stil keineswegs auf Indien, ja nicht einmal auf den persischen Sprachraum
beschrinkt ist, sondern auch den Bereich des Tiirkischen mit einbezieht. Das Wort
Hindisch® im ,,indischen Stil* ist also irrefithrend, doch wird der Terminus ,,indi-
scher Stil“ (sabk-i hindi, hint iislibu) als terminus technicus sowohl in der persi-
schen wie auch in der tiirkischen Literaturwissenschaft gebraucht und ist brauch-
bar, solange wir uns bewufit sind, daB3 es sich hier nur um eine Etikettierung, nicht
aber um eine Beschreibung eines Phidnomens handelt.

Der vorliegende Beitrag und sein fachliches Umfeld

Innerhalb der Orientalistik — die Fachbezeichnung sei hier so gebraucht, daf3 sie die
religions- und sprachwissenschaftlichen sowie die historischen Teilgebiete der
Westasienkunde umfafit — ist die Literaturwissenschaft ein wenig beachtetes Rand-
gebiet, und innerhalb der Literaturwissenschaft ist die Literatur des ,,Orients* noch
weitgehend ferra incognita. Von beiden Seiten her besteht offenbar, wenn auch aus
ganz verschiedenen Griinden, kaum Interesse, die Kenntnis der Texte iiber jene
wenigen allseits bekannten ,,Klassiker wie Hafis oder die altarabischen Beduinen-
dichter hinaus in fundierter philologischer Arbeit zu erweitern und zu vertiefen.
Was fiir die Literaturen des islamischen Ostens ganz allgemein gilt, gilt in noch
schirferer Form fiir den ,,indischen Stil*, dem seit der iranischen , literarischen
Riickbesinnung™ (bazgast-i adabi) das Odium des Dekadenten anhaftet. Abgesehen

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 MICHAEL GLUNZ

von der Habilitationsschrift Wilhelm Eilers' (Eilers 1973) sowie einigen kiirzeren
Schriften italienischer Orientalisten (Bausani 1958, Zipoli 1984) existieren keine
literaturwissenschaftlichen Studien zu diesem Phdnomen, und auch an Studien zu
einzelnen Dichtern besteht ein grosser Mangel. Im Bereich des Tiirkischen be-
schrianken sich solche Studien (Ipekten 1973, Feldman 1996) auf den Dichter
N&’ili-i Kadim; erfreulicherweise sind sie jedoch von hoher Qualitit. Was die Lite-
raturgeschichten angeht, so findet man meist Unbrauchbares oder, wie im Falle des
Tarih-i adabiyat dar Iran (Safa 1992/1993 und Safa 1994/1995), eine bloBe Auf-
zahlung von Namen, Fakten und Textbeispielen ohne analytischen Zugang.

Der vorliegende Beitrag wurde 1994 als Probevortrag an der Universitdt Bonn
verfaf3t. AnldBlich des Istanbuler Ghaselen-Symposiums wurde er in gekiirzter und
leicht modifizierter Form in einer englischen Fassung gehalten. Fiir die Publikation
erschien jedoch die nochmals leicht liberarbeitete deutsche Fassung mit allen Text-
beispielen in deutscher Ubersetzung besser geeignet. Der Anspruch, der sich mit
der Veroffentlichung dieses Beitrags verbindet, kann natiirlich nicht der sein, die
groB3e Liicke an Arbeiten auf diesem Gebiet zu schlieBen, sondern hichstens der,
mit einigen Bemerkungen und Betrachtungen auf eine Literatur hinzuweisen, von
deren Schwierigkeiten man sich nicht schrecken lassen sollte und deren reiche
Schitze noch immer zu heben sind.

Die wichtigsten Stilelemente des ,,indischen Stils *
in der osmanischen Dichtung

Vorausgeschickt sei, dal das gazel (arabisch und persisch: gazal) die wichtigste
poetische Form ist, in der sich der ,,indische Stil* entfaltet, da3 dieser aber auch in
anderen Formen, namentlich der kaside (ar., pers.: qasida), zuhause ist. Was nun
die Texte gemeinsam haben, die mit dem Etikett ,,indischer Stil“ versehen werden,
ist nicht die Bindung an einen geographischen Ort, sondern eine Reihe typischer
Stilmerkmale, die sie von den Texten der anderen Stilepochen bzw. Stilarten abhe-
ben. Der Kontrast zu den anderen Stilen ist auch das, was die Dichter des ,,indi-
schen® Stils als das Entscheidende gesehen haben. Sie selbst haben ihr Dichten
nicht als ,,indisch®, sondern als neu, ,,tdze*, verstanden.

In der osmanisch tiirkischen Dichtung beginnt die Periode des ,,indischen Stils
etwa im zweiten Viertel des 17. und dauert bis zum Ende des 18. Jahrhunderts. Thre
beriihmtesten Exponenten sind Fehim-i Kadim (gest. 1648), Na’ili-i Kadim (gest.
1666), Nesati (gest 1674) und Seyh Galip (gest. 1799). Die von diesen Dichtern
gepflegte poetische Ausdrucksweise koexistiert jedoch mit anderen dichterischen
Idiomen, etwa dem hofischen Klassizismus, der Sufidichtung, der Volkspoesie oder
dem farz-i Nedim, jener heiteren und leichtfiiBigen Lyrik der Tulpenzeit, die bis zu
dem 1958 verstorbenen Dichter Yahya Kemal Bayatli nachhallt. In Seyh Galips
Werk finden wir zunéchst eine Hinwendung zum farz-i Nedim, dann aber ein Ein-

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETRACHTUNGEN ZUM ,,INDISCHEN STIL* 177

schwenken auf den ,,indischen® Stil, so da3 beide Stilrichtungen auch bei ein und
demselben Dichter vorkommen.

Doch was sind nun die Merkmale des ,,indischen® Stils? Zunéchst einmal er-
scheint der ,,indische® Stil in der osmanisch-tiirkischen Dichtung als ein ,,persi-
scher Stil. Die Haufigkeit persischer Worter und Wendungen, insbesondere auch
der IZafet-Fiigungen und der Komposita, ist markant hoher als in allen anderen
Stilarten. Das Verstindnis eines Texts dieser Stilrichtung ist ohne griindliche
Kenntnisse des Persischen nicht moglich.

Die persische [Zdfet-Fiigung wird nicht nur in simplen zweigliedrigen Termen
verwendet, sondern oft in langen und komplizierten Ausdriicken, zum Beispiel bei
Na’ili:!

Reng-i sikeste-yi giil-i hodriy-i dftdb

Die ausgebleichte Farbe der wildwachsenden Rose ,,Sonne*.

An persischen Komposita werden neben den altgedienten lexikalisierten Ausdriik-
ken wie humdr-alide (,,vom Katzenjammer benommen*) oft und gerne auch Neu-
bildungen verwendet, die au3erhalb des indischen Stils nicht gebrauchlich sind und
die oft den analytischen Sprachbau des Persischen dem synthetischen des Tiirki-
schen annihern; beispielsweise kommt bei Seyh Galip der Ausdruck ,,feuersingen-
de Nachtigall (biilbiil-i dtes-siiriid) vor. Seyh Galips ,,feuersingende Nachtigall*
ist der Falter, der um die Kerze kreist. Der Falter ist stumm, doch der Dichter deu-
tet sein Auflodern, wenn er in die Kerzenflamme stiirzt, in einer Synésthesie als
sein Liebeslied. Die Verwendung solcher Komposita tragt viel zu der enormen
sprachlichen Dichte bei, einer Dichte, die durch Ellipsen noch weiter verstarkt wird
und nicht selten den einzelnen Vers wie ein Kryptogramm erscheinen 148t, das in
miithevoller Kleinarbeit entschliisselt werden muf.

Ein vielleicht eher fiir Na’ili als fiir den indischen Stil im ganzen typisches
sprachliches Element ist die Reduplikation zur Pluralbildung: tide tiide = ,,haufen-
weise®, deste deste = hier: ,,Strahne {iber Strdhne®, sonst ebenfalls ,,haufenweise*.

Fiir Gedichte des indischen Stils gibt es bestimmte Leitworter und typische Bil-
der, die in der klassischen oder klassizistischen Dichtung nicht oder nur in homdo-
pathischen Dosen verwendet werden, so etwa das Géhnen (hamydze), die Blase am
FuB (pdyabile), der Schlachthahn (bismil) und sein Fliigelzucken (tapiden).

Eines der hiufigsten und auffilligsten Stilmerkmale ist die Konkretisation, Ani-
mation und Personifikation von Abstrakta, oft in Komposita des Typs A-i B, wobei
A fiir das Bild und B fiir das Urbild steht. Beispiele sind etwa:

vddi-i fend: das Trockental der Vernichtung
§ah-i timid: der Zweig der Hoffnung
murg-i gam: der Vogel des Kummers
biilheves-i esk: der Taugenichts ,,Tréne*

I ipekten 1970: 221.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 MICHAEL GLUNZ

Vgl. auch folgende syntaktisch freiere Zusammenstellungen:

yeter ey ye's: es reicht, Hoffnungslosigkeit!
ferydda hayret rahzen olmusdur: die Orientierungslosigkeit hat das Wehgeschrei
iiberfallen und ausgeraubt

Die klassische Regel, nach welcher Bild und Urbild in wenigstens einem Merkmal
iibereinstimmen miissen, ist aufgehoben, und es werden statt Objekten Aussagen
tiber Objekte aufeinander abgebildet, wobei meist die zweite Aussage allgemein-
giiltigen Charakter hat oder ein Sprichwort ist und die erste Aussage eine partikula-
re Aussage, ein Einzelfall, auf den die Regel zutrifft. Man nennt diese Struktur tem-
stl oder irsal iil-mesel:

‘Jtab-i gamze-yi mestinden ihtirdz gerek

hilaf-i hitkm-i kazad kuvvet-i hatadandir (N3’ili2)

Dem Tadel seines trunkenen Augenaufschlags ist aus dem Weg zu gehen:

Sich dem vorherbestimmten Geschick in den Weg zu stellen, zeugt von der Kraft des Irr-
tums.

Die poetische Konstruktion dieses Doppelverses 148t sich in die folgenden vier As-
pekte aufgliedern: Konventioneller Vergleich des Augenaufschlags mit einem Pfeil
(tir-i gamze), konventioneller Vergleich von Gottes RatschluB3 (hiikm-i kazd) mit
dem Pfeil, sekundirer Vergleich von ,,Augenaufschlag® und ,,Gottes Ratschluf3
mit dem konventionellen Vergleich als tertium comparationis sowie schlieBlich ei-
ner Referenz auf das Sprichwort gildaf-i icmd’ kuvvet-i hatidandwr ,,sich gegen den
Konsens der Gemeinschaft zu stellen, zeugt von der Kraft des Irrtums®.

Vergleiche auch das nichste Beispiel, das von Fehim stammt?:

Beld-yi hiikm-i kazdya tereddiit etsem olur
Veli o gamzeye ¢iin ii ¢cerd nediir bilmem

Wenn ich beim ,,Ja“ zu Gottes Ratschluf3 zogere — das geht,
Doch gegeniiber jenem Augenaufschlag kenne ich kein ,,Wie und Was*.

Das strukturgebende Wort dieses Verses ist beld. Liest man es als arabisch bald
»ja“, so weist es auf Sure 7: 172 und die Annahme des Urvertrags durch die
Menschheit hin: ,,Bin ich nicht euer Herr? — Ja!* Liest man es als arabisch bala’
,»Leid, Heimsuchung®, dann verweist es auf das, was nach mystischer Deutung das
Ja zum Urvertrag notwendigerweise nach sich zieht: Das irdische Leben als
menschliches Individuum ist mit Leiden und Priifungen erfiillt. Liest man es
schlieBlich als arabisch bi-ld ,,ohne®, so entdeckt man eine Anspielung auf die seit
den Theologen al-Ag‘ari (st. 324/935) und al-Maturidi (st. ca. 333/ 944) vorherr-
schende theologische Lehrmeinung, dal3 die Frage, ob Gott iiber menschenédhnliche

Ipekten 1970: 252.
3 Quelle: Bezirci 1968: 417.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETRACHTUNGEN ZUM ,,INDISCHEN STIL* 179

Eigenschaften verfiige, nicht zu stellen und alle diesbeziiglichen Koranstellen ,,oh-
ne (zu fragen) wie® (ar.: bi-ld kayfa, pers.: bi ¢iin u ¢ird) hinzunehmen seien.

Die Aussage des Verses, die wie im Beispiel von Na’ili auf einem sekundiren
Vergleich von ,,Gottes Ratschlufl* und ,,Augenaufschlag™ aufbaut, lautet, wenn
man sie zum Nennwert nimmt: Man kann sich versucht fithlen, sich dem Willen
Gottes entziehen zu wollen, doch dem Blick des Geliebten ist man so hilflos ausge-
liefert, da3 einem nicht einmal der Gedanke kommt, sich ihm zu entziechen. Wenn
man sie etwas abschwicht, lautet sie: ,,Man kann in der Theologie iiber das Pro-
blem des freien Willens diskutieren, in der Liebe aber gibt es keine Diskussionen,
sondern nur die unwiderstehliche Wirkung der Priasenz des Freundes.*

Solche und verwandte Ausdrucksweisen verleihen dem indischen Stil den Cha-
rakter eines Concettostils (zu diesem Begriff vgl. Reinert 1990), doch ist der indi-
sche Stil keineswegs der einzige Ort fiir concettismo in der persischen und tiirki-
schen Dichtung. Ein beriihmter Concettist der persischen Dichtung ist Kamal Is-
ma‘il aus Isfahan (vgl. Gliinz 1993), der schon im 13. Jahrhundert, also lange vor
der Epoche des ,,indischen Stils“, gestorben ist.

Weltsicht des indischen Stils

Eine Aufzihlung der charakteristischen Stilelemente geniigt nun allerdings nicht,
um das Phinomen des indischen Stils ausreichend zu wiirdigen. Nicht allein die
rein technischen Verfahrensweisen des Sprachgebrauchs geben seinen Texten ihr
unverkennbares Flair, sondern auch die Geisteshaltung, die in ihnen zum Ausdruck
kommt.

Der Dichter des ,,indischen Stils* hat kein naives Verhéltnis zur Sprache; er sieht
in ihr nicht ein getreues Abbild der duBeren Wirklichkeit, keine schlichte Umset-
zung der sinnlichen Wahrnehmung oder unmittelbaren Ausdruck seelischer Erfah-
rung, vielmehr ist sie fiir ihn ein autonomes System, eine eigene Welt. Dies deutet
sich einerseits in der Konstruktion allegorischer Landschaften und ihrer Besiede-
lung mit allegorischen Lebewesen an, andererseits aber auch in der Aufhebung der
ontologischen Distanz zwischen bezeichnendem Wort und bezeichnetem Begriff.

Ein Beispiel von Negati*:

Zir-i kiilahdan ham-i ziilfii degil ¢ikan
Cim-i cemal gah nihdn gah pedid olur
Was da unter seinem Hut hervorschaut, ist nicht

das Geringel seiner Locken, es ist der Buchstabe cim des Wortes cemdl (Schonheit), der
bald sichtbar wird, bald verschwindet.

4 Zitiert nach Ergun 1933: 111f.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 MICHAEL GLUNZ

Die poetische Konstruktion:

Empirisch wahr: Die Locke ist schon, weil sie geringelt ist.

Empirisch wahr: Das Wort cemdl beginnt mit cim; es bedeutet: ,,Schonheit™.
Empirisch wahr: Die Ringelung der Locke und der Bogen des cim gleichen sich.
Empirisch falsch, aber poetisch wahr: Die Locke muss durch den Buchstaben cim
ersetzt werden, weil das Wort cemdl mit seiner abstrakten Bedeutung ,,Schonheit*
schoner ist als die sinnlich wahrnehmbare geringelte Locke. Der Vers bricht zu-
sammen, wenn cemdl durch das tiirkische Wort giizellik (ebenfalls ,,Schonheit™) er-
setzt wird.

Nun ist jedoch diese Lesart des Verses von Nesati zu vordergriindig. Um ihn ganz
zu verstehen, miissen wir ihn nochmals, doch diesmal von hinten her, d.h. von dem
Wort cemal her, lesen. Cemal steht nicht einfach fiir ,,Schonheit und kann nicht
vollig mit giizellik zur Deckung gebracht werden. Cemdl steht fiir die absolute, die
gottliche Schonheit. Diese Schonheit offenbart sich in der Schopfung, und die ge-
samte Schopfung ist ein Buch. Ist sie das Buch der Offenbarung, kdnnen wir sie
mit dem Koran vergleichen, von dem es heif}t, er sei ganz in der ersten Sure, diese
wiederum im ersten Vers, der erste Vers dann im ersten Buchstaben, dem & der
basmala, enthalten und dieses b endlich ist im Punkt unter dem arabischen Buch-
staben b4’ eingeschlossen. Gleicherweise steht cemdl fiir die Schonheit der Schop-
fung und ist selbst wieder im Buchstaben cim enthalten. Aus dieser Sicht nun be-
sagt Nesatis Vers: Das, was da unter dem Hut des schonen Geliebten hervorschaut,
ist die Quintessenz der Schonheit und das Geheimnis der Schopfung, und dieses
ist, so weill man aus der mystischen Theologie, weder génzlich offenbar noch vol-
lig verborgen.

Noch etwas anderes konnen wir aus diesem Vers herauslesen: Im indischen Stil,
ob in der persischen oder der tiirkischen Dichtung, dulert sich ein tiefes Unbeha-
gen am Abbild, an der sinnlich erfalbaren Wiedergabe der Welt. In einer Zeit, da
das Auge und das visuelle Wahrnehmen an Bedeutung zunehmen, in einer Zeit, da
es immer mehr zu sehen gibt, in einer Zeit, in der die visuellen Medien, vor allem
die Malerei, der Dichtung den Rang ablaufen, verwerfen die Dichter des indischen
Stils das Sehen mit den Augen und ziehen sich auf die innere Vision zuriick. So
finden wir bei Sa’ib-i Tabrizi, einem aserbaidschanischen Dichter, der nur sehr we-
nig auf tiirkisch, sehr viel dagegen auf persisch gedichtet hat, die Chiffre vom
»Ausbleichen der Farbe* fiir den Riickzug in die Welt der Vision:

Ich mochte eine Rose pfliicken aus einem Garten,
dessen Girtner aus dem Schlaf hochschrickt beim Verbleichen der Farbe.

Dieser zunidchst kryptische Vers wird besser verstindlich, wenn wir uns einen wei-
teren Vers desselben Dichters ansehen:

Wenn ich auch &uBlerlich ein Wandgemalde bin in tiefem Schlaf,
erwache ich, wenn sich die Farbe aus der Wange der Rose verfliichtigt.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETRACHTUNGEN ZUM ,,INDISCHEN STIL* 181

Mireille Schnyder schreibt {iber diesen Verse: ,,Hinter dem Vers steht die mystische
Idee des irdischen Daseins als eines Schlafs, aus dem man erst im Tod erwacht.
Dabei ist entscheidend, daB Sa’ib das Wandbild als Inbegriff einer leblosen Er-
scheinung zitiert, dessen scheinbares Leben, die Farben, Zeichen fiir den eigentli-
chen Tod sind, wéihrend das wirkliche Leben erst in der Farblosigkeit beginnt,
dann, wenn sdmtliche dulerlichen Attribute wegfallen.” (Schnyder 1992: 103).

Dieser Vorbehalt gegen die Abbildung 146t sich zuriickfithren auf die Forderung
der Mystik, sich von der AuBlenwelt abzukehren und sich aus der Verstrickung in
die Mannigfaltigkeit der Phinomene zu befreien.

Na’ili driickt dies etwa folgendermafien aus:?

Cihdn-i vahdetiiii bir renge konmig; ‘unsur-i ¢dri
Giil ates, biilbiil dteg; nevbahar dtes; hazdn dtes;

Die vier Elemente der Welt der Einheit haben eine einzige Farbe angenommen:
Die Rose ist Feuer, die Nachtigall ist Feuer, der Friihling ist Feuer, der Herbst ist Feuer.

Gemeint ist damit, da3 die Welt der Vielheit ausgeloscht werden muB3, bevor die
Welt der Einheit erscheinen kann. Das Feuer ist das Sinnbild des mystischen fand’,
der Entwerdung.

Obgleich der mystische Hintergrund gerade bei Na’ili nicht aufler acht gelassen
werden darf, ist seine Dichtung doch nicht mystische Dichtung im Sinne der Dich-
tung Mevlana Ramis, fiir den die Welt trotz ihrer Verginglichkeit und Unvollkom-
menheit ein Symbol fiir die ewige Welt ist und der dem Moment des Entwerdens
freudig entgegenblickt. Na’ili ist ein trostloser Dichter in dem Sinne, daB} er keine
Hoffnung auf eine schonere Wirklichkeit im Jenseits oder in der Geistwelt hegt. Er
ist — oder sagen wir vorsichtiger: er zeigt sich uns — in seinen gazeliydt als ein zu-
tiefst verunsicherter und vom Leben enttduschter Mensch, ein Mystiker der Nega-
tion: Irrsinn, Ratlosigkeit, Verzweiflung, innere Unruhe, Tod und Vernichtung sind
die Schliisselworte seiner Lyrik.

Es ist schon gesagt worden, bei Na’ili und den anderen Dichtern des indischen
Stils handle es sich nicht um echte Mystik, sondern die Mystik liefere ihnen nur ei-
nen Vorrat an Bildern und Topoi, den sie in manieristischer Weise in ihren Texten
verwendeten. Ich wei3 nicht, wie wir beurteilen sollen, ob ihre Mystik echt oder
unecht ist, und ich wiére vorsichtig mit vorschnellen Urteilen. Die Diisterkeit, die
bei N&’ili so bedriickend wirkt, und die wohl mit dazu beigetragen hat, daf er bei
Hofe nicht ankam, hat durchaus eine Entsprechung in der klassischen islamischen
Mystik. Wir kdnnen Na’ili als einen Dichter des mystischen Katzenjammers be-
zeichnen, einen, dessen Texte davon sprechen, wie dem Mystiker zumute ist, wenn
er aus dem Rausch des Einheitserlebnisses erwacht und sich zuriick in der Welt der
Vielheit wiederfindet.

5 Zitiert aus: Ipekten 1970: 330.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 MICHAEL GLUNZ

Drei gazels im ,,indischen Stil*:
Na’ili-i Kadim (gest. 1666)°:

1 Seher ki teb-zedegan-1 humar haste yatur
Sarab rihte peymaneler sikeste yatur

2 Miyan-1 bezme ki olmus mey ii ‘arak rizan
Hazinedir diir ii yakiti ceste ceste yatur

3 Gazali-i Cine olup dam u dane turra-i yar
Dékiilmiis ol rub-1 piir-hale deste deste yatur

4 Goniil firak-1 hadengiifile tak-1 nisyanda
Kebade-i gamuii olmus sikeste beste yatur

5 Garib dahmedir ey Na'ili bu heft evreng
Ki bir degil nice Behram-1 bi-hugeste yatur

1 Frithmorgens, wenn die vom Fieber des Katzenjammers Geschiittelten ermattet nieder-
sinken, der Wein verschiittet und die Pokale zerbrochen daliegen,

2 Ist die Mitte des Festplatzes, in die Wein und Arak gegossen wurden, eine Schatzkam-
mer, in der Perlen und Hyazinthen in Haufen herumliegen.

3 Der chinesischen Gazelle ist die Locke des Freundes zu Fangnetz und Korn (=Kd&der)
geworden, [die Locke,] die ausgebreitet Strdhne um Strédhne auf der schonheitsmaliiber-
sdten Wange liegt.

4 In der Trennung von deinem Pfeil (= Augenzwinkern) ist das Herz zum Spielzeug des
Grams um dich geworden und liegt zerbrochen in der Nische des Vergessens.

5 Ein fremdartiges Grabgewdlbe, oh Na’ili, sind diese Sieben Throne (= der Himmel mit
den sieben Planetensphiren), in dem nicht einer, nein viele ungliickselige Bahrame” ru-
hen.

Fehim (1627 — 1648):

1 Im Herzen liegt ein Meer ohne Ufer, und keine Kiiste ist zu sehen.
Erstaunlich dies: Darinnen ist auch das Herz verschwunden.

2 Die Tréane hat ihr Leben in einer Wiistenei verloren,
wo kein Chiser® zu finden, kein Weg zu beschreiten und keine Station zu sehen ist.

3 Das Herz ist der jammerliche Qays’ jenes Trockentals der Vernichtung,
wo in jedem Sandkorn zahllose Kamelsénften unsichtbar sind.

4 Ein paradoxer Moment ist der Aufruhraugenblick des Auges des Freundes:
Die Menschen sind einer um den andern am Sterben, doch der Morder ist nicht zu se-
hen.

6 Der transkribierte Text ist aus Ipekten 1970: 278f. entnommen. Die Ubersetzung stammt von
M. G.

7 Anspielung auf Bahram Gur, einen sasanidischen Konig des 5. Jahrhunderts n. Chr., der auf
der Jagd nach wilden Eseln in eine Grube gefallen und dort gestorben sein soll.

8  Chiser (osmanisch: Hizr) ist ein mythologischer Retter.

9

Name eines altarabischen Dichters, Sinnbild fiir unerfiillte Sehnsucht.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5

BETRACHTUNGEN ZUM ,,INDISCHEN STIL* 183

Der Teppich dessen, der im Herzen den Opferplatz der Stadt der Liebe aufsucht,
ist mit heiBem Blut getrénkt, doch der Schlachthahn ist nirgends zu sehen.

Sobald die Tiergestalt im Spiegel der Gelegenheit erscheint,
ist die im Entstehen begriffene Form des Vollkommenen Menschen nicht (mehr) zu se-
hen.

Ist etwa mit dir die AusgieBBung der Befdhigung besiegelt worden, Fehim?
Das Wissen ist umfangreich, Meister gibt es nicht, und fahige Schiiler sind nicht zu se-
hen.

Seyh Galip (1757 — 1799)!10:

1

Goriince su’le-i riiyunda diid pervane
Yanardi ndr-1 gama hem-¢ii id pervine

Gerekdiir enciimen-i aska bi-dildn-1 hamiis
Ol bezme biilbiil-i dtes-siiriid pervine

Kilip zebdne-i sem ’-i piyadle-i sahbd
Eder mahabbetle bezl-i viiciid perviane

Fiirug-1 berk-1 tecelldya hasr eder nazarin
Misal-i merdiim-i cesm-i suhiid pervine
Harir-i su’leye tebdil edip libds-1 teni

Fendda anladi zevk-1 huliid pervine

Bedid gerdis-i germinde halka-i tevhid
Ceker sabdha dek Ism-i Vediid pervine

Bilen uzak tolasir ates-i mahabbetinden

Kim etdi kendiiyii Galib ¢i sid pervine

Als der Falter auf der Flamme deines Gesichtes Rauch sah,
verbrannte der Falter im Licht des Grams wie Aloeholz

Fiir die Gesellschaft der Liebe sind (als Mitglieder) herzentrissene Schweiger vonndten,
die feuersingende Nachtigall jenes geselligen Anlasses ist der Falter.

Der Falter macht aus der Flamme des Herzens einen Pokal voller Wein
und gibt flir die Liebe die physische Existenz dahin.

Der Falter widmet seinen Blick der Flamme des Laubes der géttlichen Manifestation
Genau wie Leute, die Augenzeugen sind.

Der Falter hat das Kleid des Leibes gegen das Seidengewand der Flamme eingetauscht
und so im Entwerden den Geschmack des ewigen Bestehens gekostet.

In seinem rasenden Herumschwirren ist der Kreis des Einheitsbekenntnisses sichtbar,
so wiederholt der Falter bis in den Morgen hinein den Gottesnamen al-Wadiid.

Der Kundige schreitet fern des Feuers der Liebe dahin, doch was niitzt’s,
oh Galip, der Falter hat sich [darin schon] verloren!

10 Die Transkription ist ohne Verinderungen aus Kalkisim 1994: 405f. {ibernommen. Die Uber-
setzung besorgte M. G.

17.01.2026, 23:04:26.,


https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 MICHAEL GLUNZ
Bibliographie

Bausani, Alessandro 1958: Contributo ad una definizione dello ‘stilo indiano’ della
poesia persiana. In: Annali dell’ Istituto universitario orientale di Napoli. New
Series 7. 167-178.

Bezirci, Asim (Hg.) 1968: Diinden Bugiine Tiirk Siiri. Antoloji. Istanbul.

Eilers, Wilhelm 1973: Der indische Stil in der persischen Literatur. Wiesbaden.

Ergun, Sadettin Niizhet 1933: Nesati. Hayat1 ve Eserleri. Istanbul.

Feldman, Walter 1996: The celestial sphere, the wheel of fortune, and fate in the
gazels of Na’ill and Baki. International Journal of Middle East Studies 28. 193-
215.

Gliinz, Michael 1993: Die panegyrische qasida bei Kamal Ismail aus Isfahan. Eine
Studie zur persischen Lobdichtung um den Beginn des 7./13. Jahrhunderts.
(Beiruter Texte und Studien 47). Beirut.

Ipekten, Haltk (Hg.) 1970: Na ili-i Kadim Divéni. Istanbul.

Ipekten, Halik 1973: Na ili-i Kadim: Hayati ve Edebi Kisiligi. Ankara.

Kalkisim, Muhsin (Hg.) 1994: Seyh Galib Divani. Ankara.

Reinert, Benedikt 1990: Der Concetto-Stil in den islamischen Literaturen. In:
Wolfthart Heinrichs (Hg.) Neues Handbuch der Literaturwissenschaft. Orienta-
lisches Mittelalter. Wiesbaden. 366-408.

Safa 1371 Sh./ 1992/1993: Safa, Dabihallah: Tarih-i adabiyat dar Iran. Bd. 1. Tehe-
ran.

Safa 1373 Sh./ 1994/1995: Safa, Dabihallah: Tarih-i adabiyat dar Iran. Bd. 2. Tehe-
ran.

Schnyder, Mireille 1992: Die “Wunderfiignisse” der Welt. Zur Bedeutung von Me-
tapher und Vergleich in der deutschen und persischen Dichtung des 17. Jahr-
hunderts. (Deutsche Literatur von den Anfdngen bis 1700). Bern, Frankfurt a.
M., New York.

Zipoli, Riccardo 1984: Perché lo stilo indiano viene detto barocco nel mondo occi-
dentale? Teheran.

17.01.2026, 23:04:26.,



https://doi.org/10.5771/9783956506932-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

