
3 | TEXTUALISIERUNGEN:  
Die Emergenz des Audioviduums als Denkfigur  
audio/visueller Medien und ihrer Theorien

Das bisher vollzogene, sehr weite Öffnen verschiedenster Begriffs- und Theorie- 
Horizonte mag, vor dem Hintergrund der Mikrobeobachtungen, die nun folgen, 
fast schon überdimensioniert anmuten. Doch gerade die Vibrations- und Gravi-
tationswellen, die die verschiedenen, sich überlagernden Motive und Beobach-
tungsebenen erster und zweiter Ordnung durchziehen und durchbrechen und 
die sich eben stets und unweigerlich auf übergeordnete, epistemische Räume (die 
sich der Frage des Menschen und der Medien widmen) ausdehnen, verleihen den 
hier vollzogenen Mikrobeobachtungen einen entsprechenden makrostrukturel-
len Hallraum.

Ziel ist es also nun, im Anschluss an die globaleren Kontextualisierungen, zu 
den konkreteren Textualisierungen des Audioviduums überzugehen, es also nun 

– nach seiner terminologischen wie theoretischen Rahmung – als Denkfigur ent-
lang der historischen Achse seiner Entstehung und Entwicklung ›am Material‹ zu 
erproben und dabei Kristallisationspunkte herauszuarbeiten, an denen sich die 
Sprache über das Audioviduum jeweils medien(theorie)geschichtlich verdichtet. 
Es geht also darum, das Audioviduum in Prozessen der Textualisierung – ver-
standen als Einschreibungen medialer Menschenmotive in Texte der 1910er bis 
1930er Jahre – zu erfassen und dabei diese Prozesse als anthropomediale Relation 
zu begreifen, in der Wissen über den Menschen, aber vor allen Dingen Wissen 
über das jeweilige Medium produziert wird. Da diese Prozesse am deutlichsten 
im Text selbst hervortreten und nicht in der Paraphrase, werden dabei immer 
wieder auch längere Zitatpassagen in den Blick genommen, die es jedoch erlau-
ben, die Produktivität des Audioviduums als Denkkonzept konkret am Material 
überprüf bar zu machen. 

Die Unterkapitel heben – den Gegenständen und Diskursen folgend, die sie 
verhandeln – jeweils einen Aspekt medialisierter ›Menschlichkeit‹ besonders her-
vor. Was den frühen Film und das Radio angeht, sind dies Körper (gegeben als Form 
und Bewegung) und Stimme (gegeben als Klang und Sprache). Als optische und 
akustische Signale erscheinen sie für das Mediale die relevantesten weil ›offen-
sichtlichsten‹ Anknüpfungspunkte, eben weil sie registrierbare Veräußerlichun-
gen und zugleich vereindeutigende Spezifika des Menschen zu sein scheinen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum142

im Rahmen der medialen Techniken aufzeichenbar, (re)produzierbar und dabei 
anthropomorphisierbar und anthropophonisierbar werden. Die frühen Schriften 
zum stummen Film und zum Radio entwickeln aus dieser Objektivierung des 
Menschlichen im Medium mit der Zeit eine spezielle Qualität eben dieser Medien, 
die einen Einf luss darauf hat, wie der Mensch zu erkennen und zu konzipieren 
ist (und im Gleichschritt dadurch natürlich immer auch das Medium selbst). Im 
Tonfilm schließlich wird mit der Kombination von Bild und Ton eine Art ›Pseudo-
Komplettierung‹ des Menschen im Medialen möglich – Stimme und Körper, die 
vorher durch das Medium getrennt wurden (oftmals das Argument für dessen 
besondere Kunstfertigkeit), verschmelzen wieder zu einer Einheit – mit allen Vor- 
und Nachteilen sowie Diskussionen, die dies in Fachkreisen auslöst. Mediale Kör-
per und Stimmen sind somit in Prozesse sich stetig wandelnder Individuationen 
eingebunden, in denen sie zunächst – in Bezug auf Stummfilm und Radio – als 
dividuierende, dann individuierende Einzelphänomene erscheinen, schließlich 
aber – im Tonfilm – als neue/wiederhergestellte Ganzheit. Das Audioviduum – 
als Konzeption einer audiovisuellen anthropomorphen und anthropophonen Ein-
heit – ist dabei in allen diesen Phasen als ›stumme‹ Idee präsent, an der es sich 
positiv wie negativ auszurichten und abzuarbeiten gilt. 

3.1 | Ausdruck und Bewegung –  
Stummfilmtheoretische Überlegungen zum Körper

Dass menschliche Motive innerhalb der frühen Filmtheorie eine große Rolle 
spielen, zeigt schon allein die Vielfalt an Begriffen, welche für die sich im Film 
materialisierenden Audioviduen in Anschlag gebracht werden: So ist von »Kino-
menschen« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 314), »cinéma-Menschen« (Hardekopf 
1992 [1910], 157; Herv. i. O.), »Bildmenschen« (Kuckhoff 1992 [1914/15], 414) und 
»Lichtspielmensch[en]« (Bloem 1922, 41) sowie von »schattenhafte[n] Flimmer-
gestalten« (Leisegang 2002 [1929], 367), »Gestalten des Lichtspiels« (Bloem 1922, 
182) und »Lichtgestalten« (Rauscher 1991 [1912], 200) die Rede; und immer wieder 
taucht der Begriff des »Menschenmaterials« auf (etwa bei Tucholsky 1992 [1913], 
215; Turszinsky 1992 [1913], 22; vgl. auch Stümcke 1992 [1911/12], 241), ebenso wie 
das Moment des Lebendigen, dem gemäß der Film als »lebende Photographie« 
(Gaupp 1992 [1911/12], 63; Salten 1992b [1913], 359; Arnheim (2004 [1930], 81) oder 
auch »lebendige Zeitung« (Hellwig 1992 [1913], 99) bezeichnet wird.171

171 � Diese Beschreibungen liegen natürlich auf der Grenze zu einer Anthropomorphisierung des 
Films bzw. des Kinos selbst (nicht nur seiner Motive) und finden sich etwa auch in Bezug auf 
den Tonfilm, wenn dieser als »das sprechende Kino« oder »die sprechenden Bilder« (Salten 
1992a [1913], 46/47) umschrieben wird. Eine noch deutlichere Vermenschlichung des Kinos fin-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 143

Das Menschenmotiv scheint also ein zentrales Faszinosum des neuen Me-
diums zu sein, was auch in entsprechenden Auswertungen der Filmfachpresse 
und Kritik172 dieser Zeit immer wieder betont wird (vgl. Schweinitz 1992; Diede-
richs 1996; Kümmel/Löff ler 2002 etc.). In dieser frühen Etablierungsphase, die 
man mit Leschkes (2003) Modell als eine Phase primärer Intermedialität bezeich-
nen kann, steht dabei vorrangig der Vergleich des Films und seines Kunstpoten-
zials in Abgrenzung zum Theater (und zur Literatur) im Vordergrund, wobei die 
menschliche Mimik und Gestik und die besondere oder zumindest andersartige 
Art und Weise des Schauspiels, die der Film einzufordern scheint, zum zentralen 
Differenzkriterium werden (vgl. Schweinitz 1992, 342; Kümmel/Löff ler 2002, 137). 

»Vielfach wurde das Kino-Theaterverhältnis zum Anlaß genommen, um abgren-
zend über Fragen einer medienadäquaten Stilistik zu reflektieren. In diesem 
Kontext entwickelte sich eine frühe Gattungstheorie des Stummfilms, deren Para-
digmen, insbesondere die primäre Fundierung in der Physiognomik der Darsteller, 
bis in die erste Hälf te der zwanziger Jahre hinein wenig Veränderung erfuhren.« 
(Schweinitz, 1992, 10) 

Laut Schweinitz leiten diese systematischeren Vergleiche dabei »(etwa ab 1912) von 
der institutions- bzw. kulturkritischen zu einer stärker an integrativen Konzep-
ten für das neue Medium interessierten Diskurs-Phase über« (ebd., 10) und auch 
Diederichs (1996, 248f.) schildert diese Konzentration auf den ›Umgang‹ des Me-
diums mit dem Menschen, die sich in Form von Schauspieltheorien äußert, als 
zweite Stufe der Kinoformdebatten nach einer initial eher kritischen Phase.173 

det sich darüber hinaus z. B. bei Victor Noack (1992 [1912], 72), der die Verhältnisse zwischen 
Film als seriöse Technik und Jahrmarktvergnügen als Familiengeschichte erzählt: »Man muß 
unterscheiden zwischen Kinematographie und ihrem entarteten Sprößling, dem ›Kientopp‹, 
der wie ein verbummeltes Genie aus bester Familie die Welt mit seinen Tollheiten unterhält. 
Sein Vater, der Kinematograph, ein äußerst würdiger und um vielerlei Wissenschaf t hochver-
dienter, feinsinniger Gelehrter. […] Aber wie weit hat sich der Sohn, der ›Kientopp‹, vom ehren-
vollen Wege des Vaters entfernt! Ihm gilt nur das Vergnügen als Daseinswert; ein Spaßmacher, 
ein Flausenmacher, ein Schmierenkomödiant ist er geworden, der mit den unlautersten Knif-
fen und Pfif fen spielt, die denkfaule Masse umbuhlt, ihr schmeichelt, ihre Lachmuskeln und 
Tränendrüsen strapaziert und zugleich ihr Hirn verkleistert und dösig macht« (ebd.).

172 � Laut Schweinitz gründet sich die Filmfachpresse ab 1907, während die Filmkritik ab 1913 in ihre 
Hochphase kommt (vgl. Schweinitz 1992, 339)

173 � Das »Argument einer speziellen filmischen Schauspieltechnik und Sprache der Geste bzw. des 
Gesichts«, das den »Film als Kunstform« legitimieren soll (Kümmel/Löf fler 2002, 137), lässt sich 
dabei auch im Kontext damaliger wissenschaf tlicher Diskurse betrachten; denn dass der Film 
eine »[besondere] Spielweise der Schauspieler vor der Kamera« benötige, sei dabei »ein Argu-
ment, das die Mediatisierung des Menschen vor dem Hintergrund zeitgleicher Praktiken von 
Psychotechnik und Ausdruckspsychologie« (ebd.) lesbar werden lässt. Hier ist also erneut ein 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum144

Auch wenn damit die Bedeutung des Menschenmotivs für die frühe Film-
kritik und -theorie innerhalb filmhistorischer Arbeiten bereits in Grundzügen 
aufgearbeitet wurde, soll diese Entwicklung – von den frühen intermedialen 
Vergleichen zu den einzelmedienontologischen Festschreibungen (vgl. Leschke 
2003) – im Folgenden noch einmal genauer in den Blick genommen werden, um 
im Detail nachvollziehen zu können, wie genau in diesen Debatten das Interesse 
am neuen Medium über das Interesse am Menschen im Medium verhandelt und 
begründet wird, wie dieses Argument ab Mitte der 1920er Jahre an Zugkraft ein-
büßt und wie dies alles wiederum zur Entwicklung von Filmtheorie beiträgt. 

3.1.1 | Fatale Stummheit, produktives Schweigen?  
Die Kinodebatte als Stimmendebatte

Betrachtet man die frühen Versuche der Filmkritik, das neue Medium als solches 
zu legitimieren oder auch zu verwerfen, so fällt auf, dass die Diskussion um die 
Visualität des Films zunächst in erster Linie auf einer Diskussion seiner fehlen-
den Auditivität auf baut. Dabei ist es jedoch nicht die allgemeine Tonlosigkeit des 
Films, die zum ausschlaggebenden Kritikpunkt wird, sondern insbesondere seine 
Wortlosigkeit – bzw. genauer: die Abwesenheit des gesprochenen Wortes, also eine 
auf den Menschen bezogene akustische Sprachlosigkeit des neuen Mediums. Denn 
während ein – im auditiven Sinne – vollkommen stiller Ozean, ein lautloses Blät-
terrauschen oder das unhörbare Knarren von Holzdielen beim Kinobesuch nur 
am Rande von Bedeutung scheint, konzentriert sich die Kritik maßgeblich auf die 
fehlende Stimme der menschlichen Filmakteur:innen. Damit rückt der Mensch 
im Film zunächst nicht aufgrund seiner belebt-visuellen Reproduzierbarkeit in 
den Fokus der Diskussionen, sondern weil er als Quelle des Sprechens hier erst-
mals technisch mundtot gemacht wird. Die Unfähigkeit der anthropomorphen 
Motive, sich gleichzeitig zu ihrem Auftreten auch hörbar über ebenso technisch 
(wieder)erzeugte Stimmen zu realisieren, wird so zum zentralen Ausgangspunkt 
einer ganzen Debatte. 

Darin zeigt sich sehr schön, wie die Konstruktion und Definition des Kinos, 
entgegen der Stummheit der in ihm auftretenden Menschengestalten, auf der 
imaginären Vorstellung eines ganzheitlich gedachten Audioviduums fußt, das 
sich im Film als sich bewegendes und sprechendes Wesen manifestieren sollte, 
aber noch nicht (oder jedenfalls nicht in akzeptabler Form; vgl. z. B. Müller 2003, 
13) kann. Die Debatten kreisen folglich bereits in diesen frühen Tagen indirekt 
um das Audioviduum des Tonfilms als Zukunftsvision, allerdings – wie hier 
zu zeigen sein wird – mit unterschiedlichen Ergebnissen. Mal ist das fehlende 

Konnex zwischen dem Audioviduum und (anthropologischen) Fragen nach Mensch und Tech-
nik zu sehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 145

Wort der Grund das neue Medium (zumindest als Kunst) grundsätzlich abzu-
lehnen, mal ist es genau die Stummschaltung des Menschen, in der die frühen 
Filmkritiker:innen den größten Wert des neuen Mediums ausmachen. Um das 
diskrepante Verhältnis zwischen einem potenziellen, filmischen Audio-Video- 
Individuum und (wie man daran angelehnt sagen könnte) dem einkanaligen, 
ausschließlich sichtbaren Video-Individuum als Vorläufer entspannt sich so eine 
Kinodebatte, die im Folgenden in Konzentration auf dieses Motiv nachvollzogen 
werden soll. 

Die Sprachlosigkeit des Kinobildes
Um das neue Medium Film fundiert diskutieren zu können, wurden zunächst, 
wie erwähnt, etablierte Medien und Künste herangezogen, die als Hintergrund-
folie für Abgleiche und Unterscheidungen dienten. Im Falle des Films bot sich  
hier vor allem das Theater an sowie seine speziellen Formen Pantomime, Ma-
rionetten- und Schattentheater, aber auch Tanz, Malerei und Bildhauerei. Die 
Sprachlosigkeit der Darstellung bildet in diesen Kontexten immer wieder den 
Rahmen für die Frage, inwieweit der Film überhaupt eine Kunst sein und was er 
als solche ausdrücken könne. »Wieviel, fragt sich, kann von der seelischen Ablauf-
reihe, wieviel von den in der Wirklichkeit durch Wort ausgedrückten Beziehun-
gen durch Bewegung, Gebärde, Minenspiel, symbolische Handlung wiedergege-
ben werden?« – so formuliert Fritz Elsner daher auch die »Kinofrage« in einem 
gleichnamigen Artikel (1992 [1913/14], 141). 

Dabei gerät – resultierend aus der Vergleichsfolie ›Theater‹ und der Dominanz 
des Spielfilms im frühen Kino – vor allem das ›Kinodrama‹ in den Blick.174 Durch 
den Wegfall des Wortes (als eigentlicher Grundlage dieser Gattung) scheint das 
›Kinodrama‹ demgegenüber in seinen Mitteln begrenzt, weshalb viele Autor:in-

174 � Begründungen dafür liefern einige der Autor:innen selbst. Förster etwa leitet die Relevanz 
des Kinodramas ganz konkret aus seinen quantitativen Zuschauer:innenzahlen ab: »Auf dem 
internationalen Filmmarkt werden in der Woche durchschnittlich 150 Filmneuheiten in den 
Handel gebracht. Sehen wir da näher zu, aus welchen Sujets sich diese Neuheiten zusammen-
setzen, so ergibt sich folgende interessante Tatsache: es betrachten Naturaufnahmen 4 Prozent, 
historische Films 2 Prozent, wissenschaf tliche Films ebenfalls 2 Prozent, Industrieaufnahmen 3 
Prozent, Humoresken (Komödien, Lustspiele usw.) schon 20 Prozent, die Dramen (Schauspiele, 
Tragödien) dagegen gar 58 Prozent« (Förster 1992 [1913/14], 133f.; Herv. i. O.). Und auch Emilie 
Altenloh sieht im Drama das dominante und damit relevanteste Format des Films: »Weder 
Naturaufnahmen noch Humorekse haben den Kino groß gemacht, sondern das Drama. Und 
darin wird deshalb auch seine Zukunf t liegen. Die Kinofrage ist deshalb in erster Linie eine Frage 
des Kinodramas« (Altenloh 1992 [1912/13], 251; Herv. i. O.). Hinter der Entscheidung, vor allem das 
Kinodrama in den Blick zu nehmen, steht aber vermutlich ebenso häufig die Ansicht, dass das 
Humoreske oder andere Formate ohnehin nicht dazu geeignet sind, dem Kino einen eigenen 
Kunstcharakter zu attestieren. Das einzige Feld, auf dem es den etablierten Künsten – wie z. B. 
dem Theater – ›gefährlich‹ werden kann, ist das der Literatur, der Dichtung und des Dramas. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum146

nen seinen künstlerischen Wert Mitte der 1910er Jahre als mäßig bis nicht vor-
handen einschätzen. So z. B. Robert Gaupp, der die Probleme des Kinodramas 
folgendermaßen beschreibt: 

»Allen ›Dramen‹ gemeinsam ist der Versuch, Gedanken, Gefühle und Taten der 
Menschen mit den Mitteln der lebenden Photographie zur Anschauung zu bringen. 
In jeder höheren Kultur sind aber die meisten feineren seelischen Ausdrucksmög-
lichkeiten an die Sprache gebunden; psychologische Kennzeichnung ohne Sprache 
ist nur in beschränktem Sinne möglich. Will der Kinematograph seelisches Leben 
schildern, so muß er, um verständlich zu sein, sich auf die elementaren Ausdrucks-
formen des Seelischen in Mienen, Gesten und Bewegungen beschränken; er muß 
vergröbern und übertreiben. Das ist der eine Grund, warum das Triviale, das Plum-
pe und Grotesteke, das Sentimentale und das Schauerliche das ›Drama‹ des Kine-
matographen beherrschen.« (Gaupp 1992 [1911/12], 65f.)

Das größte Problem für Gaupp ist also die fehlende Möglichkeit des Films kom-
plexere seelische Vorgänge darzustellen. Das Geistige scheint allein durch das 
Wort ausdrückbar, während das Visuelle lediglich stumpfen Aktionismus repro-
duziert.175 Die Beschränkung auf körperliche Ausdrucksmöglichkeiten geht dabei 
mit einer Beschränkung auf minderwertigere Stoffe einher, die dem Kino – vor 
allem als Institution der kleinen Leute – gern den Vorwurf einbrachte, Kitsch und 
Trivialität zu fördern. Die Wortlosigkeit des Films hat damit explizite Folgen für 
die Darstellbarkeit des Menschen bzw. fördert sie ein andersartiges, weniger geis-
tiges denn oberf lächliches Menschenbild zutage. Bei Herbert Tannenbaum etwa 
wird der Mensch durch den Film gar zum »Triebmenschen« degradiert: 

»Das eigentliche Problem des Kinos ist das Kinodrama, das Drama ohne Worte, das 
Drama der reinen Sichtbarkeit. Damit ist bereits die Eigenschaf t festgestellt, die in 
erster Linie dem Kino seine aparte Stellung gibt, und die das Gebiet seiner Betä-
tigungsmöglichkeiten scharf trennt von dem des Theaters. Durch das Fehlen des 
Wortes ist dem Kinodrama die Fähigkeit genommen, dif ferenzierte menschliche 
Charaktere zu zeigen oder Menschheitsprobleme dialektisch zu behandeln, Din-
ge, die uns im Theater interessieren. Dadurch wird die Welt des Kinos eigenartig 
primitiv: seinen Menschen mangelt völlig jede intellektualistische Beschwertheit, 
sie sind hemmungslos, reine Triebmenschen [...].« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 312)

Dass das Fehlen der Sprache mit einem Fehlen von Intellektualität einhergeht, ist 
dabei generell einer der Ausgangspunkte für die Kinoreformbewegung der 1910er 

175 � Diese Argumentation erinnert auch an die zuvor nachgezeichneten Debatten zur Frage der 
Anthropomorphisierung von – im Regelfall – sprachlosenTieren (siehe Kapitel 2.1).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 147

Jahre. Das Kino wird in diesen Debatten, die vor allem von Pädagog:innen, Kunst-
theoretiker:innen, Jurist:innen, Volksbildner:innen und Kirchenvertreter:innen 
geführt wurden (vgl. Diederichs 1986; 1996), zu einem Mittel der Volksverdum-
mung stilisiert und der Hochkultur (Theater, Literatur etc.) als minderwertiges 
»Unterschicht-Vergnügen« (Schweinitz 1992, 55) gegenübergestellt. Dennoch ist 
diese kritische Auseinandersetzung mit dem »Schundfilm« (Diederichs 1996, 248) 
Grundlage für erste, systematischere Versuche zur Beschreibung des Films, die 
immer mehr in eine Akzeptanz und schließlich Anerkennung des Mediums mün-
den. Denn im Umkreisen der Fehlleistungen des Kinos tritt eine Herausarbeitung 
seiner zentralen Gestaltungsmittel in Gang, die parallel selbst in der Kritik Hoff-
nungen auf eine gesellschaftliche Bestimmung und/oder einen künstlerischen 
Wert des Kinos zulassen. Über den Modus des eben nicht-gesprochenen Wortes 
werden so immer wieder Abgrenzungsversuche unternommen. »Es ist doch klar, 
daß sich für den Kino nur solche Künste eignen, deren Wesen nicht im Wort, son-
dern in der Bewegung und im mimischen Ausdruck besteht« – so äußert sich bei 
Konrad Lange (1992 [1913], 271) die Suche nach adäquaten Inhalten für das neue 
Medium. Und Franz Förster versucht über den wortlosen Purismus des Körpers 
eine ›Ureigenheit‹ des Kinos zu bestimmen: 

»[...] das Geschehnis, die bewegte Handlung ist [...] die ureigenste Domäne des 
Kinos. Durch die rhythmischen Körperbewegungen, deren Wirkung durch keine 
Sprache abgelenkt werden, löst es in uns starke Reflexbewegungen aus, die uns 
schließlich fortreißen. [...] Nicht mehr der geistige Gehalt im Bilde ist die Haupt-
sache, sondern daß man das flatternde, sprudelnde Leben erfaßt.« (Förster 1992 
[1913/14], 135f.)

Die aus dem fehlenden Wort resultierende mangelnde Geistigkeit des Films sorgt 
also nicht dafür, dass der Mensch als sein Motiv grundsätzlich abgelehnt wird.176 
Im Gegenteil wird zunehmend der Wert dieser abweichenden Menschendarstel-
lungen erkannt und in der Aufzeichnung von lebendiger Gestik und Mimik der 

176 � Es gibt einige wenige Autoren, die den Wert des Films ausschließlich in der Darstellung von 
Naturbildern bzw. dokumentarischen Szenen sehen (vgl. z. B. Häfker 1992 [1913], Elsner 1992 
[1913/14]; vgl. auch Diederichs 1990 sowie Müller 2003, 132f.). Allerdings wird auch in diesen 
Fällen reflektiert, dass allein aufgrund der Zuschauer:innennachfrage das menschliche Dra-
ma (noch) das zentrale Motiv des Films darstellt. Zudem bezieht sich die Kritik (etwa bei 
Elsner) vorranging auf die Inszenierung des Menschen vor der Kamera, die er zugunsten der 
Aufzeichnung volkstümlicher Szenen abgeschaf f t sehen will. Auch im Naturfilm bleibt somit 
der Mensch als zentrales Motiv bestehen. Häfker z. B. schreibt zwar vielfach und in weiten Tei-
len über die Bewegung der Natur als Filmmotiv, kommt aber zwischenzeitlich doch zu dem 
Schluss: »Den Höhepunkt der Kunst bildet die Komposition solcher Bilder mit Menschen darin« 
(Häfker 2004 [1913], 100; Herv. i. O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum148

Ansatzpunkt gesehen für eine Kunstfertigkeit des Films, die den Zuschauer:in-
nen in produktiver Hinsicht neue Sehgewohnheiten abverlangt und damit die 
Grundlage innovativen, künstlerischen Ausdrucks beinhaltet. Victor Klemperer 
etwa beschreibt den Ausfall des Wortes als produktive Hürde, die das Publikum 
zu mehr Aktivität verleite, denn das Volk sei »[...] in jedem Augenblick gezwun-
gen zugleich und befähigt, den bewegten Körpern, die es sieht, selber die Seelen 
hinzuzufinden, einfacher gesagt: sich den Bildtext zu schreiben« (Klemperer 1992 
[1911/12], 179); und Alfred Baeumler sieht im Kinodrama bereits eine neue Art visu-
eller Dichtung auf keimen: 

»Eine neue Gattung von Dramatik wird entstehen. Eine Dramatik, die rein auf den 
Elementen des mimischen Ausdrucks beruht. Der Film vermag den tragischen 
Konflikten, wenn nicht den tiefsten, so doch den wirksamsten Ausdruck zu ge-
ben.« (Baeumler 1992b [1912], 266f.)

Aussagen wie diese stehen stellvertretend für eine Vielzahl von Texten, die sich 
an einer Definition des Films anhand seiner sprachlosen Menschenmotive ab-
arbeiten (vgl. z. B. auch Hart 1992 [1913], Pinthus 1992 [1913], Klöckner 2002 [1928] 
etc.). Unabhängig vom positiven oder negativen Ausfall der Kritik vollzieht sich 
die Auseinandersetzung mit dem Kino demnach dominant anhand des in ihm 
(re)präsentierbaren Menschenbildes und begründet damit die These von der Re-
levanz des Anthropomorphen in der Herausbildung seiner spezifischen Medien-
theorie. Das Medium – so scheint es – kann nur anhand des Menschen seine Le-
gitimation erfahren.

Dabei taucht die Frage nach dem audiovisuellen Individuum – als Problem 
einerseits und visionärem Horizont der Kinoentwicklung andererseits – inner-
halb dieser Debatten nahezu explizit auf; denn einige Texte koppeln die Frage 
nach den filmischen Möglichkeiten der Figurengestaltung direkt an den Begriff 
der Individualität. So etwa Wolf Ritscher, der die mangelnde Individualisierbar-
keit der Filmgestalten beklagt: 

»Der innerliche Realismus, der in der Dichtung und ihrer szenischen Gestaltung 
zum Ausdruck kommt, beruht auf der Individualisierung der handelnden Perso-
nen. Diese Individualisierung und Charakterisierung wird zum allergrößten Tei-
le durch den Dialog, durch die Worte der agierenden oder nur ferne beteiligten 
Menschen erreicht. Das Mimische hat hier die Aufgabe, diese Konturen mit Farbe 
und Leben zu erfüllen und kommt im besten Falle als Faktor des Gesamteindrucks 
neben dem Dialog zur Geltung. [...] Dem Kino fehlt das Wort, der Dialog, und da-
mit die Möglichkeit einer Individualisierung der abgebildeten Vorgänge; er kann 
keine deutliche, verständliche Erklärung für das ›Wie‹ der Geschehnisse schaf fen. 
Das rein Mimisch-Darstellerische kann uns selbst in seiner höchsten Vollendung 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 149

doch nur eine äußere, zusammenhanglose Andeutung der seelischen Vorgänge 
geben. So findet nun in der Art und Weise, wie der Kino seine Stof fe zur Veran-
schaulichung bringt, eine im Vergleich zur Bühne wichtige Verschiebung statt. 
Im Vordergrund stehen beim Kino das ›Was‹ und das ›Wo‹ der Handlung. Was ge-
schieht, wird im Film betont, wie es geschieht ist Nebensache!! So liegt im Kino-
bild der Nachdruck auf der Weitzügigkeit und Mannigfaltigkeit des nackten, aller 
psychologischen Färbungen baren Geschehens; ohne eigentliche organische Ver-
bindung folgen sich die Ereignisse in möglichst drastischen, eindeutigen Bildern, 
da die Vorbedingung des inneren Zusammenhanges, die Sprache fehlt.« (Ritscher 
1992 [1914], 410; Herv. i. O.)

Die Individualität des Menschen – gedacht als sein »innerer Zusammenhang« – 
ist also laut Ritscher allein durch seine Sprache zu veräußerlichen, weswegen der 
stumme, rein visuelle Mensch des Films keine Möglichkeit zur Individualisierung 
besitzt.177 Erst die Verschmelzung von Stimme und Körper (eben das potenziell zu 
denkende Audioviduum) lässt – dem Theater gleich – die Darstellbarkeit tatsäch-
licher Individualität erwarten. Ganz ähnlich argumentiert auch Tannenbaum, 
wenn er dem unkommentierten und damit unref lektierten, simplen Ablauf der 
Ereignisse im Film (also dem »Was?« und »Wo?« bei Ritscher) die Wiedergabe der 
Komplexität des menschlichen Daseins (als geistig zu denkendes Individuum) ab-
spricht: 

»So muß [im Film; J.E.] ein ununterbrochenes, rapides Abrollen einer Kette von 
Geschehnissen entstehen, bei der uns keineswegs eine aparte, menschliche Indi-
vidualität interessiert (und eben nicht interessieren kann), bei der uns aber drei 
andere Dinge wertvoll und eindrucksvoll werden können: der Fluß der Ereignis-
se, in einem Wort: die Handlung, die Mimik der agierenden Personen und die rein 
optische Erscheinung des Bildes auf der Leinwand, die szenische Anordnung also, in 

177 � In einem Text von Fritz Engel von 1913 wird die Schaf fung von individuellen Charakteren daher 
auch dem Dichter allein zugestanden: »Es war ein Irrtum, zu glauben, daß die Inspiration ge-
schulter Bühnenschrif tsteller etwas von der fine fleur ihrer Kunst auf das Zelluloidband über-
tragen kann, von jener dichterisch projizierten und in Nuancen zerlegten Menschenkenntnis, 
die zur Schöpfung individueller Menschen führt. Wie leicht vorausgesagt werden konnte, ist 
alles auf die stets ausgenutzten Typen hinausgelaufen. Weil das Wort fehlt, das den Menschen 
vom dressierten Pudel unterscheidet, haben diese Gestalten alle etwas Überdeutliches und 
gerade darum Wesenloses« (Engel 1992 [1913], 385). Sein Urteil gegenüber dem Film, den er 
auch als »Torsokunst« (ebd., 287) bezeichnet, fällt dementsprechend in anthropozentrischer 
Perspektive negativ aus: »Die redende Dichtkunst fängt sie [die Grundeigenschaf ten des Er-
dengeschlechts; J.E.] in tausend Spiegeln auf, wirf t sie in tausend Spiegeln zurück. Die schwei-
gende Filmkunst stellt sie in erschreckender Armut stets nur in ihren nackten Urformen dar« 
(Engel 1992 [1913], 385f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum150

der sich Handlung und Mimik abspielen. Durch das Fehlen jeder seelischen Tiefe 
entwachsen die Personen des Lichtbildes gänzlich ihrer irdischen Bodenständig-
keit: sie werden zu eigenartigen, triebhaf t lebendigen, bewegten Phantomen, sie 
werden unheimlich, phantastisch.« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 313; Herv. i. O.)178

Im Vergleich zu Ritscher betont Tannenbaum hier allerdings noch deutlicher, 
dass das »Was?« und »Wo?« vor allem eine Frage des »Wer?« ist – also eine Frage, 
die allein anhand der handelnden Akteur:innen im Film zu beantworten ist. Mit 
Handlung, Mimik und der sie rahmenden szenischen Anordnung nennt Tannenbaum 
drei Elemente, die auf den ersten Blick einen dominanten Anthropozentrismus 
dieses Ansatzes nahelegen: Die zentralen Ausdrucksmittel des Films sind dem-
nach vom darin auftretenden, inszenierten, handelnden, gestikulierenden und 
sich mimisch ausdrückenden Menschen ableitbar. Gleichzeitig aber behauptet 
Tannenbaum, der Anthropozentrismus sei eben nicht im Film, sondern im Thea-
ter beheimatet: 

»So stellt sich die Welt des Kinos als eine durchaus jenseits unseres Lebens liegen-
de luf tig-seichte (seelisch und bildlich) zweidimensionale Welt dar, die auch mit 
der anthropozentrischen, intellektualistischen Welt des Theaters rein gar nichts 
zu tun hat [...].« (Ebd., 314)

Der motivische Anthropozentrismus des gefilmten Menschenkörpers, der im 
Kino dadurch in Reduktion rezipierbar wird, wird somit dem ganzheitlich ge-
dachten, vor allem aber sprachlich verfassten (und bei Tannenbaum damit dem 
Menschen gerechter werdenden) geistigen Anthropozentrismus des Theaters 
gegenübergestellt. 

Die zweidimensionale Flächigkeit des Filmbildes und seine Tonlosigkeit be-
schneiden diesen Argumentationen folgend den Menschen (oder zumindest die 

178 � Schweinitz sieht Tannenbaums Aussagen in diesem Zusammenhang als kennzeichnend für 
eine ganze Argumentationsrichtung, die sich zu diesem Zeitpunkt (noch) vorranging mit den 
bildinternen Gestaltungsmitteln beschäf tigt und z. B. weniger mit dem Schnitt: »Tannen-
baums Studie von 1912 […] stellt den umfassendsten Versuch der Beschreibung von im Film 
angelegten Stilisierungsebenen dar. Mit ›Handlung‹, ›Mimik‹ und ›szenischer Anordnung‹ erfaßt 
er wesentliche Gestaltungsebenen, um die das filmästhetische Denken jener Jahre generell 
kreiste. Dem Gestaltungsmittel Montage, Zentralkategorie der Stummfilmtheorie in den 
zwanziger Jahren, brachte man noch keine Aufmerksamkeit entgegen. Dort wo Filmemacher 
[...] mit dem Schnitt Wirkungen zu erzielen suchten, blieb das theoretisch unreflektiert oder 
wurde […] mit Unverständnis quittiert« (Schweinitz 1992, 294f.; Herv. i. O.). Dieser Übergang 
von den inhalts- und menschenzentrierten Ansätzen zu den eher form- und montagezentrier-
ten ab Anfang/Mitte der 1920er Jahre wird zum Ende dieses Kapitels (im Abschnitt 3.1.4) noch 
einmal wichtig werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 151

Menschendarstellung) in zweifacher Hinsicht, indem sie ihn einerseits auf den 
reinen, f lach und farblos reproduzierten Körper reduzieren und andererseits ver-
stummen lassen. Das Kino produziert demnach keine Individuen, sondern ledig-
lich einen äußerlichen Schatten, ein Phantom. Echte Individualisierung scheint 
unmöglich im Prozess der reinen Visualisierung.

Wie sich hier zeigt, ist es also das Spannungsverhältnis zwischen realweltlich-
menschlichen Vorstellungen von Individualität und ihrer Nicht-Übertragbarkeit 
ins Mediale, die einen Diskussionsbedarf erzeugen, eben weil die so natürliche 
Darstellung des Menschen im Film trotz seiner Reduktionen den Eindruck ver-
mittelt, tatsächliche Menschen abzubilden. Es tritt klar hervor, wie über die 
Unterschiede zwischen ›echtem Menschen‹ (z. B. der Theaterschauspielerin in 
ihrer Rolle) und ›filmischem Menschen‹ (als Bildfolge) Eigenschaften des Media-
len zu einer Definition gelangen. Der Film produziert eben nur menschenähnliche 
Motive, keine tatsächlichen Menschen. Und dies äußert sich vor allem in der Sprach-
losigkeit der in ihm auftretenden Figuren, die somit einer der zentralsten Eigen-
schaften des Menschen – nämlich, dass er der Rede fähig ist – beraubt sind. Über 
die Bewusstmachung dieser Differenzen entwickelt sich so mehr und mehr ein 
Medienbewusstsein des Filmischen. 

Mit der Eigenschaft der Oberf lächlichkeit des Mediums beschreibt Tannen-
baum einen Sachverhalt, den auch andere zeitgenössische Kritiker:innen als einen 
weiteren Vorwurf an das Kino formulieren. Heinrich Stümcke etwa belegt seine 
Abneigung gegen den Film ebenfalls über die Oberf lächlichkeit seiner Darstel-
lungsmittel: »[...] weil der Lichtbildapparat nicht seelische Vorgänge, sondern nur 
Äußerlichkeiten reproduzieren kann, erstickt alles in Äußerlichkeiten« (Stümcke 
1992 [1911/12], 243). Und Erich Oesterheld prangert an, dass: 

»[...] den Oberflächlichen der äußere Mensch für die ganze Persönlichkeit genügt. 
[...] Der schlimmste Feind des Künstlerischen ist die Veräußerlichung, und somit 
stehen sich Theater und Kino als extreme Pole feindlich und unversöhnbar gegen-
über. Denn dieses bezweckt Verinnerlichung und jenes Veräußerlichung; ein Hin-
strömen zum Kino heißt ein Abwenden vom Theater.« (Oesterheld 1992 [1913], 262)

Bei Tannenbaum kommt zur Veräußerlichung des Menschen zudem ein weite-
rer Aspekt hinzu. Die Reduktion auf ein f lächiges Lichtmuster sorge dafür, dass 
der Mensch ständig in der Dingwelt (der szenischen Inszenierung) aufgelöst zu 
werden drohe, weil »[d]ie Schattenhaftigkeit ihres Wesens […] die Menschen des 
Kinos in eine völlige Einheitlichkeit zu allen Dingen der Erscheinungswelt« (Tan-
nenbaum 1992 [1913/14], 313f.) setze. Die Einzigartigkeit des Menschen ist demnach 
nicht nur nicht-darstellbar, sondern gleichzeitig an sich gefährdet. Für Tannenbaum 
zeigt sich dies besonders im Trickfilm, in dem »die Gegenstände sogar stärker 
als der Mensch [sind], sie machen ihn vollständig entbehrlich, sie führen im Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum152

de ein Leben, das um nicht weniger Intensität besitzt als das des Kinomenschen« 
(ebd., 314). Was Tannenbaum hier allerdings nicht ref lektiert ist, dass er mit der 
Belebung der Gegenstände im Trickfilm – ihrer Animation – selbst eine Form 
der Anthropomorphisierung beschreibt, die genau darin besteht, Gegenstände 
als lebendig und individuell ›beseelt‹ auftreten zu lassen.179 Seine Überlegungen 
zur Nicht-Individualität sind gerade deshalb interessant, dokumentieren sie doch 
den Versuch über die Abweichung des filmischen Menschenbildes vom ›tatsäch-
lichen Menschen‹ (über das Nicht-Vorhandensein von Individualität) einen Unter-
schied zu kreieren, der in der vagen Beschreibung eines dennoch einzigartigen, 
abgrenzbaren »Kinomenschen« als Video-Individuum mündet. 

Diese Fokussierung auf den Aspekt der verneinten oder veränderten Indivi-
dualität des filmischen Menschen macht es gleichzeitig möglich, den Film inner-
halb einer allgemeinen Gesellschaftskritik zu verorten. Denn dass die Sprach-
losigkeit des Kinos gerade auf den modernen Menschen eine solche Zugkraft 
ausübt, scheint Gründe im sich wandelnden gesellschaftlichen Gefüge und Da-
sein zu haben. So wird die Stummheit der Kinomimen zu einem Symptom ihrer 
Zeit deklariert – mal in negativer, mal in positiver Hinsicht. In der Gegenüberstel-
lung von Franz Pfemfert und Egon Friedell wird dies deutlich; während der eine 
kulturpessimistisch das Ende der Individualität in der Masse kommen sieht, be-
schreibt der andere den Film als neuartiges und zeitgemäßes Ausdrucksmittel für 
den modernen Menschen: »Seelenlosigkeit ist das Merkmal unserer Tage. Seele 
haben heißt Individualität besitzen. Unser Zeitalter erkennt Individualität nicht 
an« – so beschreibt Pfemfert (1992 [1911], 166) das quasi post-individuelle Zeitalter 
der ›Vermassung‹, während Friedell die Veränderung in der Darstellung des Men-
schen eher als fortschrittliche Entwicklung und Individualisierung des Geistigen 
begreift, die gerade nicht mehr auf das Wort allein als Basis angewiesen ist: 

»Dies führt uns nun zu dem Haupteinwand, der gewöhnlich gegen das Kino erho-
ben wird: daß ihm nämlich die Worte fehlen, und daß es daher nur ganz grobe 
und primitive Dinge zu schildern vermag. Aber ich glaube, wir werden heutzutage 
nicht mehr so geneigt sein, dem Wort eine so absolute Hegemonie einzuräumen. 
Man darf vielleicht eher sagen, daß Worte für uns heutzutage schon etwas Über-
deutliches und dabei etwas merkwürdig Undif ferenziertes haben. Das Wort ver-
liert allmählich ein wenig an Kredit. Es vollzieht sich so etwas wie eine Art Rückbil-
dung der Lautsprache. In dem Maße, als die Menschheit zunehmend denkfähiger 
und vergeistigter wird, wird alles immer mehr ins Innere verlegt. Wir reden weni-
ger, aber nicht, weil wir die Fähigkeit, gut zu reden, eingebüßt haben, sondern weil 
wir weniger Reden nötig haben. Wir leben geräuschloser. [...] So auch der heutige 

179 � Auf diesen Aspekt wird auch noch in Bezug auf Balázs und seine Landschaf tsphysiognomien 
kurz zurückzukommen sein (siehe Abschnitt 3.1.3).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 153

Mensch: ein Zucken der Wimpern, ein Senken der Lider, und es bewegt sich eine 
ganze Welt.« (Friedell 1992 [1913], 205)

Die Stummheit des Kinomenschen wird so zu einem Motiv, das nicht nur erklärt, 
warum das Kino einen so breiten Zuspruch erfährt und als zeitgemäße Kunst 
gefeiert gehört, sondern bindet die Diskussion um das Medium gleichzeitig an 
übergeordnete, nicht mehr rein ästhetische, sondern soziologische Fragen nach 
Masse und Individuum in Zeiten der Moderne. Die Durchdringung von Kunst-
debatte und Gesellschaftskritik kulminiert hier ebenfalls im menschlichen Film-
motiv als Schnittstelle für generelle und ästhetische Fragen des Individuums.180

Friedells Auseinandersetzung mit der zeitgemäßen Sprachlosigkeit des Films 
ist im Zuge dessen auch in einer weiteren Hinsicht interessant, nämlich wenn 
er die neue Körperlichkeit des Menschen anhand des Unterschieds zwischen 
Schweigen und Stummheit verhandelt: 

»Der menschliche Blick, die menschliche Gebärde, die ganze Körperhaltung eines 
Menschen vermag heutzutage bisweilen schon mehr zu sagen als die menschliche 
Sprache. Man darf Schweigen nicht mit Stummheit verwechseln. Das Schweigen 
ist nicht stumm, es ist nur eine andere und vielleicht energischere Mitteilungs-
form.« (Friedell 1991 [1913], 206)

In der Kontrastierung von Stummheit und Schweigen181 bringt Friedell so das 
Spannungsverhältnis zwischen Mensch und Medium (im Film) auf den Punkt. 
Während die technisch induzierte Stummheit eine Einschränkung bedeutet, ist 
das bewusste Schweigen ein produktiver und ausdrucksstarker Vorgang. Im Me-
dium und seiner bewussten Nutzung trif ft beides zusammen. 

Dem gegenüber gibt es jedoch erneut exakt konträre Einschätzungen des 
Sachverhalts – z. B. von Willi Wolfradt, der (im Kontext der Einführung des Ton-
films einige Jahre später) das freiwillige Schweigen allein der Pantomime vor-

180 � Dies sind schließlich auch Fragen, die Emilie Altenloh in ihrer Dissertation Soziologie des Kino. 
Die Kino-Unternehmung und die sozialen Schichten ihrer Besucher (1913) interessieren, wobei auch 
sie der Handlung und den Schauspieler:innen als zentralen Elementen des Filmes immer wie-
der ihre Aufmerksamkeit und sogar eigene Kapitel widmet. Auch Balázs folgt in Ansätzen ähn-
lichen Fragen des Zeitgeistes, wenn er das Kino als Kunst der »[...] geistige[n] Atmosphäre der 
kapitalistischen Kultur« (Balázs 2001 [1924], 104) gegenüberstellt. Diese widerspreche »dem 
Wesen des Films, der, obwohl in ihr entstanden, einer Sehnsucht nach konkretem, unbegrif f-
lichem, unmittelbarem Erleben der Dinge entspricht« (ebd.).

181 � Diese Unterscheidung zwischen Stummheit und Schweigen in Bezug auf Film und Pantomi-
me wird z. B. auch von Balázs aufgegrif fen in seinem Kapitel Die stumme Kunst und die Kunst des 
Schweigens (Balázs 2001 [1924], 35). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum154

behalten sieht, während der Film dem Menschen die Stummheit aufoktroyiere. 
Doch auch er bewertet das nicht negativ: 

»Die Wortlosigkeit des pantomimischen Spiels ist Schweigen. Die Kunstform hat 
da eine Art von Schweigegebot über die handelnden Menschen verhängt. [...] Die 
Wortlosigkeit des Films jedoch – wir lassen das Zwittergebilde des Tonfilms hier 
außer Betracht – ist im Grunde gar kein Schweigen. Sie folgt zunächst nur aus dem 
Bildcharakter des Films und aus seinen technischen Bedingungen, ist also nicht als 
Ritual auferlegt. Der Film ist gar nicht wortlos, nur redet er mit Worten nicht zum 
Ohr, sondern zum Auge.« (Wolfradt 2002 [1929], 445; Herv. i. O.)182

Stummheit (als technische Bedingung) und Schweigen (als Akzeptanz oder be-
wusste Nutzung dieser Bedingung) stecken damit das Feld ab, in dem das Kino 
als Kunst der Menschendarstellung zu seiner Bestimmung finden kann. Egal ob 
die Kunstfertigkeit aus der technischen oder menschlichen Beschränkung auf 
Wortlosigkeit beruht: In beiden Fällen resultiert daraus ein gesteigertes Aus-
drucksvermögen, das es zu nutzen gilt. 

In der Auseinandersetzung mit passiv stummer Technik und aktiv schweigen-
der Darstellung ist damit ein weiterer Ansatzpunkt für die Kinodebatte gesetzt. 
Denn in einem nächsten Schritt erfordert die Sprachlosigkeit des Films nicht nur 
eine Auseinandersetzung mit seinen grundsätzlichen Bedingungen (Wieder-
gabe des Geistigen oder des Individuellen), sondern auch mit seinen konkreten 
alternativen Ausdrucksoptionen. Dies vollzieht sich zunächst entlang der Sprach-
Substitute, die das Kino verwendet – namentlich anhand von Zwischentitel, Con-
ferencier und begleitendem Schauspiel. 

Die Beredsamkeit des Kinobildes 
Die Sprachlosigkeit des Kinobildes wird innerhalb der bisher skizzierten Debat-
ten zum Ausgangspunkt sowohl für Kritik am neuen Medium als auch für die Su-
che nach einer ihm eigenen, jenseits des Sprachlichen angesiedelten Ausdrucks-

182 � Mit der Pantomime ist bei Wolfradt ein weiterer Vergleichspunkt angesprochen, der für die 
Frage nach dem Kino und seiner Bestimmung besondere Relevanz entfaltet. Neben dem Mi-
modrama sind es auch noch Schatten- und Marionettentheater, deren Mittel mit denen des 
Films abgebglichen werden, um schließlich seine Beschaf fenheit genauer zu beschreiben (vgl. 
ebd.). Dabei ist es einerseits auch hier die Stummheit bzw. das Schweigen der Pantomime, das 
eine Rolle spielt, andererseits eine weitere Einschränkung des Filmbildes – die Flächigkeit (im 
Falle des Schattentheaters) und die Abwesenheit des lebendigen Darstellers bzw. der leben-
digen Darstellerin (im Falle des Marionettenspiels), die als Vergleichspunkt dienen. Auch in 
diesen Debatten dreht sich somit alles um die Frage nach den menschlichen Ausdrucksmög-
lichkeiten entgegen allgemeineren Fragen der generellen Bildlichkeit (vgl. z. B. Klemperer 1992 
[1911/12], 181; Salten 1992 [1913], 363f.; Lange 1992 [1913/14], 117). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 155

fähigkeit. In diesem Kontext fällt immer wieder der Begriff der »Beredsamkeit« 
des Kinos (verstanden als Beredsamkeit des Körpers, vgl. z. B. Turszinsky 1992 
[1913], 356), der konzis die Frage nach der Möglichkeit des Redens ohne verbale 
Sprache stellt. Die Anlehnung an die Kunst der Pantomime ist diesbezüglich na-
heliegend (vgl. z. B. Häf ker 1908; Bab 2002 [1925], 165), wobei das Kino diese Kunst 
des Schweigens in der Beredsamkeit von Körperlichkeit und Umgebung noch zu 
steigern vermag: 

»Dem Film fehlt nun einmal das sprechende Wort. Das verweist seine drama-
tischen Möglichkeiten an die Kunst der Pantomime. Vielleicht hat der Film auf 
diesem Gebiet sogar eine Art von Mission, und wird die Gebärde, die Mimik, das 
Mienenspiel, die Beredsamkeit des Körpers wieder zu einer höheren Entwicklung 
bringen, da das moderne, naturalistisch beeinflußte Theater diese Dinge arg  
genug vernachlässigt hat.« (Salten 1992 [1913], 363f.)

Über den Körper also soll die Ausdrucksstärke des Kinos sich entfalten, wobei die 
Mimik »in sämtlichen Tonarten« (Klinenberger 1992 [1913], 378) zu sprechen ver-
mag. Wolfradt beschreibt dieses Sprechen ohne Worte dabei auch als Prozess der 
Transformation: 

»Im Film wird gesungen, gelärmt, gerufen, gekräht, gescholten, geflüstert und 
sogar – geschwiegen, während die Pantomime das alles vermeidet und auch das 
Schweigen zwischen dem lauten Sprechen nicht bringen kann, da sie eben immer 
schweigt. Im Film wird gesprochen, ohne daß es zu hören ist, wie etwa in einem 
Gemälde ein Pferd galoppieren kann, ohne sich von der Stelle zu bewegen. Die 
Rede ist nicht abstrahiert, sondern transformiert.« (Wolfradt 2002 [1929], 446)

Die Transformation des Menschen durch das Medium ist es demnach, die ihn in 
einer neuen, kunstwertigen Art und Weise darstellbar werden lässt: Durch das 
Verstummen in der Bildfolge wird der Körper in seiner (der Sprache ebenbürti-
gen) Ausdrucksstärke betont, wobei dennoch alle Körpersignale des Sprechens 
erhalten bleiben – sie treten einzigartig transformiert zutage. Wolfradt kommt 
in seinem Vergleich von Kino und Pantomime darum zu dem Schluss, dass sie in 
ihrer körperlichen Beredsamkeit unterschiedlich funktionieren und daher strikt 
zu trennen seien, damit der Film sein künstlerisches Potenzial voll entfalten kann: 

»Künstlerische Autonomie aber gewinnt der Film nicht durch Verdrängung seines 
technischen Mediums, sondern nur durch Betonung des Photographischen und 
damit des Bildmäßigen. Das Kino, das irgend der Pantomime sich anpaßt, sie gar 
zu kopieren trachtet, bleibt Surrogat, – das betont photographische und unleib-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum156

haf tige Kino hat den Weg gefunden zu künstlerischer Selbständigkeit und Lebens-
kraf t.« (Wolfradt 2002 [1929], 447)

Während im einen Teil der Debatte also die Tonlosigkeit des Films anhand der 
Sprachlosigkeit des Menschen (als zentralem und hervorgehobenem Motiv) kri-
tisch verhandelt wird, entspringt ebenso der Wille zur Anerkennung des Films 
als Kunst dem gleichen Anthropozentrismus. Die Pantomime – als Sonderform 
einer theatralen Kunst, die dominant mit dem Körper und (wenn überhaupt) nur 
rudimentär mit Requisiten arbeitet – dient als Vergleichspunkt und sorgt gleich-
zeitig dafür, dass der Mensch im Zentrum der Betrachtungen bleibt. Während 
Theaterschauspielerin und Pantomime allerdings als unmedialisierte, leibhaftige 
Menschen auftreten, die (mal sprechend, mal nur gestikulierend) aus sich heraus 
Rollen verkörpern und sich dadurch selbst zu Kunstgeschöpfen transformieren, 
tritt beim Film das Technische in diesen Wirkzusammenhang ein und wird zum 
elementaren Teil dieser Transformation. Wolfradt hebt diese Rolle des »techni-
schen Mediums« (ebd.) als relevanten Aspekt explizit hervor, dessen Kunstfertig-
keit darin bestehe, den Menschen anders, eben bildmäßig, unleibhaftig (vgl. ebd.) 
zu inszenieren. Die Frage nach dem Medium ist somit erneut eng an die Frage 
nach seinen bildlichen Akteur:innen gekoppelt.

Doch die Anerkennung des Films als Bildtechnik äußert sich nicht allein in den 
Abweichungen, die zwischen Pantomime und Filmbild feststellbar sind. Auch er-
weiternde ›Surrogate‹, die zur Kompensation der Sprachlosigkeit im Film dienen, 
werden in den Blick genommen und einer Bewertung unterzogen. 

Meistbeachtetes Hilfsmittel ist hierbei der Zwischentitel bzw. die Texttafel, 
die rahmende Informationen zu Handlungsort und Zeit oder auch sprachliche 
Äußerungen der sicht- aber unhörbaren Akteur:innen (vor oder nach ihrem Er-
scheinen, zuweilen auch parallel im Bild) wiedergeben. Nur die wenigsten (z. B. 
Wolfradt 2002 [1929], 445) sehen die schriftlichen Zwischenbemerkungen im Film 
als unproblematisch an. In den meisten Fällen werden sie als wesenswidrig und 
illusionsmindernd, als »mühsam« (Elsner 1992 [1913/14], 141) und »störend« (Bruns 
[1913], 275) sowie als »rohe, kunstlose Hilfsmittel« (Bab 2002 [1925), 167]) beschrie-
ben. Dabei ist es interessant zu bemerken, dass genau in dem Moment, in dem die 
Sprachlosigkeit des Films ihre Akzeptanz erhält, alles Sprachliche (ob verbal oder 
textuell) als »unfilmisch« (weil unkörperlich) deklariert werden muss. Exempla-
risch dafür stehen die folgenden Zitate von Albert Klöckner und Wolf Ritscher: 

»Zu den außermimischen Hilfsmitteln der Verständlichung gehört auch der Film-
text, ein ausgesprochener Notbehelf für den Fall, daß die filmische Begabung 
völlig versagt. Daß der Text im guten Film auf das mindeste eingeschränkt wird, 
daß er als Stichwort Ideenverknüpfungen zu wecken oder schlimmstenfalls erläu-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 157

ternde Hinweise zu geben hat, zeigt seinen Behelfscharakter gegenüber der Bild-
sprache. In gewissem Sinne ist er das Eingeständnis mangelnder Phantasie und 
ein Zeichen technischer Unsauberkeit: er ist ein faules Übereinkommen, das aus 
Füglichkeit und schlecht verhehlter Unfolgerichtigkeit Vermengungen huldigt.« 
(Klöckner 2002 [1928], 303)

»Es blieb also unter Berücksichtigung des noch mangelnden allgemeinen Ver-
ständnisses für Körper- und Situationsmimik zunächst [...] nichts übrig, als das 
gedruckte und projizierte Wort als Mittel der Verdeutlichung und der Ver-
bindung zu benutzen; eine bisher überall störend empfundene Tatsache, von 
deren Entbehrlichkeit die weitere Entwicklung der Kinodichtung als solche 
abhängig wird. Denn der Kino muß sich freimachen von allem, was nicht in 
seinem Wesen und seiner Natur begründet liegt [...]. Die Sprache der Worte –  
gelesen und gehört – bildet die für den Kino unüberschreitbare Grenze zum Gebie-
te des Theaters; ihm bleibt nur die Sprache der Bilder, die Sprache des Geschauten 
als eigenes Reich. Kino ist und bleibt - - - ›lebendiges Bild‹! (Ritscher 1992 [1914], 411f.; 
Herv. i. O.)

Die rein visuellen Lichtgestalten des Kinos sind demnach strikt von allen For-
men der Sprachlichkeit zu trennen und gewinnen gerade aus dieser fehlenden 
Versprachlichung und der Besinnung auf den Körper ihren eigenständigen Cha-
rakter. Das Video-Individuum des Stummfilms und damit der Film als Ganzes 
funktioniert in Reinform am eindrücklichsten – so suggerieren es diese Aussagen 

– wobei die ›Reinform‹ hier immer und immer wieder als die Form zu verstehen 
ist, in der menschliche Motive in ihrer stummen Verfremdung auftreten. Es wird 
also deutlich, wie diese diskursive Reibung am ganzheitlich gedachten Audiovi-
duum schließlich zu einem intensivierten Medienbewusstsein führt. 

Sich Freimachen vom gesprochenen sowie geschriebenen Wort – das bezieht 
sich dabei nicht nur auf die Zwischentitel. Es bedeutet ergänzend auch eine Ableh-
nung außerfilmischer Hilfsmittel – z. B. im Kinosaal anwesender Conferenciers, 
Erzählerinnen oder Darsteller, die die Filmbilder sprachlich begleiten183 – sowie 
darüber hinaus eine Debatte um die innerfilmische, tatsächlich im Bewegtbild 
vorhandene Sprachlichkeit der Lippenbewegung. 

In beiden Fällen fallen die Bewertungen recht eindeutig aus: Eine Vermen-
gung der Filmkunst mit den Mitteln der Live-Performance scheint unangebracht 
bzw. erzeugt sie eine Nähe zum Theater, die dem Film als eigenständiger Kunst 
nicht gerecht zu werden scheint. Klemperer etwa beruft sich auf zahlreiche der 

183 � Zur Rolle der Filmerklärer:innen im Kinosaal siehe z. B. auch Châteauvert (1994, 86), Gunning 
(1999) oder Wahl (2005, 4f f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum158

bereits angesprochenen Argumente und beschreibt dabei anekdotisch den Film-
erklärer im Kinosaal als Störfaktor: 

»Der Conferencier war so überflüssig wie ein Erwachsener, der das mit Entdeckun-
gen in seinem Bilderbuch beschäf tigte Kind durch seine Erklärungen mehr ablenkt 
als es bereichert. Solch einem Erklärer bin ich denn auf meinen Streifzügen durch 
das Kinotheater nur dieses eine Mal begegnet. Der Kinematograph braucht das 
Wort nur als leiseste Stütze des Bildes, meist ist es mit der gedruckten Überschrif t 
der einzelnen Szenen getan [...]. Ins Gefüge des Dramas selber dringen immer nur 
kurze Briefe, Geldanweisungen, Geburts- und Todesanzeigen, Testamente, ein Re-
zept, ein militärischer Befehl. Im übrigen herrscht immerfort die pantomimische 
Handlung, aber eine ungleich verständlichere als die der Bühnenpantomime, weil 
eine ungleich reichhaltigere; [...]« (Klemperer 1992 [1911/12], 177)

Wieder sind es Sprache, Schrift und Pantomime, die zur Abgrenzung dienen. 
Textuelle Sprachlichkeit wird bei Klemperer allein als diegetisches Element in Be-
tracht gezogen, während verbale Sprachlichkeit, die mit filmischen Mitteln und 
diegetisch eben nicht zu reproduzieren ist, auch als außerfilmisches Substitut 
keinerlei Zuspruch findet. Stets dominiert hingegen die »reichhaltigere« Sprach-
lichkeit des Körpers, während die diegetische Schriftlichkeit in Form von Brief, 
Anzeige oder Testament hinter sie zurücktritt und – wenn überhaupt – als raffi-
niert integrierte Nebeninformation legitim ist. 

Ebenso wie Klemperer richtet sich Ulrich Rauscher gegen die verbale Live- 
Performance parallel zum Film. Er beschreibt 1912 in einem Artikel für die Frank-
furter Zeitung ein »heiteres« Erlebnis mit parallel zum Kinobild auftretenden und 
agierenden Sprecher:innen, die den Filmfiguren ihre Stimmen liehen: 

»Sehr heiter wirkte dies Zusammenkoppeln besonders, weil die Kintop-Schauspie-
ler sich in der Mehrzahl auf Gesten verlegten, ohne den Mund aufzutun, während 
ihre Stellvertreter vor der Flimmerwand munter darauf los redeten und manch-
mal mit ihrem Ach und Weh noch gar nicht fertig waren, während die Lichtgestalt, 
der sie als Lunge und Maul dienten, bereits in Ohnmacht gesunken war.« (Rauscher 
1991 [1912], 200)

Die Nicht-Übereinstimmung von außerfilmischem und innerfilmischem Spiel 
sowie die Schwierigkeit der physischen Anwesenheit der Sprecher:innen, deren 
Stimmen theoretisch von ihnen losgelöst werden müssen, um auf die f limmernde 
Figur der nicht-anwesenden Filmdarsteller:innen übertragen zu werden, sorgen 
hier für den Eindruck der Uneinheitlichkeit. Das technisch produzierte Men-
schenbild – so scheint es – kann sich nicht mit einem real existenten Menschen 
verbinden, weil die Unterschiede in der Präsenz zu deutlich zu Tage treten bzw. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 159

die utopische Einheit eines aus Körper und Stimme bestehenden Audioviduums 
über die Grenze des Technischen hinweg nicht zu bewerkstelligen ist.184 Interes-
sant ist dabei, dass der reale Mensch bereits nur als »Stellvertreter«, als »Lunge 
und Maul« definiert wird, während die Hauptperson im Endeffekt der Mensch 
auf der Leinwand ist, der als poetische »Lichtgestalt« erscheint. Nicht nur die 
Sprachlichkeit tritt also hinter die Körperlichkeit zurück, sondern auch der weltli-
che Anthropozentrismus scheint sich hier zu einer Zentrierung auf die Menschen-
illusion zu verkehren. 

Außerfilmische Darsteller:innen fallen somit als sprechende Ergänzung zum 
Innerfilmischen aus. Doch wie ist es mit dem Sprechen der Darsteller:innen in-
nerhalb des Films – was ist mit ihren Lippenbewegungen? Auch hier gehen die 
Meinungen auseinander, inwieweit das stumme Sprechen Teil des körperlichen 
Ausdrucks ist185 oder aber als unfilmische Geste aus dem Film verbannt gehört. 
Tannenbaum steht dabei für ersteren Ansatzpunkt:

»Man hat es auch beim Film schon als eine Stillosigkeit bezeichnet, daß die Schau-
spieler die Mundbewegungen des Sprechers ausführen, obgleich man keine Wor-
te hören kann. Dagegen ist zu sagen, daß die Bewegungen des Mundes lediglich 
als mimisches Ausdrucksmittel dienen, genau so wie etwa das Hochziehen der 
Augenbrauen, das Rollen der Augen oder die Gesten der Hände.« (Tannenbaum 
1992 [1913/14], 317) 

Bruns hingegen sieht in der Kombination der Lippenbewegung mit dem Text der 
Schrifttafeln eine unglückliche Kombination: 

»Unleidlicher noch ist das stumme Gebabbel der Lippen, denen natürlich auch erst 
auf einspringenden Texttafeln Worte verliehen werden können. Das alles ergibt 
ein fürchterliches Durcheinander, einen derart geschmacksverletzenden Misch-
masch, daß der Unsinn des Romanverfilmens nicht wohl derbdeutlicher ad ocu-
los demonstriert werden kann, als durch eine derartige Vorführung.« (Bruns 1992 
[1913], 275f.)

184 � Auf diesen Aspekt wird im Kapitel zur Etablierung des Tonfilms noch eingegangen, wobei hier 
bei einigen Autor:innen sogar bezweifelt wird, ob selbst medialisierte Stimme und filmischer 
Körper überhaupt zu koppeln seien, weil die Stimme im Raum eine viel wirklichkeitsnähere, 
dreidimensionalere Präsenz habe als der schwarz-weiße, flache, zweidimensionale Filmkör-
per der Figuren (vgl. Leisegang 2002 [1929], 367). 

185 � Siehe hierzu z. B. auch Petra Löf flers Artikel Eine sichtbare Sprache. Sprechende Münder im stum-
men Film (2004). Hierin wird das stumme Sprechen im frühen Film allerdings als fester und 
zentraler Bestandteil beschrieben, der in Anlehnung an Wundt als besondere Form einer Aus-
drucksbewegung entdeckt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum160

Stumm-sprechender Mensch und Texttafel gehen also ebenso wenig zusam-
men wie stumm-sprechender Mensch und reale Stimm-Anleihe. Das Wort an sich 
wird – gesprochen wie (nondiegetisch) geschrieben – zum Problem und alle Hin-
weise auf seine Existenz sollten daher gemieden werden. Ähnlich sieht es auch 
Konrad Lange:

»Keine Darstellung, auch die beste nicht, ist so lebendig, daß man aus ihr die Wor-
te, die nicht wirklich gesprochen werden, entnehmen könnte. Das einzig mögliche 
ist vielmehr, daß man sich Handlungen im allgemeinen und die sie begleitenden 
Gefühle vorstellt. Deshalb ist es auch stilistisch falsch, wenn Kinoschauspieler 
währen der Handlung die Lippen bewegen und sich Mühe geben, durch die Art 
dieser Bewegung bestimmte Wortvorstellungen zu erzeugen. Das kann ihnen 
doch niemals gelingen. [...] Normale Menschen haben gar nicht das Bedürfnis, sich 
bei einem Kinobilde bestimmte Worte vorzustellen; sie wollen nur die Handlung 
im allgemeinen verstehen und ihr Gefühl durch die Mimik der Schauspieler anre-
gen lassen.« (Lange 1992b [1913/14], 117)

Die Lippenbewegung als körperlicher Restbestand des Sprechens bzw. der Spra-
che fällt damit als Stilbruch auf und somit als Gestaltungsmittel für ein Kino des 
rein Visuellen aus. Auch am Beispiel der Lippenbewegung lässt sich somit nach-
zeichnen, wie sich die Debatte um die Tonlosigkeit des Kinos über die Sprache zu 
einer Debatte um die Körperlichkeit des Menschen im Film wandelt. Die Frage, 
was der Film ist und was er als Ausdrucksmittel leisten kann, fokussiert sich hier 
sogar auf ein einziges Körperteil – auf die Mundpartie. Es scheint, als ließen sich 
die Grundfragen der Kinokunst anhand dieses einen menschlichen Details ver-
anschaulichen: Welche Form der Bildsprache kann der Film in seiner Tonlosigkeit 
anbieten? Wie ist die Sprache (als Schrift oder körperliches Bewegungsmuster) in 
seinen Bildlauf zu integrieren oder eben nicht? 

Adam Kuckhoff findet dafür eine eindeutige Antwort, wenn er sich in einer 
Kritik zur Filminszenierung von Max Reinhardts Das Mirakel (D 1912/13) – 
einem der wenigen Filme, die bewusst auf Zwischentitel und Lippenbewegungen 
verzichtete – grundsätzliche Fragen zur Rolle der Mundbewegung im Film stellt: 

»Im Film hingegen ist es gerade verwunderlich, wenn diese Bildmenschen, die in 
keiner Weise akustisch werden, Mundbewegungen machen, die nicht anders denn 
als Träger akustischer Werte gedeutet werden können. Man hat eingewandt, daß 
die Sprechbewegungen charakteristisch seien. Das sind sie in der Tat. Nicht aber – 
und darauf kommt es an – für die augenblickliche seelische Situation, sondern für 
den sprechenden Menschen überhaupt in Verbindung mit Lauten, die von diesen 
Bewegungen hervorgebracht werden. Ohne das Wort oder den Ton bleiben sie 
eine ungefüllte, sinnlose Form.« (Kuckhof f 1992 [1914/15], 414)

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 161

Das Sprechen wird in all diesen Einschätzungen und Kommentaren – so 
scheint es – erstmals als ein nicht nur akustischer, sondern auch körperlich- 
visueller Vorgang (der Mundbewegung und damit Mimik) erkannt, gleichzeitig 
aber als für den Film unbrauchbar verworfen. Ohne daraus resultierenden Ton ist 
das Sprechwerkzeug Mund für den Film eine »ungefüllte, sinnlose Form« (ebd.), 
dessen Einsatz daher keinerlei Wert zeitigt. 

Für Kuckhoff scheint es also erstrebenswert, dass der Film auf Zwischentitel 
und Mundbewegung gleichermaßen verzichtet (ähnlich, aber doch abweichend 
von der Pantomime) und dass dies auch vom Publikum grundsätzlich akzeptiert 
wird186. In diesem Freimachen des Films von jeglichen sprachlichen Hilfsmitteln, 
sieht der Autor denn auch die wesentliche Kunst des Kinos, die sich so in einem 
»echten Stil des Kinodramas« manifestiere: 

»Eins aber hebt diesen Film aus allem Bisherigen hervor: der echte Stil des Kinodra-
mas, charakterisiert durch die ohne Zwischenbemerkung ablaufende Bildfolge 
und das Fehlen der Sprechbewegungen. Über den ersten Punkt herrscht Einigkeit; 
für die zweite Forderung ist das Mirakel ein nicht mehr zu widerlegender Beweis.« 
(Kuckhof f 1992 [1914/15], 413; Herv. i. O.)

Was sich anhand dieser Diskussionen zum Zwischentitel und zum Conferencier 
zeigen lässt, ist, dass sich in der Akzeptanz des Films als sprachloser Kunst eine 
Auseinandersetzung mit seiner dennoch vorhandenen Beredsamkeit entwickelt, 
die aber eben gerade nicht in schriftlichen wie personellen Substituten die Ret-
tung der Filmkunst sieht, sondern in der produktionsbezogenen wie konzeptio-
nellen Anpassung des menschlichen Körpers an die Bedingungen des Films. Auch 
wenn es dabei nicht um eine schlichte Übertragung der Pantomime in das Film-
bild geht, so werden doch Mimik und Gestik als die elementaren Ausdrucksmodi 
des Films festgestellt, die in ihm zu einer das Theater und die Pantomime sogar 
übersteigenden Ausdrucksfähigkeit gelangen können. Dem Film scheint vor al-
lem in diesem Punkt der Menschendarstellung ein zuvor nicht gekanntes Inno-
vationspotenzial innezuwohnen, das aus der technischen Stummschaltung des 
Menschen resultiert, aber gerade deswegen erstmals ermöglicht dessen Körper-
lichkeit auf besondere und einzigartige Weise wahrzunehmen. Nicht das bewegte  

186 � Als Beweis führt Kuckhof f an, dass, gemäß einer kleinen Befragung die er nach dem Film durch-
geführt habe, auch den anderen Zuschauer:innen Text und Mundbewegung nicht gefehlt hät-
ten (einigen wäre ihr Fehlen gar nicht aufgefallen); stattdessen habe ein kleines Programm-
hef t vor der Vorführung die notwendigen Rahmeninformationen geliefert (vgl. Kuckhof f 1992 
[1914/15], 414). Sekundärtextuelle Hilfsmittel sind also scheinbar nicht kategorisch verboten, 
so lang der Film selbst vom Text und Wort befreit bleibt. Für das Programmhef t gelten aber 
dennoch besondere Einschränkungen: »Das Programm darf nur ein verständnisvoller Führer 
sein, keine Krücke, ohne deren Hilfe man überhaupt nicht gehen kann« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum162

Bild der Welt, sein genereller indexikalischer Charakter oder seine zeitliche 
Komponente, machen damit das Wesen der neuen Kunst aus, sondern das alles 
wird lediglich relevant in dem Moment, in dem der Inhalt dieser Bewegtbilder 
menschliche Formen annimmt und damit den Menschen behandelt, verhandelt 
und in gewisser Weise auch verwandelt. 

Interessant ist diese Argumentationslinie für die Frage nach dem Audiovidu-
um vor allem, weil sie zeigt, wie der Anthropozentrismus der ersten Sprachlosig-
keitsdebatten sich gerade nicht auf löst, indem der Mensch als Motiv des Kinos 
schlicht ausgeschlossen und für unfilmisch erklärt wird.187 Ganz im Gegenteil 
zeigt sich in diesen Diskussionen das Bemühen, gerade den Menschen zur zent-
ralen Grundlage für die filmische Kunstfertigkeit ins Feld zu führen, um die sich 
die restlichen Gestaltungsmittel des Kinos (Mise-en-Scène, Dingwelt, natürliche 
oder künstliche Kulisse etc.) zu gruppieren haben. Beginnt die Kinodebatte zu-
nächst vorrangig als Stimmendebatte, so wird sie parallel zunehmend zu einer 
Körperdebatte ausgeweitet, die gleichwohl die eigentliche Neuheit des Kinos ent-
gegen dem Theater und den etablierten, immer noch wortbasierten Künsten so-
wohl technisch als auch darstellerisch begründet. Im folgenden Abschnitt seien 
diese Aspekte der Debatte anhand der Frage nach dem Filmschauspieler bzw. der 
Filmschauspielerin und vor allem nach ihrer technischen Inszenierung ergän-
zend nachgezeichnet. 

187 � Allerdings wäre in diesem Punkt eine noch intensivere Auseinandersetzung mit Texten aus 
dem Umfeld des absoluten und abstrakten Films sowie des frühen Experimentalfilms (z. B. 
eines Oskar Fischingers, Walter Ruttmanns, Hans Richters oder Viking Eggelings), interessant, 
wie er sich zwar mit den 1910er Jahren bereits entwickelt, aber vor allem in den 1920er Jahren 
als Kunstform etabliert (vgl. z. B. Scheugl/Schmidt 1974; Kienig/Heinrich 2012). So wäre z. B. 
eine Relektüre der Schrif ten Lazlo Moholy-Nagys (1927, 1929) interessant, in denen der Mensch 
zwar eine sehr zentrale Rolle spielt, aber vorrangig als Rezipient:in im Umgang mit Kunst und 
Technik und gerade nicht als Motiv (vgl. z. B. Moholy-Nagy 1929, 8f f.). Eine noch weiter zu über-
prüfende These könnte im Hinblick auf diese Filmbewegungen lauten, dass in der Abkehr vom 
anthropomorphen Audioviduum (und realfilmischen Darstellungen generell), die der absolu-
te und abstrakte Film praktizieren, genau die hier noch zu verhandelnde These greif t, dass in 
dem Moment, in dem der Film als potentielle Kunstform grundsätzlich bereits etabliert ist, der 
Menschenbezug für seine Legitimation und Relevanzsteigerung (gegenüber anderen Künsten 
etwa) nicht mehr gebraucht wird und sich der Fokus daher auf die ganz eigene, andersartige 
und unbekannte Ästhetik verlagert, die er anbietet. Das wäre allerdings genauer zu prüfen. 
Zur Abkehr vom Audioviduum in stärker formorientierten Filmtheorien der 1920er Jahre siehe 
auch Abschnitt 3.1.4.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 163

3.1.2 | Neue Sichtbarkeiten: Die Kinodebatte als Körperdebatte

Nachdem die Sprache und ihre Substitute (Zwischentitel, Live-Sprecher:in) als 
unbrauchbar für die Konstitution einer Filmkunst ausgeschlossen sind, fokus-
siert die Kritiker:innen-Debatte mehr und mehr die Körperlichkeit der in ihr 
auftretenden Akteur:innen. Der Filmschauspieler188 tritt auf den Plan und wird 
zum konkreten Anhaltspunkt für Fragen der Filmgestaltung. Das bezieht sich 
einerseits auf ihn als außerfilmischen Lieferanten der Performance (also auf sein 
Auftreten vor der Kamera)189 sowie gleichzeitig auf seine Erscheinung als f lächige 
Lichtgestalt (also sein Auftreten im Bild selbst). Der Körper des Schauspielers und 
die eben nicht mehr (raum-)körperliche Art seines Erscheinens als Lichtf läche auf 
der Leinwand, bilden damit einen ersten, anschaulichen Ausgangspunkt für die 
Kinodebatte als Körperdebatte. 

Mit der Flächigkeit und dem Einbüßen der dritten Dimension wird das Film-
bild zudem Raumfragen unterzogen, in denen dennoch vielfach der Mensch zent-
rales Motiv der Verhandlung bleibt. In der Technik der Großaufnahme schließlich 
treffen beide Elemente zusammen: Die Nähe der Kamera zum Mienenspiel bzw. 
die aufnahme- und projektionstechnisch vollzogene Vergrößerung des Gesichts 
gelten als ein neuartiges, genuin filmisches Mittel der Emotionsvermittlung, das 
etwa das Theater in dieser Intensität nicht bieten kann. Hier ist es die Rahmung 
und Überdimensionierung des menschlichen Gesichts, die einen besonderen Reiz 
ausmachen und die sehr anschaulich von Hugo Münsterberg (1916) als einzigarti-
ges Gestaltungsmittel des Kinos beschrieben werden. Diesen Aspekten gilt es im 
Folgenden nachzugehen.

188 � An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die vorliegende Untersuchung sich stets um gen-
derneutrale Formulierungen bemüht. An Stellen, an denen dies nicht der Fall ist, handelt es sich 
entweder um Kontexte, in denen tatsächlich z. B. nur weibliche oder männliche Einzelsubjek-
te gemeint sind, um exemplarische Aufzählungen, in denen mehrere Geschlechter vertreten 
sind, oder aber es sind Übernahmen von (meist im generischen Maskulinum verfassten) For-
mulierungen und dominanten Begrif flichkeiten aus dem jeweils zeitgenössischen Diskurs (so 
wird in der Filmliteratur der 1910er und 1920er Jahre z. B. meist nur von »dem Filmschauspieler« 
gesprochen). Um hier keine historischen, geschlechtsspezifischen Eindimensionalitäten in der 
Relektüre einfach unkommentiert einzuebnen, werden daher stellenweise diese männlichen 
Formen übernommen, um – im Kontrast zur gendergerechten Schreibweise – gerade auf die-
se Eindimensionalität der Debatte zu verweisen. An manchen Stellen – vor allem im Hinblick 
auf die zeitgenössischen Kritiker:innen und Autor:innen kann – auf Grundlage der gesichteten 
Quellen – davon ausgegangen werden, dass sich an den Kino- und auch Rundfunkdebatten in 
den meisten Fällen Männer äußern. Um aber ggf. dennoch vorhandene Akteurinnen nicht zu 
unterschlagen, werden auch hier in der Regel genderneutrale Formulierungen genutzt.

189 � Siehe hierzu auch Diederichs (2001, 127).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum164

Der Filmschauspieler
Das Schauspiel des tonlosen Films ist zunächst – resultierend aus der Tatsa-
che des fehlenden Wortes – ein kritisch hinterfragtes Unterfangen, weil viele 
Autor:innen (wie zu Beginn dieses Kapitels bereits gezeigt werden konnte) aus 
dem fehlenden Wort fehlenden Intellekt und Geist der Handlung ableiten. Der 
schlechte Ruf des Kinos, was seinen Status als kulturelles Gut betrif ft, sorgt so 
dafür, dass die Theaterschauspieler:innen zunächst zögerlich Rollen beim Film 
annehmen und teilweise sogar nicht annehmen dürfen (vgl. Schweinitz 1992, 
223f.; Duenschmann (2002 [1912], 97). Heinrich Stümcke stellt dabei den Wert des 
Filmschauspiels für den ernstzunehmenden Schauspieler grundsätzlich in Frage: 

»Wie sollten Bühnenkünstler, die diesen Namen verdienen, auf die Dauer Be-
friedigung an einer Tätigkeit finden, die ihnen grundsätzlich den Verzicht auf ihr 
schönstes und stärkstes Kunstmittel, das lebendige Wort, aufzwingt und ihre mi-
mische Ausdrucksfähigkeit eben durch diesen Verzicht schließlich zu grober und 
breiter Veräußerlichung aller Empfindungen im Stil eines Taubstummen oder Na-
turmenschen führen?« (Stümcke 1992 [1911/12], 244f.; Herv. i. O.)

Zunächst fällt auf, dass hier erneut »der Mensch« im Medium eine Kategorie ist, 
die zugleich Ausschlüsse produziert, nämlich dann, wenn ihr ›andere‹ Menschen 
als deviant bzw. von einer Norm abweichend gegenübergestellt werden. Der dis-
kreditierende Vergleich zu »Taubstummen oder Naturmenschen« dient hier also 
dazu, über die Kategorie des Menschen und vermeintliche ›qualitative‹ Unter-
schiede, denen er unterliegt, die Unzulänglichkeiten des Films zu verdeutlichen. 
Die Licht-Gestalten auf der Leinwand werden so zu einer devianten Art Mensch 
erklärt und der Film dadurch (anthropomorphisiert) zur devianten Art Kunst. Zu-
gleich ist die übertriebene Gestik und Mimik der frühen Schauspielversuche im 
Film vielfach Auslöser für Kritik bzw. wird dem Kinomimen-Spiel abgesprochen 
mehr als nur grobschlächtige Basis-Emotionen zu vermitteln. 

»Das Charakteristikum der cinéma-Phantasien ist die Rapidität und die Konzentra-
tion der Handlung. Die Autoren dieses neuen Theaters sehn sich einem nervösen 
Visorium (ist das Wort, als Gegenstück zum ›Auditorium‹, gestattet?) gegenüber, 
einem Publikum, das in gedrängten Minuten viel und vielerlei sehen will. Daraus 
ergibt sich die Notwendigkeit der Stilisierung. Die Personen, die vor der Linse des 
Aufnahmeapparates agieren, dürfen gemeinhin nur eine Eigenschaf t haben – 
eben jene, die ihre Erlebnisse herbeiführt und verwirrt. Die cinéma-Menschen sind 
entweder nur verliebt oder nur trunksüchtig oder nur edelmütig – die ›Totalität‹ 
ihres Wesens [...] sich entfalten zu sehn, dazu hat ihr Publikum keine Zeit.« (Harde-
kopf 1992 [1910], 157; Herv. i. O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 165

Hardekopf akzeptiert dabei zwar, dass das Kino rein visuell funktioniert, leitet 
daraus aber ab, dass sein Rollen-Repertoire und seine Ausdrucksmöglichkeiten 
auf ein zu bewältigendes Maß an Stereotypen reduziert werden müssen. Nicht 
ganz so einseitig sieht es Joseph August Lux, der die Stereotypisierung zwar eben-
falls als Stilisierung, jedoch als eine bewusst auszunutzende verstanden wissen 
will: 

»Im Kinodrama haben alle körperlichen Ausdrucksmöglichkeiten, die Wucht 
des Temperaments, die dahinstürmende Kraf t der Bewegung, die Starrheit des 
Schrecks, kurz der ganze Wechsel von Stimmungen und Ausdrucksmöglichkeiten 
keine [...] Gelegenheit zur Entfaltung wie auf der Bühne; sie müssen reduziert wer-
den, umgesetzt in Gebärde und Mimik, kurz: stilisiert.« (Lux 1992 [1913/14], 319f.)

Bei dieser Stilisierung geht es allerdings nicht um Übertreibung oder die ›große 
Pose‹, sondern zunehmend um Natürlichkeit bzw. eine dezente emotionale Ur-
wüchsigkeit der gewählten Gesten.190 »Das Kinoschauspiel beruht auf Pose, was 
aber keineswegs die Natürlichkeit ausschließt, die die schwierigste aller Posen 
ist« – so fasst es Lux (ebd., 319) zusammen. Und diese Natürlichkeit gilt eben auch 
und besonders für das Mienenspiel: 

»Unter Mimik ist nicht Gesichterschneiden zu verstehen, keine Grimasse, kein Ver-
zerren der Muskeln – es ist unglaublich, wie groß die Einfachheit des Ausdrucks 
sein muß, und wie gerade die stärkste Wirkung in den leisesten Zeichen beruht.« 
(Ebd., 320)

In solchen und ähnlichen Beschreibungen erwächst ein Bewusstsein für die be-
sonderen Anforderungen des Filmschauspiels, das sich einerseits durch den Weg-
fall des Wortes stärker auf den Körper fokussieren muss als im Theater, dennoch 
aber – durch die Nähe des Kamera- und damit des Zuschauer:innenblicks – nicht 
in eine raumfüllende, große Gestik ausarten darf, sondern vielmehr ein nuan-
ciertes Mienenspiel erfordert. 

Als zentrales Beispiel für eine gelungene Form dieser Art des Schauspiels 
dient Lux Asta Nielsen (vgl. ebd.; sowie ders. 2004 [1914], 197ff.)191 – und damit 
eine Schauspielerin, die eine ganze Vielzahl an Kritiker:innen zu Lobeshymnen 

190 � Zur Frage von Stereotypisierung und Schauspiel im frühen Kino siehe auch Schweinitz (2006).
191 � Dass mit dieser Schauspielerin einer der ersten Stars des frühen Kinos als Beispiel gewählt 

wird, stellt die Diskussion um die über das Medium gesteigerte Individualität von ›echten 
Menschen‹ an dieser Stelle noch zusätzlich aus. Siehe dazu auch erneut die Anmerkungen zum 
Star-Begrif f in Kapitel 2.3.1 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum166

verleitet.192 Denn entgegen dem Vorwurf der stupiden Reduktion und Stereoty-
pisierung wird – u. a. anhand von Nielsen – mehr und mehr die Vielfältigkeit des 
visuellen Ausdrucksrepertoires gelobt. Walter Turszinksy etwa beschreibt Niel-
sens Schauspiel explizit als sprachkompensierend, indem er ihrem Körper auditi-
ve Wirkungen zuschreibt: 

»Hier aber vermißt ohnehin niemand die Sprache: und ein Jeder ist atemlos hin-
gegeben an diese Kunst, die die Tastatur der Gedanken und Gefühle auch ohne 
Unterschätzung durch das Wort so laut, so klingend, so in allen feinsten Tonvibra-
tionen vernehmbar anzuschlagen weiß [...]«. (Turszinsky 1992 [1913], 354)

Die anthropomediale Relationierung kreiert hier also eine außerfilmisch kaum 
denkbare ›auditive Körperlichkeit‹. Auch Tannenbaum attestiert ›der Nielsen‹ ein 
besonderes, intuitives Darstellungstalent (gemessen an den Bedingungen des 
Films), welches eben nicht aufgesetzt oder stereotypisiert sei, sondern den Aus-
druck wahrer Gefühle bewerkstellige:

»Vielmehr scheinen bei ihr Geste und Mimik der konsequente, innerlich bedingte 
Ausfluß seelischer Regungen zu sein. Ihr Körper muß einfach so, wie er es tut, auf 
alle Af fekte reagieren. So erleben wir in der Körperkunst Asta Nielsens die Af fekte 
unmittelbar. Und hierin zeigt sich das wahre Wesen der spezifisch kinematogra-
phischen Mimik [...]. Die Schauspieler der Sprechbühne pflegen gewöhnlich diese 
mimische Begabung nicht zu besitzen, so daß sie vor der Kamera versagen, zumal 
sie der (allgemeinen) Ansicht leben, der Kino erfordere nichts als eine unmäßige 
Übertreibung aller das gesprochene Wort unterstreichenden Gesten der Sprech-
bühne und des alltäglichen Lebens.« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 316f.)193

In der Auseinandersetzung mit dem filmischen Körper Asta Nielsens werden 
somit die zentralen Argumente der Kinokritiker:innen umgewendet: Indem der 
Körper selbst zur »Tastatur« wird, zum nicht verbal aber emotional »laut« und 
»klingend« tönenden Ausdrucksmittel, kompensiert er seine Sprachlosigkeit und 
lässt die Affekte sogar (trotz medialer Vermittlung bzw. gerade durch sie) unmit-
telbarer erscheinen, als in der sprachlichen Codierung bzw. im Theater. Der Film 
und seine Anforderungen lassen damit das Schauspiel bei Tannenbaum zur ex-
klusiven »Körperkunst« (ebd.) werden. 

192 � Auch bei Balázs findet sich ein exklusiver Text über Asta Nielsen, der ihrer schauspielerischen 
Leistung huldigt mit dem mehrfach wiederholten Credo: »[...] senkt die Fahnen vor ihr, denn sie 
ist unvergleichlich und unerreicht« (vgl. Balázs 2001 [1924], 108; 109; 111).

193 � In diese Beschreibung von Nielsen als Film-Individuum gliedert sich somit die vor allem von 
Voss (2010) aufgerufene Af fekt-Ebene anthropomedialer Relationen mit ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 167

Während sich diese Einschätzungen allerdings in den meisten Fällen auf den 
›real-körperlichen‹ Schauspieler beziehen, zeichnet sich zunehmend ein Bewusst-
sein dafür ab, dass es bei der Kunst des Films nicht direkt um die Darsteller:in-
nen geht, sondern spezifischer um ihr Auftreten als f lächige Projektion auf der 
Leinwand. Bei Emil Faktor ist es erneut Asta Nielsen, die ihm als Grundlage für 
diese Erkenntnis dient. Am Rande einer Filmkritik schreibt er über eine reale Be-
gegnung mit ihr im Kinosaal, dass »[m]an erschrickt, wenn man sieht, daß sie 
nicht bloß eine Schöpfung der Photographie ist« (Faktor 1992 [1913], 350). Die Ab-
lösung des Filmschauspiels von der realen Person der Schauspielerin wird hier 
als Schreck geschildert und belegt dabei, dass das Schreiben über die Körper-
lichkeit ›der Nielsen‹ in erster Linie ein Schreiben über ein rein filmisches ›Video- 
Individuum‹ ist. Die Etablierung des Star-Systems Hollywood’scher Prägung, die 
spätestens mit den 1910er Jahren einsetzt (vgl. z. B. deCordova 2001), kann als 
weiterer Beleg für das steigende Bewusstsein für diese Möglichkeiten künstlicher 
Identitätskonstruktion angesehen werden.

Dass diese Abtrennung des eigenen, filmischen Counterfeits dabei für die 
Darsteller:innen selbst problematisch sein kann, beschreibt indessen Duen-
schmann (2002 [1912]):

»Nun kommt aber bei der Lichtbildbühne auch noch das für den Schauspieler gerade-
zu verhängnisvolle Moment der mechanischen optischen Vervielfältigung hinzu. Im Thea-
ter gibt der Schauspieler, sei es im Drama, sei es in der Pantomime, das Beste, was 
er in intellektueller oder gemütlicher Beziehung zu bieten hat, schließlich nur den 
Hunderten oder höchstens Tausenden preis, die er während der Zeit seines Auf-
tretens sich gegenüber sieht. Im Kinematographen dagegen tut der Schauspieler 
zwar scheinbar dasselbe, aber dabei in einer für ihn selbst völlig einseitig bestimmten 
und fixierten Weise (wie bei einer Photographie), und dies noch dazu vor einer ihm 
gänzlich fremden Menge von Hunderttausenden und Millionen, mögen sie nun 
seinem eigenen Vaterlande angehören oder fremden Ländern. Wahrlich, wer ein 
Herz im Leibe hat, um mitzufühlen, was es heißt, in dieser Weise sich bloßzustel-
len (das ist das richtige Wort dafür), wird verstehen, warum die Schauspieler im 
Kinematographen die Namenlosigkeit bevorzugen […].« (Ebd., 97; Herv. i. O.)194

194 � Siehe hierzu auch Walter Benjamins zeitlich etwas nachgeordnete Beschreibung der Filmka-
mera und des zugehörigen Dispositivs als Test-Apparatur (Benjamin 2002 [1936]): »Definitiv 
wird die Kunstleistung des Bühnenschauspielers dem Publikum durch diesen selbst in eigener 
Person präsentiert; dagegen wird die Kunstleistung des Filmdarstellers dem Publikum durch 
eine Apparautr präsentiert. Das leztere hat zweierlei zur Folge. Die Apparatur, die die Leistung 
des Filmdarstellers vor das Publikum bringt, ist nicht gehalten, diese Leistung als Totalität zu 
respektieren. Sie nimmt unter Führung des Kameramannes laufend zu dieser Stellung. Die Fol-
ge von Stellungnahmen, die der Cutter aus dem ihm abgelieferten Material komponiert, bildet 
den fertig montierten Film. Er umfaßt eine gewisse Anzahl von Bewegungsmomenten, die als 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum168

Duenschmann sieht diese Ablösung der eigenen schauspielerischen Leistung 
und damit ihre vom eigenen Körper unabhängige, mehrfach verwendbare und 
damit qualitativ wie quantitativ unkontrollierbare Erscheinungsweise als Grund 
dafür, warum die Schauspieler:innen des frühen Films (im Gegensatz zu ihren 
Kolleg:innen vom Theater) zunächst meist namentlich unerwähnt blieben – und er 
sieht dies gleichzeitig als Grund dafür, warum Film und Theater (allein aufgrund 
ihrer unterschiedlichen Schauspiel-Modi) als eigenständige, getrennte Kunst-
gattungen betrachtet werden müssten (wie es z. B. auch Gemälde und Orchester- 
Konzert seien) (vgl. ebd., 96f.). Die (etwa namentlich fixierte) Individualität der 
Schauspieler:innen ist somit durch die technischen Bedingungen des Films in 
mehrfacher Hinsicht tangiert. In der zu dieser Zeit noch gängigen Anonymität 
der Darstellenden deutet sich damit zunächst eine von ihnen abgelöste, eigene In-
dividualität der Leinwandgestalten an. Interessant ist in einem nächsten Schritt 
aber, dass mit zunehmender Etablierung des Films schließlich doch die Namen 
der Schauspieler:innen – nicht zuletzt als Verkaufsargument – Einzug in die 
Vor- und Abspänne der Filme und die sie begleitenden Werbe-Paratexte halten 
(vgl. deCordova 2001). In Weiterführung Duenschmanns könnte diese (Wieder-)
Vereinigung von Darsteller:in und Dargestelltem (über das Vehikel des Namens 
als identitätsstiftendem Verbindungselement) daher als finale Anerkennung und 
Durchsetzung des Films als Kunst gelesen werden: Der:die Filmschauspieler:in 

– als Darsteller:in innerhalb einer eigenen Kunstgattung – kann dann auch als 
Künstler:in in diesem darstellerisch-technischen Gefüge wieder hervortreten. So 
oder so schreibt sich in Duenschmanns Überlegungen, auch wenn er dabei weni-
ger die Leinwandgestalten an sich, als deren »verhängnisvolle« Bedeutung für die 
Schauspieler:innen fokussiert, eine explizite Aushandlung der Grenze des neuen 
Mediums anhand des Menschen ein. 

Am Beispiel dieser Schauspiel- und Schauspieler:innen-Kritiken und damit 
konkret verhandelter darstellerischer Leistungen (wie die Asta Nielsens) lassen 
sich also die zwei skizzierten, zentralen Ansatzpunkte aufzeigen, an denen sich 
die Kinodebatte in eine Körperdebatte wandelt. Während die einen sich noch sehr 

solche der Kamera erkannt werden müssen – von Spezialeinstellungen wie Großaufnahmen 
zu schweigen. So wird die Leistung des Darstellers einer Reihe von optischen Tests unterwor-
fen. Dies ist die erste Folge des Umstands, daß die Leistung des Filmdarstellers durch die Ap-
paratur vorgeführt wird. Die zweite Folge beruht darauf, daß der Filmdarsteller, da er nicht 
selbst seine Leistung dem Publikum präsentiert, die dem Bühnenschauspieler vorbehaltene 
Möglichkeit einbüßt, die Leistung während der Darbietung dem Publikum anzupassen. Dieses 
kommt dadurch in die Haltung eines durch keinerlei persönlichen Kontakt mit dem Darsteller 
gestörten Begutachters. Das Publikum fühlt sich in den Darsteller nur ein, indem es sich in den Appa-
rat einfühlt. Es übernimmt also dessen Haltung: es testet« (ebd., 174f.; Herv. i. O.). Auch Benjamin be-
schreibt hier also den Film als anthropomediale Relation, aus der er theoretische Erkenntnisse 
für die Beschaf fenheit des Mediums ableitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 169

stark auf die vorfilmische Arbeit der konkreten Schauspieler:innen beziehen und 
auf die Notwendigkeit ihrer Anpassung an das filmische Material, fokussieren 
andere bereits deutlicher das filmische Vermögen zur Körperdarstellung. Wäh-
rend die einen demzufolge die Leistung der Schauspieler:innen in den Mittel-
punkt stellen, ist es bei anderen die Leistung des Mediums selbst, die, im Abgleich 
mit der Darstellung, relevant wird. 

Tannenbaum etwa ist der ersteren Linie zuzuschreiben; z. B. wenn er im-
mer wieder Theaterbühne und Kinobühne miteinander abgleicht, dabei aber die 
Sprachlosigkeit und Flächigkeit des Filmbildes nicht direkt als Medien-Konstitu-
enten beschreibt, sondern immer nur als Rahmenbedingungen für die eigentliche 
Kunst des Schauspiels. Dabei sieht er in der Befreiung vom Wort durch den Film 
in erster Linie eine Befreiung des Schauspielers gegeben, der ungebundener in 
der körperlichen Interpretation seiner Rolle sei als der Theaterschauspieler, der 
durch den Text stark an den Willen des Dichters gekoppelt bleibe. Der Dichter-
Status verlagere sich so auf den Schauspieler: 

»Neben dem Kinodichter ist der Kinoschauspieler ein produktiver Künstler, wenn 
es wahr ist, daß die Schauspielkunst in der Verlautlichung lediglich reproduzie-
rend, in der Verkörperung selbstschöpferisch ist. Ganz gewiß ist dem Schauspieler 
des Kinos ein weit größerer Spielraum zur individuellen Gestaltung seiner Rolle 
gegeben als dem Schauspieler der Sprechbühne, der durch die gegebenen Text-
worte in großem Maße an den Dichter und sein Wollen gekettet ist.« (Tannen-
baum 1992 [1913/14], 314)

In diesem Zusammenhang ist es also auch Tannenbaum, der in der Ausschaltung 
der Sprache eine neue Wertigkeit des körperlichen Ausdrucks erkennt, die ein be-
sonderes Können bzw. einen geeigneten darstellerischen Modus des Schauspie-
lers erzwingt und genau darum grundsätzlich einen künstlerischen Wert besit-
zen kann: 

»Der Kino erfordert [...] einen absolut eigenen Stil des Schauspielens, der sich von 
dem der Sprechbühne wesentlich unterscheidet. Des Kinoschauspielers einziges 
Instrument ist sein Körper. Durch ihn allein muß er uns sein Wollen kundtun. Vor 
allem ist es dazu bei der flächenhaf ten Erscheinung aller Dinge im Kinobilde nötig, 
daß der Kinoschauspieler stets reliefartig in der Bildebene spielt, so daß alle sei-
ne Bewegungen klar und in einem ganz ungebrochenen Rhythmus zum Ausdruck 
kommen. Dann aber verlangt das Lichtbild eine ganz besondere Art mimischer Be-
gabung [...].« (Ebd., 316)

Erneut zeigt sich hier jedoch, dass die Kunst des Films bei Autor:innen wie Tan-
nenbaum in der voraussetzungsvollen Arbeit des Schauspielers gesucht wird 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum170

und nicht oder nur nachgeordnet im filmischen Bild selbst. Denn Tannenbaum 
macht die Qualität der Darstellung explizit vom Einsatz der Körperlichkeit vor 
der Kamera abhängig und weniger – oder zumindest nur indirekt – von der Bild-
gestaltung an sich. Die Technik (in Form der Kamera) erscheint als starrer Auf-
zeichnungsmechanismus, während die Darsteller:innen die dafür geeigneten, 
f lexiblen und f lächentauglichen Ausdrucksmöglichkeiten finden müssen. Der 
Anthropozentrismus Tannenbaums erscheint quasi ›puristisch‹, weil der Mensch 
auf Bildebene zwar das zentrale Gestaltungselement des Films ist, dessen Kunst-
fertigkeit als Medium aber vom realen Menschen (also vom Schauspieler und nicht 
seinen bildlichen Reproduktionsmöglichkeiten) abhängt195. Dies ist bei Tannen-
baum auch in Bezug auf die Frage nach der szenischen Anordnung zu spüren, in der 
(ergänzend zur Zentralstellung von Handlung und Mimik; s. o.) vordergründig der 
nicht-menschliche, technische Aspekt ihrer Bilderscheinung angesprochen wird 
(namentlich Flächigkeit und Dinglichkeit), und wobei dennoch der ›dem Medium 
äußerliche Mensch‹ das Zentrum der Gestaltung bleibt: 

»Da durch die photographische Technik Menschen und Dinge nebeneinander in 
eine einzige Flächigkeit gesetzt werden, ist es vor allem nötig, dem szenischen Rah-
men eine gewisse Monumentalität zu verleihen. Denn ein minutiöser Hintergrund, 
auf dem durch Möbel, Palmen, Figuren und Figürchen ein wirres, charakterloses 
Liniengemenge entsteht, kann niemals gegen den Kinoschauspieler wirkungsvoll 
kontrastieren. Seine Person und seine Gesten werden einfach verschluckt, das Bild 
bleibt völlig wirkungslos.« (Ebd., 318)

Dem (bereits weiter oben angesprochenen) Risiko des Identitätsverlustes im Bild, 
dem Mensch bzw. Darsteller:in ausgesetzt ist, gilt es also zu entgehen, indem 
auch die Szenerie so geschaffen wird, dass sie den Menschen in der Flächigkeit 
nicht untergehen lässt. 

Und doch wird an Stellen wie diesen ebenso deutlich, dass die Auseinander-
setzung mit der Leistung und Arbeit des Filmschauspielers (als quasi realwelt-
lich-anthropozentrische Perspektive) stets kurzzeitig von der Frage nach dem 
darstellenden Menschen zum dargestellten Menschen (also in eine anthropomorpho-
zentrische Perspektive) kippen kann – eine Argumentationsfigur, die sich gleich-
sam und zunehmend bei den noch folgenden Autor:innen finden lässt; dann 
nämlich, wenn in der Beschreibung der technischen und bildgestalterischen Be-
dingungen, die ein spezifisches Agieren erfordern, so etwas wie eine Eigenartig-
keit des Mediums selbst aufscheint.

Generell bleiben Tannenbaums Beschreibungen der Kunstfertigkeit des Films 
aber an der Kunstfertigkeit des tatsächlichen Schauspielers haften und stehen 

195 � Dies wird in Bezug auf Bloem (1922) in Kapitel 3.1.3 ebenfalls noch zu sehen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 17 1

damit stellvertretend für die eher darsteller-zentrierte argumentative Richtung 
der Kino/Körper-Debatte. 

Während bei Tannenbaum die Verknüpfung von realem Darsteller und seiner 
filmischen Aufzeichnung somit als äußerst eng beschrieben wird und daher die 
Fertigkeit des Filmbildes maßgeblich von der Fertigkeit seiner Darsteller:innen 
und ihrer Eignung für die Anforderungen der Leinwand abhängt, stehen auf der 
anderen Seite Denkansätze, die – ebenfalls anhand des:der Schauspieler:in, aber 
in anderer Art und Weise – gerade im Modus der Reproduktion und der Ablösung 
des Leinwandbildes von der (menschlichen) Vorlage den Innovationscharakter 
des Films ausmachen. Diese Denkrichtung findet sich z. B. bei Alfred Polgar, der 
nahezu euphorisch die Möglichkeiten der Reproduktion beschreibt: 

»Und da möchte man Theaterdirektor und Schauspieler sein. Was für ein Leben! 
Einmal spielt der Schauspieler und damit auch zugleich hunderttausendmal. Und 
immer genau so gut wie bei der Premiere. Und in zweihundert Städten zu gleicher 
Zeit. Und in sämtlichen Kultursprachen der Erde. Und wenn der Film lang genug 
dauert, erlebt der Mime das Wunder der ewigen Jugend. Sitzt als alter Mann in 
seinem Palais Unter den Linden und entzückt zur selben Zeit als Bonvivant und 
Springinsfeld die jungen Mädchen von Adelaide und Budapest. [...] Welche Diszi-
plin in jeder Auf führung, welch rascher Szenenwechsel, welches gesunde, herrli-
che Tempo!« (Polgar 1992 [1911/12], 164)

Im Gegensatz zu Duenschmann, der – wie oben geschildert – die Ablösung des 
filmischen vom realweltlich-darstellenden Menschen als »verhängnisvoll« für 
letzteren beschreibt, sieht Polgar genau darin eine besondere Fähigkeit des Me-
diums. Mit den Mitteln des Films wird der Mensch seiner räumlichen und zeit-
lichen Beschränktheit enthoben und durch das Kino (das hier als eine Art Zauber-
maschine erscheint) zu einem überzeitlich, überräumlich und damit fast schon 
übermenschlich zu denkenden, eigenständigen Wesen befördert. Das Können 
der Schauspielerin vor der Kamera tritt folglich – in enger Auseinandersetzung 
mit ihr – hinter das Können der Kamera und der Projektion selbst zurück bzw. 
geht es mit ihr eine Art leistungssteigernde Symbiose ein. 

Tendenziell ist dies auch in den Schilderungen zu finden, die sich mit Pro-
zessen der Selbstoptimierung von Schauspieler:innen beschäftigen, die durch die 
Nutzung der Kamera zur Eigenanalyse auftreten. Walter von Molo beschreibt die-
sen neuen Modus der Selbstkritik, der erstmals über das Medium Film das eigene 
Schauspiel für die Filmmimen selbst sichtbar werden lässt: 

»In neuester Zeit benützen auch Schauspieler den Kinematographen, um ihre 
eigene Wirkung zu studieren. Der Schauspieler oder die Schauspielerin läßt sich 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum172

in der zu kontrollierenden Rolle aufnehmen und sieht sich dann agieren, ein Ding, 
das bisher den Schauspielern gänzlich verwehrt war« (von Molo 1992 [1910/11], 37).196 

Das künstlerische Vermögen der Darsteller:innen scheint hier durch die Technik 
in seiner Perfektion in zuvor unmöglicher Weise steigerbar zu werden, indem aus 
der Objektivierung des eigenen Spiels eine subjektive Veränderung hervorgeru-
fen wird.197 

Wie sich in diesen beispielhaften Äußerungen zeigt, verschränken sich in Be-
zug auf den:die Schauspieler:in die Ebenen von Medium und Mensch noch enger 
als zuvor – und das nicht nur über den Umgang des Menschen mit dem Medium 
und seinen beschränkten Möglichkeiten; auch der Einf luss der technischen Be-
dingungen auf den Menschen scheint weitere Akzeptanz zu gewinnen. Hinzu-
kommt, dass anhand des Schauspieler:innenkörpers die Fähigkeiten der neuen 
Filmkunst selbst zunehmend deutlich hervortreten, indem dieser verfremdet, 
transformiert und stilisiert wird auf eine Art und Weise, die in anderen Künsten 
so nicht realisierbar scheint. Während auf der einen Seite somit die Einschrän-
kungen der Darsteller:innen durch den Film als künstlerische Herausforderung 
zur Legitimation des Mediums beitragen, geraten gleichermaßen die Ergebnisse 
dieses Produktionszusammenhangs als ästhetische Phänomene in den Blick, die 
sich mehr und mehr von realer Darstellerin und realem Darsteller ablösen. 

Die folgenden beiden Abschnitte führen genau diese Überlegungen fort, in-
dem sie aufzeigen, wie über das Motiv des Menschen und seine veränderte Er-
scheinungsweise im Medium selbst medientheoretische Erkenntnisse gewonnen 
werden.

Körperlichkeit vs. Flächigkeit: Der Verlust der dritten Dimension
Etwas ist anders an diesen Wesen, die auf der Leinwand erscheinen – so viel ist 
den Kritiker:innen des frühen Films schnell bewusst. Dabei gibt es zweierlei As-
pekte, auf die sich diese Unterscheidbarkeit von Leinwand-Individuum und tat-
sächlichem, realweltlich auftretenden Individuum beruft: Zum einen ist es die 
Verzerrung und Perspektivierung des Menschen durch das Filmbild und zum ande-
ren die Flächigkeit des menschlichen Körpers, der sich eben nicht mehr als Körper 
im Raum und in drei Dimensionen manifestiert, sondern lediglich als grauge-
stufter Schatten auf einer zweidimensionalen Fläche. 

196 � Erwähnt wird diese Neuerung in der Schauspielführung z. B. auch von Alfred Klaar (1992 [1913], 
345f.). 

197 � Siehe zum Film als Testapparatur des Schauspielers erneut Benjamin (2002 [1936], 174f.; sowie 
hier FN 194).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 173

Letztgenannter Ansatz findet etwa bei Egon Friedell (1991 [1913]) seine Ver-
handlung, wenn dieser die Rede zu einer Kino-Eröffnung in Berlin – bewusst 
selbstironisch – folgendermaßen beginnt: 

»Ich muß um Entschuldigung bitten, wenn ich in drei Dimensionen vor Ihnen er-
scheine, denn die dritte Dimension scheint ja jetzt langsam im Theater aus der 
Mode zu kommen. Und da [...] nicht die Kunst das Leben nachahmt, sondern um-
gekehrt das Leben sich nach der Kunst richtet, so werden wir vielleicht auch im 
Leben allmählich die dritte Dimension verlieren. Nun, wie dem auch sei, vorläufig 
haben wir sie noch und vielleicht mehr. Jedenfalls wird wohl niemand unter Ihnen 
leugnen wollen, daß ich drei Dimensionen besitze.« (Ebd., 201f.; Herv. i. O.)

Die Unterscheidbarkeit von körperlich anwesendem und damit ›realem‹ Ich und 
den dimensional reduzierten Gestalten des Kinobildes scheint demnach ein-
wandfrei getroffen werden zu können – wenn sich auch der Verlust der dritten 
Dimension in anderer Hinsicht als tragisch erweisen kann, wie Polgar chauvinis-
tisch bilanziert: 

»Peinlich wird die Sublimiertheit der kinematographischen Welt im Hinblick auf 
die vielen netten Mädchen, die da auf der weißen Bildfläche sich herumtummeln 
und ins Publikum lächeln. Es hat gar keinen Sinn, zurückzulächeln. Und es hat gar 
keinen Sinn, hinter der Leinwand auf die jungen Damen zu warten, bis das Theater 
aus ist. Sie kommen nicht. Gott Filmdreher hat sie bis auf weiteres zu sich genom-
men. [...] Hier ist dem Zuschauer ehrlich leid um die abhanden gekommene dritte 
Dimension.« (Polgar 1992 [1911/12], 164)

Polgar und Friedell wählen damit gleichermaßen ironische Herangehensweisen, 
um sich der Zweidimensionalität des Kinobildes anzunähern. Bemerkenswert ist 
aber, dass sie dadurch eine (körperliche) Realität außerhalb des Kinobildes kons-
tatieren, die eindeutig nicht mit den f lächigen Wesen des Films verwechselt wer-
den kann – schon allein, weil diese Gestalten kein wirkliches »Ich« sind und somit 
selbst ihr Lächeln keiner Erwiderung bedarf. 

Etwas ernster wird dieser Sachverhalt von anderen Autor:innen eingeschätzt, 
die die Flächigkeit und Farblosigkeit des Kinobildes, neben seiner Stummheit, als 
Beleg dafür anführen, dass das Kino keine Kunst sein könne und daher verworfen 
gehöre. Häf ker etwa schreibt:

»Vergessen ist dabei: daß eben von allem Bühnenähnlichen die Leinwand nichts 
weiter festhält als einen Rest kalkiger Schatten ohne Farbe, Plastik, Tiefe, Ton, Ge-
räusch, Sprache und so vieles andere. Daran scheitert die Kunst selbst hervorra-
gender Schauspieler und muß sie scheitern« (Häfker 1992 [1913], 404; Herv. i. O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum174

Auch Kuckhoff klingt eher kritisch, wenn er beschreibt wie in einer Vorführung 
»[...] die Darsteller auf der zweidimensionalen beschränkten Fläche vorüber  
[gingen], unfarbig, nur Licht und Schatten und [...] nur gestützt auf Geste, Bild-
wandel und Gesichtsausdruck« (Kuckhoff 1992 [1914/15], 412). Doch es gibt auch 
Vorschläge wie mit dieser Flächigkeit und Reduktion produktiv umgegangen wer-
den könnte. Tannenbaum etwa sieht, in einem weiteren seiner Texte, die Zwei-
dimensionalität des Bildes lediglich als eine zu berücksichtigende Rahmenbedin-
gung für das Schauspiel, wobei die Darsteller:innen als rein optisches Material 
zu verstehen seien. Der Film müsse daher auch weniger mit den Maßstäben der 
darstellenden, sondern der bildenden Kunst bewertet werden: 

»Das kinematographische Bild nimmt den Körpern ihre Plastik und läßt sie als 
Fläche wirken. Dieser Flächenwirkung gemäß muß der Schauspieler agieren und 
sich bewegen, wenn anders es ihm gelingen soll, Mimik und Geste zur eindringli-
chen Geltung zu bringen. Er muß also seine Bewegungen möglichst in der Bildebe-
ne spielen und zwar derartig, daß ihr Rhythmus, wenn er in der Fläche erscheint, 
nicht gebrochen und verzerrt wird, sondern ungezwungen dahinfließt. Der Kino-
schauspieler ist in seiner Bildhaf tigkeit eben, ganz anders als der Schauspieler auf 
dem Theater, rein Gegenstand der Optik. […] Auch im Kinobild ist der Schauspieler 
als lebendiger, dif ferenzierter Organismus zu betrachten. Grundsätzlich aber ist 
er bildhaf te, raumwirkende, lineare, flächige Erscheinung; die Gesetze für seine 
Kunst können, besser gesagt, müssen zum Teil aus den Gebieten der bildenden 
Künste herübergeholt und beobachtet werden.« (Tannenbaum 2004 [1912], 171)

Tannenbaum versucht damit die immer wieder herangezogene Vergleichsfolie 
des Theaters durch die der bildenden Kunst zu ersetzen, um dadurch den Kunst-
wert der filmischen Flächigkeit im Rückgriff auf bereits etablierte Flächenkünste 
(Malerei, Grafik etc.) zu nobilitieren. Dabei verweist er auf einen wichtigen, dem 
Kinobild inhärenten Widerspruch, nämlich, dass in ihm der Mensch/Schauspieler 
zwar als »differenzierter« (man könnte auch sagen ›menschlich-individuierter‹) 
Organismus gegenwärtig bleibt, er sich aber dennoch auf der Leinwand selbst als 
lediglich f lächige Erscheinung (also maximal ›dinglich-individuiert‹) manifestiert. 
Die menschliche Individualität (als körperliche Abgeschlossenheit) wird somit 
zum Scheineffekt; gleichzeitig aber gewinnt der Film daraus, wie es scheint, eine 
eigene, besondere, ›individuelle‹ Dynamik. 

Die gleichzeitige Körperlichkeit und Flächigkeit der rein optisch vergegen-
wärtigten Filmdarsteller:innen sorgt dafür, dass diese stets auf ihre eigentliche 
Abwesenheit verweisen. Diese Überlegung ist über Tannenbaum hinaus auch für 
Georg Lukács (1992 [1911]) zentral, der den Verlust der dritten Dimension vor allem 
als Verlust der Präsenz des Menschen im Aufführungsraum ref lektiert. Der gro-
ße Unterschied des Films im Vergleich zu allen anderen bisher dagewesenen dar-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 175

stellenden Künsten sei eben, dass der Mensch hier nicht mehr körperlich anwe-
send sei (vgl. ebd. 301). Lukács will diesen Tatbestand jedoch nicht als Nachteil des 
Kinos anführen, sondern ganz im Gegenteil als Grund für seine Einzigartigkeit. 
Damit widerspricht er vor allem denjenigen Ansätzen, die das Kino lediglich als 
eine Möglichkeit zur Optimierung und zeitlich überdauernden Dokumentation 
des Theaters instrumentalisieren wollen. Dieses potenzielle Ziel der filmischen 
Theateraufzeichnung – also die Bewahrung des tatsächlich ›Theatralischen‹ durch 
den Film – sieht Lukács eindeutig als Fehlschluss an: 

»Dieser schöne Traum ist aber ein großer Irrtum. Er übersieht die Grundbedingung 
aller Bühnenwirkungen: die Wirkung des tatsächlich daseienden Menschen. Denn 
nicht in den Worten und Gebärden der Schauspieler oder in den Geschehnissen 
des Dramas liegt die Wurzel der Theateref fekte, sondern in der Macht, mit der ein 
Mensch, der lebendige Wille eines lebendigen Menschen, unvermittelt und ohne 
hemmende Leitung auf eine geradeso lebendige Menge ausströmt. Die Bühne ist 
absolute Gegenwart.« (Lukács 1992 [1911], 300f.)

Es geht Lukács dabei nicht um ein Ausspielen der einen Kunstform (Theater) gegen 
die andere (Film). Auch die »absolute Gegenwart«, die Vergänglichkeit, sei kein 
Mangel des Theaters, sondern genauer gesagt seine »produktive Grenze« (ebd., 
301), durch die das Schicksalhafte des menschlichen Daseins erst auf die Bühne 
übertragbar werde. Der leibhaftige Mensch in seiner vergänglichen Gegenwärtig-
keit scheint allein dazu in der Lage leibhaftige Schicksale zu verkörpern – eben 
weil diese genauso vergänglich und gegenwärtig sind. Das Kino aber entbehre 
genau dieser Eigenschaft der Unmittelbarkeit, gewinne dadurch jedoch andere 
Qualitäten: 

»Das Fehlen dieser ›Gegenwart‹ ist das wesentliche Kennzeichen des ›Kino‹. Nicht 
weil die Films unvollkommen sind, nicht weil die Gestalten sich heute noch stumm 
bewegen müssen, sondern weil sie eben nur Bewegungen und Taten von Men-
schen sind, aber keine Menschen. Dies ist kein Mangel des ›Kino‹, es ist seine Gren-
ze.« (Lukács 1992 [1911], 301f.)

Auch das Kino erhält damit eine »produktive Grenze«, die sein genuines Aus-
drucksrepertoire definiert; wobei diese Grenze in der Frage des Menschlichen ihre 
präzise Bestimmung erfährt. Das Menschliche des Kinos ist eben nicht mensch-
lich, auch wenn es im unref lektierten Rezeptionsmodus gern so erscheinen mag. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum176

Indem Lukács hier den Menschen als Maßstab wählt, um diese Grenze festzule-
gen, stellt er das Mediale dem Menschlichen äquivalent gegenüber.198 

Aus dieser quasi (un)menschlichen ›Negativdefinition‹ des Kinos heraus lei-
tet Lukács ab, dass dieses in den Bereich der Fantastik drifte, weil es ermögliche, 
einen Daseinszustand zu beschreiben bzw. zu inszenieren, der im echten Leben 
nicht möglich sei. Dieser sei dem Leben zwar sehr nahe, aber eben doch »von völ-
lig anderer Art« (ebd., 302): Es ist »ein Leben ohne Seele, aus reiner Oberf läche« 
(ebd.), so beschreibt er den Effekt. In der Bewegung des Kinobildes und seinem 
ständigen, überzeitlichen Fluss sieht Lukács daher Ähnlichkeiten zum Bereich 
des Märchens oder des Traums, die zwar Verbindungen mit realweltlichen Vor-
stellungen eingehen, aber dennoch eine eigene Weltlichkeit erzeugen. Und das 
zeigt sich natürlich vor allem in den bewegten Gestalten: 

»Das ›Kino‹ stellt bloß Handlungen dar, nicht aber deren Grund und Sinn, seine 
Gestalten haben bloß Bewegungen, aber keine Seelen, und was ihnen geschieht, 
ist bloß Ereignis, aber kein Schicksal. [...] Der Mensch hat seine Seele verloren, er 
gewinnt aber dafür seinen Körper [...].« (Lukács 1992 [1911], 304)

Lukács führt hier bereits 1911 eine Reihe von Argumenten auf, die auch noch wei-
terhin (s. o.) im Rahmen der Kinokritik diskutiert wurden; aber er wendet diese 
um zugunsten einer positiven Einschätzung des Films als Medium (des Men-
schen). Zwar sieht auch er in der Sprachlosigkeit den Verlust von Sinnhaftigkeit 
und Seele, dennoch aber liegt genau darin der Gewinn: Der Mensch wird dar-
stellbar in seiner generellen, schicksalslosen Ereignishaftigkeit – als purifizierter 
Körper und purifizierte Bewegung. Der Körper scheint sich dadurch innerhalb 
des Filmischen zu etwas Neuem zu transformieren. So wird bei Tannenbaum der 
(menschliche) Körper in die Fläche eingeebnet, behält aber dennoch seinen kör-
perlichen Verweiszusammenhang. Bei Lukács ist es nicht der Verlust des Körpers 
in der Flächigkeit, der ihn interessiert, sondern allein der Verlust der präsenten 
Seele (des ›Ichs‹ wie bei Friedell) durch die Abwesenheit echter Menschen. Erst 
durch seine Medialisierung also wird es möglich, den (nur indirekt, über seinen 
Ausdruck mit Seele ausgestatteten) Körper als anderes, elementares Element des 
Menschen zu begutachten. Damit erweist sich Lukács bereits 1911 als Vordenker 
der neuen ›Sichtbarkeit‹, die über zehn Jahre später Balázs (2001 [1924]) beschrei-

198 � Riegers These von der gegenseitigen Umkreisung und phantomhaf ten, gegenseitigen Bestim-
mung von Mensch und Medium findet hier einen nahezu expliziten Ausdruck (vgl. Rieger 2001 
sowie den Abschnitt zur »Individualität der Medien« in Kapitel 2.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 177

ben wird.199 Die Seele verschwindet, der Körper bleibt in Stellvertretung durch 
das Kinobild erhalten und erweist sich dadurch als umso elementarer.200

In Lukács’ ebenso wie in Tannenbaums Schriften äußert sich somit ein Be-
wusstsein für die andersartige, ›f lächig-körperliche‹ Beschaffenheit der Kino-
gestalten, die dadurch von ihren realen, menschlichen Vorlagen (den Schauspie-
ler:innen) mehr und mehr gelöst werden und eigene Qualitäten und Konturen 
gewinnen. Und es ist bemerkenswert, dass diesem scheinbar so selbstverständli-
chen Punkt so viel Aufmerksamkeit gewidmet wird. Klemperer beschreibt diesen 
Prozess der Bewusstwerdung dabei als einen Oszillationsprozess, je nachdem, ob 
man einen naiven oder ref lexiven Blickwinkel auf das Filmbild wählt: 

»Denn während der naive Zuschauer mit unbefangener Illusionskraf t die beweg-
ten Bilder als etwas wahrhaf t Körperliches nimmt, dem er die Seele abfragt, kann 
der bewußtere Betrachter keinen Augenblick das Gefühl dafür verlieren, daß er es 
vielmehr mit ihren Schattenbildern zu tun hat.« (Klemperer 1992 [1911/12], 181)

Das Bewusstwerden der Illusion des Kinos (und damit in gewisser Weise der 
analytische Blick des Theoretikers bzw. der Theoretikerin) ereignet sich somit, 
laut Klemperer, in erster Linie in Auseinandersetzung mit dem Motiv des Men-
schen: Die Filmgestalt löst sich als Schatten vom realen Menschen ab und ver-
weist dadurch auf ihren andersartigen Status. Dennoch bleibt ein enger Verweis-
zusammenhang zwischen Filmgestalt und Mensch bestehen, der wiederum das 
Menschliche ex negativo, d. h. im Nicht-Menschlichen bestimmbar werden lässt. 
Realweltliches Individuum und visuelles ›Individuum‹ werden so gegeneinander 
abgegrenzt und gegenübergestellt, wobei sich beide (als Schatten und Schatten-
werfendes) in produktivem Sinne wechselseitig Grenzen verleihen. Das Erkennen 
der Schattengestalt wird so bei Klemperer, Lukács, Tannenbaum und weiteren 
Vertreter:innen der Debatte explizit zum Ursprung der bewussten Ref lexion des 
Filmischen an sich – und damit zum Ursprung von Filmtheorie. 

Verzerrung vs. Perspektive: Die Produktivität der Großaufnahme
Mit der Gegenüberstellung von Körperlichkeit (als Illusion) und Flächigkeit (als Tat-
bestand) des Kinos, die hier anhand des Menschen verhandelt werden, ist – wie 
angedeutet – ein erster Aspekt der bewussteren Ref lexion über den Film als 
(einzelmedien)ontologische Größe (vgl. Leschke 2003) (jenseits seiner Produk-

199 � Siehe dazu auch weiter unten die ausführlichere Auseinandersetzung mit Balázs Der sichtbare 
Mensch im Abschnitt 3.1.3.

200 � Hintergrund für diese Parallelitäten im Denken ist möglicherweise auch die Bekanntschaf t 
von Lukács und Balázs, die Hanno Loewy in seinem Buch Medium und Initiation. Béla Balázs: 
 Märchen, Ästhetik, Kino als eine »Waf fenbrüderschaf t« skizziert (vgl. Loewy 1999). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum178

tionsbedingungen) genannt. Ein zweiter Aspekt, anhand dessen die Spezifik des 
Mediums verhandelt wird, ist die Verzerrung und Perspektivierung, die durch das 
Filmbild generiert wird und die erneut vorrangig anhand menschlicher Körper 
eine Veranschaulichung erfährt. Schließlich zeichnet sich die Bildhaftigkeit des 
Kinos – neben der Verf lachung von Körpern – durch eine Verzerrung und abwei-
chende Verhältnismäßigkeit bzw. eine veränderte Perspektive auf den Körper aus, 
die in dieser fotografisch-bewegten Realitätsnähe erstmals innerhalb der filmi-
schen Illusion realisierbar scheint. Auf diesen Zusammenhang weist erneut Tan-
nenbaum hin: 

»Jede Distanz in die Tiefe wird bei dem flächigen Nebeneinander und der pers-
pektivischen Übertreibung der Kinematographie […] zu einer entsprechenden Ver-
kleinerung der entfernten Menschen und Dinge. Die handelnden Hauptpersonen 
müssen daher, wenn sie zueinander agieren, in einer waagerechten Linie stehen, 
um nicht in auf fällige Größenunterschiede zu geraten.« (Tannenbaum (2004 [1912], 
171) 

Die Flächigkeit des Kinobildes kann somit den Eindruck körperlicher Konstanz 
irritieren, was vor allem dann passiert, wenn Vergleichsgrößen zur Verfügung 
stehen. Auf diese Gefahr weist auch Felix Salten in einem Artikel für das Berliner 
Tageblatt von 1913 hin, in dem er über die Vorführung des Kinetophons berichtet 

– einer frühen Kopplung von Grammophon und Film zur Erzeugung von Tonfilm, 
die auf Edison zurückgeht. Darin beschreibt er unter anderem die negativen Ef-
fekte, die das Auftreten des Tons für die Wahrnehmung des Films im Hinblick auf 
seine perspektivischen Abweichungen bedeutet: 

»Nur die Unzulänglichkeiten des Kinobildes empfindet man jetzt stärker als je vor-
her: daß eine Person, die sich zwei, drei Schritte weit entfernt, gleich unverhält-
nismäßig klein wird. Daß niemand von den vorn Stehenden die Hand oder den 
Fuß gegen uns ausstrecken darf, ohne daß die Hand oder der Fuß sofort klotzig 
sich verdicken, als seien sie von einer plötzlichen Elephantitis befallen. Das Gram-
mophon wird sich verbessern lassen, wird die menschlichen und instrumentalen 
Stimmen mit der Zeit natürlicher und vollkommen täuschend wiedergeben. Ob 
es aber gelingen wird, die photographische Linse dahin zu bringen, daß sie pers-
pektivisch richtig zeichnet, ist einstweilen noch zweifelhaf t. Und davon hängt die 
künstlerische Zukunf t des Kinos wie des Kinetophons ab.« (Salten 1992a [1913], 50f.)

Während Salten also in der Weiterentwicklung des Grammophons bzw. in den 
Techniken zur (Re)Produktion der Stimme noch Steigerungspotenzial sieht, be-
zweifelt er, dass die Verzerrungen, die durch die Filmlinse entstehen, jemals so 
weit neutralisiert werden können, dass der Eindruck natürlich proportionierter 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 179

Menschen entstehen kann.201 Die Möglichkeiten des Films, den Menschen über 
verschiedene Einstellungsgrößen und die Platzierung im Raum bewusst (abwei-
chend) zu inszenieren, lehnt er ab zugunsten einer dem Theater analogen, realis-
tischeren (weil sich in die Umwelt maßstabsgetreu einpassenden) Darstellung des 
Menschen. In einem weiteren Artikel von 1913 beschreibt er diese Problematik der 
Größenverhältnisse im Kino anhand des Films Quo vadis? (I 1912, Enrico Guazzo-
ni) und der in ihm auftretenden Figuren noch etwas genauer. Er stellt fest, dass 
für die im Theater vollzogene Rauminszenierung die zentrale »Maßeinheit der 
menschliche Körper« (Salten 1992b [1913], 364) sei, nach dessen Größe etwa auch 
die Kulissenmaler die Dimensionen der Bühne abstimmten (vgl. ebd.). Beim Film 
hingegen, sei dies durch die Perspektive und die Optik der Kamera anders: 

»Im Kino ist der menschliche Körper kein Maß und keine Einheit. Seine natürlichen 
Verhältnisse werden wie auf einem Prokrustesbett oder wie in einem Lachkabinett 
verzerrt. Die Menschen erscheinen hier bald überlebensgroß, bald winzig klein. 
Das wirf t sie so oder so ins Groteske, bringt sie irgendwie in die Nähe von Clowns. 
Im selben engen Rahmen der Projektionsleinwand sehen wir jetzt einen einzelnen 
Darsteller, überwuchtig, allzu nahe, allzusehr vergrößert, sehen ihn eine Sekunde 
nachher zusammengeschrumpf t, auf einer Straße, zwerghaf t unter zwerghaf ten 
Figuren, und es ist kein Gedanke, daß wir da doch nur sein Spiel beobachten, es im 
Ernst oder Scherz auf uns wirken lassen können. [...] Der vergrößerte Nero wirkt 
wie ein Riese aus einer Praterbude. Die fünf tausend Menschen im Zirkus wirken 
wie Ameisen; also gar nicht.« (Ebd.)

Der stetige Wechsel zwischen den Einstellungsgrößen erscheint Salten als ge-
wichtiges Problem des Films, das sich im Besonderen an seinen menschlichen 
Motiven offenbart. Durch die perspektivische Verzerrung kommt Salten die 
Kunstfertigkeit des Kinos abhanden, weil es den Menschen nicht so darstellen 
kann, wie er in der Realwelt erscheint.

Besonders interessant ist dabei, dass sich diese Problematik nicht auf die 
Raumgestaltung des Films allgemein bezieht, sondern – erneut – zentral auf die 
Darstellung des Menschen: Auch bei Salten scheint der Anthropozentrismus des 
Theaters im Film verloren zu gehen zugunsten einer – im wahrsten Sinne des 
Wortes – unverhältnismäßigen Inszenierung des Menschen, die einem ernstzu-
nehmenden Kunstanspruch – durch die Wendung ins Groteske und Clowneske 

201 � Abgesehen davon ist diese Beschreibung einer Art Konkurrenzverhältnis zwischen Bild- und 
Tonqualität natürlich ein weiteres spannendes Beispiel für die Frage nach dem Audioviduum 
als Anker medientheoretischer Überlegungen, weil dieses hier doch wieder in seine Einzel-
komponenten (Bild/Körper und Klang/Stimme) aufgespalten und somit als mediales Gefüge 
adressiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum180

– nicht mehr gerecht werden kann. In Anlehnung an die Maßstabstreue des Thea-
ters kommt er darum auch in Bezug auf das Kino zu dem Schluss: 

»Hier wie dort müßte das natürliche Körpermaß des Menschen die unveränder-
liche Einheit abgeben. Und nach Bedarf wäre die ganze Projektionsfläche oder nur 
ein Ausschnitt davon zu benützen.« (Salten 1992b [1913], 365)

Die Leinwand solle daher Salten zufolge ungefähr die Ausmaße einer Theater-
bühne haben, damit der Mensch auch im Film im rechten Verhältnis dargestellt 
werden könne. Nahaufnahmen wären analog nur in Form einer kleinen Kadrie-
rung bzw. eines natürlich großen Ausschnitts auf der Leinwand darzustellen und 
nicht als tatsächliche Vergrößerung erlaubt. Gerade die filmischen Möglichkeiten 
des Bildes, abweichende Perspektiven herzustellen, werden damit von Salten ver-
neint. Erneut wird so die Abweichung von der menschlichen Körperlichkeit zum 
Indikator für eine Einschätzung – bzw. Abschätzung – des Mediums. 

Doch mit dieser Ablehnung der ›neuen Perspektiven‹ des Kinos steht Salten 
relativ allein da, denn die meisten Kritiker:innen sehen früh ein, dass die vom 
alltäglichen Erleben oder Bühnenspiel abweichende – hier optische – Perspek-
tivierbarkeit des Menschen durch den Film in produktiver Art gesteigert wird. 
Zentrales Beispiel ist in diesem Kontext wiederholt die Großaufnahme202, die 
zur eindeutigen Abgrenzung vom Theater beiträgt, weil sie erstens konzentrier-
te, intersubjektive Blicke erzeugt und weil sie zweitens – und das ist für die hier 
verfolgte Frage noch relevanter – den ausschließlichen und überdimensionierten 
Blick auf das menschliche Gesicht und den Körper ermöglicht. 

Baeumler (1992a [1912]) und Kalbus (2002[1920]) etwa beschreiben diese Vor-
teile der Lichtspiel- gegenüber der Theaterbühne indem sie den durch die Kamera 
möglichen Blick auf kleinste Details der menschlichen Physiognomik hervorhe-
ben: 

»Den Mangel des Wortes macht aber das Kino wieder wett durch die Ueberlegen-
heit seiner Technik, wenn es dem Zuschauer die überlebensgroß projizierte Groß-
aufnahme des spielenden Darstellers zeigt. Wie erleben wir doch anschaulich und 
packend in solchem Filmbilde Mienen- und Gestenspiel, feinste Veränderungen 
und Regungen der Gesichtszüge und des Blickes! Wir miterleben jedes mimische 
Detail. Das ist ein entschiedener dramatischer Vorteil des Kinos vor dem Theater, 
dessen Optik uns Publikum vom lebenden Schauspieler fernhält.« (Kalbus 2002 
[1920], 134)

202 � Wobei auch hier vereinzelt kritische Stimmen auf tauchen; etwa erneut die von Häfker. Über 
Kino wie Theater sagt er: »Das Mienenspiel ist hier aus der Nähe betrachtet unästhetisch« 
(Häfker 1992 [1913], 403f.; Herv. i. O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 181

Und Baeumler erklärt: 

»Durch das Lichtbild ist gleichsam der Mensch noch einmal entdeckt worden, der 
Mensch als Darsteller, Ausdruckskünstler, Schauspieler. Die Bühne des Films ist 
intim. Alle die feinen Verschiebungen der Züge des Gesichts, die sonst nur den In-
habern der Proszeniumslogen und der ersten Reihen des Parketts sichtbar wurden, 
die ausdrucksvollen Gesten, die leisen Bewegungen der Hand und der Lippen wer-
den scharf und klar anschaulich. Eine Welt des Ausdrucks tut sich auf. Die zahllo-
sen Möglichkeiten der Seele, sich zu geben, zu verraten, in einem Zucken oder Zit-
tern sichtbar zu werden, sie werden vom Film zur Wirkung aufgerufen. Eine neue 
Kultur der Physiognomik und des mimischen Spiels bildet sich heraus. Nicht jeder 
taugt zum Kinodarsteller, das Lichtbild verlangt äußersten Ausdruck und Kraf t.« 
(Bauemler (1992a [1912],192)

Während Kalbus dabei bereits stärker die Technik als Grundlage des künstle-
rischen Vermögens des Kinos im Blick hat, begreift Baeumler die Kamera und 
das Filmbild noch vorrangig als Abbildungstechniken, die zwar erstmalig, aber 
dennoch rein instrumentell dazu geeignet seien, kleinste Gesichts- und Körperre-
gungen für ein großes Publikum zugänglich zu machen. Dennoch klingen bereits 
bei ihm die später von Balázs (2001 [1924]) formulierten Gedanken an, die in der 
neuen kinematografischen Perspektivierung und Darstellbarkeit des Menschen 
seine Wiederentdeckung feiern und die genau in diesem Vermögen des Films eine 
neue Kultur des Körpers erwachsen sehen, die über die Leinwand hinausgeht und 
dadurch zirkulär wieder den Menschen vor der Leinwand betrif ft.203 

Zentrale Bedeutung kommt der Großaufnahme schließlich bei Hugo Müns-
terberg zu. In seiner Studie The Photoplay (1916) geht es ihm zwar in erster Linie 
um die psychologischen Wirkungen des Films auf die Zuschauer:innen bzw. die 
Verkopplung psychischer und filmischer Funktionsmechanismen204 – diese aber 
leitet er aus konkreten Bildelementen und -ästhetiken des Films ab. So sind es 

203 � Auch wenn Baeumler hier also als bereits Balázs vorzugreifen scheint, so tut er dies nicht in der 
gleichen Konsequenz. Bei Baeumler ist noch nicht von der Natürlichkeit des Ausdrucks und 
der Fähigkeit des Filmbildes selbst die Rede, sondern noch von einer besonderen Eignung des 
Schauspielers. Balázs hingegen löst seine Konzeption der Darstellbarkeit des Menschen durch 
den Film schließlich aber vom Schauspiel und der Schauspieler:inneneignung ab und tätigt da-
mit generellere Aussagen über das Menschliche und das Anthropomorphe im Filmbild. Den-
noch finden sich auch bei Baeumler bereits Verweise auf eine übergreifende Gültigkeit seiner 
Aussagen für die ›Menschheit als solcher‹, die bei ihm vorrangig im Hinblick auf die Internatio-
nalität des Filmbildes relevant sind, weil dies dazu führe, dass das »allgemein Menschliche« 
(vgl. Baeumler 1992a [1912]., 193) jenseits von Volksgrenzen sichtbar werde. 

204 � Die Frage nach der Parallelität von Psyche und Technik bzw. den psychotechnischen Verfahren 
des Films im speziellen und von Medien generell wäre im Hinblick auf die Frage der Anthropo-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum182

nicht in erster Linie empirische psychologische Effekte des Films, die Münster-
berg interessieren, sondern vielmehr die Fähigkeit des Mediums mentale Prozes-
se abzubilden bzw. ästhetisch neuartig erfahrbar zu machen. 

Das Close-Up stellt für ihn in diesem Kontext eine visuelle Umsetzung der 
menschlichen Aufmerksamkeitslenkung dar,205 die sich im Film einerseits (als 
Point-of-View-Shot) auf Gegenstände beziehen kann und lediglich dazu dient, die 
Handlung verständlich zu machen; viel elementarer scheint ihm aber andererseits 
die Großaufnahme des menschlichen Körpers und seiner Details für die emotio-
nale Anteilnahme206 am Geschehen:

»An entirely new perspective was opened when the managers of the film play in-
troduced the ›close-up‹ and similar new methods. As every friend of the film knows, 
the close-up is a scheme by which a particular part of the picture, perhaps only the 
face of the hero or his hand or only a ring on his finger, is greatly enlarged and re-
places for an instant the whole stage. Even the most wonderful creations, the great 
historical plays where thousands fill the battlefields or the most fantastic caprices 
where fairies fly over the stage, could perhaps be performed in a theater, but this 
close-up leaves all stagecraf t behind.« (Münsterberg 1970 [1916], 36f.)

Erneut dient an dieser Stelle das Theater als Vergleichsfolie zu dessen Inszenie-
rungsmöglichkeiten Münsterberg den Film ins Verhältnis setzt. Während dort die 

morphisierung von Technik nochmal eine ganz eigene Analyse wert, muss an dieser Stelle aber 
hinten angestellt werden. 

205 � Wie so of t schließt sich an die Frage des Films hier also nicht nur die Frage nach der Abbildung 
des Menschen als Körper im Bild an, sondern auch gleich die nach der Umsetzung psycholo-
gischer Vorgänge und Adressierung von (Zuschauer:innen-)Körpern durch das Filmbild (als 
anthropomediale Relation). Die Konzentration auf die Frage nach dem Audioviduum und da-
her nach der konkreten Abbildbarkeit äußerlicher Menschlichkeit im Film macht es allerdings 
notwendig, diese Fragen nach den weiterführenden oder tiefergehenden ›Menschlichkeiten‹ 
des Films bzw. ihrer Reflexion in der Filmtheorie außen vor zu lassen (siehe auch den vorher-
gehenden Kommentar in FN 204). 

206 � In diesem Zusammenhang verweist auch Münsterberg auf das Problem der Wortlosigkeit des 
Filmbildes, das seiner Meinung nach aber eben nicht durch den Einsatz von Zwischentiteln 
kompensiert werden muss, sondern vielmehr im Close-Up seine Lösung findet: Die inneren 
Vorgänge, die sonst sprachlich of fengelegt werden, sind demnach über die Großaufnahme im 
körperlichen Ausdruck viel unmittelbarer zugänglich und ermöglichen so eine spezifisch filmi-
sche Umsetzung des Melodrams: »The close-up has objectified in our world of perception our mental 
act of attention and by it has furnished art with a means which far transcends the power of any theater 
stage. The scheme of the close-up was introduced into the technique of the film play rather late, 
but it has quickly gained a secure position. The more elaborate the production, the more fre-
quent and the more skillful the use of this new and artistic means. The melodrama can hardly 
be played without it, unless a most inartistic use of printed words is made« (Münsterberg 1970 
[1916], 87f.; Herv. i. O.).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 183

Details der körperlichen Beschaffenheit, der Mimik und der Gestik in der Entfer-
nung verloren gingen, könne erstmals der Film sie vergrößert und bildfüllend ins 
Zentrum setzen207. Doch ist diese Vergrößerung nicht einfach mit der Benutzung 
eines Opernglases gleichzusetzen. Anhand einer Liebesszene macht Münsterberg 
die Leistung des Close-Ups und den Unterschied zum Theater deutlich: 

»Any subtle detail, any significant gesture which heightens the meaning of the 
action may enter into the center of our consciousness by monopolizing the stage 
for a few seconds. There is love in her smiling face, and yet we overlook it as they 
stand in a crowded room. But suddenly, only for three seconds, all the others in the 
room have disappeared, the bodies of the lovers themselves have faded away, and 
only his look of longing and her smile of yielding reach out to us. The close-up has 
done what no theater could have of fered by its own means, though we might have 
approached the ef fect in the theater performance if we had taken our opera glass 
and had directed it only to those two heads. But by doing so we should have eman-
cipated ourselves from the of fering of the stage picture, that is, the concentration 
and focusing were secured by us and not by the performance. In the photoplay it is 
the opposite.« (Ebd., 89f.)

Es ist also eine Frage der aktiven oder passiven Blicklenkung, die Münsterberg 
hier interessiert. Auch wenn es im Theater ein optisches Hilfsmittel erlaubt, kör-
perliche Details auf der Bühne zu erkennen, so ist es gerade die Kunst des Kinos 
diese Blicke bewusst zu nutzen bzw. in das Kunstwerk selbst zu integrieren. Erst-
mals werden so der nahe Blick und das Körperdetail zu einem elementaren Teil 
des Kunstwerks selbst und nicht zu einer variablen Option für die Neugierigen. 

Für Münsterberg ist dabei – aus psychologischer Sicht – vor allem die emo-
tionale Wirkung dieses Gestaltungsmittels relevant. Da die Emotionalität der 
Handlung im Film nicht über das Wort transportiert werden könne, sei es die 
konkrete körperliche Aktion, die als alleiniger Modus der Mitteilung dienen müs-
se (vgl. ebd., 112ff). Doch genau darin sieht Münsterberg – analog zu den bisher 
geschilderten Ansätzen der Kinodebatte – den besonderen Wert des Films, der 
im Gegensatz zur Bühne dieses Zurücktreten des Gesamten zugunsten der De-
tails ermöglicht, und das vor allen Dingen streng gekoppelt an den menschlichen 
Körper, der durch die verschiedenen Einstellungsgrößen und die Großaufnahme 
neu perspektiviert oder selbst (beim Point-of-View-Shot) zum Auslöser des Blicks 
wird. Die Bedeutung der Großaufnahme macht er allerdings primär am erstge-

207 � Wobei auch hier selbst die gegenständliche Welt (in Form eines Ringes) erst am Körper des 
Menschen (am Finger) eine besondere Bedeutung entfaltet – so suggeriert es jedenfalls Müns-
terbergs Beispiel. Im Hinblick auf Engells und Wendlers Motivforschung (2009, 2011) hingegen, 
wäre es auch umgekehrt möglich den Ring als zentralen Akteur der Szene zu begreifen. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum184

nannten Aspekt fest: Immer wieder sind es Körperteile, die Münsterberg als An-
lass der Großaufnahme beschreibt und deren detaillierte Darstellung somit zum 
Sinn- und Zweck dieses Stilmittels werden.208 So sind es etwa das Gesicht und die 
Extremitäten, als zentrale Agenten von Gestik und Mimik, die ihm für die Bin-
dung von Emotion und Bild am eindrücklichsten erscheinen. Gesicht, Hände und 
selbst Füße auf der Leinwand werden zum nicht-sprachlichen Substitut und Me-
dium des Innenlebens des Menschen: 

»The face alone with its tensions around the mouth, with its play of the eye, with its 
cast of the forehead, and even with the motions of the nostrils and the setting of 
the jaw, may bring numberless shades into the feeling tone. Here again the close-
up can strongly heighten the impression. It is at the climax of emotion on the stage 
that the theatergoer likes to use his opera glass in order not to overlook the subtle 
excitement of the lips and the passion of the eyeballs and the ghastly pupil and the 
quivering cheeks. The enlargement by the close-up on the screen brings this emo-
tional action of the face to sharpest relief. Or it may show us enlarged a play of the 
hands in which anger and rage or tender love or jealousy speak in unmistakable 
language. In humorous scenes even the flirting of amorous feet may in the close-
up tell the story of their possessors’ hearts.« (Ebd., 113)209

Die Kopplung der Einstellungsgröße an den Körper des Menschen ergibt so den 
besonderen Effekt, den erst das Kino in die Welt der Kunst einführt: Der bewegte 

208 � Zur Bedeutung der körperbezogenen Großaufnahme für spätere Filmtheorien siehe z. B. De-
leuze (1989 [1983], 144f f.), der zunächst Af fektbild, Großaufnahme und Gesicht eng verkoppelt, 
später aber auch andere Af fektbilder abseits von Großaufnahme und Gesicht als Möglichkeit 
beschreibt (ebd. 152f f.). 

209 � Auch Münsterberg verweist allerdings auf Beschränkungen des filmischen Ausdrucks, die 
einerseits in der Farblosigkeit des Bildes begründet sind und zum anderen in den Grenzen der 
Steuerung des eigenen Körpers durch die Schauspieler:innen liegen: »Nevertheless there are 
narrow limits. Many emotional symptoms like blushing or growing pale would be lost in the 
mere photographic rendering, and, above all, these and many other signs of feeling are not 
under voluntary control. The photoactors may carefully go through the movements and imi-
tate the contractions and relaxations of the muscles, and yet may be unable to produce those 
processes which are most essential for the true life emotion, namely those in the glands, blood 
vessels, and involuntary muscles« (Münsterberg 1970 [1916], 113f.). Auch wenn Münsterberg 
also das Vermögen des Films als Kunst bereits in den filmischen Techniken verortet, geraten 
hin und wieder die vorfilmischen Bedingungen (z. B. Schauspieler:innen) mit in seinen Blick. 
Dennoch scheint seine Fokussierung des Mediums als Aufzeichnungs- und psychologischer 
Ausdruckstechnik selbst bei diesen Rückgrif fen auf die Frage nach der Schauspielkunst stär-
ker an der Konstitution des Mediums selbst interessiert, als es etwa bei den Vertreter:innen der 
Kinodebatte der Fall ist, die tatsächlich die Frage nach dem Medium hinter die Frage nach der 
filmspezifischen Schauspielkunst zurücktreten lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 185

Körperausdruck wird erstmals in isolierter Form reproduziert sowie fokussiert 
und ermöglicht – jenseits sprachlicher Codierungen – die unmittelbare Expres-
sion des Gefühlslebens. 

In seinem Zusammendenken von Großaufnahme (als technischer Fähigkeit) 
und menschlichem Körper (als gewähltem Motiv) koppelt Münsterberg damit die 
Erkenntnis über das Medium eben nicht direkt an die Zuschauer:innen und ihre 
psychologischen Dispositionen, sondern immer auch an den menschlichen Kör-
per als Dargestelltes, an dem sich bestimmte Effekte/Affekte des Films am nach-
drücklichsten offenbaren. 

Nicht nur in Bezug auf die Großaufnahme wählt Münsterberg dieses Argu-
mentationsmuster. Auch die (in diesem und den vorherigen Abschnitten) thema-
tisierten Aspekte von Körperlichkeit und Flächigkeit, Verzerrung und Perspektive 
finden in seiner Beschreibung der filmischen Fähigkeiten ihren Platz und werden 
über das Menschenmotiv argumentativ verhandelt. Der Unterschied zwischen 
›realer Welt‹ und ›filmischer Welt‹ scheint sich jedenfalls zentral am Schauspie-
ler:innenkörper festmachen zu lassen, was in dieser etwas längeren Passage wun-
derbar hervortritt und einige der bisherigen Argumente verdichtet zusammen-
fasst: 

»The really decisive distance from bodily reality, however, is created by the subs-
titution of the actor’s picture for the actor himself. Lights and shades replace the 
manifoldness of color ef fects and mere perspective must furnish the suggestion of 
depth. […] The natural tendency might be to lay the chief stress on the fact that tho-
se people in the photoplay do not stand before us in flesh and blood. The essential 
point is rather that we are conscious of the flatness of the picture. If we were to 
see the actors of the stage in a mirror, it would also be a reflected image which 
we perceive. We should not really have the actors themselves in our straight line 
of vision; and yet this image would appear to us equivalent to the actors themsel-
ves, because it would contain all the depth of the real stage. The film picture is 
such a reflected rendering of the actors. The process which leads from the living 
men to the screen is more complex than a mere reflection in a mirror, but in spi-
te of the complexity in the transmission we do, af ter all, see the real actor in the 
picture. The photograph is absolutely dif ferent from those pictures which a clever 
draughtsman has sketched. In the photoplay we see the actors themselves and the 
decisive factor which makes the impression dif ferent from seeing real men is not 
that we see the living persons through the medium of photographic reproduction 
but that this reproduction shows them in a flat form. The bodily space has been 
eliminated. We said once before that stereoscopic arrangements could reproduce 
somewhat this plastic form also. Yet this would seriously interfere with the cha-
racter of the photoplay. We need there this overcoming of the depth, we want to 
have it as a picture only and yet as a picture which strongly suggests to us the ac-

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum186

tual depth of the real world. We want to keep the interest in the plastic world and 
want to be aware of the depth in which the persons move, but our direct object of 
perception must be without the depth. That idea of space which forces on us most 
strongly the idea of heaviness, solidity and substantiality must be replaced by the 
light flitting immateriality.« (Ebd., 178f f.)

Im Gegensatz zu Lukács ist es bei Münsterberg also nicht die Abwesenheit des 
menschlichen Körpers, die er als relevant beschreibt, sondern dass sich am 
menschlichen Körper die Flächigkeit des Filmbildes offenbart. Münsterberg 
schafft es dadurch, das Filmische als von der Realität unabhängigen Erfahrungs-
raum zu konstruieren, dessen besondere Eigenschaften sich nicht in der simplen 
Abwesenheit des Menschen (im Gegensatz zum Theater) erschöpfen, sondern die 
darüber hinausgehen, indem der Film anhand des menschlichen Körpers sei-
ne Flächigkeit ausstellt. Der (nicht allgemein geometrische, sondern spezifisch 
menschliche) Körper wird zur Fläche ohne Tiefe, die aus Licht und Schatten be-
steht und lediglich über die Perspektive räumliche Dimensionen suggeriert, die 
aber allein als Eigenschaften der Fläche zu denken sind. 

Diese Flächigkeit der Menschendarstellung sieht Münsterberg nicht als Prob-
lem des Filmbildes, sondern als seine genuine künstlerische Leistung, denn durch 
den stets präsenten, sich in der Fläche offenbarenden Bruch mit der Realität wird 
die Brauchbarkeit des Films als Kunstform manifest: Die Kunst besteht genau in 
dieser Abstraktion von der Welt, die aber dennoch über die emotionale Anteil-
nahme an den gezeigten Figuren verhandelbar bleibt.210 Das Filmische befindet 
sich daher in einem steten Stadium der Ambivalenz: Es oszilliert zwischen einer 
realen Flächigkeit des Bildes und einer irrealen, rein bildästhetisch erzielten Kör-
perlichkeit des Menschenmotivs, was es aber im Umkehrschluss möglich macht, 
dass die damit festgestellte, motivische Irrealität des Filmbildes (in Bezug auf den 
Menschen) gerade darum zum künstlerisch wertvollen Anknüpfungspunkt wird 
für die Vermittlung und Anregung tatsächlicher, realer Gedanken und Gefühle 
gegenüber dem Menschen.211 

In diesen Zusammenhang stellt Münsterberg auch die Frage nach der Pers-
pektive und Verzerrung des Filmbildes, die entsteht, wenn Dinge (wieder ist es 
der Mensch) größer oder kleiner dargestellt werden als ihre realen Referenten: 

210 � An anderer Stelle beschreibt er diese Produktivität der Irrealität wie folgt: »But each further 
step leads us to remarkable dif ferences between the stage play and the film play. In every re-
spect the film play is further away from the physical reality than the drama and in every respect 
this greater distance from the physical world brings it nearer to the mental world« (Münster-
berg 1916, 175).

211 � Auch in diesem Punkt würde Münsterberg damit Lukàcs widersprechen, der ja die Seelenlosig-
keit des Filmbildes betont, weil der Mensch in ihm nicht mehr (in Fleisch und Blut) anwesend 
ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 187

»We must not take the people to be real, but we must link with them all the fee-
lings and associations which we would connect with real men. This is possible only 
if in their flat, colorless, pictorial setting they share the real features of men. For 
this reason it is important to suggest to the spectator the impression of natural 
size. The demand of the imagination for the normal size of the persons and things 
in the picture is so strong that it easily and constantly overcomes great enlarge-
ments or reductions. We see at first a man in his normal size and then by a close-up 
an excessive enlargement of his head. Yet we do not feel it as if the person himself 
were enlarged. By a characteristic psychical substitution we feel rather that we 
have come nearer to him and that the size of the visual image was increased by 
the decreasing of the distance. If the whole picture is so much enlarged that the 
persons are continually given much above normal size, by a psychical inhibition we 
deceive ourselves about the distance and believe that we are much nearer to the 
screen than we actually are. Thus we instinctively remain under the impression of 
normal appearances. But this spell can easily be broken and the esthetic ef fect is 
then greatly diminished. In the large picture houses in which the projecting came-
ra is of ten very far from the screen, the dimensions of the persons in the pictures 
may be three or four times larger than human beings. The illusion is nevertheless 
perfect, because the spectator misjudges the distances as long as he does not see 
anything in the neighborhood of the screen. But if the eye falls upon a woman play-
ing the piano directly below the picture, the illusion is destroyed. He sees on the 
screen enormous giants whose hands are as large as half the piano player, and the 
normal reactions which are the spring for the enjoyment of the play are suppres-
sed.« (Ebd., 210f.)

Das von Salten (1992b [1913]) geschilderte Problem der Verzerrung, Vergrößerung 
und Verkleinerung des Menschenmotivs im Film ist damit für Münsterberg le-
diglich ein Problem des außerfilmischen Kontexts: So lang keine realen Ver-
gleichsgegenstände (Frau/Pianistin) zur Verfügung stehen, funktionieren die 
abweichenden Dimensionierungen des Filmbildes, weil sie allein auf Ebene der 
Leinwand mit den Verhältnismäßigkeiten des menschlichen Blicks (z. B. Nähe, 
Distanz etc.) korrespondieren. Der Film bietet damit ein von der Realität durch 
zweidimensionale Flächigkeit und Perspektive stets abgrenzbares, ästhetisches 
System, das aber dennoch – über Emotion und psychische Ansprache – das Ver-
hältnis zum Mensch(lich)en aufrechterhält. Das Menschenmotiv ist möglicher-
weise genau deshalb für Münsterberg so zentral: Weil er den realen Schauspieler 
und die empirische Zuschauerin nur als Randfiguren seiner ästhetischen Psycho- 
theorie beachtet, wird das Menschenmotiv als Kontaktpunkt von technisch- 
medialer und psychologisch-menschlicher Dimension umso relevanter. 

Die anthropomediale Verschaltung von Technik und menschlichem Körper 
in der filmischen Großaufnahme und Flächigkeit ist somit bei Münsterberg die 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum188

grundlegende Basis für seine psychologisch basierten, filmtheoretischen Überle-
gungen. Obschon er andere Motive, wie Raum und Gegenstände, bei diesen Über-
legungen mit in den Blick nimmt, basiert sein grundsätzlicher Definitionsversuch 
des Mediums in großen Teilen auf den menschlichen Motiven, die darin neuartig 
dargestellt und psychologisch erfahrbar sind212. Das Anthropomorphe bleibt so-
mit auch in seiner Schrift ein Zentrum der Frage nach dem Medium – und zwar 
das Anthropomorphe als rein visuelles, nicht als reales Individuum:

»We became aware that the unique task of the photoplay art can be fulfilled only 
by a far-reaching disregard of reality. The real human persons and the real land-
scapes must be lef t behind and, as we saw, must be transformed into pictorial sug-
gestions only. We must be strongly conscious of their pictorial unreality in order 
that that wonderful play of our inner experiences may be realized on the screen.« 
(Münsterberg 1970 [1916], 209)213

212 � An einer Stelle im Text verweist Münsterberg selbst ganz explizit auf die eigentliche Einseitig-
keit dieser Sichtweise: »But our whole consideration so far has been onesided and narrow. We 
have asked only about the means by which the photoactor expresses his emotion, and we were 
naturally confined to the analysis of his bodily reactions. But while the human individual in 
our surroundings has hardly any other means than the bodily expressions to show his emoti-
ons and moods, the photoplaywright is certainly not bound by these limits. Yet even in life the 
emotional tone may radiate beyond the body. A person expresses his mourning by his black 
clothes and his joy by gay attire, or he may make the piano or violin ring forth in happiness or 
moan in sadness. Even his whole room or house may be penetrated by his spirit of welcoming 
cordiality or his emotional setting of forbidding harshness. The feeling of the soul emanates 
into the surroundings and the impression which we get of our neighbor’s emotional attitude 
may be derived from this external frame of the personality as much as from the gestures and 
the face« (Münsterberg 1970 [1916], 118f.). Und er fasst es schließlich so zusammen: »Not the 
portrait of the man but the picture as a whole has to be filled with emotional exhuberance« 
(ebd., 122). Hier verabschiedet sich Münsterberg also kurz von der Dominanz des menschlichen 
Abbildes und verortet seine Theorie in einem breiteren Rahmen, nämlich einer psychologi-
schen Emotionalisierung/Anthropomorphisierung des gesamten Filmbildes, die auch unab-
hängig von konkret abgebildeten Individuen vorhanden sein kann (und die sich in seinem Buch 
z. B. stärker in Auseinandersetzung mit Techniken wie dem Zeitraf fer, der Unschärfe oder den 
Mitteln des Trickfilms äußert). Dennoch bleibt die Frage nach dem:der Schauspieler:in/Men-
schen und seiner:ihrer Darstellung in Münsterbergs Ansatz an vielen entscheidenden Stellen 
das dominante und für seine Ausführungen zentrale Beispiel, weil die über den menschlichen 
Körper im Bild plastisch dargestellte Emotion sich ohne zu große metaphorische Umwege an 
Fragen der Psychologie und der emotionalen Ansprache des Publikums koppeln lässt. Zum As-
pekt des Ausdrucks in Dingen und Landschaf ten siehe erneut auch den Abschnitt zu Balázs 
weiter unten. 

213 � Münsterberg fährt an dieser Stelle folgendermaßen fort und spricht damit ein Thema an, das 
in dieser Arbeit aus Gründen der Themenbegrenzung keine gesonderte Aufmerksamkeit er-
fährt – die Farbigkeit des Bildes: »This consciousness of unreality must seriously suf fer from 
the addition of color. We are once more brought too near to the world which really surrounds 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 189

3.1.3 | Anthropozentrismus vs. Anthropomorphozentrismus 

Im Überblick über die bisher skizzierten, frühen Ansätze zur begriff lich tasten-
den bis theoretisierenden Erfassung des Films hat sich gezeigt, dass das mensch-
liche Motiv in vielfältigsten Bezügen als Kristallisationspunkt dieses Diskurses 
Verwendung findet. Dabei ist egal, auf welcher Seite der Debatte für oder wider 
das Kino sich die Autor:innen bewegen (Adäquatheit vs. In-Adäquatheit der Men-
schen-Darstellung, Kunstfertigkeit vs. Trivialität der Ausdrucksmöglichkeiten, 
etc.) und auch, ob sie das Kino in erster Linie als einfachen Aufzeichnungsapparat 
einer künstlerisch-vorfilmisch zu gestaltenden Realität begreifen, oder in einem 
erweiterten Sinn als Medium mit spezifisch technischen Eigenschaften, das 
(außer)reale Ästhetiken erst erschafft. 

Zum Abschluss dieses Kapitels sollen – diesen zwei Linien entsprechend – 
zwei letzte Autoren in den Blickpunkt rücken, die die Diskussionen des Kinos in 
den 1920er Jahren in zwei auf das Menschenmotiv konzentrierten Monografien 
weiter führen und damit – so scheint es – zu einem zwischenzeitlichen Fazit ver-
einen. Das ist zum einen Walter Bloem d. J., der mit seinem Buch Seele des Licht-
spiels 1922 ein Bekenntnis zum Film verfasst, das die vorherigen Debatten um die 
Tauglichkeit des Films als Kunst auf ein – so suggeriert es der Titel jedenfalls – 
abschließendes, sich positiv bekennendes Urteil festlegt. Und zum anderen ist 
es der schon mehrfach erwähnte Béla Balázs, dessen Schrift Der sichtbare Mensch 
(2001 [1924]) immer wieder als eine der ersten, umfassenden Abhandlungen zum 
Film wertgeschätzt wird (vgl. z. B. Diederichs 2001, Kraszna-Krausz 2001 [1926]). 
Mit seiner titelgebenden Fokussierung von filmischer Sichtbarkeit in Bezug auf 
den Menschen kann das Werk als ein Ergebnis der bisher nachgezeichneten De-
batten gelten, das schließlich die Filmkritik auf das Niveau einer Filmtheorie hebt. 

Bloem und Balázs stehen stellvertretend für die bereits skizzierten argumen-
tativen Richtungen des Kinodiskurses214: Während der eine immer noch (recht 

us with the richness of its colors, and the more we approach it the less we gain that inner free-
dom, that victory of the mind over nature, which remains the ideal of the photoplay. The colors 
are almost as detrimental as the voices« (Münsterberg 1916, 209f.). Für Münsterberg ist damit 
die realistischere Darstellung des Menschen über Ton und Farbe (ebenso wie über stereo-
skopische 3D-Verfahren; vgl. ebd. 178) keine erstrebenswerte Innovation, da dadurch der so 
einzigartige Verfremdungsef fekt des Filmbildes in Teilen verloren gehe. Ähnliche Argumente 
werden in Bezug auf die Einführung des Tonfilms an späterer Stelle noch verhandelt.

214 � Es muss Erwähnung finden, dass sie ebenfalls für zwei konträre Leben innerhalb der politi-
schen Entwicklungen der Zwischen-Kriegs-Zeit stehen: Während Balázs als gebürtig unga-
rischer Schrif tsteller und Dramaturg, der ab 1926 in Berlin lebt und arbeitet, nach einem 
Aufenthalt in Russland 1933 ob seiner jüdischen Abstammung nicht mehr nach Deutsch-
land zurückkehren darf (vgl. Diederichs 2001b), ist Walter Julius Bloem, der auch unter dem 
Pseudonym Kilian Koll als Schrif tsteller von Erzählungen und Romanen arbeitet, im zweiten 
Weltkrieg überzeugter Deutschnationalist und ab 1940 SS-Of fizier. Er starb vermutlich 1945 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum190

konventionell und mit wenig tatsächlichem Medienbewusstsein) den Menschen 
vor der Kamera und seine adäquate Darstellbarkeit mit den Mitteln des Films the-
matisiert, leitet Balázs den Mehrwert des Films aus den konkret in ihm sichtbar 
werdenden Bild-Motiv des Menschen ab und hebt damit die kulturprägende Dimen-
sion des Filmischen systematisch hervor. Während Bloem also gewissermaßen 
den Menschen über das Medium stellt und damit einem eher klassischen Anthropo- 
zentrismus folgt, ist es bei Balázs ein bereits stärker auf das Medium konzentrier-
ter Anthropomorphozentrismus, der sich auf das tatsächlich im Filmbild hergestellte 
Menschenbild bezieht. Dieser Unterschied zeigt sich im Vergleich der beiden Bü-
cher an vielen Stellen sehr deutlich. 

In beiden Monografien wird gleichwohl – und darauf kommt es hier an – der 
Mensch ganz explizit und ausschließlich in den Mittelpunkt filmtheoretischer 
Überlegungen gerückt, womit sie als finale Beispiele für die Auseinandersetzung 
der frühen Filmtheorie mit dem Menschenmotiv dienen sollen.

Die Seele des Lichtspiels: Gefühl durch Geste

»Das Lichtspiel ist Gefühlskunst, keine Gedankenkunst. Wer ins Lichtspiel geht, 
will nicht denken, sondern fühlend erleben. Gleich der Musik, die Gefühl durch 
Töne gibt, löst das Lichtspiel nicht die Rätsel des Menschengeistes, sondern der 
Menschenseele. Lichtspiel ist: GEFÜHL DURCH GESTE.« (Bloem 1922, 6; Herv. i. O.)

Mit diesen Worten leitet Bloem sein Bekenntnis zum Film ein und gibt damit bereits 
den Rahmen vor, in dem sich seine weiteren Überlegungen zu Werkzeug, Szene 

in den Kriegshandlungen um Berlin. Wegen der »extrem militaristisch-nationalen Grund-
haltung« seiner Werke, ist er Teil des Lexikons nationalsozialistischer Dichter (vgl. Hillesheim/
Michael 1993, 301f f.). In seinem Lichtspiel-Werk klingen diese nationalistischen bzw. stark  
völkisch-elitären Tendenzen am deutlichsten auf den finalen Seiten an, auf denen er – trotz 
vorherigen Schreibens über Kulturverständigung und generell-menschliche Gestenreper-
toires des Lichtspiels – seine Erkenntnisse vor allem durch eine völkische Elite und Führungs-
gestalten nutzbar gemacht wissen will: »Kein Volk als ganzes genommen hat Kultur. Es sind im-
mer nur die Besten, Reinsten und Edelsten eines Volkes, deren Glanz einen fernen Schimmer in 
das Triebleben der Menge niederstrahlt. Recht angewandt und von den rechten Menschen ge-
staltet, wird das Lichtspiel dieser Läuterung förderlich sein [...]« (Bloem 1922, 184). Aus Balázs’ 
Werk hingegen spricht eher ein antikapitalistisches Interesse am Film (vgl. Balázs 2001 [1924], 
104) sowie der Wunsch nach dem Film als interkulturellem Aufklärungsmedium, auch wenn 
selbst bei ihm teils explizit wird, dass er bei seinem »sichtbaren Menschen« von einem »wei-
ßen Normalmenschen« ausgeht (ebd., 22). Die Frage nach den politischen und ideologischen 
Aufladungen des Audioviduums (innerhalb von Medientheorie) kann hier leider nur gestreif t 
werden und wäre einer eigenen ausführlicheren Studie wert (siehe auch FN 85).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 191

und Dichtung215 des Lichtspiels ansiedeln. Sein Buch liest sich wie eine Zusam-
menfassung der bereits zuvor skizzierten Debatten: es geht um verbale Sprach-
losigkeit und visuelle Beredsamkeit der Menschendarstellung im Lichtspiel, um 
den Filmschauspieler und seine filmspezifische Inszenierung und um den Aus-
druck des Menschlichen in der filmfotografischen Bewegung. Seine Aussagen be-
kräftigen damit den Eindruck, dass die frühe Filmtheorie bis zu diesem Punkt 
immer noch im Anthropozentrismus die Antworten auf die Frage nach dem Fil-
mischen sucht. 

Was Bloem in diesem Kontext hervorhebt, ist die Ausschließlichkeit mit der er 
den Menschen ins Zentrum seiner Betrachtungen stellt: Die Basis seiner Abhand-
lung ist die strikte Verkopplung von Film und menschlichem Körperausdruck, 
den er mit dem Begriff der Geste stark macht und in regelmäßigen Abständen 
mit seinem Leitspruch »Gefühl durch Geste« credo-artig wiederholt (z. B. ebd. 13; 
14; 32; 43; 142 etc.). Mit dieser Beschränkung auf die körperliche Ausdruckskraft 
geht für Bloem allerdings gleichzeitig eine Beschränkung seines Betrachtungs-
horizonts und Gegenstands einher: 

»Gefühl durch Geste. Das sei das Leitwort der folgenden Gedanken. Damit schlie-
ßen sich jene Erscheinungen des Lichtspiels aus, die nicht Gefühl darstellen oder 
die sich anderer Mittel als der Geste bedienen.« (Ebd., 13)

In Bloems Betrachtungen unbeachtet bleibt demnach das »Filmlustspiel« (weil es 
nicht tiefe Gefühle zum Thema habe, sondern lediglich humoristische Anekdoten 
aneinanderreihe) und der Bereich des Trickfilms216 (dazu zählt er Schattenfilm 
und gezeichneten Film sowie Farbenmusik, die für ihn irrelevant sind, weil sie 
allesamt nicht auf realistischen menschlichen Gesten auf bauten) (vgl. ebd., 14).217 
Stattdessen solle »[...] jenes Lichtspiel durchwandert werden, dessen reiches, 
quellendes Gefühl von Schauspielern verkörpert wird. Gefühl durch Geste. Im 
Vordergrund dieser Betrachtungen steht der ernste Spielfilm« (ebd., 14; Herv. i. O.).218

215 � Die drei Hauptkapitel des Werkes sind überschrieben mit »Das Werkzeug« (Bloem 1922, 15), 
»Die Szene« (ebd., 59) und »Die Dichtung« (ebd., 127). 

216 � In Bezug auf den Trickfilm schreibt Bloem: »Der Lichtspielmensch ist von der Erde, auf der wir 
leben. Die Naturgesetze gelten für ihn, wie für uns. Durch die Luf t zu fliegen, in den Boden zu 
versinken, das sind die kunstlosen Mätzchen des Kinos aus seiner gottverlassensten Zeit. Nicht 
das macht eine Kunst aus, was man damit imitieren kann, sondern was sich mit ihren beseel-
ten Mitteln gestalten läßt« (Bloem 1922, 58).

217 � Wobei er dennoch die ersten Versuche Walter Ruttmanns und Bernhard Diebolds in diese 
Richtung lobt und auf eine Weiterentwicklung hof f t (vgl. Bloem 1922, 14).

218 � Dass Bloem damit auch den Dokumentarfilm ausschließt thematisiert er nicht direkt; seine 
Haltung zum Spielfilm allerdings of fenbart, dass er vom Film als Kunst einen gewissen Ver-
fremdungsef fekt erwartet, den der Dokumentarfilm nicht zu liefern beabsichtigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum192

Bloems Anthropozentrismus ist damit sogar auf ein bestimmtes Menschen-
motiv – den ernsthaft dargestellten Menschen im gefühlsbetonten Kino – be-
schränkt. Damit gesellt er sich zu den Autor:innen, die die Kunst des Kinos aus-
schließlich im Filmdrama erwarten, wobei es bei ihm um die Präsentation 
seelischer Vorgänge geht, die über den Körper Ausdruck finden, während die 
Sprache als Sphäre des Geistigen Literatur und Theater vorbehalten bleibt. Die 
Fokussierung des Gefühlten geht demzufolge auch bei Bloem mit einer Fokussie-
rung des Körpers einher, die er zum zentralen Anhaltspunkt für seine Definition 
des Films als Kunst etabliert. Die Verkörperung von Gefühl durch den Schauspie-
ler ist laut ihm das zentrale Kriterium einer jeden Filmkunst, wodurch auch die 
Frage geklärt scheint, auf welcher Ebene dessen Kunstwert angesiedelt ist: 

»Haben wir nun beim Lichtspiel ein originales Kunstwerk, das mechanisch verviel-
fältigt wird? Es ist da! Das Spiel der Menschen ist es, die künstlerisch freigeschaf fe-
ne Szene, die der Kurbelkasten festhält und der Vervielfältigung übergibt.« (Ebd., 
22)

Auf den ersten Blick macht Bloem damit die Kunstfertigkeit des Mediums allein 
vom vorfilmischen Motiv des Menschen abhängig, wobei die Filmkamera als rein 
mechanischer »Kurbelkasten« zu einem technischen Erfüllungsgehilfen degra-
diert wird. Schaut man genauer hin, ist das Verhältnis von Technik und Inhalt 
allerdings – so viel ref lektiert Bloem dann doch – nicht ganz so einseitig. Seine 
Konzeption des Mediums fußt auf zwei Annahmen: Zum einen geht Bloem davon 
aus, dass eine Mechanik allein keine Kunst sein kann; daher ist es erst die Szene 
vor der Kamera, die den Film zum Kunstwerk werden lässt.219 Zum anderen aber 
muss dieses Setting an die technischen Fähigkeiten des Films angepasst werden. 
Da dieser z. B. nicht in der Lage ist Farbe und Ton aufzuzeichnen, soll folglich 
die Szene so gestaltet werden, dass sie in ihren wesentlichen Bestandteilen mit 
dem Filmmaterial überhaupt wiedergegeben werden kann. Im Zuge dessen führt  
Bloem eine weitere Differenzierung ins Feld: Was die technischen Medien angeht, 
unterscheidet er zwischen »vervielfältigender Kunst« und schlichter »Reproduk-
tion« (ebd., 34), wobei der (Spiel)Film und z. B. die Radierung in ersteren Bereich 
fallen (weil sie originäre Kunstwerke schaffen), während Grammophon, Buch, 
Fotografie und Tanzfilm für ihn reine Reproduktionen darstellen.220 

Die Differenzierung scheint hier zunächst arbiträr, weil gerade Bloem es in 
seiner Schrift weitestgehend nicht vollbringt, den Film selbst allein seiner tech-

219 � Dokumentarische Lehrfilme und schlichte Landschaf tsaufnahmen sind darum laut Bloem 
nicht als Kunst zu verstehen (vgl. Bloem 1922, 23).

220 � Auch die »Verfilmung« literarischer Stof fe lehnt Bloem mit vehementem, begrif flich fehlgrei-
fendem Nachdruck ab: »Verfilmung ist immer Vergewaltigung« (Bloem 1922, 165).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 193

nischen und ästhetischen Bedingungen gemäß als Kunst zu begreifen. Wo läge 
sonst der Unterschied zwischen dem per Grammophon aufgezeichneten, körper-
losen Sprach-Kunstwerk einer Dichterin und der filmischen Aufzeichnung eines 
von Schauspieler und Regisseurin erstellten, stummen Körper-Kunstwerks? Den-
noch trägt Bloem den Verdiensten des Films als Medium Rechnung, wenn er an-
erkennt, dass die durch das Medium vorgegebenen, in Bezug auf den Ausdruck 
(Sprache, Farbe, Räumlichkeit etc.) reduzierten Rahmenbedingungen dazu anre-
gen, eine neue Art der Kunst zu schaffen, die für den Blick der Kamera optimiert 
wird. Film ist eben nicht die schlichte Aufzeichnung einer Theateraufführung, 
sondern generiert eine eigene Form des Ausdrucks – so viel ist Bloem bewusst. 
Denn erst der Film isoliert die Geste und bietet sie so in Reinform dar. Doch wie 
genau sieht die Leistung des Films aus? Auch bei Bloem dient eine Abgrenzung zu 
bestehenden, literarischen Formen als Argument: 

»Denn es scheint uns ein künstlerischer Widerspruch, eine blanke Sinnlosigkeit, 
wenn das für bewegte Körper geschaf fene Lichtspiel die Verkündigung von Kunst-
formen auf sich nehmen soll, für die sich bessere Mittel, geeignetere Wege finden 
lassen. Für Poesie ist das Buch da – und wenn sie gesprochen werden soll, so gehört 
sie auf die Bühne. Die Aufgabe des Lichtspiels: Gefühl durch Geste. Darin liegen 
schon Erkenntnisse verborgen. Gefühl gehört nicht in den Schrif tsatz: es soll nicht 
gesprochen, es soll mimisch verkörpert werden.« (Ebd., 43)

Stärker noch als in den bisherigen Schriften werden Film und Menschenkörper 
als Motiv bei Bloem so exklusiv miteinander verkoppelt: Das Lichtspiel erscheint 
als »für bewegte Körper geschaffen« und der Ausdruck menschlicher Gefühle 
kann in ihm in einzigartiger Weise »mimisch verkörpert« werden, weil es eben 
nicht durch Schrift oder Sprache vergeistigt wird (ebd.). »Unaussprechliches, das 
selbst die Dichtung nur streifen kann, wird hier erfüllt« (ebd., 32) – so Bloem. Al-
leiniger Sinn des Films ist damit die körperliche Menschendarstellung. 

Und wieder und weiterhin sind es die gleichen spezifischen Gestaltungsmittel, 
die er in diesem Kontext als genuin filmisch oder auch unfilmisch beschreibt. So 
spricht er sich für die Großaufnahme221 aus, die er ebenso wie Münsterberg in 

221 � Zur Großaufnahme schreibt er: »Zu dieser letzten Steigerung der Gefühlsdarstellung ist natür-
lich die vielgescholtene Großaufnahme – wenn sie mit Vorsicht verwendet wird – vollkommen 
berechtigt. Aber sie hat nur dann Sinn, wenn in ihr Gefühle gezeigt werden, die sich besonders 
leise äußern. Die Großaufnahme ist nicht für Gesichterschneiden da: für zartes, nicht für gro-
bes oder gar gleichgültiges Spiel. So heben wir ja auch im Theater das Glas an die Augen, um 
uns eine besondere Darstellung aus dem Rahmen der Bühne heraus näher zu bringen. Es gibt 
ein gewisses Größenmaß, das in der Großaufnahme nicht überschritten werden sollte. Wenn 
ein einziger Kopf aus dem Zusammenhang der Szene herausgerissen wird und die Riesen-
fläche der Leinwand füllt, so verstimmt das entschieden« (Bloem 1922, 32f.; Herv. i. O.). Zwar 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum194

erster Linie an das menschliche Gesicht gekoppelt sieht; und er macht sich Ge-
danken zur Flächigkeit der Filmkörper, die er allerdings im Endeffekt (und Müns-
terberg entgegen) gern über stereoskopische Bilder überwunden wissen will (vgl. 
ebd. 32ff.). Die ablehnende Haltung gegenüber der sprachlichen Mundbewegung 
im Film (vgl. ebd., 28f.)222 und gegenüber zu umfangreichen Texteinblendungen 
(vgl. ebd., 50f.)223, die andere Autor:innen bereits äußerten, wird ebenfalls geteilt. 

Relevant an dieser diskursiven Wiederholungsschleife ist dabei, dass Bloem 
all diese Argumente anführt, um sie nur noch stärker und ausschließlicher als bis-
her an den Menschen rückzukoppeln. Der Film als Kunst ist ohne den Menschen 
als Vorlage und Motiv nicht möglich – so ließe es sich auf den Punkt bringen. 
Ohne ihn wäre er lediglich eine Reproduktionstechnik für auch außerfilmisch 
funktionierende Künste. Erst durch die Kopplung an den Menschenkörper wird 
der Film damit von einer Technik zu einer Kunst erhoben – das zeichnet seine 
mediale Besonderheit aus. 

In der Auseinandersetzung Bloems mit den darstellerischen und ausstat-
tungstechnischen Gestaltungsgrundlagen des Lichtspiels gewinnt der Film 
als Medium demnach Konturen, die Bloem auch jederzeit im Kunstwerk selbst 
spürbar wissen will. Für ihn ist es wichtig, dass der Film trotz seiner Fähigkeit 
zu unmittelbarem körperlichen Gefühlsausdruck nie vergessen lassen soll, dass 
er Film/Kunst/Medium und nicht Wirklichkeit ist. Zur Bewerkstelligung dieser 
Abgrenzbarkeit ist für ihn eine spezifische Gattung Mensch besonders geeignet – 
der Star, der durch seine Bekanntheit stets seine eigene, realweltliche Persönlich-
keit mitbringt und dennoch in seiner Rolle aufgehen kann. Das »Starwesen« (ebd., 
89) ist für Bloem daher für das Filmbild besonders produktiv, da es die direkte 
Wirklichkeits- und Fiktions-Unterscheidung in der Verkörperung ermöglicht. Die 
Unterscheidung passiert dann »[...] schon allein, weil sich nun die Anteilnahme 
des Zuschauers nicht mehr nur auf die handelnde Gestalt: also auf den stoff li-

wertet er hier die Großaufnahme (ähnlich wie Münsterberg) als wichtiges Instrument zur Ex-
pression von Emotionen, dennoch bleibt er insofern der konservativeren Linie treu, die keine 
zu starken perspektivischen Experimente möchte (wie bei Salten). 

222 � Bloem wertet diese »lautlosen Gespräche« ebenfalls als eindeutig unfilmisch: »Schlimm steht 
es um die letzte Frage: um die Stummheit. Immer wieder, selbst in den besten Filmen, sieht 
man das ›lautlose Gespräch‹: eine Tollheit, die erst vom Lichtspiel erfunden werden mußte. 
Menschen sprechen miteinander, of t in förmlichen Rededuellen, aber man weiß nur ver-
schwommen, was sie sagen. [...] In solchen Szenen überschreitet der Film bei weitem sein Ma-
terial« (Bloem 1922, 28f.).

223 � Bloem schreibt dazu: »Das Gefühl darzustellen – das sei dem Schauspieler überlassen. Was 
von der Handlung durch die Mimik nicht zwanglos bewältigt werden kann – das gehört in den 
Schrif tsatz [...]. Wenn aber der Schrif tsatz breitkaut, was unsre Phantasie aus eigener Kraf t zu 
deuten vermag, so zieht sich die Phantasie übelgelaunt in den Winkel zurück und erklärt von 
da aus das ganze Spiel für Lüge und Schminke« (Bloem 1922, 50f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 195

chen Inhalt – sondern auch auf den Darsteller: also auf die künstlerische Form, 
versammelt« (ebd., 90). Manchmal passiere es zwar, dass ein Darsteller komplett 
hinter seinen Rollen verschwinde (vor allem, wenn es immer wieder eine ähnliche 
Rolle sei), jedoch:

 »Die große Menge der Lichtspielbesucher weiß aber sehr genau den Schauspieler 
von seiner Rolle zu unterscheiden. Und hier findet sich das Starwesen als das vor-
züglichste Mittel, selbst ein sehr wirklichkeitsnahes Spiel als Kunst zu zeichnen« 
(ebd., 91f.). 

Die gleichzeitige Wahrnehmung von »Schauspieler und Rolle« gipfelt bei Bloem  
demnach in einer »Doppelheit des Kunsterlebens« (ebd., 92), wodurch »[d]ie 
künstlerische Aufgabe des Filmdarstellers und damit das Problem der Innenre-
gie« (ebd., 95) darin bestehe, dass »der Schauspieler eine Darstellungsform zu er-
reichen [hat], die uns nie vergessen läßt, das er spielt« (ebd.). 

In Form des erst filmisch geschaffenen und filmisch vervielfältigten Stars 
verschränken sich so bei Bloem Mensch und Film zu einer symbiotischen Form 

– auch wenn er diese Schaffung rein filmischer Star-Lichtgestalten immer noch 
stark von der Warte des realen, vorfilmischen Stars aus denkt. Ihn selbst in einer 
weiteren ref lexiven Schleife als reines Leinwandprodukt zu konzipieren, so weit 
geht Bloem nicht. 

Zudem ignoriert er die Tatsache, dass die Teilung zwischen Schauspiel-Star 
und Rolle auch im Theater und anderen darstellenden Künsten gegeben ist.224 Er 
verpasst dabei die Pointe, die bei Münsterberg zu einem seiner stärksten Argu-
mente führt: dass nämlich gerade die Flächigkeit des Filmbildes (verbunden mit 
seiner Farblosigkeit etc.) dazu ausreicht den Film als eine Sphäre jenseits des Wirk-
lichen zu bestimmen. Während bei Münsterberg diese Eigenschaft des Films also 

224 � Auch bei Balázs finden sich im Übrigen Überlegungen zur Doppelbödigkeit verschiedener 
Kunstformen, wobei er diese auf die Sphäre des Kunstschaf fens bezieht. Dabei stellt er die Ge-
teiltheit auf der Seite des Theaters fest, während ihm der Film als Kunst der »Einschichtigkeit« 
(Balázs 2001 [1924], 24) erscheint. Bei ihm ist das Theater eine Kunstform der Zweigeteiltheit, 
weil stets das sprachliche Dichter:innenwerk wahrgenommen würde und zusätzlich dessen 
Verkörperung durch eine:n Schauspieler:in. Im Theater spielt demnach der Abgleich zwischen 
dem Kunstwerk der Dichterin und der adäquaten oder inadäquaten Verkörperung durch den 
Schauspieler eine große Rolle. Im Film hingegen sei diese Zweiteilung der Künste (Dichtung, 
Schauspiel) nicht vorhanden, weil der Film selbst als einheitliches Kunstwerk dastehe, das sich 
erst und untrennbar aus dem Zusammenspiel von Regisseurin und Darsteller ergäbe. Es zeige 
sich allein auf der Leinwand und erlaube keine Dif ferenzierung der schöpferischen Dimensio-
nen bzw. ›Schichten‹. Balázs schreibt dazu: »Die Sache ist eben die, daß Regisseur und Schau-
spieler die eigentlichen Dichter des Films sind. [...] Im Film geben uns Worte keinen Anhalts-
punkt. Wir erfahren alles aus dem Gebärdenspiel, das nun keine Begleitung und auch nicht 
Form und Ausdruck, sondern einziger Inhalt ist« (ebd., 25; Herv. i. O. ).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum196

bereits seinen Kunstwert begründet, wobei die f lächige und skalierte Körperlich-
keit des gefilmten Menschen lediglich das zentralste Beispiel darstellt, wird bei  
Bloem die Kunstfertigkeit immer wieder einseitig vom Vorfilmischen aus ge-
dacht.225 Das liegt aber auch darin begründet, dass sein grundsätzliches Interesse 
am Film allein seinem noch grundsätzlicheren Interesse am Menschen zu ent-
springen scheint. Das Medium selbst hat nur in Ansätzen einen expliziten Eigen-
wert bei Bloem, nämlich nur wenn es im Dienste der Menschheit gesehen wird. 

In diesem Kontext greift Bloem dennoch in Grundzügen Balázs’ Gedanken 
zum sichtbaren Menschen vor – nämlich dann, wenn er sich fragt, welche Ver-
bindung das Menschenbild der Leinwand mit dem Menschen vor der Leinwand 
eingeht. Laut Bloem erklärt dieses Verhältnis (ähnlich den Argumenten Pfemferts 
1992 [1911], Friedells 1992 [1913] und Wolfradts 2002 [1929]) z. B. auch den Erfolg des 
Films, weil dieser dem Zeitgeist entspräche: 

»Es ist nicht der stumme, sondern der einsilbige Mensch, den das Lichtspiel gestaltet. 
Wir erkennen in unserm Jahrhundert einen Zug, der zur Kürze strebt, eine Abkehr 
von der Weitschweifigkeit: den Wunsch, mit wenigen Worten vieles und weit-
kreisiges zu sagen. Dem Menschen dieser Zeit ist der Lichtspielmensch wahl- und 
wesensverwandt.« (Bloem 1922, 50f.; Herv. i. O.) 

Doch die Wesensverwandtschaft zwischen Lichtspielmensch und Mensch ver-
harrt nicht in diesem Gefüge, sondern verändert schließlich auch das Empfinden 
für das Gestenhafte beider Gestalten. Über die Leinwand scheint der moderne 
Mensch (wieder) zu lernen, was es überhaupt heißt, Mensch zu sein – auf, vor und 
jenseits der Leinwand: 

»Aber das Lichtspiel schreitet in einer unverkennbaren, wundervollen Entwicklung 
zur Höhe: im Schaf fen wie im Genuß. Unsre Augen werden schärfer für Geste und 
Gebärde, unsre Einbildungskraf t hellhöriger für die Sprache von Bild und Bewe-
gung. Im Anfang des Lichtspiels nahmen seine Schauspieler noch das blechern 
kreischende Pathos der Pantomime. Damals war uns die schöne, stumm glühende 
Welt der Gebärde noch ganz fremd: wir schauten sie im Tanz, aber wir wußten sie 
nicht zu deuten. Heute fühlen wir schon hinter der leisesten Regung ein Innerli-
ches schwingen.« (Ebd., 6)

225 � Es kann dabei davon ausgegangen werden, dass Bloem Münsterbergs Werk nicht kannte. 
Dieses wurde 1916 (im Todesjahr Münsterbergs und zugleich mitten im ersten Weltkrieg) zu-
nächst nur in Amerika veröf fentlicht und selbst dort erst nach seiner Wiederveröf fentlichung 
1970 verstärkt rezipiert (vgl. Arnheim 2000 [1981], 56). Die erste deutsche Übersetzung wurde 
darüber hinaus erst 1996 in einer Edition von Jörg Schweinitz herausgegeben (vgl. Münster-
berg 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 197

Diese verbesserte Empfindsamkeit für den körperlich-visuellen Ausdruck, der 
sich über die Lichtgestalten des Kinos auf das Publikum überträgt, ist es zwei 
Jahre später auch, die Balázs als die ›Rückkehr zum sichtbaren Menschen‹ be-
schreiben wird. Bloem wie Balázs sind sich darin sogar einig, dass diese neue 
Körperwahrnehmung der stummen Geste eine Rückkehr zu kulturell verdräng-
ten Formen der Kommunikation bedeutet: 

»Lange bevor der erste Laut menschlicher Sprache erklang, lebten die Urgeschlech-
ter der Menschen und ihrer Brüder, der Tiere, stumm: sie fühlten und schauten. Und 
mochte der Entwicklungsgang der Sprache Jarhunderttausende sich dehnen, so 
liegt das Schauen und Fühlen Jahrmillionen zurück. Und diese ursprünglichen 
Quellen unseres Lebens, die unter der Menschheitsentwicklung – sei sie Kultur 
oder Zivilisation – verschüttet lagen, springen nun im Lichtspiel mit unhemmba-
rer Gewalt wieder auf. Es sind Urinstinkte, aus denen der unerhörte Siegeszug des 
Lichtspiels, seine nie erträumte Suggestivität, begrif fen werden muß.« (Bloem 
1922, 10; Herv. i. O.)

Die Rückkehr zu einem vormenschlichen Bewusstseinszustand und zur sprach-
losen Pur-Existenz des Tieres ist es also, die Bloem mit dem Film angesprochen 
sieht und die er für seinen Erfolg verantwortlich macht. Mit diesen Gedanken bet-
tet Bloem seine Untersuchung – zumindest am Rande – ein in grundsätzlichere, 
den Menschen betreffende Fragehorizonte, die somit den Film als anthropologi-
sches Erkenntnisinstrument konzipieren. 

Folglich kann Bloems Buch an der Schnittstelle angesiedelt werden, die von 
den skizzierten früheren Ansätzen zur Filmtheorie ausgeht und schließlich bei 
Balázs’ Sichtbarwerdung des Menschen endet. Mit seinem Buch liefert er im Zuge 
dessen zwar wenig neue Erkenntnisse oder Ansätze – vielmehr scheint es eine 
Kompilation der bis dahin zirkulierenden Argumente zu sein – dennoch aber ist 
interessant zu sehen, dass es den Schritt, den schließlich Balázs mit seinem Werk 
macht, noch nicht geht. Die Frage nach dem Menschen wird bei Bloem eben auf 
eine sehr konservative, teils sogar hinter die Debatten der 1910er Jahre wieder zu-
rückkehrende Art und Weise beantwortet. Dass er aber die Kopplung von Mensch 
und Film so explizit und ausschließlich vornimmt, das ist trotz allem bemerkens-
wert. 

Während Bloem also den Film allein und im Endeffekt wenig medienref lexiv 
vom tatsächlichen Menschen aus denkt, ist der Mehrwert von Balázs’ Text für die 
Medientheorie darin zu finden, dass er dieses Verhältnis schließlich umkehrt, in-
dem er beginnt den Menschen vom Medium aus zu denken. Während Bloem sich 
also mit dem Menschen als Menschen auseinandersetzt (der in seiner Seinsweise 
lediglich vom Film unter bestimmten Bedingungen dargestellt werden kann), ist 
es bei Balázs der Mensch als fragiles Filmmotiv, als durch den Film geformte und 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum198

überhaupt erst erkennbare Lichtgestalt, der ihn interessiert. Der Film stellt ihn 
nicht nur dar, sondern lässt ihn als Kulturprodukt erst entstehen. Dies soll zum 
Ende dieses Kapitels mit konzentriertem Blick auf Balázs nun genauer ausgeführt 
werden. 

Der sichtbare Mensch
Mit Béla Balázs’ Der sichtbare Mensch – oder die Kultur des Films entsteht 1924 das 
vermutlich bekannteste Werk, in dem der Bezug von Mensch und Medium sogar 
titelgebend wird. Gerichtet an Wissenschaftler, Filmschaffende und Zuschauer 
gleichermaßen (vgl. Balázs 2001 [1924]. 9ff.), unternimmt Balázs in diesem Buch 
den Versuch einer ganzheitlichen Erfassung des Films und seiner Möglichkeiten, 
um durch diese theoretische Grundlegung den Film als Kunst und zugleich als 
Gegenstand wissenschaftlicher Beschäftigung zu legitimieren. Spätestens an 
dieser Stelle geht damit die Kunstdebatte explizit in einen Theoriediskurs über: 
Das Buch beginnt mit einer »Vorrede in drei Ansprachen« (ebd., 9) von denen sich 
die allererste und für Balázs wichtigste als Appell an die (Kunst)Wissenschaft 
richtet:

»Darum fange ich diesen Versuch einer Kunstphilosophie des Films mit einer Bitte an 
die gelehrten Hüter der Ästhetik und Kunstwissenschaf t an und sage: vor den To-
ren eurer hohen Akademie steht seit Jahr und Tage eine neue Kunst und bittet um 
Einlaß. Die Filmkunst bittet um eine Vertretung, um Sitz und Wort in eurer Mitte. 
Sie wünscht von euch endlich einer theoretischen Betrachtung gewürdigt zu wer-
den, und ihr sollt ihr ein Kapitel widmen in jenen großen ästhetischen Systemen, 
in denen von den geschnitzten Tischbeinen bis zur Haarflechtkunst so vieles be-
sprochen und der Film gar nicht erwähnt wird. Wie der entrechtete und verachtete 
Pöbel vor einem hohen Herrenhaus steht der Film vor eurem ästhetischen Parla-
ment und fordert Einlaß in die heiligen Hallen der Theorie.« (Ebd., 9; Herv. i. O.)

Der Aufruf an die Wissenschaft, sich eingehender und ref lektierter mit dem 
Film zu befassen, ist dabei aber nur der erste Schritt, denn genau diese wissen-
schaftlichen Auseinandersetzungen und Theoretisierungen des Mediums sind 
es, die Balázs in einem zweiten Schritt (und seinen zwei weiteren Ansprachen) 
den Filmschaffenden und dem Publikum ans Herz gelegt wissen will. Sein Ziel 
ist ein ref lektierter und selbstref lexiver Umgang mit diesem neuen Medium, der 
von der wissenschaftlichen Expertise ausgehen und schließlich im Schaffen der 
Filmemacher:innen und in der Akzeptanz durch das Publikum aufgehen soll. 

Doch was genau legitimiert diesen Status des Films als ernstzunehmende 
Kunst? Für Balázs ist der Ausgangspunkt einer jeden Kunst, dass sie »ein eige-
nes Verhältnis des Menschen zur Welt, eine eigene Dimension der Seele [bedeu-
tet]« (ebd., 11), dass sie »wie ein neues Sinnesorgan« (ebd.) funktioniert. Insofern 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 199

stimmt er mit Bloem überein, dass die »Seele« in Bezug auf das Lichtspiel eine 
entscheidende Rolle spielt – aber es ist eben auch die sinnliche Erfassbarkeit des 
Menschlichen, die den künstlerischen Status bestimmt und damit eher von der 
medialen Ästhetik aus gedacht werden muss. 

Allerdings ist der Mensch demnach in jedweder Kunst der ausschlaggebende 
Referenzpunkt. Bleibt die Frage, was an den Ausdrucksmöglichkeiten des Films 
in Bezug auf den Menschen das Neuartige ist. Balázs will den Beweis antreten, 
dass der Film »eine neue Kunst [ist]« (ebd.), die sich von Musik, Malerei und Lite-
ratur ebenso unterscheidet, wie diese untereinander, weil sie eine »von Grund aus 
[!] neue Offenbarung des Menschen« (ebd., 12) anbiete; und diese Offenbarung 
erfolge über das Visuelle. Wieder ist eine Analogie zu Bloem und seiner Gesten-
Fokussierung festzustellen, wenn Balázs den Offenbarungsakt des Films an der 
Gebärde festmacht. Aber es wird auch deutlich, dass es ihm von Anfang an um die 
Sichtbarkeit dieses Elements im Medium geht, nicht um die Geste als Vorbedin-
gung im vorfilmischen Raum, wenn er schreibt: »Denn der Urstoff, die poetische 
Substanz des Films ist die sichtbare Gebärde. Aus dieser wird der Film gestaltet« 
(ebd.], 26). In der sichtbaren Gebärde, die allein sichtbar ist, weil sie im Medium 
isoliert und nicht von menschlicher Präsenz oder menschlichen Lauten begleitet 
wird, verschränken sich so Medium und Mensch gleichermaßen zur ursprüng-
lichen Materie des Films. Der besondere künstlerische (und daran anknüpfend 
auch wissenschaftliche) Wert des neuen Mediums ist demnach bei Balázs in 
dessen Potenzial gegeben, den Menschen in seiner Körperlichkeit neu- bzw. wie-
derzuentdecken. In diesem Kontext wird erneut das Argument der kulturhisto-
rischen Schriftdominanz226 von Balázs aufgegriffen, demgemäß die Körperlich-
keit des Films eine Wiederentdeckung des Menschenleibs bedeutet, der durch die 
Schrift als dominantes Medium verdrängt und vergessen erschien. In der Gegen-
überstellung von Sicht- und Lesbarkeit des Geistes führt sich bei Balázs die in den 
vorhergehenden Kapiteln skizzierte Diskussion um die produktive Sprachlosig-
keit des Films fort: 

»Die Erfindung der Buchdruckerkunst hat mit der Zeit das Gesicht des Menschen 
unleserlich gemacht. Sie haben so viel vom Papier lesen können, daß sie die an-
dere Mitteilungsform vernachlässigen konnten. […] So wurde aus dem sichtbaren 
Geist ein lesbarer Geist und aus der visuellen Kultur eine begrif fliche. Daß diese 
Wandlung das Gesicht des Lebens im allgemeinen sehr verändert hat, ist allbe-
kannt. Doch weniger denkt man daran, wie sich dabei das Gesicht des einzelnen 
Menschen, seine Stirne, seine Augen, sein Mund verändern mußten. Nun ist eine 
andere Maschine an der Arbeit, der Kultur eine neue Wendung zum Visuellen und 

226 � Wie es ja in Ansätzen z. B. bereits bei Bloem (1922, 10) und schon zuvor bei Bauemler (1992a 
[1912],192) anklang. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum200

dem Menschen ein neues Gesicht zu geben. Sie heißt Kinematograph. Sie ist eine 
Technik zur Vervielfältigung und Verbreitung geistiger Produktion, genau wie die 
Buchpresse, und ihre Wirkung auf die menschliche Kultur wird nicht geringer sein. 
Nicht-sprechen bedeutet noch lange nicht soviel wie nichts zu sagen haben. Wer 
nicht redet, der kann noch übervoll sein von Dingen, die nur in Formen, Bildern, 
Mienen und Gebärden auszudrücken sind. Denn der Mensch der visuellen Kultur 
ersetzt mit seinen Gebärden nicht Worte wie etwa die Taubstummen mit ihrer 
Zeichensprache. Er denkt keine Worte, deren Silben er mit Morsezeichen in die 
Luf t schreibt. Seine Gebärden bedeuten überhaupt keine Begrif fe, sondern un-
mittelbar sein irrationelles Selbst, und was sich auf seinem Gesicht und in seinen 
Bewegungen ausdrückt, kommt von einer Schichte der Seele, die Worte niemals 
ans Licht fördern können. Hier wird der Geist unmittelbar zum Körper, wortlos, 
sichtbar.« (Ebd., 16; Herv. i. O.)

Auch bei Balázs arbeitet der Film sich demnach am Körper bzw. an körperbezo-
genen »neuen Urformen der Menschlichkeit« (ebd., 14) ab. Allerdings wird hier im 
Vergleich zu Bloem deutlich, wie sehr das Medium in diesen Prozess der Wieder-
entdeckung eingreift. Die Rückbesinnung erfolgt nicht einfach nur im Angesicht 
der durch die Kamera vorgegebenen Inszenierungsnotwendigkeiten, sondern sie 
spielt sich im Bild, auf der Leinwand ab. Während Bloem also das Medium allein 
vom vorfilmischen Menschen aus denkt, wird bei Balázs die umgekehrte Ein-
f lussnahme thematisiert: Der Film als Kulturmaschine gibt dem Menschen ein 
neues Gesicht und führt so hin zu Balázs zentraler These: 

»Die ganze Menschheit ist heute schon dabei, die vielfach verlernte Sprache der 
Mienen und Gebärden wieder zu erlernen. Nicht den Worteersatz der Taubstum-
mensprache, sondern die visuelle Korrespondenz der unmittelbar verkörperten 
Seele. Der Mensch wird wieder sichtbar werden.« (Ebd., 17; Herv. i. O.)

Auch wenn Balázs also die bisher nachgezeichneten Debatten zu Kino, Kunst und 
Körper im Film wieder aufnimmt, er ebenfalls von Seele und Gebärde spricht, ist 
sein Ansatz in vielen Punkten einen Schritt ref lektierter was die Rollenkonzep-
tion des Mediums als technisch-ästhetischem Visualisierungssystem innerhalb 
des Prozesses der Menschen(v)erarbeitung betrif ft. Balázs denkt hier den Film 
als Medium selbst von seiner Gestalt (und nicht allein seiner Gestaltung) her. 
Nicht der Mensch sorgt dafür, dass er (durch das auf die Kamera abgestimmte 
Verhalten) sich selbst wieder sichtbar macht, sondern viel mehr liegt diese Macht 
tatsächlich in der apparativen Anordnung selbst begründet. Ähnlich wie die Spra-
che das Medium der Schrift bzw. des Buchdrucks benötigte, um weitreichende 
kulturelle Effekte zu erzeugen, so bedarf es für die Ausarbeitung des körperli-
chen Ausdrucksvermögens ebenfalls eines Mediums – des Films. Und dieser ist 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 201

dem Buchdruck von seiner »Durchgeistigung« (ebd., 21) her nicht unterlegen: 
Während bei Bloem und anderen im Zuge der Stummschaltung des Menschen 
der Geist im Film zugunsten purer Emotionalität verloren geht, mag Balázs die 
Geistigkeit – im Sinne von ref lektierter Denkfähigkeit – nicht allein der Schrift 
überlassen. Zwar sei es »nicht derselbe Geist, der sich einmal hier in Worten, ein 
andermal dort in Gebärden ausdrückt« (ebd., 19), dennoch ist es bei Balázs keine 
schlichte Emotionalität, sondern eher eine eigene, wiederzuentdeckende, leibli-
che Geistigkeit, die der Film ermöglicht und einer Sprache ähnlich auszubilden 
vermag. Der Begriff der »Ausdrucksbewegung« wird darum für Balázs zentral:

»Das Bild der Welt im Wort ergibt ein lückenloses und sinnvolles System, in dem 
Dinge, die es nicht enthält, nicht etwa fehlen, wie auch die Farben in der Musik 
nicht fehlen, obgleich sie nicht vorhanden sind. Gerade solch ein vollständiges,  
lückenloses System ergibt das Bild des Menschen und der Welt in der unmittelba-
ren Ausdrucksbewegung. Die menschliche Kultur wäre ohne Sprache denkbar. Sie 
würde freilich ganz anders aussehen, sie müßte aber nicht minderwertiger sein. 
Sie wäre jedenfalls weniger abstrakt und dem unmittelbaren Sein des Menschen 
und der Dinge weniger entfremdet.« (Ebd., 20)

In der Ausdrucksbewegung sieht Balázs folglich eine Ergänzung zur sprachlich-
codierten Äußerung, die zwar der Unmittelbarkeit des körperlichen Gefühls nä-
her steht, aber dennoch nicht minder dazu in der Lage ist das Innere des Men-
schen zu veräußerlichen:

»Die Kultur der Worte ist eine entmaterialisierte, abstrakte, verintellektualisierte 
Kultur, die den menschlichen Körper zu einem bloßen biologischen Organismus 
degradiert hat. Aber die neue Gebärdensprache, die da kommt, entspringt unserer 
schmerzlichen Sehnsucht, mit unserem ganzen Körper, vom Scheitel bis zur Sohle 
wir selbst, Mensch sein zu können (nicht nur in unseren Worten) und unseren eige-
nen Leib nicht mehr als eine fremde Sache, als irgendein praktisches Werkzeug mit 
uns schleppen zu müssen. Sie entspringt der Sehnsucht nach dem verstummten, 
vergessenen, unsichtbar gewordenen leiblichen Menschen.« (Ebd., 18f.; Herv. i. O.)

In der Entwicklung und Verbreitung einer einheitlichen Gebärdensprache, die er 
auch als »die eigentliche Muttersprache der Menschheit« (ebd.) bezeichnet, sieht 
er somit das größte kulturrelevante Potenzial des Films begründet. Dabei geht es 
ihm nicht um eine der Taubstummen-Sprache ähnliche, wort-analoge Zeichen-
folge oder schlicht stereotypisierte Gestik und Mimik,227 sondern tatsächlich um 

227 � Zusätzlich grenzt er die Gebärdensprache des Films von den »Sprachgebärden« (Balázs 2001 
[1924], 33f.) des Theaters und den Ausdrucksgebärden des Tanzes ab. Den Film will er hier mit 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum202

alltägliche, urmenschliche, nahezu intuitive Bewegungsmuster,228 die dennoch 
zu einer Rückbesinnung auf den menschlichen Körper als Ausdrucksmittel füh-
ren und diesen als sprachäquivalentes Kulturorgan nutzbar werden lassen. Was 
Balázs im Film sieht, ist die Chance einer kulturrevolutionären Wende des Den-
kens, in der der Körper durch den Film von irgendeinem »praktischen Werkzeug« 
(ebd., 18) zu einem elementaren Denk-Instrument befördert wird, das im Zuge 
dessen auch auf Geist und Seele zurückwirkt. Nachdem »[...] in der Kultur der 
Worte die Seele (seitdem sie so gut hörbar wurde) fast unsichtbar geworden [ist]« 
(ebd., 17), woran die Buchpresse Schuld trage (vgl. ebd.), sei es nun Aufgabe des 
Films, diese Verkümmerung der Seele (vgl. ebd., 19) über die Ab- und Neubildung 
des Menschen rückgängig zu machen. »Der Film ist es, der den unter Begriffen 
und Worten verschütteten Menschen wieder zu unmittelbarer Sichtbarkeit her-
vorheben wird« (ebd.).

Die Entwicklung einer filmisch hervorgebrachten Gebärdensprache bewegt 
sich dabei allerdings auf einem schmalen Grat zwischen Vereinheitlichung und 
Individualisierung. So sieht Balázs einerseits die Möglichkeit gegeben mit Hilfe 
des Films eine Art »Lexikon der Gebärden und der Mienen zusammen[zu]stellen 
[...] wie das Lexikon der Worte« (ebd., 19), andererseits aber sei »der mimische 
Ausdruck noch vielfach individueller und persönlicher als die Wortsprache« (ebd., 
21); die Gebärdensprache habe zwar »ihre Traditionen, aber keine Gesetze wie die 
Grammatik« (ebd.). Auf längere Sicht könne so der Film eine international ver-
ständliche und vereinheitlichte Sprache der Ausdrucksbewegung ausbilden, die 
aber dennoch auf einem urmenschlichen Mienen- und Gesten-Repertoire auf-

seinen Körperbildern als eine dritte Form der Kunst akzeptiert wissen, in der eben nicht die 
Gebärden der Sprache untergeordnet sind, sondern umgekehrt der Körperausdruck das ist, 
was Bedeutung erst evoziert.

228 � Deshalb ist für ihn der Film eine andere Kunst als z. B. der Tanz oder die bildende Kunst, die 
zwar ebenfalls über den Körper Dinge und Gedanken ausdrückten, dies aber auf eine ästhe-
tisch überhöhte und dem Alltag enthobene Art und Weise täten: »Aber die Ausdrucksbewe-
gungen selbst der größten Tänzerin bleiben immer Konzertsaalproduktionen für wenige, sie 
bleiben umrahmte, vom Leben abgesonderte Kunst. Doch nur die angewandte Kunst bedeutet 
Kultur. Nicht die Schönheitsposen der Statuen in den Galerien, sondern Gang und Gebärde der 
Menschen auf der Straße des Alltags, während ihrer Arbeit. Kultur bedeutet die Durchgeisti-
gung der alltäglichen Lebensmaterie, und visuelle Kultur müßte den Menschen in ihrem ge-
wöhnlichen Verkehr miteinander andere und neue Ausdrucksformen geben. Das schaf f t die 
Tanzkunst nicht, das wird der Film schaf fen« (Balázs 2001 [1924], 20f.). Entscheidend ist für Ba-
lázs – damit zusammenhängend – die neuartige Materialität des Filmes, die eigene Menschen-
bilder zu schaf fen vermag und die ihn eben deshalb sogar vom sonst so ähnlich anmutenden 
Theater unterscheiden: »Auch Skulptur und Malerei stellen gleicherweise Menschen dar und 
haben doch ganz verschiedene Gesetze, die durch das verschiedene Material bestimmt sind. 
Das Material der Filmkunst aber, seine Substanz, ist von der des Theaters grundverschieden« 
(ebd., 24).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 203

baue und zugleich – im wahrsten Sinne des Wortes – individuelle ›Züge‹ trage 
– so Balázs’ Idealvorstellung. 

In diesem Balázs’schen Programm zur Wiederentdeckung des Körpers sind 
somit erneut zahlreiche Argumente wiederzufinden, die in den bisherigen Dis-
kussionen um den Film als Kunst und Medium bereits aufgeworfen wurden. Auch 
bei Balázs wird das Menschenmotiv im Film zum primären Ausgangspunkt für 
dessen Definition und gleichzeitig für seine Einbettung in den theoretischen Dis-
kurs. Interessant ist dabei aber vor allem das Wechselverhältnis zwischen Men-
schenbild (im Sinne einer allgemeinen Idee vom Menschen) und dem konkreten, 
durch den Film generierbaren Menschen(ab)Bild229 (als visuelle Form). Damit ist 
die Konzeption, die Balázs vom Menschen hat, eine gleichwohl dynamischere, 
denn obwohl er ›den Menschen‹ als Begriff nicht weiter hinterfragt oder relati-
viert, legt er dennoch großen Wert auf die Kultur- und damit auch Medienbe-
dingtheit – sowohl seines Bewusstseins (seines Denkens, seiner Seele) als eben 
auch seines Körpers, die er in einem dialektischen Verhältnis sieht. Bezogen auf 
die Sprachhaftigkeit des Films schreibt er: 

»[…] die Möglichkeit uns auszudrücken, bedingt schon im voraus unsere Gedan-
ken und Gefühle. Das ist die Ökonomie unserer geistigen Organisation, die nichts 
Unverwendbares zu produzieren vermag. Psychologische und logische Analysen 
haben es erwiesen, daß unsere Worte nicht nur nachträgliche Abbilder unserer 
Gedanken sind, sondern ihre im vorhinein bestimmenden Formen. […] Die geisti-
ge Entwicklung des Menschen ist auch hier, wie auf jedem anderen Gebiet, eine 
dialektische. Der wachsende, sich dehnende menschliche Geist dehnt und ver-
mehrt zwar seine Ausdrucksmöglichkeiten, doch andererseits sind es gerade die 
vermehrten Ausdrucksmöglichkeiten die ein Wachsen des Geistes ermöglichen.« 
(Ebd., 19f.)

Das durch den Film wachsende Bewusstsein für den Ausdruck des Körpers und 
der dahinterliegenden Menschenseele verspricht folglich eine Veränderung des 
geistigen Potenzials des Menschen. Die begriff liche Verfasstheit des Geistes, die 
Balázs damit beschreibt, scheint (post)strukturalistische Ansätze anzudenken, 
wobei er den versprachlichten Geist durch einen verkörperlichten Geist klar er-
gänzt sehen will. Wichtig ist ihm in jedem Fall die Veränderbarkeit und Flexibilität 
dessen, was der Mensch sein kann, durch die Ausweitung seiner »Ausdrucksmög-
lichkeiten« – seien diese nun sprachlich oder körperlich. Verhandelt und gefestigt 
werden diese Möglichkeiten laut Balázs innerhalb von »Kultur«, wobei das Ver-

229 � Siehe dazu auch erneut die Unterscheidung von Menschenbild und Menschen-Bild (bzw. Me-
dienbild und Medien-Bild), die in Bezug auf Beltings Bild-Anthropologie in Kapitel 2.3.2 getrof-
fen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum204

hältnis zwischen ihr und dem Körper, das Balázs beschreibt, zwar auf wechselsei-
tiger Beeinf lussung, aber nicht direkt einer wechselseitigen Konstitution beruht: 

»Das bewußte Wissen wird zu unbewußter Sensibilität: es materialisiert sich zur  
Kultur im Körper. Die körperliche Ausdrucksfähigkeit ist immer das Resultat einer 
Kulturentwicklung, und darum mag der Film von heute ein noch so primitives, 
barbarisches Stammeln im Verhältnis zur Literatur von heute sein, bedeutet er den-
noch die Entwicklung der Kultur, weil er eine unmittelbare Körperwerdung des 
Geistes bedeutet.« (Ebd., 21; Herv. i. O.)230

Balázs geht nicht so weit Begriffe wie »Kultur«, »Mensch«, »Körper« und »Geist« 
als rein diskursive Konstrukte zu fassen; sie werden aber zumindest als gegen-
übergestellte, weltliche ›Sphären‹ beschrieben, die f lexibel konturiert sind und 
sich gegenseitig beeinf lussen. Die enge wechselseitige Bedingtheit, die zwischen 
ihnen besteht, ist eine wichtige Grundlage seiner Argumentation. 

Doch wie genau gestaltet sich nun die Rolle des Films in diesem Gefüge? Auf 
die Bedeutung, die das Visuelle im Kontext der »Körperwerdung des Geistes« 
(ebd.) einnimmt, wurde bereits mehrfach eingegangen, ebenso wie auf die pro-
duktive Stummschaltung des Menschen im Film, die dadurch zu seiner Sicht-
barwerdung in der stillen Gebärde beiträgt. Aber welche Bedingungen liefert die 
Visualität des Filmbildes darüber hinaus, die bisherige Künste nicht oder nicht 
ausreichend zur Verfügung stellen konnten?

Balázs widmet sich diesen Fragen in mehreren »Skizzen zur Dramaturgie des 
Films« (ebd., 24ff.), in denen er die abstraktere, kulturwissenschaftliche Einbet-
tung des Films um eine Beschäftigung mit den konkret in ihm auftretenden Ge-
staltungsmitteln ergänzt. Wieder folgt er der bisherigen Debatte, indem er den 
Film von anderen Künsten (wie Literatur, Theater, Tanz, Musik, Malerei, Panto-
mime etc.) abgrenzt, wobei auch hier noch deutlicher als bisher der zentrale Ver-
gleichsaspekt die Rolle des Menschen innerhalb dieser Künste bleibt. 

So macht er sich z. B. (erneut in Weiterführung früherer Debatten) anhand 
des Zwischentitels Gedanken zur Medialität des Films, wobei er diesen als Subs-
titut der menschlichen Sprache zwar nicht grundsätzlich ablehnt, ihn aber als 
inhaltlich wie schnitt-technisch bewusst zu setzendes Element ansieht (vgl. ebd., 
93f.).231 Im Zuge dessen ref lektiert er die mediale Trennung zwischen textlichem 

230 � Erneut verweist hier die Verwendung von Begrif fen wie »primitv«, »barbarisch« und »Stam-
meln« auf eine Vorstellung von Kultur als (westliche) Hochkultur, was wiederum unterschied-
liche Bewertungen dessen, was ›der Mensch‹ ist, der hier im Film sichtbar werden soll, ein-
schließt. 

231 � In Bezug auf die Verwendung von Zwischentiteln im Film vertritt Balázs scheinbar wider-
sprüchliche Positionen, indem er sie einerseits als nicht genuin filmisch kategorisiert, sie aber 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 205

Kommentar und Bewegtbild, dessen besondere Eigenschaft seine »visuelle Konti-
nuität« (ebd., 29) sei und die deshalb im Film die Oberhand behalten solle:

»Es gibt literarisch erdachte Filme, deren Bilder nur eine dichte Reihe von beweg-
lichen Illustrationen zu einem Text sind, der in den Titelaufschrif ten mitgeteilt 
wird. Wir bekommen jedes wesentliche äußere und innere Ereignis im Titel zu 
lesen und nachher bekommen wir es erst zu sehen, ohne daß die Bilder im eigenen 
Medium die Handlung weiterentwickeln würden. Solche Filme sind schlecht, denn 
sie enthalten nichts was nur im Film auszudrücken wäre. Aber die Berechtigung 
jeder Kunst liegt darin, eine unersetzbare Ausdrucksmöglichkeit zu sein. [...] Dar-
um fordert der Film, besonders bei der Darstellung von seelischen Entwicklungen, 
eine lückenlose Kontinuität der sichtbaren Einzelmomente. Er muß aus dem un-
gemischten Material der reinen Visualität herausgearbeitet sein. Denn jede litera-
rische Überbrückung spürt man sofort wie die Kälte des luf tleeren Raumes.« (Ebd., 
29; Herv. i. O.)

Innerhalb der »visuellen Kontinuität« des Filmbildes, die er hier indirekt als dem 
Medium eigene Form der Darstellung beschreibt, legt Balázs also erneut besonde-
res Augenmerk auf die Körperdarstellung des Menschen, die in diesem Bildf luss 
möglich wird. Und es ist bezeichnend, dass er in diesem Kontext explizit den Be-
griff des Mediums wählt. 

Ergänzend zu seinem Begriff der Ausdrucksbewegung wird zudem ein weite-
rer Begriff relevant: der der Physiognomie. Menschliches Gesicht, menschlicher 
Körperbau und menschliche Bewegungen werden für Balázs an vielfachen Stellen 
zum zentralen, bildinhärenten Ansatzpunkt der von ihm beschriebenen filmspe-
zifischen Bildlichkeit und Bildästhetik. Die Physiognomie des Menschen durch-
dringt alle Schichten des Films – so könnte man es zusammenfassen. Dies soll 
exemplarisch anhand von vier zentralen Themen in Balázs Dramaturgie-Kapitel 
erläutert werden: dem menschlichen Gesicht, dem menschlichen Typus, dem 
Massengesicht und der Physiognomie der Dinge. 

Zunächst ist es also das menschliche Gesicht selbst dessen Darstellung für Balázs 
im Film eine besondere Aufmerksamkeit erfährt. So beschreibt er das »Mienen-

auch andererseits nicht kategorisch ausschließt. So beschreibt er sie einmal als »[…] teils ver-
gängliche Rudimente der noch unentwickelte Formen, teils von spezieller Bedeutung, die nie 
eine Nachhilfe für den visuellen Ausdruck sein will« (Balázs 2001 [1924]., 17); auf der anderen 
Seite sind sie für ihn aber auch keine rein »literarische Angelegenheit, sondern Probleme des 
Schneides und Elemente des Tempos« (ebd., 93). Daraus resultiert für ihn, dass der Zwischen-
titel auch gewinnbringend als filmisches Mittel Verwendung finden kann: »Der Film ohne Auf-
schrif t wird eine sehr interessante und wertvolle Gattung der Filmkunst werden, aber ihr ein 
Monopol einräumen, hieße, dem größten Teil der Ausdrucks- und Wirkungsmöglichkeiten für 
den Film entsagen« (ebd., 94).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum206

spiel« (ebd., 43), dem er ein eigenes Kapitel widmet, als eigenen, dominanten Dar-
stellungsbereich des Films. Doch das Mienenspiel allein gereicht natürlich nicht 
für diesen Effekt. Erst in Kombination mit der Großaufnahme – und hier ist er-
neut auf die zuvor geführten Diskussionen und speziell auf Münsterberg zu ver-
weisen – wird das Mienenspiel als solches in seiner vollen Ausdrucksstärke sicht- 
und damit für die Kunst verhandelbar. Auch der Großaufnahme widmet Balázs 
daher gleich mehrere eigene Unterkapitel (vgl. ebd., 48f.; 49f.; 53f.), in denen er 
ihre Wirkmächtigkeit – analog zu Münsterberg – beschreibt. Und wieder ist es 
das Theater, das zum Vergleich dient:

»Die Großaufnahme ist die technische Bedingung der Kunst des Mienenspiels und 
mithin der höheren Filmkunst überhaupt. So nahe muß uns ein Gesicht gerückt 
sein, so isoliert von aller Umgebung, welche uns ablenken könnte (auch eine tech-
nische Unmöglichkeit auf der Bühne), so lange müssen wir bei seinem Anblick ver-
weilen dürfen, um darin wirklich lesen zu können. Der Film fordert eine Feinheit 
und Sicherheit des Mienenspiels, wie es sich der Nur-Bühnenschauspieler nicht 
träumen läßt. Denn in der Großaufnahme wird jedes Fältchen des Gesichtes zum 
entscheidenden Charakterzug, und jedes flüchtige Zucken eines Muskels hat ein 
frappantes Pathos, das große innere Ereignisse anzeigt. […] Auf dem Theater ist 
selbst das bedeutendste Gesicht immer nur als ein Element im Ganzen des Dra-
mas enthalten. Auf dem Film aber, wenn sich in der Großaufnahme ein Gesicht auf 
die ganze Bildfläche ausbreitet, wird für Minuten das Gesicht ›das Ganze‹, in dem 
das Drama enthalten ist.« (Ebd., 48f.)

Die Überdimensionalität des Filmgesichts und die Ausschließlichkeit seines Er-
scheinens werden demnach von Balázs als die Bedingungen beschrieben, die das 
Mienenspiel erst zu einer Kunstform führen können. Aus der Kombination von 
technischer Bedingung (Nähe der Kamera, Kadrierung etc.) und dadurch erst (zu-
mindest für die Kunst) sichtbar werdendem bzw. sichtbar zu machendem Kör-
perdetail (physisch-materielle Beschaffenheit, Mimik in Bewegung) wird so ein 
Urelement der Filmspezifik, weswegen Balázs zu dem Schluss kommt: 

»Die Großaufnahmen sind das eigenste Gebiet des Films. In den Großaufnahmen 
eröf fnet sich das Neuland dieser neuen Kunst. Es heißt: ›das kleine Leben‹. Doch 
auch das größte Leben besteht aus diesem ›kleinen Leben‹ der Details und Einzel-
momente, und die großen Konturen sind meist nur das Ergebnis unserer Unemp-
findlichkeit und Schlamperei, mit der wir das Einzelne verwischen und übersehen. 
Das abstrakte Bild des großen Lebens kommt meist von unserer Kurzsichtigkeit. 
Doch die Lupe des Kinematographs bringt uns die einzelnen Zellen des Lebens-
gewebes nahe, läßt uns wieder Stof f und Substanz des konkreten Lebens fühlen.« 
(Ebd., 49)

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 207

Zusammengefasst stellt er also fest: »Die Großaufnahme ist die Poesie des Films« 
(ebd., 53). Doch nicht nur die individuelle Physiognomik des Einzelgesichts inte-
ressiert Balázs. Ebenso wie er die Körpersprachlichkeit des Films als Ausdrucks-
form sieht, die zwischen der Individualität des persönlichen Ausdrucks und der 
Universalität allgemeingültiger Ausdrucksbewegungen schwankt, ist auch das 
Gesicht und der Körper nicht allein individuell bestimmt. Die Physiognomie spielt 
darum (in einem weiteren, separaten Kapitel) in zweiter Hinsicht eine große Rolle 

– nämlich im Hinblick auf generalisierbare Menschentypen, die Balázs wie selbstver-
ständlich an herrschende ›Rassentrennungen‹ koppelt. Sein zunächst so f lexibel 
entworfenes Menschenbild erweist sich spätestens an diesem Punkt damit als 
statischer denn gedacht. So betont er – in seinem oftmals normativen Gestus – 
die Wichtigkeit Schauspieler:innen nicht nur nach ihrem individuellen Gesicht 
zu wählen, sondern auch nach ethnischen Merkmalen. Das bedeutet, er sieht die 
menschliche Physiognomie einerseits als Ausdruck des individuell Seelischen, 
andererseits aber eben auch als Ausdruck von Rasse, Klasse und Erbmerkmalen, 
auf die bezogen er sich vom Film einen wissenschaftlichen Mehrwert erhofft. Im 
Unterkapitel Das eigene Gesicht schreibt er: 

»Nein, nicht unser ganzes Gesicht ist unser eigen. Was in unseren Zügen Gemeingut 
der Familie, der Rasse und der Klasse ist, das ist bei bloßem Anschauen gar nicht 
zu unterscheiden. Und doch gehört es zu den interessantesten und psychologisch 
bedeutsamsten Fragen: wieviel ist Typus und wieviel ist Individualität, wieviel ist 
Rasse und wieviel Persönlichkeit im Menschen? Dieses Verhältnis in der Seele dar-
zustellen, haben schon manche Dichter versucht. Dieses Verhältnis ist aber in der 
Physiognomie und in den Gebärden des Menschen viel deutlicher sichtbar und 
mittels des Films viel präziser und klarer zu erfassen als mit den feinsten Worten. 
Und hier hat der Film eine Mission, die weit über das Künstlerische hinausgeht 
und der Anthropologie und der Psychologie unschätzbares Material liefern kann.« 
(Ebd., 41; Herv. i. O.)

Balázs hebt den Film an dieser Stelle in weiterer Hinsicht in den Stand eines 
wissenschaftlich relevanten Phänomens, indem er seine Bedeutung nicht nur 
für die Kunst, sondern auch für die Anthropologie und Psychologie betont. Die 
Sichtbarkeit des Menschen, die sich im filmischen Kunstwerk kulturbildend 
äußert und im Sinne einer Rückbesinnung auf den menschlichen Körper in der 
kinogeprägten Gesellschaft durchsetzt, wird so in einem zweiten Schritt Gegen-
stand und Werkzeug weiterer wissenschaftlicher Disziplinen zugleich. Dem ras-
senideologisch wenig kritischen Zeitgeist entsprechend, konzipiert er den Film 
als ein Lehrmedium, das dem Publikum ein ursprüngliches Gebärdenrepertoire 
des Menschen (neu) vergegenwärtigen soll, sodass es als internationale Sprache 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum208

die »weißen Normalmenschen« (ebd., 22)232 vereinigen und die Gebärdensysteme 
»fremder Rassen« (ebd., 41) aufzeigen kann; und gleichzeitig ist er ein für die Wis-
senschaft einmaliges Instrument, das dazu beitragen kann – ähnlich dem Vor-
gehen in den klassischen, sprachbasierten Philologien – »Material für eine ver-
gleichende physiognomische Forschung« zu beschaffen (ebd., 42). Balázs etabliert 
den Film somit anhand der Physiognomie auf breiter Basis: Im Detail ist er ein 
Medium des individuellen Ausdrucks und erstes und einziges adäquates Mittel 
zur Darstellung des Mienenspiels; global gesehen dient er als generalisierendes 
Erkenntnisinstrument, das bestehende Gleichheiten und Unterschiede zwischen 
Menschen(stereotypen) wissenschaftlich intersubjektiv nachweisbar werden las-
sen soll. Der Glaube an und der Wille zur Stereotypisierung erscheinen hier eben-
so stark wie zuvor der universelle Entwurf des Menschen als Kulturwesen.

Dieses widerstrebende Verhältnis zwischen menschlicher Individualität 
und gleichzeitiger überindividueller Menschen(gruppen)-Physiognomie kann 
in einem dritten Schritt anhand von Balázs Überlegungen zur Massenszene (vgl. 
ebd., 54f.) nachvollzogen werden. In der Anhäufung von Menschen – so Balázs 
bilde sich eine eigene Art von Physiognomie heraus, die in der Entindividuali-
sierung des Einzelnen entstehe, dafür aber eine eigene Art der Individualität als 
Massengesicht ausbilde. Balázs beschreibt dieses Massengesicht (implizit ange-
lehnt an Ideen der Gestalttheorie) als »ein überindividuelles Gebilde der mensch-
lichen Gesellschaft. Nicht nur die Summe der Einzelmenschen, sondern ein eige-
nes Lebewesen mit eigener Gestalt und eigener Physiognomie« (ebd., 54); und er 
sieht vor allem in der Sichtbarmachung dieses andersartigen, zu eigenen Gebär-
den fähigen Menschengesichts als Massen- oder Gesellschaftsgesicht, eine weite-
re Leistung des Filmischen. Er fährt fort: 

 »Diese Gestalten und Physiognomien der menschlichen Sozietät wurden in den 
individualistischen Künsten bisher nie sichtbar. Und das lag nicht nur am Techni-
schen. Die Gesellschaf t als solche wird in unserer Zeit immer bewußter, ihre Phy-
siognomie sichtbarer. Darum ist sie auch im Bild eher darzustellen. Denn auch die 
Bewegung der Masse ist Gebärde wie die des Einzelmenschen. Wir haben sie bis-
her nicht gekannt, obwohl wir sie mitmachten. Und die Bedeutung der Massen-
gebärden ist uns noch geheimnisvoll.« (Ebd., 54)

Das Aufgehen des Menschen in der Masse und das Sichtbarwerden dieses Prozes-
ses sieht er damit als Symptom der aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen, 
die im Film einen künstlerischen Spiegel erhalten. Ebenso wie bei den Überlegun-

232 � Wie weiter oben schon angedeutet wäre eine gründlichere Lektüre Balázs’ im Hinblick auf 
diese normierenden Setzungen eines ›(Normal)Menschen‹ in (post)kolonialer und rassismus-
kritischer Perspektive dringend notwendig.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 209

gen zur Stereotypisierung des Menschengesichts und -körpers geht es hier also 
um eine ästhetische Unterordnung des Einzelmenschen unter ein überindividu-
elles Konstrukt. Interessant daran ist, dass Balázs diese Bewegung hin zum Ent-
individualisierten nicht mit aller Konsequenz durchsetzen bzw. dass er dennoch 
den individuellen Anteil darin als allgegenwärtiges und bedingendes Element 
bewusst halten will. So solle als Gegengewicht zur durchchoreografierten Masse 
stets die Erinnerung an ›den Einzelnen‹ durch die Großaufnahme sichergestellt 
bleiben, denn: 

»Die lebendige Physiognomie der Menge, das Mienenspiel des Massengesichts, 
wird der gute Regisseur aber nur in Großaufnahmen zeigen können, durch die 
er den Einzelmenschen doch nie ganz verschwinden und vergessen lassen wird.« 
(Ebd., 55)

Das Spannungsverhältnis zwischen Einzelnem und Masse, zwischen Individuum 
und Gesellschaft ist damit ebenfalls ein Bereich, den Balázs mit seiner Theorie des 
sichtbaren Menschen streift und für dessen Verhältnis er im Film eine adäquate 
Form des Durchdenkens und Visualisierens sieht. Die ästhetischen Darstellungs-
möglichkeiten des Films sind es dabei aber eben nicht allein, die für diesen Effekt 
verantwortlich sind, sondern vor allem ihre Kopplung an spezifische menschliche 
oder menschenähnliche Physiognomien, die immer – sei es bei der Großaufnah-
me eines Einzelgesichts oder bei der Herausbildung von Massengesichtern in Be-
zug auf Typus oder Menschenmenge – der Darstellbarkeit dessen, was mensch-
lich ist, Rechnung tragen. Das Anthropomorphe im Filmischen wird damit zu 
seinem ursprünglichsten Legitimationsgrund. 

Das wiederum lässt sich auch in Bezug auf den vierten angesprochenen The-
menbereich der Balázs’schen Schrift feststellen, der über die Frage nach dem 
Anthropomorphen noch einen Schritt hinausgeht. Denn die (menschliche) Phy-
siognomie bleibt laut Balázs im Filmbild sogar dann spürbar, wenn es gar keine 
konkreten Menschen mehr abbildet. Jenseits des direkten Menschenbildes werde 
durch das Filmbild eine einzigartige Physiognomie und damit Beseelung der Dingwelt 
und so gleichzeitig eine indirekte Vermenschlichung des Sichtbaren möglich, die 
als Ausdrucksf läche des Geistigen neben den Menschen als anthropomorphen 
Akteur tritt und somit für eine Durchmenschlichung des Filmbildes an sich sorgt. 

Bezogen auf Requisiten, Landschaften und andere Elemente der Mise-en-
Scène ist interessanterweise wieder die Tonlosigkeit des Filmbildes dafür verant-
wortlich, das diese Gleichschaltung von Mensch und Ding im durchmenschlichten 
Filmbild gelingen kann: 

»In der Welt der sprechenden Menschen sind die stummen Dinge viel lebloser und 
unbedeutender als der Mensch. Sie bekommen nur ein Leben zweiten und dritten 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum210

Grades und das auch nur in den seltenen Momenten besonders hellsichtiger Emp-
findlichkeit der Menschen, die sie betrachten. Auf dem Theater ist ein Valeurunter-
schied zwischen dem sprechenden Menschen und den stummen Dingen. Sie leben 
in verschiedenen Dimensionen. Im Film verschwindet dieser Valeurunterschied. 
Dort sind die Dinge nicht so zurückgesetzt und degradiert. In der gemeinsamen 
Stummheit werden sie mit dem Menschen fast homogen und gewinnen dadurch 
an Lebendigkeit und Bedeutung. Weil sie nicht weniger sprechen als die Menschen, 
darum sagen sie gerade so viel.« (Ebd., 31f.; Herv. i. O.)

Die Welt der Dinge ist auf der Ebene des Filmbildes also gleich bedeutsam mit dem 
menschlichen Motiv – so scheint es. Widerspricht aber diese Gleichschaltung der 
Filminhalte nicht der dominanten Rolle, die eigentlich dem menschlichen Abbild 
darin zukommen sollte? Die weiteren Ausführungen, die Balázs etwa zur Land-
schaft oder zur Arbeit im Film anfügt, relativieren diesen Eindruck. Denn das 
Ding im Bild mag zwar Bedeutung erlangen, aber stets geht diese Bedeutungs-
auf ladung mit einer eigenen Art der Anthropomorphisierung einher, die Balázs 
als »Beseelung« bezeichnet: »Denn für die Kunst kommt nur das Beseelte in Be-
tracht. Beseelt ist aber nur, was einen Sinn, und zwar einen menschlichen Sinn 
ausdrückt« (ebd., 67f.).

So wird aus einfachem Land nicht nur durch das filmische Abbild, sondern 
erst durch die Zuschreibung von Seele, eine Landschaft, die die menschliche 
Schicksalsgeschichte des Films wie ein Gesicht spiegelt (vgl. ebd., 67); so wird aus 
dem Gesicht der Maschine ein anthropomorphes Bild der Arbeit (vgl. ebd., 68), aus 
einer Naturbedrohung ein »Mienenspiel der Elemente« (ebd., 82) und im Blick auf 
den kostümierten Schauspieler bekommt »jede Falte seines Kleides [...] die Bedeu-
tung, die eine Falte in seinem Gesicht hat« (ebd., 39). Erst in der Vermenschlichung 
des Unbelebten erfährt die Dingwelt des Filmischen also überhaupt Relevanz, erst 
in dem Moment, in dem sie als menschlich/körperlich wahrgenommen wird, tritt 
sie in bewusste Erscheinung. Das Anthropomorphe scheint das Filmische in die-
sem Sinne in allen Schichten zu durchdringen,233 sodass Balázs die Gleichwertig-
keit von Ding (bzw. Umgebung) und Mensch folgendermaßen relativieren muss: 

»Das Milieu wird zur sichtbaren ›Aura‹ des Menschen, zu seiner über die Konturen 
des Körpers erweiterten Physiognomie. Das Mienen- und Gebärdenspiel des Men-
schen bleibt überwiegend über das der Dinge, und sein Gesichtsausdruck wird je-
nes der Dinge deuten. Denn letzten Endes kommt es doch nur auf den Menschen 
an. Und bedeutsam werden die Mienen der Dinge nur insofern, als sie eine Bezie-
hung zum Menschen haben.« (Ebd., 65)

233 � Hanno Loewy spricht in diesem Kontext in Anlehnung an Hans-Thies Lehmann auch von einem 
»Zusammenhang von Anthropomorphismus und Kosmomorphismus« (Loewy 2001, 190). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 211

Die vier genannten Aspekte – Gesicht und Mienenspiel in der Großaufnahme, Ge-
sichtsstereotyp, Massengesicht und schließlich die Physiognomie der Dingwelt 

– bilden somit gleichermaßen Basis und Beispiel für die Menschenzentriertheit 
von Balázs’ Ansatz. Dabei aber – und das wird ebenfalls deutlich – geht er fo-
kussierter vor als seine Vorgänger:innen und vor allen Dingen medienref lexiver 
als Bloem. In Balázs’ Beschreibungen verschränken sich Film und Mensch über 
das menschliche Motiv (d. h. den erst im Film tatsächlich »sichtbaren Menschen«) 
zu einer untrennbaren Einheit und damit zur primären Grundlage jeglicher film-
theoretischer Erkenntnis. 

Damit wird klar, warum Balázs Text ein Schlüsselwerk der Debatten um das 
Audioviduum darstellt, weil in ihm zahlreiche der im ersten Teil dieser Arbeit 
genannten Kontexte und Horizonte widerhallen: die Frage des Films als wissen-
schaftliches Anliegen; seine Konzentration auf die anthropomorphen (und teils 
implizit anthropophonen) Motive, die einerseits stark menschlich konnotiert sind, 
sich aber auch mit der Dingebene verbinden und diese individualisieren; das an-
thropologische Wissen, das sich in diesem neuen, explizit als solches bezeichne-
ten »Medium« generiert usw. – all dies verweist auf die produktive Anthropome-
dialität des Audioviduums als Denkfigur, über die Balázs – den filmkritischen 
Diskurs der Vorjahre verdichtend – zu einer Individuation des Mediums Film 
über seine menschliche Theoretisierung kommt. 

3.1.4 | ZWISCHENFAZIT: Das Audioviduum der Stummfilmtheorie

»Denn letzten Endes kommt es doch nur auf den Menschen an« (ebd.) – expliziter 
als Balázs es im letztgenannten Zitat tut, kann man den Anthropo(morpho)zen-
trismus der frühen filmtheoretischen Debatten nicht zusammenfassen. Damit 
bringt er die in diesem Kapitel zuvor in verschiedensten Facetten nachgezeich-
nete Argumentationslinie, die sich um Kino und Mensch in den 1910er und 1920er 
Jahren entspannt, auf den Punkt und setzt ihr mit seinem Buch ein (letztes) Denk-
mal.234 Im Vergleich der unterschiedlichen Autor:innen und Texte, Argumente 

234 � Auch Schweinitz beschreibt Balázs› Werk als eine Art Zäsur in der Menschenzentriertheit 
der zeitgenössischen Filmtheorie: »Im Grunde war die gesamte frühe Filmtheorie, bis hin zu 
Balázs’ ›Der sichtbare Mensch‹ (1924) physiognomisch fundiert. Der darstellende Mensch ver-
band Kino und Theater. Er war mithin ein vertrauter Gegenstand der Reflexion. Im stummen 
Kino wurde er aber anders gefordert. Hier kam es ausschließlich auf seine optisch wahrnehm-
baren Ausdrucksbewegungen an« (Schweinitz 1992, 296f.; Herv. i. O.; siehe zudem ebd. 10). 
Auch Diederichs teilt diese Einschätzung: In seinem vierstufigen Modell der »Formentheorie 
des Films« ist die zweite Stufe den sogenannten »Schauspielertheorien« vorbehalten, wobei 
Tannenbaums Schrif t als Startpunkt dieser Phase gelten kann, während Balázs »[m]it Der sicht-
bare Mensch [...] das Haupt- und Abschlusswerk der ›Schauspielertheorie‹ des Films vor[legte]« 
(Diederichs 2001, 127; siehe auch Diederichs 1996, 249). Wie bereits weiter oben erwähnt, stellt 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum212

und Begriff lichkeiten, wird dabei deutlich, dass sich das Bewusstwerden über 
das, was der Film als Medium ist und sein kann, anhand des Menschenmotivs 
seinerzeit besonders produktiv entwickeln lässt – zumindest spricht die weite 
Verbreitung des geschilderten Argumentationsmusters für diese These bzw. da-
für, dass die frühen Kritiker:innen und Theoretiker:innen des Films diesen Weg 
für auffallend lohnenswert oder auch notwendig erachteten. 

Balázs’ Werk und seine ref lektierte Herangehensweise stellen dabei gleichzei-
tig den Höhe- und Endpunkt dieser Debatte dar, denn Der sichtbare Mensch bringt 
eine Diskurslinie zum Abschluss, die zeitgleich bereits von anderen Strömungen 
der Theoretisierung des Films durchbrochen und abgelöst wird.235 Mit der zuneh-
menden Etablierung des Films und seiner theoretischen Durchdringung entwi-
ckeln und schärfen sich schließlich auch die Instrumente und Begriff lichkeiten, 
die zu seiner Erfassung eingeführt werden.

So widmet sich Balázs selbst bereits kurz nach Erscheinen von Der sichtbare 
Mensch stärker den formalen, kamera- und montagetechnischen Dimensionen 
des Films. Dies gilt spätestens für sein Folgewerk Der Geist des Films (2001 [1930]), 
aber auch schon für zwischenzeitliche Arbeiten. Ein Vortrag, den er 1926 im Klub 
der Kameraleute Deutschlands hält und der vor allem die Leistung des Kamera-
operateurs in Bezug auf das visuelle Vermögen des Films betont, kann dabei als 
illustratives Beispiel dienen (vgl. Balázs 2004 [1926]). Die in Der sichtbare Mensch 
noch verteidigte Zentralstellung des menschlichen Motivs scheint in diesem Vor-
trag zwei Jahre später jedenfalls zugunsten einer Zentralstellung der Kamerafüh-
rung vernachlässigbar: 

»Kunstwerk in jenem höchsten Sinne könnte also der Film nur dann werden, wenn 
er nicht reproduktiv, sondern produktiv photographiert wäre, wenn der letzte und 
entscheidende schöpferische Ausdruck von Geist, Seele und Gefühl nicht im Spiel 
und der Szenerie, sondern erst durch die Aufnahme in den Filmbildern selbst entstehen 
würde, wenn der Kameramann, der ja letzten Endes den Film macht, der geistige 
Schöpfer, der Dichter des Werkes, der eigentliche Filmbildner wäre, für den das 
Spiel und die Inszenierung nur Anlaß und Unterlage sind, zu denen er sich verhält 

er dabei fest, dass »für die Schauspielertheorie [...] die Filmkunst noch vor der Kamera statt[fin-
det]« (ebd. 2001, 127) – was heißt, dass die eigentliche Auseinandersetzung mit den formalen 
Bedingungen des Films erst in der dritten Phase, der Stufe der »Kameratheorie« (ebd., 128) 
erfolgt. Aus meiner Sicht kann Balázs in diesem Zusammenhang allerdings als ein Autor ge-
sehen werden, der gerade anhand des Menschenmotivs bereits zu einer erweiterten Formen-
sprache des Films gelangt, weil er eben nicht beim vorfilmischen Darsteller verharrt, sondern 
das – ganz konkrete – Bild des Menschen im Film als Ausgangspunkt seiner Filmbeschreibung 
annimmt, ohne einfach nur zur Kamera überzuwechseln. 

235 � Vgl. hierzu erneut Diederichs 1996 und 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 213

wie der Maler zu der Gegend [...] oder zum Modell [...], die erst auf der Leinwand 
zum Kunstwerk, weil zum Ausdruck seiner Seele werden.« (Ebd., 243f.; Herv. i. O.) 

Die Frage nach dem Spiel und der Szenerie wird hier also vollends aufgegeben 
zugunsten der Frage nach der Bedeutung der Kamera; nicht mehr der Mensch im 
Bild, sondern (so viel Anthropozentrismus bleibt erhalten) der Kameramann als 
schöpferischer Geist hinter der Bildmaschine tritt damit auf den Plan. Es scheint, 
als sei das Argument der andersartigen Qualität des menschlichen Ausdrucks im 
Bild, die durch den Film geschaffen wurde, inzwischen so selbstverständlich ak-
zeptiert, dass nun andere Aspekte (und Akteur:innen) des Filmbildes deutlicher 
in den Vordergrund treten dürfen. Die Beziehung von Mensch und Filmbild zeigt 
sich hier erneut verwandelt: Während in den frühen Theorietexten der Mensch vor 
der Kamera im Zentrum stand, worauf spätestens Balázs’ Der sichtbare Mensch mit 
einer stärkeren Fokussierung des Menschen im Bild reagierte, scheint nun dieses 
Menschenmotiv wiederum endgültig vernachlässigbar zugunsten einer Fokus-
sierung des Bildes allein.236 

Für Balázs selbst zählt also spätestens ab 1926 weniger ›der sichtbare Mensch‹ 
denn der generellere ›Geist des Films‹ selbst, der aus den gestalterischen Mitteln 
des Filmbildes (und ggf. seiner Macher:innen) resultiert und nicht mehr zentral 
auf seinen Mehrwert für bzw. durch das Menschenbild angewiesen ist. Diese teils 
demonstrative Abkehr vom Menschenbild, die sich bei Balázs bereits in seinen 
Auslassungen zur Landschaftsphysiognomie und der Gleichstellung von Mensch 
und Dingwelt in der Filmf läche ankündigt, ist eine Entwicklung, die sich auch in 
den Debatten um den Tonfilm fortschreiben wird (siehe Kapitel 3.3). 

Ein kurzer Seitenblick auf die bereits parallel zu Bloem und Balázs auf kei-
mende formalistische Filmtheorie gibt davon einen Eindruck; denn der beschrie-
bene Wechsel der Perspektiven und der analytischen Ansatzpunkte tritt beson-
ders deutlich in der russischen Montagetheorie ab Anfang/Mitte der 1920er Jahre 
hervor. Denn hier wird die Entwicklung von den anthropozentrischen zu den 

236 � Die in Balázs Vortrag von 1926 vorgenommene Zentralstellung des Kameramannes mag daran 
anschließend auf einen erweiterten, kontinuierlichen Perspektivwechsel verweisen, bei dem 
der analytische Blick auf den Film zunächst vom Geschehen vor der Kamera (Darsteller:in) zum 
Bild selbst und schließlich durch das Bild hindurch hinter die Kamera wechselt. Allerdings erscheint 
es naheliegender, dass die Hervorhebung des Kameramannes (als quasi personifiziertem Ka-
merablick) dem historischen Kontext des Vortrags geschuldet ist und weniger einer tatsäch-
lichen argumentativen Rückkehr in den (Produktions-)Bereich jenseits des Filmbildes. Jeden-
falls wird in Balázs’ Text deutlich, dass für ihn das Filmbild selbst das zentrale Element ist (in 
dem sich der Geist des Kameramanns lediglich veräußerlichen mag). Dies bestätigt sich auch, 
wenn man z. B. einen Blick in sein Nachfolgebuch Der Geist des Films (2001 [1930]) wirf t, in dem 
er – dieses Mal aber eher formal-strukturell denn anthropozentrisch ausgeflaggt – Großauf-
nahme, Einstellung und Montage als zentrale Elemente des Films beschreibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum214

anthropomorphozentrischen Positionen weiterentwickelt zugunsten einer (wei-
testgehend) ohne den Menschen als Zentrum auskommenden, ›rein filmischen‹ 
Montagetheorie. 

Ein Beispiel, an dem sich dieser Wechsel recht plastisch zeigt, ist die Beschrei-
bung Pudowkins zur Rolle der Filmschauspieler:innen, die er klar von anderen 
Künsten wie dem Theater abgegrenzt sieht: 

»Denn die Arbeit des Filmschauspielers – sein Spiel – vollzieht sich nicht ununter-
brochen wie dasjenige des Bühnenschauspielers. Das Filmbild des Schauspielers 
setzt sich aus Dutzenden und Hunderten von Einzelteilen zusammen, und es kann 
leicht vorkommen, daß er zu Anfang an etwas arbeitet, das später im Finale ver-
wendet wird. Der Filmschauspieler ist des Bewußtseins ununterbrochener Hand-
lung in seinem Spiel beraubt. Für ihn gibt es keinen organischen Zusammenhang 
zwischen den aufeinanderfolgenden Abschnitten seines Spiels, aus denen sein 
Gesamtbild entstehen wird. Seine Leistung besteht nur im Hinblick auf die zu-
künf tige Erscheinung auf der Leinwand, wie sie aus der Montage des Regisseurs 
hervorgeht; das was der Schauspieler vor der Kamera spielt, ist nicht mehr als Roh-
material.« (Pudowkin 1961 [1928], 158)

Damit wird nicht mehr nur die Perspektive vom Menschen vor der Kamera auf 
den Menschen im Bild gelenkt, sondern darüber hinausgehend wird der Mensch 
gezielt aufgelöst zugunsten der Frage des reinen Rohmaterials und seines Re-Ar-
rangements im fertigen Film. Die Filmkunst erweist sich hier somit als deindivi-
duierender Mechanismus (der aber, wenn er will, die Kraft hat auch wieder neue, 
rein filmische Menschen bzw. Video-Individuen zu schaffen). Das einzige ›real-
weltliche‹ Individuum, das noch bestehen bleibt, ist maximal der Regisseur. Doch 
auch dieser Eindruck wird revidiert. So wird Balázs’ oben zitierte Verteidigung 
der Wichtigkeit des Kameramanns Auslöser für einen Streit zwischen ihm und 
Sergej Eisenstein, welcher auf die Veröffentlichung des genannten Vortrags mit 
dem Text Béla vergisst die Schere (Eisenstein 2004, [1926]) antwortet.237 Darin kri-
tisiert Eisenstein die Individuen-Zentriertheit in Balázs’ Denken, die er dem »In-
dividualismus bourgeoiser Länder« (ebd., 23) zuschreibt: »Jemand muß halt der 
›Star‹ sein. Jemand muß der Eine sein. Gestern der Schauspieler. Diesmal halt der 
Kameramann. Morgen vielleicht der Beleuchter« (ebd.; Herv. i. O.). Dem Film als 
Individualkunst setzt Eisenstein den Film als Kollektivkunst entgegen, weil dieser 
gerade nicht auf ein bestimmtes Künstler:innenindividuum zurückzuführen sei, 
sondern seinen Wert aus seinem kollektiven und nicht individualistischen Ent-
stehungskontext und – was noch entscheidender ist – aus den personenunabhän-
gigen Möglichkeiten der filmischen Beschaffenheit selbst ziehe. Die politisch mo-

237 � Siehe zu diesem Streit auch Loewy (2001, 196f f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 215

tivierten, sozialistisch gefärbten Spitzen Eisensteins sollen an dieser Stelle nicht 
im Fokus stehen – jenseits davon kann sein Antwort-Text allerdings als stellver-
tretender Beleg dafür dienen, dass sich die Filmtheorie Mitte der 1920er Jahre von 
der Idee des Films als genuin ›darstellende‹ Kunst verabschiedet238 – zumindest 
als Idealvorstellung, denn die Menschenzentriertheit innerhalb der populären 
Filmproduktion bleibt durch das Filmdrama und ähnliche darsteller:innenbasier-
te Formate natürlich erhalten. Die Ablehnung des Individualismus, die Eisenstein 
sowohl auf die Inhalte des Films (Figuren, Handlungsverknüpfung; vgl. ebd. 24) 
als auch auf den Film an sich und seinen personellen Entstehungskontext bezieht 
(»Nieder mit der Personifizierung des Films in der individuellen Einstellung«, ebd.; 
Herv. i. O.), resultiert aber gerade aus dem Willen zur Herauslösung des Films aus 
dem Kontext der bestehenden Künste. 

»Die Symbolik des Films (im anständigen Sinne des Wortes!) darf nämlich nicht 
aus der gefilmten Symbolik der Gestikulierungen eines – oder auch mehrerer – 
Menschen aufgebaut werden (Nähe zum Theater) und ebensowenig aus einer 
selbständigen Gemälde-Symboliererei, die einer gemäldeartigen Einstellung 
eigen ist (Nähe zur Malerei). So seltsam es auch klingen mag: Die filmische Symbo-
lik, d.h. die spezifische Symbolik des Films, darf nicht im System der bildenden und 
darstellenden Künste (Malerei und Theater) gesucht werden.« (Ebd., 26)

Eisensteins Ziel ist stattdessen eine Filmkunst, die der Rede analog funktioniert, 
jedoch nicht im Sinne einer buchstäblichen, sondern einer symbolisch-eigen-
sprachlichen Variante, die er nicht nur durch das einzelne Bild oder die einzel-
ne Einstellung, sondern erst durch die Montage realisierbar sieht. Natürlich 
beschreibt auch Balázs in Der sichtbare Mensch bereits den Traum vom Film als uni-
verseller Sprache und seine Möglichkeiten der rein bildlichen Darstellung. Eisen-
stein allerdings braucht dafür das ›Individuum‹ nicht mehr – weder das ›sichtbare‹, 
noch das herstellende. Die Eigenheit des Films – seine Individualität – besteht also 
gerade darin, dass er weder dem Geiste eines einzelnen Individuums entspringt 
noch auf die Präsentation und narrative Verhandlung herkömmlicher, einzel-
ner Individuen angewiesen ist. Diese explizite Kritik an der zuvor verbreiteten  
Anthropozentriertheit der frühen Filmtheorie dient bei Eisenstein dem Ziel, den 
Film nicht mehr als Kunst im Vergleich zu anderen Künsten zu definieren, sondern 
ihn im Gegenteil – einzelmedienontologisch – als Kunst eigener Art zu etablieren. 

Schaut man sich in dieser Hinsicht weitere Texte aus den Reihen der russi-
schen Filmformalisten an, so wird diese Abkehr vom Menschen (im Film) als Ab-
kehr von den herkömmlichen Künsten umso deutlicher. Dziga Vertov bspw. ver-

238 � Auf die Entwicklung des abstrakten und absoluten Films in dieser Zeit, als ein weiterer Schau-
platz dieser Abkehr, wurde bereits verwiesen (vgl. erneut z. B. Scheugl/Schmidt 1974).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum216

abschiedet sich bereits 1922 von der Zentralstellung des Menschen im Filmbild239, 
zugunsten eines für den Film viel zentraleren Motivs: der Bewegung. 

»Wir säubern die Filmsache von allem, was sich einschleicht, von der Musik, der 
Literatur und dem Theater; wir suchen ihren nirgendwo gestohlenen Rhythmus 
und finden ihn in den Bewegungen der Dinge. [...] Wir sehen keinen Grund, in der 
Kunst der Bewegung dem heutigen Menschen das Hauptaugenmerk zu widmen.« 
(Vertov 2001 [1922], 32) 

Die Kritik richtet sich dabei vor allem an die darstellende Kunst des Theaters, das 
auf den Menschen als Motiv und Gestaltungselement im Kern viel stärker ange-
wiesen scheint. Während also zu Beginn der Entwicklung filmtheoretischen Den-
kens die anthropomorphen Motive des Films genau deshalb in den Fokus rücken, 
weil nur so eine Gewährleistung seiner ebenbürtigen Eingliederung in den Kon-
text der darstellenden Künste möglich erscheint, wird nun, da die Differenzen 
zwischen Theater und Film vielfach verhandelt und die Grenzen klar gezogen sind, 
der Ausschluss des menschlichen Motivs zum finalen Abkoppelungskriterium – 
zumindest das Menschenbild in seiner etablierten Form: 

»Wir schließen den Menschen als Objekt der Filmaufnahme deshalb zeitweise 
aus, weil er unfähig ist, sich von seinen Bewegungen leiten zu lassen. Unser Weg 

– vom sich herumwälzenden Bürger über die Poesie der Maschinen zum vollende-
ten elektrischen Menschen. Die Seele der Maschine enthüllen, den Arbeiter in 
die Werkbank verlieben, den Bauern in den Traktor, den Maschinisten in die Lo-
komotive! Wir tragen die schöpferische Freude in jede mechanische Arbeit. Wir 
verbinden den Menschen mit der Maschine. Wir erziehen neue Menschen. Der 
neue Mensch, befreit von Schwerfälligkeit und linkischem Wesen, wird mit den 
genauen und leichten Bewegungen der Maschinen ein dankbares Objekt für die 
Filmaufnahme sein.« (Ebd.; Herv. i. O.)

Vertov verspricht also eine Rückkehr zum menschlichen Motiv, aber nur wenn es 
dem Rhythmus und der Bewegung des Filmischen untergeordnet und den Dingen 
gegenüber egalisiert wird. Wichtig ist ihm der gestaltende Gestus des Filmischen 
selbst, der jenseits geschlossener (menschlicher) Individualitäten zu seinem Aus-
druck findet. Dies gipfelt schließlich in Vertovs Konzept des neuen Menschen, das 
die Individualität des herkömmlichen auf bricht, um mit dem Kinoauge eine Art 
originäre, dem Menschen übergeordnete, nahezu gottgleiche Instanz zu etablie-
ren: 

239 � Dies wurde in Bezug auf die frühe Dokumentarfilmtheorie in Kapitel 2.3.1 bereits kurz ange-
rissen.

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 217

»Ich bin Kinoglaz, ich schaf fe einen Menschen, der vollkommener ist als Adam, ich 
schaf fe Tausende verschiedener Menschen nach verschiedenen, vorher entworfe-
nen Plänen und Schemata. Ich bin Kinoglaz. Von einem nehme ich die stärksten 
und geschicktesten Hände, von einem anderen die schlankesten und schnellsten 
Beine, von einem dritten den schönsten und ausdrucksvollsten Kopf und schaf fe 
durch die Montage einen neuen, vollkommenen Menschen.« (Vertov 2001 [1923], 
45)240 

Mit mehr Nachdruck lässt sich die Dominanzverschiebung – vom Menschen weg 
zum Filmischen hin – kaum ausdrücken. Was auch bei Vertov noch bestehen 
bleibt, ist allerdings der scheinbare Drang sich – auch wenn es ablehnend ist – 
mit dem Verhältnis von Mensch und Film auseinanderzusetzen, um so zumindest 
grundsätzlich für die Klarheit zu sorgen, dass der Film den Menschen (in seiner 
herkömmlichen Individualität) nicht braucht. Auch diese kritischen Auseinan-
dersetzungen Vertovs mit dem menschlichen Motiv kann man somit als (letzte) 
Fortschreibung eines indirekten Anthropozentrismus auffassen, weil er es trotz 
seiner Ablehnung scheinbar doch für notwendig hält sich mit dem Motiv des Men-
schen im Film zu befassen. Seine Lösung indessen besteht in der Auf lösung des 
Menschen – sei es durch die Schaffung neuer, rein filmisch existenter, virtueller 
Körperzusammenhänge, sei es durch die Einbettung des Menschen in dingliche 
(Maschine/Technik) oder überindividuelle (Masse) Kontexte. Die Individualität 
des Einzelmenschen wird durch die Schaffung neuer (körperlicher) Zusammen-
hänge und damit durch neu und anders beschaffene, rein filmische Konstrukte 
abgelöst, wodurch der Film selbst als Kinoglaz, als Kinoauge, eine ganz eigene, 
menschenunabhängige Individualität erhält. Die anthropomorphe Analogie des 
»Auges« zementiert dabei nur das Konkurrenz- und damit Abgrenzungsverhält-
nis von Mensch/Lebendigem und Film/Maschine. 

Trotz dieser scheinbaren Differenz (was die Zentralstellung des Menschen 
in der theoretischen Annäherung anbetrif ft), erscheinen aber sowohl Vertovs 
als auch Eisensteins Ansätze sogar versöhnbar mit Balázs Entwurf, nämlich 
dann, wenn man den sichtbaren Menschen, den Balázs durch den Film (wieder)
entdeckt wissen will, als zeitgenössisch neuen/elektrischen Menschen denkt, der 

240 � Auch Pudowkin beschreibt dieses Verfahren einer dekonstruktiven Deindividualisierung und 
Neu-Zusammensetzung von Menschen: »Aus diesem Grund wird er [der Regisseur; J.E.] den 
Schauspieler vor allem als Material betrachten, das er einer ›Bearbeitung‹ unterziehen muß. 
Dem Schauspieler, der in der Wirklichkeit als ganze Person wahrgenommen wird, dessen Be-
wegungen das Ergebnis der gleichzeitigen, koordinierten Arbeit aller seiner Gliedmaßen sind, 
diesen Schauspieler gibt es auf der Leinwand nicht. In der Montage, unter den Händen des 
Regisseurs, entstehen nicht nur Szenen, sondern manchmal auch neue Menschen. Wie of t ist 
uns ein Mensch aus einem Film unvergeßlich, von dem wir nur den Kopf und die Hand sahen« 
(Pudowkin 1961 [1928],166f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Audioviduum218

mit seiner Eingliederung in den mechanischen bzw. maschinellen Kontext und 
die bewegte Dingwelt des Films zum Sinnbild der modernisierten, elektrifi-
zierten und maschinisierten Gesellschaft wird. Das Filmbild als maschinelles 
Bild erscheint als idealer Austragungsort dieser zeitgenössischen Entwick-
lungen, weil es den Menschen im Bewegungsbild mechanisch auf löst und da-
mit in der reinen Sphäre der Technik verhandelbar werden lässt. Der Anthro- 
po(morpho)zentrismus Balázs’scher und Bloem’scher Prägung erweist sich damit 
als nicht mehr zeitgemäß bzw. lässt die finale Unterordnung des Menschen unter 
Technik und Dingwelt den Film als technische Kunst hervortreten. Die Abwen-
dung vom Menschen heißt in diesem Zusammenhang, analog zu Vertovs Äuße-
rung, ›die Seele der Film-Maschine‹ zu enthüllen. Jurij N. Tynjanov (2001 [1927]) 
entwickelt in diesem Sinne Vertovs Idee eines »neuen Menschen« weiter – und 
das in expliziter Auseinandersetzung mit Balázs’ »sichtbarem Menschen«. Die 
Verfahren des Films, die es ihm erlauben, sich zu seinen Objekten (Menschen, 
Dinge etc.) zu verhalten – also etwa Perspektive, Kadrierung, Beleuchtung, Mon-
tage – würden dabei gerade nicht einen dem Film vorgängigen Menschen »wieder 
sichtbar« machen, sondern eben einen gänzlich neuen herstellen: 

»Es ist völlig klar, daß bei einer solchen stilistischen (und folglich auch bedeutungs-
mäßigen) Verwandlung ›Held‹ des Films nicht der ›sichtbare Mensch‹ oder der 
›sichtbare Gegenstand‹, sondern ein ›neuer‹ Mensch und ein ›neuer‹ Gegenstand 
sind, unter künstlerischen Gesichtspunkten verwandelte Menschen und Gegen-
stände, ein filmischer ›Mensch‹ und ein filmischer ›Gegenstand‹. Die sichtbaren 
Korrelationen der sichtbaren Menschen werden aufgehoben und ersetzt durch 
Korrelationen filmischer ›Menschen‹ – und dies in jedem Augenblick, unbewußt 
und nahezu naiv, wie es im Wesen der Kunst selbst angelegt ist.« (Tynjanov 2001 
[1927], 147) 

Damit bringt Tynjanov die Idee einer medialen Individualität, die hier unter dem 
Sammelbegriff des Audioviduums verhandelt wird, auf den Punkt. In dem Mo-
ment, in dem sich die filmischen Gestalten vollständig von ihren realweltlichen 
Vorlagen gelöst haben, findet der Film zu sich selbst und damit das Medium zu 
seiner eigenen Individualität. Und gleichzeitig löst sich der Anthropozentrismus 
und selbst der Anthropomorphozentrismus der Perspektive auf, indem eben nicht 
nur »neue Menschen«, sondern gleichwertig auch »neue Gegenstände« aus diesen 
filmischen Prozeduren hervorgehen.

Doch wie lässt sich nun die Frage beantworten, warum das Anthropomorphe in 
der frühen Theorie des Films eine so zentrale Position einnimmt? Rückblickend 
ist dies nun durch den geschilderten, schrittweisen Prozess der Herauslösung des 
Films aus dem Kontext der etablierten (vor allem darstellenden) Künste zu erklä-
ren. Muss der Film zunächst – um Kunst sein zu dürfen bzw. als solche legitimiert 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 | TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums 219

zu werden – in das Feld der bestehenden künstlerischen Ausdrucksmöglichkeiten 
eingegliedert und im Hinblick auf seinen Mehrwert abgeklopft werden (z. B. in 
Bezug auf seine Sprachlosigkeit im Vergleich zur Literatur, seine Stummheit im 
Vergleich zum Theater, seine Bewegung im Kontrast zu Malerei und Bildhauerei, 
seinen Körperausdruck im Vergleich zur Pantomime etc.), ist sodann seine suk-
zessive Herauslösung aus diesem Kontext möglich.241 Das Motiv des Menschen 
bzw. die Verhandlung seiner Medialität dient quasi als legitimierendes ›Nadel-
öhr‹, durch das der Film argumentativ hindurchgeführt werden muss, damit er 
zunächst überhaupt als Kunst angenommen werden kann, um dann jenseits die-
ses Scheitelpunkts wiederum von den etablierten Künsten abgrenzbar zu werden. 
Wie entlang der oben geschilderten Entwicklung des filmtheoretischen Diskurses 
gezeigt werden konnte, wird der Film dabei erst als innovatives Darstellungsmit-
tel des tatsächlichen Menschen in den Blick genommen, dann als Kreateur davon 
abgehobener menschenähnlicher Gestalten erkannt, bis er schließlich den Men-
schen als zentralstes Motiv hinter sich lassen kann, zugunsten der Fokussierung 
seiner aus sich heraus bestehenden Kunstfertigkeit und Medialität. Die Differen-
zierung von Mensch und Menschen-Bild dient als Grundlage der Differenzierung 
von Mensch und Medium, wodurch das Konzept einer Medialität jenseits des 
Menschen Bestand erhält.

Der Rückblick auf diese Initialphase der Filmtheorie hat somit gezeigt, wel-
chen Wert das anwesend Anthropomorphe sowie das abwesend Anthropophone 
als Motiv und Thema innerhalb der Debatten um das stumme Kino besitzt. Im 
Hinblick auf die Frage nach dem Audioviduum ist in einem nächsten Schritt zu 
klären, inwieweit ähnliche oder abweichende Argumentationsstrukturen auch in 
Bezug auf das rein Anthropophone (abseits des Anthropomorphen) innerhalb der 
Theoriegeschichte der Tonmedien aufzuspüren sind. 

241 � Diese Entwicklung ist dabei nicht nur im rein sprachlich-theoretischen Diskurs zum Film nach-
vollziehbar, sondern auch in den zeitgenössisch produzierten Filmen selbst, die sich durch zu-
nehmende Fiktionalität und Narrativisierung auszeichnen. Als reiner Dokumentarfilm hätte 
sich der Film vermutlich schwerlich so schnell und breit als Kunst etablieren können, weil er 
als reine Reproduktion von Wirklichkeit – so die Unterstellung – kein Potenzial zu künstleri-
schem Ausdruck geliefert hätte (diese Gedanken setzten sich erst später mit dem Tonfilm stär-
ker durch; vgl Relinger 1938). Durch die Übernahme literarischer Stof fe und Handlungsmuster 
sowie durch eine Abkehr von der schlicht reproduzierten Realität war der Film daher auch in 
seinen Inhalten um eine Anbindung und gleichzeitige Konkurrenz zum Theater bemüht, weil 
diese eine grundsätzliche Vergleichbarkeit und damit Ebenbürtigkeit im Hinblick auf seinen 
Status als Kunst ermöglichte (vgl. hierzu z. B. auch Müller 2003, die in ihren Überlegungen zum 
Übergang vom Stummfilm zum Tonfilm genau auf solche filmintern sowie filmtheoretisch 
bearbeiteten Aushandlungsprozesse zwischen Film als Wirklichkeitsmaschine und Film als 
Agent des Fiktionalen verweist). 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006 - am 14.02.2026, 08:28:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

