3 | TEXTUALISIERUNGEN:
Die Emergenz des Audioviduums als Denkfigur
audio/visueller Medien und ihrer Theorien

Das bisher vollzogene, sehr weite Offnen verschiedenster Begriffs- und Theorie-
Horizonte mag, vor dem Hintergrund der Mikrobeobachtungen, die nun folgen,
fast schon tiberdimensioniert anmuten. Doch gerade die Vibrations- und Gravi-
tationswellen, die die verschiedenen, sich iiberlagernden Motive und Beobach-
tungsebenen erster und zweiter Ordnung durchziehen und durchbrechen und
die sich eben stets und unweigerlich auf iibergeordnete, epistemische Riume (die
sich der Frage des Menschen und der Medien widmen) ausdehnen, verleihen den
hier vollzogenen Mikrobeobachtungen einen entsprechenden makrostrukturel-
len Hallraum.

Ziel ist es also nun, im Anschluss an die globaleren Kontextualisierungen, zu
den konkreteren Textualisierungen des Audioviduums iiberzugehen, es also nun
- nach seiner terminologischen wie theoretischen Rahmung - als Denkfigur ent-
lang der historischen Achse seiner Entstehung und Entwicklung >am Material zu
erproben und dabei Kristallisationspunkte herauszuarbeiten, an denen sich die
Sprache iiber das Audioviduum jeweils medien(theorie)geschichtlich verdichtet.
Es geht also darum, das Audioviduum in Prozessen der Textualisierung — ver-
standen als Einschreibungen medialer Menschenmotive in Texte der 1910er bis
1930er Jahre — zu erfassen und dabei diese Prozesse als anthropomediale Relation
zu begreifen, in der Wissen iiber den Menschen, aber vor allen Dingen Wissen
iiber das jeweilige Medium produziert wird. Da diese Prozesse am deutlichsten
im Text selbst hervortreten und nicht in der Paraphrase, werden dabei immer
wieder auch lingere Zitatpassagen in den Blick genommen, die es jedoch erlau-
ben, die Produktivitit des Audioviduums als Denkkonzept konkret am Material
iberpriifbar zu machen.

Die Unterkapitel heben — den Gegenstinden und Diskursen folgend, die sie
verhandeln - jeweils einen Aspekt medialisierter sMenschlichkeit« besonders her-
vor. Was den frithen Film und das Radio angeht, sind dies Korper (gegeben als Form
und Bewegung) und Stimme (gegeben als Klang und Sprache). Als optische und
akustische Signale erscheinen sie fiir das Mediale die relevantesten weil offen-
sichtlichsten< Ankniipfungspunkte, eben weil sie registrierbare Veriuflerlichun-
gen und zugleich vereindeutigende Spezifika des Menschen zu sein scheinen, die

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Das Audioviduum

im Rahmen der medialen Techniken aufzeichenbar, (re)produzierbar und dabei
anthropomorphisierbar und anthropophonisierbar werden. Die frithen Schriften
zum stummen Film und zum Radio entwickeln aus dieser Objektivierung des
Menschlichen im Medium mit der Zeit eine spezielle Qualitit eben dieser Medien,
die einen Einfluss darauf hat, wie der Mensch zu erkennen und zu konzipieren
ist (und im Gleichschritt dadurch natiirlich immer auch das Medium selbst). Im
Tonfilm schlieflich wird mit der Kombination von Bild und Ton eine Art >Pseudo-
Komplettierung« des Menschen im Medialen moglich — Stimme und Kérper, die
vorher durch das Medium getrennt wurden (oftmals das Argument fiir dessen
besondere Kunstfertigkeit), verschmelzen wieder zu einer Einheit — mit allen Vor-
und Nachteilen sowie Diskussionen, die dies in Fachkreisen auslést. Mediale Kor-
per und Stimmen sind somit in Prozesse sich stetig wandelnder Individuationen
eingebunden, in denen sie zunichst - in Bezug auf Stummfilm und Radio - als
dividuierende, dann individuierende Einzelphinomene erscheinen, schlieflich
aber — im Tonfilm - als neue/wiederhergestellte Ganzheit. Das Audioviduum -
als Konzeption einer audiovisuellen anthropomorphen und anthropophonen Ein-
heit — ist dabei in allen diesen Phasen als >stumme« Idee prasent, an der es sich
positiv wie negativ auszurichten und abzuarbeiten gilt.

3.11 Ausdruck und Bewegung -
Stummfilmtheoretische Uberlegungen zum Korper

Dass menschliche Motive innerhalb der frithen Filmtheorie eine grofle Rolle
spielen, zeigt schon allein die Vielfalt an Begriffen, welche fiir die sich im Film
materialisierenden Audioviduen in Anschlag gebracht werden: So ist von »Kino-
menschen« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 314), »cinéma-Menschen« (Hardekopf
1992 [1910], 157; Herv. i. O.), »Bildmenschen« (Kuckhoff 1992 [1914/15], 414) und
»Lichtspielmenschlen]« (Bloem 1922, 41) sowie von »schattenhafte[n] Flimmer-
gestalten« (Leisegang 2002 [1929], 367), »Gestalten des Lichtspiels« (Bloem 1922,
182) und »Lichtgestalten« (Rauscher 1991 [1912], 200) die Rede; und immer wieder
taucht der Begriff des »Menschenmaterials« auf (etwa bei Tucholsky 1992 [1913],
215; Turszinsky 1992 [1913], 22; vgl. auch Stitmcke 1992 [1911/12], 241), ebenso wie
das Moment des Lebendigen, dem gemif3 der Film als »lebende Photographie«
(Gaupp 1992 [1911/12], 63; Salten 1992b [1913], 359; Arnheim (2004 [1930], 81) oder
auch »lebendige Zeitung« (Hellwig 1992 [1913], 99) bezeichnet wird."”

171 Diese Beschreibungen liegen natiirlich auf der Grenze zu einer Anthropomorphisierung des
Films bzw. des Kinos selbst (nicht nur seiner Motive) und finden sich etwa auch in Bezug auf
den Tonfilm, wenn dieser als »das sprechende Kino« oder »die sprechenden Bilder« (Salten
1992a [1913], 46/47) umschrieben wird. Eine noch deutlichere Vermenschlichung des Kinos fin-

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Das Menschenmotiv scheint also ein zentrales Faszinosum des neuen Me-
diums zu sein, was auch in entsprechenden Auswertungen der Filmfachpresse
und Kritik’* dieser Zeit immer wieder betont wird (vgl. Schweinitz 1992; Diede-
richs 1996; Kiimmel/Loffler 2002 etc.). In dieser frithen Etablierungsphase, die
man mit Leschkes (2003) Modell als eine Phase priméirer Intermedialitit bezeich-
nen kann, steht dabei vorrangig der Vergleich des Films und seines Kunstpoten-
zials in Abgrenzung zum Theater (und zur Literatur) im Vordergrund, wobei die
menschliche Mimik und Gestik und die besondere oder zumindest andersartige
Art und Weise des Schauspiels, die der Film einzufordern scheint, zum zentralen
Differenzkriterium werden (vgl. Schweinitz 1992, 342; Kiimmel/Loffler 2002, 137).

»Vielfach wurde das Kino-Theaterverhiltnis zum Anlafl genommen, um abgren-
zend Uber Fragen einer medienaddquaten Stilistik zu reflektieren. In diesem
Kontext entwickelte sich eine frithe Gattungstheorie des Stummfilms, deren Para-
digmen, insbesondere die primare Fundierung in der Physiognomik der Darsteller,
bis in die erste Halfte der zwanziger Jahre hinein wenig Verdnderung erfuhren.«
(Schweinitz, 1992, 10)

Laut Schweinitz leiten diese systematischeren Vergleiche dabei »(etwa ab 1912) von
der institutions- bzw. kulturkritischen zu einer stirker an integrativen Konzep-
ten fiir das neue Medium interessierten Diskurs-Phase iiber« (ebd., 10) und auch
Diederichs (1996, 248f.) schildert diese Konzentration auf den >Umgang« des Me-
diums mit dem Menschen, die sich in Form von Schauspieltheorien duflert, als

zweite Stufe der Kinoformdebatten nach einer initial eher kritischen Phase.'”

det sich dariiber hinaus z.B. bei Victor Noack (1992 [1912], 72), der die Verhiltnisse zwischen
Film als seriése Technik und Jahrmarktvergniigen als Familiengeschichte erzihlt: »Man mufd
unterscheiden zwischen Kinematographie und ihrem entarteten Sprofling, dem >Kientopps,
der wie ein verbummeltes Genie aus bester Familie die Welt mit seinen Tollheiten unterhalt.
Sein Vater, der Kinematograph, ein dufderst wiirdiger und um vielerlei Wissenschaft hochver-
dienter, feinsinniger Gelehrter. [..] Aber wie weit hat sich der Sohn, der>Kientopp<, vom ehren-
vollen Wege des Vaters entfernt! Ihm gilt nur das Vergniigen als Daseinswert; ein Spafimacher,
ein Flausenmacher, ein Schmierenkomdédiant ist er geworden, der mit den unlautersten Knif-
fen und Pfiffen spielt, die denkfaule Masse umbuhlt, ihr schmeichelt, ihre Lachmuskeln und
Tranendriisen strapaziert und zugleich ihr Hirn verkleistert und d6sig macht« (ebd.).

172 Laut Schweinitz griindet sich die Filmfachpresse ab1907, wahrend die Filmkritik ab1913 in ihre
Hochphase kommt (vgl. Schweinitz 1992, 339)

173 Das»Argument einer speziellen filmischen Schauspieltechnik und Sprache der Geste bzw. des
Gesichts«, das den»Film als Kunstform«legitimieren soll (Kimmel/Léffler 2002,137), lasstsich
dabeiauch im Kontext damaliger wissenschaftlicher Diskurse betrachten; denn dass der Film
eine»[besondere] Spielweise der Schauspieler vor der Kamera« benétige, sei dabei»ein Argu-
ment, das die Mediatisierung des Menschen vor dem Hintergrund zeitgleicher Praktiken von
Psychotechnik und Ausdruckspsychologie« (ebd.) lesbar werden ldsst. Hier ist also erneut ein

14.02.2026, 08:28:2:

143


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144

Das Audioviduum

Auch wenn damit die Bedeutung des Menschenmotivs fir die frithe Film-
kritik und -theorie innerhalb filmhistorischer Arbeiten bereits in Grundziigen
aufgearbeitet wurde, soll diese Entwicklung — von den frithen intermedialen
Vergleichen zu den einzelmedienontologischen Festschreibungen (vgl. Leschke
2003) — im Folgenden noch einmal genauer in den Blick genommen werden, um
im Detail nachvollziehen zu kénnen, wie genau in diesen Debatten das Interesse
am neuen Medium tiber das Interesse am Menschen im Medium verhandelt und
begriindet wird, wie dieses Argument ab Mitte der 1920er Jahre an Zugkraft ein-
biifdt und wie dies alles wiederum zur Entwicklung von Filmtheorie beitrigt.

3.1.1| Fatale Stummbheit, produktives Schweigen?
Die Kinodebatte als Stimmendebatte

Betrachtet man die frithen Versuche der Filmkritik, das neue Medium als solches
zu legitimieren oder auch zu verwerfen, so fillt auf, dass die Diskussion um die
Visualitit des Films zunichst in erster Linie auf einer Diskussion seiner fehlen-
den Auditivitit aufbaut. Dabei ist es jedoch nicht die allgemeine Tonlosigkeit des
Films, die zum ausschlaggebenden Kritikpunkt wird, sondern insbesondere seine
Wortlosigkeit — bzw. genauer: die Abwesenheit des gesprochenen Wortes, also eine
auf den Menschen bezogene akustische Sprachlosigkeit des neuen Mediums. Denn
wihrend ein - im auditiven Sinne - vollkommen stiller Ozean, ein lautloses Blit-
terrauschen oder das unhérbare Knarren von Holzdielen beim Kinobesuch nur
am Rande von Bedeutung scheint, konzentriert sich die Kritik mafigeblich auf die
fehlende Stimme der menschlichen Filmakteur:innen. Damit riickt der Mensch
im Film zunichst nicht aufgrund seiner belebt-visuellen Reproduzierbarkeit in
den Fokus der Diskussionen, sondern weil er als Quelle des Sprechens hier erst-
mals technisch mundtot gemacht wird. Die Unfihigkeit der anthropomorphen
Motive, sich gleichzeitig zu ihrem Auftreten auch hérbar tiber ebenso technisch
(wieder)erzeugte Stimmen zu realisieren, wird so zum zentralen Ausgangspunkt
einer ganzen Debatte.

Darin zeigt sich sehr schén, wie die Konstruktion und Definition des Kinos,
entgegen der Stummbeit der in ihm auftretenden Menschengestalten, auf der
imaginiren Vorstellung eines ganzheitlich gedachten Audioviduums fuft, das
sich im Film als sich bewegendes und sprechendes Wesen manifestieren sollte,
aber noch nicht (oder jedenfalls nicht in akzeptabler Form; vgl. z. B. Mitller 2003,
13) kann. Die Debatten kreisen folglich bereits in diesen frithen Tagen indirekt
um das Audioviduum des Tonfilms als Zukunftsvision, allerdings — wie hier
zu zeigen sein wird — mit unterschiedlichen Ergebnissen. Mal ist das fehlende

Konnex zwischen dem Audioviduum und (anthropologischen) Fragen nach Mensch und Tech-
nik zu sehen.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Wort der Grund das neue Medium (zumindest als Kunst) grundsitzlich abzu-
lehnen, mal ist es genau die Stummschaltung des Menschen, in der die frithen
Filmkritiker:innen den gréfiten Wert des neuen Mediums ausmachen. Um das
diskrepante Verhiltnis zwischen einem potenziellen, filmischen Audio-Video-
Individuum und (wie man daran angelehnt sagen konnte) dem einkanaligen,
ausschlieflich sichtbaren Video-Individuum als Vorliufer entspannt sich so eine
Kinodebatte, die im Folgenden in Konzentration auf dieses Motiv nachvollzogen
werden soll.

Die Sprachlosigkeit des Kinobildes

Um das neue Medium Film fundiert diskutieren zu kénnen, wurden zunichst,
wie erwihnt, etablierte Medien und Kiinste herangezogen, die als Hintergrund-
folie fiir Abgleiche und Unterscheidungen dienten. Im Falle des Films bot sich
hier vor allem das Theater an sowie seine speziellen Formen Pantomime, Ma-
rionetten- und Schattentheater, aber auch Tanz, Malerei und Bildhauerei. Die
Sprachlosigkeit der Darstellung bildet in diesen Kontexten immer wieder den
Rahmen fir die Frage, inwieweit der Film tiberhaupt eine Kunst sein und was er
als solche ausdriicken konne. »Wieviel, fragt sich, kann von der seelischen Ablauf-
reihe, wieviel von den in der Wirklichkeit durch Wort ausgedriickten Beziehun-
gen durch Bewegung, Gebirde, Minenspiel, symbolische Handlung wiedergege-
ben werden?« — so formuliert Fritz Elsner daher auch die »Kinofrage« in einem
gleichnamigen Artikel (1992 [1913/14], 141).

Dabei gerit — resultierend aus der Vergleichsfolie >Theater< und der Dominanz
des Spielfilms im frithen Kino - vor allem das >Kinodramac« in den Blick." Durch
den Wegfall des Wortes (als eigentlicher Grundlage dieser Gattung) scheint das
>Kinodrama« demgegeniiber in seinen Mitteln begrenzt, weshalb viele Autor:in-

174 Begriindungen dafiir liefern einige der Autor:innen selbst. Forster etwa leitet die Relevanz
des Kinodramas ganz konkret aus seinen quantitativen Zuschauer:innenzahlen ab: »Auf dem
internationalen Filmmarkt werden in der Woche durchschnittlich 150 Filmneuheiten in den
Handel gebracht. Sehen wir da niher zu, aus welchen Sujets sich diese Neuheiten zusammen-
setzen, so ergibtsich folgende interessante Tatsache: es betrachten Naturaufnahmen 4 Prozent,
historische Films 2 Prozent, wissenschaftliche Films ebenfalls 2 Prozent, Industrieaufnahmen 3
Prozent, Humoresken (Komdodien, Lustspiele usw.) schon 20 Prozent, die Dramen (Schauspiele,
Tragodien) dagegen gar 58 Prozent« (Forster 1992 [1913/14], 133f.; Herv. i. O.). Und auch Emilie
Altenloh sieht im Drama das dominante und damit relevanteste Format des Films: »Weder
Naturaufnahmen noch Humorekse haben den Kino grofR gemacht, sondern das Drama. Und
darin wird deshalb auch seine Zukunft liegen. Die Kinofrage ist deshalb in erster Linie eine Frage
des Kinodramas« (Altenloh 1992 [1912/13], 251; Herv. i. 0.). Hinter der Entscheidung, vor allem das
Kinodrama in den Blick zu nehmen, steht aber vermutlich ebenso hiufig die Ansicht, dass das
Humoreske oder andere Formate ohnehin nicht dazu geeignet sind, dem Kino einen eigenen
Kunstcharakter zu attestieren. Das einzige Feld, auf dem es den etablierten Kiinsten—wie z. B.
dem Theater—>gefahrlichcwerden kann, ist das der Literatur, der Dichtung und des Dramas.

14.02.2026, 08:28:2:

145


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Das Audioviduum

nen seinen kiinstlerischen Wert Mitte der 1910er Jahre als miflig bis nicht vor-
handen einschitzen. So z.B. Robert Gaupp, der die Probleme des Kinodramas
folgendermafRen beschreibt:

»Allen >Dramen< gemeinsam ist der Versuch, Gedanken, Gefiihle und Taten der
Menschen mit den Mitteln der lebenden Photographie zur Anschauung zu bringen.
In jeder héheren Kultur sind aber die meisten feineren seelischen Ausdrucksmog-
lichkeiten an die Sprache gebunden; psychologische Kennzeichnung ohne Sprache

ist nur in beschranktem Sinne moglich. Will der Kinematograph seelisches Leben

schildern, so muf er, um verstandlich zu sein, sich auf die elementaren Ausdrucks-
formen des Seelischen in Mienen, Gesten und Bewegungen beschranken; er mufy

vergrobern und iibertreiben. Das ist der eine Grund, warum das Triviale, das Plum-
pe und Grotesteke, das Sentimentale und das Schauerliche das>Dramacdes Kine-
matographen beherrschen.« (Gaupp 1992 [1911/12], 65f.)

Das grofite Problem fiir Gaupp ist also die fehlende Moglichkeit des Films kom-
plexere seelische Vorginge darzustellen. Das Geistige scheint allein durch das
Wort ausdriickbar, wihrend das Visuelle lediglich stumpfen Aktionismus repro-
duziert.'” Die Beschrinkung auf kérperliche Ausdrucksméglichkeiten geht dabei
mit einer Beschrinkung auf minderwertigere Stoffe einher, die dem Kino - vor
allem als Institution der kleinen Leute — gern den Vorwurf einbrachte, Kitsch und
Trivialitit zu férdern. Die Wortlosigkeit des Films hat damit explizite Folgen fiir
die Darstellbarkeit des Menschen bzw. fordert sie ein andersartiges, weniger geis-
tiges denn oberflichliches Menschenbild zutage. Bei Herbert Tannenbaum etwa
wird der Mensch durch den Film gar zum »Triebmenschen« degradiert:

»Daseigentliche Problem des Kinosistdas Kinodrama, das Dramaohne Worte, das
Dramader reinen Sichtbarkeit. Damitist bereits die Eigenschaft festgestellt, diein
erster Linie dem Kino seine aparte Stellung gibt, und die das Gebiet seiner Beta-
tigungsmoglichkeiten scharf trennt von dem des Theaters. Durch das Fehlen des
Wortes ist dem Kinodrama die Fahigkeit genommen, differenzierte menschliche
Charaktere zu zeigen oder Menschheitsprobleme dialektisch zu behandeln, Din-
ge, die uns im Theater interessieren. Dadurch wird die Welt des Kinos eigenartig
primitiv: seinen Menschen mangelt véllig jede intellektualistische Beschwertheit,
sie sind hemmungslos, reine Triebmenschen [...].« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 312)

Dass das Fehlen der Sprache mit einem Fehlen von Intellektualitit einhergeht, ist
dabei generell einer der Ausgangspunkte fiir die Kinoreformbewegung der 1910er

175 Diese Argumentation erinnert auch an die zuvor nachgezeichneten Debatten zur Frage der
Anthropomorphisierung von —im Regelfall —sprachlosenTieren (siehe Kapitel 2.1).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Jahre. Das Kino wird in diesen Debatten, die vor allem von Pidagog:innen, Kunst-
theoretiker:innen, Jurist:innen, Volksbildner:innen und Kirchenvertreter:innen
gefithrt wurden (vgl. Diederichs 1986; 1996), zu einem Mittel der Volksverdum-
mung stilisiert und der Hochkultur (Theater, Literatur etc.) als minderwertiges
»Unterschicht-Vergniigen« (Schweinitz 1992, 55) gegeniibergestellt. Dennoch ist
diese kritische Auseinandersetzung mit dem »Schundfilm« (Diederichs 1996, 248)
Grundlage fiir erste, systematischere Versuche zur Beschreibung des Films, die
immer mehr in eine Akzeptanz und schlieflich Anerkennung des Mediums miin-
den. Denn im Umbkreisen der Fehlleistungen des Kinos tritt eine Herausarbeitung
seiner zentralen Gestaltungsmittel in Gang, die parallel selbst in der Kritik Hoff-
nungen auf eine gesellschaftliche Bestimmung und/oder einen kiinstlerischen
Wert des Kinos zulassen. Uber den Modus des eben nicht-gesprochenen Wortes
werden so immer wieder Abgrenzungsversuche unternommen. »Es ist doch klar,
dafd sich fir den Kino nur solche Kiinste eignen, deren Wesen nicht im Wort, son-
dern in der Bewegung und im mimischen Ausdruck besteht« — so duflert sich bei
Konrad Lange (1992 [1913], 271) die Suche nach adiquaten Inhalten fiir das neue
Medium. Und Franz Férster versucht iiber den wortlosen Purismus des Korpers
eine >Ureigenheit« des Kinos zu bestimmen:

»[..] das Geschehnis, die bewegte Handlung ist [...] die ureigenste Doméne des
Kinos. Durch die rhythmischen Kérperbewegungen, deren Wirkung durch keine
Sprache abgelenkt werden, l6st es in uns starke Reflexbewegungen aus, die uns
schlielich fortreifien. [..] Nicht mehr der geistige Gehalt im Bilde ist die Haupt-
sache, sondern daR man das flatternde, sprudelnde Leben erfait.« (Férster 1992
[1913/14],135f)

Die aus dem fehlenden Wort resultierende mangelnde Geistigkeit des Films sorgt
also nicht dafiir, dass der Mensch als sein Motiv grundsitzlich abgelehnt wird."”
Im Gegenteil wird zunehmend der Wert dieser abweichenden Menschendarstel-
lungen erkannt und in der Aufzeichnung von lebendiger Gestik und Mimik der

176 Es gibt einige wenige Autoren, die den Wert des Films ausschlielich in der Darstellung von
Naturbildern bzw. dokumentarischen Szenen sehen (vgl. z.B. Hafker 1992 [1913], Elsner 1992
[1913/14]; vgl. auch Diederichs 1990 sowie Miiller 2003, 132f). Allerdings wird auch in diesen
Fallen reflektiert, dass allein aufgrund der Zuschauer:innennachfrage das menschliche Dra-
ma (noch) das zentrale Motiv des Films darstellt. Zudem bezieht sich die Kritik (etwa bei
Elsner) vorranging auf die Inszenierung des Menschen vor der Kamera, die er zugunsten der
Aufzeichnung volkstimlicher Szenen abgeschafft sehen will. Auch im Naturfilm bleibt somit
der Mensch als zentrales Motiv bestehen. Hafker z. B. schreibt zwar vielfach und in weiten Tei-
len (iber die Bewegung der Natur als Filmmotiv, kommt aber zwischenzeitlich doch zu dem
Schluss: »Den Hohepunkt der Kunst bildet die Komposition solcher Bilder mit Menschen darin«
(Hafker 2004 [1913], 100; Herv. i. 0.).

14.02.2026, 08:28:2:

147


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Das Audioviduum

Ansatzpunkt gesehen fiir eine Kunstfertigkeit des Films, die den Zuschauer:in-
nen in produktiver Hinsicht neue Sehgewohnheiten abverlangt und damit die
Grundlage innovativen, kiinstlerischen Ausdrucks beinhaltet. Victor Klemperer
etwa beschreibt den Ausfall des Wortes als produktive Hiirde, die das Publikum
zu mehr Aktivitit verleite, denn das Volk sei »[...] in jedem Augenblick gezwun-
gen zugleich und befihigt, den bewegten Kérpern, die es sieht, selber die Seelen
hinzuzufinden, einfacher gesagt: sich den Bildtext zu schreiben« (Klemperer 1992
[1911/12], 179); und Alfred Baeumler sieht im Kinodrama bereits eine neue Art visu-
eller Dichtung aufkeimen:

»Eine neue Gattung von Dramatik wird entstehen. Eine Dramatik, die rein auf den
Elementen des mimischen Ausdrucks beruht. Der Film vermag den tragischen
Konflikten, wenn nicht den tiefsten, so doch den wirksamsten Ausdruck zu ge-
ben.« (Baeumler1992b [1912], 266f.)

Aussagen wie diese stehen stellvertretend fiir eine Vielzahl von Texten, die sich
an einer Definition des Films anhand seiner sprachlosen Menschenmotive ab-
arbeiten (vgl. z. B. auch Hart 1992 [1913], Pinthus 1992 [1913], Kl6ckner 2002 [1928]
etc.). Unabhingig vom positiven oder negativen Ausfall der Kritik vollzieht sich
die Auseinandersetzung mit dem Kino demnach dominant anhand des in ihm
(re)prisentierbaren Menschenbildes und begriindet damit die These von der Re-
levanz des Anthropomorphen in der Herausbildung seiner spezifischen Medien-
theorie. Das Medium - so scheint es — kann nur anhand des Menschen seine Le-
gitimation erfahren.

Dabei taucht die Frage nach dem audiovisuellen Individuum — als Problem
einerseits und visionirem Horizont der Kinoentwicklung andererseits — inner-
halb dieser Debatten nahezu explizit auf; denn einige Texte koppeln die Frage
nach den filmischen Moglichkeiten der Figurengestaltung direkt an den Begriff
der Individualitit. So etwa Wolf Ritscher, der die mangelnde Individualisierbar-
keit der Filmgestalten beklagt:

»Der innerliche Realismus, der in der Dichtung und ihrer szenischen Gestaltung
zum Ausdruck kommt, beruht auf der Individualisierung der handelnden Perso-
nen. Diese Individualisierung und Charakterisierung wird zum allergrofiten Tei-
le durch den Dialog, durch die Worte der agierenden oder nur ferne beteiligten
Menschen erreicht. Das Mimische hat hier die Aufgabe, diese Konturen mit Farbe
und Leben zu erfiillen und kommt im besten Falle als Faktor des Gesamteindrucks
neben dem Dialog zur Celtung. [..] Dem Kino fehlt das Wort, der Dialog, und da-
mit die Méglichkeit einer Individualisierung der abgebildeten Vorgénge; er kann
keine deutliche, verstandliche Erklarung flr das >Wie« der Geschehnisse schaffen.
Das rein Mimisch-Darstellerische kann uns selbst in seiner hochsten Vollendung

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

doch nur eine dufiere, zusammenhanglose Andeutung der seelischen Vorgédnge
geben. So findet nun in der Art und Weise, wie der Kino seine Stoffe zur Veran-
schaulichung bringt, eine im Vergleich zur Biihne wichtige Verschiebung statt.
Im Vordergrund stehen beim Kino das >Was< und das >Wo«der Handlung. Was ge-
schieht, wird im Film betont, wie es geschieht ist Nebensache!! So liegt im Kino-
bild der Nachdruck auf der Weitzligigkeit und Mannigfaltigkeit des nackten, aller
psychologischen Farbungen baren Geschehens; ohne eigentliche organische Ver-
bindung folgen sich die Ereignisse in moglichst drastischen, eindeutigen Bildern,
da die Vorbedingung des inneren Zusammenhanges, die Sprache fehlt.« (Ritscher
1992 [1914], 410; Herv.i.0))

Die Individualitit des Menschen — gedacht als sein »innerer Zusammenhang« —

ist also laut Ritscher allein durch seine Sprache zu veriufierlichen, weswegen der
stumme, rein visuelle Mensch des Films keine Méglichkeit zur Individualisierung
besitzt.”” Erst die Verschmelzung von Stimme und Kérper (eben das potenziell zu
denkende Audioviduum) lisst — dem Theater gleich — die Darstellbarkeit tatsich-
licher Individualitit erwarten. Ganz dhnlich argumentiert auch Tannenbaum,

wenn er dem unkommentierten und damit unreflektierten, simplen Ablauf der
Ereignisse im Film (also dem »Was?« und »Wo?« bei Ritscher) die Wiedergabe der
Komplexitit des menschlichen Daseins (als geistig zu denkendes Individuum) ab-
spricht:

»So mufd [im Film; J.E] ein ununterbrochenes, rapides Abrollen einer Kette von
Geschehnissen entstehen, bei der uns keineswegs eine aparte, menschliche Indi-
vidualitat interessiert (und eben nicht interessieren kann), bei der uns aber drei
andere Dinge wertvoll und eindrucksvoll werden kénnen: der FluR der Ereignis-
se, in einem Wort: die Handlung, die Mimik der agierenden Personen und die rein
optische Erscheinung des Bildes auf der Leinwand, die szenische Anordnung also, in

177

In einem Text von Fritz Engel von 1913 wird die Schaffung von individuellen Charakteren daher
auch dem Dichter allein zugestanden: »Es war ein Irrtum, zu glauben, dafd die Inspiration ge-
schulter Bithnenschriftsteller etwas von der fine fleur ihrer Kunst auf das Zelluloidband tiber-
tragen kann, von jener dichterisch projizierten und in Nuancen zerlegten Menschenkenntnis,
die zur Schopfung individueller Menschen fiihrt. Wie leicht vorausgesagt werden konnte, ist
allesaufdie stets ausgenutzten Typen hinausgelaufen. Weil das Wort fehlt, das den Menschen
vom dressierten Pudel unterscheidet, haben diese Gestalten alle etwas Uberdeutliches und
gerade darum Wesenloses« (Engel 1992 [1913], 385). Sein Urteil gegeniiber dem Film, den er
auch als »Torsokunst« (ebd., 287) bezeichnet, fillt dementsprechend in anthropozentrischer
Perspektive negativ aus: »Die redende Dichtkunst fangt sie [die Grundeigenschaften des Er-
dengeschlechts; ].E] in tausend Spiegeln auf, wirft sie in tausend Spiegeln zuriick. Die schwei-
gende Filmkunst stellt sie in erschreckender Armut stets nur in ihren nackten Urformen dar«
(Engel1992 [1913], 385f.).

14.02.2026, 08:28:2:

149


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Das Audioviduum

der sich Handlung und Mimik abspielen. Durch das Fehlen jeder seelischen Tiefe
entwachsen die Personen des Lichtbildes ganzlich ihrer irdischen Bodenstindig-
keit: sie werden zu eigenartigen, triebhaft lebendigen, bewegten Phantomen, sie
werden unheimlich, phantastisch.« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 313; Herv.i. 0.)""®

Im Vergleich zu Ritscher betont Tannenbaum hier allerdings noch deutlicher,
dass das »Was?« und »Wo?« vor allem eine Frage des »Wer?« ist — also eine Frage,
die allein anhand der handelnden Akteur:innen im Film zu beantworten ist. Mit
Handlung, Mimik und der sie rahmenden szenischen Anordnung nennt Tannenbaum
drei Elemente, die auf den ersten Blick einen dominanten Anthropozentrismus
dieses Ansatzes nahelegen: Die zentralen Ausdrucksmittel des Films sind dem-
nach vom darin auftretenden, inszenierten, handelnden, gestikulierenden und
sich mimisch ausdriickenden Menschen ableitbar. Gleichzeitig aber behauptet
Tannenbaum, der Anthropozentrismus sei eben nicht im Film, sondern im Thea-
ter beheimatet:

»So stellt sich die Welt des Kinos als eine durchaus jenseits unseres Lebens liegen-
de luftig-seichte (seelisch und bildlich) zweidimensionale Welt dar, die auch mit
der anthropozentrischen, intellektualistischen Welt des Theaters rein gar nichts
zutun hat[...].« (Ebd., 314)

Der motivische Anthropozentrismus des gefilmten Menschenkérpers, der im
Kino dadurch in Reduktion rezipierbar wird, wird somit dem ganzheitlich ge-
dachten, vor allem aber sprachlich verfassten (und bei Tannenbaum damit dem
Menschen gerechter werdenden) geistigen Anthropozentrismus des Theaters
gegeniibergestellt.

Die zweidimensionale Flichigkeit des Filmbildes und seine Tonlosigkeit be-
schneiden diesen Argumentationen folgend den Menschen (oder zumindest die

178 Schweinitz sieht Tannenbaums Aussagen in diesem Zusammenhang als kennzeichnend fiir
eine ganze Argumentationsrichtung, die sich zu diesem Zeitpunkt (noch) vorranging mit den
bildinternen Gestaltungsmitteln beschaftigt und z.B. weniger mit dem Schnitt: »Tannen-
baums Studie von 1912 [..] stellt den umfassendsten Versuch der Beschreibung von im Film
angelegten Stilisierungsebenen dar. Mit sHandlung, sMimik< und sszenischer Anordnung< erfadt
er wesentliche Gestaltungsebenen, um die das filmésthetische Denken jener Jahre generell
kreiste. Dem Gestaltungsmittel Montage, Zentralkategorie der Stummfilmtheorie in den
zwanziger Jahren, brachte man noch keine Aufmerksamkeit entgegen. Dort wo Filmemacher
[..] mit dem Schnitt Wirkungen zu erzielen suchten, blieb das theoretisch unreflektiert oder
wurde [..] mit Unverstandnis quittiert« (Schweinitz 1992, 294f,; Herv. i. 0.). Dieser Ubergang
von den inhalts- und menschenzentrierten Ansitzen zu den eher form- und montagezentrier-
ten ab Anfang/Mitte der1920er Jahre wird zum Ende dieses Kapitels (im Abschnitt 3.1.4) noch
einmal wichtig werden.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Menschendarstellung) in zweifacher Hinsicht, indem sie ihn einerseits auf den
reinen, flach und farblos reproduzierten Korper reduzieren und andererseits ver-
stummen lassen. Das Kino produziert demnach keine Individuen, sondern ledig-
lich einen 4uferlichen Schatten, ein Phantom. Echte Individualisierung scheint
unmoglich im Prozess der reinen Visualisierung.

Wie sich hier zeigt, ist es also das Spannungsverhiltnis zwischen realweltlich-
menschlichen Vorstellungen von Individualitit und ihrer Nicht-Ubertragbarkeit
ins Mediale, die einen Diskussionsbedarf erzeugen, eben weil die so natiirliche
Darstellung des Menschen im Film trotz seiner Reduktionen den Eindruck ver-
mittelt, tatsichliche Menschen abzubilden. Es tritt klar hervor, wie iiber die
Unterschiede zwischen >echtem Menschen« (z.B. der Theaterschauspielerin in
ihrer Rolle) und >filmischem Menschen« (als Bildfolge) Eigenschaften des Media-
len zu einer Definition gelangen. Der Film produziert eben nur menschendhnliche
Motive, keine tatsichlichen Menschen. Und dies dufiert sich vor allem in der Sprach-
losigkeit der in ihm auftretenden Figuren, die somit einer der zentralsten Eigen-
schaften des Menschen — nimlich, dass er der Rede fihigist — beraubt sind. Uber
die Bewusstmachung dieser Differenzen entwickelt sich so mehr und mehr ein
Medienbewusstsein des Filmischen.

Mit der Eigenschaft der Oberflichlichkeit des Mediums beschreibt Tannen-
baum einen Sachverhalt, den auch andere zeitgendssische Kritiker:innen als einen
weiteren Vorwurf an das Kino formulieren. Heinrich Stiimcke etwa belegt seine
Abneigung gegen den Film ebenfalls iiber die Oberflichlichkeit seiner Darstel-
lungsmittel: »[...] weil der Lichtbildapparat nicht seelische Vorginge, sondern nur
AuBerlichkeiten reproduzieren kann, erstickt alles in Auferlichkeiten« (Stiimcke
1992 [1911/12], 243). Und Erich Oesterheld prangert an, dass:

»[...] den Oberflichlichen der dufiere Mensch fiir die ganze Persénlichkeit geniigt.
[..] Der schlimmste Feind des Kiinstlerischen ist die VeraufRerlichung, und somit
stehen sich Theater und Kino als extreme Pole feindlich und unverséhnbar gegen-
iber. Denn dieses bezweckt Verinnerlichung und jenes Verauferlichung; ein Hin-
stromen zum Kino heif3t ein Abwenden vom Theater.« (Oesterheld 1992 [1913], 262)

Bei Tannenbaum kommt zur Veriuflerlichung des Menschen zudem ein weite-
rer Aspekt hinzu. Die Reduktion auf ein flichiges Lichtmuster sorge dafiir, dass
der Mensch stindig in der Dingwelt (der szenischen Inszenierung) aufgeldst zu
werden drohe, weil »[d]ie Schattenhaftigkeit ihres Wesens [...] die Menschen des
Kinos in eine véllige Einheitlichkeit zu allen Dingen der Erscheinungswelt« (Tan-
nenbaum 1992 [1913/14], 313f.) setze. Die Einzigartigkeit des Menschen ist demnach
nicht nur nicht-darstellbar, sondern gleichzeitig an sich gefahrdet. Fiir Tannenbaum
zeigt sich dies besonders im Trickfilm, in dem »die Gegenstinde sogar stirker
als der Mensch [sind], sie machen ihn vollstindig entbehrlich, sie fithren im Bil-

14.02.2026, 08:28:2:

161


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Das Audioviduum

de ein Leben, das um nicht weniger Intensitit besitzt als das des Kinomenschen«
(ebd., 314). Was Tannenbaum hier allerdings nicht reflektiert ist, dass er mit der
Belebung der Gegenstinde im Trickfilm — ihrer Animation - selbst eine Form
der Anthropomorphisierung beschreibt, die genau darin besteht, Gegenstinde
als lebendig und individuell >beseelt« auftreten zu lassen.” Seine Uberlegungen
zur Nicht-Individualitit sind gerade deshalb interessant, dokumentieren sie doch
den Versuch iiber die Abweichung des filmischen Menschenbildes vom »tatsich-
lichen Menschenc« (iiber das Nicht-Vorhandensein von Individualitit) einen Unter-
schied zu kreieren, der in der vagen Beschreibung eines dennoch einzigartigen,
abgrenzbaren »Kinomenschenc als Video-Individuum miindet.

Diese Fokussierung auf den Aspekt der verneinten oder verinderten Indivi-
dualitit des filmischen Menschen macht es gleichzeitig moglich, den Film inner-
halb einer allgemeinen Gesellschaftskritik zu verorten. Denn dass die Sprach-
losigkeit des Kinos gerade auf den modernen Menschen eine solche Zugkraft
ausiibt, scheint Griinde im sich wandelnden gesellschaftlichen Gefiige und Da-
sein zu haben. So wird die Stummbheit der Kinomimen zu einem Symptom ihrer
Zeit deklariert — mal in negativer, mal in positiver Hinsicht. In der Gegeniiberstel-
lung von Franz Pfemfert und Egon Friedell wird dies deutlich; wihrend der eine
kulturpessimistisch das Ende der Individualitit in der Masse kommen sieht, be-
schreibt der andere den Film als neuartiges und zeitgemif3es Ausdrucksmittel fir
den modernen Menschen: »Seelenlosigkeit ist das Merkmal unserer Tage. Seele
haben heif3t Individualitit besitzen. Unser Zeitalter erkennt Individualitit nicht
an« — so beschreibt Pfemfert (1992 [1911], 166) das quasi post-individuelle Zeitalter
dersVermassungs, wihrend Friedell die Verinderung in der Darstellung des Men-
schen eher als fortschrittliche Entwicklung und Individualisierung des Geistigen
begreift, die gerade nicht mehr auf das Wort allein als Basis angewiesen ist:

»Dies flihrt uns nun zu dem Haupteinwand, der gewdhnlich gegen das Kino erho-
ben wird: dafd ihm namlich die Worte fehlen, und daf$ es daher nur ganz grobe
und primitive Dinge zu schildern vermag. Aber ich glaube, wir werden heutzutage
nicht mehr so geneigt sein, dem Wort eine so absolute Hegemonie einzurdumen.
Man darf vielleicht eher sagen, dal Worte fiir uns heutzutage schon etwas Uber-
deutliches und dabei etwas merkwiirdig Undifferenziertes haben. Das Wort ver-
liert allmahlich ein wenig an Kredit. Es vollzieht sich so etwas wie eine Art Riickbil-
dung der Lautsprache. In dem Mafle, als die Menschheit zunehmend denkfahiger
und vergeistigter wird, wird alles immer mehr ins Innere verlegt. Wir reden weni-
ger, aber nicht, weil wir die Fahigkeit, gut zu reden, eingebif3t haben, sondern weil
wir weniger Reden nétig haben. Wir leben gerduschloser. [..] So auch der heutige

179 Auf diesen Aspekt wird auch noch in Bezug auf Balazs und seine Landschaftsphysiognomien
kurz zuriickzukommen sein (siehe Abschnitt3.1.3).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Mensch: ein Zucken der Wimpern, ein Senken der Lider, und es bewegt sich eine
ganze Welt.« (Friedell 1992 [1913], 205)

Die Stummbheit des Kinomenschen wird so zu einem Motiv, das nicht nur erklirt,
warum das Kino einen so breiten Zuspruch erfihrt und als zeitgemifle Kunst
gefeiert gehort, sondern bindet die Diskussion um das Medium gleichzeitig an
ibergeordnete, nicht mehr rein dsthetische, sondern soziologische Fragen nach
Masse und Individuum in Zeiten der Moderne. Die Durchdringung von Kunst-
debatte und Gesellschaftskritik kulminiert hier ebenfalls im menschlichen Film-
motiv als Schnittstelle fiir generelle und 4sthetische Fragen des Individuums.'®

Friedells Auseinandersetzung mit der zeitgemifien Sprachlosigkeit des Films
ist im Zuge dessen auch in einer weiteren Hinsicht interessant, nimlich wenn
er die neue Korperlichkeit des Menschen anhand des Unterschieds zwischen
Schweigen und Stummbeit verhandelt:

»Der menschliche Blick, die menschliche Gebarde, die ganze Kérperhaltung eines
Menschen vermag heutzutage bisweilen schon mehr zu sagen als die menschliche
Sprache. Man darf Schweigen nicht mit Stummheit verwechseln. Das Schweigen
ist nicht stumm, es ist nur eine andere und vielleicht energischere Mitteilungs-
form.« (Friedell 1991 1913], 206)

In der Kontrastierung von Stummbheit und Schweigen™ bringt Friedell so das
Spannungsverhiltnis zwischen Mensch und Medium (im Film) auf den Punkt.
Wihrend die technisch induzierte Stummbeit eine Einschrinkung bedeutet, ist
das bewusste Schweigen ein produktiver und ausdrucksstarker Vorgang. Im Me-
dium und seiner bewussten Nutzung trifft beides zusammen.

Dem gegeniiber gibt es jedoch erneut exakt kontrire Einschitzungen des
Sachverhalts - z. B. von Willi Wolfradt, der (im Kontext der Einfithrung des Ton-
films einige Jahre spiter) das freiwillige Schweigen allein der Pantomime vor-

180 Dies sind schliefSlich auch Fragen, die Emilie Altenloh in ihrer Dissertation Soziologie des Kino.
Die Kino-Unternehmung und die sozialen Schichten ihrer Besucher (1913) interessieren, wobei auch
sie der Handlung und den Schauspieler:innen als zentralen Elementen des Filmes immer wie-
derihre Aufmerksamkeitund sogar eigene Kapitel widmet. Auch Balazs folgtin Ansdtzen ahn-
lichen Fragen des Zeitgeistes, wenn er das Kino als Kunst der »[...] geistige[n] Atmosphéare der
kapitalistischen Kultur« (Balazs 2001 [1924], 104) gegeniberstellt. Diese widerspreche »dem
Wesen des Films, der, obwohl in ihr entstanden, einer Sehnsucht nach konkretem, unbegriff-
lichem, unmittelbarem Erleben der Dinge entspricht« (ebd.).

181 Diese Unterscheidung zwischen Stummheit und Schweigen in Bezug auf Film und Pantomi-
me wird z. B. auch von Balazs aufgegriffen in seinem Kapitel Die stumme Kunst und die Kunst des
Schweigens (Baldzs 2001 [1924], 35).

14.02.2026, 08:28:2:

153


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 Das Audioviduum

behalten sieht, wihrend der Film dem Menschen die Stummbheit aufoktroyiere.
Doch auch er bewertet das nicht negativ:

»Die Wortlosigkeit des pantomimischen Spiels ist Schweigen. Die Kunstform hat
da eine Art von Schweigegebot iiber die handelnden Menschen verhingt. [...] Die
Wortlosigkeit des Films jedoch — wir lassen das Zwittergebilde des Tonfilms hier
aufler Betracht—istim Grunde gar kein Schweigen. Sie folgt zundchst nuraus dem
Bildcharakter des Films und aus seinen technischen Bedingungen, ist also nichtals
Ritual auferlegt. Der Film ist gar nicht wortlos, nur redet er mit Worten nicht zum
Ohr, sondern zum Auge.« (Wolfradt 2002 [1929], 445; Herv. i. 0.)"®*

Stummibeit (als technische Bedingung) und Schweigen (als Akzeptanz oder be-
wusste Nutzung dieser Bedingung) stecken damit das Feld ab, in dem das Kino
als Kunst der Menschendarstellung zu seiner Bestimmung finden kann. Egal ob
die Kunstfertigkeit aus der technischen oder menschlichen Beschrinkung auf
Wortlosigkeit beruht: In beiden Fillen resultiert daraus ein gesteigertes Aus-
drucksvermdgen, das es zu nutzen gilt.

In der Auseinandersetzung mit passiv stummer Technik und aktiv schweigen-
der Darstellung ist damit ein weiterer Ansatzpunkt fiir die Kinodebatte gesetzt.
Denn in einem nichsten Schritt erfordert die Sprachlosigkeit des Films nicht nur
eine Auseinandersetzung mit seinen grundsitzlichen Bedingungen (Wieder-
gabe des Geistigen oder des Individuellen), sondern auch mit seinen konkreten
alternativen Ausdrucksoptionen. Dies vollzieht sich zunichst entlang der Sprach-
Substitute, die das Kino verwendet — namentlich anhand von Zwischentitel, Con-
ferencier und begleitendem Schauspiel.

Die Beredsamkeit des Kinobildes

Die Sprachlosigkeit des Kinobildes wird innerhalb der bisher skizzierten Debat-
ten zum Ausgangspunkt sowohl fiir Kritik am neuen Medium als auch fiir die Su-
che nach einer ihm eigenen, jenseits des Sprachlichen angesiedelten Ausdrucks-

182 Mit der Pantomime ist bei Wolfradt ein weiterer Vergleichspunkt angesprochen, der fiir die
Frage nach dem Kino und seiner Bestimmung besondere Relevanz entfaltet. Neben dem Mi-
modrama sind es auch noch Schatten- und Marionettentheater, deren Mittel mit denen des
Films abgebglichen werden, um schliefilich seine Beschaffenheit genauer zu beschreiben (vgl.
ebd.). Dabeiistes einerseits auch hier die Stummbheit bzw. das Schweigen der Pantomime, das
eine Rolle spielt, andererseits eine weitere Einschrankung des Filmbildes —die Flachigkeit (im
Falle des Schattentheaters) und die Abwesenheit des lebendigen Darstellers bzw. der leben-
digen Darstellerin (im Falle des Marionettenspiels), die als Vergleichspunkt dienen. Auch in
diesen Debatten dreht sich somit alles um die Frage nach den menschlichen Ausdrucksmdog-
lichkeiten entgegen allgemeineren Fragen der generellen Bildlichkeit (vgl. z. B. Klemperer1992
[1911/12],1871; Salten 1992 [1913], 363f.; Lange 1992 [1913/14], 117).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

fihigkeit. In diesem Kontext fillt immer wieder der Begriff der »Beredsamkeit«
des Kinos (verstanden als Beredsamkeit des Korpers, vgl. z. B. Turszinsky 1992
[1913], 356), der konzis die Frage nach der Moglichkeit des Redens ohne verbale
Sprache stellt. Die Anlehnung an die Kunst der Pantomime ist diesbeziiglich na-
heliegend (vgl. z. B. Hifker 1908; Bab 2002 [1925], 165), wobei das Kino diese Kunst
des Schweigens in der Beredsamkeit von Korperlichkeit und Umgebung noch zu
steigern vermag:

»Dem Film fehlt nun einmal das sprechende Wort. Das verweist seine drama-
tischen Méglichkeiten an die Kunst der Pantomime. Vielleicht hat der Film auf
diesem Gebiet sogar eine Art von Mission, und wird die Gebéarde, die Mimik, das
Mienenspiel, die Beredsamkeit des Korpers wieder zu einer hoheren Entwicklung
bringen, da das moderne, naturalistisch beeinflufite Theater diese Dinge arg
genug vernachlassigt hat.« (Salten 1992 [1913], 363f.)

Uber den Kérper also soll die Ausdrucksstirke des Kinos sich entfalten, wobei die
Mimik »in simtlichen Tonarten« (Klinenberger 1992 [1913], 378) zu sprechen ver-
mag. Wolfradt beschreibt dieses Sprechen ohne Worte dabei auch als Prozess der
Transformation:

»Im Film wird gesungen, gelarmt, gerufen, gekriht, gescholten, gefliustert und
sogar — geschwiegen, wihrend die Pantomime das alles vermeidet und auch das
Schweigen zwischen dem lauten Sprechen nicht bringen kann, da sie eben immer
schweigt. Im Film wird gesprochen, ohne daf$ es zu héren ist, wie etwa in einem
Cemilde ein Pferd galoppieren kann, ohne sich von der Stelle zu bewegen. Die
Rede ist nicht abstrahiert, sondern transformiert.« (Wolfradt 2002 [1929], 446)

Die Transformation des Menschen durch das Medium ist es demnach, die ihn in
einer neuen, kunstwertigen Art und Weise darstellbar werden lisst: Durch das
Verstummen in der Bildfolge wird der Korper in seiner (der Sprache ebenbiirti-
gen) Ausdrucksstirke betont, wobei dennoch alle Kérpersignale des Sprechens
erhalten bleiben - sie treten einzigartig transformiert zutage. Wolfradt kommt
in seinem Vergleich von Kino und Pantomime darum zu dem Schluss, dass sie in
ihrer korperlichen Beredsamkeit unterschiedlich funktionieren und daher strikt
zu trennen seien, damit der Film sein kiinstlerisches Potenzial voll entfalten kann:

»Kinstlerische Autonomie aber gewinnt der Film nicht durch Verdrangung seines
technischen Mediums, sondern nur durch Betonung des Photographischen und
damit des Bildmafiigen. Das Kino, das irgend der Pantomime sich anpafst, sie gar
zu kopieren trachtet, bleibt Surrogat, — das betont photographische und unleib-

14.02.2026, 08:28:2:

165


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Das Audioviduum

haftige Kino hat den Weg gefunden zu kiinstlerischer Selbstdndigkeit und Lebens-
kraft.« (Wolfradt 2002 [1929], 447)

Wihrend im einen Teil der Debatte also die Tonlosigkeit des Films anhand der
Sprachlosigkeit des Menschen (als zentralem und hervorgehobenem Motiv) kri-
tisch verhandelt wird, entspringt ebenso der Wille zur Anerkennung des Films
als Kunst dem gleichen Anthropozentrismus. Die Pantomime — als Sonderform
einer theatralen Kunst, die dominant mit dem Kérper und (wenn titberhaupt) nur
rudimentir mit Requisiten arbeitet — dient als Vergleichspunkt und sorgt gleich-
zeitig dafiir, dass der Mensch im Zentrum der Betrachtungen bleibt. Wihrend
Theaterschauspielerin und Pantomime allerdings als unmedialisierte, leibhaftige
Menschen auftreten, die (mal sprechend, mal nur gestikulierend) aus sich heraus
Rollen verkérpern und sich dadurch selbst zu Kunstgeschdpfen transformieren,
tritt beim Film das Technische in diesen Wirkzusammenhang ein und wird zum
elementaren Teil dieser Transformation. Wolfradt hebt diese Rolle des »techni-
schen Mediums« (ebd.) als relevanten Aspekt explizit hervor, dessen Kunstfertig-
keit darin bestehe, den Menschen anders, eben bildmifig, unleibhaftig (vgl. ebd.)
zu inszenieren. Die Frage nach dem Medium ist somit erneut eng an die Frage
nach seinen bildlichen Akteur:innen gekoppelt.

Doch die Anerkennung des Films als Bildtechnik dufiert sich nicht allein in den
Abweichungen, die zwischen Pantomime und Filmbild feststellbar sind. Auch er-
weiternde >Surrogate, die zur Kompensation der Sprachlosigkeit im Film dienen,
werden in den Blick genommen und einer Bewertung unterzogen.
Meistbeachtetes Hilfsmittel ist hierbei der Zwischentitel bzw. die Texttafel,
die rahmende Informationen zu Handlungsort und Zeit oder auch sprachliche
Auferungen der sicht- aber unhérbaren Akteur:innen (vor oder nach ihrem Er-
scheinen, zuweilen auch parallel im Bild) wiedergeben. Nur die wenigsten (z. B.
Wolfradt 2002 [1929], 445) sehen die schriftlichen Zwischenbemerkungen im Film
als unproblematisch an. In den meisten Fillen werden sie als wesenswidrig und
illusionsmindernd, als »mithsam« (Elsner 1992 [1913/14], 141) und »stérend« (Bruns
[1913], 275) sowie als »rohe, kunstlose Hilfsmittel« (Bab 2002 [1925), 167]) beschrie-
ben. Dabei ist es interessant zu bemerken, dass genau in dem Moment, in dem die
Sprachlosigkeit des Films ihre Akzeptanz erhilt, alles Sprachliche (ob verbal oder
textuell) als »unfilmisch« (weil unkérperlich) deklariert werden muss. Exempla-
risch dafir stehen die folgenden Zitate von Albert Kléckner und Wolf Ritscher:

»Zu den aufdermimischen Hilfsmitteln der Verstandlichung gehért auch der Film-
text, ein ausgesprochener Notbehelf fir den Fall, daf$ die filmische Begabung
vollig versagt. DafR der Text im guten Film auf das mindeste eingeschrankt wird,
daf er als Stichwort Ideenverkniipfungen zu wecken oder schlimmstenfalls erldu-

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

ternde Hinweise zu geben hat, zeigt seinen Behelfscharakter gegeniiber der Bild-
sprache. In gewissem Sinne ist er das Eingestandnis mangelnder Phantasie und
ein Zeichen technischer Unsauberkeit: er ist ein faules Ubereinkommen, das aus
Fiiglichkeit und schlecht verhehlter Unfolgerichtigkeit Vermengungen huldigt.«
(Kléckner 2002 [1928], 303)

»Es blieb also unter Beriicksichtigung des noch mangelnden allgemeinen Ver-
standnisses fiir Kérper- und Situationsmimik zunéchst [..] nichts (brig, als das
gedruckte und projizierte Wort als Mittel der Verdeutlichung und der Ver-
bindung zu benutzen; eine bisher iiberall storend empfundene Tatsache, von
deren Entbehrlichkeit die weitere Entwicklung der Kinodichtung als solche
abhéngig wird. Denn der Kino mufd sich freimachen von allem, was nicht in
seinem Wesen und seiner Natur begriindet liegt [..]. Die Sprache der Worte —
gelesen und gehort—bildet die fiir den Kino uniiberschreitbare Grenze zum Gebie-
te des Theaters; ihm bleibt nur die Sprache der Bilder, die Sprache des Geschauten
als eigenes Reich. Kino ist und bleibt - - - >lebendiges Bild<! (Ritscher 1992 [1914], 411f;
Herv.i.0.)

Die rein visuellen Lichtgestalten des Kinos sind demnach strikt von allen For-
men der Sprachlichkeit zu trennen und gewinnen gerade aus dieser fehlenden
Versprachlichung und der Besinnung auf den Korper ihren eigenstindigen Cha-
rakter. Das Video-Individuum des Stummfilms und damit der Film als Ganzes
funktioniert in Reinform am eindriicklichsten — so suggerieren es diese Aussagen
— wobei die >Reinform« hier immer und immer wieder als die Form zu verstehen
ist, in der menschliche Motive in ihrer stummen Verfremdung auftreten. Es wird
also deutlich, wie diese diskursive Reibung am ganzheitlich gedachten Audiovi-
duum schliefllich zu einem intensivierten Medienbewusstsein fiihrt.

Sich Freimachen vom gesprochenen sowie geschriebenen Wort — das bezieht
sich dabei nicht nur auf die Zwischentitel. Es bedeutet erginzend auch eine Ableh-
nung auflerfilmischer Hilfsmittel — z. B. im Kinosaal anwesender Conferenciers,

183 _ sowie

Erzihlerinnen oder Darsteller, die die Filmbilder sprachlich begleiten
dariiber hinaus eine Debatte um die innerfilmische, tatsichlich im Bewegtbild
vorhandene Sprachlichkeit der Lippenbewegung.

In beiden Fillen fallen die Bewertungen recht eindeutig aus: Eine Vermen-
gung der Filmkunst mit den Mitteln der Live-Performance scheint unangebracht
bzw. erzeugt sie eine Nihe zum Theater, die dem Film als eigenstindiger Kunst

nicht gerecht zu werden scheint. Klemperer etwa beruft sich auf zahlreiche der

183 Zur Rolle der Filmerklarer:innen im Kinosaal siehe z. B. auch Chateauvert (1994, 86), Gunning
(1999) oder Wahl (2005, 4ff.).

14.02.2026, 08:28:2:

167


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 Das Audioviduum

bereits angesprochenen Argumente und beschreibt dabei anekdotisch den Film-
erklirer im Kinosaal als Stérfaktor:

»Der Conferencier war so (iberfliissig wie ein Erwachsener, der das mit Entdeckun-
geninseinem Bilderbuch beschiftigte Kind durch seine Erklarungen mehrablenkt
als es bereichert. Solch einem Erklarer bin ich denn auf meinen Streifziigen durch
das Kinotheater nur dieses eine Mal begegnet. Der Kinematograph braucht das
Wort nur als leiseste Stiitze des Bildes, meist ist es mit der gedruckten Uberschrift
der einzelnen Szenen getan [..]. Ins Gefiige des Dramas selber dringen immer nur
kurze Briefe, Geldanweisungen, Geburts- und Todesanzeigen, Testamente, ein Re-
zept, ein militarischer Befehl. Im Gbrigen herrscht immerfort die pantomimische
Handlung, aber eine ungleich verstandlichere als die der Bithnenpantomime, weil
eine ungleich reichhaltigere; [...]« (Klemperer1992 [1911/12],177)

Wieder sind es Sprache, Schrift und Pantomime, die zur Abgrenzung dienen.
Textuelle Sprachlichkeit wird bei Klemperer allein als diegetisches Element in Be-
tracht gezogen, wahrend verbale Sprachlichkeit, die mit filmischen Mitteln und
diegetisch eben nicht zu reproduzieren ist, auch als auflerfilmisches Substitut
keinerlei Zuspruch findet. Stets dominiert hingegen die »reichhaltigere« Sprach-
lichkeit des Korpers, wihrend die diegetische Schriftlichkeit in Form von Brief,
Anzeige oder Testament hinter sie zurticktritt und — wenn iiberhaupt — als raffi-
niert integrierte Nebeninformation legitim ist.

Ebenso wie Klemperer richtet sich Ulrich Rauscher gegen die verbale Live-
Performance parallel zum Film. Er beschreibt 1912 in einem Artikel fir die Frank-
furter Zeitung ein »heiteres« Erlebnis mit parallel zum Kinobild auftretenden und
agierenden Sprecher:innen, die den Filmfiguren ihre Stimmen liehen:

»Sehr heiter wirkte dies Zusammenkoppeln besonders, weil die Kintop-Schauspie-
ler sich in der Mehrzahl auf Gesten verlegten, ohne den Mund aufzutun, wahrend
ihre Stellvertreter vor der Flimmerwand munter darauf los redeten und manch-
mal mitihrem Ach und Weh noch gar nicht fertig waren, wahrend die Lichtgestalt,
dersieals Lunge und Maul dienten, bereits in Ohnmacht gesunken war.« (Rauscher
1991 [1912], 200)

Die Nicht-Ubereinstimmung von auflerfilmischem und innerfilmischem Spiel
sowie die Schwierigkeit der physischen Anwesenheit der Sprecher:innen, deren
Stimmen theoretisch von ithnen losgeldst werden miissen, um auf die flimmernde
Figur der nicht-anwesenden Filmdarsteller:innen tibertragen zu werden, sorgen
hier fiir den Eindruck der Uneinheitlichkeit. Das technisch produzierte Men-
schenbild — so scheint es — kann sich nicht mit einem real existenten Menschen
verbinden, weil die Unterschiede in der Prisenz zu deutlich zu Tage treten bzw.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

die utopische Einheit eines aus Koérper und Stimme bestehenden Audioviduums
iiber die Grenze des Technischen hinweg nicht zu bewerkstelligen ist.”®* Interes-
sant ist dabei, dass der reale Mensch bereits nur als »Stellvertreters, als »Lunge
und Maul« definiert wird, wihrend die Hauptperson im Endeffekt der Mensch
auf der Leinwand ist, der als poetische »Lichtgestalt« erscheint. Nicht nur die
Sprachlichkeit tritt also hinter die Korperlichkeit zuriick, sondern auch der weltli-
che Anthropozentrismus scheint sich hier zu einer Zentrierung auf die Menschen-
illusion zu verkehren.

AufRerfilmische Darsteller:innen fallen somit als sprechende Ergidnzung zum
Innerfilmischen aus. Doch wie ist es mit dem Sprechen der Darsteller:innen in-
nerhalb des Films — was ist mit ihren Lippenbewegungen? Auch hier gehen die
Meinungen auseinander, inwieweit das stumme Sprechen Teil des korperlichen
Ausdrucks ist™® oder aber als unfilmische Geste aus dem Film verbannt gehért.
Tannenbaum steht dabei fir ersteren Ansatzpunkt:

»Man hat es auch beim Film schon als eine Stillosigkeit bezeichnet, daf die Schau-
spieler die Mundbewegungen des Sprechers ausfiihren, obgleich man keine Wor-
te horen kann. Dagegen ist zu sagen, dafs die Bewegungen des Mundes lediglich
als mimisches Ausdrucksmittel dienen, genau so wie etwa das Hochziehen der
Augenbrauen, das Rollen der Augen oder die CGesten der Hiande.« (Tannenbaum
1992 [1913/14], 317)

Bruns hingegen sieht in der Kombination der Lippenbewegung mit dem Text der
Schrifttafeln eine ungliickliche Kombination:

»Unleidlicher nochist das stumme Gebabbel der Lippen, denen natiirlich auch erst
auf einspringenden Texttafeln Worte verliehen werden kdnnen. Das alles ergibt
ein fiirchterliches Durcheinander, einen derart geschmacksverletzenden Misch-
masch, daf der Unsinn des Romanverfilmens nicht wohl derbdeutlicher ad ocu-
los demonstriert werden kann, als durch eine derartige Vorfithrung.« (Bruns 1992
[1913], 275f)

184 Aufdiesen Aspekt wird im Kapitel zur Etablierung des Tonfilms noch eingegangen, wobei hier
bei einigen Autor:innen sogar bezweifelt wird, ob selbst medialisierte Stimme und filmischer
Korper ilberhaupt zu koppeln seien, weil die Stimme im Raum eine viel wirklichkeitsnihere,
dreidimensionalere Prasenz habe als der schwarz-weife, flache, zweidimensionale Filmkor-
per der Figuren (vgl. Leisegang 2002 [1929], 367).

185 Siehe hierzu z.B. auch Petra Lofflers Artikel Eine sichtbare Sprache. Sprechende Miinder im stum-
men Film (2004). Hierin wird das stumme Sprechen im frithen Film allerdings als fester und
zentraler Bestandteil beschrieben, der in Anlehnung an Wundt als besondere Form einer Aus-
drucksbewegung entdeckt wird.

14.02.2026, 08:28:2:

159


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Das Audioviduum

Stumm-sprechender Mensch und Texttafel gehen also ebenso wenig zusam-
men wie stumm-sprechender Mensch und reale Stimm-Anleihe. Das Wort an sich
wird — gesprochen wie (nondiegetisch) geschrieben — zum Problem und alle Hin-
weise auf seine Existenz sollten daher gemieden werden. Ahnlich sieht es auch
Konrad Lange:

»Keine Darstellung, auch die beste nicht, ist so lebendig, dafd man aus ihr die Wor-
te, die nicht wirklich gesprochen werden, entnehmen kénnte. Das einzig mégliche

ist vielmehr, daf® man sich Handlungen im allgemeinen und die sie begleitenden

Cefiihle vorstellt. Deshalb ist es auch stilistisch falsch, wenn Kinoschauspieler
wiahren der Handlung die Lippen bewegen und sich Mithe geben, durch die Art
dieser Bewegung bestimmte Wortvorstellungen zu erzeugen. Das kann ihnen

doch niemals gelingen. [..] Normale Menschen haben gar nicht das Bediirfnis, sich

bei einem Kinobilde bestimmte Worte vorzustellen; sie wollen nur die Handlung
im allgemeinen verstehen und ihr Gefiihl durch die Mimik der Schauspieler anre-
gen lassen.« (Lange 1992b [1913/14],117)

Die Lippenbewegung als kérperlicher Restbestand des Sprechens bzw. der Spra-
che fillt damit als Stilbruch auf und somit als Gestaltungsmittel fiir ein Kino des
rein Visuellen aus. Auch am Beispiel der Lippenbewegung lisst sich somit nach-
zeichnen, wie sich die Debatte um die Tonlosigkeit des Kinos tiber die Sprache zu
einer Debatte um die Kérperlichkeit des Menschen im Film wandelt. Die Frage,
was der Film ist und was er als Ausdrucksmittel leisten kann, fokussiert sich hier
sogar auf ein einziges Korperteil — auf die Mundpartie. Es scheint, als lief3en sich
die Grundfragen der Kinokunst anhand dieses einen menschlichen Details ver-
anschaulichen: Welche Form der Bildsprache kann der Film in seiner Tonlosigkeit
anbieten? Wie ist die Sprache (als Schrift oder korperliches Bewegungsmuster) in
seinen Bildlauf zu integrieren oder eben nicht?

Adam Kuckhoff findet dafiir eine eindeutige Antwort, wenn er sich in einer
Kritik zur Filminszenierung von Max Reinhardts DAas MIRAKEL (D 1912/13) —
einem der wenigen Filme, die bewusst auf Zwischentitel und Lippenbewegungen
verzichtete — grundsitzliche Fragen zur Rolle der Mundbewegung im Film stellt:

»Im Film hingegen ist es gerade verwunderlich, wenn diese Bildmenschen, die in

keiner Weise akustisch werden, Mundbewegungen machen, die nichtanders denn

als Trager akustischer Werte gedeutet werden kénnen. Man hat eingewandt, dafl

die Sprechbewegungen charakteristisch seien. Das sind sie in der Tat. Nicht aber—
und darauf kommt es an — fir die augenblickliche seelische Situation, sondern fir
den sprechenden Menschen (iberhaupt in Verbindung mit Lauten, die von diesen

Bewegungen hervorgebracht werden. Ohne das Wort oder den Ton bleiben sie

eine ungefillte, sinnlose Form.« (Kuckhoff1992 [1914/15], 414)

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Das Sprechen wird in all diesen Einschitzungen und Kommentaren — so
scheint es — erstmals als ein nicht nur akustischer, sondern auch kérperlich-
visueller Vorgang (der Mundbewegung und damit Mimik) erkannt, gleichzeitig
aber als fiir den Film unbrauchbar verworfen. Ohne daraus resultierenden Ton ist
das Sprechwerkzeug Mund fiir den Film eine »ungefiillte, sinnlose Form« (ebd.),
dessen Einsatz daher keinerlei Wert zeitigt.

Fiir Kuckhoff scheint es also erstrebenswert, dass der Film auf Zwischentitel
und Mundbewegung gleichermafien verzichtet (ihnlich, aber doch abweichend
von der Pantomime) und dass dies auch vom Publikum grundsitzlich akzeptiert
wird'®. In diesem Freimachen des Films von jeglichen sprachlichen Hilfsmitteln,
sieht der Autor denn auch die wesentliche Kunst des Kinos, die sich so in einem
»echten Stil des Kinodramas« manifestiere:

»Eins aber hebt diesen Film aus allem Bisherigen hervor: der echte Stil des Kinodra-
mas, charakterisiert durch die ohne Zwischenbemerkung ablaufende Bildfolge
und das Fehlen der Sprechbewegungen. Uber den ersten Punkt herrscht Einigkeit;
fur die zweite Forderung ist das Mirakel ein nicht mehr zu widerlegender Beweis.«
(Kuckhoff1992 [1914/15], 413; Herv.i. O.)

Was sich anhand dieser Diskussionen zum Zwischentitel und zum Conferencier
zeigen lisst, ist, dass sich in der Akzeptanz des Films als sprachloser Kunst eine
Auseinandersetzung mit seiner dennoch vorhandenen Beredsamkeit entwickelt,
die aber eben gerade nicht in schriftlichen wie personellen Substituten die Ret-
tung der Filmkunst sieht, sondern in der produktionsbezogenen wie konzeptio-
nellen Anpassung des menschlichen Kérpers an die Bedingungen des Films. Auch
wenn es dabei nicht um eine schlichte Ubertragung der Pantomime in das Film-
bild geht, so werden doch Mimik und Gestik als die elementaren Ausdrucksmodi
des Films festgestellt, die in ihm zu einer das Theater und die Pantomime sogar
ibersteigenden Ausdrucksfihigkeit gelangen kénnen. Dem Film scheint vor al-
lem in diesem Punkt der Menschendarstellung ein zuvor nicht gekanntes Inno-
vationspotenzial innezuwohnen, das aus der technischen Stummschaltung des
Menschen resultiert, aber gerade deswegen erstmals ermdglicht dessen Kérper-
lichkeit auf besondere und einzigartige Weise wahrzunehmen. Nicht das bewegte

186 AlsBeweisfithrt Kuckhoffan, dass, gemifeinerkleinen Befragungdie er nach dem Film durch-
gefithrt habe, auch den anderen Zuschauer:innen Text und Mundbewegung nicht gefehlt hat-
ten (einigen ware ihr Fehlen gar nicht aufgefallen); stattdessen habe ein kleines Programm-
heftvor der Vorfithrung die notwendigen Rahmeninformationen geliefert (vgl. Kuckhoff1992
[1914/15], 414). Sekundartextuelle Hilfsmittel sind also scheinbar nicht kategorisch verboten,
so lang der Film selbst vom Text und Wort befreit bleibt. Fiir das Programmbheft gelten aber
dennoch besondere Einschrankungen: »Das Programm darf nur ein verstandnisvoller Fithrer
sein, keine Kriicke, ohne deren Hilfe man iiberhaupt nicht gehen kann« (ebd.).

14.02.2026, 08:28:2:

161


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Das Audioviduum

Bild der Welt, sein genereller indexikalischer Charakter oder seine zeitliche
Komponente, machen damit das Wesen der neuen Kunst aus, sondern das alles
wird lediglich relevant in dem Moment, in dem der Inhalt dieser Bewegtbilder
menschliche Formen annimmt und damit den Menschen behandelt, verhandelt
und in gewisser Weise auch verwandelt.

Interessant ist diese Argumentationslinie fiir die Frage nach dem Audiovidu-
um vor allem, weil sie zeigt, wie der Anthropozentrismus der ersten Sprachlosig-
keitsdebatten sich gerade nicht auflést, indem der Mensch als Motiv des Kinos
schlicht ausgeschlossen und fiir unfilmisch erklirt wird.”®” Ganz im Gegenteil
zeigt sich in diesen Diskussionen das Bemithen, gerade den Menschen zur zent-
ralen Grundlage fiir die filmische Kunstfertigkeit ins Feld zu fithren, um die sich
die restlichen Gestaltungsmittel des Kinos (Mise-en-Scéne, Dingwelt, natiirliche
oder kiinstliche Kulisse etc.) zu gruppieren haben. Beginnt die Kinodebatte zu-
nichst vorrangig als Stimmendebatte, so wird sie parallel zunehmend zu einer
Koérperdebatte ausgeweitet, die gleichwohl die eigentliche Neuheit des Kinos ent-
gegen dem Theater und den etablierten, immer noch wortbasierten Kiinsten so-
wohl technisch als auch darstellerisch begriindet. Im folgenden Abschnitt seien
diese Aspekte der Debatte anhand der Frage nach dem Filmschauspieler bzw. der
Filmschauspielerin und vor allem nach ihrer technischen Inszenierung ergian-
zend nachgezeichnet.

187 Allerdings ware in diesem Punkt eine noch intensivere Auseinandersetzung mit Texten aus
dem Umfeld des absoluten und abstrakten Films sowie des friihen Experimentalfilms (z.B.
eines Oskar Fischingers, Walter Ruttmanns, Hans Richters oder Viking Eggelings), interessant,
wie er sich zwar mit den 1910er Jahren bereits entwickelt, aber vor allem in den 1920er Jahren
als Kunstform etabliert (vgl. z.B. Scheugl/Schmidt 1974; Kienig/Heinrich 2012). So ware z.B.
eine Relektiire der Schriften Lazlo Moholy-Nagys (1927,1929) interessant, in denen der Mensch
zwar eine sehr zentrale Rolle spielt, aber vorrangig als Rezipient:in im Umgang mit Kunst und
Technik und gerade nichtals Motiv (vgl. z. B. Moholy-Nagy 1929, 8ff.). Eine noch weiter zu iiber-
priifende These konnte im Hinblick auf diese Filmbewegungen lauten, dass in der Abkehr vom
anthropomorphen Audioviduum (und realfilmischen Darstellungen generell), die der absolu-
te und abstrakte Film praktizieren, genau die hier noch zu verhandelnde These greift, dassin
dem Moment, indem der Film als potentielle Kunstform grundséatzlich bereits etabliertist, der
Menschenbezug fiir seine Legitimation und Relevanzsteigerung (gegeniiber anderen Kiinsten
etwa) nicht mehr gebraucht wird und sich der Fokus daher auf die ganz eigene, andersartige
und unbekannte Asthetik verlagert, die er anbietet. Das wire allerdings genauer zu priifen.
Zur Abkehrvom Audioviduum in starker formorientierten Filmtheorien der1920erJahre siehe
auch Abschnitt3.1.4.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

3.1.2| Neue Sichtbarkeiten: Die Kinodebatte als Korperdebatte

Nachdem die Sprache und ihre Substitute (Zwischentitel, Live-Sprecher:in) als
unbrauchbar fir die Konstitution einer Filmkunst ausgeschlossen sind, fokus-
siert die Kritiker:innen-Debatte mehr und mehr die Kérperlichkeit der in ihr
auftretenden Akteur:innen. Der Filmschauspieler™® tritt auf den Plan und wird
zum konkreten Anhaltspunkt fiir Fragen der Filmgestaltung. Das bezieht sich
einerseits auf ihn als aufRerfilmischen Lieferanten der Performance (also auf sein
Auftreten vor der Kamera)'® sowie gleichzeitig auf seine Erscheinung als flichige
Lichtgestalt (also sein Auftreten im Bild selbst). Der Korper des Schauspielers und
die eben nicht mehr (raum-)korperliche Art seines Erscheinens als Lichtfliche auf
der Leinwand, bilden damit einen ersten, anschaulichen Ausgangspunkt fiir die
Kinodebatte als Korperdebatte.

Mit der Flichigkeit und dem EinbiifRen der dritten Dimension wird das Film-
bild zudem Raumfragen unterzogen, in denen dennoch vielfach der Mensch zent-
rales Motiv der Verhandlung bleibt. In der Technik der Grofiaufnahme schliefilich
treffen beide Elemente zusammen: Die Nidhe der Kamera zum Mienenspiel bzw.
die aufnahme- und projektionstechnisch vollzogene Vergrofierung des Gesichts
gelten als ein neuartiges, genuin filmisches Mittel der Emotionsvermittlung, das
etwa das Theater in dieser Intensitit nicht bieten kann. Hier ist es die Rahmung
und Uberdimensionierung des menschlichen Gesichts, die einen besonderen Reiz
ausmachen und die sehr anschaulich von Hugo Miinsterberg (1916) als einzigarti-
ges Gestaltungsmittel des Kinos beschrieben werden. Diesen Aspekten gilt es im
Folgenden nachzugehen.

188 Andieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die vorliegende Untersuchung sich stets um gen-
derneutrale Formulierungen bemiiht. An Stellen, an denendies nichtder Fallist, handeltessich
entweder um Kontexte, in denen tatsachlich z. B. nur weibliche oder ménnliche Einzelsubjek-
te gemeint sind, um exemplarische Aufzdhlungen, in denen mehrere Geschlechter vertreten
sind, oder aber es sind Ubernahmen von (meist im generischen Maskulinum verfassten) For-
mulierungen und dominanten Begrifflichkeiten aus dem jeweils zeitgendssischen Diskurs (so
wird inder Filmliteratur der1910er und1920erJahre z. B. meist nur von »dem Filmschauspieler«
gesprochen). Um hier keine historischen, geschlechtsspezifischen Eindimensionalititen in der
Relektiire einfach unkommentiert einzuebnen, werden daher stellenweise diese mannlichen
Formen ibernommen, um —im Kontrast zur gendergerechten Schreibweise — gerade auf die-
se Eindimensionalitdt der Debatte zu verweisen. An manchen Stellen —vor allem im Hinblick
auf die zeitgendssischen Kritiker:innen und Autor:innen kann —auf Grundlage der gesichteten
Quellen —davon ausgegangen werden, dass sich an den Kino- und auch Rundfunkdebatten in
den meisten Féllen Manner dufdern. Um aber ggf. dennoch vorhandene Akteurinnen nicht zu
unterschlagen, werden auch hierin der Regel genderneutrale Formulierungen genutzt.

189 Siehe hierzu auch Diederichs (2001, 127).

14.02.2026, 08:28:2:

163


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Das Audioviduum

Der Filmschauspieler

Das Schauspiel des tonlosen Films ist zunichst - resultierend aus der Tatsa-
che des fehlenden Wortes — ein kritisch hinterfragtes Unterfangen, weil viele
Autor:innen (wie zu Beginn dieses Kapitels bereits gezeigt werden konnte) aus
dem fehlenden Wort fehlenden Intellekt und Geist der Handlung ableiten. Der
schlechte Ruf des Kinos, was seinen Status als kulturelles Gut betrifft, sorgt so
dafir, dass die Theaterschauspieler:innen zunichst zogerlich Rollen beim Film
annehmen und teilweise sogar nicht annehmen diirfen (vgl. Schweinitz 1992,
223f.; Duenschmann (2002 [1912], 97). Heinrich Stiimcke stellt dabei den Wert des
Filmschauspiels fiir den ernstzunehmenden Schauspieler grundsitzlich in Frage:

»Wie sollten Bithnenkiinstler, die diesen Namen verdienen, auf die Dauer Be-
friedigung an einer Tatigkeit finden, die ihnen grundsatzlich den Verzicht auf ihr
schonstes und starkstes Kunstmittel, das lebendige Wort, aufzwingt und ihre mi-
mische Ausdrucksfahigkeit eben durch diesen Verzicht schliefSlich zu grober und
breiter VerauRerlichung aller Empfindungen im Stil eines Taubstummen oder Na-
turmenschen fithren?« (Stiimcke 1992 [1911/12], 244f.; Herv.i. 0.)

Zunichst fallt auf, dass hier erneut »der Mensch« im Medium eine Kategorie ist,
die zugleich Ausschliisse produziert, nimlich dann, wenn ihr >andere« Menschen
als deviant bzw. von einer Norm abweichend gegeniibergestellt werden. Der dis-
kreditierende Vergleich zu »Taubstummen oder Naturmenschen« dient hier also
dazu, tiber die Kategorie des Menschen und vermeintliche >qualitative« Unter-
schiede, denen er unterliegt, die Unzulidnglichkeiten des Films zu verdeutlichen.
Die Licht-Gestalten auf der Leinwand werden so zu einer devianten Art Mensch
erklirt und der Film dadurch (anthropomorphisiert) zur devianten Art Kunst. Zu-
gleich ist die ibertriebene Gestik und Mimik der frithen Schauspielversuche im
Film vielfach Ausléser fiir Kritik bzw. wird dem Kinomimen-Spiel abgesprochen
mehr als nur grobschlichtige Basis-Emotionen zu vermitteln.

»Das Charakteristikum der cinéma-Phantasien ist die Rapiditat und die Konzentra-
tion der Handlung. Die Autoren dieses neuen Theaters sehn sich einem nervisen
Visorium (ist das Wort, als Gegenstiick zum >Auditoriums, gestattet?) gegeniiber,
einem Publikum, das in gedrangten Minuten viel und vielerlei sehen will. Daraus
ergibt sich die Notwendigkeit der Stilisierung. Die Personen, die vor der Linse des
Aufnahmeapparates agieren, diirfen gemeinhin nur eine Eigenschaft haben —
ebenjene, die ihre Erlebnisse herbeifithrt und verwirrt. Die cinéma-Menschen sind
entweder nur verliebt oder nur trunksiichtig oder nur edelmiitig — die >Totalitatc
ihres Wesens [...] sich entfalten zu sehn, dazu hat ihr Publikum keine Zeit.« (Harde-
kopf1992 [1910],157; Herv.i. 0.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Hardekopf akzeptiert dabei zwar, dass das Kino rein visuell funktioniert, leitet
daraus aber ab, dass sein Rollen-Repertoire und seine Ausdrucksmoglichkeiten
auf ein zu bewiltigendes Maf3 an Stereotypen reduziert werden miissen. Nicht
ganz so einseitig sieht es Joseph August Lux, der die Stereotypisierung zwar eben-
falls als Stilisierung, jedoch als eine bewusst auszunutzende verstanden wissen
will:

»lm Kinodrama haben alle korperlichen Ausdrucksmoglichkeiten, die Wucht

des Temperaments, die dahinstiirmende Kraft der Bewegung, die Starrheit des

Schrecks, kurz der ganze Wechsel von Stimmungen und Ausdrucksmdglichkeiten

keine [..] Gelegenheit zur Entfaltung wie auf der Bithne; sie missen reduziert wer-
den, umgesetzt in Gebarde und Mimik, kurz: stilisiert.« (Lux 1992 [1913/14], 319f))

Bei dieser Stilisierung geht es allerdings nicht um Ubertreibung oder die »grofie
Pose¢, sondern zunehmend um Natiirlichkeit bzw. eine dezente emotionale Ur-

190 »Das Kinoschauspiel beruht auf Pose, was

wiichsigkeit der gewihlten Gesten.
aber keineswegs die Natiirlichkeit ausschliefit, die die schwierigste aller Posen
ist« — so fasst es Lux (ebd., 319) zusammen. Und diese Natirlichkeit gilt eben auch

und besonders fiir das Mienenspiel:

»Unter Mimik ist nicht Gesichterschneiden zu verstehen, keine Crimasse, kein Ver-
zerren der Muskeln — es ist unglaublich, wie grof3 die Einfachheit des Ausdrucks
sein muf$, und wie gerade die starkste Wirkung in den leisesten Zeichen beruht.«
(Ebd., 320)

In solchen und dhnlichen Beschreibungen erwichst ein Bewusstsein fiir die be-
sonderen Anforderungen des Filmschauspiels, das sich einerseits durch den Weg-
fall des Wortes stirker auf den Koérper fokussieren muss als im Theater, dennoch
aber — durch die Nihe des Kamera- und damit des Zuschauer:innenblicks — nicht
in eine raumfilllende, grofRe Gestik ausarten darf, sondern vielmehr ein nuan-
ciertes Mienenspiel erfordert.

Als zentrales Beispiel fiir eine gelungene Form dieser Art des Schauspiels
dient Lux Asta Nielsen (vgl. ebd.; sowie ders. 2004 [1914], 197ff.)*" — und damit
eine Schauspielerin, die eine ganze Vielzahl an Kritiker:innen zu Lobeshymnen

190 Zur Frage von Stereotypisierung und Schauspiel im frithen Kino siehe auch Schweinitz (2006).

191 Dass mit dieser Schauspielerin einer der ersten Stars des frithen Kinos als Beispiel gewéhlt
wird, stellt die Diskussion um die (iber das Medium gesteigerte Individualitit von sechten
Menschen<an dieser Stelle noch zusatzlich aus. Siehe dazu auch erneut die Anmerkungen zum
Star-Begriffin Kapitel 2.3.1 dieser Arbeit.

14.02.2026, 08:28:2:

165


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Das Audioviduum

verleitet.””* Denn entgegen dem Vorwurf der stupiden Reduktion und Stereoty-
pisierung wird - u. a. anhand von Nielsen — mehr und mehr die Vielfiltigkeit des
visuellen Ausdrucksrepertoires gelobt. Walter Turszinksy etwa beschreibt Niel-
sens Schauspiel explizit als sprachkompensierend, indem er ihrem Kérper auditi-
ve Wirkungen zuschreibt:

»Hier aber vermifdt ohnehin niemand die Sprache: und ein Jeder ist atemlos hin-
gegeben an diese Kunst, die die Tastatur der Gedanken und Gefiihle auch ohne
Unterschatzung durch das Wort so laut, so klingend, so in allen feinsten Tonvibra-
tionen vernehmbar anzuschlagen weif [.. J«. (Turszinsky 1992 [1913], 354)

Die anthropomediale Relationierung kreiert hier also eine auflerfilmisch kaum
denkbare »auditive Kérperlichkeit«. Auch Tannenbaum attestiert >der Nielsenc ein
besonderes, intuitives Darstellungstalent (gemessen an den Bedingungen des
Films), welches eben nicht aufgesetzt oder stereotypisiert sei, sondern den Aus-
druck wahrer Gefithle bewerkstellige:

»Vielmehr scheinen bei ihr Geste und Mimik der konsequente, innerlich bedingte
Ausflufs seelischer Regungen zu sein. Ihr Kérper muf einfach so, wie er es tut, auf
alle Affekte reagieren. So erleben wirin der Kérperkunst Asta Nielsens die Affekte
unmittelbar. Und hierin zeigt sich das wahre Wesen der spezifisch kinematogra-
phischen Mimik [...]. Die Schauspieler der Sprechbiithne pflegen gewohnlich diese
mimische Begabung nicht zu besitzen, so dafd sie vor der Kamera versagen, zumal
sie der (allgemeinen) Ansicht leben, der Kino erfordere nichts als eine unméaRige
Ubertreibung aller das gesprochene Wort unterstreichenden Gesten der Sprech-
biihne und des alltaglichen Lebens.« (Tannenbaum 1992 [1913/14], 316f)™*

In der Auseinandersetzung mit dem filmischen Kérper Asta Nielsens werden
somit die zentralen Argumente der Kinokritiker:innen umgewendet: Indem der
Korper selbst zur »Tastatur« wird, zum nicht verbal aber emotional »laut« und
»klingend« tonenden Ausdrucksmittel, kompensiert er seine Sprachlosigkeit und
lisst die Affekte sogar (trotz medialer Vermittlung bzw. gerade durch sie) unmit-
telbarer erscheinen, als in der sprachlichen Codierung bzw. im Theater. Der Film
und seine Anforderungen lassen damit das Schauspiel bei Tannenbaum zur ex-
klusiven »Korperkunst« (ebd.) werden.

192 Auch bei Balazs findet sich ein exklusiver Text (iber Asta Nielsen, der ihrer schauspielerischen
Leistung huldigt mit dem mehrfach wiederholten Credo: »[..] senkt die Fahnen vor ihr, dennsie
ist unvergleichlich und unerreicht« (vgl. Balazs 2001 [1924], 108; 109; 111).

193 In diese Beschreibung von Nielsen als Film-Individuum gliedert sich somit die vor allem von
Voss (2010) aufgerufene Affekt-Ebene anthropomedialer Relationen mitein.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Wihrend sich diese Einschitzungen allerdings in den meisten Fillen auf den
sreal-korperlichen< Schauspieler beziehen, zeichnet sich zunehmend ein Bewusst-
sein dafiir ab, dass es bei der Kunst des Films nicht direkt um die Darsteller:in-
nen geht, sondern spezifischer um ihr Auftreten als flichige Projektion auf der
Leinwand. Bei Emil Faktor ist es erneut Asta Nielsen, die ihm als Grundlage fiir
diese Erkenntnis dient. Am Rande einer Filmkritik schreibt er iiber eine reale Be-
gegnung mit ihr im Kinosaal, dass »[m]an erschrickt, wenn man sieht, daf} sie
nicht blof eine Schépfung der Photographie ist« (Faktor 1992 [1913], 350). Die Ab-
16sung des Filmschauspiels von der realen Person der Schauspielerin wird hier
als Schreck geschildert und belegt dabei, dass das Schreiben iiber die Kérper-
lichkeit »der Nielsen<in erster Linie ein Schreiben tiber ein rein filmisches sVideo-
Individuumcist. Die Etablierung des Star-Systems Hollywood’scher Prigung, die
spitestens mit den 1910er Jahren einsetzt (vgl. z. B. deCordova 2001), kann als
weiterer Beleg fiir das steigende Bewusstsein fir diese Moglichkeiten kiinstlicher
Identititskonstruktion angesehen werden.

Dass diese Abtrennung des eigenen, filmischen Counterfeits dabei fiir die
Darsteller:innen selbst problematisch sein kann, beschreibt indessen Duen-
schmann (2002 [1912]):

»Nun kommt aber bei der Lichtbildbiihne auch noch das fiir den Schauspieler gerade-
zu verhdngnisvolle Moment der mechanischen optischen Vervielfiltigung hinzu. Im Thea-
ter gibt der Schauspieler, sei es im Drama, sei es in der Pantomime, das Beste, was

erinintellektueller oder gemiitlicher Beziehung zu bieten hat, schliellich nur den

Hunderten oder hochstens Tausenden preis, die er wahrend der Zeit seines Auf-
tretens sich gegeniber sieht. Im Kinematographen dagegen tut der Schauspieler
zwar scheinbar dasselbe, aber dabei in einer fiir ihn selbst villig einseitig bestimmten

und fixierten Weise (wie bei einer Photographie), und dies noch dazu vor einer ihm

ganzlich fremden Menge von Hunderttausenden und Millionen, mégen sie nun

seinem eigenen Vaterlande angehdren oder fremden Landern. Wahrlich, wer ein

Herz im Leibe hat, um mitzufiihlen, was es heifit, in dieser Weise sich bloRzustel-
len (das ist das richtige Wort dafir), wird verstehen, warum die Schauspieler im

Kinematographen die Namenlosigkeit bevorzugen [..].« (Ebd., 97; Herv.i. 0)®*

194 Siehe hierzu auch Walter Benjamins zeitlich etwas nachgeordnete Beschreibung der Filmka-
mera und des zugehdorigen Dispositivs als Test-Apparatur (Benjamin 2002 [1936]): »Definitiv
wird die Kunstleistung des Bithnenschauspielers dem Publikum durch diesen selbst in eigener
Person prasentiert; dagegen wird die Kunstleistung des Filmdarstellers dem Publikum durch
eine Apparautr prasentiert. Das leztere hat zweierlei zur Folge. Die Apparatur, die die Leistung
des Filmdarstellers vor das Publikum bringt, ist nicht gehalten, diese Leistung als Totalitdt zu
respektieren. Sie nimmtunter Fihrung des Kameramannes laufend zu dieser Stellung. Die Fol-
gevon Stellungnahmen, die der Cutter aus dem ihm abgelieferten Material komponiert, bildet
den fertig montierten Film. Er umfafit eine gewisse Anzahl von Bewegungsmomenten, die als

14.02.2026, 08:28:2:

167


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Das Audioviduum

Duenschmann sieht diese Ablosung der eigenen schauspielerischen Leistung
und damit ihre vom eigenen Kérper unabhingige, mehrfach verwendbare und
damit qualitativ wie quantitativ unkontrollierbare Erscheinungsweise als Grund
dafir, warum die Schauspieler:innen des frithen Films (im Gegensatz zu ihren
Kolleg:innen vom Theater) zunichst meist namentlich unerwahnt blieben — und er
sieht dies gleichzeitig als Grund dafiir, warum Film und Theater (allein aufgrund
ihrer unterschiedlichen Schauspiel-Modi) als eigenstindige, getrennte Kunst-
gattungen betrachtet werden miissten (wie es z. B. auch Geméilde und Orchester-
Konzert seien) (vgl. ebd., 96f.). Die (etwa namentlich fixierte) Individualitit der
Schauspieler:innen ist somit durch die technischen Bedingungen des Films in
mehrfacher Hinsicht tangiert. In der zu dieser Zeit noch gingigen Anonymitit
der Darstellenden deutet sich damit zunichst eine von ihnen abgeldste, eigene In-
dividualitit der Leinwandgestalten an. Interessant ist in einem nachsten Schritt
aber, dass mit zunehmender Etablierung des Films schliefRlich doch die Namen
der Schauspieler:innen — nicht zuletzt als Verkaufsargument - Einzug in die
Vor- und Abspinne der Filme und die sie begleitenden Werbe-Paratexte halten
(vgl. deCordova 2001). In Weiterfithrung Duenschmanns kénnte diese (Wieder-)
Vereinigung von Darsteller:in und Dargestelltem (iiber das Vehikel des Namens
als identitatsstiftendem Verbindungselement) daher als finale Anerkennung und
Durchsetzung des Films als Kunst gelesen werden: Der:die Filmschauspieler:in
— als Darsteller:in innerhalb einer eigenen Kunstgattung — kann dann auch als
Kinstler:in in diesem darstellerisch-technischen Gefiige wieder hervortreten. So
oder so schreibt sich in Duenschmanns Uberlegungen, auch wenn er dabei weni-
ger die Leinwandgestalten an sich, als deren »verhingnisvolle« Bedeutung fiir die
Schauspieler:innen fokussiert, eine explizite Aushandlung der Grenze des neuen
Mediums anhand des Menschen ein.

Am Beispiel dieser Schauspiel- und Schauspieler:innen-Kritiken und damit
konkret verhandelter darstellerischer Leistungen (wie die Asta Nielsens) lassen
sich also die zwei skizzierten, zentralen Ansatzpunkte aufzeigen, an denen sich
die Kinodebatte in eine Kérperdebatte wandelt. Wihrend die einen sich noch sehr

solche der Kamera erkannt werden miissen — von Spezialeinstellungen wie Grofaufnahmen
zu schweigen. So wird die Leistung des Darstellers einer Reihe von optischen Tests unterwor-
fen. Dies ist die erste Folge des Umstands, dafl die Leistung des Filmdarstellers durch die Ap-
paratur vorgefithrt wird. Die zweite Folge beruht darauf, daf der Filmdarsteller, da er nicht
selbst seine Leistung dem Publikum prisentiert, die dem Bithnenschauspieler vorbehaltene
Méglichkeit einbiifit, die Leistung wahrend der Darbietung dem Publikum anzupassen. Dieses
kommtdadurch in die Haltung eines durch keinerlei personlichen Kontakt mit dem Darsteller
gestorten Begutachters. Das Publikum fiihlt sich in den Darsteller nur ein, indem es sich in den Appa-
rateinfiihlt. Es iibernimmt also dessen Haltung: es testet« (ebd., 174f.; Herv.i. 0.). Auch Benjamin be-
schreibt hier also den Film als anthropomediale Relation, aus der er theoretische Erkenntnisse
fiir die Beschaffenheit des Mediums ableitet.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

stark auf die vorfilmische Arbeit der konkreten Schauspieler:innen beziehen und
auf die Notwendigkeit ihrer Anpassung an das filmische Material, fokussieren
andere bereits deutlicher das filmische Vermégen zur Kérperdarstellung. Wih-
rend die einen demzufolge die Leistung der Schauspieler:innen in den Mittel-
punkt stellen, ist es bei anderen die Leistung des Mediums selbst, die, im Abgleich
mit der Darstellung, relevant wird.

Tannenbaum etwa ist der ersteren Linie zuzuschreiben; z. B. wenn er im-
mer wieder Theaterbithne und Kinobithne miteinander abgleicht, dabei aber die
Sprachlosigkeit und Flichigkeit des Filmbildes nicht direkt als Medien-Konstitu-
enten beschreibt, sondern immer nur als Rahmenbedingungen fiir die eigentliche
Kunst des Schauspiels. Dabei sieht er in der Befreiung vom Wort durch den Film
in erster Linie eine Befreiung des Schauspielers gegeben, der ungebundener in
der korperlichen Interpretation seiner Rolle sei als der Theaterschauspieler, der
durch den Text stark an den Willen des Dichters gekoppelt bleibe. Der Dichter-
Status verlagere sich so auf den Schauspieler:

»Neben dem Kinodichter ist der Kinoschauspieler ein produktiver Kiinstler, wenn
es wahr ist, daf die Schauspielkunst in der Verlautlichung lediglich reproduzie-
rend, in der Verkdrperung selbstschopferisch ist. Ganz gewifd ist dem Schauspieler
des Kinos ein weit grofRerer Spielraum zur individuellen Gestaltung seiner Rolle
gegeben als dem Schauspieler der Sprechbiihne, der durch die gegebenen Text-
worte in groRem Mafie an den Dichter und sein Wollen gekettet ist.« (Tannen-
baum1992 [1913/14], 314)

In diesem Zusammenhang ist es also auch Tannenbaum, der in der Ausschaltung
der Sprache eine neue Wertigkeit des korperlichen Ausdrucks erkennt, die ein be-
sonderes Kénnen bzw. einen geeigneten darstellerischen Modus des Schauspie-
lers erzwingt und genau darum grundsitzlich einen kiinstlerischen Wert besit-
zen kann:

»Der Kino erfordert [...] einen absolut eigenen Stil des Schauspielens, der sich von
dem der Sprechbiihne wesentlich unterscheidet. Des Kinoschauspielers einziges
Instrument ist sein Korper. Durch ihn allein muf er uns sein Wollen kundtun. Vor
allemist es dazu bei der flichenhaften Erscheinung aller Dinge im Kinobilde nétig,
daf der Kinoschauspieler stets reliefartig in der Bildebene spielt, so daf} alle sei-
ne Bewegungen klar und in einem ganz ungebrochenen Rhythmus zum Ausdruck
kommen. Dann aber verlangt das Lichtbild eine ganz besondere Art mimischer Be-
gabung[..].« (Ebd., 316)

Erneut zeigt sich hier jedoch, dass die Kunst des Films bei Autor:innen wie Tan-
nenbaum in der voraussetzungsvollen Arbeit des Schauspielers gesucht wird

14.02.2026, 08:28:2:

169


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Das Audioviduum

und nicht oder nur nachgeordnet im filmischen Bild selbst. Denn Tannenbaum
macht die Qualitit der Darstellung explizit vom Einsatz der Korperlichkeit vor
der Kamera abhingig und weniger — oder zumindest nur indirekt — von der Bild-
gestaltung an sich. Die Technik (in Form der Kamera) erscheint als starrer Auf-
zeichnungsmechanismus, wihrend die Darsteller:innen die dafiir geeigneten,
flexiblen und flichentauglichen Ausdrucksmoglichkeiten finden miissen. Der
Anthropozentrismus Tannenbaums erscheint quasi >puristische, weil der Mensch
auf Bildebene zwar das zentrale Gestaltungselement des Films ist, dessen Kunst-
fertigkeit als Medium aber vom realen Menschen (also vom Schauspieler und nicht
seinen bildlichen Reproduktionsméglichkeiten) abhdngt'. Dies ist bei Tannen-
baum auch in Bezug auf die Frage nach der szenischen Anordnung zu spitren, in der
(erginzend zur Zentralstellung von Handlung und Mimik; s. 0.) vordergriindig der
nicht-menschliche, technische Aspekt ihrer Bilderscheinung angesprochen wird
(namentlich Flichigkeit und Dinglichkeit), und wobei dennoch der sdem Medium
duferliche Mensch«das Zentrum der Gestaltung bleibt:

»Da durch die photographische Technik Menschen und Dinge nebeneinander in
eine einzige Flachigkeit gesetzt werden, ist es vor allem nétig, dem szenischen Rah-
men eine gewisse Monumentalitdt zu verleihen. Denn ein minutiéser Hintergrund,
auf dem durch Mébel, Palmen, Figuren und Figiirchen ein wirres, charakterloses
Liniengemenge entsteht, kann niemals gegen den Kinoschauspieler wirkungsvoll
kontrastieren. Seine Person und seine Gesten werden einfach verschluckt, das Bild
bleibt vollig wirkungslos.« (Ebd., 318)

Dem (bereits weiter oben angesprochenen) Risiko des Identititsverlustes im Bild,
dem Mensch bzw. Darsteller:in ausgesetzt ist, gilt es also zu entgehen, indem
auch die Szenerie so geschaffen wird, dass sie den Menschen in der Flichigkeit
nicht untergehen lisst.

Und doch wird an Stellen wie diesen ebenso deutlich, dass die Auseinander-
setzung mit der Leistung und Arbeit des Filmschauspielers (als quasi realwelt-
lich-anthropozentrische Perspektive) stets kurzzeitig von der Frage nach dem
darstellenden Menschen zum dargestellten Menschen (also in eine anthropomorpho-
zentrische Perspektive) kippen kann — eine Argumentationsfigur, die sich gleich-
sam und zunehmend bei den noch folgenden Autor:innen finden lisst; dann
nimlich, wenn in der Beschreibung der technischen und bildgestalterischen Be-
dingungen, die ein spezifisches Agieren erfordern, so etwas wie eine Eigenartig-
keit des Mediums selbst aufscheint.

Generell bleiben Tannenbaums Beschreibungen der Kunstfertigkeit des Films
aber an der Kunstfertigkeit des tatsichlichen Schauspielers haften und stehen

195 Dieswird in Bezug auf Bloem (1922) in Kapitel 3.1.3 ebenfalls noch zu sehen sein.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

damit stellvertretend fiir die eher darsteller-zentrierte argumentative Richtung
der Kino/Kérper-Debatte.

Wihrend bei Tannenbaum die Verkniipfung von realem Darsteller und seiner
filmischen Aufzeichnung somit als duflerst eng beschrieben wird und daher die
Fertigkeit des Filmbildes mafgeblich von der Fertigkeit seiner Darsteller:innen
und ihrer Eignung fiir die Anforderungen der Leinwand abhingt, stehen auf der
anderen Seite Denkansitze, die — ebenfalls anhand des:der Schauspieler:in, aber
in anderer Art und Weise — gerade im Modus der Reproduktion und der Ablésung
des Leinwandbildes von der (menschlichen) Vorlage den Innovationscharakter
des Films ausmachen. Diese Denkrichtung findet sich z. B. bei Alfred Polgar, der
nahezu euphorisch die Méglichkeiten der Reproduktion beschreibt:

»Und da méchte man Theaterdirektor und Schauspieler sein. Was fiir ein Leben!
Einmal spielt der Schauspieler und damit auch zugleich hunderttausendmal. Und
immer genau so gut wie bei der Premiere. Und in zweihundert Stadten zu gleicher
Zeit. Und in samtlichen Kultursprachen der Erde. Und wenn der Film lang genug
dauert, erlebt der Mime das Wunder der ewigen Jugend. Sitzt als alter Mann in
seinem Palais Unter den Linden und entziickt zur selben Zeit als Bonvivant und
Springinsfeld die jungen Mddchen von Adelaide und Budapest. [..] Welche Diszi-
plin in jeder Auffithrung, welch rascher Szenenwechsel, welches gesunde, herrli-
che Tempo!« (Polgar1992 [1911/12], 164)

Im Gegensatz zu Duenschmann, der - wie oben geschildert — die Abl6sung des
filmischen vom realweltlich-darstellenden Menschen als »verhingnisvoll« fiir
letzteren beschreibt, sieht Polgar genau darin eine besondere Fihigkeit des Me-
diums. Mit den Mitteln des Films wird der Mensch seiner rdumlichen und zeit-
lichen Beschrinktheit enthoben und durch das Kino (das hier als eine Art Zauber-
maschine erscheint) zu einem iiberzeitlich, iiberraumlich und damit fast schon
iibermenschlich zu denkenden, eigenstindigen Wesen beférdert. Das Kénnen
der Schauspielerin vor der Kamera tritt folglich — in enger Auseinandersetzung
mit ihr - hinter das Kénnen der Kamera und der Projektion selbst zuriick bzw.
geht es mit ihr eine Art leistungssteigernde Symbiose ein.

Tendenziell ist dies auch in den Schilderungen zu finden, die sich mit Pro-
zessen der Selbstoptimierung von Schauspieler:innen beschiftigen, die durch die
Nutzung der Kamera zur Eigenanalyse auftreten. Walter von Molo beschreibt die-
sen neuen Modus der Selbstkritik, der erstmals iiber das Medium Film das eigene
Schauspiel fiir die Filmmimen selbst sichtbar werden lasst:

»In neuester Zeit benitzen auch Schauspieler den Kinematographen, um ihre
eigene Wirkung zu studieren. Der Schauspieler oder die Schauspielerin |af3t sich

14.02.2026, 08:28:2:

m


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Das Audioviduum

in der zu kontrollierenden Rolle aufnehmen und sieht sich dann agieren, ein Ding,
das bisherden Schauspielern ganzlich verwehrt war« (von Molo1992 [1910/11], 37)./°

Das kiinstlerische Vermdgen der Darsteller:innen scheint hier durch die Technik
in seiner Perfektion in zuvor unmoglicher Weise steigerbar zu werden, indem aus
der Objektivierung des eigenen Spiels eine subjektive Verinderung hervorgeru-
fen wird."’

Wie sich in diesen beispielhaften Auflerungen zeigt, verschrinken sich in Be-
zug auf den:die Schauspieler:in die Ebenen von Medium und Mensch noch enger
als zuvor — und das nicht nur iiber den Umgang des Menschen mit dem Medium
und seinen beschrinkten Moglichkeiten; auch der Einfluss der technischen Be-
dingungen auf den Menschen scheint weitere Akzeptanz zu gewinnen. Hinzu-
kommt, dass anhand des Schauspieler:innenkérpers die Fihigkeiten der neuen
Filmkunst selbst zunehmend deutlich hervortreten, indem dieser verfremdet,
transformiert und stilisiert wird auf eine Art und Weise, die in anderen Kiinsten
so nicht realisierbar scheint. Wahrend auf der einen Seite somit die Einschrin-
kungen der Darsteller:innen durch den Film als kiinstlerische Herausforderung
zur Legitimation des Mediums beitragen, geraten gleichermaflen die Ergebnisse
dieses Produktionszusammenhangs als dsthetische Phinomene in den Blick, die
sich mehr und mehr von realer Darstellerin und realem Darsteller ablosen.

Die folgenden beiden Abschnitte fithren genau diese Uberlegungen fort, in-
dem sie aufzeigen, wie iiber das Motiv des Menschen und seine verinderte Er-
scheinungsweise im Medium selbst medientheoretische Erkenntnisse gewonnen
werden.

Kdrperlichkeit vs. Flichigkeit: Der Verlust der dritten Dimension

Etwas ist anders an diesen Wesen, die auf der Leinwand erscheinen — so viel ist
den Kritiker:innen des frithen Films schnell bewusst. Dabei gibt es zweierlei As-
pekte, auf die sich diese Unterscheidbarkeit von Leinwand-Individuum und tat-
sichlichem, realweltlich auftretenden Individuum beruft: Zum einen ist es die
Verzerrung und Perspektivierung des Menschen durch das Filmbild und zum ande-
ren die Flichigkeit des menschlichen Kérpers, der sich eben nicht mehr als Koérper
im Raum und in drei Dimensionen manifestiert, sondern lediglich als grauge-
stufter Schatten auf einer zweidimensionalen Fliche.

196 Erwihntwird diese Neuerungin der Schauspielfithrung z. B. auch von Alfred Klaar (1992 [1913],
345f).

197 Siehe zum Film als Testapparatur des Schauspielers erneut Benjamin (2002 [1936], 174f.; sowie
hier FN194).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Letztgenannter Ansatz findet etwa bei Egon Friedell (1991 [1913]) seine Ver-
handlung, wenn dieser die Rede zu einer Kino-Er6ffnung in Berlin — bewusst
selbstironisch - folgendermafen beginnt:

»lch mufl um Entschuldigung bitten, wenn ich in drei Dimensionen vor lhnen er-
scheine, denn die dritte Dimension scheint ja jetzt langsam im Theater aus der
Mode zu kommen. Und da [..] nicht die Kunst das Leben nachahmt, sondern um-
gekehrt das Leben sich nach der Kunst richtet, so werden wir vielleicht auch im
Leben allméahlich die dritte Dimension verlieren. Nun, wie dem auch sei, vorlaufig
haben wir sie noch und vielleicht mehr. Jedenfalls wird wohl niemand unter lhnen
leugnen wollen, daf$ ich drei Dimensionen besitze.« (Ebd., 201f.; Herv.i.0))

Die Unterscheidbarkeit von kérperlich anwesendem und damit srealem« Ich und
den dimensional reduzierten Gestalten des Kinobildes scheint demnach ein-
wandfrei getroffen werden zu kénnen — wenn sich auch der Verlust der dritten
Dimension in anderer Hinsicht als tragisch erweisen kann, wie Polgar chauvinis-
tisch bilanziert:

»Peinlich wird die Sublimiertheit der kinematographischen Welt im Hinblick auf
die vielen netten Madchen, die da auf der weifen Bildfldche sich herumtummeln
und ins Publikum lacheln. Es hat gar keinen Sinn, zuriickzulicheln. Und es hat gar
keinen Sinn, hinter der Leinwand auf die jungen Damen zu warten, bis das Theater
aus ist. Sie kommen nicht. Gott Filmdreher hat sie bis auf weiteres zu sich genom-
men. [...] Hier ist dem Zuschauer ehrlich leid um die abhanden gekommene dritte
Dimension.« (Polgar1992 [1911/12], 164)

Polgar und Friedell wihlen damit gleichermafien ironische Herangehensweisen,
um sich der Zweidimensionalitit des Kinobildes anzunihern. Bemerkenswert ist
aber, dass sie dadurch eine (korperliche) Realitit auflerhalb des Kinobildes kons-
tatieren, die eindeutig nicht mit den flichigen Wesen des Films verwechselt wer-
den kann - schon allein, weil diese Gestalten kein wirkliches »Ich« sind und somit
selbst ihr Lacheln keiner Erwiderung bedarf.

Etwas ernster wird dieser Sachverhalt von anderen Autor:innen eingeschitzt,
die die Fliachigkeit und Farblosigkeit des Kinobildes, neben seiner Stummbeit, als
Beleg dafiir anfiihren, dass das Kino keine Kunst sein konne und daher verworfen
gehore. Hifker etwa schreibt:

»Vergessen ist dabei: daf eben von allem Bithnendhnlichen die Leinwand nichts
weiter festhilt als einen Rest kalkiger Schatten ohne Farbe, Plastik, Tiefe, Ton, Ge-
rausch, Sprache und so vieles andere. Daran scheitert die Kunst selbst hervorra-
gender Schauspieler und mufd sie scheitern« (Hafker 1992 [1913], 404; Herv. i. O.).

14.02.2026, 08:28:2:

173


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Das Audioviduum

Auch Kuckhoff klingt eher kritisch, wenn er beschreibt wie in einer Vorfithrung
»[...] die Darsteller auf der zweidimensionalen beschrinkten Fliche voriiber
[gingen], unfarbig, nur Licht und Schatten und [...] nur gestiitzt auf Geste, Bild-
wandel und Gesichtsausdruck« (Kuckhoff 1992 [1914/15], 412). Doch es gibt auch
Vorschlige wie mit dieser Flichigkeit und Reduktion produktiv umgegangen wer-
den konnte. Tannenbaum etwa sieht, in einem weiteren seiner Texte, die Zwei-
dimensionalitit des Bildes lediglich als eine zu beriicksichtigende Rahmenbedin-
gung fiir das Schauspiel, wobei die Darsteller:innen als rein optisches Material
zu verstehen seien. Der Film miisse daher auch weniger mit den Maf3stiben der
darstellenden, sondern der bildenden Kunst bewertet werden:

»Das kinematographische Bild nimmt den Kérpern ihre Plastik und 14t sie als
Flache wirken. Dieser Flichenwirkung gemafs muf der Schauspieler agieren und
sich bewegen, wenn anders es ihm gelingen soll, Mimik und Geste zur eindringli-
chen Geltung zu bringen. Er mufd also seine Bewegungen moglichst in der Bildebe-
ne spielen und zwar derartig, dafd ihr Rhythmus, wenn er in der Fliche erscheint,
nicht gebrochen und verzerrt wird, sondern ungezwungen dahinflieit. Der Kino-
schauspieler ist in seiner Bildhaftigkeit eben, ganz anders als der Schauspieler auf
dem Theater, rein Gegenstand der Optik. [..] Auch im Kinobild ist der Schauspieler
als lebendiger, differenzierter Organismus zu betrachten. Grundsétzlich aber ist
er bildhafte, raumwirkende, lineare, flichige Erscheinung; die Gesetze fiir seine
Kunst kénnen, besser gesagt, miissen zum Teil aus den Gebieten der bildenden
Kiinste heriibergeholt und beobachtet werden.« (Tannenbaum 2004 [1912], 171)

Tannenbaum versucht damit die immer wieder herangezogene Vergleichsfolie
des Theaters durch die der bildenden Kunst zu ersetzen, um dadurch den Kunst-
wert der filmischen Flichigkeit im Riickgriff auf bereits etablierte Flichenkiinste
(Malerei, Grafik etc.) zu nobilitieren. Dabei verweist er auf einen wichtigen, dem
Kinobild inhirenten Widerspruch, nimlich, dass in ihm der Mensch/Schauspieler
zwar als »differenzierter« (man konnte auch sagen smenschlich-individuierterq
Organismus gegenwirtig bleibt, er sich aber dennoch auf der Leinwand selbst als
lediglich flichige Erscheinung (also maximal >dinglich-individuiert) manifestiert.
Die menschliche Individualitit (als korperliche Abgeschlossenheit) wird somit
zum Scheineffekt; gleichzeitig aber gewinnt der Film daraus, wie es scheint, eine
eigene, besondere, >individuelle« Dynamik.

Die gleichzeitige Korperlichkeit und Flichigkeit der rein optisch vergegen-
wirtigten Filmdarsteller:innen sorgt dafiir, dass diese stets auf ihre eigentliche
Abwesenheit verweisen. Diese Uberlegung ist iiber Tannenbaum hinaus auch fiir
Georg Lukdcs (1992 [1911]) zentral, der den Verlust der dritten Dimension vor allem
als Verlust der Prisenz des Menschen im Auffihrungsraum reflektiert. Der gro-
3¢ Unterschied des Films im Vergleich zu allen anderen bisher dagewesenen dar-

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

stellenden Kiinsten sei eben, dass der Mensch hier nicht mehr kérperlich anwe-
send sei (vgl. ebd. 301). Lukdcs will diesen Tatbestand jedoch nicht als Nachteil des
Kinos anfithren, sondern ganz im Gegenteil als Grund fiir seine Einzigartigkeit.
Damit widerspricht er vor allem denjenigen Ansitzen, die das Kino lediglich als
eine Moglichkeit zur Optimierung und zeitlich iiberdauernden Dokumentation
des Theaters instrumentalisieren wollen. Dieses potenzielle Ziel der filmischen
Theateraufzeichnung - also die Bewahrung des tatsichlich >Theatralischen<durch
den Film - sieht Lukacs eindeutig als Fehlschluss an:

»Dieserschone Traum istaberein grof3er Irrtum. Er tibersieht die Grundbedingung
aller Bithnenwirkungen: die Wirkung des tatsachlich daseienden Menschen. Denn
nicht in den Worten und Gebarden der Schauspieler oder in den Geschehnissen
des Dramas liegt die Wurzel der Theatereffekte, sondern in der Macht, mit der ein
Mensch, der lebendige Wille eines lebendigen Menschen, unvermittelt und ohne
hemmende Leitung auf eine geradeso lebendige Menge ausstromt. Die Biithne ist
absolute Gegenwart.« (Lukacs 1992 [1911], 300f)

Es geht Lukacs dabei nicht um ein Ausspielen der einen Kunstform (Theater) gegen
die andere (Film). Auch die »absolute Gegenwartc, die Verginglichkeit, sei kein
Mangel des Theaters, sondern genauer gesagt seine »produktive Grenze« (ebd.,
301), durch die das Schicksalhafte des menschlichen Daseins erst auf die Bithne
tibertragbar werde. Der leibhaftige Mensch in seiner verginglichen Gegenwirtig-
keit scheint allein dazu in der Lage leibhaftige Schicksale zu verkorpern — eben
weil diese genauso verginglich und gegenwirtig sind. Das Kino aber entbehre
genau dieser Eigenschaft der Unmittelbarkeit, gewinne dadurch jedoch andere
Qualititen:

»Das Fehlen dieser>Gegenwartcist das wesentliche Kennzeichen des>Kino«. Nicht
weil die Films unvollkommen sind, nicht weil die Gestalten sich heute noch stumm
bewegen miissen, sondern weil sie eben nur Bewegungen und Taten von Men-
schensind, aber keine Menschen. Dies ist kein Mangel des>Kinos, es ist seine Gren-
ze.« (Lukacs 1992 [1911], 301f)

Auch das Kino erhilt damit eine »produktive Grenze, die sein genuines Aus-
drucksrepertoire definiert; wobei diese Grenze in der Frage des Menschlichen ihre
prazise Bestimmung erfihrt. Das Menschliche des Kinos ist eben nicht mensch-
lich, auch wenn es im unreflektierten Rezeptionsmodus gern so erscheinen mag.

14.02.2026, 08:28:2:

175


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Das Audioviduum

Indem Lukécs hier den Menschen als Mafstab wihlt, um diese Grenze festzule-
gen, stellt er das Mediale dem Menschlichen dquivalent gegeniiber.'*®

Aus dieser quasi (un)menschlichen >Negativdefinition« des Kinos heraus lei-
tet Lukdcs ab, dass dieses in den Bereich der Fantastik drifte, weil es ermégliche,
einen Daseinszustand zu beschreiben bzw. zu inszenieren, der im echten Leben
nicht moglich sei. Dieser sei dem Leben zwar sehr nahe, aber eben doch »von vol-
lig anderer Art« (ebd., 302): Es ist »ein Leben ohne Seele, aus reiner Oberfliche«
(ebd.), so beschreibt er den Effekt. In der Bewegung des Kinobildes und seinem
stindigen, iiberzeitlichen Fluss sieht Lukics daher Ahnlichkeiten zum Bereich
des Mirchens oder des Traums, die zwar Verbindungen mit realweltlichen Vor-
stellungen eingehen, aber dennoch eine eigene Weltlichkeit erzeugen. Und das
zeigt sich natiirlich vor allem in den bewegten Gestalten:

»Das >Kino« stellt blofs Handlungen dar, nicht aber deren Grund und Sinn, seine
Gestalten haben blofs Bewegungen, aber keine Seelen, und was ihnen geschieht,
ist blofd Ereignis, aber kein Schicksal. [...] Der Mensch hat seine Seele verloren, er
gewinntaber dafiir seinen Kdrper [...].« (Lukacs 1992 [1911], 304)

Lukdcs fithrt hier bereits 1911 eine Reihe von Argumenten auf, die auch noch wei-
terhin (s.0.) im Rahmen der Kinokritik diskutiert wurden; aber er wendet diese
um zugunsten einer positiven Einschitzung des Films als Medium (des Men-
schen). Zwar sieht auch er in der Sprachlosigkeit den Verlust von Sinnhaftigkeit
und Seele, dennoch aber liegt genau darin der Gewinn: Der Mensch wird dar-
stellbar in seiner generellen, schicksalslosen Ereignishaftigkeit — als purifizierter
Korper und purifizierte Bewegung. Der Korper scheint sich dadurch innerhalb
des Filmischen zu etwas Neuem zu transformieren. So wird bei Tannenbaum der
(menschliche) Kérper in die Fliche eingeebnet, behilt aber dennoch seinen kor-
perlichen Verweiszusammenhang. Bei Lukacs ist es nicht der Verlust des Korpers
in der Flichigkeit, der ihn interessiert, sondern allein der Verlust der prisenten
Seele (des >Ichs< wie bei Friedell) durch die Abwesenheit echter Menschen. Erst
durch seine Medialisierung also wird es méglich, den (nur indirekt, tiber seinen
Ausdruck mit Seele ausgestatteten) Kérper als anderes, elementares Element des
Menschen zu begutachten. Damit erweist sich Lukacs bereits 1911 als Vordenker
der neuen >Sichtbarkeit, die iiber zehn Jahre spiter Baldzs (2001 [1924]) beschrei-

198 Riegers These von der gegenseitigen Umkreisung und phantomhaften, gegenseitigen Bestim-
mung von Mensch und Medium findet hier einen nahezu expliziten Ausdruck (vgl. Rieger 2001
sowie den Abschnitt zur»Individualitdt der Medien«in Kapitel 2.3.2).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

ben wird.” Die Seele verschwindet, der Korper bleibt in Stellvertretung durch
das Kinobild erhalten und erweist sich dadurch als umso elementarer.>*°

In Lukics’ ebenso wie in Tannenbaums Schriften duflert sich somit ein Be-
wusstsein fiir die andersartige, >flichig-kérperlichec Beschaffenheit der Kino-
gestalten, die dadurch von ihren realen, menschlichen Vorlagen (den Schauspie-
ler:innen) mehr und mehr gelést werden und eigene Qualititen und Konturen
gewinnen. Und es ist bemerkenswert, dass diesem scheinbar so selbstverstindli-
chen Punkt so viel Aufmerksamkeit gewidmet wird. Klemperer beschreibt diesen
Prozess der Bewusstwerdung dabei als einen Oszillationsprozess, je nachdem, ob
man einen naiven oder reflexiven Blickwinkel auf das Filmbild wihlt:

»Denn wihrend der naive Zuschauer mit unbefangener lllusionskraft die beweg-
ten Bilder als etwas wahrhaft Korperliches nimmt, dem er die Seele abfragt, kann
der bewufdtere Betrachter keinen Augenblick das Gefiihl dafiir verlieren, daR eres
vielmehr mitihren Schattenbildern zu tun hat.« (Klemperer1992 [1911/12], 181)

Das Bewusstwerden der Illusion des Kinos (und damit in gewisser Weise der
analytische Blick des Theoretikers bzw. der Theoretikerin) ereignet sich somit,
laut Klemperer, in erster Linie in Auseinandersetzung mit dem Motiv des Men-
schen: Die Filmgestalt 16st sich als Schatten vom realen Menschen ab und ver-
weist dadurch auf ihren andersartigen Status. Dennoch bleibt ein enger Verweis-
zusammenhang zwischen Filmgestalt und Mensch bestehen, der wiederum das
Menschliche ex negativo, d. h. im Nicht-Menschlichen bestimmbar werden lisst.
Realweltliches Individuum und visuelles >Individuum« werden so gegeneinander
abgegrenzt und gegeniibergestellt, wobei sich beide (als Schatten und Schatten-
werfendes) in produktivem Sinne wechselseitig Grenzen verleihen. Das Erkennen
der Schattengestalt wird so bei Klemperer, Lukacs, Tannenbaum und weiteren
Vertreter:innen der Debatte explizit zum Ursprung der bewussten Reflexion des
Filmischen an sich - und damit zum Ursprung von Filmtheorie.

Verzerrung vs. Perspektive: Die Produktivitit der GroBaufnahme

Mit der Gegeniiberstellung von Korperlichkeit (als Illusion) und Flichigkeit (als Tat-
bestand) des Kinos, die hier anhand des Menschen verhandelt werden, ist — wie
angedeutet — ein erster Aspekt der bewussteren Reflexion iiber den Film als
(einzelmedien)ontologische Grofde (vgl. Leschke 2003) (jenseits seiner Produk-

199 Siehe dazu auch weiter unten die ausfihrlichere Auseinandersetzung mit Balazs Der sichtbare
Mensch im Abschnitt3.1.3.

200 Hintergrund fiir diese Parallelititen im Denken ist moglicherweise auch die Bekanntschaft
von Lukécs und Balazs, die Hanno Loewy in seinem Buch Medium und Initiation. Béla Baldzs:
Miirchen, Asthetik, Kino als eine »Waffenbriiderschaft«skizziert (vgl. Loewy 1999).

14.02.2026, 08:28:2:

177


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Das Audioviduum

tionsbedingungen) genannt. Ein zweiter Aspekt, anhand dessen die Spezifik des
Mediums verhandelt wird, ist die Verzerrung und Perspektivierung, die durch das
Filmbild generiert wird und die erneut vorrangig anhand menschlicher Kérper
eine Veranschaulichung erfihrt. SchlieRlich zeichnet sich die Bildhaftigkeit des
Kinos — neben der Verflachung von Kérpern — durch eine Verzerrung und abwei-
chende Verhiltnismifiigkeit bzw. eine verinderte Perspektive auf den Korper aus,
die in dieser fotografisch-bewegten Realititsnihe erstmals innerhalb der filmi-
schen Illusion realisierbar scheint. Auf diesen Zusammenhang weist erneut Tan-
nenbaum hin:

»Jede Distanz in die Tiefe wird bei dem flachigen Nebeneinander und der pers-
pektivischen Ubertreibung der Kinematographie [..] zu einer entsprechenden Ver-
kleinerung der entfernten Menschen und Dinge. Die handelnden Hauptpersonen
miissen daher, wenn sie zueinander agieren, in einer waagerechten Linie stehen,
um nichtin auffallige Gréfienunterschiede zu geraten.« (Tannenbaum (2004 [1912],
171)

Die Flichigkeit des Kinobildes kann somit den Eindruck korperlicher Konstanz
irritieren, was vor allem dann passiert, wenn Vergleichsgréfen zur Verfigung
stehen. Auf diese Gefahr weist auch Felix Salten in einem Artikel fiir das Berliner
Tageblatt von 1913 hin, in dem er tiber die Vorfithrung des Kinetophons berichtet
— einer frithen Kopplung von Grammophon und Film zur Erzeugung von Tonfilm,
die auf Edison zuriickgeht. Darin beschreibt er unter anderem die negativen Ef-
fekte, die das Auftreten des Tons fiir die Wahrnehmung des Films im Hinblick auf
seine perspektivischen Abweichungen bedeutet:

»Nur die Unzulanglichkeiten des Kinobildes empfindet man jetzt starker als je vor-
her: daf} eine Person, die sich zwei, drei Schritte weit entfernt, gleich unverhalt-
nismafiig klein wird. Dafd niemand von den vorn Stehenden die Hand oder den
Fufd gegen uns ausstrecken darf, ohne daR die Hand oder der FuR sofort klotzig
sich verdicken, als seien sie von einer plotzlichen Elephantitis befallen. Das Gram-
mophon wird sich verbessern lassen, wird die menschlichen und instrumentalen
Stimmen mit der Zeit natiirlicher und vollkommen tauschend wiedergeben. Ob
es aber gelingen wird, die photographische Linse dahin zu bringen, dafs sie pers-
pektivisch richtig zeichnet, ist einstweilen noch zweifelhaft. Und davon hingt die
kiinstlerische Zukunftdes Kinos wie des Kinetophons ab.« (Salten1992a [1913], 50f.)

Wihrend Salten also in der Weiterentwicklung des Grammophons bzw. in den
Techniken zur (Re)Produktion der Stimme noch Steigerungspotenzial sieht, be-
zweifelt er, dass die Verzerrungen, die durch die Filmlinse entstehen, jemals so
weit neutralisiert werden konnen, dass der Eindruck natiirlich proportionierter

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Menschen entstehen kann.?®* Die Moglichkeiten des Films, den Menschen tiber
verschiedene Einstellungsgréfen und die Platzierung im Raum bewusst (abwei-
chend) zu inszenieren, lehnt er ab zugunsten einer dem Theater analogen, realis-
tischeren (weil sich in die Umwelt mafstabsgetreu einpassenden) Darstellung des
Menschen. In einem weiteren Artikel von 1913 beschreibt er diese Problematik der
GrofSenverhiltnisse im Kino anhand des Films Quo vaDis? (I 1912, Enrico Guazzo-
ni) und der in ihm auftretenden Figuren noch etwas genauer. Er stellt fest, dass
fur die im Theater vollzogene Rauminszenierung die zentrale »Maf3einheit der
menschliche Kérper« (Salten 1992b [1913], 364) sei, nach dessen Grof3e etwa auch
die Kulissenmaler die Dimensionen der Bithne abstimmten (vgl. ebd.). Beim Film
hingegen, sei dies durch die Perspektive und die Optik der Kamera anders:

»Im Kino ist der menschliche Kérper kein Maf und keine Einheit. Seine natiirlichen
Verhiltnisse werden wie auf einem Prokrustesbett oder wie in einem Lachkabinett
verzerrt. Die Menschen erscheinen hier bald iberlebensgrof3, bald winzig klein.
Das wirft sie so oder so ins Groteske, bringt sie irgendwie in die Nahe von Clowns.
Im selben engen Rahmen der Projektionsleinwand sehen wirjetzt einen einzelnen
Darsteller, iberwuchtig, allzu nahe, allzusehr vergroert, sehen ihn eine Sekunde
nachher zusammengeschrumpft, auf einer Strafde, zwerghaft unter zwerghaften
Figuren, und es ist kein Gedanke, dafd wir da doch nur sein Spiel beobachten, esim
Ernst oder Scherz auf uns wirken lassen kénnen. [...] Der vergrofierte Nero wirkt
wie ein Riese aus einer Praterbude. Die fiinftausend Menschen im Zirkus wirken
wie Ameisen; also gar nicht.« (Ebd.)

Der stetige Wechsel zwischen den Einstellungsgrofien erscheint Salten als ge-
wichtiges Problem des Films, das sich im Besonderen an seinen menschlichen
Motiven offenbart. Durch die perspektivische Verzerrung kommt Salten die
Kunstfertigkeit des Kinos abhanden, weil es den Menschen nicht so darstellen
kann, wie er in der Realwelt erscheint.

Besonders interessant ist dabei, dass sich diese Problematik nicht auf die
Raumgestaltung des Films allgemein bezieht, sondern — erneut — zentral auf die
Darstellung des Menschen: Auch bei Salten scheint der Anthropozentrismus des
Theaters im Film verloren zu gehen zugunsten einer — im wahrsten Sinne des
Wortes — unverhiltnismifigen Inszenierung des Menschen, die einem ernstzu-
nehmenden Kunstanspruch - durch die Wendung ins Groteske und Clowneske

201 Abgesehen davon ist diese Beschreibung einer Art Konkurrenzverhaltnis zwischen Bild- und
Tonqualitat natdrlich ein weiteres spannendes Beispiel fiir die Frage nach dem Audioviduum
als Anker medientheoretischer Uberlegungen, weil dieses hier doch wieder in seine Einzel-
komponenten (Bild/Korper und Klang/Stimme) aufgespalten und somit als mediales Gefiige
adressiert wird.

14.02.2026, 08:28:2:

179


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 Das Audioviduum

— nicht mehr gerecht werden kann. In Anlehnung an die Maf3stabstreue des Thea-
ters kommt er darum auch in Bezug auf das Kino zu dem Schluss:

»Hier wie dort mifte das natiirliche Kérpermafd des Menschen die unverander-
liche Einheitabgeben. Und nach Bedarfware die ganze Projektionsflache oder nur
ein Ausschnitt davon zu beniitzen.« (Salten 1992b [1913], 365)

Die Leinwand solle daher Salten zufolge ungefihr die Ausmafie einer Theater-
bithne haben, damit der Mensch auch im Film im rechten Verhiltnis dargestellt
werden kénne. Nahaufnahmen wiren analog nur in Form einer kleinen Kadrie-
rung bzw. eines natiirlich grofRen Ausschnitts auf der Leinwand darzustellen und
nicht als tatsichliche VergréfRerung erlaubt. Gerade die filmischen Moglichkeiten
des Bildes, abweichende Perspektiven herzustellen, werden damit von Salten ver-
neint. Erneut wird so die Abweichung von der menschlichen Korperlichkeit zum
Indikator fiir eine Einschitzung — bzw. Abschitzung — des Mediums.

Doch mit dieser Ablehnung der >neuen Perspektiven< des Kinos steht Salten
relativ allein da, denn die meisten Kritiker:innen sehen friih ein, dass die vom
alltidglichen Erleben oder Bithnenspiel abweichende - hier optische — Perspek-
tivierbarkeit des Menschen durch den Film in produktiver Art gesteigert wird.
Zentrales Beispiel ist in diesem Kontext wiederholt die Groflaufnahme?®?, die
zur eindeutigen Abgrenzung vom Theater beitrigt, weil sie erstens konzentrier-
te, intersubjektive Blicke erzeugt und weil sie zweitens — und das ist fir die hier
verfolgte Frage noch relevanter — den ausschliefllichen und iberdimensionierten
Blick auf das menschliche Gesicht und den Kérper ermoglicht.

Baeumler (1992a [1912]) und Kalbus (2002[1920]) etwa beschreiben diese Vor-
teile der Lichtspiel- gegentiber der Theaterbiithne indem sie den durch die Kamera
moglichen Blick auf kleinste Details der menschlichen Physiognomik hervorhe-
ben:

»Den Mangel des Wortes macht aber das Kino wieder wett durch die Ueberlegen-
heit seiner Technik, wenn es dem Zuschauer die liberlebensgrof} projizierte Grof3-
aufnahme des spielenden Darstellers zeigt. Wie erleben wir doch anschaulich und
packend in solchem Filmbilde Mienen- und Cestenspiel, feinste Veranderungen
und Regungen der Cesichtsziige und des Blickes! Wir miterleben jedes mimische
Detail. Das ist ein entschiedener dramatischer Vorteil des Kinos vor dem Theater,
dessen Optik uns Publikum vom lebenden Schauspieler fernhilt.« (Kalbus 2002
[1920], 134)

202 Wobei auch hier vereinzelt kritische Stimmen auftauchen; etwa erneut die von Hifker. Uber
Kino wie Theater sagt er: »Das Mienenspiel ist hier aus der Nahe betrachtet unisthetisch«
(Hafker1992 [1913], 403f,; Herv.i. 0.).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Und Baeumler erklirt:

»Durch das Lichtbild ist gleichsam der Mensch noch einmal entdeckt worden, der
Mensch als Darsteller, Ausdruckskiinstler, Schauspieler. Die Biihne des Films ist
intim. Alle die feinen Verschiebungen der Ziige des Cesichts, die sonst nur den In-
habernder Proszeniumslogen und der ersten Reihen des Parketts sichtbar wurden,
die ausdrucksvollen Gesten, die leisen Bewegungen der Hand und der Lippen wer-
den scharf und klar anschaulich. Eine Welt des Ausdrucks tut sich auf. Die zahllo-
sen Moglichkeiten der Seele, sich zu geben, zu verraten, in einem Zucken oder Zit-
tern sichtbar zu werden, sie werden vom Film zur Wirkung aufgerufen. Eine neue
Kultur der Physiognomik und des mimischen Spiels bildet sich heraus. Nichtjeder
taugt zum Kinodarsteller, das Lichtbild verlangt dufdersten Ausdruck und Kraft.«
(Bauemler (1992a [1912],192)

Wihrend Kalbus dabei bereits stirker die Technik als Grundlage des kiinstle-
rischen Vermégens des Kinos im Blick hat, begreift Baeumler die Kamera und
das Filmbild noch vorrangig als Abbildungstechniken, die zwar erstmalig, aber
dennoch rein instrumentell dazu geeignet seien, kleinste Gesichts- und Kérperre-
gungen fir ein grofles Publikum zuginglich zu machen. Dennoch klingen bereits
bei ihm die spiter von Balazs (2001 [1924]) formulierten Gedanken an, die in der
neuen kinematografischen Perspektivierung und Darstellbarkeit des Menschen
seine Wiederentdeckung feiern und die genau in diesem Vermogen des Films eine
neue Kultur des Korpers erwachsen sehen, die iiber die Leinwand hinausgeht und
dadurch zirkulir wieder den Menschen vor der Leinwand betrifft.?®

Zentrale Bedeutung kommt der GrofRaufnahme schliefllich bei Hugo Miins-
terberg zu. In seiner Studie The Photoplay (1916) geht es ihm zwar in erster Linie
um die psychologischen Wirkungen des Films auf die Zuschauer:innen bzw. die
Verkopplung psychischer und filmischer Funktionsmechanismen®** — diese aber
leitet er aus konkreten Bildelementen und -isthetiken des Films ab. So sind es

203 Auch wenn Baeumler hieralso als bereits Baldzs vorzugreifen scheint, so tut er dies nichtin der
gleichen Konsequenz. Bei Baeumler ist noch nicht von der Natirlichkeit des Ausdrucks und
der Fahigkeit des Filmbildes selbst die Rede, sondern noch von einer besonderen Eignung des
Schauspielers. Balazs hingegen |6st seine Konzeption der Darstellbarkeit des Menschen durch
den Film schlieRlich aber vom Schauspiel und der Schauspieler:inneneignung ab und tatigt da-
mit generellere Aussagen liber das Menschliche und das Anthropomorphe im Filmbild. Den-
noch finden sich auch bei Baeumler bereits Verweise auf eine iibergreifende Gultigkeit seiner
Aussagen fiir diesMenschheit als solcher, die bei ihm vorrangig im Hinblick auf die Internatio-
nalitdt des Filmbildes relevant sind, weil dies dazu fiihre, dass das »allgemein Menschliche«
(vgl. Baeumler1992a [1912].,193) jenseits von Volksgrenzen sichtbar werde.

204 Die Frage nach der Parallelitat von Psyche und Technik bzw. den psychotechnischen Verfahren
des Films im speziellen und von Medien generell wire im Hinblick auf die Frage der Anthropo-

14.02.2026, 08:28:2:

181


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Das Audioviduum

nicht in erster Linie empirische psychologische Effekte des Films, die Miinster-
berg interessieren, sondern vielmehr die Fihigkeit des Mediums mentale Prozes-
se abzubilden bzw. dsthetisch neuartig erfahrbar zu machen.

Das Close-Up stellt fir ihn in diesem Kontext eine visuelle Umsetzung der
menschlichen Aufmerksamkeitslenkung dar,>** die sich im Film einerseits (als
Point-of-View-Shot) auf Gegenstinde beziehen kann und lediglich dazu dient, die
Handlung verstindlich zu machen; viel elementarer scheint ihm aber andererseits
die Groflaufnahme des menschlichen Korpers und seiner Details fir die emotio-
nale Anteilnahme?®® am Geschehen:

»An entirely new perspective was opened when the managers of the film play in-
troduced thesclose-up<and similar new methods. As every friend of the film knows,
the close-up is a scheme by which a particular part of the picture, perhaps only the
face of the hero or his hand or only a ring on his finger, is greatly enlarged and re-
places foraninstantthe whole stage. Even the most wonderful creations, the great
historical plays where thousands fill the battlefields or the most fantastic caprices
where fairies fly over the stage, could perhaps be performed in a theater, but this
close-up leaves all stagecraft behind.« (Miinsterberg 1970 [1916], 36f.)

Erneut dient an dieser Stelle das Theater als Vergleichsfolie zu dessen Inszenie-
rungsmoglichkeiten Miinsterberg den Film ins Verhiltnis setzt. Wihrend dort die

morphisierung von Technik nochmal eine ganz eigene Analyse wert, muss an dieser Stelle aber
hinten angestellt werden.

205 Wieso oftschliefitsich an die Frage des Films hier also nicht nur die Frage nach der Abbildung
des Menschen als Kérper im Bild an, sondern auch gleich die nach der Umsetzung psycholo-
gischer Vorgiange und Adressierung von (Zuschauer:innen-)Kérpern durch das Filmbild (als
anthropomediale Relation). Die Konzentration auf die Frage nach dem Audioviduum und da-
her nach der konkreten Abbildbarkeit dufderlicher Menschlichkeit im Film macht es allerdings
notwendig, diese Fragen nach den weiterfiihrenden oder tiefergehenden >Menschlichkeiten«
des Films bzw. ihrer Reflexion in der Filmtheorie aufien vor zu lassen (siehe auch den vorher-
gehenden Kommentarin FN 204).

206 Indiesem Zusammenhang verweist auch Miinsterberg auf das Problem der Wortlosigkeit des
Filmbildes, das seiner Meinung nach aber eben nicht durch den Einsatz von Zwischentiteln
kompensiert werden muss, sondern vielmehr im Close-Up seine Losung findet: Die inneren
Vorgénge, die sonst sprachlich offengelegt werden, sind demnach tber die Grofiaufnahme im
korperlichen Ausdruck viel unmittelbarer zuganglich und ermoglichen so eine spezifisch filmi-
sche Umsetzung des Melodrams: »The close-up has objectified in our world of perception our mental
act of attention and by it has furnished art with a means which far transcends the power of any theater
stage. The scheme of the close-up was introduced into the technique of the film play rather late,
but it has quickly gained a secure position. The more elaborate the production, the more fre-
quent and the more skillful the use of this new and artistic means. The melodrama can hardly
be played without it, unless a most inartistic use of printed words is made« (Miinsterberg 1970
[1916], 87f.; Herv.i. 0.).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Details der kérperlichen Beschaffenheit, der Mimik und der Gestik in der Entfer-
nung verloren gingen, konne erstmals der Film sie vergrofRert und bildfillend ins

Zentrum setzen>®’

. Doch ist diese VergroRerung nicht einfach mit der Benutzung
eines Opernglases gleichzusetzen. Anhand einer Liebesszene macht Miinsterberg

die Leistung des Close-Ups und den Unterschied zum Theater deutlich:

»Any subtle detail, any significant gesture which heightens the meaning of the
action may enter into the center of our consciousness by monopolizing the stage
for a few seconds. There is love in her smiling face, and yet we overlook it as they
standina crowded room. But suddenly, only for three seconds, all the othersin the
room have disappeared, the bodies of the lovers themselves have faded away, and
only his look of longing and her smile of yielding reach out to us. The close-up has
done what no theater could have offered by its own means, though we might have
approached the effect in the theater performance if we had taken our opera glass
and had directed it only to those two heads. But by doing so we should have eman-
cipated ourselves from the offering of the stage picture, that is, the concentration
and focusing were secured by us and not by the performance. In the photoplay itis
the opposite.« (Ebd., 89f)

Es ist also eine Frage der aktiven oder passiven Blicklenkung, die Miinsterberg
hier interessiert. Auch wenn es im Theater ein optisches Hilfsmittel erlaubt, kor-
perliche Details auf der Bithne zu erkennen, so ist es gerade die Kunst des Kinos
diese Blicke bewusst zu nutzen bzw. in das Kunstwerk selbst zu integrieren. Erst-
mals werden so der nahe Blick und das Kérperdetail zu einem elementaren Teil
des Kunstwerks selbst und nicht zu einer variablen Option fiir die Neugierigen.
Fir Minsterberg ist dabei — aus psychologischer Sicht - vor allem die emo-
tionale Wirkung dieses Gestaltungsmittels relevant. Da die Emotionalitit der
Handlung im Film nicht tiber das Wort transportiert werden konne, sei es die
konkrete korperliche Aktion, die als alleiniger Modus der Mitteilung dienen miis-
se (vgl. ebd., 112ff). Doch genau darin sieht Miinsterberg — analog zu den bisher
geschilderten Ansitzen der Kinodebatte — den besonderen Wert des Films, der
im Gegensatz zur Bithne dieses Zuriicktreten des Gesamten zugunsten der De-
tails ermoglicht, und das vor allen Dingen streng gekoppelt an den menschlichen
Korper, der durch die verschiedenen Einstellungsgréflen und die Groftaufnahme
neu perspektiviert oder selbst (beim Point-of-View-Shot) zum Ausloser des Blicks
wird. Die Bedeutung der Groflaufnahme macht er allerdings primir am erstge-

207 Wobei auch hier selbst die gegenstdndliche Welt (in Form eines Ringes) erst am Kérper des
Menschen (am Finger) eine besondere Bedeutung entfaltet—so suggeriert es jedenfalls Mins-
terbergs Beispiel. Im Hinblick auf Engells und Wendlers Motivforschung (2009, 2011) hingegen,
wire es auch umgekehrt moglich den Ring als zentralen Akteur der Szene zu begreifen.

14.02.2026, 08:28:2:

183


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Das Audioviduum

nannten Aspekt fest: Immer wieder sind es Korperteile, die Miinsterberg als An-

lass der Groflaufnahme beschreibt und deren detaillierte Darstellung somit zum

Sinn- und Zweck dieses Stilmittels werden.?°® So sind es etwa das Gesicht und die

Extremititen, als zentrale Agenten von Gestik und Mimik, die ihm fiir die Bin-

dung von Emotion und Bild am eindriicklichsten erscheinen. Gesicht, Hinde und

selbst Fiifle auf der Leinwand werden zum nicht-sprachlichen Substitut und Me-

dium des Innenlebens des Menschen:

»The face alone with its tensions around the mouth, with its play of the eye, with its

cast of the forehead, and even with the motions of the nostrils and the setting of
the jaw, may bring numberless shades into the feeling tone. Here again the close-
up can strongly heighten the impression. Itis at the climax of emotion on the stage

that the theatergoer likes to use his opera glass in order not to overlook the subtle

excitementof the lips and the passion of the eyeballs and the ghastly pupil and the

quivering cheeks. The enlargement by the close-up on the screen brings this emo-
tional action of the face to sharpest relief. Or it may show us enlarged a play of the

hands in which anger and rage or tender love or jealousy speak in unmistakable

language. In humorous scenes even the flirting of amorous feet may in the close-
up tell the story of their possessors’ hearts.« (Ebd., 113)%*°

Die Kopplung der Einstellungsgrofie an den Korper des Menschen ergibt so den

besonderen Effekt, den erst das Kino in die Welt der Kunst einfithrt: Der bewegte

208

209

Zur Bedeutung der kérperbezogenen GroRaufnahme fiir spatere Filmtheorien siehe z.B. De-
leuze (1989 [1983],144ff.), der zunidchst Affektbild, GroRaufnahme und Gesicht eng verkoppelt,
spater aber auch andere Affektbilder abseits von Grofaufnahme und Gesicht als Moglichkeit
beschreibt (ebd. 152ff.).

Auch Miinsterberg verweist allerdings auf Beschrankungen des filmischen Ausdrucks, die
einerseits in der Farblosigkeit des Bildes begriindet sind und zum anderen in den Grenzen der
Steuerung des eigenen Korpers durch die Schauspieler:innen liegen: »Nevertheless there are
narrow limits. Many emotional symptoms like blushing or growing pale would be lost in the
mere photographic rendering, and, above all, these and many other signs of feeling are not
under voluntary control. The photoactors may carefully go through the movements and imi-
tate the contractions and relaxations of the muscles, and yet may be unable to produce those
processes which are most essential for the true life emotion, namely those in the glands, blood
vessels, and involuntary muscles« (Minsterberg 1970 [1916], 113f.). Auch wenn Miinsterberg
also das Vermogen des Films als Kunst bereits in den filmischen Techniken verortet, geraten
hin und wieder die vorfilmischen Bedingungen (z.B. Schauspieler:innen) mit in seinen Blick.
Dennoch scheint seine Fokussierung des Mediums als Aufzeichnungs- und psychologischer
Ausdruckstechnik selbst bei diesen Riickgriffen auf die Frage nach der Schauspielkunst stér-
keran der Konstitution des Mediums selbstinteressiert, als es etwa bei den Vertreter:innen der
Kinodebatte der Fall ist, die tatsachlich die Frage nach dem Medium hinter die Frage nach der
filmspezifischen Schauspielkunst zuriicktreten lassen.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Korperausdruck wird erstmals in isolierter Form reproduziert sowie fokussiert
und ermoglicht - jenseits sprachlicher Codierungen — die unmittelbare Expres-
sion des Gefithlslebens.

In seinem Zusammendenken von Grofaufnahme (als technischer Fihigkeit)
und menschlichem Korper (als gewdhltem Motiv) koppelt Miinsterberg damit die
Erkenntnis iiber das Medium eben nicht direkt an die Zuschauer:innen und ihre
psychologischen Dispositionen, sondern immer auch an den menschlichen Kor-
per als Dargestelltes, an dem sich bestimmte Effekte/Affekte des Films am nach-
driicklichsten offenbaren.

Nicht nur in Bezug auf die Groflaufnahme wihlt Miinsterberg dieses Argu-
mentationsmuster. Auch die (in diesem und den vorherigen Abschnitten) thema-
tisierten Aspekte von Korperlichkeit und Flichigkeit, Verzerrung und Perspektive
finden in seiner Beschreibung der filmischen Fihigkeiten ihren Platz und werden
iiber das Menschenmotiv argumentativ verhandelt. Der Unterschied zwischen
srealer Welt« und >filmischer Welt« scheint sich jedenfalls zentral am Schauspie-
ler:innenkérper festmachen zu lassen, was in dieser etwas lingeren Passage wun-
derbar hervortritt und einige der bisherigen Argumente verdichtet zusammen-
fasst:

»The really decisive distance from bodily reality, however, is created by the subs-
titution of the actor’s picture for the actor himself. Lights and shades replace the
manifoldness of color effects and mere perspective must furnish the suggestion of
depth. [..] The natural tendency might be to lay the chief stress on the fact that tho-
se people in the photoplay do not stand before us in flesh and blood. The essential
point is rather that we are conscious of the flatness of the picture. If we were to
see the actors of the stage in a mirror, it would also be a reflected image which
we perceive. We should not really have the actors themselves in our straight line
of vision; and yet this image would appear to us equivalent to the actors themsel-
ves, because it would contain all the depth of the real stage. The film picture is
such a reflected rendering of the actors. The process which leads from the living
men to the screen is more complex than a mere reflection in a mirror, but in spi-
te of the complexity in the transmission we do, after all, see the real actor in the
picture. The photograph is absolutely different from those pictures which a clever
draughtsman has sketched. In the photoplay we see the actors themselves and the
decisive factor which makes the impression different from seeing real men is not
that we see the living persons through the medium of photographic reproduction
but that this reproduction shows them in a flat form. The bodily space has been
eliminated. We said once before that stereoscopic arrangements could reproduce
somewhat this plastic form also. Yet this would seriously interfere with the cha-
racter of the photoplay. We need there this overcoming of the depth, we want to
have it as a picture only and yet as a picture which strongly suggests to us the ac-

14.02.2026, 08:28:2:

185


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Das Audioviduum

tual depth of the real world. We want to keep the interest in the plastic world and
want to be aware of the depth in which the persons move, but our direct object of
perception must be without the depth. That idea of space which forces on us most
strongly the idea of heaviness, solidity and substantiality must be replaced by the
light flitting immateriality.« (Ebd., 178ff.)

Im Gegensatz zu Lukdcs ist es bei Miinsterberg also nicht die Abwesenheit des
menschlichen Korpers, die er als relevant beschreibt, sondern dass sich am
menschlichen Kérper die Flichigkeit des Filmbildes offenbart. Miinsterberg
schafft es dadurch, das Filmische als von der Realitit unabhingigen Erfahrungs-
raum zu konstruieren, dessen besondere Eigenschaften sich nicht in der simplen
Abwesenheit des Menschen (im Gegensatz zum Theater) erschopfen, sondern die
dariiber hinausgehen, indem der Film anhand des menschlichen Kérpers sei-
ne Flachigkeit ausstellt. Der (nicht allgemein geometrische, sondern spezifisch
menschliche) Korper wird zur Fliche ohne Tiefe, die aus Licht und Schatten be-
steht und lediglich iber die Perspektive raumliche Dimensionen suggeriert, die
aber allein als Eigenschaften der Fliche zu denken sind.

Diese Flachigkeit der Menschendarstellung sieht Miinsterberg nicht als Prob-
lem des Filmbildes, sondern als seine genuine kiinstlerische Leistung, denn durch
den stets prisenten, sich in der Fliche offenbarenden Bruch mit der Realitit wird
die Brauchbarkeit des Films als Kunstform manifest: Die Kunst besteht genau in
dieser Abstraktion von der Welt, die aber dennoch iiber die emotionale Anteil-
nahme an den gezeigten Figuren verhandelbar bleibt.?® Das Filmische befindet
sich daher in einem steten Stadium der Ambivalenz: Es oszilliert zwischen einer
realen Flichigkeit des Bildes und einer irrealen, rein bilddsthetisch erzielten Kor-
perlichkeit des Menschenmotivs, was es aber im Umkehrschluss moglich macht,
dass die damit festgestellte, motivische Irrealitit des Filmbildes (in Bezug auf den
Menschen) gerade darum zum kiinstlerisch wertvollen Ankniipfungspunkt wird
fur die Vermittlung und Anregung tatsichlicher, realer Gedanken und Gefiihle
gegeniiber dem Menschen.?"

In diesen Zusammenhang stellt Miinsterberg auch die Frage nach der Pers-
pektive und Verzerrung des Filmbildes, die entsteht, wenn Dinge (wieder ist es
der Mensch) grofier oder kleiner dargestellt werden als ihre realen Referenten:

210 An anderer Stelle beschreibt er diese Produktivitat der Irrealitdt wie folgt: »But each further
step leads us to remarkable differences between the stage play and the film play. In every re-
spect the film play is further away from the physical reality than the dramaand in every respect
this greater distance from the physical world brings it nearer to the mental world« (Miinster-
berg1916,175).

211 Auchindiesem Punktwirde Miinsterberg damit Lukacs widersprechen, derja die Seelenlosig-
keit des Filmbildes betont, weil der Mensch in ihm nicht mehr (in Fleisch und Blut) anwesend
Ist.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

»We must not take the people to be real, but we must link with them all the fee-
lings and associations which we would connect with real men. This is possible only

if in their flat, colorless, pictorial setting they share the real features of men. For
this reason it is important to suggest to the spectator the impression of natural

size. The demand of the imagination for the normal size of the persons and things

in the picture is so strong that it easily and constantly overcomes great enlarge-
ments or reductions. We see at firsta man in his normal size and then by a close-up

an excessive enlargement of his head. Yet we do not feel it as if the person himself
were enlarged. By a characteristic psychical substitution we feel rather that we

have come nearer to him and that the size of the visual image was increased by

the decreasing of the distance. If the whole picture is so much enlarged that the

persons are continually given much above normal size, by a psychical inhibition we

deceive ourselves about the distance and believe that we are much nearer to the

screen than we actually are. Thus we instinctively remain under the impression of
normal appearances. But this spell can easily be broken and the esthetic effect is

then greatly diminished. In the large picture houses in which the projecting came-
ra is often very far from the screen, the dimensions of the persons in the pictures

may be three or four times larger than human beings. The illusion is nevertheless

perfect, because the spectator misjudges the distances as long as he does not see

anythingin the neighborhood of the screen. But if the eye falls upon a woman play-
ing the piano directly below the picture, the illusion is destroyed. He sees on the

screen enormous giants whose hands are as large as half the piano player, and the

normal reactions which are the spring for the enjoyment of the play are suppres-
sed.« (Ebd., 210f)

Das von Salten (1992b [1913]) geschilderte Problem der Verzerrung, VergréfRerung
und Verkleinerung des Menschenmotivs im Film ist damit fiir Minsterberg le-
diglich ein Problem des auflerfilmischen Kontexts: So lang keine realen Ver-
gleichsgegenstinde (Frau/Pianistin) zur Verfiigung stehen, funktionieren die
abweichenden Dimensionierungen des Filmbildes, weil sie allein auf Ebene der
Leinwand mit den VerhiltnismifRigkeiten des menschlichen Blicks (z. B. Nihe,
Distanz etc.) korrespondieren. Der Film bietet damit ein von der Realitit durch
zweidimensionale Flichigkeit und Perspektive stets abgrenzbares, dsthetisches
System, das aber dennoch — iiber Emotion und psychische Ansprache — das Ver-
hiltnis zum Mensch(lich)en aufrechterhilt. Das Menschenmotiv ist méglicher-
weise genau deshalb fiir Miinsterberg so zentral: Weil er den realen Schauspieler
und die empirische Zuschauerin nur als Randfiguren seiner dsthetischen Psycho-
theorie beachtet, wird das Menschenmotiv als Kontaktpunkt von technisch-
medialer und psychologisch-menschlicher Dimension umso relevanter.

Die anthropomediale Verschaltung von Technik und menschlichem Kérper
in der filmischen GrofRaufnahme und Flichigkeit ist somit bei Miinsterberg die

14.02.2026, 08:28:2:

187


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Das Audioviduum

grundlegende Basis fiir seine psychologisch basierten, filmtheoretischen Uberle-

gungen. Obschon er andere Motive, wie Raum und Gegenstinde, bei diesen Uber-

legungen mitin den Blick nimmt, basiert sein grundsitzlicher Definitionsversuch
des Mediums in grof3en Teilen auf den menschlichen Motiven, die darin neuartig
dargestellt und psychologisch erfahrbar sind*?. Das Anthropomorphe bleibt so-

mit auch in seiner Schrift ein Zentrum der Frage nach dem Medium - und zwar

das Anthropomorphe als rein visuelles, nicht als reales Individuum:

»We became aware that the unique task of the photoplay art can be fulfilled only
by a far-reaching disregard of reality. The real human persons and the real land-
scapes must be left behind and, as we saw, must be transformed into pictorial sug-
gestions only. We must be strongly conscious of their pictorial unreality in order
that that wonderful play of our inner experiences may be realized on the screen.«
(Miinsterberg 1970 [1916], 209)2”

212

213

An einer Stelle im Text verweist Miinsterberg selbst ganz explizit auf die eigentliche Einseitig-
keit dieser Sichtweise: »But our whole consideration so far has been onesided and narrow. We
have asked only about the means by which the photoactor expresses his emotion, and we were
naturally confined to the analysis of his bodily reactions. But while the human individual in
our surroundings has hardly any other means than the bodily expressions to show his emoti-
ons and moods, the photoplaywright is certainly not bound by these limits. Yet even in life the
emotional tone may radiate beyond the body. A person expresses his mourning by his black
clothes and his joy by gay attire, or he may make the piano or violin ring forth in happiness or
moan in sadness. Even his whole room or house may be penetrated by his spirit of welcoming
cordiality or his emotional setting of forbidding harshness. The feeling of the soul emanates
into the surroundings and the impression which we get of our neighbor’s emotional attitude
may be derived from this external frame of the personality as much as from the gestures and
the face« (Miinsterberg 1970 [1916], 118f). Und er fasst es schliefilich so zusammen: »Not the
portrait of the man but the picture as a whole has to be filled with emotional exhuberance«
(ebd.,122). Hierverabschiedet sich Miinsterbergalso kurz von der Dominanz des menschlichen
Abbildes und verortet seine Theorie in einem breiteren Rahmen, namlich einer psychologi-
schen Emotionalisierung/Anthropomorphisierung des gesamten Filmbildes, die auch unab-
hdngigvon konkretabgebildeten Individuen vorhanden sein kann (und die sich in seinem Buch
z.B. starker in Auseinandersetzung mit Techniken wie dem Zeitraffer, der Unscharfe oder den
Mitteln des Trickfilms duflert). Dennoch bleibt die Frage nach dem:der Schauspieler:in/Men-
schen und seiner:ihrer Darstellung in Miinsterbergs Ansatz an vielen entscheidenden Stellen
das dominante und fiir seine Ausfiihrungen zentrale Beispiel, weil die tiber den menschlichen
Korper im Bild plastisch dargestellte Emotion sich ohne zu grofde metaphorische Umwege an
Fragen der Psychologie und der emotionalen Ansprache des Publikums koppeln ldsst. Zum As-
pekt des Ausdrucks in Dingen und Landschaften siehe erneut auch den Abschnitt zu Balazs
weiter unten.

Miinsterberg fahrt an dieser Stelle folgendermafien fort und spricht damit ein Thema an, das
in dieser Arbeit aus Griinden der Themenbegrenzung keine gesonderte Aufmerksamkeit er-
fahrt — die Farbigkeit des Bildes: »This consciousness of unreality must seriously suffer from
the addition of color. We are once more brought too near to the world which really surrounds

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

3.1.3 | Anthropozentrismus vs. Anthropomorphozentrismus

Im Uberblick iiber die bisher skizzierten, frithen Ansitze zur begrifflich tasten-
den bis theoretisierenden Erfassung des Films hat sich gezeigt, dass das mensch-
liche Motiv in vielfiltigsten Beziigen als Kristallisationspunkt dieses Diskurses
Verwendung findet. Dabei ist egal, auf welcher Seite der Debatte fiir oder wider
das Kino sich die Autor:innen bewegen (Adiquatheit vs. In-Adiquatheit der Men-
schen-Darstellung, Kunstfertigkeit vs. Trivialitit der Ausdrucksmdoglichkeiten,
etc.) und auch, ob sie das Kino in erster Linie als einfachen Aufzeichnungsapparat
einer kiinstlerisch-vorfilmisch zu gestaltenden Realitit begreifen, oder in einem
erweiterten Sinn als Medium mit spezifisch technischen Eigenschaften, das
(auRer)reale Asthetiken erst erschafft.

Zum Abschluss dieses Kapitels sollen — diesen zwei Linien entsprechend —
zwei letzte Autoren in den Blickpunkt riicken, die die Diskussionen des Kinos in
den 1920er Jahren in zwei auf das Menschenmotiv konzentrierten Monografien
weiter fithren und damit — so scheint es — zu einem zwischenzeitlichen Fazit ver-
einen. Das ist zum einen Walter Bloem d. J., der mit seinem Buch Seele des Licht-
spiels 1922 ein Bekenntnis zum Film verfasst, das die vorherigen Debatten um die
Tauglichkeit des Films als Kunst auf ein — so suggeriert es der Titel jedenfalls —
abschliefiendes, sich positiv bekennendes Urteil festlegt. Und zum anderen ist
es der schon mehrfach erwihnte Béla Balazs, dessen Schrift Der sichtbare Mensch
(2001 [1924]) immer wieder als eine der ersten, umfassenden Abhandlungen zum
Film wertgeschitzt wird (vgl. z. B. Diederichs 2001, Kraszna-Krausz 2001 [1926]).
Mit seiner titelgebenden Fokussierung von filmischer Sichtbarkeit in Bezug auf
den Menschen kann das Werk als ein Ergebnis der bisher nachgezeichneten De-
batten gelten, das schliefilich die Filmkritik auf das Niveau einer Filmtheorie hebt.

Bloem und Balazs stehen stellvertretend fiir die bereits skizzierten argumen-
tativen Richtungen des Kinodiskurses®*: Wihrend der eine immer noch (recht

us with the richness of its colors, and the more we approach it the less we gain that inner free-
dom, thatvictory of the mind over nature, which remains the ideal of the photoplay. The colors
are almost as detrimental as the voices« (Miinsterberg 1916, 209f.). Fiir Miinsterberg ist damit
die realistischere Darstellung des Menschen (iber Ton und Farbe (ebenso wie (iber stereo-
skopische 3D-Verfahren; vgl. ebd. 178) keine erstrebenswerte Innovation, da dadurch der so
einzigartige Verfremdungseffekt des Filmbildes in Teilen verloren gehe. Ahnliche Argumente
werden in Bezug auf die Einfithrung des Tonfilms an spaterer Stelle noch verhandelt.

214 Es muss Erwahnung finden, dass sie ebenfalls fiir zwei kontrare Leben innerhalb der politi-
schen Entwicklungen der Zwischen-Kriegs-Zeit stehen: Wéahrend Balazs als gebiirtig unga-
rischer Schriftsteller und Dramaturg, der ab 1926 in Berlin lebt und arbeitet, nach einem
Aufenthalt in Russland 1933 ob seiner jidischen Abstammung nicht mehr nach Deutsch-
land zurtickkehren darf (vgl. Diederichs 2001b), ist Walter Julius Bloem, der auch unter dem
Pseudonym Kilian Koll als Schriftsteller von Erzahlungen und Romanen arbeitet, im zweiten
Weltkrieg liberzeugter Deutschnationalist und ab 1940 SS-Offizier. Er starb vermutlich 1945

14.02.2026, 08:28:2:

189


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Das Audioviduum

konventionell und mit wenig tatsichlichem Medienbewusstsein) den Menschen
vor der Kamera und seine adiquate Darstellbarkeit mit den Mitteln des Films the-
matisiert, leitet Balazs den Mehrwert des Films aus den konkret in ihm sichtbar
werdenden Bild-Motiv des Menschen ab und hebt damit die kulturprigende Dimen-
sion des Filmischen systematisch hervor. Wihrend Bloem also gewissermaflen
den Menschen iiber das Medium stellt und damit einem eher klassischen Anthropo-
zentrismus folgt, ist es bei Balazs ein bereits stirker auf das Medium konzentrier-
ter Anthropomorphozentrismus, der sich auf das tatsichlich im Filmbild hergestellte
Menschenbild bezieht. Dieser Unterschied zeigt sich im Vergleich der beiden Bii-
cher an vielen Stellen sehr deutlich.

In beiden Monografien wird gleichwohl — und darauf kommt es hier an — der
Mensch ganz explizit und ausschlieflich in den Mittelpunkt filmtheoretischer
Uberlegungen geriickt, womit sie als finale Beispiele fiir die Auseinandersetzung
der frithen Filmtheorie mit dem Menschenmotiv dienen sollen.

Die Seele des Lichtspiels: Gefiihl durch Geste

»Das Lichtspiel ist Gefithlskunst, keine Gedankenkunst. Wer ins Lichtspiel geht,
will nicht denken, sondern fiihlend erleben. Gleich der Musik, die Gefiihl durch
Tone gibt, [6st das Lichtspiel nicht die Ratsel des Menschengeistes, sondern der
Menschenseele. Lichtspiel ist: GEFUHL DURCH GESTE.« (Bloem 1922, 6; Herv. i. )

Mit diesen Worten leitet Bloem sein Bekenntnis zum Film ein und gibt damit bereits
den Rahmen vor, in dem sich seine weiteren Uberlegungen zu Werkzeug, Szene

in den Kriegshandlungen um Berlin. Wegen der »extrem militaristisch-nationalen Grund-
haltung« seiner Werke, ist er Teil des Lexikons nationalsozialistischer Dichter (vgl. Hillesheim/
Michael 1993, 301ff)). In seinem Lichtspiel-Werk klingen diese nationalistischen bzw. stark
volkisch-elitiren Tendenzen am deutlichsten auf den finalen Seiten an, auf denen er — trotz
vorherigen Schreibens lber Kulturverstindigung und generell-menschliche Cestenreper-
toires des Lichtspiels — seine Erkenntnisse vor allem durch eine vélkische Elite und Fithrungs-
gestalten nutzbar gemachtwissen will: »Kein Volk als ganzes genommen hat Kultur. Es sind im-
mer nur die Besten, Reinsten und Edelsten eines Volkes, deren Glanz einen fernen Schimmerin
das Triebleben der Menge niederstrahlt. Recht angewandt und von den rechten Menschen ge-
staltet, wird das Lichtspiel dieser Lauterung forderlich sein [...]« (Bloem 1922, 184). Aus Balazs’
Werk hingegen spricht eher ein antikapitalistisches Interesse am Film (vgl. Baldzs 2001 [1924],
104) sowie der Wunsch nach dem Film als interkulturellem Aufklarungsmedium, auch wenn
selbst bei ihm teils explizit wird, dass er bei seinem »sichtbaren Menschen« von einem »wei-
Ren Normalmenschen«ausgeht (ebd., 22). Die Frage nach den politischen und ideologischen
Aufladungen des Audioviduums (innerhalb von Medientheorie) kann hier leider nur gestreift
werden und wire einer eigenen ausfiihrlicheren Studie wert (siehe auch FN 85).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

und Dichtung®® des Lichtspiels ansiedeln. Sein Buch liest sich wie eine Zusam-
menfassung der bereits zuvor skizzierten Debatten: es geht um verbale Sprach-
losigkeit und visuelle Beredsamkeit der Menschendarstellung im Lichtspiel, um
den Filmschauspieler und seine filmspezifische Inszenierung und um den Aus-
druck des Menschlichen in der filmfotografischen Bewegung. Seine Aussagen be-
kriftigen damit den Eindruck, dass die frithe Filmtheorie bis zu diesem Punkt
immer noch im Anthropozentrismus die Antworten auf die Frage nach dem Fil-
mischen sucht.

Was Bloem in diesem Kontext hervorhebrt, ist die AusschliefRlichkeit mit der er
den Menschen ins Zentrum seiner Betrachtungen stellt: Die Basis seiner Abhand-
lung ist die strikte Verkopplung von Film und menschlichem Kérperausdruck,
den er mit dem Begriff der Geste stark macht und in regelmifiigen Abstinden
mit seinem Leitspruch »Gefiithl durch Geste« credo-artig wiederholt (z. B. ebd. 13;
14; 32; 43; 142 etc.). Mit dieser Beschrinkung auf die kérperliche Ausdruckskraft
geht fir Bloem allerdings gleichzeitig eine Beschrinkung seines Betrachtungs-
horizonts und Gegenstands einher:

»Gefiihl durch Geste. Das sei das Leitwort der folgenden Gedanken. Damit schlie-
Ren sich jene Erscheinungen des Lichtspiels aus, die nicht Cefiihl darstellen oder
die sich anderer Mittel als der Geste bedienen.« (Ebd., 13)

In Bloems Betrachtungen unbeachtet bleibt demnach das »Filmlustspiel« (weil es
nicht tiefe Gefiihle zum Thema habe, sondern lediglich humoristische Anekdoten
aneinanderreihe) und der Bereich des Trickfilms?¢ (dazu zihlt er Schattenfilm
und gezeichneten Film sowie Farbenmusik, die fiir ihn irrelevant sind, weil sie
allesamt nicht auf realistischen menschlichen Gesten aufbauten) (vgl. ebd., 14).27
Stattdessen solle »[...] jenes Lichtspiel durchwandert werden, dessen reiches,
quellendes Gefithl von Schauspielern verkérpert wird. Gefithl durch Geste. Im
Vordergrund dieser Betrachtungen steht der ernste Spielfilm«(ebd., 14; Herv. i. 0.).8

215 Die drei Hauptkapitel des Werkes sind tiberschrieben mit »Das Werkzeug« (Bloem 1922, 15),
»Die Szene« (ebd., 59) und »Die Dichtung« (ebd., 127).

216 In Bezug auf den Trickfilm schreibt Bloem: »Der Lichtspielmensch ist von der Erde, auf der wir
leben. Die Naturgesetze gelten fiir ihn, wie fiir uns. Durch die Luft zu fliegen, in den Boden zu
versinken, das sind die kunstlosen Matzchen des Kinos aus seiner gottverlassensten Zeit. Nicht
das macht eine Kunst aus, was man damit imitieren kann, sondern was sich mit ihren beseel-
ten Mitteln gestalten laRt« (Bloem 1922, 58).

217 Wobei er dennoch die ersten Versuche Walter Ruttmanns und Bernhard Diebolds in diese
Richtung lobt und auf eine Weiterentwicklung hofft (vgl. Bloem1922,14).

218 Dass Bloem damit auch den Dokumentarfilm ausschlieRt thematisiert er nicht direkt; seine
Haltung zum Spielfilm allerdings offenbart, dass er vom Film als Kunst einen gewissen Ver-
fremdungseffekt erwartet, den der Dokumentarfilm nicht zu liefern beabsichtigt.

14.02.2026, 08:28:2:

191


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Das Audioviduum

Bloems Anthropozentrismus ist damit sogar auf ein bestimmtes Menschen-
motiv — den ernsthaft dargestellten Menschen im gefithlsbetonten Kino - be-
schriankt. Damit gesellt er sich zu den Autor:innen, die die Kunst des Kinos aus-
schliefSlich im Filmdrama erwarten, wobei es bei ihm um die Prisentation
seelischer Vorginge geht, die iiber den Korper Ausdruck finden, wihrend die
Sprache als Sphire des Geistigen Literatur und Theater vorbehalten bleibt. Die
Fokussierung des Gefithlten geht demzufolge auch bei Bloem mit einer Fokussie-
rung des Korpers einher, die er zum zentralen Anhaltspunket fiir seine Definition
des Films als Kunst etabliert. Die Verkorperung von Gefithl durch den Schauspie-
ler ist laut ihm das zentrale Kriterium einer jeden Filmkunst, wodurch auch die
Frage geklirt scheint, auf welcher Ebene dessen Kunstwert angesiedelt ist:

»Haben wir nun beim Lichtspiel ein originales Kunstwerk, das mechanisch verviel-
faltigt wird? Es ist da! Das Spiel der Menschen ist es, die kiinstlerisch freigeschaffe-
ne Szene, die der Kurbelkasten festhalt und der Vervielfiltigung (ibergibt.« (Ebd.,
22)

Auf den ersten Blick macht Bloem damit die Kunstfertigkeit des Mediums allein
vom vorfilmischen Motiv des Menschen abhingig, wobei die Filmkamera als rein
mechanischer »Kurbelkasten« zu einem technischen Erfillungsgehilfen degra-
diert wird. Schaut man genauer hin, ist das Verhiltnis von Technik und Inhalt
allerdings — so viel reflektiert Bloem dann doch — nicht ganz so einseitig. Seine
Konzeption des Mediums fufdt auf zwei Annahmen: Zum einen geht Bloem davon
aus, dass eine Mechanik allein keine Kunst sein kann; daher ist es erst die Szene
vor der Kamera, die den Film zum Kunstwerk werden lisst.?”® Zum anderen aber
muss dieses Setting an die technischen Fihigkeiten des Films angepasst werden.
Da dieser z. B. nicht in der Lage ist Farbe und Ton aufzuzeichnen, soll folglich
die Szene so gestaltet werden, dass sie in ihren wesentlichen Bestandteilen mit
dem Filmmaterial iiberhaupt wiedergegeben werden kann. Im Zuge dessen fithrt
Bloem eine weitere Differenzierung ins Feld: Was die technischen Medien angeht,
unterscheidet er zwischen »vervielfiltigender Kunst« und schlichter »Reproduk-
tion« (ebd., 34), wobei der (Spiel)Film und z. B. die Radierung in ersteren Bereich
fallen (weil sie originire Kunstwerke schaffen), wihrend Grammophon, Buch,
Fotografie und Tanzfilm fiir ihn reine Reproduktionen darstellen.?*

Die Differenzierung scheint hier zunichst arbitrir, weil gerade Bloem es in
seiner Schrift weitestgehend nicht vollbringt, den Film selbst allein seiner tech-

219 Dokumentarische Lehrfilme und schlichte Landschaftsaufnahmen sind darum laut Bloem
nichtals Kunst zu verstehen (vgl. Bloem 1922, 23).

220 Auch die»Verfilmung«literarischer Stoffe lehnt Bloem mit vehementem, begrifflich fehlgrei-
fendem Nachdruck ab: »Verfilmung istimmer Vergewaltigung« (Bloem 1922, 165).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

nischen und isthetischen Bedingungen gemif? als Kunst zu begreifen. Wo lige
sonst der Unterschied zwischen dem per Grammophon aufgezeichneten, korper-
losen Sprach-Kunstwerk einer Dichterin und der filmischen Aufzeichnung eines
von Schauspieler und Regisseurin erstellten, stummen Kérper-Kunstwerks? Den-
noch tragt Bloem den Verdiensten des Films als Medium Rechnung, wenn er an-
erkennt, dass die durch das Medium vorgegebenen, in Bezug auf den Ausdruck
(Sprache, Farbe, Raumlichkeit etc.) reduzierten Rahmenbedingungen dazu anre-
gen, eine neue Art der Kunst zu schaffen, die fiir den Blick der Kamera optimiert
wird. Film ist eben nicht die schlichte Aufzeichnung einer Theaterauffithrung,
sondern generiert eine eigene Form des Ausdrucks — so viel ist Bloem bewusst.
Denn erst der Film isoliert die Geste und bietet sie so in Reinform dar. Doch wie
genau sieht die Leistung des Films aus? Auch bei Bloem dient eine Abgrenzung zu
bestehenden, literarischen Formen als Argument:

»Denn es scheint uns ein kinstlerischer Widerspruch, eine blanke Sinnlosigkeit,
wenn das fiir bewegte Kdrper geschaffene Lichtspiel die Verkiindigung von Kunst-
formen auf sich nehmen soll, fir die sich bessere Mittel, geeignetere Wege finden
lassen. Fiir Poesie istdas Buch da—und wenn sie gesprochen werden soll, so gehort
sie auf die Bithne. Die Aufgabe des Lichtspiels: Gefiihl durch Geste. Darin liegen
schon Erkenntnisse verborgen. Gefiihl gehort nichtin den Schriftsatz: es soll nicht
gesprochen, es soll mimisch verkérpert werden.« (Ebd., 43)

Starker noch als in den bisherigen Schriften werden Film und Menschenkérper
als Motiv bei Bloem so exklusiv miteinander verkoppelt: Das Lichtspiel erscheint
als »fiir bewegte Korper geschaffen« und der Ausdruck menschlicher Gefiihle
kann in ihm in einzigartiger Weise »mimisch verkorpert« werden, weil es eben
nicht durch Schrift oder Sprache vergeistigt wird (ebd.). »Unaussprechliches, das
selbst die Dichtung nur streifen kann, wird hier erfiillt« (ebd., 32) — so Bloem. Al-
leiniger Sinn des Films ist damit die kérperliche Menschendarstellung.

Und wieder und weiterhin sind es die gleichen spezifischen Gestaltungsmittel,
die er in diesem Kontext als genuin filmisch oder auch unfilmisch beschreibt. So

spricht er sich fiir die GrofRaufnahme®” aus, die er ebenso wie Miinsterberg in

221 ZurGrofdaufnahme schreibt er: »Zu dieser letzten Steigerung der Gefiihlsdarstellung ist natiir-
lich die vielgescholtene Groflaufnahme — wenn sie mit Vorsicht verwendet wird — vollkommen
berechtigt. Aber sie hat nur dann Sinn, wenn in ihr Gefiihle gezeigt werden, die sich besonders
leise duflern. Die GrofSaufnahme ist nicht fiir Gesichterschneiden da: fir zartes, nicht fiir gro-
bes oder gar gleichgiiltiges Spiel. So heben wir ja auch im Theater das Clas an die Augen, um
uns eine besondere Darstellung aus dem Rahmen der Bithne heraus ndher zu bringen. Es gibt
ein gewisses GroRenmaf, das in der GroRaufnahme nicht tiberschritten werden sollte. Wenn
ein einziger Kopf aus dem Zusammenhang der Szene herausgerissen wird und die Riesen-
flache der Leinwand fiillt, so verstimmt das entschieden« (Bloem 1922, 32f,; Herv. i. 0.). Zwar

14.02.2026, 08:28:2:

193


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Das Audioviduum

erster Linie an das menschliche Gesicht gekoppelt sieht; und er macht sich Ge-
danken zur Flachigkeit der Filmkorper, die er allerdings im Endeffekt (und Miins-
terberg entgegen) gern iiber stereoskopische Bilder iiberwunden wissen will (vgl.
ebd. 32ff.). Die ablehnende Haltung gegeniiber der sprachlichen Mundbewegung
im Film (vgl. ebd., 28f.)*** und gegeniiber zu umfangreichen Texteinblendungen
(vgl. ebd., 50f)***, die andere Autor:innen bereits dulerten, wird ebenfalls geteilt.

Relevant an dieser diskursiven Wiederholungsschleife ist dabei, dass Bloem
all diese Argumente anfiithrt, um sie nur noch stirker und ausschlief3licher als bis-
her an den Menschen riickzukoppeln. Der Film als Kunst ist ohne den Menschen
als Vorlage und Motiv nicht méglich — so liefde es sich auf den Punkt bringen.
Ohne ihn wire er lediglich eine Reproduktionstechnik fiir auch auflerfilmisch
funktionierende Kiinste. Erst durch die Kopplung an den Menschenkérper wird
der Film damit von einer Technik zu einer Kunst erhoben — das zeichnet seine
mediale Besonderheit aus.

In der Auseinandersetzung Bloems mit den darstellerischen und ausstat-
tungstechnischen Gestaltungsgrundlagen des Lichtspiels gewinnt der Film
als Medium demnach Konturen, die Bloem auch jederzeit im Kunstwerk selbst
spirbar wissen will. Fiir ihn ist es wichtig, dass der Film trotz seiner Fihigkeit
zu unmittelbarem korperlichen Gefithlsausdruck nie vergessen lassen soll, dass
er Film/Kunst/Medium und nicht Wirklichkeit ist. Zur Bewerkstelligung dieser
Abgrenzbarkeit ist fiir ihn eine spezifische Gattung Mensch besonders geeignet —
der Star, der durch seine Bekanntheit stets seine eigene, realweltliche Personlich-
keit mitbringt und dennoch in seiner Rolle aufgehen kann. Das »Starwesen« (ebd.,
89) ist fir Bloem daher fiir das Filmbild besonders produktiv, da es die direkte
Wirklichkeits- und Fiktions-Unterscheidung in der Verkérperung ermdglicht. Die
Unterscheidung passiert dann »[...] schon allein, weil sich nun die Anteilnahme
des Zuschauers nicht mehr nur auf die handelnde Gestalt: also auf den stoffli-

wertet er hier die GrofRaufnahme (dhnlich wie Minsterberg) als wichtiges Instrument zur Ex-
pression von Emotionen, dennoch bleibt er insofern der konservativeren Linie treu, die keine
zu starken perspektivischen Experimente mochte (wie bei Salten).

222 Bloem wertet diese »lautlosen Gesprache«ebenfalls als eindeutig unfilmisch: »Schlimm steht
es um die letzte Frage: um die Stummbheit. Immer wieder, selbst in den besten Filmen, sieht
man das >lautlose Gesprichc eine Tollheit, die erst vom Lichtspiel erfunden werden mufite.
Menschen sprechen miteinander, oft in férmlichen Rededuellen, aber man weifd nur ver-
schwommen, was sie sagen. [..] In solchen Szenen iberschreitet der Film bei weitem sein Ma-
terial« (Bloem 1922, 28f).

223 Bloem schreibt dazu: »Das Gefiihl darzustellen — das sei dem Schauspieler iiberlassen. Was
von der Handlung durch die Mimik nicht zwanglos bewaltigt werden kann —das gehértin den
Schriftsatz [...]. Wenn aber der Schriftsatz breitkaut, was unsre Phantasie aus eigener Kraft zu
deuten vermag, so zieht sich die Phantasie ibelgelaunt in den Winkel zurtick und erklart von
da aus das ganze Spiel fir Lige und Schminke« (Bloem 1922, 50f.).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

chen Inhalt — sondern auch auf den Darsteller: also auf die kiinstlerische Form,
versammelt« (ebd., 90). Manchmal passiere es zwar, dass ein Darsteller komplett
hinter seinen Rollen verschwinde (vor allem, wenn es immer wieder eine dhnliche
Rolle sei), jedoch:

»Die grofRe Menge der Lichtspielbesucher weifs aber sehr genau den Schauspieler
von seiner Rolle zu unterscheiden. Und hier findet sich das Starwesen als das vor-
zlglichste Mittel, selbst ein sehr wirklichkeitsnahes Spiel als Kunst zu zeichnen«
(ebd., 97f).

Die gleichzeitige Wahrnehmung von »Schauspieler und Rolle« gipfelt bei Bloem
demnach in einer »Doppelheit des Kunsterlebens« (ebd., 92), wodurch »[d]ie
kinstlerische Aufgabe des Filmdarstellers und damit das Problem der Innenre-
gie« (ebd., 95) darin bestehe, dass »der Schauspieler eine Darstellungsform zu er-
reichen [hat], die uns nie vergessen lif3t, das er spielt« (ebd.).

In Form des erst filmisch geschaffenen und filmisch vervielfiltigten Stars
verschranken sich so bei Bloem Mensch und Film zu einer symbiotischen Form
— auch wenn er diese Schaffung rein filmischer Star-Lichtgestalten immer noch
stark von der Warte des realen, vorfilmischen Stars aus denkt. Ihn selbst in einer
weiteren reflexiven Schleife als reines Leinwandprodukt zu konzipieren, so weit
geht Bloem nicht.

Zudem ignoriert er die Tatsache, dass die Teilung zwischen Schauspiel-Star
und Rolle auch im Theater und anderen darstellenden Kiinsten gegeben ist.?** Er
verpasst dabei die Pointe, die bei Miinsterberg zu einem seiner stirksten Argu-
mente fithrt: dass nimlich gerade die Flichigkeit des Filmbildes (verbunden mit
seiner Farblosigkeit etc.) dazu ausreicht den Film als eine Sphire jenseits des Wirk-
lichen zu bestimmen. Wihrend bei Miinsterberg diese Eigenschaft des Films also

224 Auch bei Balazs finden sich im Ubrigen Uberlegungen zur Doppelbédigkeit verschiedener
Kunstformen, wobei er diese auf die Sphare des Kunstschaffens bezieht. Dabeistellt er die Ge-
teiltheit auf der Seite des Theaters fest, wahrend ihm der Film als Kunst der »Einschichtigkeit«
(Balazs 2001 [1924], 24) erscheint. Bei ihm ist das Theater eine Kunstform der Zweigeteiltheit,
weil stets das sprachliche Dichter:innenwerk wahrgenommen wiirde und zusatzlich dessen
Verkérperung durch eine:n Schauspieler:in. Im Theater spielt demnach der Abgleich zwischen
dem Kunstwerk der Dichterin und der addquaten oder inadidquaten Verkérperung durch den
Schauspieler eine grofie Rolle. Im Film hingegen sei diese Zweiteilung der Kiinste (Dichtung,
Schauspiel) nichtvorhanden, weil der Film selbstals einheitliches Kunstwerk dastehe, das sich
erstund untrennbar aus dem Zusammenspiel von Regisseurin und Darsteller ergabe. Es zeige
sich allein auf der Leinwand und erlaube keine Differenzierung der schopferischen Dimensio-
nen bzw.>Schichten<. Baldzs schreibt dazu: »Die Sache ist eben die, dafk Regisseur und Schau-
spieler die eigentlichen Dichter des Films sind. [...] Im Film geben uns Worte keinen Anhalts-
punkt. Wir erfahren alles aus dem Gebardenspiel, das nun keine Begleitung und auch nicht
Form und Ausdruck, sondern einziger Inhalt ist« (ebd., 25; Herv.i. O.).

14.02.2026, 08:28:2:

195


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Das Audioviduum

bereits seinen Kunstwert begriindet, wobei die flichige und skalierte Korperlich-
keit des gefilmten Menschen lediglich das zentralste Beispiel darstellt, wird bei
Bloem die Kunstfertigkeit immer wieder einseitig vom Vorfilmischen aus ge-
dacht.?” Das liegt aber auch darin begriindet, dass sein grundsitzliches Interesse
am Film allein seinem noch grundsitzlicheren Interesse am Menschen zu ent-
springen scheint. Das Medium selbst hat nur in Ansitzen einen expliziten Eigen-
wert bei Bloem, ndmlich nur wenn es im Dienste der Menschheit gesehen wird.

In diesem Kontext greift Bloem dennoch in Grundziigen Balazs’ Gedanken
zum sichtbaren Menschen vor — nimlich dann, wenn er sich fragt, welche Ver-
bindung das Menschenbild der Leinwand mit dem Menschen vor der Leinwand
eingeht. Laut Bloem erklirt dieses Verhiltnis (ihnlich den Argumenten Pfemferts
1992 [1911], Friedells 1992 [1913] und Wolfradts 2002 [1929]) z. B. auch den Erfolg des
Films, weil dieser dem Zeitgeist entspriche:

»Es ist nicht der stumme, sondern der einsilbige Mensch, den das Lichtspiel gestaltet.
Wir erkennen in unserm Jahrhundert einen Zug, der zur Kiirze strebt, eine Abkehr
von der Weitschweifigkeit: den Wunsch, mit wenigen Worten vieles und weit-
kreisiges zu sagen. Dem Menschen dieser Zeit ist der Lichtspielmensch wahl- und
wesensverwandt.« (Bloem 1922, sof.; Herv.i. 0.

Doch die Wesensverwandtschaft zwischen Lichtspielmensch und Mensch ver-
harrt nicht in diesem Gefiige, sondern verindert schlieflich auch das Empfinden
fiir das Gestenhafte beider Gestalten. Uber die Leinwand scheint der moderne
Mensch (wieder) zu lernen, was es iiberhaupt heiflt, Mensch zu sein — auf, vor und
jenseits der Leinwand:

»Aberdas Lichtspiel schreitetin einer unverkennbaren, wundervollen Entwicklung
zur Héhe: im Schaffen wie im Genuf. Unsre Augen werden scharfer fiir Geste und

Cebérde, unsre Einbildungskraft hellhériger fir die Sprache von Bild und Bewe-
gung. Im Anfang des Lichtspiels nahmen seine Schauspieler noch das blechern

kreischende Pathos der Pantomime. Damals war uns die schone, stumm glithende

Welt der Gebarde noch ganz fremd: wir schauten sie im Tanz, aber wir wufiten sie

nicht zu deuten. Heute fiihlen wir schon hinter der leisesten Regung ein Innerli-
ches schwingen.« (Ebd., 6)

225 Es kann dabei davon ausgegangen werden, dass Bloem Miinsterbergs Werk nicht kannte.
Dieses wurde 1916 (im Todesjahr Miinsterbergs und zugleich mitten im ersten Weltkrieg) zu-
nachst nur in Amerika veroffentlicht und selbst dort erst nach seiner Wiederveroffentlichung
1970 verstirkt rezipiert (vgl. Arnheim 2000 [1981], 56). Die erste deutsche Ubersetzung wurde
dariiber hinaus erst 1996 in einer Edition von ]Jorg Schweinitz herausgegeben (vgl. Minster-
berg1996).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Diese verbesserte Empfindsamkeit fiir den korperlich-visuellen Ausdruck, der
sich tiber die Lichtgestalten des Kinos auf das Publikum iibertragt, ist es zwei
Jahre spiter auch, die Baldzs als die >Riickkehr zum sichtbaren Menschen« be-
schreiben wird. Bloem wie Baldzs sind sich darin sogar einig, dass diese neue
Korperwahrnehmung der stummen Geste eine Riickkehr zu kulturell verdring-
ten Formen der Kommunikation bedeutet:

»Lange bevor der erste Laut menschlicher Sprache erklang, lebten die Urgeschlech-
ter der Menschen und ihrer Brider, der Tiere, stumm: sie fiihlten und schauten. Und
mochte der Entwicklungsgang der Sprache Jarhunderttausende sich dehnen, so
liegt das Schauen und Fithlen Jahrmillionen zuriick. Und diese urspriinglichen
Quellen unseres Lebens, die unter der Menschheitsentwicklung — sei sie Kultur
oder Zivilisation — verschiittet lagen, springen nun im Lichtspiel mit unhemmba-
rer Gewalt wieder auf. Es sind Urinstinkte, aus denen der unerhérte Siegeszug des
Lichtspiels, seine nie ertradumte Suggestivitat, begriffen werden muf.« (Bloem
1922,10; Herv.i.0))

Die Riickkehr zu einem vormenschlichen Bewusstseinszustand und zur sprach-
losen Pur-Existenz des Tieres ist es also, die Bloem mit dem Film angesprochen
sieht und die er fiir seinen Erfolg verantwortlich macht. Mit diesen Gedanken bet-
tet Bloem seine Untersuchung — zumindest am Rande - ein in grundsitzlichere,
den Menschen betreffende Fragehorizonte, die somit den Film als anthropologi-
sches Erkenntnisinstrument konzipieren.

Folglich kann Bloems Buch an der Schnittstelle angesiedelt werden, die von
den skizzierten fritheren Ansitzen zur Filmtheorie ausgeht und schliefllich bei
Balazs’ Sichtbarwerdung des Menschen endet. Mit seinem Buch liefert er im Zuge
dessen zwar wenig neue Erkenntnisse oder Ansitze — vielmehr scheint es eine
Kompilation der bis dahin zirkulierenden Argumente zu sein — dennoch aber ist
interessant zu sehen, dass es den Schritt, den schliefRlich Baldzs mit seinem Werk
macht, noch nicht geht. Die Frage nach dem Menschen wird bei Bloem eben auf
eine sehr konservative, teils sogar hinter die Debatten der 1910er Jahre wieder zu-
ritckkehrende Art und Weise beantwortet. Dass er aber die Kopplung von Mensch
und Film so explizit und ausschlieflich vornimmt, das ist trotz allem bemerkens-
wert.

Wihrend Bloem also den Film allein und im Endeffekt wenig medienreflexiv
vom tatsichlichen Menschen aus denkt, ist der Mehrwert von Balazs’ Text fiir die
Medientheorie darin zu finden, dass er dieses Verhiltnis schliefSlich umkehrt, in-
dem er beginnt den Menschen vom Medium aus zu denken. Wihrend Bloem sich
also mit dem Menschen als Menschen auseinandersetzt (der in seiner Seinsweise
lediglich vom Film unter bestimmten Bedingungen dargestellt werden kann), ist
es bei Baldzs der Mensch als fragiles Filmmotiv, als durch den Film geformte und

14.02.2026, 08:28:2:

197


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Das Audioviduum

tiberhaupt erst erkennbare Lichtgestalt, der ihn interessiert. Der Film stellt ihn
nicht nur dar, sondern lasst ihn als Kulturprodukt erst entstehen. Dies soll zum
Ende dieses Kapitels mit konzentriertem Blick auf Baldzs nun genauer ausgefiihrt
werden.

Der sichtbare Mensch

Mit Béla Balazs’ Der sichtbare Mensch — oder die Kultur des Films entsteht 1924 das
vermutlich bekannteste Werk, in dem der Bezug von Mensch und Medium sogar
titelgebend wird. Gerichtet an Wissenschaftler, Filmschaffende und Zuschauer
gleichermafen (vgl. Baldzs 2001 [1924]. 9ff.), unternimmt Baldzs in diesem Buch
den Versuch einer ganzheitlichen Erfassung des Films und seiner Moglichkeiten,
um durch diese theoretische Grundlegung den Film als Kunst und zugleich als
Gegenstand wissenschaftlicher Beschiftigung zu legitimieren. Spitestens an
dieser Stelle geht damit die Kunstdebatte explizit in einen Theoriediskurs iiber:
Das Buch beginnt mit einer »Vorrede in drei Ansprachen« (ebd., 9) von denen sich
die allererste und fir Baldzs wichtigste als Appell an die (Kunst)Wissenschaft
richtet:

»Darum fange ich diesen Versuch einer Kunstphilosophie des Films mit einer Bitte an
die gelehrten Hiiter der Asthetik und Kunstwissenschaft an und sage: vor den To-
ren eurer hohen Akademie steht seit Jahr und Tage eine neue Kunst und bittet um
EinlaR. Die Filmkunst bittet um eine Vertretung, um Sitz und Wort in eurer Mitte.
Sie wiitnscht von euch endlich einer theoretischen Betrachtung gewiirdigt zu wer-
den, und ihr sollt ihr ein Kapitel widmen in jenen grof3en dsthetischen Systemen,
in denen von den geschnitzten Tischbeinen bis zur Haarflechtkunst so vieles be-
sprochen und der Film gar nichterwdhnt wird. Wie der entrechtete und verachtete
Pébel vor einem hohen Herrenhaus steht der Film vor eurem dsthetischen Parla-
ment und fordert Einlafk in die heiligen Hallen der Theorie.« (Ebd., 9; Herv.i. 0.

Der Aufruf an die Wissenschaft, sich eingehender und reflektierter mit dem
Film zu befassen, ist dabei aber nur der erste Schritt, denn genau diese wissen-
schaftlichen Auseinandersetzungen und Theoretisierungen des Mediums sind
es, die Balazs in einem zweiten Schritt (und seinen zwei weiteren Ansprachen)
den Filmschaffenden und dem Publikum ans Herz gelegt wissen will. Sein Ziel
ist ein reflektierter und selbstreflexiver Umgang mit diesem neuen Medium, der
von der wissenschaftlichen Expertise ausgehen und schliefdlich im Schaffen der
Filmemacher:innen und in der Akzeptanz durch das Publikum aufgehen soll.
Doch was genau legitimiert diesen Status des Films als ernstzunehmende
Kunst? Fir Baldzs ist der Ausgangspunkt einer jeden Kunst, dass sie »ein eige-
nes Verhiltnis des Menschen zur Welt, eine eigene Dimension der Seele [bedeu-
tet]« (ebd., 11), dass sie »wie ein neues Sinnesorgan« (ebd.) funktioniert. Insofern

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

stimmt er mit Bloem iiberein, dass die »Seele« in Bezug auf das Lichtspiel eine
entscheidende Rolle spielt — aber es ist eben auch die sinnliche Erfassbarkeit des
Menschlichen, die den kiinstlerischen Status bestimmt und damit eher von der
medialen Asthetik aus gedacht werden muss.

Allerdings ist der Mensch demnach in jedweder Kunst der ausschlaggebende
Referenzpunkt. Bleibt die Frage, was an den Ausdrucksméglichkeiten des Films
in Bezug auf den Menschen das Neuartige ist. Baldzs will den Beweis antreten,
dass der Film »eine neue Kunst [ist]« (ebd.), die sich von Musik, Malerei und Lite-
ratur ebenso unterscheidet, wie diese untereinander, weil sie eine »von Grund aus
['] neue Offenbarung des Menschen« (ebd., 12) anbiete; und diese Offenbarung
erfolge tiber das Visuelle. Wieder ist eine Analogie zu Bloem und seiner Gesten-
Fokussierung festzustellen, wenn Baldzs den Offenbarungsakt des Films an der
Gebirde festmacht. Aber es wird auch deutlich, dass es ihm von Anfang an um die
Sichtbarkeit dieses Elements im Medium geht, nicht um die Geste als Vorbedin-
gung im vorfilmischen Raum, wenn er schreibt: »Denn der Urstoff, die poetische
Substanz des Films ist die sichtbare Gebirde. Aus dieser wird der Film gestaltet«
(ebd.], 26). In der sichtbaren Gebirde, die allein sichtbar ist, weil sie im Medium
isoliert und nicht von menschlicher Prisenz oder menschlichen Lauten begleitet
wird, verschrinken sich so Medium und Mensch gleichermafen zur urspriing-
lichen Materie des Films. Der besondere kiinstlerische (und daran ankniipfend
auch wissenschaftliche) Wert des neuen Mediums ist demnach bei Baldzs in
dessen Potenzial gegeben, den Menschen in seiner Korperlichkeit neu- bzw. wie-
derzuentdecken. In diesem Kontext wird erneut das Argument der kulturhisto-
rischen Schriftdominanz®*
keit des Films eine Wiederentdeckung des Menschenleibs bedeutet, der durch die
Schrift als dominantes Medium verdringt und vergessen erschien. In der Gegen-

von Baldzs aufgegriffen, demgemif} die Kérperlich-

iiberstellung von Sicht- und Lesbarkeit des Geistes fithrt sich bei Balazs die in den
vorhergehenden Kapiteln skizzierte Diskussion um die produktive Sprachlosig-
keit des Films fort:

»Die Erfindung der Buchdruckerkunst hat mit der Zeit das Gesicht des Menschen
unleserlich gemacht. Sie haben so viel vom Papier lesen kénnen, daR sie die an-
dere Mitteilungsform vernachlassigen konnten. [..] So wurde aus dem sichtbaren
Geist ein lesbarer Geist und aus der visuellen Kultur eine begriffliche. Daf} diese
Wandlung das Gesicht des Lebens im allgemeinen sehr verandert hat, ist allbe-
kannt. Doch weniger denkt man daran, wie sich dabei das Gesicht des einzelnen
Menschen, seine Stirne, seine Augen, sein Mund verdndern mufdten. Nun ist eine
andere Maschine an der Arbeit, der Kultur eine neue Wendung zum Visuellen und

226 Wie esja in Ansitzen z.B. bereits bei Bloem (1922, 10) und schon zuvor bei Bauemler (1992a
[1912],192) anklang.

14.02.2026, 08:28:2:

199


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Das Audioviduum

dem Menschen ein neues Gesicht zu geben. Sie heifdt Kinematograph. Sie ist eine
Technik zur Vervielfiltigung und Verbreitung geistiger Produktion, genau wie die
Buchpresse, und ihre Wirkung auf die menschliche Kultur wird nicht geringer sein.
Nicht-sprechen bedeutet noch lange nicht soviel wie nichts zu sagen haben. Wer
nicht redet, der kann noch ibervoll sein von Dingen, die nur in Formen, Bildern,
Mienen und Gebarden auszudriicken sind. Denn der Mensch der visuellen Kultur
ersetzt mit seinen Gebarden nicht Worte wie etwa die Taubstummen mit ihrer
Zeichensprache. Er denkt keine Worte, deren Silben er mit Morsezeichen in die
Luft schreibt. Seine Gebidrden bedeuten tberhaupt keine Begriffe, sondern un-
mittelbar sein irrationelles Selbst, und was sich auf seinem Gesicht und in seinen
Bewegungen ausdriickt, kommt von einer Schichte der Seele, die Worte niemals
ans Licht fordern kénnen. Hier wird der Geist unmittelbar zum Kérper, wortlos,
sichtbar.« (Ebd., 16; Herv.i.0.)

Auch bei Balazs arbeitet der Film sich demnach am Kérper bzw. an kérperbezo-
genen »neuen Urformen der Menschlichkeit« (ebd., 14) ab. Allerdings wird hier im
Vergleich zu Bloem deutlich, wie sehr das Medium in diesen Prozess der Wieder-
entdeckung eingreift. Die Riickbesinnung erfolgt nicht einfach nur im Angesicht
der durch die Kamera vorgegebenen Inszenierungsnotwendigkeiten, sondern sie
spielt sich im Bild, auf der Leinwand ab. Wihrend Bloem also das Medium allein
vom vorfilmischen Menschen aus denkt, wird bei Balazs die umgekehrte Ein-
flussnahme thematisiert: Der Film als Kulturmaschine gibt dem Menschen ein
neues Gesicht und fithrt so hin zu Balazs zentraler These:

»Die ganze Menschheit ist heute schon dabei, die vielfach verlernte Sprache der
Mienen und Cebarden wieder zu erlernen. Nicht den Worteersatz der Taubstum-
mensprache, sondern die visuelle Korrespondenz der unmittelbar verkorperten
Seele. Der Mensch wird wieder sichtbar werden.« (Ebd., 17; Herv. i. O.)

Auch wenn Balazs also die bisher nachgezeichneten Debatten zu Kino, Kunst und
Kérper im Film wieder aufnimmt, er ebenfalls von Seele und Gebirde spricht, ist
sein Ansatz in vielen Punkten einen Schritt reflektierter was die Rollenkonzep-
tion des Mediums als technisch-dsthetischem Visualisierungssystem innerhalb
des Prozesses der Menschen(v)erarbeitung betrifft. Balizs denkt hier den Film
als Medium selbst von seiner Gestalt (und nicht allein seiner Gestaltung) her.
Nicht der Mensch sorgt dafiir, dass er (durch das auf die Kamera abgestimmte
Verhalten) sich selbst wieder sichtbar macht, sondern viel mehr liegt diese Macht
tatsichlich in der apparativen Anordnung selbst begriindet. Ahnlich wie die Spra-
che das Medium der Schrift bzw. des Buchdrucks benétigte, um weitreichende
kulturelle Effekte zu erzeugen, so bedarf es fiir die Ausarbeitung des kérperli-
chen Ausdrucksvermédgens ebenfalls eines Mediums — des Films. Und dieser ist

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

dem Buchdruck von seiner »Durchgeistigung« (ebd., 21) her nicht unterlegen:
Wihrend bei Bloem und anderen im Zuge der Stummschaltung des Menschen
der Geist im Film zugunsten purer Emotionalitit verloren geht, mag Balazs die
Geistigkeit — im Sinne von reflektierter Denkfihigkeit — nicht allein der Schrift
iiberlassen. Zwar sei es »nicht derselbe Geist, der sich einmal hier in Worten, ein
andermal dort in Gebirden ausdriickt« (ebd., 19), dennoch ist es bei Baldzs keine
schlichte Emotionalitit, sondern eher eine eigene, wiederzuentdeckende, leibli-
che Geistigkeit, die der Film ermdglicht und einer Sprache dhnlich auszubilden
vermag. Der Begriff der »Ausdrucksbewegung« wird darum fiir Baldzs zentral:

»Das Bild der Welt im Wort ergibt ein liickenloses und sinnvolles System, in dem
Dinge, die es nicht enthalt, nicht etwa fehlen, wie auch die Farben in der Musik
nicht fehlen, obgleich sie nicht vorhanden sind. Gerade solch ein vollstindiges,
liickenloses System ergibt das Bild des Menschen und der Welt in der unmittelba-
ren Ausdrucksbewegung. Die menschliche Kultur ware ohne Sprache denkbar. Sie
wiirde freilich ganz anders aussehen, sie mifite aber nicht minderwertiger sein.
Sie wire jedenfalls weniger abstrakt und dem unmittelbaren Sein des Menschen
und der Dinge weniger entfremdet.« (Ebd., 20)

In der Ausdrucksbewegung sieht Balazs folglich eine Erginzung zur sprachlich-
codierten Auerung, die zwar der Unmittelbarkeit des kérperlichen Gefiihls ni-
her steht, aber dennoch nicht minder dazu in der Lage ist das Innere des Men-
schen zu verdufierlichen:

»Die Kultur der Worte ist eine entmaterialisierte, abstrakte, verintellektualisierte
Kultur, die den menschlichen Kdrper zu einem blofen biologischen Organismus
degradiert hat. Aber die neue Gebardensprache, die da kommt, entspringt unserer
schmerzlichen Sehnsucht, mit unserem ganzen Kérper, vom Scheitel bis zur Sohle
wir selbst, Mensch sein zu kénnen (nicht nur in unseren Worten) und unseren eige-
nen Leib nicht mehrals eine fremde Sache, als irgendein praktisches Werkzeug mit
uns schleppen zu miissen. Sie entspringt der Sehnsucht nach dem verstummten,
vergessenen, unsichtbar gewordenen leiblichen Menschen.« (Ebd., 18f; Herv.i. O.)

In der Entwicklung und Verbreitung einer einheitlichen Gebirdensprache, die er
auch als »die eigentliche Muttersprache der Menschheit« (ebd.) bezeichnet, sieht
er somit das grofite kulturrelevante Potenzial des Films begriindet. Dabei geht es
ihm nicht um eine der Taubstummen-Sprache Zhnliche, wort-analoge Zeichen-
folge oder schlicht stereotypisierte Gestik und Mimik,?”” sondern tatsichlich um

227 Zusatzlich grenzt er die Gebdrdensprache des Films von den »Sprachgebirden« (Balazs 2001
[1924], 33f) des Theaters und den Ausdrucksgebarden des Tanzes ab. Den Film will er hier mit

14.02.2026, 08:28:2:

201


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Das Audioviduum

alltigliche, urmenschliche, nahezu intuitive Bewegungsmuster,**® die dennoch
zu einer Riickbesinnung auf den menschlichen Kérper als Ausdrucksmittel fith-
ren und diesen als sprachiquivalentes Kulturorgan nutzbar werden lassen. Was
Baladzs im Film sieht, ist die Chance einer kulturrevolutioniren Wende des Den-
kens, in der der Kérper durch den Film von irgendeinem »praktischen Werkzeug«
(ebd., 18) zu einem elementaren Denk-Instrument beférdert wird, das im Zuge
dessen auch auf Geist und Seele zuriickwirkt. Nachdem »[...] in der Kultur der
Worte die Seele (seitdem sie so gut horbar wurde) fast unsichtbar geworden [ist]«
(ebd., 17), woran die Buchpresse Schuld trage (vgl. ebd.), sei es nun Aufgabe des
Films, diese Verkiimmerung der Seele (vgl. ebd., 19) iiber die Ab- und Neubildung
des Menschen riickgingig zu machen. »Der Film ist es, der den unter Begriffen
und Worten verschiitteten Menschen wieder zu unmittelbarer Sichtbarkeit her-
vorheben wird« (ebd.).

Die Entwicklung einer filmisch hervorgebrachten Gebirdensprache bewegt
sich dabei allerdings auf einem schmalen Grat zwischen Vereinheitlichung und
Individualisierung. So sieht Balazs einerseits die Moglichkeit gegeben mit Hilfe
des Films eine Art »Lexikon der Gebirden und der Mienen zusammen([zu]stellen
[...] wie das Lexikon der Worte« (ebd., 19), andererseits aber sei »der mimische
Ausdruck noch vielfach individueller und persénlicher als die Wortsprache« (ebd.,
21); die Gebdrdensprache habe zwar »ihre Traditionen, aber keine Gesetze wie die
Grammatik« (ebd.). Auf lingere Sicht konne so der Film eine international ver-
stindliche und vereinheitlichte Sprache der Ausdrucksbewegung ausbilden, die
aber dennoch auf einem urmenschlichen Mienen- und Gesten-Repertoire auf-

seinen Korperbildern als eine dritte Form der Kunst akzeptiert wissen, in der eben nicht die
Cebirden der Sprache untergeordnet sind, sondern umgekehrt der Kérperausdruck das ist,
was Bedeutung erst evoziert.

228 Deshalb ist fiir ihn der Film eine andere Kunst als z. B. der Tanz oder die bildende Kunst, die
zwar ebenfalls Giber den Korper Dinge und Gedanken ausdriickten, dies aber auf eine dsthe-
tisch ilberhohte und dem Alltag enthobene Art und Weise taten: »Aber die Ausdrucksbewe-
gungen selbst der gréfiten Tanzerin bleiben immer Konzertsaalproduktionen fir wenige, sie
bleiben umrahmte, vom Leben abgesonderte Kunst. Doch nur die angewandte Kunst bedeutet
Kultur. Nicht die Schonheitsposen der Statuen in den Galerien, sondern Gang und Gebérde der
Menschen auf der Strafie des Alltags, wahrend ihrer Arbeit. Kultur bedeutet die Durchgeisti-
gung der alltaglichen Lebensmaterie, und visuelle Kultur miRte den Menschen in ihrem ge-
wohnlichen Verkehr miteinander andere und neue Ausdrucksformen geben. Das schafft die
Tanzkunst nicht, das wird der Film schaffen« (Balazs 2001 [1924], 20f). Entscheidend ist fiir Ba-
lazs—damitzusammenhidngend —die neuartige Materialitat des Filmes, die eigene Menschen-
bilder zu schaffen vermag und die ihn eben deshalb sogar vom sonst so ahnlich anmutenden
Theater unterscheiden: »Auch Skulptur und Malerei stellen gleicherweise Menschen dar und
haben doch ganz verschiedene Gesetze, die durch das verschiedene Material bestimmt sind.
Das Material der Filmkunst aber, seine Substanz, ist von der des Theaters grundverschieden«
(ebd., 24).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

baue und zugleich — im wahrsten Sinne des Wortes — individuelle >Ziige« trage
- so Balazs’ Idealvorstellung.

In diesem Baldzs’schen Programm zur Wiederentdeckung des Korpers sind
somit erneut zahlreiche Argumente wiederzufinden, die in den bisherigen Dis-
kussionen um den Film als Kunst und Medium bereits aufgeworfen wurden. Auch
bei Balazs wird das Menschenmotiv im Film zum primiren Ausgangspunkt fiir
dessen Definition und gleichzeitig fiir seine Einbettung in den theoretischen Dis-
kurs. Interessant ist dabei aber vor allem das Wechselverhiltnis zwischen Men-
schenbild (im Sinne einer allgemeinen Idee vom Menschen) und dem konkreten,
durch den Film generierbaren Menschen(ab)Bild*? (als visuelle Form). Damit ist
die Konzeption, die Baldzs vom Menschen hat, eine gleichwohl dynamischere,
denn obwohl er >den Menschenc« als Begriff nicht weiter hinterfragt oder relati-
viert, legt er dennoch grofen Wert auf die Kultur- und damit auch Medienbe-
dingtheit — sowohl seines Bewusstseins (seines Denkens, seiner Seele) als eben
auch seines Korpers, die er in einem dialektischen Verhiltnis sieht. Bezogen auf
die Sprachhaftigkeit des Films schreibt er:

»[..] die Moglichkeit uns auszudriicken, bedingt schon im voraus unsere Gedan-
ken und Gefiihle. Das ist die Okonomie unserer geistigen Organisation, die nichts
Unverwendbares zu produzieren vermag. Psychologische und logische Analysen
haben es erwiesen, daf unsere Worte nicht nur nachtragliche Abbilder unserer
Cedanken sind, sondern ihre im vorhinein bestimmenden Formen. [..] Die geisti-
ge Entwicklung des Menschen ist auch hier, wie auf jedem anderen Gebiet, eine
dialektische. Der wachsende, sich dehnende menschliche Geist dehnt und ver-
mehrt zwar seine Ausdrucksmoglichkeiten, doch andererseits sind es gerade die
vermehrten Ausdrucksmoglichkeiten die ein Wachsen des Geistes ermdglichen.«
(Ebd.,19f)

Das durch den Film wachsende Bewusstsein fiir den Ausdruck des Korpers und
der dahinterliegenden Menschenseele verspricht folglich eine Verinderung des
geistigen Potenzials des Menschen. Die begriffliche Verfasstheit des Geistes, die
Balazs damit beschreibt, scheint (post)strukturalistische Ansitze anzudenken,
wobei er den versprachlichten Geist durch einen verkorperlichten Geist klar er-
ginzt sehen will. Wichtigistihm injedem Fall die Verinderbarkeit und Flexibilitit
dessen, was der Mensch sein kann, durch die Ausweitung seiner »Ausdrucksmog-
lichkeiten« — seien diese nun sprachlich oder kérperlich. Verhandelt und gefestigt
werden diese Moglichkeiten laut Baldzs innerhalb von »Kultur«, wobei das Ver-

229 Siehe dazu auch erneut die Unterscheidung von Menschenbild und Menschen-Bild (bzw. Me-
dienbild und Medien-Bild), die in Bezug auf Beltings Bild-Anthropologie in Kapitel 2.3.2 getrof-
fen wurde.

14.02.2026, 08:28:2:

203


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 Das Audioviduum

hiltnis zwischen ihr und dem Kérper, das Baldzs beschreibt, zwar auf wechselsei-
tiger Beeinflussung, aber nicht direkt einer wechselseitigen Konstitution beruht:

»Das bewufite Wissen wird zu unbewufiter Sensibilitat: es materialisiert sich zur
Kultur im Korper. Die kérperliche Ausdrucksfahigkeit ist immer das Resultat einer
Kulturentwicklung, und darum mag der Film von heute ein noch so primitives,
barbarisches Stammeln im Verhaltnis zur Literatur von heute sein, bedeutet er den-
noch die Entwicklung der Kultur, weil er eine unmittelbare Kérperwerdung des
Ceistes bedeutet.« (Ebd., 21; Herv. i. 0.)%°

Balazs geht nicht so weit Begriffe wie »Kultur«, »Mensch«, »Korper« und »Geist«
als rein diskursive Konstrukte zu fassen; sie werden aber zumindest als gegen-
iibergestellte, weltliche >Sphirenc beschrieben, die flexibel konturiert sind und
sich gegenseitig beeinflussen. Die enge wechselseitige Bedingtheit, die zwischen
ihnen besteht, ist eine wichtige Grundlage seiner Argumentation.

Doch wie genau gestaltet sich nun die Rolle des Films in diesem Gefiige? Auf
die Bedeutung, die das Visuelle im Kontext der »Kérperwerdung des Geistes«
(ebd.) einnimmt, wurde bereits mehrfach eingegangen, ebenso wie auf die pro-
duktive Stummschaltung des Menschen im Film, die dadurch zu seiner Sicht-
barwerdung in der stillen Gebirde beitrigt. Aber welche Bedingungen liefert die
Visualitit des Filmbildes dariiber hinaus, die bisherige Kiinste nicht oder nicht
ausreichend zur Verfiigung stellen konnten?

Balazs widmet sich diesen Fragen in mehreren »Skizzen zur Dramaturgie des
Films« (ebd., 24ff.), in denen er die abstraktere, kulturwissenschaftliche Einbet-
tung des Films um eine Beschiftigung mit den konkret in ihm auftretenden Ge-
staltungsmitteln erginzt. Wieder folgt er der bisherigen Debatte, indem er den
Film von anderen Kiinsten (wie Literatur, Theater, Tanz, Musik, Malerei, Panto-
mime etc.) abgrenzt, wobei auch hier noch deutlicher als bisher der zentrale Ver-
gleichsaspekt die Rolle des Menschen innerhalb dieser Kiinste bleibt.

So macht er sich z. B. (erneut in Weiterfithrung fritherer Debatten) anhand
des Zwischentitels Gedanken zur Medialitit des Films, wobei er diesen als Subs-
titut der menschlichen Sprache zwar nicht grundsitzlich ablehnt, ihn aber als
inhaltlich wie schnitt-technisch bewusst zu setzendes Element ansieht (vgl. ebd.,
93f.).”! Im Zuge dessen reflektiert er die mediale Trennung zwischen textlichem

230 Erneut verweist hier die Verwendung von Begriffen wie »primitve, »barbarisch« und »Stam-
meln«auf eine Vorstellung von Kultur als (westliche) Hochkultur, was wiederum unterschied-
liche Bewertungen dessen, was >der Menschc« ist, der hier im Film sichtbar werden soll, ein-
schlief3t.

231 In Bezug auf die Verwendung von Zwischentiteln im Film vertritt Baldzs scheinbar wider-
spriichliche Positionen, indem er sie einerseits als nicht genuin filmisch kategorisiert, sie aber

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Kommentar und Bewegtbild, dessen besondere Eigenschaft seine »visuelle Konti-
nuitit« (ebd., 29) sei und die deshalb im Film die Oberhand behalten solle:

»Es gibt literarisch erdachte Filme, deren Bilder nur eine dichte Reihe von beweg-
lichen Illustrationen zu einem Text sind, der in den Titelaufschriften mitgeteilt
wird. Wir bekommen jedes wesentliche dufRere und innere Ereignis im Titel zu
lesen und nachher bekommen wir es erst zu sehen, ohne dafs die Bilder im eigenen
Medium die Handlung weiterentwickeln wiirden. Solche Filme sind schlecht, denn
sie enthalten nichts was nur im Film auszudriicken ware. Aber die Berechtigung
jeder Kunst liegt darin, eine unersetzbare Ausdrucksmaoglichkeit zu sein. [...] Dar-
um fordert der Film, besonders bei der Darstellung von seelischen Entwicklungen,
eine lickenlose Kontinuitat der sichtbaren Einzelmomente. Er mufd aus dem un-
gemischten Material der reinen Visualitit herausgearbeitet sein. Denn jede litera-
rische Uberbriickung spiirt man sofort wie die Kalte des luftleeren Raumes.« (Ebd.,
29; Herv.i.0)

Innerhalb der »visuellen Kontinuitit« des Filmbildes, die er hier indirekt als dem
Medium eigene Form der Darstellung beschreibt, legt Baldzs also erneut besonde-
res Augenmerk auf die Kérperdarstellung des Menschen, die in diesem Bildfluss
moglich wird. Und es ist bezeichnend, dass er in diesem Kontext explizit den Be-
griff des Mediums wihlt.

Erginzend zu seinem Begriff der Ausdrucksbewegung wird zudem ein weite-
rer Begriff relevant: der der Physiognomie. Menschliches Gesicht, menschlicher
Korperbau und menschliche Bewegungen werden fiir Balizs an vielfachen Stellen
zum zentralen, bildinhirenten Ansatzpunkt der von ihm beschriebenen filmspe-
zifischen Bildlichkeit und Bildasthetik. Die Physiognomie des Menschen durch-
dringt alle Schichten des Films — so kénnte man es zusammenfassen. Dies soll
exemplarisch anhand von vier zentralen Themen in Baldzs Dramaturgie-Kapitel
erliutert werden: dem menschlichen Gesicht, dem menschlichen Typus, dem
Massengesicht und der Physiognomie der Dinge.

Zunichst ist es also das menschliche Gesicht selbst dessen Darstellung fiir Balazs
im Film eine besondere Aufmerksamkeit erfihrt. So beschreibt er das »Mienen-

auch andererseits nicht kategorisch ausschliefit. So beschreibt er sie einmal als »[...] teils ver-
gangliche Rudimente der noch unentwickelte Formen, teils von spezieller Bedeutung, die nie
eine Nachbhilfe fiir den visuellen Ausdruck sein will« (Balazs 2001 [1924]., 17); auf der anderen
Seite sind sie fiir ihn aber auch keine rein »literarische Angelegenheit, sondern Probleme des
Schneides und Elemente des Tempos« (ebd., 93). Daraus resultiert fiir ihn, dass der Zwischen-
titel auch gewinnbringend als filmisches Mittel Verwendung finden kann: »Der Film ohne Auf-
schrift wird eine sehr interessante und wertvolle Gattung der Filmkunst werden, aber ihr ein
Monopol einraumen, hiefle, dem grofiten Teil der Ausdrucks- und Wirkungsmoglichkeiten fiir
den Film entsagen« (ebd., 94).

14.02.2026, 08:28:2:

205


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Das Audioviduum

spiel« (ebd., 43), dem er ein eigenes Kapitel widmet, als eigenen, dominanten Dar-
stellungsbereich des Films. Doch das Mienenspiel allein gereicht natiirlich nicht
fur diesen Effekt. Erst in Kombination mit der Groflaufnahme — und hier ist er-
neut auf die zuvor gefithrten Diskussionen und speziell auf Miinsterberg zu ver-
weisen — wird das Mienenspiel als solches in seiner vollen Ausdrucksstirke sicht-
und damit fiir die Kunst verhandelbar. Auch der GroRaufnahme widmet Balazs
daher gleich mehrere eigene Unterkapitel (vgl. ebd., 48f.; 49f.; 53f.), in denen er
ihre Wirkmachtigkeit - analog zu Miinsterberg — beschreibt. Und wieder ist es
das Theater, das zum Vergleich dient:

»Die Groflaufnahme ist die technische Bedingung der Kunst des Mienenspiels und
mithin der héheren Filmkunst tiberhaupt. So nahe mufd uns ein Gesicht geriickt
sein, so isoliert von aller Umgebung, welche uns ablenken kdénnte (auch eine tech-
nische Unmaoglichkeit auf der Bithne), so lange mussen wir bei seinem Anblick ver-
weilen diirfen, um darin wirklich lesen zu kénnen. Der Film fordert eine Feinheit
und Sicherheit des Mienenspiels, wie es sich der Nur-Biihnenschauspieler nicht
traumen laf3t. Denn in der Groflaufnahme wird jedes Faltchen des Gesichtes zum
entscheidenden Charakterzug, und jedes fliichtige Zucken eines Muskels hat ein
frappantes Pathos, das grofie innere Ereignisse anzeigt. [.] Auf dem Theater ist
selbst das bedeutendste Gesicht immer nur als ein Element im Ganzen des Dra-
mas enthalten. Auf dem Film aber, wenn sich in der Grofdaufnahme ein Gesicht auf
die ganze Bildfliache ausbreitet, wird fir Minuten das Gesicht>das Ganze, in dem
das Drama enthalten ist.« (Ebd., 48f)

Die Uberdimensionalitit des Filmgesichts und die Ausschlieflichkeit seines Er-
scheinens werden demnach von Baldzs als die Bedingungen beschrieben, die das
Mienenspiel erst zu einer Kunstform fithren kénnen. Aus der Kombination von
technischer Bedingung (Nihe der Kamera, Kadrierung etc.) und dadurch erst (zu-
mindest fiir die Kunst) sichtbar werdendem bzw. sichtbar zu machendem Kor-
perdetail (physisch-materielle Beschaffenheit, Mimik in Bewegung) wird so ein
Urelement der Filmspezifik, weswegen Baldzs zu dem Schluss kommt:

»Die GrofRaufnahmen sind das eigenste Gebiet des Films. In den GrofRaufnahmen
eroffnet sich das Neuland dieser neuen Kunst. Es heifst: >das kleine Leben<. Doch
auch das grofite Leben besteht aus diesem skleinen Leben<der Details und Einzel-
momente, und die grofien Konturen sind meist nur das Ergebnis unserer Unemp-
findlichkeit und Schlamperei, mit der wir das Einzelne verwischen und libersehen.
Das abstrakte Bild des grofien Lebens kommt meist von unserer Kurzsichtigkeit.
Doch die Lupe des Kinematographs bringt uns die einzelnen Zellen des Lebens-
gewebes nahe, 1af3t uns wieder Stoff und Substanz des konkreten Lebens fiihlen.«
(Ebd., 49)

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Zusammengefasst stellt er also fest: »Die Grofaufnahme ist die Poesie des Films«
(ebd., 53). Doch nicht nur die individuelle Physiognomik des Einzelgesichts inte-
ressiert Balazs. Ebenso wie er die Kérpersprachlichkeit des Films als Ausdrucks-
form sieht, die zwischen der Individualitit des persénlichen Ausdrucks und der
Universalitit allgemeingiiltiger Ausdrucksbewegungen schwankt, ist auch das
Gesicht und der Korper nicht allein individuell bestimmt. Die Physiognomie spielt
darum (in einem weiteren, separaten Kapitel) in zweiter Hinsicht eine grof3e Rolle
- nidmlich im Hinblick auf generalisierbare Menschentypen, die Balazs wie selbstver-
stindlich an herrschende >Rassentrennungenc koppelt. Sein zunichst so flexibel
entworfenes Menschenbild erweist sich spitestens an diesem Punkt damit als
statischer denn gedacht. So betont er - in seinem oftmals normativen Gestus —
die Wichtigkeit Schauspieler:innen nicht nur nach ihrem individuellen Gesicht
zu wihlen, sondern auch nach ethnischen Merkmalen. Das bedeutet, er sieht die
menschliche Physiognomie einerseits als Ausdruck des individuell Seelischen,
andererseits aber eben auch als Ausdruck von Rasse, Klasse und Erbmerkmalen,
auf die bezogen er sich vom Film einen wissenschaftlichen Mehrwert erhofft. Im
Unterkapitel Das eigene Gesicht schreibt er:

»Nein, nicht unser ganzes Gesichtist unser eigen. Was in unseren Ziigen Gemeingut
der Familie, der Rasse und der Klasse ist, das ist bei bloffem Anschauen gar nicht
zu unterscheiden. Und doch gehort es zu den interessantesten und psychologisch
bedeutsamsten Fragen: wieviel ist Typus und wieviel ist Individualitat, wieviel ist
Rasse und wieviel Personlichkeit im Menschen? Dieses Verhdltnis in der Seele dar-
zustellen, haben schon manche Dichter versucht. Dieses Verhdltnis ist aber in der
Physiognomie und in den Gebarden des Menschen viel deutlicher sichtbar und
mittels des Films viel praziser und klarer zu erfassen als mit den feinsten Worten.
Und hier hat der Film eine Mission, die weit (iber das Kiinstlerische hinausgeht
und der Anthropologie und der Psychologie unschitzbares Material liefern kann.«
(Ebd., 41; Herv.i.0.)

Baldzs hebt den Film an dieser Stelle in weiterer Hinsicht in den Stand eines
wissenschaftlich relevanten Phinomens, indem er seine Bedeutung nicht nur
fur die Kunst, sondern auch fiir die Anthropologie und Psychologie betont. Die
Sichtbarkeit des Menschen, die sich im filmischen Kunstwerk kulturbildend
juflert und im Sinne einer Riickbesinnung auf den menschlichen Korper in der
kinogepriagten Gesellschaft durchsetzt, wird so in einem zweiten Schritt Gegen-
stand und Werkzeug weiterer wissenschaftlicher Disziplinen zugleich. Dem ras-
senideologisch wenig kritischen Zeitgeist entsprechend, konzipiert er den Film
als ein Lehrmedium, das dem Publikum ein urspriingliches Gebirdenrepertoire
des Menschen (neu) vergegenwirtigen soll, sodass es als internationale Sprache

14.02.2026, 08:28:2:

207


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Das Audioviduum

die »weiflen Normalmenschen« (ebd., 22)**? vereinigen und die Gebirdensysteme
»fremder Rassen« (ebd., 41) aufzeigen kann; und gleichzeitig ist er ein fiir die Wis-
senschaft einmaliges Instrument, das dazu beitragen kann - Zhnlich dem Vor-
gehen in den klassischen, sprachbasierten Philologien — »Material fir eine ver-
gleichende physiognomische Forschung« zu beschaffen (ebd., 42). Baldzs etabliert
den Film somit anhand der Physiognomie auf breiter Basis: Im Detail ist er ein
Medium des individuellen Ausdrucks und erstes und einziges adiquates Mittel
zur Darstellung des Mienenspiels; global gesehen dient er als generalisierendes
Erkenntnisinstrument, das bestehende Gleichheiten und Unterschiede zwischen
Menschen(stereotypen) wissenschaftlich intersubjektiv nachweisbar werden las-
sen soll. Der Glaube an und der Wille zur Stereotypisierung erscheinen hier eben-
so stark wie zuvor der universelle Entwurf des Menschen als Kulturwesen.

Dieses widerstrebende Verhiltnis zwischen menschlicher Individualitit
und gleichzeitiger iberindividueller Menschen(gruppen)-Physiognomie kann
in einem dritten Schritt anhand von Balazs Uberlegungen zur Massenszene (vgl.
ebd., 54f.) nachvollzogen werden. In der Anhiufung von Menschen - so Baldzs
bilde sich eine eigene Art von Physiognomie heraus, die in der Entindividuali-
sierung des Einzelnen entstehe, dafiir aber eine eigene Art der Individualitit als
Massengesicht ausbilde. Baldzs beschreibt dieses Massengesicht (implizit ange-
lehnt an Ideen der Gestalttheorie) als »ein tiberindividuelles Gebilde der mensch-
lichen Gesellschaft. Nicht nur die Summe der Einzelmenschen, sondern ein eige-
nes Lebewesen mit eigener Gestalt und eigener Physiognomie« (ebd., 54); und er
sieht vor allem in der Sichtbarmachung dieses andersartigen, zu eigenen Gebir-
den fihigen Menschengesichts als Massen- oder Gesellschaftsgesicht, eine weite-
re Leistung des Filmischen. Er fahrt fort:

»Diese Gestalten und Physiognomien der menschlichen Sozietat wurden in den
individualistischen Kiinsten bisher nie sichtbar. Und das lag nicht nur am Techni-
schen. Die Gesellschaft als solche wird in unserer Zeit immer bewufster, ihre Phy-
siognomie sichtbarer. Darum ist sie auch im Bild eher darzustellen. Denn auch die
Bewegung der Masse ist Gebadrde wie die des Einzelmenschen. Wir haben sie bis-
her nicht gekannt, obwohl wir sie mitmachten. Und die Bedeutung der Massen-
gebarden ist uns noch geheimnisvoll.« (Ebd., 54)

Das Aufgehen des Menschen in der Masse und das Sichtbarwerden dieses Prozes-
ses sieht er damit als Symptom der aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen,
die im Film einen kiinstlerischen Spiegel erhalten. Ebenso wie bei den Uberlegun-

232 Wie weiter oben schon angedeutet wire eine griindlichere Lektiire Baldzs’ im Hinblick auf
diese normierenden Setzungen eines>(Normal)Menschencin (post)kolonialer und rassismus-
kritischer Perspektive dringend notwendig.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

gen zur Stereotypisierung des Menschengesichts und -korpers geht es hier also
um eine dsthetische Unterordnung des Einzelmenschen unter ein itberindividu-
elles Konstrukt. Interessant daran ist, dass Balizs diese Bewegung hin zum Ent-
individualisierten nicht mit aller Konsequenz durchsetzen bzw. dass er dennoch
den individuellen Anteil darin als allgegenwirtiges und bedingendes Element
bewusst halten will. So solle als Gegengewicht zur durchchoreografierten Masse
stets die Erinnerung an >den Einzelnen< durch die GroRaufnahme sichergestellt
bleiben, denn:

»Die lebendige Physiognomie der Menge, das Mienenspiel des Massengesichts,
wird der gute Regisseur aber nur in GrofSaufnahmen zeigen kénnen, durch die
er den Einzelmenschen doch nie ganz verschwinden und vergessen lassen wird.«
(Ebd., 55)

Das Spannungsverhiltnis zwischen Einzelnem und Masse, zwischen Individuum
und Gesellschaft ist damit ebenfalls ein Bereich, den Baldzs mit seiner Theorie des
sichtbaren Menschen streift und fiir dessen Verhiltnis er im Film eine adiquate
Form des Durchdenkens und Visualisierens sieht. Die dsthetischen Darstellungs-
moglichkeiten des Films sind es dabei aber eben nicht allein, die fiir diesen Effekt
verantwortlich sind, sondern vor allem ihre Kopplung an spezifische menschliche
oder menschenihnliche Physiognomien, die immer - sei es bei der GrofRaufnah-
me eines Einzelgesichts oder bei der Herausbildung von Massengesichtern in Be-
zug auf Typus oder Menschenmenge - der Darstellbarkeit dessen, was mensch-
lich ist, Rechnung tragen. Das Anthropomorphe im Filmischen wird damit zu
seinem urspriinglichsten Legitimationsgrund.

Das wiederum ldsst sich auch in Bezug auf den vierten angesprochenen The-
menbereich der Baldzs'schen Schrift feststellen, der iiber die Frage nach dem
Anthropomorphen noch einen Schritt hinausgeht. Denn die (menschliche) Phy-
siognomie bleibt laut Balazs im Filmbild sogar dann spiirbar, wenn es gar keine
konkreten Menschen mehr abbildet. Jenseits des direkten Menschenbildes werde
durch das Filmbild eine einzigartige Physiognomie und damit Beseelung der Dingwelt
und so gleichzeitig eine indirekte Vermenschlichung des Sichtbaren méglich, die
als Ausdrucksfliche des Geistigen neben den Menschen als anthropomorphen
Akteur tritt und somit fiir eine Durchmenschlichung des Filmbildes an sich sorgt.

Bezogen auf Requisiten, Landschaften und andere Elemente der Mise-en-
Scéne ist interessanterweise wieder die Tonlosigkeit des Filmbildes dafiir verant-
wortlich, das diese Gleichschaltung von Mensch und Ding im durchmenschlichten
Filmbild gelingen kann:

»In der Welt der sprechenden Menschen sind die stummen Dinge viel lebloser und
unbedeutender als der Mensch. Sie bekommen nur ein Leben zweiten und dritten

14.02.2026, 08:28:2:

209


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Das Audioviduum

Grades und das auch nur in den seltenen Momenten besonders hellsichtiger Emp-
findlichkeit der Menschen, die sie betrachten. Auf dem Theater ist ein Valeurunter-
schied zwischen dem sprechenden Menschen und den stummen Dingen. Sie leben

in verschiedenen Dimensionen. Im Film verschwindet dieser Valeurunterschied.
Dort sind die Dinge nicht so zuriickgesetzt und degradiert. In der gemeinsamen

Stummbeit werden sie mit dem Menschen fast homogen und gewinnen dadurch

an Lebendigkeit und Bedeutung. Weil sie nicht weniger sprechen als die Menschen,
darum sagen sie gerade so viel.« (Ebd., 31f,; Herv.i. 0.)

Die Welt der Dinge ist auf der Ebene des Filmbildes also gleich bedeutsam mit dem
menschlichen Motiv — so scheint es. Widerspricht aber diese Gleichschaltung der
Filminhalte nicht der dominanten Rolle, die eigentlich dem menschlichen Abbild
darin zukommen sollte? Die weiteren Ausfithrungen, die Baldzs etwa zur Land-
schaft oder zur Arbeit im Film anfiigt, relativieren diesen Eindruck. Denn das
Ding im Bild mag zwar Bedeutung erlangen, aber stets geht diese Bedeutungs-
aufladung mit einer eigenen Art der Anthropomorphisierung einher, die Baldzs
als »Beseelung« bezeichnet: »Denn fir die Kunst kommt nur das Beseelte in Be-
tracht. Beseelt ist aber nur, was einen Sinn, und zwar einen menschlichen Sinn
ausdriickt« (ebd., 67f.).

So wird aus einfachem Land nicht nur durch das filmische Abbild, sondern
erst durch die Zuschreibung von Seele, eine Landschaft, die die menschliche
Schicksalsgeschichte des Films wie ein Gesicht spiegelt (vgl. ebd., 67); so wird aus
dem Gesicht der Maschine ein anthropomorphes Bild der Arbeit (vgl. ebd., 68), aus
einer Naturbedrohung ein »Mienenspiel der Elemente« (ebd., 82) und im Blick auf
den kostiimierten Schauspieler bekommt »jede Falte seines Kleides [...] die Bedeu-
tung, die eine Falte in seinem Gesicht hat« (ebd., 39). Erst in der Vermenschlichung
des Unbelebten erfihrt die Dingwelt des Filmischen also tiberhaupt Relevanz, erst
in dem Moment, in dem sie als menschlich/kérperlich wahrgenommen wird, tritt
sie in bewusste Erscheinung. Das Anthropomorphe scheint das Filmische in die-
sem Sinne in allen Schichten zu durchdringen,” sodass Baldzs die Gleichwertig-
keit von Ding (bzw. Umgebung) und Mensch folgendermafien relativieren muss:

»Das Milieu wird zur sichtbaren >Aurac<des Menschen, zu seiner iber die Konturen

des Korpers erweiterten Physiognomie. Das Mienen- und Gebérdenspiel des Men-
schen bleibt ilberwiegend tiber das der Dinge, und sein Gesichtsausdruck wird je-
nes der Dinge deuten. Denn letzten Endes kommt es doch nur auf den Menschen

an. Und bedeutsam werden die Mienen der Dinge nur insofern, als sie eine Bezie-
hung zum Menschen haben.« (Ebd., 65)

233 Hanno Loewy sprichtin diesem Kontextin Anlehnungan Hans-Thies Lehmann auch von einem
»Zusammenhang von Anthropomorphismus und Kosmomorphismus« (Loewy 2001, 190).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

Die vier genannten Aspekte — Gesicht und Mienenspiel in der Grofaufnahme, Ge-
sichtsstereotyp, Massengesicht und schliellich die Physiognomie der Dingwelt
— bilden somit gleichermafen Basis und Beispiel fiir die Menschenzentriertheit
von Baldzs’ Ansatz. Dabei aber — und das wird ebenfalls deutlich — geht er fo-
kussierter vor als seine Vorginger:innen und vor allen Dingen medienreflexiver
als Bloem. In Baldzs’ Beschreibungen verschrinken sich Film und Mensch iiber
das menschliche Motiv (d. h. den erst im Film tatsichlich »sichtbaren Menschen«)
zu einer untrennbaren Einheit und damit zur primiren Grundlage jeglicher film-
theoretischer Erkenntnis.

Damit wird klar, warum Bal4zs Text ein Schliisselwerk der Debatten um das
Audioviduum darstellt, weil in ihm zahlreiche der im ersten Teil dieser Arbeit
genannten Kontexte und Horizonte widerhallen: die Frage des Films als wissen-
schaftliches Anliegen; seine Konzentration auf die anthropomorphen (und teils
implizit anthropophonen) Motive, die einerseits stark menschlich konnotiert sind,
sich aber auch mit der Dingebene verbinden und diese individualisieren; das an-
thropologische Wissen, das sich in diesem neuen, explizit als solches bezeichne-
ten »Mediumc« generiert usw. — all dies verweist auf die produktive Anthropome-
dialitit des Audioviduums als Denkfigur, iiber die Balazs — den filmkritischen
Diskurs der Vorjahre verdichtend — zu einer Individuation des Mediums Film
iiber seine menschliche Theoretisierung kommt.

3.0.4 | ZWISCHENFAZIT: Das Audioviduum der Stummfilmtheorie

»Denn letzten Endes kommt es doch nur auf den Menschen an« (ebd.) — expliziter
als Baldzs es im letztgenannten Zitat tut, kann man den Anthropo(morpho)zen-
trismus der frithen filmtheoretischen Debatten nicht zusammenfassen. Damit
bringt er die in diesem Kapitel zuvor in verschiedensten Facetten nachgezeich-
nete Argumentationslinie, die sich um Kino und Mensch in den 1910er und 1920er
Jahren entspannt, auf den Punkt und setzt ihr mit seinem Buch ein (letztes) Denk-
mal.?** Im Vergleich der unterschiedlichen Autor:innen und Texte, Argumente

234 Auch Schweinitz beschreibt Baldzs> Werk als eine Art Zdsur in der Menschenzentriertheit
der zeitgendssischen Filmtheorie: »Im Grunde war die gesamte frithe Filmtheorie, bis hin zu
Balazs’ >Der sichtbare Mensch« (1924) physiognomisch fundiert. Der darstellende Mensch ver-
band Kino und Theater. Er war mithin ein vertrauter Gegenstand der Reflexion. Im stummen
Kinowurde er aberanders gefordert. Hier kam es ausschlielich auf seine optisch wahrnehm-
baren Ausdrucksbewegungen an« (Schweinitz 1992, 296f.; Herv. i. O.; sieche zudem ebd. 10).
Auch Diederichs teilt diese Einschdtzung: In seinem vierstufigen Modell der »Formentheorie
des Films« ist die zweite Stufe den sogenannten »Schauspielertheorien« vorbehalten, wobei
Tannenbaums Schriftals Startpunkt dieser Phase gelten kann, wahrend Balazs »[m]it Dersicht-
bare Mensch [...] das Haupt- und Abschlusswerk der>Schauspielertheorie«des Films vor[legte]«
(Diederichs 2001, 127; siehe auch Diederichs 1996, 249). Wie bereits weiter oben erwiahnt, stellt

14.02.2026, 08:28:2:

2M


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Das Audioviduum

und Begrifflichkeiten, wird dabei deutlich, dass sich das Bewusstwerden tiber
das, was der Film als Medium ist und sein kann, anhand des Menschenmotivs
seinerzeit besonders produktiv entwickeln lisst — zumindest spricht die weite
Verbreitung des geschilderten Argumentationsmusters fiir diese These bzw. da-
fur, dass die frithen Kritiker:innen und Theoretiker:innen des Films diesen Weg
fur auffallend lohnenswert oder auch notwendig erachteten.

Baldzs’ Werk und seine reflektierte Herangehensweise stellen dabei gleichzei-
tig den Hohe- und Endpunkt dieser Debatte dar, denn Der sichtbare Mensch bringt
eine Diskurslinie zum Abschluss, die zeitgleich bereits von anderen Strémungen
der Theoretisierung des Films durchbrochen und abgelést wird.?* Mit der zuneh-
menden Etablierung des Films und seiner theoretischen Durchdringung entwi-
ckeln und schirfen sich schliefilich auch die Instrumente und Begrifflichkeiten,
die zu seiner Erfassung eingefithrt werden.

So widmet sich Balazs selbst bereits kurz nach Erscheinen von Der sichtbare
Mensch stirker den formalen, kamera- und montagetechnischen Dimensionen
des Films. Dies gilt spatestens fiir sein Folgewerk Der Geist des Films (2001 [1930]),
aber auch schon fiir zwischenzeitliche Arbeiten. Ein Vortrag, den er 1926 im Klub
der Kameraleute Deutschlands hilt und der vor allem die Leistung des Kamera-
operateurs in Bezug auf das visuelle Vermogen des Films betont, kann dabei als
illustratives Beispiel dienen (vgl. Baldzs 2004 [1926]). Die in Der sichtbare Mensch
noch verteidigte Zentralstellung des menschlichen Motivs scheint in diesem Vor-
trag zwei Jahre spiter jedenfalls zugunsten einer Zentralstellung der Kamerafith-
rung vernachlissigbar:

»Kunstwerk in jenem hochsten Sinne kdnnte also der Film nur dann werden, wenn
er nicht reproduktiv, sondern produktiv photographiert ware, wenn der letzte und
entscheidende schopferische Ausdruck von Geist, Seele und Gefiihl nicht im Spiel
und der Szenerie, sondern erst durch die Aufnahme in den Filmbildern selbst entstehen
wiirde, wenn der Kameramann, der ja letzten Endes den Film macht, der geistige
Schopfer, der Dichter des Werkes, der eigentliche Filmbildner wére, fiir den das
Spiel und die Inszenierung nur Anlafd und Unterlage sind, zu denen er sich verhalt

erdabeifest, dass»fiirdie Schauspielertheorie [...] die Filmkunst noch vor der Kamera statt[fin-
det]« (ebd. 2001, 127) — was heifst, dass die eigentliche Auseinandersetzung mit den formalen
Bedingungen des Films erst in der dritten Phase, der Stufe der »Kameratheorie« (ebd., 128)
erfolgt. Aus meiner Sicht kann Baldzs in diesem Zusammenhang allerdings als ein Autor ge-
sehen werden, der gerade anhand des Menschenmotivs bereits zu einer erweiterten Formen-
sprache des Films gelangt, weil er eben nicht beim vorfilmischen Darsteller verharrt, sondern
das—ganz konkrete — Bild des Menschen im Film als Ausgangspunkt seiner Filmbeschreibung
annimmt, ohne einfach nur zur Kamera iiberzuwechseln.

235 Vgl. hierzu erneut Diederichs 1996 und 2001.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

wie der Maler zu der Gegend [...] oder zum Modell [..], die erst auf der Leinwand
zum Kunstwerk, weil zum Ausdruck seiner Seele werden.« (Ebd., 243f.; Herv.i. 0.

Die Frage nach dem Spiel und der Szenerie wird hier also vollends aufgegeben
zugunsten der Frage nach der Bedeutung der Kamera; nicht mehr der Mensch im
Bild, sondern (so viel Anthropozentrismus bleibt erhalten) der Kameramann als
schopferischer Geist hinter der Bildmaschine tritt damit auf den Plan. Es scheint,
als sei das Argument der andersartigen Qualitit des menschlichen Ausdrucks im
Bild, die durch den Film geschaffen wurde, inzwischen so selbstverstindlich ak-
zeptiert, dass nun andere Aspekte (und Akteur:innen) des Filmbildes deutlicher
in den Vordergrund treten diirfen. Die Beziehung von Mensch und Filmbild zeigt
sich hier erneut verwandelt: Wihrend in den frithen Theorietexten der Mensch vor
der Kamera im Zentrum stand, worauf spitestens Balazs’ Der sichtbare Mensch mit
einer stirkeren Fokussierung des Menschen im Bild reagierte, scheint nun dieses
Menschenmotiv wiederum endgiiltig vernachlissigbar zugunsten einer Fokus-
sierung des Bildes allein.?

Fir Baldzs selbst zdhlt also spitestens ab 1926 weniger >der sichtbare Mensch«
denn der generellere >Geist des Films« selbst, der aus den gestalterischen Mitteln
des Filmbildes (und ggf. seiner Macher:innen) resultiert und nicht mehr zentral
auf seinen Mehrwert fiir bzw. durch das Menschenbild angewiesen ist. Diese teils
demonstrative Abkehr vom Menschenbild, die sich bei Baldzs bereits in seinen
Auslassungen zur Landschaftsphysiognomie und der Gleichstellung von Mensch
und Dingwelt in der Filmfliche ankiindigt, ist eine Entwicklung, die sich auch in
den Debatten um den Tonfilm fortschreiben wird (siehe Kapitel 3.3).

Ein kurzer Seitenblick auf die bereits parallel zu Bloem und Baldzs aufkei-
mende formalistische Filmtheorie gibt davon einen Eindruck; denn der beschrie-
bene Wechsel der Perspektiven und der analytischen Ansatzpunkte tritt beson-
ders deutlich in der russischen Montagetheorie ab Anfang/Mitte der 1920er Jahre
hervor. Denn hier wird die Entwicklung von den anthropozentrischen zu den

236 Diein Baldzs Vortragvon 1926 vorgenommene Zentralstellung des Kameramannes mag daran
anschliefRend auf einen erweiterten, kontinuierlichen Perspektivwechsel verweisen, bei dem
der analytische Blick auf den Film zunéchst vom Geschehen vor der Kamera (Darsteller:in) zum
Bild selbst und schlief3lich durch das Bild hindurch hinter die Kamera wechselt. Allerdings erscheint
es naheliegender, dass die Hervorhebung des Kameramannes (als quasi personifiziertem Ka-
merablick) dem historischen Kontext des Vortrags geschuldet ist und weniger einer tatsach-
lichen argumentativen Riickkehr in den (Produktions-)Bereich jenseits des Filmbildes. Jeden-
falls wird in Balazs’ Text deutlich, dass fir ihn das Filmbild selbst das zentrale Element ist (in
dem sich der Geist des Kameramanns lediglich verauerlichen mag). Dies bestatigt sich auch,
wenn man z. B. einen Blick in sein Nachfolgebuch Der Ceist des Films (2001 [1930]) wirft, in dem
er—dieses Mal aber eher formal-strukturell denn anthropozentrisch ausgeflaggt — GrofRauf-
nahme, Einstellung und Montage als zentrale Elemente des Films beschreibt.

14.02.2026, 08:28:2:

213


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

Das Audioviduum

anthropomorphozentrischen Positionen weiterentwickelt zugunsten einer (wei-
testgehend) ohne den Menschen als Zentrum auskommenden, s>rein filmischen«
Montagetheorie.

Ein Beispiel, an dem sich dieser Wechsel recht plastisch zeigt, ist die Beschrei-
bung Pudowkins zur Rolle der Filmschauspieler:innen, die er klar von anderen
Kiinsten wie dem Theater abgegrenzt sieht:

»Denn die Arbeit des Filmschauspielers — sein Spiel — vollzieht sich nicht ununter-
brochen wie dasjenige des Biihnenschauspielers. Das Filmbild des Schauspielers
setztsich aus Dutzenden und Hunderten von Einzelteilen zusammen, und es kann
leicht vorkommen, dafd er zu Anfang an etwas arbeitet, das spater im Finale ver-
wendet wird. Der Filmschauspieler ist des Bewufstseins ununterbrochener Hand-
lung in seinem Spiel beraubt. Fiir ihn gibt es keinen organischen Zusammenhang
zwischen den aufeinanderfolgenden Abschnitten seines Spiels, aus denen sein
Gesamtbild entstehen wird. Seine Leistung besteht nur im Hinblick auf die zu-
kiinftige Erscheinung auf der Leinwand, wie sie aus der Montage des Regisseurs
hervorgeht; das was der Schauspieler vor der Kamera spielt, ist nicht mehr als Roh-
material.« (Pudowkin 1961 [1928], 158)

Damit wird nicht mehr nur die Perspektive vom Menschen vor der Kamera auf
den Menschen im Bild gelenkt, sondern dariiber hinausgehend wird der Mensch
gezielt aufgelost zugunsten der Frage des reinen Rohmaterials und seines Re-Ar-
rangements im fertigen Film. Die Filmkunst erweist sich hier somit als deindivi-
duierender Mechanismus (der aber, wenn er will, die Kraft hat auch wieder neue,
rein filmische Menschen bzw. Video-Individuen zu schaffen). Das einzige >real-
weltliche« Individuum, das noch bestehen bleibt, ist maximal der Regisseur. Doch
auch dieser Eindruck wird revidiert. So wird Balazs’ oben zitierte Verteidigung
der Wichtigkeit des Kameramanns Ausléser fir einen Streit zwischen ihm und
Sergej Eisenstein, welcher auf die Veroffentlichung des genannten Vortrags mit
dem Text Béla vergisst die Schere (Eisenstein 2004, [1926]) antwortet.”” Darin kri-
tisiert Eisenstein die Individuen-Zentriertheit in Balazs’ Denken, die er dem »In-
dividualismus bourgeoiser Linder« (ebd., 23) zuschreibt: »Jemand muf} halt der
»Star« sein. Jemand muf} der Eine sein. Gestern der Schauspieler. Diesmal halt der
Kameramann. Morgen vielleicht der Beleuchter« (ebd.; Herv. i. O.). Dem Film als
Individualkunst setzt Eisenstein den Film als Kollektivkunst entgegen, weil dieser
gerade nicht auf ein bestimmtes Kinstler:innenindividuum zuriickzufithren sei,
sondern seinen Wert aus seinem kollektiven und nicht individualistischen Ent-
stehungskontext und — was noch entscheidender ist — aus den personenunabhin-
gigen Moglichkeiten der filmischen Beschaffenheit selbst ziehe. Die politisch mo-

237 Siehe zudiesem Streit auch Loewy (2001, 196ff.).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

tivierten, sozialistisch gefarbten Spitzen Eisensteins sollen an dieser Stelle nicht
im Fokus stehen — jenseits davon kann sein Antwort-Text allerdings als stellver-
tretender Beleg dafiir dienen, dass sich die Filmtheorie Mitte der 1920er Jahre von

der Idee des Films als genuin >darstellende« Kunst verabschiedet?*® — zumindest
als Idealvorstellung, denn die Menschenzentriertheit innerhalb der populiren

Filmproduktion bleibt durch das Filmdrama und dhnliche darsteller:innenbasier-
te Formate natiirlich erhalten. Die Ablehnung des Individualismus, die Eisenstein

sowohl auf die Inhalte des Films (Figuren, Handlungsverkniipfung; vgl. ebd. 24)

als auch auf den Film an sich und seinen personellen Entstehungskontext bezieht
(»Nieder mit der Personifizierung des Films in der individuellen Einstellung«, ebd.;

Herv. i. O.), resultiert aber gerade aus dem Willen zur Herauslésung des Films aus

dem Kontext der bestehenden Kiinste.

»Die Symbolik des Films (im anstidndigen Sinne des Wortes!) darf ndmlich nicht
aus der gefilmten Symbolik der Gestikulierungen eines — oder auch mehrerer —
Menschen aufgebaut werden (Nihe zum Theater) und ebensowenig aus einer
selbstindigen Gemalde-Symboliererei, die einer gemadldeartigen Einstellung
eigenist (Ndhe zur Malerei). So seltsam es auch klingen mag: Die filmische Symbo-
lik, d.h. die spezifische Symbolik des Films, darf nichtim System der bildenden und
darstellenden Kiinste (Malerei und Theater) gesucht werden.« (Ebd., 26)

Eisensteins Ziel ist stattdessen eine Filmkunst, die der Rede analog funktioniert,
jedoch nicht im Sinne einer buchstiblichen, sondern einer symbolisch-eigen-
sprachlichen Variante, die er nicht nur durch das einzelne Bild oder die einzel-
ne Einstellung, sondern erst durch die Montage realisierbar sieht. Natiirlich
beschreibt auch Balazs in Der sichtbare Mensch bereits den Traum vom Film als uni-
verseller Sprache und seine Moglichkeiten der rein bildlichen Darstellung. Eisen-
steinallerdings braucht dafiir das>Individuum«nicht mehr — weder das»sichtbares,
noch das herstellende. Die Eigenheit des Films — seine Individualitit — besteht also
gerade darin, dass er weder dem Geiste eines einzelnen Individuums entspringt
noch auf die Prisentation und narrative Verhandlung herkémmlicher, einzel-
ner Individuen angewiesen ist. Diese explizite Kritik an der zuvor verbreiteten
Anthropozentriertheit der frithen Filmtheorie dient bei Eisenstein dem Ziel, den
Film nicht mehr als Kunst im Vergleich zu anderen Kiinsten zu definieren, sondern
ihn im Gegenteil - einzelmedienontologisch — als Kunst eigener Art zu etablieren.
Schaut man sich in dieser Hinsicht weitere Texte aus den Reihen der russi-
schen Filmformalisten an, so wird diese Abkehr vom Menschen (im Film) als Ab-
kehr von den herkémmlichen Kiinsten umso deutlicher. Dziga Vertov bspw. ver-

238 Aufdie Entwicklung des abstrakten und absoluten Films in dieser Zeit, als ein weiterer Schau-
platz dieser Abkehr, wurde bereits verwiesen (vgl. erneut z. B. Scheugl/Schmidt1974).

14.02.2026, 08:28:2:

215


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 Das Audioviduum

abschiedet sich bereits 1922 von der Zentralstellung des Menschen im Filmbild*’,
zugunsten eines fiir den Film viel zentraleren Motivs: der Bewegung.

»Wir sdubern die Filmsache von allem, was sich einschleicht, von der Musik, der
Literatur und dem Theater; wir suchen ihren nirgendwo gestohlenen Rhythmus
und finden ihn in den Bewegungen der Dinge. [...] Wir sehen keinen Grund, in der
Kunst der Bewegung dem heutigen Menschen das Hauptaugenmerk zu widmen.«
(Vertov 2001 [1922], 32)

Die Kritik richtet sich dabei vor allem an die darstellende Kunst des Theaters, das

auf den Menschen als Motiv und Gestaltungselement im Kern viel stirker ange-
wiesen scheint. Wihrend also zu Beginn der Entwicklung filmtheoretischen Den-
kens die anthropomorphen Motive des Films genau deshalb in den Fokus riicken,
weil nur so eine Gewihrleistung seiner ebenbiirtigen Eingliederung in den Kon-
text der darstellenden Kiinste moglich erscheint, wird nun, da die Differenzen

zwischen Theater und Film vielfach verhandelt und die Grenzen klar gezogen sind,
der Ausschluss des menschlichen Motivs zum finalen Abkoppelungskriterium -
zumindest das Menschenbild in seiner etablierten Form:

»Wir schliefen den Menschen als Objekt der Filmaufnahme deshalb zeitweise
aus, weil er unfihig ist, sich von seinen Bewegungen leiten zu lassen. Unser Weg
—vom sich herumwaélzenden Biirger (iber die Poesie der Maschinen zum vollende-
ten elektrischen Menschen. Die Seele der Maschine enthiillen, den Arbeiter in
die Werkbank verlieben, den Bauern in den Traktor, den Maschinisten in die Lo-
komotive! Wir tragen die schopferische Freude in jede mechanische Arbeit. Wir
verbinden den Menschen mit der Maschine. Wir erziehen neue Menschen. Der
neue Mensch, befreit von Schwerfilligkeit und linkischem Wesen, wird mit den
genauen und leichten Bewegungen der Maschinen ein dankbares Objekt fiir die
Filmaufnahme sein.« (Ebd.; Herv.i.0.)

Vertov verspricht also eine Riickkehr zum menschlichen Motiv, aber nur wenn es
dem Rhythmus und der Bewegung des Filmischen untergeordnet und den Dingen
gegeniiber egalisiert wird. Wichtig ist ihm der gestaltende Gestus des Filmischen
selbst, der jenseits geschlossener (menschlicher) Individualititen zu seinem Aus-
druck findet. Dies gipfelt schliefilich in Vertovs Konzept des neuen Menschen, das
die Individualitit des herkémmlichen aufbricht, um mit dem Kinoauge eine Art
originire, dem Menschen iibergeordnete, nahezu gottgleiche Instanz zu etablie-
ren:

239 Dies wurde in Bezug auf die frithe Dokumentarfilmtheorie in Kapitel 2.3.1 bereits kurz ange-
rissen.

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

»Ich bin Kinoglaz, ich schaffe einen Menschen, der vollkommeneristals Adam, ich
schaffe Tausende verschiedener Menschen nach verschiedenen, vorher entworfe-
nen Planen und Schemata. Ich bin Kinoglaz. Von einem nehme ich die starksten
und geschicktesten Hiande, von einem anderen die schlankesten und schnellsten
Beine, von einem dritten den schénsten und ausdrucksvollsten Kopf und schaffe
durch die Montage einen neuen, vollkommenen Menschen.« (Vertov 2001 [1923],
45)%%°

Mit mehr Nachdruck lasst sich die Dominanzverschiebung — vom Menschen weg
zum Filmischen hin — kaum ausdriicken. Was auch bei Vertov noch bestehen
bleibt, ist allerdings der scheinbare Drang sich — auch wenn es ablehnend ist -
mit dem Verhiltnis von Mensch und Film auseinanderzusetzen, um so zumindest
grundsitzlich fiir die Klarheit zu sorgen, dass der Film den Menschen (in seiner
herkémmlichen Individualitit) nicht braucht. Auch diese kritischen Auseinan-
dersetzungen Vertovs mit dem menschlichen Motiv kann man somit als (letzte)
Fortschreibung eines indirekten Anthropozentrismus auffassen, weil er es trotz
seiner Ablehnung scheinbar doch fiir notwendig hilt sich mit dem Motiv des Men-
schen im Film zu befassen. Seine Losung indessen besteht in der Auflésung des
Menschen - sei es durch die Schaffung neuer, rein filmisch existenter, virtueller
Korperzusammenhinge, sei es durch die Einbettung des Menschen in dingliche
(Maschine/Technik) oder iiberindividuelle (Masse) Kontexte. Die Individualitit
des Einzelmenschen wird durch die Schaffung neuer (korperlicher) Zusammen-
hinge und damit durch neu und anders beschaffene, rein filmische Konstrukte
abgelost, wodurch der Film selbst als Kinoglaz, als Kinoauge, eine ganz eigene,
menschenunabhingige Individualitit erhilt. Die anthropomorphe Analogie des
»Auges« zementiert dabei nur das Konkurrenz- und damit Abgrenzungsverhilt-
nis von Mensch/Lebendigem und Film/Maschine.

Trotz dieser scheinbaren Differenz (was die Zentralstellung des Menschen
in der theoretischen Anniherung anbetrifft), erscheinen aber sowohl Vertovs
als auch Eisensteins Ansitze sogar versShnbar mit Baldzs Entwurf, nimlich
dann, wenn man den sichtbaren Menschen, den Balidzs durch den Film (wieder)
entdeckt wissen will, als zeitgendssisch neuen/elektrischen Menschen denkt, der

240 Auch Pudowkin beschreibt dieses Verfahren einer dekonstruktiven Deindividualisierung und
Neu-Zusammensetzung von Menschen: »Aus diesem Grund wird er [der Regisseur; ].E]] den
Schauspieler vor allem als Material betrachten, das er einer>Bearbeitung« unterziehen muf.
Dem Schauspieler, der in der Wirklichkeit als ganze Person wahrgenommen wird, dessen Be-
wegungen das Ergebnis der gleichzeitigen, koordinierten Arbeitaller seiner Gliedmafien sind,
diesen Schauspieler gibt es auf der Leinwand nicht. In der Montage, unter den Handen des
Regisseurs, entstehen nicht nur Szenen, sondern manchmal auch neue Menschen. Wie oft ist
uns ein Mensch aus einem Film unvergefilich, von dem wir nur den Kopf und die Hand sahen«
(Pudowkin 1961 [1928],166f.).

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Das Audioviduum

mit seiner Eingliederung in den mechanischen bzw. maschinellen Kontext und
die bewegte Dingwelt des Films zum Sinnbild der modernisierten, elektrifi-
zierten und maschinisierten Gesellschaft wird. Das Filmbild als maschinelles
Bild erscheint als idealer Austragungsort dieser zeitgendssischen Entwick-
lungen, weil es den Menschen im Bewegungsbild mechanisch auflést und da-
mit in der reinen Sphire der Technik verhandelbar werden lisst. Der Anthro-
po(morpho)zentrismus Baldzs’scher und Bloem’scher Prigung erweist sich damit
als nicht mehr zeitgemif bzw. lisst die finale Unterordnung des Menschen unter
Technik und Dingwelt den Film als technische Kunst hervortreten. Die Abwen-
dung vom Menschen heift in diesem Zusammenhang, analog zu Vertovs Aufle-
rung, »die Seele der Film-Maschine« zu enthiillen. Jurij N. Tynjanov (2001 [1927])
entwickelt in diesem Sinne Vertovs Idee eines »neuen Menschen« weiter — und
das in expliziter Auseinandersetzung mit Baldzs’ »sichtbarem Menschen«. Die
Verfahren des Films, die es ihm erlauben, sich zu seinen Objekten (Menschen,
Dinge etc.) zu verhalten - also etwa Perspektive, Kadrierung, Beleuchtung, Mon-
tage — witrden dabei gerade nicht einen dem Film vorgingigen Menschen »wieder
sichtbar« machen, sondern eben einen ginzlich neuen herstellen:

»Esistvollig klar, dafk bei einer solchen stilistischen (und folglich auch bedeutungs-
mafiigen) Verwandlung >Held< des Films nicht der ssichtbare Mensch« oder der
ssichtbare Gegenstands, sondern ein >neuer< Mensch und ein sneuer« Gegenstand
sind, unter kiinstlerischen Gesichtspunkten verwandelte Menschen und Cegen-
stande, ein filmischer >Mensch« und ein filmischer >Gegenstand«. Die sichtbaren
Korrelationen der sichtbaren Menschen werden aufgehoben und ersetzt durch
Korrelationen filmischer sMenschen<— und dies in jedem Augenblick, unbewufst
und nahezu naiv, wie es im Wesen der Kunst selbst angelegt ist.« (Tynjanov 2001
[1927],147)

Damit bringt Tynjanov die Idee einer medialen Individualitit, die hier unter dem
Sammelbegriff des Audioviduums verhandelt wird, auf den Punkt. In dem Mo-
ment, in dem sich die filmischen Gestalten vollstindig von ihren realweltlichen
Vorlagen gelost haben, findet der Film zu sich selbst und damit das Medium zu
seiner eigenen Individualitit. Und gleichzeitig 16st sich der Anthropozentrismus
und selbst der Anthropomorphozentrismus der Perspektive auf, indem eben nicht
nur »neue Menscheng, sondern gleichwertig auch »neue Gegenstinde« aus diesen
filmischen Prozeduren hervorgehen.

Doch wielasst sich nun die Frage beantworten, warum das Anthropomorphe in
der frithen Theorie des Films eine so zentrale Position einnimmt? Riickblickend
ist dies nun durch den geschilderten, schrittweisen Prozess der Herauslosung des
Films aus dem Kontext der etablierten (vor allem darstellenden) Kiinste zu erkli-
ren. Muss der Film zunichst — um Kunst sein zu diirfen bzw. als solche legitimiert

14.02.2026, 08:28:2:


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3| TEXTUALISIERUNGEN: Die Emergenz des Audioviduums

zuwerden - in das Feld der bestehenden kiinstlerischen Ausdrucksmaoglichkeiten
eingegliedert und im Hinblick auf seinen Mehrwert abgeklopft werden (z. B. in
Bezug auf seine Sprachlosigkeit im Vergleich zur Literatur, seine Stummbheit im
Vergleich zum Theater, seine Bewegung im Kontrast zu Malerei und Bildhauerei,
seinen Korperausdruck im Vergleich zur Pantomime etc.), ist sodann seine suk-
zessive Herauslosung aus diesem Kontext moglich.?* Das Motiv des Menschen
bzw. die Verhandlung seiner Medialitit dient quasi als legitimierendes >Nadel-
o6hr¢, durch das der Film argumentativ hindurchgefiihrt werden muss, damit er
zunichst itberhaupt als Kunst angenommen werden kann, um dann jenseits die-
ses Scheitelpunkts wiederum von den etablierten Kiinsten abgrenzbar zu werden.
Wie entlang der oben geschilderten Entwicklung des filmtheoretischen Diskurses
gezeigt werden konnte, wird der Film dabei erst als innovatives Darstellungsmit-
tel des tatsichlichen Menschen in den Blick genommen, dann als Kreateur davon
abgehobener menschenihnlicher Gestalten erkannt, bis er schliefllich den Men-
schen als zentralstes Motiv hinter sich lassen kann, zugunsten der Fokussierung
seiner aus sich heraus bestehenden Kunstfertigkeit und Medialitit. Die Differen-
zierung von Mensch und Menschen-Bild dient als Grundlage der Differenzierung
von Mensch und Medium, wodurch das Konzept einer Medialitit jenseits des
Menschen Bestand erhalt.

Der Riickblick auf diese Initialphase der Filmtheorie hat somit gezeigt, wel-
chen Wert das anwesend Anthropomorphe sowie das abwesend Anthropophone
als Motiv und Thema innerhalb der Debatten um das stumme Kino besitzt. Im
Hinblick auf die Frage nach dem Audioviduum ist in einem nachsten Schritt zu
klaren, inwieweit dhnliche oder abweichende Argumentationsstrukturen auch in
Bezug auf das rein Anthropophone (abseits des Anthropomorphen) innerhalb der
Theoriegeschichte der Tonmedien aufzuspiiren sind.

241 Diese Entwicklungist dabei nicht nurim rein sprachlich-theoretischen Diskurs zum Film nach-
vollziehbar, sondern auch in den zeitgendssisch produzierten Filmen selbst, die sich durch zu-
nehmende Fiktionalitdt und Narrativisierung auszeichnen. Als reiner Dokumentarfilm hatte
sich der Film vermutlich schwerlich so schnell und breit als Kunst etablieren kénnen, weil er
als reine Reproduktion von Wirklichkeit — so die Unterstellung — kein Potenzial zu kiinstleri-
schem Ausdruck geliefert hitte (diese Gedanken setzten sich erst spater mit dem Tonfilm stér-
ker durch; vgl Relinger1938). Durch die Ubernahme literarischer Stoffe und Handlungsmuster
sowie durch eine Abkehr von der schlicht reproduzierten Realitat war der Film daher auch in
seinen Inhalten um eine Anbindung und gleichzeitige Konkurrenz zum Theater bemiiht, weil
diese eine grundsatzliche Vergleichbarkeit und damit Ebenbiirtigkeit im Hinblick auf seinen
Status als Kunst erméoglichte (vgl. hierzuz. B.auch Miiller 2003, die in ihren Uberlegungen zum
Ubergang vom Stummfilm zum Tonfilm genau auf solche filmintern sowie filmtheoretisch
bearbeiteten Aushandlungsprozesse zwischen Film als Wirklichkeitsmaschine und Film als
Agentdes Fiktionalen verweist).

14.02.2026, 08:28:2:

219


https://doi.org/10.14361/9783839453209-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

