Kapitel XIV

Kunst im Horizont »gegebener« Zeit
Vom Verlust und Versprechen des Paradieses zur
asthetischen Erfahrung des Bleibens

1. Fiir >Vertriebene« (453) | 2. ZeitgemiBe Perspektiven des >Bleibens« (456) | 3. Zeit
geben - im Zeichen der Ubermacht des Politischen (459)

Not lost
In loss itself!

1. Fur »Vertriebene«

Das Paradies, diesen idealen Ort, den von keinerlei Gewalt und von
der Zeit niemals heimgesuchten, zeitlosen Ort, an dem es uns an
nichts fehlen wiirde, haben wir angeblich ein fiir alle Mal verloren
- paradoxerweise schon vor unvordenklichen Zeiten, als iberhaupt
noch niemand von uns existierte. Unsere Ur-Ahnen, so geht die Sa-
ge, hitten sich einer katastrophalen Schuld schuldig gemacht, ohne
es auch nur zu vermuten. Und ihre Ur-Schuld, die angeblich zur Ver-
treibung aus dem Paradies fithren musste, habe sich auf ritselhafte
Art und Weise auf uns alle vererbt.2 Schuldlos zur Welt gekommen,
hitten wir sie uns dennoch zugezogen. Demzufolge konnen wir bis
heute — und auf unabsehbare Zeit — nur als Vertriebene existieren, die
dafiir selbst die Schuld tragen.

Zum Ausgleich dafiir hat man uns - unter bestimmten Vorausset-
zungen wohlgemerkt, iiber deren Erfiillung wir nicht selbst entschei-
den - die Wiedergewinnung des Paradieses versprochen - voraus-
gesetzt, wir verlieren >vorher« alles, rettungslos. Wer sich zu retten
versucht, wird alles verlieren, lautet seit dem die wichtigste Devise;
wer alles verliert und preisgibt, wird dagegen alles gewinnen, d.h.

1 J. Milton, Das verlorene Paradies. Werke (engl./dt.), Frankfurt/M. 2008, 50.

2 Zur hier ausgeblendeten Frage, wie sich das noch heute denken lisst, vgl. P.
Ricoeur, Symbolik des Bosen. Phianomenologie der Schuld II, Freiburg, Miinchen
21988.

453

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

das Paradies — verbunden mit der Aussicht, von dort nicht erneut
vertrieben zu werden. Versprochen. Es sei denn, wir machen uns
erneut eines katastrophalen Siindenfalls schuldig. So wenig wie iiber
den Verlust des Paradieses diirften wir uns tiber die versagte Wie-
dergewinnung des Paradieses beklagen. Beides liegt bei uns selbst.
Wenn man uns den Zutritt verwehren wird, werden wir uns das
selbst zuzurechnen haben. So fern es sein mag - in unvordenklicher
Zeit und Zukunft unserer Erinnerung und Antizipation ein fiir alle-
mal entriickt -, so sehr liegt es doch bei uns, das Versprechen des
Paradieses einzuldsen. Es wurde uns versprochen — und man darf
sich alles Mdgliche, selbst die idealste Utopie, von ihm versprechen
- vorausgesetzt, man erwartet von niemand Anderem, das Verspre-
chen des Paradieses ersatzweise zu halten. Wir selbst sollen es einl6-
sen, kein Anderer, dem wir es als Verheiffung zu verdanken haben.
Zwischen Vertreibung aus dem Paradies und seiner >himmlischenc
Verheiflung haben wir unterdessen >zwischenzeitlich< und »>irdischc«
zu existieren. Wobei klar zu sein scheint, dass es in der Zeit und
auf Erdenc< kein Paradies gibt — bis auf kiimmerliche Reste, wie
den von Friedrich Schlegel zur »gottdhnlichen Kunst der Faulheit«
hochstilisierten Miifliggang, diese »dchte Passivitét«.?

Ein nicht derart unbestdndiges, sondern auf ewig verldssliches
Paradies stand niemals >diesseits«< offen, sondern wird allenfalls >jen-
seits< sein, nicht in der Zeit, sondern im Anderen der Zeit. Wer sich
dennoch an Trdumen von einer paradiesischen >diesseitigen< Welt
berauscht, macht sich, so heiflt es, des politischen Romantizismus
verdéchtig und droht zur Gefahr fiir Andere zu werden: Das Para-
dies auf Erden kann scheinbar nur als Hélle fiir Andere Wirklichkeit
werden.*

So ist es politisch in Verruf geraten: Nicht nur hat das kiinftige Pa-
radies (in christlicher Vorstellung zumindest) die ewige Verdammnis
als Kehrseite; auch die Vorbereitung auf das Paradies lasst schlimms-
te Gewalt ahnen. Wihrend die einen glauben, sich einen Zugang
zum Paradies zu erdffnen, wo schonste Belohnungen auf sie warten,
bereiten sie Anderen die terroristische Hoélle.> So oder so impliziert
es im Rahmen einer fatalen Okonomie die Verdammung Anderer,

3 E Schlegel, Lucinde. Ein Roman, Stuttgart 2008, 37-43.
4 W. Kraus, Die Spuren des Paradieses. Uber Ideale, Frankfurt/M. 1988, 73.
5 L. de Winter, Ein gutes Herz, Ziirich 2013, 86.

454

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Fuir »Vertriebene«

mit denen man sich niemals am gleichen Ort aufhalten mochte.
Diese religiose Interpretationsfolie scheint zumindest im Westen in-
dessen lingst weitgehend verblasst; ihre sikularisierten Uberbleibsel
iberzeugen kaum mehr und rufen keine virulente paradiesische
Imagination hervor. Sie beleben nicht mehr unsere Vorstellungs-
und Einbildungskraft.

Aber hat nicht doch vor unserer Zeit ein seliger Friede, ein zah-
mer Urzustand ohne Zwietracht, ein Goldenes Zeitalter, in einem
Garten Eden oder Arkadien geherrscht?® Ein hervorragender Ken-
ner der Urzeit behauptete, die lange Periode von etwa 60.000
bis 10.000 v.u.Z. sei »die gliicklichste Epoche der Menschheit gewe-
sen«. »Nach allen Erkenntnissen der Fachleute habe es damals keine
Reflexion tiber Gut und Bose, [...] keine Disharmonie in der Lebens-
form der Menschen gegeben. Erst mit der Erfindung des Ackerbaus
hitten diese Probleme angefangen: der Ackerbauer Kain habe Abel
erschlagen. [...] Die damalige Welt der Jiger mit ihrem Uberfluf} an
Wild sei der spiteren Vorstellung vom Paradies nahe gekommen,
ja das Bild des Paradieses entspringe der Erinnerung an diese Zeit.
[...] Nichts deute darauf hin, dafy das Leben der damaligen Jager
anders als in der Geborgenheit des Glaubens an ihre Ahnen und an
eine Gottheit, anders als harmonisch und heiter verlaufen sei. Alle
feststellbaren Zeichen zeugten von dieser Heiterkeit.«”

Erst das Neolithikum, das vom Fruchtbaren Halbmond aus die
Sesshaftigkeit weitgehend durchgesetzt hat, hitte uns demnach aus
dem Paradies vertrieben. Die allein von Sesshaften angelegten Para-
diesgirten wiirden dariiber genauso hinwegtiuschen wie dariiber,
dass man das Paradies inzwischen fiir jegliche Gegenwart verloren
gegeben hat, um es allenfalls noch fiir eine mehr oder weniger ferne
Zukunft in Aussicht zu stellen - sei es im Rahmen eines imperial

6 W. Nestle, Der Friedensgedanke in der antiken Welt, Leipzig 1938, 10f,, 60 ff. Die
griechische Landschaft Arkadien gilt bekanntlich bis heute als das antike Pen-
dant zum christlich-jiidischen Paradies. Man verkniipft mit ihr immer noch die
Imagination einer nahezu unberiihrten, ruralen Idylle, wie sie seit der Renais-
sance und dann auch im Barock zum Symbol fiir das Goldene Zeitalter werden
konnte, in dem die Menschen angeblich im Einklang mit sich und der Natur als
gliickliche Hirten lebten, um sich ganz der Mufle, der Liebe, der Dichtung und
der Musik hinzugeben.

7 Kraus, Die Spuren, 142.

455

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

gesicherten globalen Friedens?, sei es in einem mit revolutiondrer
Gewalt tiberstiirzt erzwungenen Jenseits jeglicher Lohnarbeit?, sei es
in der Untitigkeit »werkloser« und »zielloser« Menschen, die von
jeglicher Last geschaftigen Sorgetragens befreit wiren, um (wieder)
zu werden, was sie Giorgio Agamben zufolge seit je her waren:
»sabbatische Tiere par excellence« namlich, die nicht auf eine vita
activa, sondern auf ein ewiges Leben (zo¢ aionios) angelegt seien.!

2. Zeitgemalle Perspektiven des »Bleibens«

Wihrend Agamben so an die besten Bestinde philosophisch-theolo-
gischer Uberlieferung anzukniipfen glaubt, sehen freilich andere die
Schrecken der acedia, der Langeweile und des schieren Uberdrusses
an sich selbst im Ende der Geschichte heraufziehen, wo es scheinbar
um nichts mehr gehen wiirde. Weder >vor unss, in einer pré-histori-
schen Zeit, noch auch >hinter unss, in einer post-historischen Zeit,
mag man sich das Paradies noch innerweltlich realisiert vorstellen.
Was danach bleibt, ist ein >Rest< an purer Gegenwart'!, aus dem man
schlieflen konnte, wir seien »so nah am Ursprung wie je...«, der, als
gegenwirtig wiederholter, jegliche Sehnsucht nach dem Paradies ge-
genstandslos macht.!? Die oft als Beispiel angefithrte Kindheit zeigt:
solange man in diesem >Paradies«< ist, gibt es keine Sehnsucht nach
ihm. Und wo die Sehnsucht herrscht, gibt es kein Zuriick mehr,
allenfalls mit Marcel Proust wiedergefundene Zeit als unzuléngliches
Surrogat.”® Ich nenne dies das kleine und kurze Paradies, das die
unterdessen unbeirrt weiter vergehende Zeit von innen aushohlt —

8 Nestle, Der Friedensgedanke, 73.
9 Kraus, Die Spuren, 79; J. Ranciere, Der Philosoph und seine Armen, Wien 2010,
163; R. Bubner, Dialektik und Wissenschaft, Frankfurt/M. 1973, 52.

10 G. Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von
Okonomie und Regierung (Homo sacer I1.2), Berlin 2010, 293, 300.

11 R. Schneider, Die Offenbarung, Berlin 2007, 209.

12 Kraus, Die Spuren, 151.

13 Lisst sich das Motiv des Verweilens in der plénitude einer »immobilisierten«
Zeitlichkeit bei Marcel Proust nicht so deuten? Vgl. H. R. Jauf3, Zeit und Erinne-
rung in Marcel Prousts >A la recherche du temps perduc. Ein Beitrag zur Theorie
des Romans, Frankfurt/M. 1986, 122 ff. Tatsachlich ist in diesem Zusammenhang
von einem »Paradies der Erinnerung« eines erst im Nachhinein erfahrenen
Gliicks die Rede (84).

456

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. ZeitgemalRe Perspektiven des >Bleibens¢

als Paradies nicht vor oder nach der Zeit, sondern in ihr, im Voriiber-
gehen, das die Herrschaft der Zeit zwar nicht definitiv beendet, wohl
aber suspendiert.

Haben wir also das Paradies vor und nach der Zeit verloren,
dafiir aber wenigstens quasi-paradiesische Momente in der Zeit ge-
wonnen? Ist nicht zumindest das ganze Leben in den wohlhabenden
Staaten des Westens (abziiglich Millionen von Armen, prekar Leben-
der, Abgehingter, »Uberfliissiger«!4...) im Vergleich zu fritheren Zei-
ten »das reinste Paradies«, wie eine gingige Floskel besagt? Leben
wir nicht wirklich - vergleichsweise — in einem Paradies, wo kaum
(absolute) Armut herrscht, wo man Anspruch auf die Gewihrleis-
tung elementarer Rechte hat, wo man sich gegen alles und jedes
versichert, iiber alle Maflen Freizeit genief3t und eine einigermafien
komfortable Bleibe hat? Wer sich mit einem solchen, komparativen
Begriff des Paradieses nicht zufrieden gibt, um auf einem absoluten
Begriff zu insistieren, der sich nicht auf innerweltlichen, allemal
befristeten Wohlstand reduzieren ldsst, muss sich gegebenenfalls Un-
bescheidenheit vorhalten lassen.

Fiir alle, die sei es als aus dem Paradies Vertriebene, sei es als
in die Welt Geworfene und ungefragt in sie Hineingeborene leben,
muss es eine nicht nur lebenspraktisch entscheidende Frage sein, ob
sie wenigstens voriibergehend und als Voriibergehende eine Bleibe
finden - »where [we] shall dwell secure [and] without fear«, um
John Miltons Paradise lost zu zitieren.” Ist es zu bestreiten, dass
diese Frage fiir Millionen im sogenannten Westen, wo das Leben
noch vor nicht allzu langer Zeit solitary, poor, nasty, brutish and

14 Angeblich eine genuin russische, auf Iwan S. Turgenjew zuriickzufithrende
Erfindung; vgl. L. Schestow, Apotheose der Grundlosigkeit [1905] und andere
Schriften, Berlin 2015, 33, 148. Schestow bezeichnet in Siege und Niederlagen. Fiir
eine Philosophie der Literatur von Shakespeare zu Tschechow, Berlin 2013, 98, die
Uberfliissigkeit als »das Schlimmste«. Doch spitestens seit Thomas R. Malthus’
Bevolkerungstheorie von 1798 und seit den im 19. Jahrhundert festzustellenden
demografischen Entwicklungen greift die entsprechende Erfahrung quasi epide-
misch um sich. Der schweizer Historiker Jacob Burckhardt fiihrt sie allerdings
in seiner Griechischen Kulturgeschichte bereits auf den antiken »Pessimismus«
zuriick (vgl. J. Burckhardt, Zum Sehen geboren..., Miinchen 31946, 74; H. Bude,
A. Willisch [Hg.], Exklusion. Die Debatte iiber die »Uberfliissigen«, Frankfurt/M.
2008).

15 Milton, Das verlorene Paradies, 720.

457

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

short gewesen ist', eine sehr verldssliche Antwort gefunden hat?
Ubersteigt das Leben in Wohlfahrtsstaaten des Westens nicht in viel-
facher Hinsicht bei weitem, was man vordem iiberhaupt fiir moglich
gehalten hat? Ist nicht das fiir unméglich Gehaltene insofern Wirk-
lichkeit geworden?

Gewiss: das will niemand zugeben, im Vergleich zu Anderen be-
reits im Paradies zu leben. Immer muss es anderswo sein — stereotyp
etwa auf tropischen Inseln, die sich bei nidherem Hinsehen doch
wie in der Karibik als Orte grofiter Armut entpuppen. Das Paradies
kann nur sein, wo man nicht hinsieht. Im Ubrigen ist es herunter-
gekommen zur touristischen Floskel »paradiesischer Verhéltnisse«,
mit denen man Andere (zunehmend vergeblich) neidisch machen
will. Wo ist man dem >wirklichen Leben« ferner als gerade dort,
wo es sich ein indifferenter Konsumismus gut gehen ldsst, dessen
Freiheit von Sorgen, Furcht, Arbeit” und Widerstinden jeglicher
Art in Sonderzonen fiir Wohlhabende allenfalls auf deren politische
Ignoranz schlieflen ldsst? Wo diese aber im Luxus nur noch sich
selbst geniefSen und in keiner Weise mehr darauf zahlen kénnen,
beneidet zu werden, entzaubert sich die geldufige Assoziation von
Wohlstand und paradiesischen Verhaltnissen selbst und wird als so-
ziale Armut erkennbar. So stellt sich heraus, dass den Reichen nichts
mehr fehlt, als gerade der (soziale) Reichtum, der fiir kein Geld der
Welt kéuflich zu haben ist.

Das bedeutet nicht, dass nun umgekehrt in der Armut ohne Wei-
teres sozialer Reichtum zu finden wire. Nichts hat so sehr Sehnsiich-
te nach einem Paradies befeuert wie die Armut; nichts aber auch
das Paradies derart diskreditiert wie Aussichten auf dessen absolute
Verwirklichung in niherer Zukunft jenseits aller Armut. Daraus hat
man den Schluss gezogen, wo von praktisch zu bewerkstelligenden
Paradiesen nicht im Bewusstsein ihrer Unrealisierbarkeit die Rede ist,
habe man allen Grund, alarmiert zu sein und sich darauf einzustel-
len, die Flucht ergreifen zu miissen. Die »selbstbewusste Ankiindi-
gung der absoluten Verwirklichung von Idealen ist das Alarmzeichen
fur eine unheilvolle Verfalschung«.!® Das Paradies kann Paradies

16 Auf welche Zeit diese bekannte hobbesianische Phrase bis heute anwendbar ist,
bleibe dahingestellt.

17 Vgl. Jesaia 54,11-17.

18 Kraus, Spuren, 104.

458

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zeit geben —im Zeichen der Ubermacht des Politischen

nur bleiben, solange es niemand praktisch herbeizufiihren verspricht
und die »notwendige Gebrechlichkeit« der menschlichen Verhalt-
nisse nicht Gibersehen wird. »Wer dagegen aufsteht«, heifit es bei
Christa Wolf, »muf§ zum Verbrecher werden«.1°

Insofern kann Paradies niemals ein politischer, sondern allenfalls
ein anti-politischer Begriff sein, der benennt, wohin Politik nicht
reicht, was politisch nicht zu bewerkstelligen ist und wo sich die
menschlichen Verhiltnisse ihrer restlosen Politisierung widersetzen.
Davon sollte man sich allerdings keine derart naive Vorstellung ma-
chen, wie sie bei Bertrand Russel anklang, als er schrieb: »There lies
before us, if we choose, continued progress in happiness, knowledge
and wisdom. Shall we instead choose death because we can not
forget our quarrels? I appeal as a human being to human beings.
Remember your humanity and forget the rest. If you can do so
the way lies open to a new Paradise; if you cannot, nothing lies be-
fore you but universal death.«?° Dagegen wurde eingewandt, »man
is inescapably a political animal. There is no separable >human
nature< or >humanity< which makes it possible to forget politics.«?!

3. Zeit geben —im Zeichen der Ubermacht des Politischen

Das Politische muss man nicht »vergessen«, um davon iiberzeugt
sein zu konnen, dass Politik nicht unser Schicksal ist, wie man mit
Napoleon behauptet hat?2, bzw. dass sie uns nicht riickhaltlos und
restlos erfasst. Es gibt Frei-Rdume des Nicht-Politischen, die vor
dem Zugriff politischen Verhaltens, politischer Macht und Gewalt in
Schutz zu nehmen sind, wo man Andere >sein< und »in Frieden lasst«
- was keineswegs als irenische Passivitat zu verstehen ist. Es handelt
sich um ein paradoxerweise hochst aktives Lassen — das wir stets
Anderen zu verdanken haben.

Im Gegensatz zum Augenblick, der zum Verweilen einladt oder
zur Bequemlichkeit verfithrt, wie es Goethes Faust andeutet, stellt
sich ein Frei-Raum des Nicht-Politischen nicht von allein ein. Er

19 C.Wolf, Kein Ort. Nirgends, Frankfurt/M. 1981, 51.

20 Zit. n. B. Paskins, M. Dockrill, The Ethics of War, London 1979, 62.
21 Ebd., 63.

22 J. P. Eckermann, Gesprdche mit Goethe, Stuttgart 2006, 525.

459

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

erfordert, dass Zeit eingerdumt, gegeben und gelassen wird - so
wie es angesichts von Kunstwerken zu erfahren ist, die allerdings
von sich aus gar nichts >tun«. Jedoch sind sie die Spur Anderer, die
uns vermittels ihrer hinterlassenen Werke zu sehen, zu lesen und
zu horen geben und es auf diese Weise tiberhaupt erst ermdglicht
haben, dass uns Zeit bleibt. Zeit zu sehen und zu horen, die wir
»haben<, wenn wir sie uns >nehmens, was je nur moglich ist, weil
man sie uns >gegebenc< hat.

Kunst gibt Zeit. Sie lasst Zeit, sie ldsst kommen und gehen wie im
Museum, ladt aber dazu ein, zu bleiben, wenigstens einstweilen. Das
Bleiben-diirfen ist uns geblieben - inmitten einer scheinbar nichts
mehr verschonenden Verzeitlichung und einer nahezu allgegenwir-
tigen Gewalt der politischen Verhaltnisse. Thnen zum Trotz zehrt das
asthetische Bleiben-diirfen von der Aura eines Anderen der Zeit-Ge-
walt und der Gewalt-Zeit?? mitten in Zeit und Gewalt. Beidem kann
es kein paradiesisches Anderes der Zeit mehr entgegensetzen, wohl
aber eine Inversion von innen heraus. Mitten in der Zeit-Gewalt,
die uns durch ihr endloses Vergehen beherrscht und schliefilich
umbringt, und mitten in einer Gewalt-Zeit, die kaum mehr Inseln
der Gewaltlosigkeit erkennen lésst, diirfen wir - voriibergehend -
bleiben, wo man uns dazu eingeladen hat.

Heift das, dass ich mich hier einer >paradiesischen« Idealisierung
der Kunst bzw. der Kiinste oder kiinstlerischer Praxis schuldig ge-
macht habe? Nicht unbedingt. Denn die kreativsten Impulse dsthe-
tischen Schaffens kénnen nach wie vor aus der Negativitat der Ver-
lassenheit, der Verlorenheit, der Emporung und der Verzweifelung
keimen.?* Davon, dass sich Einzelne, die all dem ausgesetzt sind,
eigens dsthetisch aussetzen, hingt ihre ganze Vitalitdt ab. Dariiber
hinaus héngen auch Betrachter von Bildern, Horer von Musik und

23 Zu beiden Begriffen vgl. VL., Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehl-
ter Gegenwart in phianomenologischen, politischen und historischen Perspektiven,
Zug 2017.

24 Vgl. das Kap. XII in diesem Bd., sowie Vf., Das individuelle Selbst auf der Suche
nach der Lebbarkeit seines Lebens. Fragen an die heutige Asthetik im Lichte ge-
genwdrtiger Sensibilitdt, in: Philosophy and Society/Filozofija i Drustvo 3 (2015),
677-700.
www.doiserbia.nb.rs/(X(1)A(KApygAMPIAEKAAAAOTk30-
TUyM2YtMTM5YS00ZEXLWIyZGUtZGZiNDQxNzZhMjl0wzxjvan709_QY-
IEM7unutJP2aXgl))/img/doi/0353-5738/2015/0353-57381503677L.pdf.

460

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://www.doiserbia.nb.rs
https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.doiserbia.nb.rs

3. Zeit geben —im Zeichen der Ubermacht des Politischen

Leser:innen von Biichern von dsthetischen Objekten ab, die, mit
Franz Kafka zu sprechen, »auf uns wirken wie ein Ungliick, das uns
sehr schmerzt, wie der Tod eines, den wir lieber hatten als uns, wie
ein Selbstmord«.?

Vielleicht ist jedes dsthetische Objekt, das aus jener Negativi-
tat hervorgegangen ist und mit Leben bezahlt wurde, eine Art
(Teil-)Suizid, in dem der Kiinstler bzw. die Kiinstlerin einen Tod
(von vielen) gestorben ist, indem er bzw. sie es von sich abgetrennt
und seinem Schicksal in der Welt der Anderen iiberlassen hat. Viel-
leicht kann er oder sie ihnen nur so Zeit geben dafiir, angesichts des
Kunstwerks, sehend oder hdrend, zu verweilen, d.h. zu bleiben im
Horizont sozialer Zeit, die es je nur gibt, wo Zeit gelassen wurde,
die sich niemand je selbst verschaffen konnte.? Zu bedenken zu

25 F. Kafka, Brief an Oskar Pollak, Prag, 27. Januar 1904. Vollstandig lautet das
Zitat: »Biicher, die uns gliicklich machen, kénnten wir zur Not selber schreiben.
Wir brauchen aber die Biicher, die auf uns wirken wie ein Ungliick, das uns
sehr schmerzt, wie der Tod eines, den wir lieber hatten als uns, wie wenn wir
in Walder verstoflen wiirden, von allen Menschen weg, wie ein Selbstmord, ein
Buch muf} die Axt sein fiir das gefrorene Meer in uns.« www.literatpro.de/prosa
/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.

26 Die vorangegangenen Uberlegungen sind eine Antwort auf die anldsslich der
Vienna Art Week des Jahres 2018 unter dem Titel Promising Paradise mit den
folgenden Worten aufgeworfene Frage, ob das Paradies nur »ein Bild, ein
romantischer Traum von etwas« ist, »das nie war und nie sein wird, aber
dennoch im schénsten nur erdenklichen Licht erstrahlt? Und gibt es tatsachlich
keinen irdischen Ort, der dem Paradies entspricht? Kennt nur die Sehnsucht
dieses geheimnisumwitterte Land - ein Hirngespinst? —, um das sich so viele
Mythen ranken und zu dessen Wesen es gehort, dass es sich nicht offenbart?
So oder dhnlich kénnte man das Zitat des symbolistischen Malers Edward
Burne-Jones aus dem Fin de siécle paraphrasieren. Auf der Suche nach dem
Paradies gibt es zwei, eher unzuverldssige Wegweiser: die Sehnsucht und das
Versprechen. [...] Geht es um ein viel versprechendes Paradies oder vielmehr
um ein Paradies, das versprochen wird? Um ein Paradise found oder ein Paradi-
se lost? Ersteres wire eine Affirmation des sowieso schon ziemlich idealisierten
quasi unerreichbaren und stets nur in der Abwesenheit existierenden Ortes,
also eigentlich eines Nicht-Ortes. Eines seelischen Residualraumes, der sowohl
in individuellen als auch in kollektiven Fantasien auf einer jahrtausendealten,
kulturgeschichtlichen Tradition fuf$t. Er wird entweder als verlorenes Reich der
Unschuld ohne Kenntnis von Scham und Sithne zuriick in die Vergangenheit
projiziert oder als Ereignis in der Zukunft, in einer Zeit nach dem Tod, als
Erlosungsmetapher hypostasiert. Das Versprechen vom Paradies als existentielle
Mbglichkeit kann auch als rhetorisches Stilmittel der Uberredung verwendet
werden, als manipulative Option, die sich fiir politische Zwecke instrumentali-

461

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.
https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.
https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.
https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.

Kapitel XIV

geben ist hier in aller gebotenen Kiirze nur dies: ob nicht dsthetische
Erfahrung insofern eine zutiefst soziale ist, die nur méglich wird, wo
uns Zeit gegeben wurde, wenigstens fiir die Dauer dieser Erfahrung
zu bleiben - auf die Einladung Anderer hin, auf deren Spuren sie
sich bewegt. Ob das die letzte Spur eines Paradieses ist, in dem wir
nicht nur voriibergehend bleiben diirften? Das bleibe dahingestellt.

sieren ldsst. Die Hoffnung auf eine einlésbare Utopie wird wie ein Mikrochip in
die K6pfe von Menschen implementiert, das Begehren der Einzelnen verwan-
delt sich in eine gesamtgesellschaftliche Teleologie. Die europdische Geschichte
ist gepflastert mit fragwiirdigen politischen Versprechungen, die sich einem
ungebremsten Machtstreben und einer persuasiven Rhetorik verdanken und
gerade heute wieder den rechtsnationalen und populistischen Diskurs beherr-
schen.« Das trifft gewiss zu, ist aber in dieser Form einseitig; denn es ldsst
sich zeigen, dass sich zumal demokratische Lebensformen nur als stindig zu
vollziehende Versprechen rekonstruieren lassen, die als solche keineswegs in
gewalttrachtiger Art und Weise auf eine utopische Zukunft abzielen miissen. Vgl.
Vi., Die (gebrochenen) Versprechen der Moderne. Zur geschichtsphilosophischen
Dimension des Politischen: Paul Ricceur, in: Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer
Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie
und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XV. - »Da es kein eindeutiges,
reales Pendant, keine wirkliche Entsprechung dieses Locus amoenus in den ka-
nonischen Texten vieler Religionen gibt, entfaltet der Topos des Paradieses seine
grofite Sogwirkung in der Vorstellungskraft — in den Bildern der Imagination.
Wabhrscheinlich ist er auch deshalb so geeignet fiir dsthetische Bearbeitungen
wie man sie in der bildenden Kunst, dem Film, der Literatur und der Musik
finden kann. Ein Hauptanliegen der Kunst war schon immer das Visionieren
von phantastischen Paralleluniversen oder der Traum von einer besseren Welt«,
heiflt es im Exposé der besagten Veranstaltung. Ob die seinerzeit aufgerufenen
Beispiele — von Paul Gaugins Exotismen iiber Sir Edward James® »Hort der
Gliickseligkeit« und die artifiziellen Paradiese des Fotografen Peter Bialobrzeski
bis hin zum Konzeptkiinstler Peter Kees mit seinen (ironisch) abgesteckten
wenigen Quadratmetern Erde als »poetischer Gegenentwurf zur Verderbtheit
der Zivilisation« (P. Kees, Botschaft von Arkadien, Berlin 2017) im Geringsten
iberzeugen, ist hier nicht zu beurteilen.

462

https:/ido. 453 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Für ›Vertriebene‹
	2. Zeitgemäße Perspektiven des ›Bleibens‹
	3. Zeit geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen

