
Kapitel XIV
Kunst im Horizont ›gegebener‹ Zeit
Vom Verlust und Versprechen des Paradieses zur
ästhetischen Erfahrung des Bleibens

1. Für ›Vertriebene‹ (453) | 2. Zeitgemäße Perspektiven des ›Bleibens‹ (456) | 3. Zeit
geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen (459)

Not lost
In loss itself.1

1. Für ›Vertriebene‹

Das Paradies, diesen idealen Ort, den von keinerlei Gewalt und von
der Zeit niemals heimgesuchten, zeitlosen Ort, an dem es uns an
nichts fehlen würde, haben wir angeblich ein für alle Mal verloren
– paradoxerweise schon vor unvordenklichen Zeiten, als überhaupt
noch niemand von uns existierte. Unsere Ur-Ahnen, so geht die Sa‐
ge, hätten sich einer katastrophalen Schuld schuldig gemacht, ohne
es auch nur zu vermuten. Und ihre Ur-Schuld, die angeblich zur Ver‐
treibung aus dem Paradies führen musste, habe sich auf rätselhafte
Art und Weise auf uns alle vererbt.2 Schuldlos zur Welt gekommen,
hätten wir sie uns dennoch zugezogen. Demzufolge können wir bis
heute – und auf unabsehbare Zeit – nur als Vertriebene existieren, die
dafür selbst die Schuld tragen.

Zum Ausgleich dafür hat man uns – unter bestimmten Vorausset‐
zungen wohlgemerkt, über deren Erfüllung wir nicht selbst entschei‐
den – die Wiedergewinnung des Paradieses versprochen – voraus‐
gesetzt, wir verlieren ›vorher‹ alles, rettungslos. Wer sich zu retten
versucht, wird alles verlieren, lautet seit dem die wichtigste Devise;
wer alles verliert und preisgibt, wird dagegen alles gewinnen, d.h.

1 J. Milton, Das verlorene Paradies. Werke (engl./dt.), Frankfurt/M. 2008, 50.
2 Zur hier ausgeblendeten Frage, wie sich das noch heute denken lässt, vgl. P.

Ricœur, Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld II, Freiburg, München
21988.

453

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Paradies – verbunden mit der Aussicht, von dort nicht erneut
vertrieben zu werden. Versprochen. Es sei denn, wir machen uns
erneut eines katastrophalen Sündenfalls schuldig. So wenig wie über
den Verlust des Paradieses dürften wir uns über die versagte Wie‐
dergewinnung des Paradieses beklagen. Beides liegt bei uns selbst.
Wenn man uns den Zutritt verwehren wird, werden wir uns das
selbst zuzurechnen haben. So fern es sein mag – in unvordenklicher
Zeit und Zukunft unserer Erinnerung und Antizipation ein für alle‐
mal entrückt –, so sehr liegt es doch bei uns, das Versprechen des
Paradieses einzulösen. Es wurde uns versprochen – und man darf
sich alles Mögliche, selbst die idealste Utopie, von ihm versprechen
– vorausgesetzt, man erwartet von niemand Anderem, das Verspre‐
chen des Paradieses ersatzweise zu halten. Wir selbst sollen es einlö‐
sen, kein Anderer, dem wir es als Verheißung zu verdanken haben.
Zwischen Vertreibung aus dem Paradies und seiner ›himmlischen‹
Verheißung haben wir unterdessen ›zwischenzeitlich‹ und ›irdisch‹
zu existieren. Wobei klar zu sein scheint, dass es in der Zeit und
›auf Erden‹ kein Paradies gibt – bis auf kümmerliche Reste, wie
den von Friedrich Schlegel zur »gottähnlichen Kunst der Faulheit«
hochstilisierten Müßiggang, diese »ächte Passivität«.3

Ein nicht derart unbeständiges, sondern auf ewig verlässliches
Paradies stand niemals ›diesseits‹ offen, sondern wird allenfalls ›jen‐
seits‹ sein, nicht in der Zeit, sondern im Anderen der Zeit. Wer sich
dennoch an Träumen von einer paradiesischen ›diesseitigen‹ Welt
berauscht, macht sich, so heißt es, des politischen Romantizismus
verdächtig und droht zur Gefahr für Andere zu werden: Das Para‐
dies auf Erden kann scheinbar nur als Hölle für Andere Wirklichkeit
werden.4

So ist es politisch in Verruf geraten: Nicht nur hat das künftige Pa‐
radies (in christlicher Vorstellung zumindest) die ewige Verdammnis
als Kehrseite; auch die Vorbereitung auf das Paradies lässt schlimms‐
te Gewalt ahnen. Während die einen glauben, sich einen Zugang
zum Paradies zu eröffnen, wo schönste Belohnungen auf sie warten,
bereiten sie Anderen die terroristische Hölle.5 So oder so impliziert
es im Rahmen einer fatalen Ökonomie die Verdammung Anderer,

3 F. Schlegel, Lucinde. Ein Roman, Stuttgart 2008, 37‒43.
4 W. Kraus, Die Spuren des Paradieses. Über Ideale, Frankfurt/M. 1988, 73.
5 L. de Winter, Ein gutes Herz, Zürich 2013, 86.

Kapitel XIV

454

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit denen man sich niemals am gleichen Ort aufhalten möchte.
Diese religiöse Interpretationsfolie scheint zumindest im Westen in‐
dessen längst weitgehend verblasst; ihre säkularisierten Überbleibsel
überzeugen kaum mehr und rufen keine virulente paradiesische
Imagination hervor. Sie beleben nicht mehr unsere Vorstellungs-
und Einbildungskraft.

Aber hat nicht doch vor unserer Zeit ein seliger Friede, ein zah‐
mer Urzustand ohne Zwietracht, ein Goldenes Zeitalter, in einem
Garten Eden oder Arkadien geherrscht?6 Ein hervorragender Ken‐
ner der Urzeit behauptete, die lange Periode von etwa 60.000
bis 10.000 v.u.Z. sei »die glücklichste Epoche der Menschheit gewe‐
sen«. »Nach allen Erkenntnissen der Fachleute habe es damals keine
Reflexion über Gut und Böse, […] keine Disharmonie in der Lebens‐
form der Menschen gegeben. Erst mit der Erfindung des Ackerbaus
hätten diese Probleme angefangen: der Ackerbauer Kain habe Abel
erschlagen. […] Die damalige Welt der Jäger mit ihrem Überfluß an
Wild sei der späteren Vorstellung vom Paradies nahe gekommen,
ja das Bild des Paradieses entspringe der Erinnerung an diese Zeit.
[…] Nichts deute darauf hin, daß das Leben der damaligen Jäger
anders als in der Geborgenheit des Glaubens an ihre Ahnen und an
eine Gottheit, anders als harmonisch und heiter verlaufen sei. Alle
feststellbaren Zeichen zeugten von dieser Heiterkeit.«7

Erst das Neolithikum, das vom Fruchtbaren Halbmond aus die
Sesshaftigkeit weitgehend durchgesetzt hat, hätte uns demnach aus
dem Paradies vertrieben. Die allein von Sesshaften angelegten Para‐
diesgärten würden darüber genauso hinwegtäuschen wie darüber,
dass man das Paradies inzwischen für jegliche Gegenwart verloren
gegeben hat, um es allenfalls noch für eine mehr oder weniger ferne
Zukunft in Aussicht zu stellen – sei es im Rahmen eines imperial

6 W. Nestle, Der Friedensgedanke in der antiken Welt, Leipzig 1938, 10 f., 60 ff. Die
griechische Landschaft Arkadien gilt bekanntlich bis heute als das antike Pen‐
dant zum christlich-jüdischen Paradies. Man verknüpft mit ihr immer noch die
Imagination einer nahezu unberührten, ruralen Idylle, wie sie seit der Renais‐
sance und dann auch im Barock zum Symbol für das Goldene Zeitalter werden
konnte, in dem die Menschen angeblich im Einklang mit sich und der Natur als
glückliche Hirten lebten, um sich ganz der Muße, der Liebe, der Dichtung und
der Musik hinzugeben.

7 Kraus, Die Spuren, 142.

1. Für ›Vertriebene‹

455

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesicherten globalen Friedens8, sei es in einem mit revolutionärer
Gewalt überstürzt erzwungenen Jenseits jeglicher Lohnarbeit9, sei es
in der Untätigkeit »werkloser« und »zielloser« Menschen, die von
jeglicher Last geschäftigen Sorgetragens befreit wären, um (wieder)
zu werden, was sie Giorgio Agamben zufolge seit je her waren:
»sabbatische Tiere par excellence« nämlich, die nicht auf eine vita
activa, sondern auf ein ewiges Leben (zōē aiōnios) angelegt seien.10

2. Zeitgemäße Perspektiven des ›Bleibens‹

Während Agamben so an die besten Bestände philosophisch-theolo‐
gischer Überlieferung anzuknüpfen glaubt, sehen freilich andere die
Schrecken der acedia, der Langeweile und des schieren Überdrusses
an sich selbst im Ende der Geschichte heraufziehen, wo es scheinbar
um nichts mehr gehen würde. Weder ›vor uns‹, in einer prä-histori‐
schen Zeit, noch auch ›hinter uns‹, in einer post-historischen Zeit,
mag man sich das Paradies noch innerweltlich realisiert vorstellen.
Was danach bleibt, ist ein ›Rest‹ an purer Gegenwart11, aus dem man
schließen könnte, wir seien »so nah am Ursprung wie je…«, der, als
gegenwärtig wiederholter, jegliche Sehnsucht nach dem Paradies ge‐
genstandslos macht.12 Die oft als Beispiel angeführte Kindheit zeigt:
solange man in diesem ›Paradies‹ ist, gibt es keine Sehnsucht nach
ihm. Und wo die Sehnsucht herrscht, gibt es kein Zurück mehr,
allenfalls mit Marcel Proust wiedergefundene Zeit als unzulängliches
Surrogat.13 Ich nenne dies das kleine und kurze Paradies, das die
unterdessen unbeirrt weiter vergehende Zeit von innen aushöhlt –

8 Nestle, Der Friedensgedanke, 73.
9 Kraus, Die Spuren, 79; J. Rancière, Der Philosoph und seine Armen, Wien 2010,

163; R. Bubner, Dialektik und Wissenschaft, Frankfurt/M. 1973, 52.
10 G. Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von

Ökonomie und Regierung (Homo sacer II.2), Berlin 2010, 293, 300.
11 R. Schneider, Die Offenbarung, Berlin 2007, 209.
12 Kraus, Die Spuren, 151.
13 Lässt sich das Motiv des Verweilens in der plénitude einer »immobilisierten«

Zeitlichkeit bei Marcel Proust nicht so deuten? Vgl. H. R. Jauß, Zeit und Erinne‐
rung in Marcel Prousts ›À la recherche du temps perdu‹. Ein Beitrag zur Theorie
des Romans, Frankfurt/M. 1986, 122 ff. Tatsächlich ist in diesem Zusammenhang
von einem »Paradies der Erinnerung« eines erst im Nachhinein erfahrenen
Glücks die Rede (84).

Kapitel XIV

456

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Paradies nicht vor oder nach der Zeit, sondern in ihr, im Vorüber‐
gehen, das die Herrschaft der Zeit zwar nicht definitiv beendet, wohl
aber suspendiert.

Haben wir also das Paradies vor und nach der Zeit verloren,
dafür aber wenigstens quasi-paradiesische Momente in der Zeit ge‐
wonnen? Ist nicht zumindest das ganze Leben in den wohlhabenden
Staaten des Westens (abzüglich Millionen von Armen, prekär Leben‐
der, Abgehängter, »Überflüssiger«14…) im Vergleich zu früheren Zei‐
ten »das reinste Paradies«, wie eine gängige Floskel besagt? Leben
wir nicht wirklich – vergleichsweise – in einem Paradies, wo kaum
(absolute) Armut herrscht, wo man Anspruch auf die Gewährleis‐
tung elementarer Rechte hat, wo man sich gegen alles und jedes
versichert, über alle Maßen Freizeit genießt und eine einigermaßen
komfortable Bleibe hat? Wer sich mit einem solchen, komparativen
Begriff des Paradieses nicht zufrieden gibt, um auf einem absoluten
Begriff zu insistieren, der sich nicht auf innerweltlichen, allemal
befristeten Wohlstand reduzieren lässt, muss sich gegebenenfalls Un‐
bescheidenheit vorhalten lassen.

Für alle, die sei es als aus dem Paradies Vertriebene, sei es als
in die Welt Geworfene und ungefragt in sie Hineingeborene leben,
muss es eine nicht nur lebenspraktisch entscheidende Frage sein, ob
sie wenigstens vorübergehend und als Vorübergehende eine Bleibe
finden – »where [we] shall dwell secure [and] without fear«, um
John Miltons Paradise lost zu zitieren.15 Ist es zu bestreiten, dass
diese Frage für Millionen im sogenannten Westen, wo das Leben
noch vor nicht allzu langer Zeit solitary, poor, nasty, brutish and

14 Angeblich eine genuin russische, auf Iwan S. Turgenjew zurückzuführende
Erfindung; vgl. L. Schestow, Apotheose der Grundlosigkeit [1905] und andere
Schriften, Berlin 2015, 33, 148. Schestow bezeichnet in Siege und Niederlagen. Für
eine Philosophie der Literatur von Shakespeare zu Tschechow, Berlin 2013, 98, die
Überflüssigkeit als »das Schlimmste«. Doch spätestens seit Thomas R. Malthus‘
Bevölkerungstheorie von 1798 und seit den im 19. Jahrhundert festzustellenden
demografischen Entwicklungen greift die entsprechende Erfahrung quasi epide‐
misch um sich. Der schweizer Historiker Jacob Burckhardt führt sie allerdings
in seiner Griechischen Kulturgeschichte bereits auf den antiken »Pessimismus«
zurück (vgl. J. Burckhardt, Zum Sehen geboren…, München 31946, 74; H. Bude,
A. Willisch [Hg.], Exklusion. Die Debatte über die »Überflüssigen«, Frankfurt/M.
2008).

15 Milton, Das verlorene Paradies, 720.

2. Zeitgemäße Perspektiven des ›Bleibens‹

457

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


short gewesen ist16, eine sehr verlässliche Antwort gefunden hat?
Übersteigt das Leben in Wohlfahrtsstaaten des Westens nicht in viel‐
facher Hinsicht bei weitem, was man vordem überhaupt für möglich
gehalten hat? Ist nicht das für unmöglich Gehaltene insofern Wirk‐
lichkeit geworden?

Gewiss: das will niemand zugeben, im Vergleich zu Anderen be‐
reits im Paradies zu leben. Immer muss es anderswo sein – stereotyp
etwa auf tropischen Inseln, die sich bei näherem Hinsehen doch
wie in der Karibik als Orte größter Armut entpuppen. Das Paradies
kann nur sein, wo man nicht hinsieht. Im Übrigen ist es herunter‐
gekommen zur touristischen Floskel »paradiesischer Verhältnisse«,
mit denen man Andere (zunehmend vergeblich) neidisch machen
will. Wo ist man dem ›wirklichen Leben‹ ferner als gerade dort,
wo es sich ein indifferenter Konsumismus gut gehen lässt, dessen
Freiheit von Sorgen, Furcht, Arbeit17 und Widerständen jeglicher
Art in Sonderzonen für Wohlhabende allenfalls auf deren politische
Ignoranz schließen lässt? Wo diese aber im Luxus nur noch sich
selbst genießen und in keiner Weise mehr darauf zählen können,
beneidet zu werden, entzaubert sich die geläufige Assoziation von
Wohlstand und paradiesischen Verhältnissen selbst und wird als so‐
ziale Armut erkennbar. So stellt sich heraus, dass den Reichen nichts
mehr fehlt, als gerade der (soziale) Reichtum, der für kein Geld der
Welt käuflich zu haben ist.

Das bedeutet nicht, dass nun umgekehrt in der Armut ohne Wei‐
teres sozialer Reichtum zu finden wäre. Nichts hat so sehr Sehnsüch‐
te nach einem Paradies befeuert wie die Armut; nichts aber auch
das Paradies derart diskreditiert wie Aussichten auf dessen absolute
Verwirklichung in näherer Zukunft jenseits aller Armut. Daraus hat
man den Schluss gezogen, wo von praktisch zu bewerkstelligenden
Paradiesen nicht im Bewusstsein ihrer Unrealisierbarkeit die Rede ist,
habe man allen Grund, alarmiert zu sein und sich darauf einzustel‐
len, die Flucht ergreifen zu müssen. Die »selbstbewusste Ankündi‐
gung der absoluten Verwirklichung von Idealen ist das Alarmzeichen
für eine unheilvolle Verfälschung«.18 Das Paradies kann Paradies

16 Auf welche Zeit diese bekannte hobbesianische Phrase bis heute anwendbar ist,
bleibe dahingestellt.

17 Vgl. Jesaia 54, 11‒17.
18 Kraus, Spuren, 104.

Kapitel XIV

458

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur bleiben, solange es niemand praktisch herbeizuführen verspricht
und die »notwendige Gebrechlichkeit« der menschlichen Verhält‐
nisse nicht übersehen wird. »Wer dagegen aufsteht«, heißt es bei
Christa Wolf, »muß zum Verbrecher werden«.19

Insofern kann Paradies niemals ein politischer, sondern allenfalls
ein anti-politischer Begriff sein, der benennt, wohin Politik nicht
reicht, was politisch nicht zu bewerkstelligen ist und wo sich die
menschlichen Verhältnisse ihrer restlosen Politisierung widersetzen.
Davon sollte man sich allerdings keine derart naive Vorstellung ma‐
chen, wie sie bei Bertrand Russel anklang, als er schrieb: »There lies
before us, if we choose, continued progress in happiness, knowledge
and wisdom. Shall we instead choose death because we can not
forget our quarrels? I appeal as a human being to human beings.
Remember your humanity and forget the rest. If you can do so
the way lies open to a new Paradise; if you cannot, nothing lies be‐
fore you but universal death.«20 Dagegen wurde eingewandt, »man
is inescapably a political animal. There is no separable ›human
nature‹ or ›humanity‹ which makes it possible to forget politics.«21

3. Zeit geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen

Das Politische muss man nicht »vergessen«, um davon überzeugt
sein zu können, dass Politik nicht unser Schicksal ist, wie man mit
Napoleon behauptet hat22, bzw. dass sie uns nicht rückhaltlos und
restlos erfasst. Es gibt Frei-Räume des Nicht-Politischen, die vor
dem Zugriff politischen Verhaltens, politischer Macht und Gewalt in
Schutz zu nehmen sind, wo man Andere ›sein‹ und ›in Frieden lässt‹
– was keineswegs als irenische Passivität zu verstehen ist. Es handelt
sich um ein paradoxerweise höchst aktives Lassen – das wir stets
Anderen zu verdanken haben.

Im Gegensatz zum Augenblick, der zum Verweilen einlädt oder
zur Bequemlichkeit verführt, wie es Goethes Faust andeutet, stellt
sich ein Frei-Raum des Nicht-Politischen nicht von allein ein. Er

19 C. Wolf, Kein Ort. Nirgends, Frankfurt/M. 1981, 51.
20 Zit. n. B. Paskins, M. Dockrill, The Ethics of War, London 1979, 62.
21 Ebd., 63.
22 J. P. Eckermann, Gespräche mit Goethe, Stuttgart 2006, 525.

3. Zeit geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen

459

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfordert, dass Zeit eingeräumt, gegeben und gelassen wird – so
wie es angesichts von Kunstwerken zu erfahren ist, die allerdings
von sich aus gar nichts ›tun‹. Jedoch sind sie die Spur Anderer, die
uns vermittels ihrer hinterlassenen Werke zu sehen, zu lesen und
zu hören geben und es auf diese Weise überhaupt erst ermöglicht
haben, dass uns Zeit bleibt. Zeit zu sehen und zu hören, die wir
›haben‹, wenn wir sie uns ›nehmen‹, was je nur möglich ist, weil
man sie uns ›gegeben‹ hat.

Kunst gibt Zeit. Sie lässt Zeit, sie lässt kommen und gehen wie im
Museum, lädt aber dazu ein, zu bleiben, wenigstens einstweilen. Das
Bleiben-dürfen ist uns geblieben – inmitten einer scheinbar nichts
mehr verschonenden Verzeitlichung und einer nahezu allgegenwär‐
tigen Gewalt der politischen Verhältnisse. Ihnen zum Trotz zehrt das
ästhetische Bleiben-dürfen von der Aura eines Anderen der Zeit-Ge‐
walt und der Gewalt-Zeit23 mitten in Zeit und Gewalt. Beidem kann
es kein paradiesisches Anderes der Zeit mehr entgegensetzen, wohl
aber eine Inversion von innen heraus. Mitten in der Zeit-Gewalt,
die uns durch ihr endloses Vergehen beherrscht und schließlich
umbringt, und mitten in einer Gewalt-Zeit, die kaum mehr Inseln
der Gewaltlosigkeit erkennen lässt, dürfen wir – vorübergehend –
bleiben, wo man uns dazu eingeladen hat.

Heißt das, dass ich mich hier einer ›paradiesischen‹ Idealisierung
der Kunst bzw. der Künste oder künstlerischer Praxis schuldig ge‐
macht habe? Nicht unbedingt. Denn die kreativsten Impulse ästhe‐
tischen Schaffens können nach wie vor aus der Negativität der Ver‐
lassenheit, der Verlorenheit, der Empörung und der Verzweifelung
keimen.24 Davon, dass sich Einzelne, die all dem ausgesetzt sind,
eigens ästhetisch aussetzen, hängt ihre ganze Vitalität ab. Darüber
hinaus hängen auch Betrachter von Bildern, Hörer von Musik und

23 Zu beiden Begriffen vgl. Vf., Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehl‐
ter Gegenwart in phänomenologischen, politischen und historischen Perspektiven,
Zug 2017.

24 Vgl. das Kap. XII in diesem Bd., sowie Vf., Das individuelle Selbst auf der Suche
nach der Lebbarkeit seines Lebens. Fragen an die heutige Ästhetik im Lichte ge‐
genwärtiger Sensibilität, in: Philosophy and Society/Filozofija i Društvo 3 (2015),
677‒700.
w w w . d o i s e r b i a . n b . r s/(X(1)A(KApyqAMP1AEkAAAAOTk3O‐
TUyM2YtMTM5YS00ZjExLWIyZGUtZGZiNDQxNzZhMjI0wzxjvan7O9_QY‐
lEM7unutJP2aXg1))/img/doi/0353-5738/2015/0353-57381503677L.pdf.

Kapitel XIV

460

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.doiserbia.nb.rs
https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.doiserbia.nb.rs


Leser:innen von Büchern von ästhetischen Objekten ab, die, mit
Franz Kafka zu sprechen, »auf uns wirken wie ein Unglück, das uns
sehr schmerzt, wie der Tod eines, den wir lieber hatten als uns, wie
ein Selbstmord«.25

Vielleicht ist jedes ästhetische Objekt, das aus jener Negativi‐
tät hervorgegangen ist und mit Leben bezahlt wurde, eine Art
(Teil-)Suizid, in dem der Künstler bzw. die Künstlerin einen Tod
(von vielen) gestorben ist, indem er bzw. sie es von sich abgetrennt
und seinem Schicksal in der Welt der Anderen überlassen hat. Viel‐
leicht kann er oder sie ihnen nur so Zeit geben dafür, angesichts des
Kunstwerks, sehend oder hörend, zu verweilen, d.h. zu bleiben im
Horizont sozialer Zeit, die es je nur gibt, wo Zeit gelassen wurde,
die sich niemand je selbst verschaffen könnte.26 Zu bedenken zu

25 F. Kafka, Brief an Oskar Pollak, Prag, 27. Januar 1904. Vollständig lautet das
Zitat: »Bücher, die uns glücklich machen, könnten wir zur Not selber schreiben.
Wir brauchen aber die Bücher, die auf uns wirken wie ein Unglück, das uns
sehr schmerzt, wie der Tod eines, den wir lieber hatten als uns, wie wenn wir
in Wälder verstoßen würden, von allen Menschen weg, wie ein Selbstmord, ein
Buch muß die Axt sein für das gefrorene Meer in uns.« www.literatpro.de/prosa
/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.

26 Die vorangegangenen Überlegungen sind eine Antwort auf die anlässlich der
Vienna Art Week des Jahres 2018 unter dem Titel Promising Paradise mit den
folgenden Worten aufgeworfene Frage, ob das Paradies nur »ein Bild, ein
romantischer Traum von etwas« ist, »das nie war und nie sein wird, aber
dennoch im schönsten nur erdenklichen Licht erstrahlt? Und gibt es tatsächlich
keinen irdischen Ort, der dem Paradies entspricht? Kennt nur die Sehnsucht
dieses geheimnisumwitterte Land – ein Hirngespinst? –, um das sich so viele
Mythen ranken und zu dessen Wesen es gehört, dass es sich nicht offenbart?
So oder ähnlich könnte man das Zitat des symbolistischen Malers Edward
Burne-Jones aus dem Fin de siècle paraphrasieren. Auf der Suche nach dem
Paradies gibt es zwei, eher unzuverlässige Wegweiser: die Sehnsucht und das
Versprechen. […] Geht es um ein viel versprechendes Paradies oder vielmehr
um ein Paradies, das versprochen wird? Um ein Paradise found oder ein Paradi‐
se lost? Ersteres wäre eine Affirmation des sowieso schon ziemlich idealisierten
quasi unerreichbaren und stets nur in der Abwesenheit existierenden Ortes,
also eigentlich eines Nicht-Ortes. Eines seelischen Residualraumes, der sowohl
in individuellen als auch in kollektiven Fantasien auf einer jahrtausendealten,
kulturgeschichtlichen Tradition fußt. Er wird entweder als verlorenes Reich der
Unschuld ohne Kenntnis von Scham und Sühne zurück in die Vergangenheit
projiziert oder als Ereignis in der Zukunft, in einer Zeit nach dem Tod, als
Erlösungsmetapher hypostasiert. Das Versprechen vom Paradies als existentielle
Möglichkeit kann auch als rhetorisches Stilmittel der Überredung verwendet
werden, als manipulative Option, die sich für politische Zwecke instrumentali‐

3. Zeit geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen

461

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.
https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.
https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.
https://www.literatpro.de/prosa/161116/an-oskar-pollak-prag-27-januar-1904-mittwoch.


geben ist hier in aller gebotenen Kürze nur dies: ob nicht ästhetische
Erfahrung insofern eine zutiefst soziale ist, die nur möglich wird, wo
uns Zeit gegeben wurde, wenigstens für die Dauer dieser Erfahrung
zu bleiben – auf die Einladung Anderer hin, auf deren Spuren sie
sich bewegt. Ob das die letzte Spur eines Paradieses ist, in dem wir
nicht nur vorübergehend bleiben dürften? Das bleibe dahingestellt.

sieren lässt. Die Hoffnung auf eine einlösbare Utopie wird wie ein Mikrochip in
die Köpfe von Menschen implementiert, das Begehren der Einzelnen verwan‐
delt sich in eine gesamtgesellschaftliche Teleologie. Die europäische Geschichte
ist gepflastert mit fragwürdigen politischen Versprechungen, die sich einem
ungebremsten Machtstreben und einer persuasiven Rhetorik verdanken und
gerade heute wieder den rechtsnationalen und populistischen Diskurs beherr‐
schen.« Das trifft gewiss zu, ist aber in dieser Form einseitig; denn es lässt
sich zeigen, dass sich zumal demokratische Lebensformen nur als ständig zu
vollziehende Versprechen rekonstruieren lassen, die als solche keineswegs in
gewaltträchtiger Art und Weise auf eine utopische Zukunft abzielen müssen. Vgl.
Vf., Die (gebrochenen) Versprechen der Moderne. Zur geschichtsphilosophischen
Dimension des Politischen: Paul Ricœur, in: Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer
Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie
und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XV. – »Da es kein eindeutiges,
reales Pendant, keine wirkliche Entsprechung dieses Locus amoenus in den ka‐
nonischen Texten vieler Religionen gibt, entfaltet der Topos des Paradieses seine
größte Sogwirkung in der Vorstellungskraft – in den Bildern der Imagination.
Wahrscheinlich ist er auch deshalb so geeignet für ästhetische Bearbeitungen
wie man sie in der bildenden Kunst, dem Film, der Literatur und der Musik
finden kann. Ein Hauptanliegen der Kunst war schon immer das Visionieren
von phantastischen Paralleluniversen oder der Traum von einer besseren Welt«,
heißt es im Exposé der besagten Veranstaltung. Ob die seinerzeit aufgerufenen
Beispiele – von Paul Gaugins Exotismen über Sir Edward James‘ »Hort der
Glückseligkeit« und die artifiziellen Paradiese des Fotografen Peter Bialobrzeski
bis hin zum Konzeptkünstler Peter Kees mit seinen (ironisch) abgesteckten
wenigen Quadratmetern Erde als »poetischer Gegenentwurf zur Verderbtheit
der Zivilisation« (P. Kees, Botschaft von Arkadien, Berlin 2017) im Geringsten
überzeugen, ist hier nicht zu beurteilen.

Kapitel XIV

462

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-453
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Für ›Vertriebene‹
	2. Zeitgemäße Perspektiven des ›Bleibens‹
	3. Zeit geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen

