DRITTER TEIL

DAS METAPHYSISCHE
GEBAUDE

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24.



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dolorg/0.5771/8783495996645-233 -

m 16.01.2026, 08:43:24. https:/wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX

Natur und Aufgabe der Metaphysik
Die Wiirzburger Metaphysikvorlesungen
(1867-1873)

Nicht reformiert muBl die Metaphysik werden; ihre
Pritensionen von absoluter Erkenntnis, intellektu-
eller Anschauung, dialektischer Methode, die aus
dem Nichts das Weltall spinnen will, muB sie fallen
lassen, an ihren Problemen selbst oder an einem
guten Theil von ihnen braucht sie deshalb nicht zu
verzweifeln. Sie muB sich nur damit begniigen, das
zu sein, was sie friher allein sein wollte, eine Wis-
senschaft wie andere Wissenschaften und insbe-
sondere auch demiithig wie sie. [...] Keine Wissen-
schaft ist ein Ganzes fiir sich, sondern nur ein Glied
an dem Organismus des gesamten Wissens. Alle
stehen miteinander in Wechselbeziehung. Jede ist
von jeder abhingig, wird geférdert durch ihre Fort-
schritte, aufgehalten durch ihre Hemmnisse [...).

F. Brentano

§ |. Brentanos Metaphysik »vom empirischen Standpunkt«

Gegen Ende der 60er Jahre entwirft der junge Brentano ein Meta-
physikgebdude, das seinem Lehrer Aristoteles verpflichtet bleibt,
zugleich aber den »positiven« Anforderungen des zeitgendssischen
Denkens Rechnung tragt. Brentanos Projekt einer »positiven Meta-
physik«, einer Metaphysik »vom empirischen Standpunkt« geht
nimlich aus den Uberlegungen seines Jugendwerkes tiber die man-
nigfache Bedeutung des Seienden hervor und verarbeitet theoreti-
sche sowie methodologische Gedanken des neuzeitlichen und zeit-
genossischen Denkens. Wahrend Brentano in seiner Dissertation die
»Schwelle der Aristotelischen Metaphysik«,! d.h. die Frage nach der
mannigfachen Bedeutung des Seienden noch nicht iiberschritten

! MBS, S. 5.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 233

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

hatte, wird nun das metaphysische Geriist in mehrere Richtungen
ausgebaut.

Die Metaphysikvorlesungen, die Brentano zwischen 1867 und
1873 an der Universitat Wiirzburg hielt,? gliedern sich in vier Teile.
Neben der Einleitung, die eine Analyse von »Name¢, »Begriff«,
»Zweck«, »Methode«, »Quellen und Hilfsmittel« der Metaphysik be-
inhaltet, umfassen sie: 1. »Transzendentalphilosophie«, 2. »Ontolo-
gie«, 3. »Theologie« und 4. »Kosmologie«.

Die Transzendentalphilosophie, die Brentano als » Apologetik der
Vernunftwissenschaft gegen Skeptiker und Kritiker« auffalt, hat
die Aufgabe, die erkenntnistheoretische Grundlage fiir das ganze
metaphysische Gebdude bereitzustellen. Brentano bespricht in die-
sem Teil die traditionellen skeptischen Einwénde gegen die innere
und duflere Wahrnehmung, gegen die Axiome, gegen Induktion
und Deduktion, ja selbst gegen die Erkenntnis als solche — er radi-
kaliert diese Einwinde sogar, um die Unhaltbarkeit und Wider-
spriichlichkeit des absoluten Skeptizismus zu zeigen.

Auf der erkenntnistheoretischen Grundlage der Transzenden-
talphilosophie baut Brentano seine Ontologie oder »spezielle Meta-
physik« auf. Diese befafit sich mit: 1) den mannigfachen Bedeutun-
gen des Seienden und fiihrt sie auf das »eigentliche Seiende«, d.h.
das reale Seiende, den eigentlichen Gegenstand der Metaphysik zu-
riick; 2) den »Teilen« des Realen und 3) seinen Ursachen oder Prin-
zipien. Hier schldgt Brentano u.a. eine Revision und Weiterfiihrung
der Aristotelischen Kategorienlehre vor, die er im Rahmen einer
Teil-Ganzes-Lehre neu interpretiert.

Auf dieser Grundlage weitet Brentano seine Analyse auf die
Erforschung jener Ursachen und Prinzipien aus, die sich auf die ge-
samte Wirklichkeit erstrecken — Gott und die Welt. Im dritten Teil,
der Theologie, wird die Frage nach der ersten Ursache des Seienden,
der ganzen Wirklichkeit, aufgeworfen. Brentano tiberpriift hierin
kritisch die traditionellen Gottesbeweise und bemiiht sich, die Er-
gebnisse der Ontologie zu bestitigen, um die von Kant gesetzten
Schranken gegen die Metaphysik als Wissenschaft zu entfernen.
Der abschlielende vierte Teil, die Kosmologie, untersucht die Welt in
ihren Gegebenheiten - ihre Einheit und Vielheit, ihre Ganzheit als
Zweck ihrer Teile, ihr Ende als Zweck der Geschichte.

Brentanos Metaphysik greift somit auf die Wolffsche bzw. vor-

2 Wiirzburger Metaphysikvorlesungen, Brentano-Nachla, Ms. M 96.

234 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel I)X: Natur und Aufgabe der Metaphysik

kantische Tradition zuriick, weicht von dieser allerdings in einem
wichtigen Punkt ab; unter der »metaphysica specialis« raumt Bren-
tano der Psychologie keinen selbstindigen Platz ein.? In den Vorle-
sungen werden zwar psychologische Fragen behandelt, allerdings
nur im Kontext der Transzendentalphilosophie, die die innere Wahr-
nehmung als letzte Evidenzquelle festlegt, und im Rahmen der On-
tologie, welche die ontologischen Implikationen der »inneren oder
psychologischen Wahrnehmung« beleuchtet.

Dies spiegelt Brentanos Auffassung des Psychologie-Metaphy-
sik-Verhiltnisses seit den friihen siebziger Jahren wider. Seine fort-
schreitende Abkehr von einer rationalen Psychologie Aristotelischer
Pragung und sein Eintreten flir eine empirische Psychologie, die auf
der inneren Wahrnehmung aufbaut und methodologisch im Ein-
klang mit den Naturwissenschaften vorgeht, wirken sich auf sein
metaphysisches Gebdude aus. Diese veranderte Perspektive tritt bei
einem Vergleich zwischen den ersten Metaphysikvorlesungen von
1867 und den spéteren ganz deutlich hervor.

In den Vorlesungen aus dem Jahre 1867 entspricht das Psycho-
logie-Metaphysik-Verhéltnis im grofien und ganzen demjenigen, das
Brentanos Aristoteles-Studien verdeutlichen. Psychologie und Meta-
physik werden als komplementare Disziplinen betrachtet und beide
unter dem Titel »Metaphysik im weiten Sinne« zusammengefaf3t.
Psychologie und Metaphysik implizieren sich gegenseitig. Die Psy-
chologie stellt die Grundlage fiir eine realistische Erkenntnislehre dar,
in der sich Empirisches und Apriorisches wechselseitig fordern und
ergdnzen; die Metaphysik stellt das kategoriale Geriist zur Verfii-
gung, das Gegenstand und Prinzipien der Psychologie bestimmt. Ab
etwa 1870 verdndert sich das Verhiltnis von Psychologie und Meta-
physik. Zwischen ihnen besteht nun ein Fundierungsverhaltnis, und
zwar derart, dafl die Metaphysik auf der Psychologie aufbaut. Dies
zieht weitreichende Konsequenzen nach sich. Denn die Fundierung

3 Auch terminologisch weicht Brentano von Wolff ab, der unter metaphysica specialis
die Wissenschaften der drei Hauptzweige des Seienden (Welt, Seele, Gott) zusam-
menfaflt (cosmologia generalis, psychologia, theologia naturalis). Unter metaphysica genera-
lis (aber auch ontologia oder philosophia prima) versteht Wolff die Wissenschaft vom
Seienden im allgemeinen, d.h. dessen, was allem Seienden gemeinsam zukommt. Vgl.
Discursus praeliminaris de philosophia in genere, Leipzig, 1728, §§ 96-99.

4 »Philosophie - theoretische Philosophie oder Metaphysik im weiten Sinne: a) dv =
Metaphysik im engern Sinne, b) das denkende, wollende Ich = Psychologie«. Ms. M
98, nicht numeriertes Blatt; siehe Anhang.

Seiendes, BewuBrtsein, Intentionalitit A- 235

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

der Metaphysik auf der Psychologie impliziert eine »einseitige Ab-
losbarkeit« der Psychologie von der Metaphysik, also die Moglich-
keit, eine empirische, ,, metaphysikfreie” Psychologie zu entwickeln.

Eben fiir eine solche Psychologie wird Brentano in seinem
Hauptwerk Psychologie vom empirischen Standpunkt eintreten. Zu-
gleich wird auch seine verdeckte Strategie deutlich, auf einer »Psy-
chologie vom empirischen Standpunkt« eine ,Metaphysik vom empi-
rischen Standpunkt” aufzubauen bzw. das Aristotelische Metaphy-
sikgebdude auf der erkenntnistheoretischen Grundlage des neuzeitli-
chen Denkens neu zu fundieren. Brentanos Projekt schlieit sich so-
mit an das Vorhaben Trendelenburgs an, der die wissenschafts- und
erkenntnistheoretische Begriindung als die einzige Legitimation der
Metaphysik nach dem Verfall des idealistischen Denkens ansah.

Im folgenden soll anhand der unverdffentlichten Manuskripte
der Wiirzburger Metaphysikvorlesungen (Ms. M 96) das Brenta-
nosche Programm einer ,Metaphysik vom empirischen Stand-
punkt” dargelegt werden. Hierbei wird der Schwerpunkt auf der
»Transzendentalphilosophie« und auf der »Ontologie« liegen.

§ 2. Die »Transzendentalphilosophie«

Die »Neuschopfung Brentanos«, wie Stumpf schreibt,’ ist die Tran-
szendentalphilosophie. Mit diesem Ausdruck eindeutig Kantscher Her-
kunft - so Stumpf - wollte Brentano an Aristoteles” Verteidigung
der Vernunftprinzipien im IV. Buch der Metaphysik ankn{ipfen.

In den Vorlesungen von 1867 tritt der Bezug zu Aristoteles ganz
explizit hervor. Die Transzendentalphilosophie erweist sich hier als
eine Art ,Transzendentalanalyse”, d.h. als eine Analyse jener onto-
logischen Bestimmungen und Prinzipien, die allen Seienden ge-
meinsam sind, also das »Seiende als solches« betreffen. Unter diesen
Prinzipien finden sich die sogenannten Axiome - das Prinzip des
Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten. Der Umstand, daf8
die Wissenschaft des Seienden die Axiome behandelt, biirgt fiir den
absoluten Charakter der Metaphysik, die kein im voraus festgesetztes
Prinzip annimmt, sondern in sich selbst ihre Legitimation findet.®

5 C. Stumpf, , Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., 5. 99.
¢ Brentano beschreibt in der Einleitung zu seiner ersten Metaphysikvorlesung aus
dem Sommersemester 1867 die Aufgabe der »Transzendentalphilosophie« folgen-

236 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Um das Jahr 1870 nimmt die Transzendentalphilosophie die
Ziige einer echten Erkenntnistheorie an,” die fiir das ganze meta-
physische Geb&dude eine sichere Grundlage bereitstellen soll. Bren-
tano setzt sich nun mit den Argumenten des Skeptizismus ausein-
ander, den er als regelméafig wiederkehrende Erscheinung der Phi-
losophiegeschichte betrachtet. Dieser stellt fiir ihn eine pathologi-
sche Abweichung von der echten philosophischen Vorgehensweise
dar, die im Kantschen Kritizismus ihre letzte paradigmatische Au-
Berung gefunden hat.?

Um die Skepsis zu iiberwinden, stiitzt sich Brentano vor allem
auf die Evidenz der inneren Wahrnehmung. Er kann natiirlich die
Aristotelische These nicht akzeptieren, nach der die idix aictnrd au-
Berhalb des Subjektes als wirkende Ursache des Wahrnehmungspro-
zesses bestehen. Um nun die moglichen skeptischen Folgerungen sei-
ner Abschwichung der duBeren Wahrnehmung zu entkriften, mufl
Brentano die Erkenntnisleistung der »inneren oder psychologischen
Wahrnehmung« erhéhen und sie mit Descartes zur Grundlage jegli-
cher GewifSheit machen. Die assertorische Evidenz, die Aristoteles
der dufleren Wahrnehmung zuschreibt und die er durch die formale
Identitdt von Wahrnehmenden und Wahrgenommenen begriindet
sieht, ersetzt Brentano durch die Evidenz der inneren Wahrnehmung,
die er dhnlich begriindet — durch die Identitit des Erkenntnisaktes
mit dem Erkenntnisgegenstand, die sie charakterisiert.

Bei dieser Umkehrung der Fundierungsverhaltnisse bemiiht sich
Brentano, seine Position von der transzendentalen, vor allem der

dermaBen: »Gegen den Scepticismus iiber die Axiome und unmittelbaren <Wesen
und »Ursprung»> der Wahrheiten. Contradictorische Contrére. Jedes Seiende Eines.
Des Grundes. «Zur Vervollkommung keine Einheit des Ganzen: die Seienden die
ganzlich und soviel eigen, sondern muss in einer Gattung moglich sein, gewesen sein
und sein werden». Fiir die Metaphysik kein Unterschied zwischen xotvd und iia.«
Ms. M 98, nicht numeriertes Blatt; siehe Anhang.

7 Dieser Ausdruck erscheint erstmals bei Zeller und Lange ~ Neukantianer der ersten
Generation — um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Er beinhaltet die Wiederaufnahme
des Erkenntnisproblems, wobei der sinnlichen Erfahrung eine grundlegende Funktion
zugeschrieben wird. Diesem Programm stimmen, wenn auch mit unterschiedlichen
Nuancierungen, nahezu alle bisher behandelten Autoren zu. Man sollte allerdings die
Wiederaufnahme des Erkenntnisproblems nicht allein mit dem »Zuriick zu Kant«
bzw. dem Neukantianismus identifizieren, da sie in viel differenzierterer Weise ge-
schieht. Bei den oben behandelten Autoren ist die erkenntnistheoretische Fundierung
der Philosophie nicht vom Programm eines Wiederaufbaus der Metaphysik zu tren-
nen. Vgl. hier Teil II, Kap. 5; Teil I1I, Kap. 6, § 4.

8Vgl. VPhPh, S. 20ff.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 237

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

Kantschen Denkweise abzugrenzen. Kant stellt ndmlich, obwohl
nicht namentlich erwahnt, die implizite Zielscheibe Brentanos po-
lemischer Stellungnahme dar. Wie Aristoteles gegen Protagoras ar-
gumentiert, so richtet sich Brentanos Kritik gegen den Kénigsberger
Philosophen, den er als Vertreter eines kompromifllosen Relativis-
mus betrachtet. Nicht zufdllig verwendet Brentano den Ausdruck
»traszendental«, um die erkenntnistheoretische Grundlage seines
Metaphysikgebdudes zu bezeichnen. Er stellt dadurch die Verzer-
rung des Begriffes durch Kant und dessen idealistischen Epigonen
heraus und versucht, ihm seine traditionelle, vorkritische Bedeu-
tung zurtickzugeben.

Aufler mit Kant setzt sich Brentano im ersten Teil seiner Vorle-
sungen vor allem mit J.F. Herbart kritisch auseinander. Seine Kritik,
die derjenigen von Trendelenburg, Beneke und Lotze nahekommt,
befafit sich mit einigen Hauptthemen der Philosophie Herbarts —
den Problemen der Inhidrenz, der Substanz und des Ichs, des Rau-
mes und der Zeit sowie der Bewegung, also den Widerspriichen
des »Gegebenenc, die fiir Herbart den Ausgangspunkt der Meta-
physik darstellen.’?

Nach Herbart geht die Philosophie ndmlich von der Skepsis aus,
die durch die Widerspriiche der Erfahrung hervorgerufen wird. Die
Skepsis mufl durch die Aufstellung addquater »Ergédnzungsbegrif-
fe«, v.a. durch den Begriff des »Realen« als »absolute Position« auf-
gehoben werden. In Herbarts Philosophie erblickt Brentano das
Wiederaufleben der Seinsauffassung des Parmenides, die von einer
radikalen, unlésbaren Widerspriichlichkeit der Erscheinungs- und
Erfahrungswelt ausgeht.

Als Aristoteles-Schiiler geht Brentano somit folgerichtig gegen
den ,neuen Protagoras” Kant und den ,neuen Parmenides” Her-
bart vor. Zielt seine Auseinandersetzung mit Kant auf die Beseiti-
gung der Schranken, die der Kritizismus gegen die Moglichkeit ei-
ner Metaphysik als Wissenschaft setzt, so richtet sich seine Kritik an
Herbart gegen dessen abstrakten Formalismus, gegen jene »Metho-
de der Beziehung«, die nicht imstande ist, die vermeintlichen Wi-
derspriiche der Erfahrung zu losen.

? Vgl. J.E. Herbart, Allgemeine Metaphysik nebst den Anfingen der philosophischen Natur-
lehre. 2 Bde. Erster, historisch-kritischer Teil; zweiter, systematischer Teil (1828-1829),
in: ders., Sammtliche Werke, a.a.O., Bde. III-1V; Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie
(1813), ebda., Bd. 1, S. 1-360.

238 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Im weiteren soll nicht ndher auf die einzelnen Argumente
Brentanos eingegangen, sondern vielmehr dessen analytischer und
deskriptiver Zugang zum Erkenntnisproblem beleuchtet werden.
Nur ein erkenntnistheoretischer Ansatz, der erkldrende bzw. gene-
tische Fragen ausklammert, kann die fundierende Rolle der Tras-
zendentalphilosophie garantieren. Denn es kommt nicht auf die
Frage nach den Bedingungen der Méglichkeit der Erkenntnis an,
sondern auf die Betonung ihrer Faktizitit bzw. ihrer Evidenz.
Wichtig ist die Tatsache, dafl etwas der Fall ist, und nicht wie die Er-
kenntnis dieser Tatsache zustandegekommen ist. Die Fundierung
der Erkenntnis durch die Evidenz erlaubt Brentano, die Kantsche
Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit der Erkenntnis zu
umgehen.

Ist ein Satz unmittelbar evident, so bedarf es zu seiner Erkenntnis keiner
Priifung, auch nicht der der Erkenntniskrafte.10

Dem prinzipiellen Einwand, »der Erkenntnissfahigkeit kann man
weder blind vertrauen, noch sie priifen«,!! hilt Brentano folgendes
entgegen:

Das Dilemma ist unvollstaendig. Es bleibt ein drittes uebrig, naemlich se-
hend zu vertrauen; und dies <thun> wir bei unsern unmittelbar evidenten

Erkenntnissen, wie sie z.B. die innre Wahrnehmung <und jedes Axiom
uns> bietet.12

Bei einer ndheren Auseinandersetzung mit der Evidenz kommt
Brentano aber nicht umhin, nun auch auf ontologische Fragen ein-
zugehen, wobei seine Verpflichtung Aristoteles gegeniiber rich-
tungsweisend bleibt. Denn die Fundierung der Ontologie auf der
Transzendentalphilosophie erweist sich nicht so einseitig, wie man
auf den ersten Blick meinen kénnte. Zum einen bleibt fiir Brentano
der Aristotelische Gedanke einer naturgemifen Prioritdt des Seins
vor dem Denken bestehen, so daf8 die Grundfrage nicht die Bedin-
gungen der Moglichkeit der Erkenntnis betrifft, sondern vielmehr
die Art und Weise wie sich eine gegebene Realitit dem Erkennen-
den zeigt. Was dann die subjektive Seite des Erkenntnisprozesses
anbelangt, vermeidet er jegliche Position, die den Erkenntnis-, Ur-
teils- oder Wertungsakt von der konkreten erkennenden, urteilen-

10 C. Stumpf, ,Erinnerungen an Franz Brentano”, a.a.0., S. 100.
"M 96, Bl. 31754,
12 Ebda., Bl. 31819.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 239

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

den, wertenden Person trennen konnte. Nicht zuletzt hieraus er-
klart sich seine ausgeprigte, fast leidenschaftliche Feindseligkeit
gegen Kant; im Sinne des Aristoteles kann er die Riickfithrung der
menschlichen Erkenntnis auf ein jenseits des konkreten Denkenden
liegendes Prinzip nicht akzeptieren. Das »Ich denke«, die »syntheti-
sche Einheit der Apperzeption«, die fiir Kant als letzte Bedingung
der Moglichkeit der Erkenntnis gilt, ist fiir Brentano etwas Formel-
les und Abstraktes, das als solches jenseits des konkret Denkenden
liegt. Brentanos »Transzendentales« ist hingegen ontologisch ge-
farbt und spiegelt dessen Abkehr vom »Ich denke« zum ,denken-
den Ich” oder zur , denkenden Person” wider. Die Transzendental-
philosophie betrachtet Brentano als Lehre vom konkret Denkenden,
der als Teil im teleologischen Ganzen des Makrokosmos miteinge-
schlossen ist; diese kosmisch-teleologische Dimension biirgt letzt-
lich fiir die Giiltigkeit unserer Erkenntnis.!?

Brentano greift bei seinem erkenntnistheoretischen Anliegen
vielmehr auf Descartes, Locke und Leibniz zuriick. Denn bei ihnen
findet er explizit das Prinzip formuliert, nach dem die letzte
Grundlage der Erkenntnis in der Einsicht, d.h. in der unmittelbaren
Evidenz liegt, die vom Zweifel unangetastet bleibt. Sein Riickgriff
auf diese Philosophen ist zugleich eine Aufforderung, sich auf die
Urspriinge der neuzeitlichen Philosophie zu besinnen, die seit Kant
vom richtigen Weg abgekommen ist. Fiir Brentano sind diese Philo-
sophen Vorbilder fiir seine Theorie des erkennenden Subjektes, die
den »empirischen Standpunkt« mit einer »gewissen idealen An-
schauung« zu versbhnen weif3.¥ Brentanos »Transzendentalphilo-
sophie« kann tatsdchlich als eine Neuaufnahme von Lockes Pro-
gramm einer psychologischen Erkenntnislehre betrachtet werden,
die auf den Ursprung, die Gewiheit und das Ausmafl menschli-
chen Wissens zielt; hinzu tritt der Anspruch von Descartes und
Leibniz nach einer letzten, absolut evidenten Erkenntnisgrundlage.

Brentano unterscheidet zwei Klassen evidenter Urteile. Die er-
ste umfaft die Urteile der inneren Wahrnehmung, die assertorische
Erkenntnisse iiber unsere Existenz als denkendes Wesen sind; die

13 Dem prinzipiellen Einwand gegen die dufere Wahrnehmung »Die Wahrnehmung
ist entweder rein subjectiven Ursprungs oder traegt doch ein subjectives Element in
sich« hélt Brentano entgegen: »Das Mitbedingtsein durch die Subjectivitaet hat nicht
nothwendig eine Triibung zur Folge, namentlich unter Voraussetzung zweckmassiger
Zusammenordnung.« Ebda., Bl. 31764, 31768.

4PeSTS. 1.

240 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

zweite beinhaltet die sogenannten Axiome, die negativ-apodikti-
sche Erkenntnisse liber die Verhdltnisse zwischen unseren Vorstel-
lungen sind. Obwohl beide Urteilsklassen evident sind, ist ihre Evi-
denz nicht die gleiche. Der Tatsachenwahrheit der inneren Wahr-
nehmung entspricht die assertorische Evidenz, den Vernunftwahr-
heiten die apodiktische. Die assertorische Evidenz ist direkt, einfach
und unmittelbar; sie bietet ihren Gegenstand in unmittelbarer, exi-
stentieller und individueller Prasenz, wahrend die apodiktische
Evidenz indirekt, komplex und vermittelt ist. Letztere kommt nur
den apodiktisch-negativen Urteilen zu, d.h. jenen Urteilen, die ge-
wisse Verbindungen zwischen unseren Vorstellungen als unmog-
lich verwerfen. Obwohl sich diese beiden Evidenzformen auf ganz
unterschiedlichen Ebenen befinden, kommt der Primat der asserto-
rischen Evidenz der inneren Wahrnehmung zu. Sie ist die ur-
spriingliche, ontologisch grundlegende Evidenz, da die apodikti-
sche Evidenz als Evidenz ex terminis einen tautologischen, d.h. ne-
gativen Charakter aufweist.

Diesen Zugang zum Erkenntnisproblem kann man gewisser-
mafen als ,transzendental” bezeichnen, jedoch nicht im Sinne eines
Regresses von der Erkenntnis zu den Bedingungen ihrer Méglich-
keit, sondern einer Ruckfiihrung jeglicher Erkenntnis zur urspriing-
lichen, assertorischen und vorpradikativen Evidenz.

Neben der unmittelbar evidenten Erkenntnis gibt es die mittel-
bare Erkenntnis, die aus einer Verkettung einfacher, urspriinglicher
Erkenntnisse entsteht. So ist in einer Beweisfiihrung jeder Schritt
eine Einsicht, deren Gewiheit von derjenigen der Pramissen ab-
héngt. Zu den mittelbaren Erkenntnisformen gehort auch diejenige
der Aufienwelt; sie ist zwar hypothetischer Natur, doch sie verfiigt
tiber eine sehr hohe Wahrscheinlichkeit. Denn die sinnliche Er-
kenntnis, also die dulere Wahrnehmung, ist zwar triigerisch, wenn
man sie als treues Abbild der Auflenwelt betrachtet; sie ist aber in-
sofern verlaBlich, als sie sich als die konstante Wirkung von ebenso
konstanten physikalischen Ursachen und Prozessen erweist, die uns
somit mittelbar zuganglich sind.

§ 3. Assertorische und apodiktische Evidenz

Brentano prazisiert die Natur der »inneren oder psychologischen
Wahrnehmung« in kritischer Auseinandersetzung mit den idealisti-

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:

241


https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

schen Begriffen »Ich« und »Selbstbewufltsein«. Hierbei {ibernimmt
er die pars destruens von Herbarts Lehre, die im Begriff »Ich« - Eck-
pfeiler des Idealismus — zahlreiche Widerspriiche erblickt und diese
durch Begriffsanalyse aufheben will. Die Widerspriichlichkeit des
»Ich« betrifft seinen selbstbewufiten Charakter, denn das Ich als
reines Selbstbewufltsein, als Vorstellung von sich selbst, fiihrt zu
einem unendlichen Regref: Wenn das Ich selbstbewuft ist und das
SelbstbewufStsein eine Vorstellung des Ich, dann besteht das Ich in
einem Vorstellen, das ein weiteres Vorstellen voraussetzt usw.

Brentano erwidert, daf8 sich hinter einem solchen Ich-Begriff
eine unberechtigte Hypostasierung verbirgt, zu der uns die Sprache
verleitet. Indem sie das Pesonalpronomen »ich« zu einem Substan-
tiv macht, geht seine Funktion als Fiirwort der ersten Person verlo-
ren. Diese Person ist ein verniinftiges Wesen, eine bewuflte — oder,
wenn man so will, selbstbewufte — Substanz. Das SelbstbewuBtsein
ist nichts Absolutes, sondern ein Reflexionsakt, durch den sich die
Seele ihrer selbst bewufit wird. Setzt man anstelle des »reinen
SelbstbewufBltseins« die »selbstbewufite Substanz«, so verliert das
Selbstbewufitsein seinen absoluten Charakter und erméglicht einen
Zugang der Seele zu sich selbst. Die bewuflte Substanz wird durch
einen Reflexionsakt sich selbst bewufit; dieser Akt kann wiederum
durch eine weitere Reflexion sich selbst bewuft werden, ohne daf3
der dadurch entstehende Regre8 widerspriichlich wire.!>

15»Vor Allem ist aufmerksam zu machen auf den sonderbaren Ausdruck ,das Ich”.
Ich ist eigentlich ein Fuerwort der 1ten redenden Person. [...] Wenn ,Ich” Hauptwort
geworden, kann ich auch sagen: mein Ich, d.h. das Ich eines Ich, und zwar meines Ich,
d.h. das Ich des Ich eines Ich, und zwar meines Ich u.s.f. in infinitum. Wieder eine la-
cherliche unendliche Kette. [...] Um sie [die Losung] zu gewinnen, muessen wir vor
allem den Begriff des Ich berichtigen. Denn falsch bestimmt. [...] [Das Wort ,Ich” be-
zeichnet] ein personliches Wesen, eine vernuenftige Substanz, oder, Herbart zu lieb
ihm maglichst angenihert eine selbstbewusste Substanz. Dies ist aber etwas ganz an-
deres als Selbstbewusstsein. Denn Selbstbewusstsein ist keine Substanz, sondern ein
Act der Seele. Setze ich nun an die Stelle des Selbstbewusstseins die selbstbewusste
Substanz, so lost sich die Schwierigkeit sofort. Eine Substanz kann sich ihrer ja be-
wusst sein, ohne sich diesem Acte des Bewusstseins nach bewusst zu sein. Die Selbst-
erkenntniss wird dann eine unvollstaendige, aber darum nicht mit Irrthum behaftete
sein. [...] Durch weitere Reflexion kann ich mir auch als dieses Bewusstseins theilhaf-
tig bewusst werden u.s.f. in infinitum. (Denn unvollstaendig bleibt mein Selbstbe-
wusstsein doch stets.) Dieser regressus in infinitum enthaelt aber nichts Inconvenien-
tes mehr. [...] Es ist ein Unterschied zwischen Selbstbewusstsein und Bewusstsein,
welches sich selbst zum Gegenstande hat, denn unser Selbst und unser Bewusstsein
sind nicht identisch.« M 96, Bl. 31797, 31799,

242 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Dies ist aber nur der destruktive Teil von Brentanos Argumen-
tation; der konstruktive besteht in der Hervorhebung der Struktur
des psychischen Aktes.' Jeder psychische Akt ist immer BewufSt-
sein von einem Gegenstand, zugleich aber auch Bewufitsein von
sich selbst. Das innere Bewuftsein ist hierbei kein selbstandiger Re-
flexionsakt, sondern eine £v mapépyw laufende BewuBtseinsrichtung,
die sich nur sekundér auf den Denkenden selbst richtet. Das Be-
wuftsein ist immer ein Gegenstandsbewufitsein, d.h. ein primér
transitives und lediglich nebenbei reflexives, denn die Aufmerk-
samkeit richtet sich immer auf das aio@nrév bzw. auf das, was sie
von sich selbst als verschieden empfindet. Die innere Wahrneh-
mung ist blofe Mitwahrnehmung, da sich die psychische Tatigkeit
niemals primar nach innen wendet.'?

In der inneren Wahrnehmung liegt die letzte Grundlage jegli-
cher GewifSheit; ihre Evidenz ist in der Identitit von Erkennendem
und Erkanntem begriindet, die sie charakterisiert. Bei der inneren
Wahmnehmung ist jeglicher Zweifel ausgeschlossen. Man kann zwar
an dem zweifeln, was man sieht, nicht aber an der Tatsache, daf8
man sieht; im Traum kann man halluzinieren, doch beztiglich der
psychischen Akte ist keine Illusion oder Halluzination méglich.
Selbst der Fall, daf8 bei Amputationen Phantomschmerzen auftre-
ten, stellt die Zuverlassigkeit der inneren Wahrnehmung nicht in
Frage, denn die Tauschung betrifft die ,Aulenseite” der Wahrneh-
mung, d.h. die Lokalisation des Schmerzes in einem bestimmten
Korperteil, und nicht das Bewufitsein des Schmerzes.1®

16 Vgl. hier Teil II, Kap. 4,§ 7.

7 »Die Einwirkung des <(aussern)> Objects konnte einen Act hervorrufen, in wel-
chem nicht bloss das Object, sondern auch der Act selbst erkannt wuerde, also wer
etwas sieht (z.B.) in dem Act <selbst> sich seines Sehens mitbewusst sein. Dann waere
dieses Bewusstsein Bewusstsein des Bewusstseins, und die Schwierigkeit gelost. Al-
lein nicht Alle huldigen einer solchen psychologischen Theorie. Sehr grosse Psycholo-
gen (Aristoteles, Augustinus, Thomas, Locke &c.) sind der Ansicht, dass in dem Er-
kenntnissacte, || der das aeussere Object erfasst, das Bewusstsein von ihm selbst noch
keineswegs gegeben sei. Innerer Sinn. Reflexion.« M 96, Bl. 31798f.

18 »Der Amputirte glaubt oft, er fuehle <empfinde, habe> Schmerz im abgenommenen
Gliede. Wie aber sollte dies moglich sein? Es scheint ihm also nur, er fuehle <empfin-
de> diesen Schmerz, er fuehlt <empfindet> ihn aber nicht. So kann Einer also auch
von der Empfindung, die er zu haben glaubt, nicht wissen, ob er sie hat. Die innere
Wahrnehmung ist der Tauschung unterworfen und unzuverlassig.« Ebda., Bl. 31800.
Auf dieses Argument antwortet Brentano: »Der Schmerz ist eine Empfindung <Er-
scheinung fiir den Gegenstand> des Gefuehlsinns und in ihr <in ihm, mit ihm, durch
ihn> wird eine Stelle unsers Leibs vorgestellt, die uns als schmerzende erscheint. Die

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 243

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

Diese Struktur des psychischen Aktes, die fiir die Evidenz der
inneren Wahmehmung biirgt, zieht eine entscheidende Konsequenz
nach sich, auf die Brentano ausdriicklich hinweist. Das innere Be-
wuftsein, das das vorhandene psychische Phanomen begleitet, kann
kein explizites, thematisches oder deutliches Bewufltsein sein,!? also
keine »innere Beobachtung« darstellen. Der Grund hierfiir liegt in
der Natur der sekundédren Beziehung selbst, die nicht imstande ist,
die Aufmerksamkeit auf das psychische Phianomen zu lenken, ohne
es dabei wesentlich zu verdandern. Zur Verdeutlichung zieht Bren-
tano das Phanomen des Zorns heran. Wenn wir zornig sind, ist uns
dies natiirlich bewuft; das Zornigsein impliziert, sich dessen auch
bewufit zu sein. Dies bedeutet aber nicht, daf8 dieses Bewuf3tsein ei-
ne innere Beobachtung des Zornes ist, denn dies hiefle, unseren
Zorn mit gleichgiiltiger Distanz zu betrachten und dabei den ur-
spriinglichen Gemiitszustand wesentlich zu verandern.?0

Die innere Beobachtung eines psychischen Phinomens ist nur
im Gedéchtnis méglich. Denn allein ein Erinnerungsakt, der sich
auf ein gerade geschehenes psychisches Phinomen richtet, besitzt
die notwendige Distanz fiir eine objektive Beobachtung. Dabei wird
aber die Einheit, besser gesagt, die urspriingliche Identitat von pri-
marer und sekundirer Beziehung zerstért und mit ihr die unmittel-

innere Wahrnehmung nimmt nur das Vorhandensein dieser Affection des dussern
Sinnes <Vorstellung des Gefuehls> wahr, sie lehrt uns, es scheine uns als haetten wir ||
Schmerz an einer gewissen Stelle unseres Leibes. [...] Die innre Wahrnehmung nimmt
dagegen nie einen (mit andern Orten vergleichbaren) Ort wahr, weder einen Ort des
Sehens noch des Hérens, noch des Fuehlens u.s.f. <Wir wissen nicht mit welchem Auge
oder Ohre wir das Object wahrnehmen. Der auf einem Ohr Taubgewordene bemerkt
es nicht sogleich.> Dies hat schon Aristoteles erkannt. [...] Ebenso Augustinus, die
Nominalisten, Descartes, Locke, die der Evidenz der innern Wahrnemung volle Kraft
beimessend, doch die Existenz unseres Leibes fuer nicht evident hielten. Warum? Sie
schieden richtig was dem Gefuehlsinn eigen. Hiemit ist der Einwand gelost. Statt ge-
gen die Evidenz der innern Wahrmehmung zu beweisen, dient er dazu, sie in ihrer Ue-
berlegenheit ueber die aeussre Wahmehmung ins Licht zu setzen.« Ebda., Bl. 31801f.
19 »Wir haben evidente innere Wahrmehmung. Jede und in jeder ihrer Besonderheiten
ist evident. (Deutlichkeit ist etwas andres als Evidenz. Jene kann bei dusserer Wahr-
nehmung grosser sein.)« Ebda., Bl. 31767.

2 »Man muss unterscheiden zwischen der Wahrnehmung irgendwelchen innern Acts
und der beobachtenden Wahrnehmung eines bestimmten Acts, den ich untersuchen
will. Jenes leicht. Dieses schwer. [...] [Die Schwierigkeit besteht darin, dagl] die Beob-
achtung zerstort. [...] Indem die Aufmerksambkeit sich <z.B.> auf den Denk-Act con-
centrirt, entzieht sie sich dem 4ussern Object und der <jener> Denkact selbst hort auf
und unterliegt einer Alteration. Ebenso wuerde der Zorn des Zornigen schnell aufhé-
ren, wenn er mit ganzer Aufmerksamkeit auf seinen Zorn reflectirte.« Ebda., Bl. 31805.

244 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

bare Evidenz der inneren Wahrnehmung. Dies erkldrt, warum das
Gedachtnis prinzipiell Tauschungen unterworfen sein kann.?!
Neben der assertorischen Evidenz der Urteile der inneren Wahr-
nehmung gibt es apodiktisch evidente Vernunftwahrheiten, die so-
genannten »Axiome«. Wiahrend erstere affirmativ-assertorische Ur-
teile iiber das Vorhandensein eines psychischen Phanomens sind,
sind die Axiome universell-apodiktische Urteile, die mit Evidenz
aus blofler Begriffsanalyse entstehen.?? Die Axiome sind ex terminis
evident, denn ihre Wahrheit hdangt vom reinen Verstindnis der ih-
nen zugrundeliegenden Begriffe ab. Sie dringen sich uns »mit ei-
nem Schlage und ohne jede Induktion« auf.2? Obwohl die einzelnen

21 »Daher ist denn auch leicht begreiflich, warum das Gedéchtniss gute Dienste leistet.
Bei ihm muss allerdings der fruehere Act <in der Vorstellung> erneuert werden, aber
vermoge der Ideenassociation folgt der Gedankenlauf der fruehern Bahn ohne besondrer
Aufmerksamkeit zu beduerfen. Der gegenwirtige Act stort aber das Vergangne nicht.
[...] Wenn aber hier die Beobachtung weniger der Storung, so ist sie dagegen mehr
der Tauschung ausgesetzt. Und alles das, was wir in Reflexion auf Vergangenes <ver-
gangne Acte> beobachteten, haben wir schon frueher einmal und damals mit Unfehl-
barkeit wahrgenommen. Denn, wie gesagt, die <innre> Wahrnehmung ist nicht schwer,
wir alle nehmen ganz klar und leicht wahr, dass und was wir denken, wollen &c. und
schon das Kind spricht es aus, aber die innere Beobachtung, welche ein Festhalten ei-
ner bestimmten Erscheinung des Seelenlebens waehrend der Pruefung und Untersu-
chung des Verstandes erheischt, ist es, was nicht jedem leicht gelingen will, und der
Grund liegt nach dem Gesagten zu Tage.« Ebda. Auf diese Frage wird Brentano in sei-
nem Hauptwerk naher eingehen. Vgl. PeS I, S. 40-51, 170-220. Zum konfusen und un-
deutlichen Charakter der inneren Wahrnehmung wird er erst Jahre spater wieder Stel-
lung nehmen, und zwar im Rahmen seiner »deskriptiven Psychologie«, die sich metho-
dologisch auf ein systematisches »Bemerken« stiitzt. Brentano sieht sich nun gezwungen,
die innere Wahrnehmung, die zwar evident, aber undeutlich und konfus ist, zu einem
expliziten Bemerken oder Apperzipieren zu steigern. Die innere Wahrmehmung lat die
psychischen Phanomene als noch ungegliederte Einheiten erscheinen. Aufgabe des de-
skriptiven Psychologen ist nun, die einzelnen Teile, aus denen diese Einheit besteht, zu
»bemerken«, d.h. klar und deutlich herauszustellen. Das Bemerken bzw. Apperzipieren
ist fur Brentano »ein explizites Wahrnehmen von solchem, was implizite in der Wahr-
nehmung unseres BewuBtseins beschlossen war«. DP, S. 33. Dieses Bemerken ist ein
zweiter, supraponierter Akt und ist nur insofern evident, als er durch die innere Wahur-
nehmung »motiviert« bzw. »hervorgerufen« wird. Vgl. dazu PeS 111, S. 1-32, wo Brentano
zwischen innerer Wahrnehmung »im engeren« und »weiteren Sinne« unterscheidet.

22 »]st ebenso zu bemerken, dass die Evidenz des Axioms nicht von der Evidenz, mit
welcher ich es in innrer Wahrnehmung erfasse, abhiangt. Wuerde ich den Satz: Rechte
Winkel sind gleich, denken, ohne zu erkennen, dass ich ihn denke, so wuerde er doch
mich <durch seine Evidenz> zur Zustimmung bewegen und diese wuerde so voll und
wahr sein wie jetzt.« M 96, Bl. 31806.

2 F. Brentano, Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis, Leipzig: Duncker & Humblot 1889;
mit Einleitung u. Anmerkungen hrsg. v. O. Kraus, Leipzig: Meiner 21934; Hamburg:
Meiner 31969 (Abkiirzung: UsE), S. 82.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 245

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

ihnen zugrundeliegenden Begriffe aus der Erfahrung stammen, ha-
ben die Axiome nicht denselben Ursprung.? Ihre Giiltigkeit ist von
der Erfahrung unabhéngig, da sie es als unmoglich verwerfen, dag
einem bestimmten Begriff bzw. einer Begriffsverbindung etwas
Reales entsprechen kann.

Doch ist zu bemerken, dass die Evidenz des Axioms nicht von der Evidenz,
mit der die Begriffe erfasst <wahrgenommen> werden, abhingt. Z.B. gibt
es vielleicht keinen rechten Winkel, dennoch ist wahr und evident: alle
rechten Winkel sind einander gleich, d.h. wenn es zwei rechte Winkel gibt,
sind sie gleich. Ebenso gibt es vielleicht keine gerade Linie, aber doch ist
wahr und evident: die Gerade zwischen zwei Punkten ist die kiirzeste.2

Brentano neigt schon hier dazu, die axiomatischen Urteile trotz ih-
rer sprachlichen Verkleidung als negativ anzusehen,? da sie eine
Begriffsverbindung als unmoglich verwerfen. Die Axiome sind
demnach unmittelbar evidente, der Modalitdt nach apodiktische
und der Qualitdt nach negative Urteile. Brentano rechnet auch alle
mathematischen Gesetze zu den Axiomen - so ist das Urteil ,Alle
rechten Winkel sind einander gleich”, obwohl sprachlich positiv
formuliert, negativ apodiktisch: ,Ungleiche rechte Winkel sind un-
moglich”. Das Urteil verwirft einen nicht rechtwinkeligen rechten
Winkel als unmaoglich.

Brentano zéihlt zahlreiche Klassen von Axiomen auf,?” wobei er

2 Vgl. F Brentano, , Auguste Comte und die positive Philosophie” (1869), in: VPhPh,
S. 117f. Brentanos Axiome weisen eine gewisse Nihe zu Husserls Wesensgesetzen auf.
AufschluBreich ist auch der Vergleich mit den schon erwahnten Thesen Benekes, demzu-
folge es - trotz sensualistischen Zugangs zum Erkenninisproblem ~ »eine Erkenntniss a
priori oder unabhingig von der Erfahrung, eine Construktion im Abstrakten, welche
gleichwohl fiir das Concrete giiltig ist«, gibt. Philos., S. 68f. Vgl. hier Teil II, Kap. 5.1, § 1.
5 M 96, Bl. 31806.

% »Alle unsre Axiome hypothetisch (oder negativ?)« Ebda., Bl. 31767. Die These des
negativen Charakters der apodiktischen Urteile, die Kraus als »eine der wesentlich-
sten Entdeckungen Brentanos« bezeichnet (O. Kraus, ,Einleitung”, in: PeS I, 5. XIX),
ist in nuce schon bei Locke, Leibniz und Bolzano zu finden.

2 »1. Die tautologischen Urtheile. 2. Die Praedicationen der universelleren Wesensbe-
griffe, z.B. Jede Rothe ist eine Farbe. 3. Die Praedicationen der Elemente eines Be-
griffscomplexes von diesem, z.B. Jeder Schimmel ist weiss. 4. Die Praedication einer
Basis von dem darauf basirten Sein, z.B. Jedes Farbige ist ausgedehnt. 5. Die Behaup-
tung der Wahrheit des Correlativs, z.B. Wenn a > b, ist b < a. 6. Die Behauptung der
Existenz von etwas, was <als> physischer Theil, oder als Granze oder als Abstractum
(metaphysischer Theil), oder <als Moment> in etwas Anderem enthalten ist, bei der
Existenz des Letzteren, z.B. Wenn ein Lowe, ist ein Léwenherz, wenn ein Korper, ist
eine Flache, wenn ein Farbiges, ist eine Farbe, wenn eine Zeit ist, ist ein Moment. 7.

246 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel [X: Natur und Aufgabe der Metaphysik

vor allem den Satz des Widerspruches sowie des zureichenden
Grundes bespricht, die er mit Leibniz als die hochsten Prinzipien
ansieht. Wie auf abstrakter Ebene der Satz des Widerspruchs das
hochste Prinzip darstellt, so ist das Kausalitatsprinzip das hochste
Axiom des empirisch Gegebenen. Obwohl es sich hierbei um kein
logisch-formales Prinzip handelt, stammt der Satz des zureichen-
den Grundes nicht aus der Erfahrung, sondern ist apriorischer Na-
tur; er drangt sich uns bei bloBer Begriffsanalyse auf und gilt fiir
alle Tatsachenverhaltnisse.

Gegen Humes These, nach der der Kausalitatsbegriff jeglicher
empirischer Grundlage entbehrt, ist er fiir Brentano ein reflexiver
Begriff, der aus der inneren Erfahrung stammt. Einige Verhiltnisse,
die zwischen unseren psychischen Akten bestehen, sind zweifels-
ohne kausaler Natur - so etwa zwischen evidenter Vorstellung und
Zustimmung, zwischen einem Gedanken und dem durch ihn moti-
vierten Willen, zwischen Erkenntnis der Pramissen und Erkenntnis
des daraus gefolgerten Schlusses, zwischen Streben nach einem Ziel
und Streben nach dazu geeigneten Mitteln etc.

Hier erfasse ich nicht bloss ein Nacheinander, sondern auch ein Auseinan-
derhervorgehn, ein Hervorbringen des einen durch das andre und bin da-
her im Stande, die Begriffe von Ursache und Wirkung zu abstrahiren, die
ich dann allgemeiner zur Anwendung bringe.?

Brentano bemiiht sich schliefllich, den axiomatischen Charakter des
Prinzips des zureichenden Grundes aufzuzeigen, und zwar dessen
Einsichtigkeit aus reinen Begriffen.

Im Begriff des Werdens (des Werdenden) — so Brentano - ist
der Begriff des Wirkenden noch nicht enthalten, wohl aber derjeni-

Auch bei diesen aehnlich wie bei den Correlativen, Umkehr, z.B. wenn eine Farbe, ist
ein Farbiges, wenn ein Herz, ist ein Thier (?). Wenn eine Flache, ist ein Korper (?),
wenn ein Moment ist, ist eine Zeit. (Aber wenn 3 wohl 2, nicht aber wenn 2 sind 3?
und wie soll sich das den Correlativis aehnliche Verhalten erkliaren?) 8. Die Behaup-
tung der Determination des undeterminiert Erfassten. Z.B. jede Farbe ist Rothe oder
Weisse oder eine andere spezielle. (Erklart sich dies vielleicht so: das Seiende und
nicht individuell Bestimmte widersprechen einander, weil das Seiende in unbe-
stimmter Weise zwar, aber etwas Bestimmtes vorstellt?) || 9. Negationen der essenti-
ellen Identitaet. 10. Essentielle Verhaeltnisse (auch Analogien) (Was und dass z.B. 2
Langen gleich oder langer oder kiirzer). 11. Aehnlich die Nothwendigkeit der Stel-
lung, Gestalt, <Ordnung> &c. bei einem Continuumn (Linie, Flache, <friiher und spa-
ter>, Zeit). 12. Negationen der Negation (weil etwas, wenn was wahr, und etwas, was
nicht nichtwahr, als identisch erkannt werden) (vielleicht als Nr. 2).« M 96, Bl. 31766f.
28 Ebda., Bl. 31807.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 247

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

ge des Zeitlichen und damit auch der des Kontinuums. Alles Wer-
dende wird in der Zeit - da ja der Augenblick nicht fiir sich selbst
bestehen kann, sondern nur als Grenze eines Zeitkontinuums. Das-
selbe gilt natiirlich auch fiir das frither Nichtexistierende, das ana-
log dazu eine Zeitlang nicht existiert haben mufi. Gesetzt den Fall,
daB das Enstehen von einem Etwas ganz zufillig geschieht, hatte
dieses Etwas in der Zeit, als es noch nicht existiert hat, nicht einmal,
sondern prinzipiell unendlich viele Male entstehen kénnen. Wih-
rend aber das Nichteintreffen einer Eventualitit in jedem einzelnen
Fall eine Wahrscheinlichkeit von 1/2 aufweist, nimmt die Wahr-
scheinlichkeit in geometrischer Progression bei gleichzeitigem arith-
metischen Anstieg der moglichen Fille ab. Man kann also mit nahe-
zu an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit ausschliefen, dafl
das Werdende zuféllig, ohne Grund wird.?” Brentano sieht es des-
halb als gerechtfertigt, das Prinzip des zureichenden Grundes als
ein allgemeingiiltiges Axiom zu betrachten, dessen Evidenz sich
aus blofer Begriffsanalyse ergibt. Seine Giiltigkeit betrifft alle Tat-
sachenverhdltnisse und somit auch die Gegenstinde der &uferen
Wahrnehmung bzw. die Frage nach deren ursachlichen Grundlage,
nach dem Erklarungsgrund ihrer Sukzession.

Der Grund fiir die Nicht-Evidenz der dufleren Wahrnehmung
liegt in ihrem transitiven Charakter, der die Identitdt von Wahrneh-
mendem und Wahrgenommenem ausschliefit. Dies macht es prin-
zipiell méglich, daB ein Gegenstand in Wirklichkeit gar nicht so ist,
wie er uns erscheint, bzw. dal es einen Wahrnehmungsakt gibt,
ohne dafi der wahrgenommene Gegenstand {iberhaupt existiert.3
Gegen den naiven Realismus des common sense spricht auch die Ent-
wicklung der neuzeitlichen Wissenschaft, die die sinnlichen Er-
scheinungen (die iSir eiobnra des Aristoteles) auf die Wirkung von
physikalischen Kréften zuriickfiihrt, die in Form von Licht- bzw.
Schallwellen in einer transzendenten, raumlich-zeitlich bestimmten
Wirklichkeit existieren und auf unsere Sinnesorgane einwirken.3!

29 Vgl. ebda., Bl. 31809ff.

¥ »Die dussere Wahrnehmung ist nicht unmittelbar evident. 1. Dieses wurde wieder-
holt von Verschiedenen gelehrt. Aristipp, Augustinus, Descartes, Locke. 2. Und mit
Recht. Ein andres wirkendes Princip konnte die Existenz des Objects entbehrlich ma-
chen. 3. Erklarung des Unterschieds, der in dieser Beziehung zwischen dusserer und
innerer Wahrnehmung besteht. Uberweg und Tongiorgi. Augustinus und Uberweg.«
Ebda., Bl. 31767.

3 »Auch die s.g. eigenthiimlichen Sinnesobjecte sind nicht erkennbar wie sie sind.

248 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Woher kommen aber jene Begriffe wie Raum, Masse oder
Energie, die von der Wissenschaft eingefiihrt wurden, um die Funkti-
onsweise unserer Wahmehmung zu erkldren? Sie stammen aus der
auferen Erfahrung - aus jener Erfahrung, die die Naturwissen-
schaft nach griindlicher Analyse als triigerisch entlarvt hat. Brenta-
no stimmt in diesem Punkt mit Herbarts Argument gegen Kants
Auffassung von Raum und Zeit als apriorische Formen der Sinn-
lichkeit tiberein. Die Begriffe des Raumes und der Zeit sind wie alle
anderen Begriffe empirischer Herkunft, denn sie entstehen durch
Abstraktion aus entsprechenden Anschauungen. Brentano kann
aber der weiteren Argumentation Herbarts nicht zustimmen, da fiir
Herbart alle Erfahrungsbegriffe und somit auch die des Raumes
und der Zeit, der Bewegung, der Grofle, des Kontinuums etc. mit
Widerspriichen behaftet sind, die man durch »Erganzungsbegriffe«
auflésen muf. Brentano, der hierin ein Wiederaufleben der Seins-
auffassung des Parmenides erblickt, bekampft diese These ganz ve-
hement. In seiner Kritik lehnt er sich an die Argumente des Aristo-
teles gegen Zenons Paradoxien an.? Fiir Brentano erlauben die
raumlich-zeitlichen Bestimmungen des Wahrnehmungsgegenstan-
des die ErschlieBung der raumlich-zeitlichen Beschaffenheit der
transzendenten Wirklichkeit, die durch ihre Wirkung auf unsere
Sinnesorgane die Entstehung, Veranderung sowie das Verschwin-
den der Wahrnehmungsgegenstande erklart. Die Sinnesinhalte wei-
sen einen symbolischen Charakter auf, da sie das regelméRige Er-
gebnis von konstant wirkenden Ursachen sind, die uns also mittel-
bar zuganglich werden.?

In seiner erkenntnistheoretischen Analyse der auleren Wahr-
nehmung macht sich Brentano also die Ergebnisse der neuzeitlichen
Wissenschaft zu eigen. Das unmittelbar Gegebene, der Sinnesinhalt,
ist ein blofies »Zeichen«, das uns einen Hinweis auf transzendente
Prozesse gibt, die der Naturwissenschaft zugénglich sind. Das na-

Farbe, Ton, Waerme = Schwingung. Optische Drehspiele, verschiedne Farben in Nae-
he, Ferne, mit bewaffnetem, unbewaffnetem Auge. Waerme fir die eine, Kaelte fiir
die andre Hand.« Ebda., Bl. 31764.

2 Vgl. hier Teil III, Kap. 8.2.

¥ »Moglich ist, dass die sensibeln Qualitaeten nur constante Zeichen sind; und in Be-
zug auf Ausdehnung, Ort &c. ist offenbar, dass wir nur eine relative Ubereinstim-
mung behaupten konnen. Nur das kritische Argument musste als nichtig dargethan
werden, da es viel weiter fiihren und alle Erkenntniss zerstoren wiirde.« M 96, Bl.
31768.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 249

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

turwissenschaftliche Weltbild einer raumlich-zeitlich strukturierten
und physikalischen Gesetzen unterworfenen Wirklichkeit ist dieje-
nige Hypothese, die mit hochster Wahrscheinlichkeit vor allen an-
deren in der Lage ist, unsere Wahrnehmungsdaten und deren Suk-
zession zu erklaren.3

§ 4. Aristotelismus und kritischer Realismus

Brentanos Programm einer erkenntnistheoretischen Fundierung der
Metaphysik zeigt eine bedeutende Nahe zu Trendelenburg, Beneke
und Ueberweg, mit denen er eine kritische Grundlegung des Rea-
lismus in expliziter Opposition zum Formalismus Kants und zum
idealistischen Verstdndnis der Kongruenz zwischen Sein und Den-
ken fordert. All diese Philosophen treten fiir einen »kritischen Rea-
lismus« ein, der sich ausdriicklich gegen den Phinomenalismus
Kants richtet. So hat fiir Ueberweg die »erkenntnistheoretische Wis-
senschaft« die Aufgabe zu zeigen,

[...] wie die wissenschaftliche Einsicht, welche die blosse Erfahrung in ihrer
Unmittelbarkeit noch nicht gewahrt, nicht mittels aprioristischer Formen
von rein subjektivem Ursprung, die nur auf die im Bewusstsein des Sub-
jectes vorhandenen Erscheinungsobjecte Anwendung finden, gewonnen
wird (auch nicht, wie Hegel und Andere wollen, a priori und doch mit objec-
tiver Giiltigkeit), sondern durch die Combination der Erfahrungsthatsachen
nach logischen, durch eine objective Ordnung der Dinge selbst mitbeding-
ten Normen, deren Befolgung unserer Erkenntniss eine objective Giiltigkeit
sichert. Ich suche zu zeigen, wie insbesondere die raumlich-zeitliche und cau-
sale Ordnung, auf deren Erkenntniss die Apodikticitat beruht, nicht erst von
dem anschauenden und denkenden Subjecte in einen chaotisch gegebenen
Stoff hineingetragen, sondern in Uebereinstimmung mit der (natiirlichen
und geistigen) Realitat, in der sie urspriinglich ist, successive durch Erfah-
rung und Denken von dem subjectiven Bewusstsein nachgebildet wird.3

Nach Trendelenburg, Beneke und Ueberweg hat die Erkenntnis-
theorie nicht nur eine fundierende Funktion fiir die Metaphysik,
sondern ist sogar Teil der Metaphysik selbst.* Sie fordern eine em-

¥ Vgl. PeS 1, S. 13f., 28, 138ff.

3 F. Ueberweg, System der Logik, a.a.0., S. VIIL

% »[...] die wissenschaftliche Darstellung des Systems der Philosophie, insbesondere
der Metaphysik, bedarf einer das Verhaltniss von Erscheinung und Sein betreffenden
Einleitung, um das Bewusstsein auf den Standpunkt der philosophischen Betrachtung

250 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

pirische Begriindung der Metaphysik und ihren Aufbau durch die-
selben methodologischen Prinzipien, die auch anderen Wissen-
schaften zugrundeliegen. In der erkenntnis- und wissenschaftstheo-
retischen Neubegriindung des Realismus sehen sie den einzigen le-
gitimen Weg, um der Metaphysik nach dem Verfall des idealisti-
schen Denkens einen Platz unter den Wissenschaften einzuraumen.
Bei Trendelenburg und Ueberweg ist dieses Programm untrennbar
mit einer Riickbesinnung auf Aristoteles verbunden.?” Gerade Ue-
berwegs System der Logik stellt nicht zuféllig fiir Brentano, wie zahl-
reiche direkte und indirekte Verweise belegen, vor allem fiir die
Ausarbeitung seiner »Transzendentalphilosophie« einen wichtigen
Bezugspunkt dar.

zu fiihren; die Aufgabe dieser Einleitung aber findet in der Logik, sofern dieselbe Er-
kenntnisskritik ist, ihre erschopfendste und wissenschaftlichste Loésung.« Ebda., S. 13.
% Diese Tendenz pladiert nicht fiir ein »Zuriick zu Kant«, sondern tritt eher fir eine
Besinnung auf Leibniz und Wolff ein, auf jene Schulphilosophie der deutschen Auf-
klarung, die eine Neubelebung der aristotelisch-scholastischen Metaphysik durch das
empiristische und rationalistische Gedankengut anstrebt. Vgl. M. Wundt, Die deutsche
Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklidrung, a.a.0., S. 316f. Die »protestantische Schola-
stik« gibt in ihrer Aristoteles-Renaissance der methodologischen Seite des Aristote-
lismus den Vorrang. Sie geht von Melanchthon aus und reicht iiber Leibniz und die
deutsche Aufklarung bis hin zu Trendelenburg. Vgl. die schon zitierten Arbeiten von
P. Petersen (Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland; Die
Philosophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte des Aristoteles im 19. Jahrhun-
dert), der gerade mit Trendelenburg seine weitangelegte Untersuchung iiber den
deutschen Aristotelismus abschliefit (16.-19. Jh.).

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 251

hittps://dol.org/10.5771/8783485996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dolorg/0.5771/8783495996645-233 -

m 16.01.2026, 08:43:24. https:/wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Brentanos »Metaphysik vom empirischen Standpunkt«
	§ 2. Die »Transzendentalphilosophie«
	§ 3. Assertorische und apodiktische Evidenz
	§ 4. Aristotelismus und kritischer Realismus

