
DRITTER TEIL

DAS METAPHYSISCHE
GEBÄUDE

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX

Natur und Aufgabe der Metaphysik
Die Würzburger Metaphysikvorlesungen 
(1867-1873)

Nicht reformiert muß die Metaphysik werden; ihre 
Prätensionen von absoluter Erkenntnis, intellektu­
eller Anschauung, dialektischer Methode, die aus 
dem Nichts das Weltall spinnen will, muß sie fallen 
lassen, an ihren Problemen selbst oder an einem 
guten Theil von ihnen braucht sie deshalb nicht zu 
verzweifeln. Sie muß sich nur damit begnügen, das 
zu sein, was sie früher allein sein wollte, eine Wis­
senschaft wie andere Wissenschaften und insbe­
sondere auch demüthig wie sie. [...] Keine Wissen­
schaft ist ein Ganzes für sich, sondern nur ein Glied 
an dem Organismus des gesamten Wissens. Alle 
stehen miteinander in Wechselbeziehung. Jede ist 
von jeder abhängig, wird gefördert durch ihre Fort­
schritte, aufgehalten durch ihre Hemmnisse [...].

F. Brentano

§ I. Brentanos Metaphysik »vom empirischen Standpunkt«

Gegen Ende der 60er Jahre entwirft der junge Brentano ein Meta­
physikgebäude, das seinem Lehrer Aristoteles verpflichtet bleibt, 
zugleich aber den »positiven« Anforderungen des zeitgenössischen 
Denkens Rechnung trägt. Brentanos Projekt einer »positiven Meta­
physik«, einer Metaphysik »vom empirischen Standpunkt« geht 
nämlich aus den Überlegungen seines Jugend Werkes über die man­
nigfache Bedeutung des Seienden hervor und verarbeitet theoreti­
sche sowie methodologische Gedanken des neuzeitlichen und zeit­
genössischen Denkens. Während Brentano in seiner Dissertation die 
»Schwelle der Aristotelischen Metaphysik«,1 d.h. die Frage nach der 
mannigfachen Bedeutung des Seienden noch nicht überschritten 

1 MBS, S. 5.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 233

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

hatte, wird nun das metaphysische Gerüst in mehrere Richtungen 
ausgebaut.

Die Metaphysikvorlesungen, die Brentano zwischen 1867 und 
1873 an der Universität Würzburg hielt,2 gliedern sich in vier Teile. 
Neben der Einleitung, die eine Analyse von »Name«, »Begriff«, 
»Zweck«, »Methode«, »Quellen und Hilfsmittel« der Metaphysik be­
inhaltet, umfassen sie: 1. »Transzendentalphilosophie«, 2. »Ontolo­
gie«, 3. »Theologie« und 4. »Kosmologie«.

Die Transzendentalphilosophie, die Brentano als »Apologetik der 
Vernunftwissenschaft gegen Skeptiker und Kritiker« auf faßt, hat 
die Aufgabe, die erkenntnistheoretische Grundlage für das ganze 
metaphysische Gebäude bereitzustellen. Brentano bespricht in die­
sem Teil die traditionellen skeptischen Einwände gegen die innere 
und äußere Wahrnehmung, gegen die Axiome, gegen Induktion 
und Deduktion, ja selbst gegen die Erkenntnis als solche - er radi- 
kaliert diese Einwände sogar, um die Unhaltbarkeit und Wider­
sprüchlichkeit des absoluten Skeptizismus zu zeigen.

Auf der erkenntnistheoretischen Grundlage der Transzenden­
talphilosophie baut Brentano seine Ontologie oder »spezielle Meta­
physik« auf. Diese befaßt sich mit: 1) den mannigfachen Bedeutun­
gen des Seienden und führt sie auf das »eigentliche Seiende«, d.h. 
das reale Seiende, den eigentlichen Gegenstand der Metaphysik zu­
rück; 2) den »Teilen« des Realen und 3) seinen Ursachen oder Prin­
zipien. Hier schlägt Brentano u.a. eine Revision und Weiterführung 
der Aristotelischen Kategorienlehre vor, die er im Rahmen einer 
Teil-Ganzes-Lehre neu interpretiert.

Auf dieser Grundlage weitet Brentano seine Analyse auf die 
Erforschung jener Ursachen und Prinzipien aus, die sich auf die ge­
samte Wirklichkeit erstrecken - Gott und die Welt. Im dritten Teil, 
der Theologie, wird die Frage nach der ersten Ursache des Seienden, 
der ganzen Wirklichkeit, aufgeworfen. Brentano überprüft hierin 
kritisch die traditionellen Gottesbeweise und bemüht sich, die Er­
gebnisse der Ontologie zu bestätigen, um die von Kant gesetzten 
Schranken gegen die Metaphysik als Wissenschaft zu entfernen. 
Der abschließende vierte Teil, die Kosmologie, untersucht die Welt in 
ihren Gegebenheiten - ihre Einheit und Vielheit, ihre Ganzheit als 
Zweck ihrer Teile, ihr Ende als Zweck der Geschichte.

Brentanos Metaphysik greift somit auf die Wolffsche bzw. vor- 

2 Würzburger Metaphysikvorlesungen, Brentano-Nachlaß, Ms. M 96.

234 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

kantische Tradition zurück, weicht von dieser allerdings in einem 
wichtigen Punkt ab; unter der »metaphysica specialis« räumt Bren­
tano der Psychologie keinen selbständigen Platz ein.3 In den Vorle­
sungen werden zwar psychologische Fragen behandelt, allerdings 
nur im Kontext der Transzendentalphilosophie, die die innere Wahr­
nehmung als letzte Evidenzquelle festlegt, und im Rahmen der On­
tologie, welche die ontologischen Implikationen der »inneren oder 
psychologischen Wahrnehmung« beleuchtet.

Dies spiegelt Brentanos Auffassung des Psychologie-Metaphy­
sik-Verhältnisses seit den frühen siebziger Jahren wider. Seine fort­
schreitende Abkehr von einer rationalen Psychologie Aristotelischer 
Prägung und sein Eintreten für eine empirische Psychologie, die auf 
der inneren Wahrnehmung aufbaut und methodologisch im Ein­
klang mit den Naturwissenschaften vorgeht, wirken sich auf sein 
metaphysisches Gebäude aus. Diese veränderte Perspektive tritt bei 
einem Vergleich zwischen den ersten Metaphysikvorlesungen von 
1867 und den späteren ganz deutlich hervor.

In den Vorlesungen aus dem Jahre 1867 entspricht das Psycho­
logie-Metaphysik-Verhältnis im großen und ganzen demjenigen, das 
Brentanos Aristoteles-Studien verdeutlichen. Psychologie und Meta­
physik werden als komplementäre Disziplinen betrachtet und beide 
unter dem Titel »Metaphysik im weiten Sinne« zusammengefaßt.4 
Psychologie und Metaphysik implizieren sich gegenseitig. Die Psy­
chologie stellt die Grundlage für eine realistische Erkenntnislehre dar, 
in der sich Empirisches und Apriorisches wechselseitig fordern und 
ergänzen; die Metaphysik stellt das kategoriale Gerüst zur Verfü­
gung, das Gegenstand und Prinzipien der Psychologie bestimmt. Ab 
etwa 1870 verändert sich das Verhältnis von Psychologie und Meta­
physik. Zwischen ihnen besteht nun ein Fundierungsverhältnis, und 
zwar derart, daß die Metaphysik auf der Psychologie aufbaut. Dies 
zieht weitreichende Konsequenzen nach sich. Denn die Fundierung 

3 Auch terminologisch weicht Brentano von Wolff ab, der unter metaphysica specialis 
die Wissenschaften der drei Hauptzweige des Seienden (Welt, Seele, Gott) zusam­
menfaßt (cosmologia generalis, psychologia, theologia naturalis). Unter metaphysica genera­
lis (aber auch ontologia oder philosophia prima) versteht Wolff die Wissenschaft vom 
Seienden im allgemeinen, d.h. dessen, was allem Seienden gemeinsam zukommt. Vgl. 
Discursus praeliminaris äe philosophia in genere, Leipzig, 1728, §§ 96-99.
4 »Philosophie - theoretische Philosophie oder Metaphysik im weiten Sinne: a) öv - 
Metaphysik im engern Sinne, b) das denkende, wollende Ich = Psychologie«. Ms. M 
98, nicht numeriertes Blatt; siehe Anhang.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 235

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

der Metaphysik auf der Psychologie impliziert eine »einseitige Ab­
lösbarkeit« der Psychologie von der Metaphysik, also die Möglich­
keit, eine empirische, „metaphysikfreie" Psychologie zu entwickeln.

Eben für eine solche Psychologie wird Brentano in seinem 
Hauptwerk Psychologie vom empirischen Standpunkt eintreten. Zu­
gleich wird auch seine verdeckte Strategie deutlich, auf einer »Psy­
chologie vom empirischen Standpunkt« eine „Metaphysik vom empi­
rischen Standpunkt" aufzubauen bzw. das Aristotelische Metaphy­
sikgebäude auf der erkenntnistheoretischen Grundlage des neuzeitli­
chen Denkens neu zu fundieren. Brentanos Projekt schließt sich so­
mit an das Vorhaben Trendelenburgs an, der die wissenschafts- und 
erkenntnistheoretische Begründung als die einzige Legitimation der 
Metaphysik nach dem Verfall des idealistischen Denkens ansah.

Im folgenden soll anhand der unveröffentlichten Manuskripte 
der Würzburger Metaphysikvorlesungen (Ms. M 96) das Brenta- 
nosche Programm einer „Metaphysik vom empirischen Stand­
punkt" dargelegt werden. Hierbei wird der Schwerpunkt auf der 
»Transzendentalphilosophie« und auf der »Ontologie« liegen.

§ 2. Die »Transzendentalphilosophie«

Die »Neuschöpfung Brentanos«, wie Stumpf schreibt,5 ist die Tran­
szendentalphilosophie. Mit diesem Ausdruck eindeutig Kantscher Her­
kunft - so Stumpf - wollte Brentano an Aristoteles' Verteidigung 
der Vemunftprinzipien im IV. Buch der Metaphysik anknüpfen.

In den Vorlesungen von 1867 tritt der Bezug zu Aristoteles ganz 
explizit hervor. Die Transzendentalphilosophie erweist sich hier als 
eine Art „Transzendentalanalyse", d.h. als eine Analyse jener onto­
logischen Bestimmungen und Prinzipien, die allen Seienden ge­
meinsam sind, also das »Seiende als solches« betreffen. Unter diesen 
Prinzipien finden sich die sogenannten Axiome - das Prinzip des 
Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten. Der Umstand, daß 
die Wissenschaft des Seienden die Axiome behandelt, bürgt für den 
absoluten Charakter der Metaphysik, die kein im voraus festgesetztes 
Prinzip annimmt, sondern in sich selbst ihre Legitimation findet.6

5 C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 99.
6 Brentano beschreibt in der Einleitung zu seiner ersten Metaphysikvorlesung aus 
dem Sommersemester 1867 die Aufgabe der »Transzendentalphilosophie« folgen­

236 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Um das Jahr 1870 nimmt die Transzendentalphilosophie die 
Züge einer echten Erkenntnistheorie an,7 die für das ganze meta­
physische Gebäude eine sichere Grundlage bereitstellen soll. Bren­
tano setzt sich nun mit den Argumenten des Skeptizismus ausein­
ander, den er als regelmäßig wiederkehrende Erscheinung der Phi­
losophiegeschichte betrachtet. Dieser stellt für ihn eine pathologi­
sche Abweichung von der echten philosophischen Vorgehensweise 
dar, die im Kantschen Kritizismus ihre letzte paradigmatische Äu­
ßerung gefunden hat.8

Um die Skepsis zu überwinden, stützt sich Brentano vor allem 
auf die Evidenz der inneren Wahrnehmung. Er kann natürlich die 
Aristotelische These nicht akzeptieren, nach der die iöia aia&riTä au­
ßerhalb des Subjektes als wirkende Ursache des Wahmehmungspro- 
zesses bestehen. Um nun die möglichen skeptischen Folgerungen sei­
ner Abschwächung der äußeren Wahrnehmung zu entkräften, muß 
Brentano die Erkenntnisleistung der »inneren oder psychologischen 
Wahrnehmung« erhöhen und sie mit Descartes zur Grundlage jegli­
cher Gewißheit machen. Die assertorische Evidenz, die Aristoteles 
der äußeren Wahrnehmung zuschreibt und die er durch die formale 
Identität von Wahmehmenden und Wahrgenommenen begründet 
sieht, ersetzt Brentano durch die Evidenz der inneren Wahrnehmung, 
die er ähnlich begründet - durch die Identität des Erkenntnisaktes 
mit dem Erkenntnisgegenstand, die sie charakterisiert.

Bei dieser Umkehrung der Fundierungsverhältnisse bemüht sich 
Brentano, seine Position von der transzendentalen, vor allem der 

dermaßen: »Gegen den Scepticismus über die Axiome und unmittelbaren <Wesen 
und »Ursprung»> der Wahrheiten. Contradictorische Conträre. Jedes Seiende Eines. 
Des Grundes. «Zur Vervollkommung keine Einheit des Ganzen: die Seienden die 
gänzlich und soviel eigen, sondern muss in einer Gattung möglich sein, gewesen sein 
und sein werden». Für die Metaphysik kein Unterschied zwischen koivöc und töia.« 
Ms. M 98, nicht numeriertes Blatt; siehe Anhang.
7 Dieser Ausdruck erscheint erstmals bei Zeller und Lange - Neukantianer der ersten 
Generation - um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Er beinhaltet die Wiederaufnahme 
des Erkenntnisproblems, wobei der sinnlichen Erfahrung eine grundlegende Funktion 
zugeschrieben wird. Diesem Programm stimmen, wenn auch mit unterschiedlichen 
Nuancierungen, nahezu alle bisher behandelten Autoren zu. Man sollte allerdings die 
Wiederaufnahme des Erkenntnisproblems nicht allein mit dem »Zurück zu Kant« 
bzw. dem Neukantianismus identifizieren, da sie in viel differenzierterer Weise ge­
schieht. Bei den oben behandelten Autoren ist die erkenntnistheoretische Fundierung 
der Philosophie nicht vom Programm eines Wiederaufbaus der Metaphysik zu tren­
nen. Vgl. hier Teil II, Kap. 5; Teil III, Kap. 6, § 4.
8 Vgl. VPhPh, S. 20ff.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 237

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Kantschen Denkweise abzugrenzen. Kant stellt nämlich, obwohl 
nicht namentlich erwähnt, die implizite Zielscheibe Brentanos po­
lemischer Stellungnahme dar. Wie Aristoteles gegen Protagoras ar­
gumentiert, so richtet sich Brentanos Kritik gegen den Königsberger 
Philosophen, den er als Vertreter eines kompromißlosen Relativis­
mus betrachtet. Nicht zufällig verwendet Brentano den Ausdruck 
»traszendental«, um die erkenntnistheoretische Grundlage seines 
Metaphysikgebäudes zu bezeichnen. Er stellt dadurch die Verzer­
rung des Begriffes durch Kant und dessen idealistischen Epigonen 
heraus und versucht, ihm seine traditionelle, vorkritische Bedeu­
tung zurückzugeben.

Außer mit Kant setzt sich Brentano im ersten Teil seiner Vorle­
sungen vor allem mit J.F. Herbart kritisch auseinander. Seine Kritik, 
die derjenigen von Trendelenburg, Beneke und Lotze nahekommt, 
befaßt sich mit einigen Hauptthemen der Philosophie Herbarts - 
den Problemen der Inhärenz, der Substanz und des Ichs, des Rau­
mes und der Zeit sowie der Bewegung, also den Widersprüchen 
des »Gegebenen«, die für Herbart den Ausgangspunkt der Meta­
physik darstellen.9

Nach Herbart geht die Philosophie nämlich von der Skepsis aus, 
die durch die Widersprüche der Erfahrung hervorgerufen wird. Die 
Skepsis muß durch die Aufstellung adäquater »Ergänzungsbegrif­
fe«, v.a. durch den Begriff des »Realen« als »absolute Position« auf­
gehoben werden. In Herbarts Philosophie erblickt Brentano das 
Wiederaufleben der Seinsauffassung des Parmenides, die von einer 
radikalen, unlösbaren Widersprüchlichkeit der Erscheinungs- und 
Erfahrungswelt ausgeht.

Als Aristoteles-Schüler geht Brentano somit folgerichtig gegen 
den „neuen Protagoras" Kant und den „neuen Parmenides" Her­
bart vor. Zielt seine Auseinandersetzung mit Kant auf die Beseiti­
gung der Schranken, die der Kritizismus gegen die Möglichkeit ei­
ner Metaphysik als Wissenschaft setzt, so richtet sich seine Kritik an 
Herbart gegen dessen abstrakten Formalismus, gegen jene »Metho­
de der Beziehung«, die nicht imstande ist, die vermeintlichen Wi­
dersprüche der Erfahrung zu lösen.

9 Vgl. J.F. Herbart, Allgemeine Metaphysik nebst den Anfängen der philosophischen Natur­
lehre. 2 Bde. Erster, historisch-kritischer Teil; zweiter, systematischer Teil (1828-1829), 
in: ders., Sämmtliche Werke, a.a.O., Bde. III-IV; Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie 
(1813), ebda., Bd. I, S. 1-360.

238 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Im weiteren soll nicht näher auf die einzelnen Argumente 
Brentanos eingegangen, sondern vielmehr dessen analytischer und 
deskriptiver Zugang zum Erkenntnisproblem beleuchtet werden. 
Nur ein erkenntnistheoretischer Ansatz, der erklärende bzw. gene­
tische Fragen ausklammert, kann die fundierende Rolle der Tras- 
zendentalphilosophie garantieren. Denn es kommt nicht auf die 
Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis an, 
sondern auf die Betonung ihrer Faktizität bzw. ihrer Evidenz. 
Wichtig ist die Tatsache, daß etwas der Fall ist, und nicht wie die Er­
kenntnis dieser Tatsache zustandegekommen ist. Die Fundierung 
der Erkenntnis durch die Evidenz erlaubt Brentano, die Kantsche 
Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis zu 
umgehen.
Ist ein Satz unmittelbar evident, so bedarf es zu seiner Erkenntnis keiner 
Prüfung, auch nicht der der Erkenntniskräfte.10

Dem prinzipiellen Einwand, »der Erkenntnissfähigkeit kann man 
weder blind vertrauen, noch sie prüfen«,11 hält Brentano folgendes 
entgegen:
Das Dilemma ist unvollstaendig. Es bleibt ein drittes uebrig, naemlich se­
hend zu vertrauen; und dies <thun> wir bei unsem unmittelbar evidenten 
Erkenntnissen, wie sie z.B. die innre Wahrnehmung cund jedes Axiom 
uns> bietet.12

Bei einer näheren Auseinandersetzung mit der Evidenz kommt 
Brentano aber nicht umhin, nun auch auf ontologische Fragen ein­
zugehen, wobei seine Verpflichtung Aristoteles gegenüber rich­
tungsweisend bleibt. Denn die Fundierung der Ontologie auf der 
Transzendentalphilosophie erweist sich nicht so einseitig, wie man 
auf den ersten Blick meinen könnte. Zum einen bleibt für Brentano 
der Aristotelische Gedanke einer naturgemäßen Priorität des Seins 
vor dem Denken bestehen, so daß die Grundfrage nicht die Bedin­
gungen der Möglichkeit der Erkenntnis betrifft, sondern vielmehr 
die Art und Weise wie sich eine gegebene Realität dem Erkennen­
den zeigt. Was dann die subjektive Seite des Erkenntnisprozesses 
anbelangt, vermeidet er jegliche Position, die den Erkenntnis-, Ur­
teils- oder Wertungsakt von der konkreten erkennenden, urteilen­

10 C. Stumpf, „Erinnerungen an Franz Brentano", a.a.O., S. 100.
nM96, Bl. 31754.
12 Ebda., Bl. 31819.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 239

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

den, wertenden Person trennen könnte. Nicht zuletzt hieraus er­
klärt sich seine ausgeprägte, fast leidenschaftliche Feindseligkeit 
gegen Kant; im Sinne des Aristoteles kann er die Rückführung der 
menschlichen Erkenntnis auf ein jenseits des konkreten Denkenden 
liegendes Prinzip nicht akzeptieren. Das »Ich denke«, die »syntheti­
sche Einheit der Apperzeption«, die für Kant als letzte Bedingung 
der Möglichkeit der Erkenntnis gilt, ist für Brentano etwas Formel­
les und Abstraktes, das als solches jenseits des konkret Denkenden 
liegt. Brentanos »Transzendentales« ist hingegen ontologisch ge­
färbt und spiegelt dessen Abkehr vom »Ich denke« zum „denken­
den Ich" oder zur „denkenden Person" wider. Die Transzendental­
philosophie betrachtet Brentano als Lehre vom konkret Denkenden, 
der als Teil im teleologischen Ganzen des Makrokosmos miteinge­
schlossen ist; diese kosmisch-teleologische Dimension bürgt letzt­
lich für die Gültigkeit unserer Erkenntnis.13

Brentano greift bei seinem erkenntnistheoretischen Anliegen 
vielmehr auf Descartes, Locke und Leibniz zurück. Denn bei ihnen 
findet er explizit das Prinzip formuliert, nach dem die letzte 
Grundlage der Erkenntnis in der Einsicht, d.h. in der unmittelbaren 
Evidenz liegt, die vom Zweifel unangetastet bleibt. Sein Rückgriff 
auf diese Philosophen ist zugleich eine Aufforderung, sich auf die 
Ursprünge der neuzeitlichen Philosophie zu besinnen, die seit Kant 
vom richtigen Weg abgekommen ist. Für Brentano sind diese Philo­
sophen Vorbilder für seine Theorie des erkennenden Subjektes, die 
den »empirischen Standpunkt« mit einer »gewissen idealen An­
schauung« zu versöhnen weiß.14 Brentanos »Transzendentalphilo­
sophie« kann tatsächlich als eine Neuaufnahme von Lockes Pro­
gramm einer psychologischen Erkenntnislehre betrachtet werden, 
die auf den Ursprung, die Gewißheit und das Ausmaß menschli­
chen Wissens zielt; hinzu tritt der Anspruch von Descartes und 
Leibniz nach einer letzten, absolut evidenten Erkenntnisgrundlage.

Brentano unterscheidet zwei Klassen evidenter Urteile. Die er­
ste umfaßt die Urteile der inneren Wahrnehmung, die assertorische 
Erkenntnisse über unsere Existenz als denkendes Wesen sind; die 

13 Dem prinzipiellen Einwand gegen die äußere Wahrnehmung »Die Wahrnehmung 
ist entweder rein subjectiven Ursprungs oder traegt doch ein subjectives Element in 
sich« hält Brentano entgegen: »Das Mitbedingtsein durch die Subjectivitaet hat nicht 
nothwendig eine Trübung zur Folge, namentlich unter Voraussetzung zweckmässiger 
Zusammenordnung.« Ebda., Bl. 31764, 31768.
14 PeS I, S. 1.

240 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

zweite beinhaltet die sogenannten Axiome, die negativ-apodikti­
sche Erkenntnisse über die Verhältnisse zwischen unseren Vorstel­
lungen sind. Obwohl beide Urteilsklassen evident sind, ist ihre Evi­
denz nicht die gleiche. Der Tatsachenwahrheit der inneren Wahr­
nehmung entspricht die assertorische Evidenz, den Vemunftwahr- 
heiten die apodiktische. Die assertorische Evidenz ist direkt, einfach 
und unmittelbar; sie bietet ihren Gegenstand in unmittelbarer, exi­
stentieller und individueller Präsenz, während die apodiktische 
Evidenz indirekt, komplex und vermittelt ist. Letztere kommt nur 
den apodiktisch-negativen Urteilen zu, d.h. jenen Urteilen, die ge­
wisse Verbindungen zwischen unseren Vorstellungen als unmög­
lich verwerfen. Obwohl sich diese beiden Evidenzformen auf ganz 
unterschiedlichen Ebenen befinden, kommt der Primat der asserto­
rischen Evidenz der inneren Wahrnehmung zu. Sie ist die ur­
sprüngliche, ontologisch grundlegende Evidenz, da die apodikti­
sche Evidenz als Evidenz ex terminis einen tautologischen, d.h. ne­
gativen Charakter aufweist.

Diesen Zugang zum Erkenntnisproblem kann man gewisser­
maßen als „transzendental" bezeichnen, jedoch nicht im Sinne eines 
Regresses von der Erkenntnis zu den Bedingungen ihrer Möglich­
keit, sondern einer Rückführung jeglicher Erkenntnis zur ursprüng­
lichen, assertorischen und vorprädikativen Evidenz.

Neben der unmittelbar evidenten Erkenntnis gibt es die mittel­
bare Erkenntnis, die aus einer Verkettung einfacher, ursprünglicher 
Erkenntnisse entsteht. So ist in einer Beweisführung jeder Schritt 
eine Einsicht, deren Gewißheit von derjenigen der Prämissen ab­
hängt. Zu den mittelbaren Erkenntnisformen gehört auch diejenige 
der Außenwelt; sie ist zwar hypothetischer Natur, doch sie verfügt 
über eine sehr hohe Wahrscheinlichkeit. Denn die sinnliche Er­
kenntnis, also die äußere Wahrnehmung, ist zwar trügerisch, wenn 
man sie als treues Abbild der Außenwelt betrachtet; sie ist aber in­
sofern verläßlich, als sie sich als die konstante Wirkung von ebenso 
konstanten physikalischen Ursachen und Prozessen erweist, die uns 
somit mittelbar zugänglich sind.

§ 3. Assertorische und apodiktische Evidenz

Brentano präzisiert die Natur der »inneren oder psychologischen 
Wahrnehmung« in kritischer Auseinandersetzung mit den idealisti- 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 241

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

sehen Begriffen »Ich« und »Selbstbewußtsein«. Hierbei übernimmt 
er die pars destruens von Herbarts Lehre, die im Begriff »Ich« - Eck­
pfeiler des Idealismus - zahlreiche Widersprüche erblickt und diese 
durch Begriffsanalyse aufheben will. Die Widersprüchlichkeit des 
»Ich« betrifft seinen selbstbewußten Charakter, denn das Ich als 
reines Selbstbewußtsein, als Vorstellung von sich selbst, führt zu 
einem unendlichen Regreß: Wenn das Ich selbstbewußt ist und das 
Selbstbewußtsein eine Vorstellung des Ich, dann besteht das Ich in 
einem Vorstellen, das ein weiteres Vorstellen voraussetzt usw.

Brentano erwidert, daß sich hinter einem solchen Ich-Begriff 
eine unberechtigte Hypostasierung verbirgt, zu der uns die Sprache 
verleitet. Indem sie das Pesonalpronomen »ich« zu einem Substan­
tiv macht, geht seine Funktion als Fürwort der ersten Person verlo­
ren. Diese Person ist ein vernünftiges Wesen, eine bewußte - oder, 
wenn man so will, selbstbewußte - Substanz. Das Selbstbewußtsein 
ist nichts Absolutes, sondern ein Reflexionsakt, durch den sich die 
Seele ihrer selbst bewußt wird. Setzt man anstelle des »reinen 
Selbstbewußtseins« die »selbstbewußte Substanz«, so verliert das 
Selbstbewußtsein seinen absoluten Charakter und ermöglicht einen 
Zugang der Seele zu sich selbst. Die bewußte Substanz wird durch 
einen Reflexionsakt sich selbst bewußt; dieser Akt kann wiederum 
durch eine weitere Reflexion sich selbst bewußt werden, ohne daß 
der dadurch entstehende Regreß widersprüchlich wäre.15

15 »Vor Allem ist aufmerksam zu machen auf den sonderbaren Ausdruck „das Ich“. 
Ich ist eigentlich ein Fuerwort der Iten redenden Person. [...] Wenn „Ich" Hauptwort 
geworden, kann ich auch sagen: mein Ich, d.h. das Ich eines Ich, und zwar meines Ich, 
d.h. das Ich des Ich eines Ich, und zwar meines Ich u.s.f. in infinitum. Wieder eine lä­
cherliche unendliche Kette. [...] Um sie [die Lösung] zu gewinnen, muessen wir vor 
allem den Begriff des Ich berichtigen. Denn falsch bestimmt. [...] [Das Wort „Ich" be­
zeichnet] ein persönliches Wesen, eine vemuenftige Substanz, oder, Herbart zu lieb 
ihm möglichst angenähert eine selbstbewusste Substanz. Dies ist aber etwas ganz an­
deres als Selbstbewusstsein. Denn Selbstbewusstsein ist keine Substanz, sondern ein 
Act der Seele. Setze ich nun an die Stelle des Selbstbewusstseins die selbstbewusste 
Substanz, so löst sich die Schwierigkeit sofort. Eine Substanz kann sich ihrer ja be­
wusst sein, ohne sich diesem Acte des Bewusstseins nach bewusst zu sein. Die Selbst- 
erkenntniss wird dann eine unvollstaendige, aber darum nicht mit Irrthum behaftete 
sein. [...] Durch weitere Reflexion kann ich mir auch als dieses Bewusstseins theilhaf- 
tig bewusst werden u.s.f. in infinitum. (Denn unvollstaendig bleibt mein Selbstbe­
wusstsein doch stets.) Dieser regressus in infinitum enthaelt aber nichts Inconvenien- 
tes mehr. [...] Es ist ein Unterschied zwischen Selbstbewusstsein und Bewusstsein, 
welches sich selbst zum Gegenstände hat, denn unser Selbst und unser Bewusstsein 
sind nicht identisch.« M 96, Bl. 31797, 31799.

242 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Dies ist aber nur der destruktive Teil von Brentanos Argumen­
tation; der konstruktive besteht in der Hervorhebung der Struktur 
des psychischen Aktes.16 Jeder psychische Akt ist immer Bewußt­
sein von einem Gegenstand, zugleich aber auch Bewußtsein von 
sich selbst. Das innere Bewußtsein ist hierbei kein selbständiger Re­
flexionsakt, sondern eine ev napspycp laufende Bewußtseinsrichtung, 
die sich nur sekundär auf den Denkenden selbst richtet. Das Be­
wußtsein ist immer ein Gegenstandsbewußtsein, d.h. ein primär 
transitives und lediglich nebenbei reflexives, denn die Aufmerk­
samkeit richtet sich immer auf das aia&riTOv bzw. auf das, was sie 
von sich selbst als verschieden empfindet. Die innere Wahrneh­
mung ist bloße Mitwahmehmung, da sich die psychische Tätigkeit 
niemals primär nach innen wendet.17

In der inneren Wahrnehmung liegt die letzte Grundlage jegli­
cher Gewißheit; ihre Evidenz ist in der Identität von Erkennendem 
und Erkanntem begründet, die sie charakterisiert. Bei der inneren 
Wahrnehmung ist jeglicher Zweifel ausgeschlossen. Man kann zwar 
an dem zweifeln, was man sieht, nicht aber an der Tatsache, daß 
man sieht; im Traum kann man halluzinieren, doch bezüglich der 
psychischen Akte ist keine Illusion oder Halluzination möglich. 
Selbst der Fall, daß bei Amputationen Phantomschmerzen auftre­
ten, stellt die Zuverlässigkeit der inneren Wahrnehmung nicht in 
Frage, denn die Täuschung betrifft die „Außenseite" der Wahrneh­
mung, d.h. die Lokalisation des Schmerzes in einem bestimmten 
Körperteil, und nicht das Bewußtsein des Schmerzes.18

16 Vgl. hier Teil II, Kap. 4, § 7.
17 »Die Einwirkung des <(äussern)> Objects könnte einen Act hervorrufen, in wel­
chem nicht bloss das Object, sondern auch der Act selbst erkannt wuerde, also wer 
etwas sieht (z.B.) in dem Act <selbst> sich seines Sehens mitbewusst sein. Dann waere 
dieses Bewusstsein Bewusstsein des Bewusstseins, und die Schwierigkeit gelöst. Al­
lein nicht Alle huldigen einer solchen psychologischen Theorie. Sehr grosse Psycholo­
gen (Aristoteles, Augustinus, Thomas, Locke &c.) sind der Ansicht, dass in dem Er- 
kenntnissacte, || der das aeussere Object erfasst, das Bewusstsein von ihm selbst noch 
keineswegs gegeben sei. Innerer Sinn. Reflexion.« M 96, Bl. 31798f.
18 »Der Amputirte glaubt oft, er fuehle <empfinde, habe> Schmerz im abgenommenen 
Gliede. Wie aber sollte dies möglich sein? Es scheint ihm also nur, er fuehle <empfin- 
de> diesen Schmerz, er fuehlt <empfindet> ihn aber nicht. So kann Einer also auch 
von der Empfindung, die er zu haben glaubt, nicht wissen, ob er sie hat. Die innere 
Wahrnehmung ist der Täuschung unterworfen und unzuverlässig.« Ebda., Bl. 31800. 
Auf dieses Argument antwortet Brentano: »Der Schmerz ist eine Empfindung Er­
scheinung für den Gegenstand> des Gefuehlsinns und in ihr <in ihm, mit ihm, durch 
ihn> wird eine Stelle unsers Leibs vorgestellt, die uns als schmerzende erscheint. Die 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 243

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Diese Struktur des psychischen Aktes, die für die Evidenz der 
inneren Wahrnehmung bürgt, zieht eine entscheidende Konsequenz 
nach sich, auf die Brentano ausdrücklich hinweist. Das innere Be­
wußtsein, das das vorhandene psychische Phänomen begleitet, kann 
kein explizites, thematisches oder deutliches Bewußtsein sein,19 also 
keine »innere Beobachtung« darstellen. Der Grund hierfür liegt in 
der Natur der sekundären Beziehung selbst, die nicht imstande ist, 
die Aufmerksamkeit auf das psychische Phänomen zu lenken, ohne 
es dabei wesentlich zu verändern. Zur Verdeutlichung zieht Bren­
tano das Phänomen des Zorns heran. Wenn wir zornig sind, ist uns 
dies natürlich bewußt; das Zomigsein impliziert, sich dessen auch 
bewußt zu sein. Dies bedeutet aber nicht, daß dieses Bewußtsein ei­
ne innere Beobachtung des Zornes ist, denn dies hieße, unseren 
Zorn mit gleichgültiger Distanz zu betrachten und dabei den ur­
sprünglichen Gemütszustand wesentlich zu verändern.20

Die innere Beobachtung eines psychischen Phänomens ist nur 
im Gedächtnis möglich. Denn allein ein Erinnerungsakt, der sich 
auf ein gerade geschehenes psychisches Phänomen richtet, besitzt 
die notwendige Distanz für eine objektive Beobachtung. Dabei wird 
aber die Einheit, besser gesagt, die ursprüngliche Identität von pri­
märer und sekundärer Beziehung zerstört und mit ihr die unmittel­

innere Wahrnehmung nimmt nur das Vorhandensein dieser Affection des äussern 
Sinnes <Vorstellung des Gefuehls> wahr, sie lehrt uns, es scheine uns als haetten wir || 
Schmerz an einer gewissen Stelle unseres Leibes. [...] Die innre Wahrnehmung nimmt 
dagegen nie einen (mit andern Orten vergleichbaren) Ort wahr, weder einen Ort des 
Sehens noch des Hörens, noch des Fuehlens u.s.f. <Wir wissen nicht mit welchem Auge 
oder Ohre wir das Object wahmehmen. Der auf einem Ohr Taubgewordene bemerkt 
es nicht sogleich.> Dies hat schon Aristoteles erkannt. [...] Ebenso Augustinus, die 
Nominalisten, Descartes, Locke, die der Evidenz der innem Wahrnemung volle Kraft 
beimessend, doch die Existenz unseres Leibes fuer nicht evident hielten. Warum? Sie 
schieden richtig was dem Gefuehlsinn eigen. Hiemit ist der Einwand gelöst. Statt ge­
gen die Evidenz der innem Wahrnehmung zu beweisen, dient er dazu, sie in ihrer Ue- 
berlegenheit ueber die aeussre Wahrnehmung ins Licht zu setzen.« Ebda., Bl. 31801 f.
19 »Wir haben evidente innere Wahrnehmung. Jede und in jeder ihrer Besonderheiten 
ist evident. (Deutlichkeit ist etwas andres als Evidenz. Jene kann bei äusserer Wahr­
nehmung grösser sein.)« Ebda., Bl. 31767.
20 »Man muss unterscheiden zwischen der Wahrnehmung irgendwelchen innem Acts 
und der beobachtenden Wahrnehmung eines bestimmten Acts, den ich untersuchen 
will. Jenes leicht. Dieses schwer. [...] [Die Schwierigkeit besteht darin, daß] die Beob­
achtung zerstört. [...] Indem die Aufmerksamkeit sich <z.B.> auf den Denk-Act con- 
centrirt, entzieht sie sich dem äussern Object und der <jener> Denkact selbst hört auf 
und unterliegt einer Alteration. Ebenso wuerde der Zorn des Zornigen schnell aufhö­
ren, wenn er mit ganzer Aufmerksamkeit auf seinen Zorn reflectirte.« Ebda., Bl. 31805.

244 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

bare Evidenz der inneren Wahrnehmung. Dies erklärt, warum das 
Gedächtnis prinzipiell Täuschungen unterworfen sein kann.21

Neben der assertorischen Evidenz der Urteile der inneren Wahr­
nehmung gibt es apodiktisch evidente Vemunftwahrheiten, die so­
genannten »Axiome«. Während erstere affirmativ-assertorische Ur­
teile über das Vorhandensein eines psychischen Phänomens sind, 
sind die Axiome universell-apodiktische Urteile, die mit Evidenz 
aus bloßer Begriffsanalyse entstehen.22 Die Axiome sind ex terminis 
evident, denn ihre Wahrheit hängt vom reinen Verständnis der ih­
nen zugrundeliegenden Begriffe ab. Sie drängen sich uns »mit ei­
nem Schlage und ohne jede Induktion« auf.23 Obwohl die einzelnen 

21 »Daher ist denn auch leicht begreiflich, warum das Gedächtniss gute Dienste leistet. 
Bei ihm muss allerdings der fruehere Act ein der Vorstellung> erneuert werden, aber 
vermöge der Ideenassociation folgt der Gedankenlauf der fruehem Bahn ohne besondrer 
Aufmerksamkeit zu beduerfen. Der gegenwärtige Act stört aber das Vergangne nicht. 
[...] Wenn aber hier die Beobachtung weniger der Störung, so ist sie dagegen mehr 
der Täuschung ausgesetzt. Und alles das, was wir in Reflexion auf Vergangenes ver­
gangne Acte> beobachteten, haben wir schon frueher einmal und damals mit Unfehl­
barkeit wahrgenommen. Denn, wie gesagt, die <innre> Wahrnehmung ist nicht schwer, 
wir alle nehmen ganz klar und leicht wahr, dass und was wir denken, wollen &c. und 
schon das Kind spricht es aus, aber die innere Beobachtung, welche ein Festhalten ei­
ner bestimmten Erscheinung des Seelenlebens waehrend der Pruefung und Untersu­
chung des Verstandes erheischt, ist es, was nicht jedem leicht gelingen will, und der 
Grund liegt nach dem Gesagten zu Tage.« Ebda. Auf diese Frage wird Brentano in sei­
nem Hauptwerk näher eingehen. Vgl. PeS I, S. 40-51, 170-220. Zum konfusen und un­
deutlichen Charakter der inneren Wahrnehmung wird er erst Jahre später wieder Stel­
lung nehmen, und zwar im Rahmen seiner »deskriptiven Psychologie«, die sich metho­
dologisch auf ein systematisches »Bemerken« stützt. Brentano sieht sich nun gezwungen, 
die innere Wahrnehmung, die zwar evident, aber undeutlich und konfus ist, zu einem 
expliziten Bemerken oder Apperzipieren zu steigern. Die innere Wahrnehmung läßt die 
psychischen Phänomene als noch ungegliederte Einheiten erscheinen. Aufgabe des de­
skriptiven Psychologen ist nun, die einzelnen Teile, aus denen diese Einheit besteht, zu 
»bemerken«, d.h. klar und deutlich herauszustellen. Das Bemerken bzw. Apperzipieren 
ist für Brentano »ein explizites Wahmehmen von solchem, was implizite in der Wahr­
nehmung unseres Bewußtseins beschlossen war«. DP, S. 33. Dieses Bemerken ist ein 
zweiter, supraponierter Akt und ist nur insofern evident, als er durch die innere Wahr­
nehmung »motiviert« bzw. »hervorgerufen« wird. Vgl. dazu PeS III, S. 1-32, wo Brentano 
zwischen innerer Wahrnehmung »im engeren« und »weiteren Sinne« unterscheidet.
22 »Ist ebenso zu bemerken, dass die Evidenz des Axioms nicht von der Evidenz, mit 
welcher ich es in innrer Wahrnehmung erfasse, abhängt. Wuerde ich den Satz: Rechte 
Winkel sind gleich, denken, ohne zu erkennen, dass ich ihn denke, so wuerde er doch 
mich <durch seine Evidenz> zur Zustimmung bewegen und diese wuerde so voll und 
wahr sein wie jetzt.« M 96, Bl. 31806.
23 F. Brentano, Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis, Leipzig: Duncker & Humblot 1889; 
mit Einleitung u. Anmerkungen hrsg. v. O. Kraus, Leipzig: Meiner 21934; Hamburg: 
Meiner 31969 (Abkürzung: UsE), S. 82.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 245

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

ihnen zugrundeliegenden Begriffe aus der Erfahrung stammen, ha­
ben die Axiome nicht denselben Ursprung.24 Ihre Gültigkeit ist von 
der Erfahrung unabhängig, da sie es als unmöglich verwerfen, daß 
einem bestimmten Begriff bzw. einer Begriffsverbindung etwas 
Reales entsprechen kann.
Doch ist zu bemerken, dass die Evidenz des Axioms nicht von der Evidenz, 
mit der die Begriffe erfasst <wahrgenommen> werden, abhängt. Z.B. gibt 
es vielleicht keinen rechten Winkel, dennoch ist wahr und evident: alle 
rechten Winkel sind einander gleich, d.h. wenn es zwei rechte Winkel gibt, 
sind sie gleich. Ebenso gibt es vielleicht keine gerade Linie, aber doch ist 
wahr und evident: die Gerade zwischen zwei Punkten ist die kürzeste.25

Brentano neigt schon hier dazu, die axiomatischen Urteile trotz ih­
rer sprachlichen Verkleidung als negativ anzusehen,26 da sie eine 
Begriffsverbindung als unmöglich verwerfen. Die Axiome sind 
demnach unmittelbar evidente, der Modalität nach apodiktische 
und der Qualität nach negative Urteile. Brentano rechnet auch alle 
mathematischen Gesetze zu den Axiomen - so ist das Urteil „Alle 
rechten Winkel sind einander gleich", obwohl sprachlich positiv 
formuliert, negativ apodiktisch: „Ungleiche rechte Winkel sind un­
möglich". Das Urteil verwirft einen nicht rechtwinkeligen rechten 
Winkel als unmöglich.

Brentano zählt zahlreiche Klassen von Axiomen auf,27 wobei er 

24 Vgl. F Brentano, „Auguste Comte und die positive Philosophie" (1869), in: VPhPh, 
S. 117 f. Brentanos Axiome weisen eine gewisse Nähe zu Husserls Wesensgesetzen auf. 
Aufschlußreich ist auch der Vergleich mit den schon erwähnten Thesen Benekes, demzu­
folge es - trotz sensualistischen Zugangs zum Erkenntnisproblem - »eine Erkenntniss a 
priori oder unabhängig von der Erfahrung, eine Construktion im Abstrakten, welche 
gleichwohl für das Concrete gültig ist«, gibt. Philos., S. 68f. Vgl. hier Teil II, Kap. 5.1, § 1.
25 M 96, Bl. 31806.
26 »Alle unsre Axiome hypothetisch (oder negativ?)« Ebda., Bl. 31767. Die These des 
negativen Charakters der apodiktischen Urteile, die Kraus als »eine der wesentlich­
sten Entdeckungen Brentanos« bezeichnet (O. Kraus, „Einleitung", in: PeS I, S. XIX), 
ist in nuce schon bei Locke, Leibniz und Bolzano zu finden.
27 »1. Die tautologischen Urtheile. 2. Die Praedicationen der universelleren Wesensbe­
griffe, z.B. Jede Röthe ist eine Farbe. 3. Die Praedicationen der Elemente eines Be- 
griffscomplexes von diesem, z.B. Jeder Schimmel ist weiss. 4. Die Praedication einer 
Basis von dem darauf basirten Sein, z.B. Jedes Farbige ist ausgedehnt. 5. Die Behaup­
tung der Wahrheit des Correlativs, z.B. Wenn a > b, ist b < a. 6. Die Behauptung der 
Existenz von etwas, was <als> physischer Theil, oder als Gränze oder als Abstractum 
(metaphysischer Theil), oder <als Moment> in etwas Anderem enthalten ist, bei der 
Existenz des Letzteren, z.B. Wenn ein Löwe, ist ein Löwenherz, wenn ein Körper, ist 
eine Fläche, wenn ein Farbiges, ist eine Farbe, wenn eine Zeit ist, ist ein Moment. 7.

246 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

vor allem den Satz des Widerspruches sowie des zureichenden 
Grundes bespricht, die er mit Leibniz als die höchsten Prinzipien 
ansieht. Wie auf abstrakter Ebene der Satz des Widerspruchs das 
höchste Prinzip darstellt, so ist das Kausalitätsprinzip das höchste 
Axiom des empirisch Gegebenen. Obwohl es sich hierbei um kein 
logisch-formales Prinzip handelt, stammt der Satz des zureichen­
den Grundes nicht aus der Erfahrung, sondern ist apriorischer Na­
tur; er drängt sich uns bei bloßer Begriffsanalyse auf und gilt für 
alle Tatsachenverhältnisse.

Gegen Humes These, nach der der Kausalitätsbegriff jeglicher 
empirischer Grundlage entbehrt, ist er für Brentano ein reflexiver 
Begriff, der aus der inneren Erfahrung stammt. Einige Verhältnisse, 
die zwischen unseren psychischen Akten bestehen, sind zweifels­
ohne kausaler Natur - so etwa zwischen evidenter Vorstellung und 
Zustimmung, zwischen einem Gedanken und dem durch ihn moti­
vierten Willen, zwischen Erkenntnis der Prämissen und Erkenntnis 
des daraus gefolgerten Schlusses, zwischen Streben nach einem Ziel 
und Streben nach dazu geeigneten Mitteln etc.
Hier erfasse ich nicht bloss ein Nacheinander, sondern auch ein Auseinan­
derhervorgehn, ein Hervorbringen des einen durch das andre und bin da­
her im Stande, die Begriffe von Ursache und Wirkung zu abstrahiren, die 
ich dann allgemeiner zur Anwendung bringe.28

Brentano bemüht sich schließlich, den axiomatischen Charakter des 
Prinzips des zureichenden Grundes aufzuzeigen, und zwar dessen 
Einsichtigkeit aus reinen Begriffen.

Im Begriff des Werdens (des Werdenden) - so Brentano - ist 
der Begriff des Wirkenden noch nicht enthalten, wohl aber derjeni­

Auch bei diesen aehnlich wie bei den Correlativen, Umkehr, z.B. wenn eine Farbe, ist 
ein Farbiges, wenn ein Herz, ist ein Thier (?). Wenn eine Fläche, ist ein Körper (?), 
wenn ein Moment ist, ist eine Zeit. (Aber wenn 3 wohl 2, nicht aber wenn 2 sind 3? 
und wie soll sich das den Correlativis aehnliche Verhalten erklären?) 8. Die Behaup­
tung der Determination des undeterminiert Erfassten. Z.B. jede Farbe ist Röthe oder 
Weisse oder eine andere spezielle. (Erklärt sich dies vielleicht so: das Seiende und 
nicht individuell Bestimmte widersprechen einander, weil das Seiende in unbe­
stimmter Weise zwar, aber etwas Bestimmtes vorstellt?) || 9. Negationen der essenti­
ellen Identitaet. 10. Essentielle Verhaeltnisse (auch Analogien) (Was und dass z.B. 2 
Längen gleich oder länger oder kürzer). 11. Aehnlich die Nothwendigkeit der Stel­
lung, Gestalt, <Ordnung> &c. bei einem Continuum (Linie, Fläche, <früher und spä- 
ter>, Zeit). 12. Negationen der Negation (weil etwas, wenn was wahr, und etwas, was 
nicht nichtwahr, als identisch erkannt werden) (vielleicht als Nr. 2).« M 96, Bl. 31766f. 
28 Ebda., Bl. 31807.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 247

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

ge des Zeitlichen und damit auch der des Kontinuums. Alles Wer­
dende wird in der Zeit - da ja der Augenblick nicht für sich selbst 
bestehen kann, sondern nur als Grenze eines Zeitkontinuums. Das­
selbe gilt natürlich auch für das früher Nichtexistierende, das ana­
log dazu eine Zeitlang nicht existiert haben muß. Gesetzt den Fall, 
daß das Enstehen von einem Etwas ganz zufällig geschieht, hätte 
dieses Etwas in der Zeit, als es noch nicht existiert hat, nicht einmal, 
sondern prinzipiell unendlich viele Male entstehen können. Wäh­
rend aber das Nichteintreffen einer Eventualität in jedem einzelnen 
Fall eine Wahrscheinlichkeit von 1/2 aufweist, nimmt die Wahr­
scheinlichkeit in geometrischer Progression bei gleichzeitigem arith­
metischen Anstieg der möglichen Fälle ab. Man kann also mit nahe­
zu an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit ausschließen, daß 
das Werdende zufällig, ohne Grund wird.29 Brentano sieht es des­
halb als gerechtfertigt, das Prinzip des zureichenden Grundes als 
ein allgemeingültiges Axiom zu betrachten, dessen Evidenz sich 
aus bloßer Begriffsanalyse ergibt. Seine Gültigkeit betrifft alle Tat­
sachenverhältnisse und somit auch die Gegenstände der äußeren 
Wahrnehmung bzw. die Frage nach deren ursächlichen Grundlage, 
nach dem Erklärungsgrund ihrer Sukzession.

Der Grund für die Nicht-Evidenz der äußeren Wahrnehmung 
liegt in ihrem transitiven Charakter, der die Identität von Wahmeh- 
mendem und Wahrgenommenem ausschließt. Dies macht es prin­
zipiell möglich, daß ein Gegenstand in Wirklichkeit gar nicht so ist, 
wie er uns erscheint, bzw. daß es einen Wahmehmungsakt gibt, 
ohne daß der wahrgenommene Gegenstand überhaupt existiert.30 
Gegen den naiven Realismus des common sense spricht auch die Ent­
wicklung der neuzeitlichen Wissenschaft, die die sinnlichen Er­
scheinungen (die föta aiaOrirä des Aristoteles) auf die Wirkung von 
physikalischen Kräften zurückführt, die in Form von Licht- bzw. 
Schallwellen in einer transzendenten, räumlich-zeitlich bestimmten 
Wirklichkeit existieren und auf unsere Sinnesorgane einwirken.31

29 Vgl. ebda., Bl. 31809ff.
30 »Die äussere Wahrnehmung ist nicht unmittelbar evident. 1. Dieses wurde wieder­
holt von Verschiedenen gelehrt. Aristipp, Augustinus, Descartes, Locke. 2. Und mit 
Recht. Ein andres wirkendes Princip könnte die Existenz des Objects entbehrlich ma­
chen. 3. Erklärung des Unterschieds, der in dieser Beziehung zwischen äusserer und 
innerer Wahrnehmung besteht. Überweg und Tongiorgi. Augustinus und Überweg.« 
Ebda., Bl. 31767.
31 »Auch die s.g. eigenthümlichen Sinnesobjecte sind nicht erkennbar wie sie sind. 

248 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

Woher kommen aber jene Begriffe wie Raum, Masse oder 
Energie, die von der Wissenschaft eingeführt wurden, um die Funkti­
onsweise unserer Wahrnehmung zu erklären? Sie stammen aus der 
äußeren Erfahrung - aus jener Erfahrung, die die Naturwissen­
schaft nach gründlicher Analyse als trügerisch entlarvt hat. Brenta­
no stimmt in diesem Punkt mit Herbarts Argument gegen Kants 
Auffassung von Raum und Zeit als apriorische Formen der Sinn­
lichkeit überein. Die Begriffe des Raumes und der Zeit sind wie alle 
anderen Begriffe empirischer Herkunft, denn sie entstehen durch 
Abstraktion aus entsprechenden Anschauungen. Brentano kann 
aber der weiteren Argumentation Herbarts nicht zustimmen, da für 
Herbart alle Erfahrungsbegriffe und somit auch die des Raumes 
und der Zeit, der Bewegung, der Größe, des Kontinuums etc. mit 
Widersprüchen behaftet sind, die man durch »Ergänzungsbegriffe« 
auflösen muß. Brentano, der hierin ein Wiederaufleben der Seins- 
auffassung des Parmenides erblickt, bekämpft diese These ganz ve­
hement. In seiner Kritik lehnt er sich an die Argumente des Aristo­
teles gegen Zenons Paradoxien an.32 Für Brentano erlauben die 
räumlich-zeitlichen Bestimmungen des Wahmehmungsgegenstan- 
des die Erschließung der räumlich-zeitlichen Beschaffenheit der 
transzendenten Wirklichkeit, die durch ihre Wirkung auf unsere 
Sinnesorgane die Entstehung, Veränderung sowie das Verschwin­
den der Wahmehmungsgegenstände erklärt. Die Sinnesinhalte wei­
sen einen symbolischen Charakter auf, da sie das regelmäßige Er­
gebnis von konstant wirkenden Ursachen sind, die uns also mittel­
bar zugänglich werden.33

In seiner erkenntnistheoretischen Analyse der äußeren Wahr­
nehmung macht sich Brentano also die Ergebnisse der neuzeitlichen 
Wissenschaft zu eigen. Das unmittelbar Gegebene, der Sinnesinhalt, 
ist ein bloßes »Zeichen«, das uns einen Hinweis auf transzendente 
Prozesse gibt, die der Naturwissenschaft zugänglich sind. Das na­

Farbe, Ton, Waerme = Schwingung. Optische Drehspiele, verschiedne Farben in Nae- 
he, Ferne, mit bewaffnetem, unbewaffnetem Auge. Waerme für die eine, Kaelte für 
die andre Hand.« Ebda., Bl. 31764.
32 Vgl. hier Teil III, Kap. 8.2.
33 »Möglich ist, dass die sensibeln Qualitaeten nur constante Zeichen sind; und in Be­
zug auf Ausdehnung, Ort &c. ist offenbar, dass wir nur eine relative Übereinstim­
mung behaupten können. Nur das kritische Argument musste als nichtig dargethan 
werden, da es viel weiter führen und alle Erkenntniss zerstören würde.« M 96, Bl. 
31768.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 249

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

turwissenschaftliche Weltbild einer räumlich-zeitlich strukturierten 
und physikalischen Gesetzen unterworfenen Wirklichkeit ist dieje­
nige Hypothese, die mit höchster Wahrscheinlichkeit vor allen an­
deren in der Lage ist, unsere Wahmehmungsdaten und deren Suk­
zession zu erklären.34

§ 4. Aristotelismus und kritischer Realismus

Brentanos Programm einer erkenntnistheoretischen Fundierung der 
Metaphysik zeigt eine bedeutende Nähe zu Trendelenburg, Beneke 
und Ueberweg, mit denen er eine kritische Grundlegung des Rea­
lismus in expliziter Opposition zum Formalismus Kants und zum 
idealistischen Verständnis der Kongruenz zwischen Sein und Den­
ken fordert. All diese Philosophen treten für einen »kritischen Rea­
lismus« ein, der sich ausdrücklich gegen den Phänomenalismus 
Kants richtet. So hat für Ueberweg die »erkenntnistheoretische Wis­
senschaft« die Aufgabe zu zeigen,
[...] wie die wissenschaftliche Einsicht, welche die blosse Erfahrung in ihrer 
Unmittelbarkeit noch nicht gewährt, nicht mittels aphoristischer Formen 
von rein subjektivem Ursprung, die nur auf die im Bewusstsein des Sub- 
jectes vorhandenen Erscheinungsobjecte Anwendung finden, gewonnen 
wird (auch nicht, wie Hegel und Andere wollen, a priori und doch mit objec- 
tiver Gültigkeit), sondern durch die Combination der Erfahrungsthatsachen 
nach logischen, durch eine objective Ordnung der Dinge selbst mitbeding­
ten Normen, deren Befolgung unserer Erkenntniss eine objective Gültigkeit 
sichert. Ich suche zu zeigen, wie insbesondere die räumlich-zeitliche und cau- 
sale Ordnung, auf deren Erkenntniss die Apodikticität beruht, nicht erst von 
dem anschauenden und denkenden Subjecte in einen chaotisch gegebenen 
Stoff hineingetragen, sondern in Uebereinstimmung mit der (natürlichen 
und geistigen) Realität, in der sie ursprünglich ist, successive durch Erfah­
rung und Denken von dem subjectiven Bewusstsein nachgebildet wird.35

Nach Trendelenburg, Beneke und Ueberweg hat die Erkenntnis­
theorie nicht nur eine fundierende Funktion für die Metaphysik, 
sondern ist sogar Teil der Metaphysik selbst.36 Sie fordern eine em-

34 Vgl. PeS I, S. 13f., 28,138ff.
35 F. Ueberweg, System der Logik, a.a.O., S. VIII.
36 »[...] die wissenschaftliche Darstellung des Systems der Philosophie, insbesondere 
der Metaphysik, bedarf einer das Verhältniss von Erscheinung und Sein betreffenden 
Einleitung, um das Bewusstsein auf den Standpunkt der philosophischen Betrachtung

250 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IX: Natur und Aufgabe der Metaphysik

pirische Begründung der Metaphysik und ihren Aufbau durch die­
selben methodologischen Prinzipien, die auch anderen Wissen­
schaften zugrundeliegen. In der erkenntnis- und wissenschaftstheo­
retischen Neubegründung des Realismus sehen sie den einzigen le­
gitimen Weg, um der Metaphysik nach dem Verfall des idealisti­
schen Denkens einen Platz unter den Wissenschaften einzuräumen. 
Bei Trendelenburg und Ueberweg ist dieses Programm untrennbar 
mit einer Rückbesinnung auf Aristoteles verbunden.37 Gerade Ue- 
berwegs System der Logik stellt nicht zufällig für Brentano, wie zahl­
reiche direkte und indirekte Verweise belegen, vor allem für die 
Ausarbeitung seiner »Transzendentalphilosophie« einen wichtigen 
Bezugspunkt dar.

zu führen; die Aufgabe dieser Einleitung aber findet in der Logik, sofern dieselbe Er- 
kenntnisskritik ist, ihre erschöpfendste und wissenschaftlichste Lösung.« Ebda., S. 13.
37 Diese Tendenz plädiert nicht für ein »Zurück zu Kant«, sondern tritt eher für eine 
Besinnung auf Leibniz und Wolff ein, auf jene Schulphilosophie der deutschen Auf­
klärung, die eine Neubelebung der aristotelisch-scholastischen Metaphysik durch das 
empiristische und rationalistische Gedankengut anstrebt. Vgl. M. Wundt, Die deutsche 
Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklärung, a.a.O., S. 316f. Die »protestantische Schola­
stik« gibt in ihrer Aristoteles-Renaissance der methodologischen Seite des Aristote- 
lismus den Vorrang. Sie geht von Melanchthon aus und reicht über Leibniz und die 
deutsche Aufklärung bis hin zu Trendelenburg. Vgl. die schon zitierten Arbeiten von 
P. Petersen (Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland; Die 
Philosophie F.A. Trendelenburgs. Ein Beitrag zur Geschichte des Aristoteles im 19. Jahrhun­
dert), der gerade mit Trendelenburg seine weitangelegte Untersuchung über den 
deutschen Aristotelismus abschließt (16.-19. Jh.).

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 251

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-233 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Brentanos »Metaphysik vom empirischen Standpunkt«
	§ 2. Die »Transzendentalphilosophie«
	§ 3. Assertorische und apodiktische Evidenz
	§ 4. Aristotelismus und kritischer Realismus

