EriLoG:

Blicken wir nun zuriick auf die Reise, die in diesem Buch zuriickge-
legt wurde. Wir sind dabei fiinf unterschiedlichen Studien begegnet,
deren Beziehung abschlieflend nochmals ausfithrlicher zu reflektieren
ist.

I

Beginnen wir mit der ersten Studie mit dem Titel: >Die gesellschaft-
liche Reflexion der Hirnforschung«. Nicht ohne Grund steht diese
Untersuchung am Anfang. Der Soziologe spricht hier noch aus einer
disziplinar abgesicherten Perspektive. Er beobachtet gesellschaftliche
Reflexionsformen und kommt damit als soziologischer Sprecher zu
sich selbst. Er sieht nun, wie das Gehirn, das Selbst und der freie
Wille innerhalb kommunikativer Zurechnungsprozesse konstituiert
und konstruiert werden. Es ist kein Zufall, dass in diesem Kapitel
vorrangig mit den Augen Luhmanns geschaut wird, denn Luhmanns
Soziologie ist gewissermafSen eine der >soziologischsten< Theoriean-
lagen, welche die Disziplin derzeit anzubieten hat.> Der Mensch ist
mit guten Griinden auflerhalb sozialer Systeme zu situieren. Letztere
konstituieren sich dann nur noch im Prozess der Selbstorganisation
aus sich selbst heraus in der Kommunikation. Methodologisch zeigt
sich hier gewissermaflen eine >reine Soziologies, die nicht durch an-
thropologische Annahmen kontaminiert wird. Paradoxerweise be-
steht damit eine der wesentlichen Leistungen der Luhmannschen
Konzeption darin, die Psyche, den Korper und das Gehirn gerade
dadurch wiirdigen zu konnen, dass sie diese in tiberpointierender
Weise aufserhalb der sozialen Welt verortet. Sie erscheinen als das
fremde Andere, kommunikativ gewissermaflen nicht Erreichbare. Die
sich hieraus ergebenden Unbestimmten werden nun zum Ausgangs-
punkt einer soziologischen Kommunikationstheorie, die auf Unbe-

1 Fiir wertvolle Hinweise zu diesem abschlieSenden Kapitel danke ich Dirk
Rustemeyer und Dirk Baecker.

2 Auch in dem Genre der systemtheoretischen GrofStheorien findet sich dann
schnell der Rekurs auf Psychisches. Man denke hier etwa an die Versuche
von Parsons, die Psychoanalyse in sein Theoriemodell zu integrieren (s.
etwa Parsons/Platt 1990, 36 f.).

371

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

stimmtheit gebaut ist.> Wittgensteins Diktum, » Wovon man nicht
sprechen kann, dariiber muf§ man schweigen«,* wird nun gleichsam
soziologisch gewendet. Da Kommunikation nicht anders kann als zu
kommunizieren, gilt nun: Man kann zwar nichts wissen, aber man
kann kommunizieren.

Sobald wir beginnen zu sprechen — und es bleibt uns nichts anderes
tibrig, als dies zu tun —, tappen wir nolens volens in all die mittlerwei-
le bekannten ontologischen Fallen, sprechen also tiber Dinge, tiber
die wir eigentlich schweigen miissen. Wir sehen Objekte als Einheit,
die ein anderer Beobachter als nicht zusammenhingende Vielheiten
etikettieren wirde. Wir entdecken Ursachen, die von einem anderen
Standpunkt aus als Wirkungen erscheinen miissen, und wir beschrei-
ben Strukturen, die aus anderer Perspektive nur als Prozesse, nur als
fluide Phinomene, die in wechselseitiger Abhingigkeit entstehen,
rekonstruierbar sind. All die hiermit verbundenen Dilemmata sind
auch fiir die soziologische Kommunikation unhintergehbar. Auch sie
kann nicht anders, als den Sinn ihrer Begriffe gleich einem ungedeck-
ten Scheck vorauszusetzen. Nur auf diese Weise ldsst sich in diesem
Buch von der Gehirnforschung und ihren Ergebnissen reden, wohl
wissend, dass es sich hierbei notwendigerweise um eine Nominali-
sierung handelt, die durch ihren Gebrauch die Heterogenitit und
Prozesshaftigkeit des konstituierten Gegenstandes verdeckt. Aber
genauso funktioniert Kommunikation — und in diesem Sinne kann
dann eine soziologische Analyse aufzeigen, dass nicht nur die Sozio-
logie ibre Hirnforschung zu ihrem eigenen Gebrauch konstitutiert,
sondern dass dies ebenso durch das Recht, die Politik, die Massenme-
dien und die Erziehung geschieht, dass also all diese kommunikativen
Systeme unweigerlich immer zugleich die Abstraktionen und Essen-
tialismen sowie die hieraus folgenden Selektivititen mitproduzieren,
die fiir ihren Betrieb notwendig sind. Dies gilt selbstredend auch fiir
die Luhmannsche Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen
Systemen, die dann einerseits eine Soziologie in Reinform mdoglich
macht, aber andererseits die Einheit eben dieser Unterscheidung als
blinden Fleck mitfithren muss.

2

Wahrend die erste Studie aus einem gewissen Abstand auf den Dis-
kurs der Hirnforschung schaut, wird in der zweiten Untersuchung
mit dem Titel >Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie« etwas
tiefer in die inhaltlichen Dimensionen der Hirn- und Kognitionswis-

3 Insbesondere Baecker hat die kommunikationstheoretische Fundierung
der Systemtheorie in expliziter Form herausgearbeitet (Baecker 2005).
4 Wittgenstein (1990, Proposition 7).

372

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoG

senschaften eingetaucht. Wir begegnen dabei einer Prozess-haftig-
keit, in der sich die Einheit in eine Vielheit auflost. Das Projekt der
psychologischen und biologischen Selbsterkenntnis zeigt sich von
seinem Gegenstand nun selbst kontextabhingig und entfaltet sich in
vielen unterschiedlichen Geschichten. Der soziologische Beobachter
lauft nun Gefahr, allzu viele Details zu fokussieren und sich in den
Wirrnissen einer Wissenschaftsgeschichte zu verlieren, die mit guten
Griinden auf eine Vielzahl von weiteren Aspekten verweisen konnte,
welche ausgelassen und tibersehen worden sind. Doch im Riickzug
auf die semantischen Linien, in der Fokussierung auf die hier zum
Ausdruck kommenden Epistemologien und Erkenntnistheorien kann
sich die Soziologe auch hier noch weiterhin auf ihr Kerngeschift
beschrinken.

In diesem Sinne stellt sich diese Studie zunichst als eine wissen-
schaftssoziologische Betrachtung der Erforschung von Kognition und
Bewusstsein dar. Die Hirn- und Kognitionswissenschaften erscheinen
nun in ihrem main stream erstaunlich unreflektiert und man mag
zundchst geneigt sein, hier mit dem Zeigefinger auf die scheinbar
naiven Psychologen und Naturwissenschaftler zu zeigen. In dieser
Haltung befindet sich die Soziologie noch auf dem sicheren Boden
eines ihr allzu gut vertrauten ideologiekritischen Habitus, aus dem
heraus dem jeweils anderen mit etwas Hame all jene Latenzen vor-
gehalten werden, welche dieser selbst nicht sehen kann. Eine solche
Hermeneutik des Besserwissens kommt jedoch schnell ins Wanken,
sobald der Blick auf die eigenen Verhiltnisse gelenkt wird. Denn
nicht nur fir die Hirnforschung stellt sich die Frage, wie man es mit
dem Reduktionismus, dem Holismus, dem Bewusstsein, dem Subjekt
und den hieraus sich entfaltenden Dualismen hilt. Gleich dem abge-
schlagenen Kopf der Hydra tauchen diese Figuren umso penetranter
auf, je mehr man sie zu bekampfen sucht.

Die Soziologie zeigt sich bei genauerem Hinschauen ebenso in
den Paradoxien der Beobachterproblematik gefangen wie die na-
turwissenschaftlich fundierten Kognitionswissenschaften. Wenn die
Soziologie die epistemischen Bedingungen der Hirnforschung beob-
achtet, so kann sie mit ein wenig abduktiver Leistung auch auf die
diesbeztiglichen Bedingungen ihres eigenen Arbeitens blicken. Der
Blick auf die fremde Disziplin fiihrt zurtick auf die eigene. All jene
disziplindren Grenzziehungen und Selbstfindungsprozesse, welche
die Kognitionswissenschaften priagen, zeigen sich ebenso innerhalb
der Ausdifferenzierung des soziologischen Paradigmas. Auch die
Soziologie kann die Beobachterproblematik analytisch nicht wirk-
lich 16sen. Forschungspraktisch lassen sich die hiermit verbundenen
Paradoxien nur bewiltigen, indem eine Vielzahl wissenschaftlicher
Sprecher das Problem umkreist, um gleichsam oszillierend immer

373

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

wieder einen neuen Versuch zu wagen, die dynamische Verwicklung
einer Exowelt, die nur aus der Endoperspektive heraus zu erkunden
ist, auf den Punkt zu bringen.

Auch die Soziologie wird dann in der Meta-Reflexion ihrer eige-
nen Disziplin feststellen miissen, dass sie nicht anders kann, als das
Subjekt entweder radikal auszuklammern oder eben dieses Subjekt
zum Ausgangspunkt ihrer methodologischen Uberlegungen zu neh-
men.’ In diesem Sinne erscheinen dann die Rational-Choice-Theorie
und die Systemtheorie gerade aufgrund ihrer fundamentalen Inkom-
patibilitat als die derzeit konsequentesten soziologischen Theorieent-
wirfe — und aus eben diesem Grunde konnen sich die Vertreter dieser
beiden methodologischen Ansitze nicht wirklich verstehen, denn das,
was fiir die jeweilige Position der Begriff sErklaren< bedeutet, entfaltet
sich aus einer fundamental unterschiedlichen Beobachterperspektive.

Doch genau dies — nimlich die Fixierung eines Bezugspunkts, von
dem aus die wissenschaftliche Objektivierung gestartet wird — ist
innerhalb des wissenschaftlichen Spiels ebenso notwendig wie mit
Blick auf die Losung der Subjekt-Objekt-Dichotomie zum Scheitern
verurteilt. Die wissenschaftliche Beobachtung — sonst wire sie keine
diesbeztigliche Beobachtung — kann nur dann zu benenn-, begriind-
und tGberprifbaren Kausalititsaussagen gelangen, wenn es gelingt,
die Beobachtungsverhiltnisse hinreichend zu stabilisieren. Indem
die Welt aber durch Beobachtung zerschnitten wird, wird auch ihre

5 Aus diesem Grunde verfingt sich eine Sozialphinomenologie mit Blick
auf das Bewusstsein und auf die Lebenswelt zwangsldufig in den krassen
Dichotomien des Dualismus. In diesem Sinne merkt dann auch Richard
Grathoff an: »Nur der erste Teil des Sinnbaften Aufbaus der Wirklichkeit
hatte strenge >Konstitutionsanalysen in der phinomenologisch reduzier-
ten Sphire« durchgefiihrt — bei seinen Analysen des Fremdverstehens und
der Struktur der Sozialwelt war die >streng phinomenologische Betrach-
tungsweise« bereits verlassen worden (SA 137). Nun erklart er allerdings,
und darin liegt die Erweiterung seines Wissenschaftsbegriffs, es gehe um
eine Wissenschaft der >Phinomene der mundanen Intersubjektivitit, die
nichts mit den Konstitutionsbedingungen in der phinomenologisch re-
duzierten Sphire« zu tun habe (GA 1, 138). Die geforderte Wissenschaft
habe die >invarianten eigenwesentlichen Strukturen einer Gemeinschaft.
[...] Im Sinnbaften Aufbau sollen Sinnanalysen des Handlungserlebens
des einsamen Ichs (die Konstruktion subjektiver Sinnzusammenhinge)
mit den Strukturanalysen der Sozialwelt (objektiver Sinnzusammenhinge)
in die Stimmigkeit eines korrelativen Zusammenhangs kommen, indem
eine Ersetzung dieser subjektiven Sinnzusammenhinge durch objektive
Sinnzusammenhinge verlangt und zum methodologischen Primat der
Wissenschaften gemacht wurde. In dieser Erwartung verbergen sich die
Pramissen eines cartesianischen Ansatzes« (Grathoff 1995, 46 f.).

374

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

Einheit als (nahezu) unendliches Konglomerat aus wechselseitigen
Bedingtheiten und Potentialitdten unterbrochen. Nur der durch die
wissenschaftliche Beobachtungsweise vollzogene Schnitt in die Welt
erzeugt diskrete Gegenstinde, einen Anfang und ein Ende sowie eine
eindeutige Unterscheidung zwischen Ursachen und Wirkungen. Eine
Beobachtung ist immer ein Bezeichnen und das Treffen einer Unter-
scheidung, die auf der anderen Seite einen unmarkierten, der Beob-
achtung nicht zuginglichen Raum als Koproduktion mitlaufen lasst.
Wie das Nichtbezeichnete auf das Bezeichnete wirkt, bleibt aus der
wissenschaftlichen Analyse ausgeschlossen. Aus diesem Grunde ist
der Reduktionismus zugleich eine Not wie auch eine Tugend. Denn
eine reduktionistische hirnphysiologische Beschreibung ist gerade
deshalb leistungsfahig und analytisch gehaltvoll, weil das Bewusst-
sein aus der Analyse ebenso ausgeblendet bleibt wie die kommuni-
kativen Prozesse, die in die Herstellung der Forschungsergebnisse
einfliefSen.

Wissenschaft kann nur auf Basis kontrollierter Selektivitat und
Ignoranz funktionieren, denn sie wiirde implodieren, wenn ihre lei-
tenden Begriffe und Unterscheidungen dekonstruiert und verfliissigt
wiirden, bevor der Prozess ihrer jeweiligen Gegenstandskonstitution
abgeschlossen wurde. Aus diesem Grunde ist moderne Wissenschaft
plural, entwickelt also viele — man ist fast geneigt zu sagen: unzihlige
— Beobachterperspektiven, die ihre jeweils eigenen Setzungen treffen,
um dann jeweils andere Kausalititen untersuchen zu konnen.

Uberdeutlich wird dies an der Frage des Bewusstseins. Subjekti-
vistische und objektivistische Sprecherpositionen bilden hier nolens
volens einen gemeinsamen Chor. In der Geschichte der Psychologie
und der Kognitionswissenschaften mag zwar eine Stimme kurzzeitig
zum Schweigen gebracht worden sein, um dann jedoch an anderer
Stelle erneut wieder zu tonen. Subjektivismus und Objektivismus
bilden hier sozusagen zwei Seiten eines Dilemmas, das nicht zu einer
stabilen Losung gelangen kann. Denn jeder Versuch, den Dualismus
objektivierend zu tiberwinden, scheitert an einer entsprechenden Ge-
genbeobachtung, welche die inhdrente Paradoxie erneut aufleben
lasst. Moderne Praktiker der Hirnforschung wissen dies lingst und
sind entsprechend in unspektakuldrer Manier dazu tibergegangen,
sich in ihren Texten polyphon auszudriicken. Man gibt sich dann
zugleich als Holist und Reduktionist. Man argumentiert als Monist,
der auch das Bewusstsein ernst zu nehmen weifs, um dann die eigene
Rede gleichzeitig mit einem subtilen Dualismus zu unterlegen. Im
Konzert der Wissenschaft mag es zwar sehr wohl auch noch mo-
noton auftretende Reduktionisten, Behavioristen, Phanomenologen
etc. geben, doch mit Blick auf die Kommunikation der Wissenschaft

375

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

heifSst dies eben nur, dass nicht jeder Wissenschaftler auf mehreren
Registraturen spielen kann und braucht.

Die Einheit in der Vielfalt bleibt fiir die Wissenschaft aus guten
Griinden unhintergehbar, denn ansonsten wiirden alle ihre Unter-
scheidungen in einem semantisch-begrifflichen Brei verschwimmen.
Die Einheit des Ganzen — also die Gesamtheit der wechselseitigen
Koproduktion einer in die Endowelt eingefalteten Exowelt — bleibt
durch Wissenschaft unerreichbar. Sie kann aber auch nicht durch
andere Sinnformen — wie sie etwa die Religion anbietet — erreicht
werden,® denn diese Einheit liegt jenseits sinnformiger Beobachtung.”

Eine Soziologie, die sich den intimen Blick auf die Verhaltnisse
innerhalb der Biologie zumutet, entdeckt entgegen der tiblichen Ideo-
logiekritik, dass Biologen und Hirnforscher keineswegs so verbohrt,
ignorant oder blind sind, wie seitens der humanistisch gebildeten
Sozialforscher vielfach angenommen wird. Die Hirnforschung hat in
vielen ihrer Bereiche bereits gelernt, mit Komplexitit in einer Weise
umzugehen, in der mit multiplen Stimmen eine Vielheit von Per-
spektiven zum Ausdruck gebracht wird, ohne diese vorschnell einer
Einheitsepistemologie unterzuordnen. Intelligente und produktive
Wissenschaftler wissen in ihren Labors handlungspraktisch langst,
wie mit solchen mehrdeutigen Verhiltnissen produktiv umgegangen
werden kann. Sie oszillieren nicht selten zwischen unterschiedlichen
Beobachtungsmoglichkeiten und halten die von ihnen untersuchten
Objekte bewusst in einem unscharfen ontischen Status. Hierdurch
entstehen so genannte »epistemische Objekte«,® denen dann im Mo-
dus des Als-Ob probeweise verschiedene Seinsformen zugeschrie-
ben werden konnen. Die Kunstfertigkeit der hiermit verbundenen
Wissensproduktion beruht dann darauf, Objekte mit einem defi-
nierten Status mit den epistemisch unscharf belassenen Objekten in
ein geschicktes Arrangement zu bringen, so dass weitere intelligente
Fragestellungen aufgeworfen werden.

6 Die Religion kann eben auch nur Glaubensinhalte postulieren, muss aber
dafir auf die den modernen Verhiltnissen angemessene Redlichkeit ver-
zichten und kann ihre Dogmatiken nur dadurch reproduzieren, indem sie
die jederzeit mogliche Skepsis am Glauben unterbindet.

7 Mit Blick auf die Erkenntnismodi, welche uns hier zur Verfigung stehen,
mag man auf die Mystik verweisen, in der dann mittels unterschiedlicher
Praxen jenes Erleben evoziert werden kann, in dem die Unterscheidung
zwischen Welt und Beobachtung kollabiert (vgl. Tugendhat 2006; Tugend-
hat 2007). Allerdings gilt dann fiir diese Sphire: Einer wissenschaftlichen
oder religiosen Ausdeutung dieser Erfahrung ist dann wiederum eine Ab-
sage zu erteilen, denn gerade hier hat zu gelten: Wovon man nicht sprechen
kann, dartiber muss man schweigen.

8 Rheinberger (2006).

376

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoG

Es ist zu vermuten, dass die Soziologie von dieser in guten na-
turwissenschaftlichen Laboratorien lingst etablierten Haltung eine
Menge lernen kann. Anstatt weiterhin die leidige Frage zu diskutie-
ren, worin der epistemische Status von Begriffen wie Akteur, Sub-
jektivitit, Bewusstsein, Handlung oder Gesellschaft besteht, wire es
angesichts der in diesen Begrifflichkeiten eingelagerten Paradoxien
vielfach hilfreicher, diese selbst als epistemische Objekte zu betrach-
ten, sich also von Untersuchung zu Untersuchung offenzuhalten, wel-
chen Status man diesen zuweist. In diesem Sinne ist es sicherlich kein
Zufall, wenn gerade Bruno Latour im Rekurs auf seine Laborstudien
auch fiir die Soziologie fordert, mehr Unbestimmtheit zu wagen. Mit
Blick auf die Untersuchung von empirischen Arrangements erscheint
es fur ihn entsprechend gerade auch aus methodologischer Perspekti-
ve geboten, die Entscheidung, ob es beispielsweise Subjekte, Geister,
Organisationen und Gesellschaft wirklich gibt, nicht von vornherein
eindeutig zu treffen.?

Eine in diesem Sinne verstandene Soziologie wire dann in der Tat
auf der Hohe der Zeit einer Gesellschaft,*® die in ihren vielfiltigen
Praxen bereits lingst gelernt hat, auf spielerische Weise mit solch
vertrackten Beobachtungsverhiltnissen umzugehen.

3

Im dritten Kapitel wurde vor allem deutlich, dass auch die >Einheit
der Hirnforschung« eine operative Fiktion darstellt, die wir zwar
unter anderem brauchen, um in einer bestimmten Weise uber die
Wissenschaft unserer Gesellschaft reden zu konnen, die aber mit
Blick auf die Beobachtung der internen Reflexionsverhiltnisse nicht
wirklich Sinn ergibt. Unterhalb der Nominalisierung >Hirnforschungc
erscheint eine Vielzahl nebeneinander laufender Praxen, die weder
epistemisch noch sachlich noch im Hinblick auf ihre theoretische
Integration zu einer Einheit finden. Vielmehr entdecken wir eine
schier unendliche Vielfalt moglicher experimenteller Arrangements,
die jeweils eigene Beobachterverhiltnisse mit jeweils spezifischen
Ontologien erzeugen. Angesichts dieser gleichsam babylonischen
Verhiltnisse wird das Problem der theoretischen Integration des
Hirnwissens uberdeutlich. Da aber nun jedes Experiment, jedes Spiel
als Setzung eines Beobachtungsverhaltnisses in sich schon theorie-
geladen ist, ergibt sich die Konsequenz, dass es keine einheitliche

9 Siehe in diesem Sinne Latour (2007), insbesondere das Kapitel »Zweite
Quelle der Unbestimmtheit: Handeln wird aufgehoben«.

1o Hier mit Anspielung auf den deutschen Titel »Eine neue Soziologie fiir
eine neue Gesellschaft« (Latour 2007).

377

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

Metatheorie geben kann. Jedem Arrangement unterliegt sozusagen
ein eigenes Sprachspiel, in dem jeweils festgelegt wird, was als der
Fall gesetzt wird und was sich durch diese Setzung offenbaren kann.
Die Integration der unterschiedlichen Perspektiven ist nun ihrerseits
wiederum beobachterabhingig, ergibt sich also nicht aus dem Gegen-
stand selbst heraus. Anders als andere, leichter trivialisierbare natur-
wissenschaftliche Forschungsgegenstinde — man denke etwa an das
molekularbiologische Paradigma der Genforschung — erzeugen die
Hirn- und Kognitionswissenschaften einfach zu viele Perspektiven.

Eine Soziologie — deren Einheit ebenfalls umso mehr zu ver-
schwimmen scheint, je genauer man hinschaut — kann hier wieder-
um im Fremden das Eigene entdecken. Der Blick auf die vertrackten
Verhaltnisse in der Biologie mag zwar fur einen Soziologen vielleicht
zunichst nur in die triviale Einsicht miinden, dass bei den Hirnfor-
schern offensichtlich ein Theoriedefizit vorliegt, diese also nicht in
der Lage sind, die von ihnen produzierten Ergebnisse in eine umfas-
sendere theoretische Konzeption zu integrieren."” Andererseits konn-
te sich aber hieraus auch fiir manchen Soziologen die nichttriviale
Erkenntnis ergeben, dass sich auch in seinem Feld aus prinzipiellen
Griinden zu keiner allgemeingiiltigen theoretischen Gesamtintegra-
tion finden ldsst. Das grofse und beliebte Unternehmen, durch einen
Theorievergleich zu einer substanziellen Theorie zu gelangen, wire
hiermit aus guten Grinden zum Scheitern verurteilt. Das mit diesem
Vorhaben vorgelegte Sprachspiel kann nur Erfolg haben, indem an-
dere empirisch legitime Beobachterpositionen getilgt bzw. insoweit
trivialisiert werden, dass sie in die Gegenstandskonstitution der je-
weils eigenen Beobachterverhaltnisse eingepasst werden.'*

Der sorgfiltige analytische Blick auf die komplexen Beobachter-
verhiltnisse der Hirnforschung lisst deutlich werden, dass Theorie
zu betreiben nicht mehr heifSen kann, die Dinge von aufSerhalb zu
betrachten. Vielmehr stellt das Sprachspiel >theoretische Integrati-
on< nur eine unter anderen moglichen, kontingenten reflexiven Pra-
xen innerhalb der Gesellschaft dar. Entsprechend den Befunden fiir
Hirn- und Kognitionswissenschaften wirde dann gerade auch fiir
die Soziologie gelten miissen, dass sich die Einheit ihrer Disziplin
nur noch symbolisch herstellen liefSe. Angesichts ihrer theoretischen
Multiperspektivitat sowie ihrer Ausdifferenzierung in eine Vielzahl
von >Bindestrichsoziologiens, die jeweils ihren eigenen Gegenstands-

11 Dies sagen die Hirnforscher allerdings in der Reflexion ihrer Praxis be-
reits selbst — und spitestens hiermit zeigt sich diese Feststellung wirk-
lich als trivial (vgl. Monyer/Rosler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/
Koch/Luhmann/Malsburg/Menzel 2004).

12 Vgl. Greshof/Lindemann/Schimank (2007).

378

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoG

bereich erzeugen, wire die Soziologie wohlberaten, ihre Diversifizie-
rung mehr als Tugend denn als Problem zu betrachten.

Fiir die Form der Soziologie als Gesamtdisziplin wiirde dies be-
deuten, dass sie sich immer weniger tiberzeugend als ein Monolog
darstellen kann, der seine Welt vom griinen Tisch des akademischen
Studierzimmers aus entwirft. Eine Soziologie, die auf der Hohe der
gegenwartigen Reflexionsverhaltnisse operiert, wire dann vor al-
lem eine dialogische Praxis. Wohl wissend, dass ihre eigenen episte-
mischen blinden Flecken nur noch symbolisch geschlossen werden
konnen, wire ihre Wissenschaft nun vor allem als eine verteilte,
multizentrische Praxis zu begreifen. Mehr als bislang gelebt, wire die
theoretische Integration nur noch im Dialog zu haben, also in jener
Praxis, welche die blinden Flecken der jeweiligen Sprecherposition
akzeptieren kann, ohne dabei jedoch die Kommunikation abbrechen
zu mussen. Es ginge hier sozusagen um eine (neue) wissenschaft-
liche Kultur des Miteinander-Redens, in der zugleich immer auch
die Einsicht mitgefithrt wird, dass man den anderen eigentlich nicht
wirklich verstehen kann, doch dies einen nicht darin hindert, den-
noch gemeinsam in eine Praxis der Erkenntnisproduktion zu treten.

Gerade hier liefe sich in einer tiefen, bislang in ihren praktischen
Konsequenzen noch nicht verstandenen Weise von jenen Kogniti-
onswissenschaften lernen, die den Beobachter entdeckt haben. Es
hiefSe nun, ernst zu nehmen, dass die Operationen der Erkenntnis-
produktion nicht anders konnen, als die Gestalten, Kausalititen
und Zeitverhiltnisse mitzuerzeugen, auf deren Basis sie ihre eigenen
Kogni-tionen errechnen. Sie produzieren nolens volens eine fungie-
rende Ontologie.”> Man konnte auch sagen, sie erzeugen eine >Ich-
Illusion<,™ die zugleich die Illusion einer verstehbaren Welt mitpro-
duziert. Schrodingers bekannte und bereits zitierte Sentenz, »Der
Grund dafiir, daf$ unser fihlendes, wahrnehmendes und denkendes
Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt,
kann leicht in finf Worten ausgedriickt werden: Es ist selbst dieses
Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht
als Teil darin enthalten sein«,"s wiirde hiermit auch eine tiefe wis-
senssoziologische Deutung erhalten.

Selbstredend gilt — wie fiir jeden Wissenschaftler — dann auch fiir
den Soziologen, dass er in seinem Arbeiten, Analysieren, Theoretisie-
ren, Sprechen und Publizieren jene Beobachterverhiltnisse konstitu-
iert, die seine spezifische Perspektive verabsolutieren, um hiermit zu-
gleich die Willkurlichkeit seiner eigenen Operationen zu verdunkeln.
Die Standortabhingigkeit — wenn man so will: die Subjektivitat — des

13 Vgl. Fuchs (2004a, 171).
14 Vgl. Metzinger (2004).
15 Schrodinger (1991, 159).

379

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

wissenschaftlichen Akteurs bleibt dann gleichsam als systematische
Verzerrung des wissenschaftlichen Erkenntnismodus verborgen, da
sie in den Prozess der wissenschaftlichen Modellbildung und der
hiermit verbundenen theoretischen Haltung des Objektivierens selbst
eingewoben ist.

Wissenschaftliches Arbeiten ist aus guten Griinden ein Spiel,
das den Beobachter und damit den Autor tilgt, denn es kann Wis-
senschaft qua definitionem nur um die Sache gehen. Wissenschaft
braucht die Beobachtung erster Ordnung, also die beobachtungsge-
leitete Reduktion von Prozessen zu Gegenstinden, um etwas sehen
zu konnen. Mit Blick auf die Kontingenz der durch die gewihlte
Beobachterperspektive erzeugten Selektivitit bleibt Wissenschaft
dann sozusagen nichts anderes ubrig, als im Modus des Als-Ob zu
operieren. Wider besseren Wissen muss sie eine Ontologie vorausset-
zen, um Uberhaupt arbeiten zu konnen. Gleich dem 18. Kamel aus
der in der Einleitung eingefihrten Fabel braucht die Wissenschaft
den Kredit der unhinterfragten Objektivierung, um erst hierdurch zu
weitergehenden Operationen und Schliissen zu kommen, die dann
gegebenenfalls auch den Wahrnehmungsprozess problematisieren,
der am Anfang vorausgesetzt werden musste.

Das spezifisch Wissenschaftliche zeigt sich dann in der Strenge der
Durchfiihrung, nicht jedoch in der Setzung der Anfangsbedingungen
und der hieraus folgenden theoretischen Integration. Hierin besteht
auch der fundamentale Unterschied zwischen Wissenschaft und Reli-
gion. Denn letztere muss ihre Setzungen dogmatisch konstant halten.
Die Verflissigung ihrer Dogmen durch eine Beobachtung zweiter
Ordnung ist ihr nur begrenzt moglich. Fiir die Wissenschaft stellt
sich demgegeniiber die Herausforderung, dass auch sie in ihrer Praxis
von metaphysischen Setzungen — von fungierenden Ontologien — aus-
gehen muss, diese aber im Sinne der »intellektuellen Redlichkeit«*®
wiederum einer kritischen Befragung zu offnen hat.

Einer ernsthaften Wissenschaft, die nicht ihren Anspruch zugun-
sten eines verflachten Paradigmas einer interpretativen Beliebigkeit
aufgeben mochte, bleibt deshalb nichts anderes tibrig, als ihre Ob-
jektivitatsanspriiche weiterhin aufrechtzuerhalten, wohl wissend,
dass dies nur aus der Perspektive einer beobachterrelativen Position
zu betreiben ist. Das Spiel der Modellbildung, der Aufstellung von
Hypothesen und deren systematischer Uberpriifung stellt deshalb
(gerade auch fiir den Naturwissenschaftler) immer nur eine Seite der
Medaille dar. Dartiber hinaus ist Wissenschaft stets auch ein rekursi-
ver hermeneutischer Prozess, der davon lebt, dass sich die Beobachter
in ihrer Beobachtungsweise, in ihrer Wahrnehmung sowie in ihrer

16 Tugendhat (2007, 176 f.).

380

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoG

Epistemologie selbst verdndern. Um es im Sinne der Begrifflichkeiten
von Gunther zu formulieren: Die wissenschaftliche Monokontextur
beruht auf der Objektivierung, ist aber gerade deshalb gut beraten,
die fur den Betrieb der Wissenschaft notwendigerweise koproduzier-
te Betriebsblindheit in systematischer Weise wieder aufzubrechen,
indem systematisch von der Ich/Es- zur Ich/Du-Perspektive gewech-
selt wird. Unter diesen vertrackten Beobachtungsverhiltnissen kann
Wissenschaft auch nicht mehr als ein Produkt einer >freischwebenden
Intelligenz« angesehen werden, sondern manifestiert sich in der Si-
tuiertheit entsprechend sozialisierter Beobachter. Zumindest auf der
Ebene ihrer Praktiken wissen diese lingst, dass Welterkenntnis nur
als verteilter Prozess moglich ist.

Dariiber hinaus ist zu vermuten, dass wissenschaftliche Fortschrit-
te weniger von der inneren Konsistenz eines Theoriegebaudes abhan-
gen, denn von einer dialogischen Haltung, welche die Gegenstinde
in einer neuen Weise zum Sprechen bringt. Produktive Wissenschaft
kann unter diesen Bedingungen nicht mehr nur als eine analytische
Disziplin verstanden werden, sondern beinhaltet immer auch syn-
thetische Momente.

Oder um es nochmals von einer anderen Seite anzugehen: Die ana-
lytischen Leistungen der modernen Wissenschaft lassen sich nur dann
angemessen wiirdigen, wenn verstanden wird, dass ihre Ergebnisse
zugleich in Systeme von Metaphern und Symbolen eingebettet sind,
die durch die wissenschaftlichen Methodologien selbst nicht gedeckt
sind. Moderne Wissenschaft beinhaltet in diesem Sinne ebenso is-
thetische wie auch kulturpolitische Momente.”” Trotz Karl Popper
und des Wiener Kreises lasst sich das, woriiber Wissenschaft nicht
sprechen sollte, nicht wirklich aus der Wissenschaft verbannen.™®
Schon allein um sich in den Fluss gesellschaftlicher Kommunikation
einzuspeisen und um von einem Dialog profitieren zu konnen, der
die eigenen Relevanzen erneut sortieren ldsst, bleibt nichts anderes
ibrig, als auf Systemen von Metaphern zu reiten, untiberpriifbare
Theorien vorauszusetzen und mit unbeweisbaren Ontologien zu ar-
beiten. Genau dies wird dann auch durch den intimen Blick auf die
aktuellen Diskurse der Neurowissenschaften bestatigt.

Die Renaissance der Psychoanalyse, der Rekurs auf die Evoluti-
onsmetaphorik, die Metaphysik des 6konomisch agierenden Akteurs
oder die Metapher vom sich selbst organisierenden System erzeugen

17 Siehe zu Letzterem vor allem Rorty (2007).

18 An dieser Stelle sei an Poppers strenge Fassung des Falsifizierbarkeits-
kriterium erinnert, entsprechend dem dann auch die Psychoanalyse und
die populdren Fassungen der Evolutionstheorie keine tiberpriifbaren
wissenschaftlichen Theorien darstellen (siehe etwa Popper 1994).

381

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

Bilder, die eines gemeinsam haben: Sie gestatten es der Wissenschaft
weiterhin, eine verstandliche und kulturell anschlussfihige Geschich-
te zu erzahlen, wenngleich ihre Praxen schon langst in ein Labyrinth
undurchdringbarer Beobachterverhiltnisse ausdifferenziert sind.

Im Sinne der Figur des Eigenen im Fremden konnte sich an dieser
Stelle fur die Soziologie die Frage stellen, ob ihr derzeitig zu be-
obachtender Bedeutungsverlust nicht auch damit zusammenhangt,
dass sie zwar in methodologisch tiberzeugenderer Weise eine Vielzahl
von Forschungsergebnissen produzieren, diese aber performativ und
metaphorisch immer weniger in eine tragende Geschichte integrieren
kann.

Wihrend die Soziologie in ihrer Griindungsphase mit Weber und
Durkheim noch beanspruchen konnte, die gesellschaftliche Funktion
der Religion zu beerben und spater mit der Frankfurter Schule noch
auf dem Eros von Sigmund Freud und der Utopie eines ins Libertire
gewendeten Marxismus reiten konnte, scheint ihr mit dem >Ende der
grofSen Erzihlungen<® das funktionale Aquivalent zum Bezugspro-
blem der kulturellen Vermittlung von Mensch und Gesellschaft zu
fehlen. Die soziologische Systemtheorie hilft hier als gewissermafsen
soziologischste Soziologie nicht weiter, da sie den Menschen aufSer-
halb der Gesellschaft verortet hat. Aber auch die Rational-Choice-
Theorie kann hier nicht wirklich etwas anbieten. Thre Verklirung
des Erklarens zugunsten testbarer Modellannahmen tilgt genau jene
Verbundenbheit, in der sich der Beobachter als Form in der Form in
der Gesellschaft noch wiedererkennen kann. Beiden Konzeptionen
fehlt damit sowohl der Eros der befreienden Selbsterkenntnis als
auch jenes uber sich selbst hinausweisende utopische Moment einer
besseren Gesellschaft.>°

Vielleicht ist es auch deshalb gegenwirtig unter Intellektuellen
attraktiver, sich selbst im Hirndiskurs zu spiegeln, als den alten und
neuen soziologischen GrofStheorien zu folgen. Die alte Frage, woher
wir kommen und wohin wir gehen, kann nun mit Blick auf die eige-
ne Biologie phylo- und ontogenetisch gewendet werden, und auch
die Erfahrung der eigenen Emotionalitit ldsst sich auf diese Weise
reflexiv integrieren. Als neue Kampfzone erscheint dann — im Ein-

19 Vgl. Lyotard (1999).

20 Maoglicherweise erklart sich der soziologische Erfolg von Michel Fou-
cault (man denke hier etwa an seine Rezeption in den Vereinigten Staa-
ten) weniger durch seine soziologischen Qualititen — man kann mit guten
Griinden fragen, ob es sich hier iberhaupt um eine Soziologie handelt
— denn durch jene geheimnisvolle Verdunklung, in der sich dann das
Bewusstsein und die geheimnisvolle Macht der Diskurse zugleich im
biopolitisch umkampften Korper wiederfinden konnen.

382

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

klang mit dem Zeitgeist — die eigene Biologie, welche als Medium
der Selbstregulierung einer hochgradig individuierten Gesellschaft
genutzt werden kann.?”

Als neurochemical selves** gilt es nun, den eigenen Korper in Be-
zug auf Leistung und Lustgewinn zu optimieren. Zurzeit scheint die
hiermit verbundene Hirnmystik noch zu tragen. Aus soziologischer
Perspektive gilt aber auch hier: Zuerst war die Kommunikation. Erst
dann entstand eine Gesellschaft, die iiber Gehirne zu sprechen gelernt
hat, um damit erneut zu zeigen, dass dieses Sprechen eigentlich ein
Sprechen tiber sich selber darstellt, eine Gesellschaft, die vermutlich
das Sprechen tiber Gehirne irgendwann als langweilig und uninter-
essant empfinden wird, weil das Gesagte bereits zu oft gesagt und zu
oft wiederholt wurde, eine Gesellschaft, die dann schon lingst neue
Formen gefunden haben wird, mittels derer sich das Verhiltnis von
Mensch, Bewusstsein und Gesellschaft moderieren lisst. Kommuni-
kation kann nur durch Kommunikation zu sich selber kommen und
in diesem Sinne stellen auch die Diskurse der Hirnforschung keinen
Ausweg aus dem Kifig der Sprache dar. Mit den Neuro- und Kogni-
tionswissenschaften entstehen allerdings kompetente Sprecher, die
als Dialogpartner zur Verfiigung stehen, um andere wissenschaftliche
Disziplinen zur Rekonfiguration ihrer eigenen Grenzen anzuregen.

4

Hiermit gelangen wir zur vierten Studie mit dem Titel >Das Gefiihl
in der soziologischen Theoriebildung:. In diesem Kapitel ging es vor-
rangig um einen Dialog zwischen den Neurowissenschaften und der
Soziologie. Ein Dialog setzt voraus, dass der jeweils andere etwas
zu sagen hat. Zudem gilt nun aber auch das dialogische Prinzip,
entsprechend dem die Bedeutung des Gesagten von dem jeweils an-
deren bestimmt wird. Dem totalisierenden Durchgriff der einen auf
die andere Beobachterposition ist hier grundsitzlich eine Absage zu
erteilen. Dies vorausgesetzt zeigt sich in der Tat, dass die Hirnfor-
schung durchaus einiges zu sagen hat, was den Soziologen interes-
sieren konnte. Die Vergemeinschaftung durch geteilte Praxen, die
sozialen Funktionen von Emotionen, die Systemik von symmetrischer

21 Die Triebhaftigkeit des Menschen erscheint aus dieser Perspektive nicht
mehr als ein moralisches Problem, sondern selbst als Ausgangsmaterial
zur Individuierung. Siehe in diesem Sinne auch die verinderte Rolle der
Sexualitat einer modernen Gesellschaft, der es nun weniger um Mo-
ral denn um sexuelle Selbstbestimmung und sexuelle Identitit zu gehen
scheint (vgl. Lewandowski 2004).

22 Rose (2003).

383

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

und asymmetrischer Kopplung von Verhalten und nicht zuletzt die
Spiegelung von Emotionen und Handlungsdispositionen sind The-
men, die sowohl die Neurobiologie als auch die soziologische Theo-
riebildung bertihren.

Nicht zuletzt ist hier von Interesse, was es eigentlich mit den inten-
tionalen Akten auf sich hat. Ob sich diese als neurologisch vermittelte
Resonanzprozesse begreifen lassen oder aber im Sinne propositiona-
ler Gehalte ein bewusstes oder unbewusstes Planen von Handlun-
gen voraussetzen, sind Fragen, die auch die derzeitige soziologische
Theoriediskussion beriihren.>> Gerade hier konnen die an den Fron-
ten der neurobiologischen und soziologischen Theorieentwicklung
gefiihrten Diskurse in eine produktive Resonanz treten. Es spricht
einiges dafiir, dass gerade die theoretische Durchdringung der Be-
funde zu den so genannten >Spiegelneuronen«< jene Argumente vor-
bereitet, auf deren Basis sich eine praxeologische Soziologie endgltig
vom subjektphilosophischen Erbe der abendlandischen Tradition
verabschieden kann. Denn wenn Gehirne sich in der Lage zeigen,
soziale Handlungsskripte zu kopieren, ohne dabei einer expliziten
strategischen Handlungsabsicht zu folgen, dann hitte dies auch fiir
das Verstandnis der Soziogenese von Verhalten weitreichende Fol-
gen. Man konnte nicht mehr davon ausgehen, dass die Informati-
onsverarbeitung von Hirntragern auf Basis propositionaler Gehalte
beruht. Vielmehr spriche dann einiges dafiir, dass kognitive Prozesse
entsprechend dem konnektivistischen Modell vor allem assoziativ —
und durch Metaphern geleitet — organisiert sind. Dies hitte fiir die
Soziologie auch erhebliche methodologische Konsequenzen, etwa im
Hinblick auf das Verstindnis der Natur von Sprache.**

Unterschiedliche soziologische Ansitze und die aus ihnen abge-
leiteten empirischen Felder verweisen beim genauen Hinsehen auf
entsprechende kognitionswissenschaftliche Komplemente und in die-
sem Sinne gibt der Cross over zwischen den Disziplinen eine Reihe
von Argumenten in die Hand, die vertrauten Kontroversen neu zu
sortieren. Nach einem solchen Dialog wiirden die Grenzziehungen
zwischen den unterschiedlichen Ansitzen dann weniger interdiszi-
plindr zwischen Biologie und Soziologie zu ziehen sein, sondern eher
zwischen den unterschiedlichen Traditionen der Modellierung, auf

23 Man denke hier etwa an die Kontroverse um die Praxistheorien. Vgl.
Reckwitz (2003).

24 Hier geht es unter anderem darum, ob man entsprechend Chomsky
(1995) einem Regulismus folgt, der die Logik der Sprache fiir vorfor-
matiert halt, oder mit Lakoff auf eine Informationsverarbeitung setzt, die
weniger logisch und mehr bildhaft und metaphorisch operiert (Lakoff/
Johnson 1981; Lakoff/Wehling 2008).

384

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

die dann beide Disziplinen in ihrer Theoriearbeit zuriickgreifen. Die
entscheidenden Fragen wiirden dann lauten, wie viel an Komplexitit
man sich in der Modellbildung zutraut und ob man grundsatzlich be-
reit ist, mit dynamizistischen und polykontexturalen Beschreibungen
zu arbeiten, in denen sich die Schranken zwischen den Disziplinen
auch manchmal auflésen kénnen.

5

Vom hier aus gelangen wir zu der letzten Studie dieses Buches, beti-
telt mit >Neurophianomenologie — oder das Bewusstsein als soziales
Organ«. Die Grenzen zwischen den Disziplinen Neurobiologie, Psy-
chologie und Soziologie 16sen sich offensichtlich noch weiter auf. Wir
kommen gleichsam zu einer Anthropologie, die auf dem bodenlosen
Grund von ineinander verschachtelten Komplexititen gegriindet ist.
Wir begegnen hier verschachtelten Zeitverhaltnissen, welche die uns
vertrauten Differenzierungen zwischen Biologie, Psyche und sozi-
aler Zurechnung zugleich unterlaufen wie auch in ihrer Komparti-
mentierung erneut zur Geltung bringen. Wir treffen nun auf einen
soziologischen Beobachter, der selbst Hirnforschung zu betreiben
scheint, indem auch er etwas iiber die Genese des Bewusstseins zu
sagen beansprucht — und dies scheint im Sinne der hier vorgeleg-
ten Argumentation genauso wenig vermessen wie der Anspruch der
Hirnforschung, etwas zum Verstindnis sozialer Prozesse beitragen
zu konnen.

Sobald wir uns auf eine polykontexturale Weltbeschreibung ein-
lassen, bleibt uns nichts anderes tibrig, als der Einheit der Differenz
mit einer Differenzierung der Beobachterverhiltnisse zu begegnen,
die sich in der dialogischen Relationierung ihrer Perspektiven zu
einer immer héheren Komplexitit der Beschreibung hinaufschrau-
ben kann. Sobald die zweiwertigen Ich/Es-Relationen der vertrauten
Monokontexturen zugunsten einer Ich/Es/Du-Relationierung aufge-
brochen werden, ergibt sich die Chance, tiefer zu begreifen, was es
bedeutet, in einer Welt zu leben, die nur aus der Endoperspektive
untersucht werden kann. Psychologie und Soziologie wiren hiermit
sozusagen kalt erwischt, weil ihre diszipliniren Abgrenzungen und
Trennungen nun obsolet geworden sind. Die Wissenssoziologie wie
auch die Kognitionsforschung hitten es mit einem auf Milliarden
Gehirne verteilten Netzwerk zu tun, dessen Intelligenz — und viel-
leicht auch sein Bewusstsein — dann weder in seinen Knoten noch
in seinen Relationen zu verorten ist.

Die Gesellschaft kann nur deshalb jene psychisch unbegreifliche
Komplexitidt der Weltgesellschaft erzeugen, weil das menschliche
Gehirn eben diese Komplexitat aushilt. Entgegen der tiblichen Rede

385

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

von der biologischen Natur des Menschen wiirde das eigentliche
Geheimnis dieser Prozesse nun darin bestehen, dass der Mensch bei
alledem mitspielt, dass er die nahezu undurchschaubaren Zumutun-
gen der modernen Gesellschaft nicht nur ertrigt, sondern zugleich
kommunikativ und physiologisch bestindig reproduziert, dass also
System und Lebenswelt auf der Ebene der Praxis keinen Gegensatz
bilden.*s Der moderne Mensch kommt offensichtlich — trotz der Rede
vom instinktentlasteten Mangelwesen® — erstaunlich gut mit einer
Welt zurecht, in der mit einer Vielzahl sozialer Unbestimmtheiten zu
rechnen ist und in der soziologisch wie auch (neuro-)biologisch das
eigentlich Erklarungswiirdige die Frage ist, warum der Mensch so
selten dagegen Amok lauft.

Wenn nun aber auch das Bewusstsein in diesem Sinne vor allem
als ein soziales Organ anzusehen ist, das auf den Umgang mit sozi-
alen Unbestimmtheiten spezialisiert ist, als ein Phinomen, das auf
der Gesamtdynamik der sich hieraus ergebenen Resonanzprozesse
reitet, dann bekommt auch das Gerede vom >Ich<einen anderen Sinn.
Denn gerade im »Von-sich-Zuriicktreten<” offenbart sich eine ob-
jektive Realitit, die jenseits des Akteurskonzeptes liegt und tber die
sich mehr sagen lasst, als dass es sich hierbei um >Konstruktionen«
handelt. In diesem Sinne scheint dann mancher Hirnforscher derzeit
mehr von den wechselseitigen Bedingtheiten dieser Prozesse zu wis-
sen als jene Soziologen und Psychologen, die immer noch glauben,
die Grenzen ihrer Disziplin verteidigen zu missen.

25 Das Problem der Habermasschen Agonie von System und Lebenswelt
besteht darin, dass auch hier wieder eine Unterscheidung zwischen in-
nen und aufSen vorausgesetzt werden muss, die ja durch den Gebrauch
dieser Unterscheidung erst konstituiert wird. Demgegeniiber lasst sich
einwenden, dass Akteure gerade in ihrer lebensweltlichen Praxis auch die
Systeme reproduzieren, die ihnen dann auf einer anderen Ebene als Ago-
nie erscheinen mogen. Die Spaltung von System und Lebenswelt gehort
damit sozusagen selbst mit zu der Semantik, die eben diese besondere
Systemik reproduziert, in der dann die Beschreibung dieser Spaltung
ausflaggt. Was dann jedoch noch iibrig bleibt, ist die Gleichzeitigkeit
der verschiedensten Referenzen in einer Praxis. Aber wenn das so wire,
dann braucht man diesen Gegensatz auch nicht mehr als analytische
Kategorie, sondern nur noch als eine deskriptive Kategorie einer Selbst-
beschreibung der Verhiltnisse. Die Lebenswelt selbst wire dann genau
genommen nichts anderes als >die Wirklichkeit< in ihrer polykontex-
turalen Einfaltung, in der dann unterschiedliche Wahrnehmungen und
Beobachtungsrelationen in ein dynamisches Arrangement treten.

26 Hier mit dem Verweis auf Gehlen (1963).

27 Hier im Anklang an Tugendhat (2006).

386

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EriLoc

6

Dieses Buch begann als eine soziologische Analyse, die ihre eigene
Perspektive ernst nimmt. Dies ist insofern notwendig, um als Spre-
cher in den Diskurs eintreten zu konnen, denn ohne Standort lisst
sich nichts Sinnvolles sagen. Mit Blick auf die Verabsolutierung der
eigenen Beobachterperspektive stellt sich jedoch mit Rorty die Frage,
ob die Institutionen des Wissenschaftssystems unter den gegebenen
Verhiltnissen der hiermit verbundenen Ideologien weiterhin bedur-
fen.*8

Oder um es scharfer zu formulieren: Konnen wir es uns im Sinne
unserer gesellschaftlichen Verantwortung als Wissenschaftler wei-
terhin leisten, den Dialog mit der Gesellschaft durch intra- und in-
terdisziplindare Abgrenzungen und Abschottungen zu unterbinden?

Bei diesem geforderten Dialog kann es jedoch unter den gegebe-
nen Verhiltnissen nicht mehr im klassischen Sinne um >Verstehen«
gehen. Vielmehr ist hier eine Haltung, ein Wissen dariiber gemeint,
dass unter den derzeitigen epistemischen Verhaltnissen der Wissens-
produktion nur noch >transpersonale< Arrangements zu intelligenten
und produktiven Formen des gesellschaftlichen Miteinanders fiihren.
Der Dialog stellt damit eine notwendige Kommunikationsfiktion
dar, mittels der jeder Teilnehmer tiber die Konstruktion des jeweils
anderen als dem eingeschlossenen Ausgeschlossenen sein eigenes
Sprachspiel differenzieren, kultivieren und flexibilisieren kann. Lé-
vinas Akzentuierung des Nicht-Verstehbaren und Nicht-Aneigbaren
wiirde hiermit sozusagen in einem soziologischen Verstindnis Sinn
ergeben — ndmlich als jene paradoxe Form, in der das Wissen und
die ihm inhirente Koproduktion von Nicht-Wissen in schopferischer
Weise gleichzeitig zum Ausdruck gebracht werden kénnen.

Nur in einem solchen Verstindnis des Dialogischen ldsst sich krea-
tiv mit dem Befund umgehen, dass wir nicht mehrwertig denken
konnen, sondern stets in eine zweiwertige Form einrasten, die etwas
denkt, sich etwas vergegenwirtigt und aus dem Moglichkeitsraum
potentieller Kontexturen eine bestimmte auswihlt. Als sichtbare Spur
erscheint im Denken immer nur eine Kette von Losungen, deren Glie-
der als Sinn bereits in eine bestimmte Form von Ontologie eingerastet
sind, um hierdurch jedoch zugleich die anderen legitimen Standorte
einer polykontexturalen Wirklichkeit zu negieren. Nur in der un-
greifbaren Liicke dazwischen wird das >Ich< wie auch die >objektive
Welt« als andere Seite dieser Illusion iiberschritten.

28 Rorty (1987 [1979], 362 f.).

387

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. ficyes |



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Iittps://dol.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44.



https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Epilog

