
371

Epilog1 

Blicken wir nun zurück auf die Reise, die in diesem Buch zurückge-
legt wurde. Wir sind dabei fünf unterschiedlichen Studien begegnet, 
deren Beziehung abschließend nochmals ausführlicher zu reflektieren 
ist. 

1

Beginnen wir mit der ersten Studie mit dem Titel: ›Die gesellschaft-
liche Reflexion der Hirnforschung‹. Nicht ohne Grund steht diese 
Untersuchung am Anfang. Der Soziologe spricht hier noch aus einer 
disziplinär abgesicherten Perspektive. Er beobachtet gesellschaftliche 
Reflexionsformen und kommt damit als soziologischer Sprecher zu 
sich selbst. Er sieht nun, wie das Gehirn, das Selbst und der freie 
Wille innerhalb kommunikativer Zurechnungsprozesse konstituiert 
und konstruiert werden. Es ist kein Zufall, dass in diesem Kapitel 
vorrangig mit den Augen Luhmanns geschaut wird, denn Luhmanns 
Soziologie ist gewissermaßen eine der ›soziologischsten‹ Theoriean-
lagen, welche die Disziplin derzeit anzubieten hat.2 Der Mensch ist 
mit guten Gründen außerhalb sozialer Systeme zu situieren. Letztere 
konstituieren sich dann nur noch im Prozess der Selbstorganisation 
aus sich selbst heraus in der Kommunikation. Methodologisch zeigt 
sich hier gewissermaßen eine ›reine Soziologie‹, die nicht durch an-
thropologische Annahmen kontaminiert wird. Paradoxerweise be-
steht damit eine der wesentlichen Leistungen der Luhmannschen 
Konzeption darin, die Psyche, den Körper und das Gehirn gerade 
dadurch würdigen zu können, dass sie diese in überpointierender 
Weise außerhalb der sozialen Welt verortet. Sie erscheinen als das 
fremde Andere, kommunikativ gewissermaßen nicht Erreichbare. Die 
sich hieraus ergebenden Unbestimmten werden nun zum Ausgangs-
punkt einer soziologischen Kommunikationstheorie, die auf Unbe-

1	Für wertvolle Hinweise zu diesem abschließenden Kapitel danke ich Dirk 
Rustemeyer und Dirk Baecker.

2	Auch in dem Genre der systemtheoretischen Großtheorien findet sich dann 
schnell der Rekurs auf Psychisches. Man denke hier etwa an die Versuche 
von Parsons, die Psychoanalyse in sein Theoriemodell zu integrieren (s. 
etwa Parsons/Platt 1990, 36 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

372

stimmtheit gebaut ist.3 Wittgensteins Diktum, »Wovon man nicht 
sprechen kann, darüber muß man schweigen«,4 wird nun gleichsam 
soziologisch gewendet. Da Kommunikation nicht anders kann als zu 
kommunizieren, gilt nun: Man kann zwar nichts wissen, aber man 
kann kommunizieren. 

Sobald wir beginnen zu sprechen – und es bleibt uns nichts anderes 
übrig, als dies zu tun –, tappen wir nolens volens in all die mittlerwei-
le bekannten ontologischen Fallen, sprechen also über Dinge, über 
die wir eigentlich schweigen müssen. Wir sehen Objekte als Einheit, 
die ein anderer Beobachter als nicht zusammenhängende Vielheiten 
etikettieren würde. Wir entdecken Ursachen, die von einem anderen 
Standpunkt aus als Wirkungen erscheinen müssen, und wir beschrei-
ben Strukturen, die aus anderer Perspektive nur als Prozesse, nur als 
fluide Phänomene, die in wechselseitiger Abhängigkeit entstehen, 
rekonstruierbar sind. All die hiermit verbundenen Dilemmata sind 
auch für die soziologische Kommunikation unhintergehbar. Auch sie 
kann nicht anders, als den Sinn ihrer Begriffe gleich einem ungedeck-
ten Scheck vorauszusetzen. Nur auf diese Weise lässt sich in diesem 
Buch von der Gehirnforschung und ihren Ergebnissen reden, wohl 
wissend, dass es sich hierbei notwendigerweise um eine Nominali-
sierung handelt, die durch ihren Gebrauch die Heterogenität und 
Prozesshaftigkeit des konstituierten Gegenstandes verdeckt. Aber 
genauso funktioniert Kommunikation – und in diesem Sinne kann 
dann eine soziologische Analyse aufzeigen, dass nicht nur die Sozio-
logie ihre Hirnforschung zu ihrem eigenen Gebrauch konstitutiert, 
sondern dass dies ebenso durch das Recht, die Politik, die Massenme-
dien und die Erziehung geschieht, dass also all diese kommunikativen 
Systeme unweigerlich immer zugleich die Abstraktionen und Essen-
tialismen sowie die hieraus folgenden Selektivitäten mitproduzieren, 
die für ihren Betrieb notwendig sind. Dies gilt selbstredend auch für 
die Luhmannsche Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen 
Systemen, die dann einerseits eine Soziologie in Reinform möglich 
macht, aber andererseits die Einheit eben dieser Unterscheidung als 
blinden Fleck mitführen muss. 

2

Während die erste Studie aus einem gewissen Abstand auf den Dis-
kurs der Hirnforschung schaut, wird in der zweiten Untersuchung 
mit dem Titel ›Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie‹ etwas 
tiefer in die inhaltlichen Dimensionen der Hirn- und Kognitionswis-

3	 Insbesondere Baecker hat die kommunikationstheoretische Fundierung 
der Systemtheorie in expliziter Form herausgearbeitet (Baecker 2005).

4	Wittgenstein (1990, Proposition 7).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

373

senschaften eingetaucht. Wir begegnen dabei einer Prozess-haftig-
keit, in der sich die Einheit in eine Vielheit auflöst. Das Projekt der 
psychologischen und biologischen Selbsterkenntnis zeigt sich von 
seinem Gegenstand nun selbst kontextabhängig und entfaltet sich in 
vielen unterschiedlichen Geschichten. Der soziologische Beobachter 
läuft nun Gefahr, allzu viele Details zu fokussieren und sich in den 
Wirrnissen einer Wissenschaftsgeschichte zu verlieren, die mit guten 
Gründen auf eine Vielzahl von weiteren Aspekten verweisen könnte, 
welche ausgelassen und übersehen worden sind. Doch im Rückzug 
auf die semantischen Linien, in der Fokussierung auf die hier zum 
Ausdruck kommenden Epistemologien und Erkenntnistheorien kann 
sich die Soziologe auch hier noch weiterhin auf ihr Kerngeschäft 
beschränken. 

In diesem Sinne stellt sich diese Studie zunächst als eine wissen-
schaftssoziologische Betrachtung der Erforschung von Kognition und 
Bewusstsein dar. Die Hirn- und Kognitionswissenschaften erscheinen 
nun in ihrem main stream erstaunlich unreflektiert und man mag 
zunächst geneigt sein, hier mit dem Zeigefinger auf die scheinbar 
naiven Psychologen und Naturwissenschaftler zu zeigen. In dieser 
Haltung befindet sich die Soziologie noch auf dem sicheren Boden 
eines ihr allzu gut vertrauten ideologiekritischen Habitus, aus dem 
heraus dem jeweils anderen mit etwas Häme all jene Latenzen vor-
gehalten werden, welche dieser selbst nicht sehen kann. Eine solche 
Hermeneutik des Besserwissens kommt jedoch schnell ins Wanken, 
sobald der Blick auf die eigenen Verhältnisse gelenkt wird. Denn 
nicht nur für die Hirnforschung stellt sich die Frage, wie man es mit 
dem Reduktionismus, dem Holismus, dem Bewusstsein, dem Subjekt 
und den hieraus sich entfaltenden Dualismen hält. Gleich dem abge-
schlagenen Kopf der Hydra tauchen diese Figuren umso penetranter 
auf, je mehr man sie zu bekämpfen sucht.

Die Soziologie zeigt sich bei genauerem Hinschauen ebenso in 
den Paradoxien der Beobachterproblematik gefangen wie die na-
turwissenschaftlich fundierten Kognitionswissenschaften. Wenn die 
Soziologie die epistemischen Bedingungen der Hirnforschung beob-
achtet, so kann sie mit ein wenig abduktiver Leistung auch auf die 
diesbezüglichen Bedingungen ihres eigenen Arbeitens blicken. Der 
Blick auf die fremde Disziplin führt zurück auf die eigene. All jene 
disziplinären Grenzziehungen und Selbstfindungsprozesse, welche 
die Kognitionswissenschaften prägen, zeigen sich ebenso innerhalb 
der Ausdifferenzierung des soziologischen Paradigmas. Auch die 
Soziologie kann die Beobachterproblematik analytisch nicht wirk-
lich lösen. Forschungspraktisch lassen sich die hiermit verbundenen 
Paradoxien nur bewältigen, indem eine Vielzahl wissenschaftlicher 
Sprecher das Problem umkreist, um gleichsam oszillierend immer 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

374

wieder einen neuen Versuch zu wagen, die dynamische Verwicklung 
einer Exowelt, die nur aus der Endoperspektive heraus zu erkunden 
ist, auf den Punkt zu bringen. 

Auch die Soziologie wird dann in der Meta-Reflexion ihrer eige-
nen Disziplin feststellen müssen, dass sie nicht anders kann, als das 
Subjekt entweder radikal auszuklammern oder eben dieses Subjekt 
zum Ausgangspunkt ihrer methodologischen Überlegungen zu neh-
men.5 In diesem Sinne erscheinen dann die Rational-Choice-Theorie 
und die Systemtheorie gerade aufgrund ihrer fundamentalen Inkom-
patibilität als die derzeit konsequentesten soziologischen Theorieent-
würfe – und aus eben diesem Grunde können sich die Vertreter dieser 
beiden methodologischen Ansätze nicht wirklich verstehen, denn das, 
was für die jeweilige Position der Begriff ›Erklären‹ bedeutet, entfaltet 
sich aus einer fundamental unterschiedlichen Beobachterperspektive.

Doch genau dies – nämlich die Fixierung eines Bezugspunkts, von 
dem aus die wissenschaftliche Objektivierung gestartet wird – ist 
innerhalb des wissenschaftlichen Spiels ebenso notwendig wie mit 
Blick auf die Lösung der Subjekt-Objekt-Dichotomie zum Scheitern 
verurteilt. Die wissenschaftliche Beobachtung – sonst wäre sie keine 
diesbezügliche Beobachtung – kann nur dann zu benenn-, begründ- 
und überprüfbaren Kausalitätsaussagen gelangen, wenn es gelingt, 
die Beobachtungsverhältnisse hinreichend zu stabilisieren. Indem 
die Welt aber durch Beobachtung zerschnitten wird, wird auch ihre 

5	Aus diesem Grunde verfängt sich eine Sozialphänomenologie mit Blick 
auf das Bewusstsein und auf die Lebenswelt zwangsläufig in den krassen 
Dichotomien des Dualismus. In diesem Sinne merkt dann auch Richard 
Grathoff an: »Nur der erste Teil des Sinnhaften Aufbaus der Wirklichkeit 
hatte strenge ›Konstitutionsanalysen in der phänomenologisch reduzier-
ten Sphäre‹ durchgeführt – bei seinen Analysen des Fremdverstehens und 
der Struktur der Sozialwelt war die ›streng phänomenologische Betrach-
tungsweise‹ bereits verlassen worden (SA 137). Nun erklärt er allerdings, 
und darin liegt die Erweiterung seines Wissenschaftsbegriffs, es gehe um 
eine Wissenschaft der ›Phänomene der mundanen Intersubjektivität, die 
nichts mit den Konstitutionsbedingungen in der phänomenologisch re-
duzierten Sphäre‹ zu tun habe (GA 1, 138). Die geforderte Wissenschaft 
habe die ›invarianten eigenwesentlichen Strukturen einer Gemeinschaft‹. 
[...] Im Sinnhaften Aufbau sollen Sinnanalysen des Handlungserlebens 
des einsamen Ichs (die Konstruktion subjektiver Sinnzusammenhänge) 
mit den Strukturanalysen der Sozialwelt (objektiver Sinnzusammenhänge) 
in die Stimmigkeit eines korrelativen Zusammenhangs kommen, indem 
eine Ersetzung dieser subjektiven Sinnzusammenhänge durch objektive 
Sinnzusammenhänge verlangt und zum methodologischen Primat der 
Wissenschaften gemacht wurde. In dieser Erwartung verbergen sich die 
Prämissen eines cartesianischen Ansatzes« (Grathoff 1995, 46 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


375

Epilog

Einheit als (nahezu) unendliches Konglomerat aus wechselseitigen 
Bedingtheiten und Potentialitäten unterbrochen. Nur der durch die 
wissenschaftliche Beobachtungsweise vollzogene Schnitt in die Welt 
erzeugt diskrete Gegenstände, einen Anfang und ein Ende sowie eine 
eindeutige Unterscheidung zwischen Ursachen und Wirkungen. Eine 
Beobachtung ist immer ein Bezeichnen und das Treffen einer Unter-
scheidung, die auf der anderen Seite einen unmarkierten, der Beob-
achtung nicht zugänglichen Raum als Koproduktion mitlaufen lässt. 
Wie das Nichtbezeichnete auf das Bezeichnete wirkt, bleibt aus der 
wissenschaftlichen Analyse ausgeschlossen. Aus diesem Grunde ist 
der Reduktionismus zugleich eine Not wie auch eine Tugend. Denn 
eine reduktionistische hirnphysiologische Beschreibung ist gerade 
deshalb leistungsfähig und analytisch gehaltvoll, weil das Bewusst-
sein aus der Analyse ebenso ausgeblendet bleibt wie die kommuni-
kativen Prozesse, die in die Herstellung der Forschungsergebnisse 
einfließen.

Wissenschaft kann nur auf Basis kontrollierter Selektivität und 
Ignoranz funktionieren, denn sie würde implodieren, wenn ihre lei-
tenden Begriffe und Unterscheidungen dekonstruiert und verflüssigt 
würden, bevor der Prozess ihrer jeweiligen Gegenstandskonstitution 
abgeschlossen wurde. Aus diesem Grunde ist moderne Wissenschaft 
plural, entwickelt also viele – man ist fast geneigt zu sagen: unzählige 
– Beobachterperspektiven, die ihre jeweils eigenen Setzungen treffen, 
um dann jeweils andere Kausalitäten untersuchen zu können. 

Überdeutlich wird dies an der Frage des Bewusstseins. Subjekti-
vistische und objektivistische Sprecherpositionen bilden hier nolens 
volens einen gemeinsamen Chor. In der Geschichte der Psychologie 
und der Kognitionswissenschaften mag zwar eine Stimme kurzzeitig 
zum Schweigen gebracht worden sein, um dann jedoch an anderer 
Stelle erneut wieder zu tönen. Subjektivismus und Objektivismus 
bilden hier sozusagen zwei Seiten eines Dilemmas, das nicht zu einer 
stabilen Lösung gelangen kann. Denn jeder Versuch, den Dualismus 
objektivierend zu überwinden, scheitert an einer entsprechenden Ge-
genbeobachtung, welche die inhärente Paradoxie erneut aufleben 
lässt. Moderne Praktiker der Hirnforschung wissen dies längst und 
sind entsprechend in unspektakulärer Manier dazu übergegangen, 
sich in ihren Texten polyphon auszudrücken. Man gibt sich dann 
zugleich als Holist und Reduktionist. Man argumentiert als Monist, 
der auch das Bewusstsein ernst zu nehmen weiß, um dann die eigene 
Rede gleichzeitig mit einem subtilen Dualismus zu unterlegen. Im 
Konzert der Wissenschaft mag es zwar sehr wohl auch noch mo-
noton auftretende Reduktionisten, Behavioristen, Phänomenologen 
etc. geben, doch mit Blick auf die Kommunikation der Wissenschaft 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

376

heißt dies eben nur, dass nicht jeder Wissenschaftler auf mehreren 
Registraturen spielen kann und braucht.

Die Einheit in der Vielfalt bleibt für die Wissenschaft aus guten 
Gründen unhintergehbar, denn ansonsten würden alle ihre Unter-
scheidungen in einem semantisch-begrifflichen Brei verschwimmen. 
Die Einheit des Ganzen – also die Gesamtheit der wechselseitigen 
Koproduktion einer in die Endowelt eingefalteten Exowelt – bleibt 
durch Wissenschaft unerreichbar. Sie kann aber auch nicht durch 
andere Sinnformen – wie sie etwa die Religion anbietet – erreicht 
werden,6 denn diese Einheit liegt jenseits sinnförmiger Beobachtung.7 

Eine Soziologie, die sich den intimen Blick auf die Verhältnisse 
innerhalb der Biologie zumutet, entdeckt entgegen der üblichen Ideo-
logiekritik, dass Biologen und Hirnforscher keineswegs so verbohrt, 
ignorant oder blind sind, wie seitens der humanistisch gebildeten 
Sozialforscher vielfach angenommen wird. Die Hirnforschung hat in 
vielen ihrer Bereiche bereits gelernt, mit Komplexität in einer Weise 
umzugehen, in der mit multiplen Stimmen eine Vielheit von Per-
spektiven zum Ausdruck gebracht wird, ohne diese vorschnell einer 
Einheitsepistemologie unterzuordnen. Intelligente und produktive 
Wissenschaftler wissen in ihren Labors handlungspraktisch längst, 
wie mit solchen mehrdeutigen Verhältnissen produktiv umgegangen 
werden kann. Sie oszillieren nicht selten zwischen unterschiedlichen 
Beobachtungsmöglichkeiten und halten die von ihnen untersuchten 
Objekte bewusst in einem unscharfen ontischen Status. Hierdurch 
entstehen so genannte »epistemische Objekte«,8 denen dann im Mo-
dus des Als-Ob probeweise verschiedene Seinsformen zugeschrie-
ben werden können. Die Kunstfertigkeit der hiermit verbundenen 
Wissensproduktion beruht dann darauf, Objekte mit einem defi-
nierten Status mit den epistemisch unscharf belassenen Objekten in 
ein geschicktes Arrangement zu bringen, so dass weitere intelligente 
Fragestellungen aufgeworfen werden.

6	Die Religion kann eben auch nur Glaubensinhalte postulieren, muss aber 
dafür auf die den modernen Verhältnissen angemessene Redlichkeit ver-
zichten und kann ihre Dogmatiken nur dadurch reproduzieren, indem sie 
die jederzeit mögliche Skepsis am Glauben unterbindet.

7	Mit Blick auf die Erkenntnismodi, welche uns hier zur Verfügung stehen, 
mag man auf die Mystik verweisen, in der dann mittels unterschiedlicher 
Praxen jenes Erleben evoziert werden kann, in dem die Unterscheidung 
zwischen Welt und Beobachtung kollabiert (vgl. Tugendhat 2006; Tugend-
hat 2007). Allerdings gilt dann für diese Sphäre: Einer wissenschaftlichen 
oder religiösen Ausdeutung dieser Erfahrung ist dann wiederum eine Ab-
sage zu erteilen, denn gerade hier hat zu gelten: Wovon man nicht sprechen 
kann, darüber muss man schweigen.

8	Rheinberger (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


377

Es ist zu vermuten, dass die Soziologie von dieser in guten na-
turwissenschaftlichen Laboratorien längst etablierten Haltung eine 
Menge lernen kann. Anstatt weiterhin die leidige Frage zu diskutie-
ren, worin der epistemische Status von Begriffen wie Akteur, Sub-
jektivität, Bewusstsein, Handlung oder Gesellschaft besteht, wäre es 
angesichts der in diesen Begrifflichkeiten eingelagerten Paradoxien 
vielfach hilfreicher, diese selbst als epistemische Objekte zu betrach-
ten, sich also von Untersuchung zu Untersuchung offenzuhalten, wel-
chen Status man diesen zuweist. In diesem Sinne ist es sicherlich kein 
Zufall, wenn gerade Bruno Latour im Rekurs auf seine Laborstudien 
auch für die Soziologie fordert, mehr Unbestimmtheit zu wagen. Mit 
Blick auf die Untersuchung von empirischen Arrangements erscheint 
es für ihn entsprechend gerade auch aus methodologischer Perspekti-
ve geboten, die Entscheidung, ob es beispielsweise Subjekte, Geister, 
Organisationen und Gesellschaft wirklich gibt, nicht von vornherein 
eindeutig zu treffen.9

Eine in diesem Sinne verstandene Soziologie wäre dann in der Tat 
auf der Höhe der Zeit einer Gesellschaft,10  die in ihren vielfältigen 
Praxen bereits längst gelernt hat, auf spielerische Weise mit solch 
vertrackten Beobachtungsverhältnissen umzugehen.

3

Im dritten Kapitel wurde vor allem deutlich, dass auch die ›Einheit 
der Hirnforschung‹ eine operative Fiktion darstellt, die wir zwar 
unter anderem brauchen, um in einer bestimmten Weise über die 
Wissenschaft unserer Gesellschaft reden zu können, die aber mit 
Blick auf die Beobachtung der internen Reflexionsverhältnisse nicht 
wirklich Sinn ergibt. Unterhalb der Nominalisierung ›Hirnforschung‹ 
erscheint eine Vielzahl nebeneinander laufender Praxen, die weder 
epistemisch noch sachlich noch im Hinblick auf ihre theoretische 
Integration zu einer Einheit finden. Vielmehr entdecken wir eine 
schier unendliche Vielfalt möglicher experimenteller Arrangements, 
die jeweils eigene Beobachterverhältnisse mit jeweils spezifischen 
Ontologien erzeugen. Angesichts dieser gleichsam babylonischen 
Verhältnisse wird das Problem der theoretischen Integration des 
Hirnwissens überdeutlich. Da aber nun jedes Experiment, jedes Spiel 
als Setzung eines Beobachtungsverhältnisses in sich schon theorie-
geladen ist, ergibt sich die Konsequenz, dass es keine einheitliche 

9	 Siehe in diesem Sinne Latour (2007), insbesondere das Kapitel »Zweite 
Quelle der Unbestimmtheit: Handeln wird aufgehoben«.

10	 Hier mit Anspielung auf den deutschen Titel »Eine neue Soziologie für 
eine neue Gesellschaft« (Latour 2007).

Epilog

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

378

Metatheorie geben kann. Jedem Arrangement unterliegt sozusagen 
ein eigenes Sprachspiel, in dem jeweils festgelegt wird, was als der 
Fall gesetzt wird und was sich durch diese Setzung offenbaren kann. 
Die Integration der unterschiedlichen Perspektiven ist nun ihrerseits 
wiederum beobachterabhängig, ergibt sich also nicht aus dem Gegen-
stand selbst heraus. Anders als andere, leichter trivialisierbare natur-
wissenschaftliche Forschungsgegenstände – man denke etwa an das 
molekularbiologische Paradigma der Genforschung – erzeugen die 
Hirn- und Kognitionswissenschaften einfach zu viele Perspektiven. 

Eine Soziologie – deren Einheit ebenfalls umso mehr zu ver-
schwimmen scheint, je genauer man hinschaut – kann hier wieder-
um im Fremden das Eigene entdecken. Der Blick auf die vertrackten 
Verhältnisse in der Biologie mag zwar für einen Soziologen vielleicht 
zunächst nur in die triviale Einsicht münden, dass bei den Hirnfor-
schern offensichtlich ein Theoriedefizit vorliegt, diese also nicht in 
der Lage sind, die von ihnen produzierten Ergebnisse in eine umfas-
sendere theoretische Konzeption zu integrieren.11 Andererseits könn-
te sich aber hieraus auch für manchen Soziologen die nichttriviale 
Erkenntnis ergeben, dass sich auch in seinem Feld aus prinzipiellen 
Gründen zu keiner allgemeingültigen theoretischen Gesamtintegra-
tion finden lässt. Das große und beliebte Unternehmen, durch einen 
Theorievergleich zu einer substanziellen Theorie zu gelangen, wäre 
hiermit aus guten Gründen zum Scheitern verurteilt. Das mit diesem 
Vorhaben vorgelegte Sprachspiel kann nur Erfolg haben, indem an-
dere empirisch legitime Beobachterpositionen getilgt bzw. insoweit 
trivialisiert werden, dass sie in die Gegenstandskonstitution der je-
weils eigenen Beobachterverhältnisse eingepasst werden.12 

Der sorgfältige analytische Blick auf die komplexen Beobachter-
verhältnisse der Hirnforschung lässt deutlich werden, dass Theorie 
zu betreiben nicht mehr heißen kann, die Dinge von außerhalb zu 
betrachten. Vielmehr stellt das Sprachspiel ›theoretische Integrati-
on‹ nur eine unter anderen möglichen, kontingenten reflexiven Pra-
xen innerhalb der Gesellschaft dar. Entsprechend den Befunden für 
Hirn- und Kognitionswissenschaften würde dann gerade auch für 
die Soziologie gelten müssen, dass sich die Einheit ihrer Disziplin 
nur noch symbolisch herstellen ließe. Angesichts ihrer theoretischen 
Multiperspektivität sowie ihrer Ausdifferenzierung in eine Vielzahl 
von ›Bindestrichsoziologien‹, die jeweils ihren eigenen Gegenstands-

11	 Dies sagen die Hirnforscher allerdings in der Reflexion ihrer Praxis be-
reits selbst – und spätestens hiermit zeigt sich diese Feststellung wirk-
lich als trivial (vgl. Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/
Koch/Luhmann/Malsburg/Menzel 2004).

12	 Vgl. Greshof/Lindemann/Schimank (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


379

Epilog

bereich erzeugen, wäre die Soziologie wohlberaten, ihre Diversifizie-
rung mehr als Tugend denn als Problem zu betrachten. 

Für die Form der Soziologie als Gesamtdisziplin würde dies be-
deuten, dass sie sich immer weniger überzeugend als ein Monolog 
darstellen kann, der seine Welt vom grünen Tisch des akademischen 
Studierzimmers aus entwirft. Eine Soziologie, die auf der Höhe der 
gegenwärtigen Reflexionsverhältnisse operiert, wäre dann vor al-
lem eine dialogische Praxis. Wohl wissend, dass ihre eigenen episte-
mischen blinden Flecken nur noch symbolisch geschlossen werden 
können, wäre ihre Wissenschaft nun vor allem als eine verteilte, 
multizentrische Praxis zu begreifen. Mehr als bislang gelebt, wäre die 
theoretische Integration nur noch im Dialog zu haben, also in jener 
Praxis, welche die blinden Flecken der jeweiligen Sprecherposition 
akzeptieren kann, ohne dabei jedoch die Kommunikation abbrechen 
zu müssen. Es ginge hier sozusagen um eine (neue) wissenschaft-
liche Kultur des Miteinander-Redens, in der zugleich immer auch 
die Einsicht mitgeführt wird, dass man den anderen eigentlich nicht 
wirklich verstehen kann, doch dies einen nicht darin hindert, den-
noch gemeinsam in eine Praxis der Erkenntnisproduktion zu treten. 

Gerade hier ließe sich in einer tiefen, bislang in ihren praktischen 
Konsequenzen noch nicht verstandenen Weise von jenen Kogniti-
onswissenschaften lernen, die den Beobachter entdeckt haben. Es 
hieße nun, ernst zu nehmen, dass die Operationen der Erkenntnis-
produktion nicht anders können, als die Gestalten, Kausalitäten 
und Zeitverhältnisse mitzuerzeugen, auf deren Basis sie ihre eigenen 
Kogni-tionen errechnen. Sie produzieren nolens volens eine fungie-
rende Ontologie.13 Man könnte auch sagen, sie erzeugen eine ›Ich-
Illusion‹,14 die zugleich die Illusion einer verstehbaren Welt mitpro-
duziert. Schrödingers bekannte und bereits zitierte Sentenz, »Der 
Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und denkendes 
Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, 
kann leicht in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist selbst dieses 
Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht 
als Teil darin enthalten sein«,15 würde hiermit auch eine tiefe wis-
senssoziologische Deutung erhalten. 

Selbstredend gilt – wie für jeden Wissenschaftler – dann auch für 
den Soziologen, dass er in seinem Arbeiten, Analysieren, Theoretisie-
ren, Sprechen und Publizieren jene Beobachterverhältnisse konstitu-
iert, die seine spezifische Perspektive verabsolutieren, um hiermit zu-
gleich die Willkürlichkeit seiner eigenen Operationen zu verdunkeln. 
Die Standortabhängigkeit – wenn man so will: die Subjektivität – des 

13	 Vgl. Fuchs (2004a, 11).
14	 Vgl. Metzinger (2004).
15	 Schrödinger (1991, 159).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

380

wissenschaftlichen Akteurs bleibt dann gleichsam als systematische 
Verzerrung des wissenschaftlichen Erkenntnismodus verborgen, da 
sie in den Prozess der wissenschaftlichen Modellbildung und der 
hiermit verbundenen theoretischen Haltung des Objektivierens selbst 
eingewoben ist. 

Wissenschaftliches Arbeiten ist aus guten Gründen ein Spiel, 
das den Beobachter und damit den Autor tilgt, denn es kann Wis-
senschaft qua definitionem nur um die Sache gehen. Wissenschaft 
braucht die Beobachtung erster Ordnung, also die beobachtungsge-
leitete Reduktion von Prozessen zu Gegenständen, um etwas sehen 
zu können. Mit Blick auf die Kontingenz der durch die gewählte 
Beobachterperspektive erzeugten Selektivität bleibt Wissenschaft 
dann sozusagen nichts anderes übrig, als im Modus des Als-Ob zu 
operieren. Wider besseren Wissen muss sie eine Ontologie vorausset-
zen, um überhaupt arbeiten zu können. Gleich dem 18. Kamel aus 
der in der Einleitung eingeführten Fabel braucht die Wissenschaft 
den Kredit der unhinterfragten Objektivierung, um erst hierdurch zu 
weitergehenden Operationen und Schlüssen zu kommen, die dann 
gegebenenfalls auch den Wahrnehmungsprozess problematisieren, 
der am Anfang vorausgesetzt werden musste.

Das spezifisch Wissenschaftliche zeigt sich dann in der Strenge der 
Durchführung, nicht jedoch in der Setzung der Anfangsbedingungen 
und der hieraus folgenden theoretischen Integration. Hierin besteht 
auch der fundamentale Unterschied zwischen Wissenschaft und Reli-
gion. Denn letztere muss ihre Setzungen dogmatisch konstant halten. 
Die Verflüssigung ihrer Dogmen durch eine Beobachtung zweiter 
Ordnung ist ihr nur begrenzt möglich. Für die Wissenschaft stellt 
sich demgegenüber die Herausforderung, dass auch sie in ihrer Praxis 
von metaphysischen Setzungen – von fungierenden Ontologien – aus-
gehen muss, diese aber im Sinne der »intellektuellen Redlichkeit«16 
wiederum einer kritischen Befragung zu öffnen hat. 

Einer ernsthaften Wissenschaft, die nicht ihren Anspruch zugun-
sten eines verflachten Paradigmas einer interpretativen Beliebigkeit 
aufgeben möchte, bleibt deshalb nichts anderes übrig, als ihre Ob-
jektivitätsansprüche weiterhin aufrechtzuerhalten, wohl wissend, 
dass dies nur aus der Perspektive einer beobachterrelativen Position 
zu betreiben ist. Das Spiel der Modellbildung, der Aufstellung von 
Hypothesen und deren systematischer Überprüfung stellt deshalb 
(gerade auch für den Naturwissenschaftler) immer nur eine Seite der 
Medaille dar. Darüber hinaus ist Wissenschaft stets auch ein rekursi-
ver hermeneutischer Prozess, der davon lebt, dass sich die Beobachter 
in ihrer Beobachtungsweise, in ihrer Wahrnehmung sowie in ihrer 

16	 Tugendhat (2007, 176 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


381

Epistemologie selbst verändern. Um es im Sinne der Begrifflichkeiten 
von Günther zu formulieren: Die wissenschaftliche Monokontextur 
beruht auf der Objektivierung, ist aber gerade deshalb gut beraten, 
die für den Betrieb der Wissenschaft notwendigerweise koproduzier-
te Betriebsblindheit in systematischer Weise wieder aufzubrechen, 
indem systematisch von der Ich/Es- zur Ich/Du-Perspektive gewech-
selt wird. Unter diesen vertrackten Beobachtungsverhältnissen kann 
Wissenschaft auch nicht mehr als ein Produkt einer ›freischwebenden 
Intelligenz‹ angesehen werden, sondern manifestiert sich in der Si-
tuiertheit entsprechend sozialisierter Beobachter. Zumindest auf der 
Ebene ihrer Praktiken wissen diese längst, dass Welterkenntnis nur 
als verteilter Prozess möglich ist. 

Darüber hinaus ist zu vermuten, dass wissenschaftliche Fortschrit-
te weniger von der inneren Konsistenz eines Theoriegebäudes abhän-
gen, denn von einer dialogischen Haltung, welche die Gegenstände 
in einer neuen Weise zum Sprechen bringt. Produktive Wissenschaft 
kann unter diesen Bedingungen nicht mehr nur als eine analytische 
Disziplin verstanden werden, sondern beinhaltet immer auch syn-
thetische Momente. 

Oder um es nochmals von einer anderen Seite anzugehen: Die ana-
lytischen Leistungen der modernen Wissenschaft lassen sich nur dann 
angemessen würdigen, wenn verstanden wird, dass ihre Ergebnisse 
zugleich in Systeme von Metaphern und Symbolen eingebettet sind, 
die durch die wissenschaftlichen Methodologien selbst nicht gedeckt 
sind. Moderne Wissenschaft beinhaltet in diesem Sinne ebenso äs-
thetische wie auch kulturpolitische Momente.17 Trotz Karl Popper 
und des Wiener Kreises lässt sich das, worüber Wissenschaft nicht 
sprechen sollte, nicht wirklich aus der Wissenschaft verbannen.18 
Schon allein um sich in den Fluss gesellschaftlicher Kommunikation 
einzuspeisen und um von einem Dialog profitieren zu können, der 
die eigenen Relevanzen erneut sortieren lässt, bleibt nichts anderes 
übrig, als auf Systemen von Metaphern zu reiten, unüberprüfbare 
Theorien vorauszusetzen und mit unbeweisbaren Ontologien zu ar-
beiten. Genau dies wird dann auch durch den intimen Blick auf die 
aktuellen Diskurse der Neurowissenschaften bestätigt. 

Die Renaissance der Psychoanalyse, der Rekurs auf die Evoluti-
onsmetaphorik, die Metaphysik des ökonomisch agierenden Akteurs 
oder die Metapher vom sich selbst organisierenden System erzeugen 

17	 Siehe zu Letzterem vor allem Rorty (2007).
18	 An dieser Stelle sei an Poppers strenge Fassung des Falsifizierbarkeits-

kriterium erinnert, entsprechend dem dann auch die Psychoanalyse und 
die populären Fassungen der Evolutionstheorie keine überprüfbaren 
wissenschaftlichen Theorien darstellen (siehe etwa Popper 1994).

Epilog

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

382

Bilder, die eines gemeinsam haben: Sie gestatten es der Wissenschaft 
weiterhin, eine verständliche und kulturell anschlussfähige Geschich-
te zu erzählen, wenngleich ihre Praxen schon längst in ein Labyrinth 
undurchdringbarer Beobachterverhältnisse ausdifferenziert sind. 

Im Sinne der Figur des Eigenen im Fremden könnte sich an dieser 
Stelle für die Soziologie die Frage stellen, ob ihr derzeitig zu be-
obachtender Bedeutungsverlust nicht auch damit zusammenhängt, 
dass sie zwar in methodologisch überzeugenderer Weise eine Vielzahl 
von Forschungsergebnissen produzieren, diese aber performativ und 
metaphorisch immer weniger in eine tragende Geschichte integrieren 
kann. 

Während die Soziologie in ihrer Gründungsphase mit Weber und 
Durkheim noch beanspruchen konnte, die gesellschaftliche Funktion 
der Religion zu beerben und später mit der Frankfurter Schule noch 
auf dem Eros von Sigmund Freud und der Utopie eines ins Libertäre 
gewendeten Marxismus reiten konnte, scheint ihr mit dem ›Ende der 
großen Erzählungen‹19 das funktionale Äquivalent zum Bezugspro-
blem der kulturellen Vermittlung von Mensch und Gesellschaft zu 
fehlen. Die soziologische Systemtheorie hilft hier als gewissermaßen 
soziologischste Soziologie nicht weiter, da sie den Menschen außer-
halb der Gesellschaft verortet hat. Aber auch die Rational-Choice-
Theorie kann hier nicht wirklich etwas anbieten. Ihre Verklärung 
des Erklärens zugunsten testbarer Modellannahmen tilgt genau jene 
Verbundenheit, in der sich der Beobachter als Form in der Form in 
der Gesellschaft noch wiedererkennen kann. Beiden Konzeptionen 
fehlt damit sowohl der Eros der befreienden Selbsterkenntnis als 
auch jenes über sich selbst hinausweisende utopische Moment einer 
besseren Gesellschaft.20

Vielleicht ist es auch deshalb gegenwärtig unter Intellektuellen 
attraktiver, sich selbst im Hirndiskurs zu spiegeln, als den alten und 
neuen soziologischen Großtheorien zu folgen. Die alte Frage, woher 
wir kommen und wohin wir gehen, kann nun mit Blick auf die eige-
ne Biologie phylo- und ontogenetisch gewendet werden, und auch 
die Erfahrung der eigenen Emotionalität lässt sich auf diese Weise 
reflexiv integrieren. Als neue Kampfzone erscheint dann – im Ein-

19	 Vgl. Lyotard (1999).
20	 Möglicherweise erklärt sich der soziologische Erfolg von Michel Fou-

cault (man denke hier etwa an seine Rezeption in den Vereinigten Staa-
ten) weniger durch seine soziologischen Qualitäten – man kann mit guten 
Gründen fragen, ob es sich hier überhaupt um eine Soziologie handelt 
– denn durch jene geheimnisvolle Verdunklung, in der sich dann das 
Bewusstsein und die geheimnisvolle Macht der Diskurse zugleich im 
biopolitisch umkämpften Körper wiederfinden können. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


383

Epilog

klang mit dem Zeitgeist – die eigene Biologie, welche als Medium 
der Selbstregulierung einer hochgradig individuierten Gesellschaft 
genutzt werden kann.21 

Als neurochemical selves22 gilt es nun, den eigenen Körper in Be-
zug auf Leistung und Lustgewinn zu optimieren. Zurzeit scheint die 
hiermit verbundene Hirnmystik noch zu tragen. Aus soziologischer 
Perspektive gilt aber auch hier: Zuerst war die Kommunikation. Erst 
dann entstand eine Gesellschaft, die über Gehirne zu sprechen gelernt 
hat, um damit erneut zu zeigen, dass dieses Sprechen eigentlich ein 
Sprechen über sich selber darstellt, eine Gesellschaft, die vermutlich 
das Sprechen über Gehirne irgendwann als langweilig und uninter-
essant empfinden wird, weil das Gesagte bereits zu oft gesagt und zu 
oft wiederholt wurde, eine Gesellschaft, die dann schon längst neue 
Formen gefunden haben wird, mittels derer sich das Verhältnis von 
Mensch, Bewusstsein und Gesellschaft moderieren lässt. Kommuni-
kation kann nur durch Kommunikation zu sich selber kommen und 
in diesem Sinne stellen auch die Diskurse der Hirnforschung keinen 
Ausweg aus dem Käfig der Sprache dar. Mit den Neuro- und Kogni-
tionswissenschaften entstehen allerdings kompetente Sprecher, die 
als Dialogpartner zur Verfügung stehen, um andere wissenschaftliche 
Disziplinen zur Rekonfiguration ihrer eigenen Grenzen anzuregen.

4

Hiermit gelangen wir zur vierten Studie mit dem Titel ›Das Gefühl 
in der soziologischen Theoriebildung‹. In diesem Kapitel ging es vor-
rangig um einen Dialog zwischen den Neurowissenschaften und der 
Soziologie. Ein Dialog setzt voraus, dass der jeweils andere etwas 
zu sagen hat. Zudem gilt nun aber auch das dialogische Prinzip, 
entsprechend dem die Bedeutung des Gesagten von dem jeweils an-
deren bestimmt wird. Dem totalisierenden Durchgriff der einen auf 
die andere Beobachterposition ist hier grundsätzlich eine Absage zu 
erteilen. Dies vorausgesetzt zeigt sich in der Tat, dass die Hirnfor-
schung durchaus einiges zu sagen hat, was den Soziologen interes-
sieren könnte. Die Vergemeinschaftung durch geteilte Praxen, die 
sozialen Funktionen von Emotionen, die Systemik von symmetrischer 

21	 Die Triebhaftigkeit des Menschen erscheint aus dieser Perspektive nicht 
mehr als ein moralisches Problem, sondern selbst als Ausgangsmaterial 
zur Individuierung. Siehe in diesem Sinne auch die veränderte Rolle der 
Sexualität einer modernen Gesellschaft, der es nun weniger um Mo-
ral denn um sexuelle Selbstbestimmung und sexuelle Identität zu gehen 
scheint (vgl. Lewandowski 2004).

22	 Rose (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

384

und asymmetrischer Kopplung von Verhalten und nicht zuletzt die 
Spiegelung von Emotionen und Handlungsdispositionen sind The-
men, die sowohl die Neurobiologie als auch die soziologische Theo-
riebildung berühren. 

Nicht zuletzt ist hier von Interesse, was es eigentlich mit den inten-
tionalen Akten auf sich hat. Ob sich diese als neurologisch vermittelte 
Resonanzprozesse begreifen lassen oder aber im Sinne propositiona-
ler Gehalte ein bewusstes oder unbewusstes Planen von Handlun-
gen voraussetzen, sind Fragen, die auch die derzeitige soziologische 
Theoriediskussion berühren.23 Gerade hier können die an den Fron-
ten der neurobiologischen und soziologischen Theorieentwicklung 
geführten Diskurse in eine produktive Resonanz treten. Es spricht 
einiges dafür, dass gerade die theoretische Durchdringung der Be-
funde zu den so genannten ›Spiegelneuronen‹ jene Argumente vor-
bereitet, auf deren Basis sich eine praxeologische Soziologie endgütig 
vom subjektphilosophischen Erbe der abendländischen Tradition 
verabschieden kann. Denn wenn Gehirne sich in der Lage zeigen, 
soziale Handlungsskripte zu kopieren, ohne dabei einer expliziten 
strategischen Handlungsabsicht zu folgen, dann hätte dies auch für 
das Verständnis der Soziogenese von Verhalten weitreichende Fol-
gen. Man könnte nicht mehr davon ausgehen, dass die Informati-
onsverarbeitung von Hirnträgern auf Basis propositionaler Gehalte 
beruht. Vielmehr spräche dann einiges dafür, dass kognitive Prozesse 
entsprechend dem konnektivistischen Modell vor allem assoziativ – 
und durch Metaphern geleitet – organisiert sind. Dies hätte für die 
Soziologie auch erhebliche methodologische Konsequenzen, etwa im 
Hinblick auf das Verständnis der Natur von Sprache.24

Unterschiedliche soziologische Ansätze und die aus ihnen abge-
leiteten empirischen Felder verweisen beim genauen Hinsehen auf 
entsprechende kognitionswissenschaftliche Komplemente und in die-
sem Sinne gibt der Cross over zwischen den Disziplinen eine Reihe 
von Argumenten in die Hand, die vertrauten Kontroversen neu zu 
sortieren. Nach einem solchen Dialog würden die Grenzziehungen 
zwischen den unterschiedlichen Ansätzen dann weniger interdiszi-
plinär zwischen Biologie und Soziologie zu ziehen sein, sondern eher 
zwischen den unterschiedlichen Traditionen der Modellierung, auf 

23	 Man denke hier etwa an die Kontroverse um die Praxistheorien. Vgl. 
Reckwitz (2003).

24	 Hier geht es unter anderem darum, ob man entsprechend Chomsky 
(1995) einem Regulismus folgt, der die Logik der Sprache für vorfor-
matiert hält, oder mit Lakoff auf eine Informationsverarbeitung setzt, die 
weniger logisch und mehr bildhaft und metaphorisch operiert (Lakoff/
Johnson 1981; Lakoff/Wehling 2008).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


385

die dann beide Disziplinen in ihrer Theoriearbeit zurückgreifen. Die 
entscheidenden Fragen würden dann lauten, wie viel an Komplexität 
man sich in der Modellbildung zutraut und ob man grundsätzlich be-
reit ist, mit dynamizistischen und polykontexturalen Beschreibungen 
zu arbeiten, in denen sich die Schranken zwischen den Disziplinen 
auch manchmal auflösen können.

5

Vom hier aus gelangen wir zu der letzten Studie dieses Buches, beti-
telt mit ›Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales 
Organ‹. Die Grenzen zwischen den Disziplinen Neurobiologie, Psy-
chologie und Soziologie lösen sich offensichtlich noch weiter auf. Wir 
kommen gleichsam zu einer Anthropologie, die auf dem bodenlosen 
Grund von ineinander verschachtelten Komplexitäten gegründet ist. 
Wir begegnen hier verschachtelten Zeitverhältnissen, welche die uns 
vertrauten Differenzierungen zwischen Biologie, Psyche und sozi-
aler Zurechnung zugleich unterlaufen wie auch in ihrer Komparti-
mentierung erneut zur Geltung bringen. Wir treffen nun auf einen 
soziologischen Beobachter, der selbst Hirnforschung zu betreiben 
scheint, indem auch er etwas über die Genese des Bewusstseins zu 
sagen beansprucht – und dies scheint im Sinne der hier vorgeleg-
ten Argumentation genauso wenig vermessen wie der Anspruch der 
Hirnforschung, etwas zum Verständnis sozialer Prozesse beitragen 
zu können. 

Sobald wir uns auf eine polykontexturale Weltbeschreibung ein-
lassen, bleibt uns nichts anderes übrig, als der Einheit der Differenz 
mit einer Differenzierung der Beobachterverhältnisse zu begegnen, 
die sich in der dialogischen Relationierung ihrer Perspektiven zu 
einer immer höheren Komplexität der Beschreibung hinaufschrau-
ben kann. Sobald die zweiwertigen Ich/Es-Relationen der vertrauten 
Monokontexturen zugunsten einer Ich/Es/Du-Relationierung aufge-
brochen werden, ergibt sich die Chance, tiefer zu begreifen, was es 
bedeutet, in einer Welt zu leben, die nur aus der Endoperspektive 
untersucht werden kann. Psychologie und Soziologie wären hiermit 
sozusagen kalt erwischt, weil ihre disziplinären Abgrenzungen und 
Trennungen nun obsolet geworden sind. Die Wissenssoziologie wie 
auch die Kognitionsforschung hätten es mit einem auf Milliarden 
Gehirne verteilten Netzwerk zu tun, dessen Intelligenz – und viel-
leicht auch sein Bewusstsein –  dann weder in seinen Knoten noch 
in seinen Relationen zu verorten ist.

Die Gesellschaft kann nur deshalb jene psychisch unbegreifliche 
Komplexität der Weltgesellschaft erzeugen, weil das menschliche 
Gehirn eben diese Komplexität aushält. Entgegen der üblichen Rede 

Epilog

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

386

von der biologischen Natur des Menschen würde das eigentliche 
Geheimnis dieser Prozesse nun darin bestehen, dass der Mensch bei 
alledem mitspielt, dass er die nahezu undurchschaubaren Zumutun-
gen der modernen Gesellschaft nicht nur erträgt, sondern zugleich 
kommunikativ und physiologisch beständig reproduziert, dass also 
System und Lebenswelt auf der Ebene der Praxis keinen Gegensatz 
bilden.25 Der moderne Mensch kommt offensichtlich – trotz der Rede 
vom instinktentlasteten Mängelwesen26 – erstaunlich gut mit einer 
Welt zurecht, in der mit einer Vielzahl sozialer Unbestimmtheiten zu 
rechnen ist und in der soziologisch wie auch (neuro-)biologisch das 
eigentlich Erklärungswürdige die Frage ist, warum der Mensch so 
selten dagegen Amok läuft. 

Wenn nun aber auch das Bewusstsein in diesem Sinne vor allem 
als ein soziales Organ anzusehen ist, das auf den Umgang mit sozi-
alen Unbestimmtheiten spezialisiert ist, als ein Phänomen, das auf 
der Gesamtdynamik der sich hieraus ergebenen Resonanzprozesse 
reitet, dann bekommt auch das Gerede vom ›Ich‹ einen anderen Sinn. 
Denn gerade im ›Von-sich-Zurücktreten‹27 offenbart sich eine ob-
jektive Realität, die jenseits des Akteurskonzeptes liegt und über die 
sich mehr sagen lässt, als dass es sich hierbei um ›Konstruktionen‹ 
handelt. In diesem Sinne scheint dann mancher Hirnforscher derzeit 
mehr von den wechselseitigen Bedingtheiten dieser Prozesse zu wis-
sen als jene Soziologen und Psychologen, die immer noch glauben, 
die Grenzen ihrer Disziplin verteidigen zu müssen.

25	 Das Problem der Habermasschen Agonie von System und Lebenswelt 
besteht darin, dass auch hier wieder eine Unterscheidung zwischen in-
nen und außen vorausgesetzt werden muss, die ja durch den Gebrauch 
dieser Unterscheidung erst konstituiert wird. Demgegenüber lässt sich 
einwenden, dass Akteure gerade in ihrer lebensweltlichen Praxis auch die 
Systeme reproduzieren, die ihnen dann auf einer anderen Ebene als Ago-
nie erscheinen mögen. Die Spaltung von System und Lebenswelt gehört 
damit sozusagen selbst mit zu der Semantik, die eben diese besondere 
Systemik reproduziert, in der dann die Beschreibung dieser Spaltung 
ausflaggt. Was dann jedoch noch übrig bleibt, ist die Gleichzeitigkeit 
der verschiedensten Referenzen in einer Praxis. Aber wenn das so wäre, 
dann braucht man diesen Gegensatz auch nicht mehr als analytische 
Kategorie, sondern nur noch als eine deskriptive Kategorie einer Selbst-
beschreibung der Verhältnisse. Die Lebenswelt selbst wäre dann genau 
genommen nichts anderes als ›die Wirklichkeit‹ in ihrer polykontex-
turalen Einfaltung, in der dann unterschiedliche Wahrnehmungen und 
Beobachtungsrelationen in ein dynamisches Arrangement treten. 

26	 Hier mit dem Verweis auf Gehlen (1963).
27	 Hier im Anklang an Tugendhat (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


387

Epilog

6

Dieses Buch begann als eine soziologische Analyse, die ihre eigene 
Perspektive ernst nimmt. Dies ist insofern notwendig, um als Spre-
cher in den Diskurs eintreten zu können, denn ohne Standort lässt 
sich nichts Sinnvolles sagen. Mit Blick auf die Verabsolutierung der 
eigenen Beobachterperspektive stellt sich jedoch mit Rorty die Frage, 
ob die Institutionen des Wissenschaftssystems unter den gegebenen 
Verhältnissen der hiermit verbundenen Ideologien weiterhin bedür-
fen.28 

Oder um es schärfer zu formulieren: Können wir es uns im Sinne 
unserer gesellschaftlichen Verantwortung als Wissenschaftler wei-
terhin leisten, den Dialog mit der Gesellschaft durch intra- und in-
terdisziplinäre Abgrenzungen und Abschottungen zu unterbinden? 

Bei diesem geforderten Dialog kann es jedoch unter den gegebe-
nen Verhältnissen nicht mehr im klassischen Sinne um ›Verstehen‹ 
gehen. Vielmehr ist hier eine Haltung, ein Wissen darüber gemeint, 
dass unter den derzeitigen epistemischen Verhältnissen der Wissens-
produktion nur noch ›transpersonale‹ Arrangements zu intelligenten 
und produktiven Formen des gesellschaftlichen Miteinanders führen. 
Der Dialog stellt damit eine notwendige Kommunikationsfiktion 
dar, mittels der jeder Teilnehmer über die Konstruktion des jeweils 
anderen als dem eingeschlossenen Ausgeschlossenen sein eigenes 
Sprachspiel differenzieren, kultivieren und flexibilisieren kann. Lé-
vinas Akzentuierung des Nicht-Verstehbaren und Nicht-Aneigbaren 
würde hiermit sozusagen in einem soziologischen Verständnis Sinn 
ergeben – nämlich als jene paradoxe Form, in der das Wissen und 
die ihm inhärente Koproduktion von Nicht-Wissen in schöpferischer 
Weise gleichzeitig zum Ausdruck gebracht werden können. 

Nur in einem solchen Verständnis des Dialogischen lässt sich krea-
tiv mit dem Befund umgehen, dass wir nicht mehrwertig denken 
können, sondern stets in eine zweiwertige Form einrasten, die etwas 
denkt, sich etwas vergegenwärtigt und aus dem Möglichkeitsraum 
potentieller Kontexturen eine bestimmte auswählt. Als sichtbare Spur 
erscheint im Denken immer nur eine Kette von Lösungen, deren Glie-
der als Sinn bereits in eine bestimmte Form von Ontologie eingerastet 
sind, um hierdurch jedoch zugleich die anderen legitimen Standorte 
einer polykontexturalen Wirklichkeit zu negieren. Nur in der un-
greifbaren Lücke dazwischen wird das ›Ich‹ wie auch die ›objektive 
Welt‹ als andere Seite dieser Illusion überschritten. 

28	 Rorty (1987 [1979], 362 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748971245-371 - am 27.01.2026, 10:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Epilog

