2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Dieser Arbeit steht mit Kapitel 2 eines voran, welches ein erstes Fundament fiir die
Konstruktion eines neuen Typus des politischen Denkens legen soll. Bevor die bio-
politischen Antworten auf die Frage des Politischen sowohl im Denken von Ernst
Junger als auch Michel Foucault analysiert werden, wird dieses Kapitel eine theo-
retische Grundlage in der Auseinandersetzung mit der Geschichte schaffen. Es er-
scheint praktischer, das Thema des Historismus, der Geschichtsphilosophie und
die genealogischen Antworten Ernst Jiingers und Michel Foucaults voranzustellen,
als sie in den Hauptkapiteln mit zu bearbeiten. Es steht hinter diesem Aufbau der
Arbeit die Uberzeugung, dass Jiingers und Foucaults biopolitischer Blick auf das
Politische nur vor dem Hintergrund ihres von Nietzsche geprigten, genealogischen
Blick auf die Geschichte zu verstehen ist. Doch weder ist ein Text Nietzsches mit
einem anderen Text Nietzsches zu vergleichen — noch rezipieren Jinger und Fou-
cault ihn auf dieselbe Art und Weise. Das wird im Folgenden herausgearbeitet. Bei
beiden Autoren ist die Frage nach der Geschichte (der Moderne) eine von entschei-
dendem Rang. Dieses Kapitel dient dazu, diesen Verstindnissen in ihren konver-
gierenden und durchaus divergierenden Momenten niherzukommen. Ernst Jin-
ger und Michel Foucault sind ohne Nietzsche nicht zu verstehen. Dariiber hinaus
ist auch der hier beschriebene Typus des politischen Denkens nicht ohne Nietzsche
zu verstehen.

2.1 Zwischen Nietzsche und Foucault:
der Anspruch der Gegen-Geschichte

Nietzsches Philosophie ist maf3geblich als Kritik an der klassischen Geschichts-
philosophie sowie am Historismus zu verstehen. Die Kritik an der Geschichtsphi-
losophie war bei Nietzsche nichts Neues. Schon mit der Formulierung der The-
sen des Fortschritts und der Vollendung der Menschheit, wie etwa beim Marquis
de Condorcet, gingen schwerwiegende Einwinde von Kritikern einher. Berithmtes
Beispiel ist etwa Jean-Jacques Rousseau, der die Fortschrittsgeschichte der klassi-
schen Geschichtsphilosophie mahnend in eine Art der Verfallsgeschichte umfor-

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mulierte. Das ist ein Topos, welcher im Zusammenhang der Kritik an Geschichts-
philosophie und Historismus etwa bei Walter Benjamin oder auch bei Adorno und
Horkheimer im Konzept der instrumentellen Vernunft wiederkehren wird. Karl
Marx ist wohl einer der berithmtesten Kritiker der Geschichtsphilosophie, der je-
doch den Fortschrittsoptimismus in Hegels Werk nicht ganzlich verwarf, sondern
durch eine Kritik an den biirgerlichen Zustinden eine emanzipative Lesart der
Geschichte wissenschaftlich zu etablieren versuchte. Mit Rousseau kritisiert Marx
die biirgerliche Gesellschaft, doch im Gegensatz zu ihm sieht er die Moglichkeit,
durch einen alternativen nicht-biirgerlichen Einsatz des technischen Fortschritts
die Lebensbedingungen fiir die Mehrheit der Menschheit deutlich zu verbessern.
Dieser Marx’sche Glaube an die emanzipativen Potenziale des technischen Fort-
schrittes veranlasst eine ganze Reihe von linken Denkern des 20. Jahrhunderts
wiederum nach den Erfahrungen des Terrors und des Totalen Krieges zu einer Ab-
wendung von Marx’ Fortschrittsoptimismus. Vertreter der Kritischen Theorie, wie
etwa die schon genannten Walter Benjamin, Theodor W. Adorno und Max Hork-
heimer, wie auch franzésische Nachkriegsphilosophen, etwa des Strukturalismus
oder der Neuen Philosophie, machen sich an eine Reinigung des Marxismus von
den Resten der aufklirerischen Geschichtsphilosophie. Vor dem Eindruck der zwei
Weltkriege, dem Faschismus, der Atombombe und nicht zuletzt dem Stalinismus
erschien vielen Linken Marx’ Glaubigkeit an den Fortschritt als nicht mehr halt-
bar, wie ganz generell auch das Fortschrittsdenken der Aufklirung. Adornos und
Horkheimers Versuch einer Aufklirung der Aufklirung in der Essaysammlung Dia-
lektik der Aufklirung ist weltbekannt. Nur durch eine Kritik des Vernunftbegriffs
und auch des Geschichtsverstindnisses der Aufklirung kénne dem stets drohen-
den Umschlagen von Emanzipation zu einem rein instrumentellem »Positivismus«
begegnet werden, der von Beginn an dem Projekt der Aufklirung innewohne.' Die
Auseinandersetzung mit der Geschichte im 20. Jahrhundert ist jedoch nicht nur
tief gepragt von dieser Denktradition von Rousseau itber Marx hin zur Kritischen
Theorie, sondern ist in vielen Ausprigungen auch maflgeblich von der Kritik Fried-
rich Nietzsches an der Geschichte geprigt. Genau genommen arbeitet sich Nietz-
sche nicht nur an der Geschichtsphilosophie ab, sondern in seinen Schriften iiber-
wiegen Auflerungen zum Historismus des Endes des 19. Jahrhunderts. Michel Fou-
cault wird — ganz im Sinne Nietzsches — in seiner Vorlesungsreihe In Verteidigung
der Gesellschaft ebenso den Historismus als ein Identititen-konstruierendes Dispo-
sitiv delegitimieren, welches der herrschenden »Rasse« im historisch-politischen
Krieg gegen das »Andere« eine legitimierende Geschichte an die Hand gibt. Der so
arbeitende Historiker helfe den Michtigen, das ist Foucaults Kritikpunkt. Der His-
torismus, welcher in Abwendung von der Geschichtsphilosophie zwar nach lokalen

1 Vgl. Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklarung. Philosophische Frag-
mente, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

und zeitlich begrenzten Identititen, nach Serien von organischem Wachstum ei-
nes Volkes oder einer herrschenden Gruppe sucht, ist selbst doch nichts anderes
als »Maskerade« und »Karneval«, denn die Geschichte, mit der der Historismus die
herrschende Klasse begliicke, ist eine erfundene Waffe im Kampf um die Macht im
Hier und Jetzt. Seinen eigenen Anspruch zu einer positiven Geschichte erfiille der
Historismus aus verschiedenen Griinden nicht.* In seinem Buch Archiologie des
Wissens versucht Foucault selbst eine wirklich positivistische Methodologie fiir die
Geschichtswissenschaft zu entwerfen, die streng eben jede Form der subjektiven
Kontinuititen, der Identititen und Ideologien ausblendet und sehr strukturalis-
tisch historische Aussagen nicht in einer zeitlichen Folge untersucht, sondern als
Teile von sich aus sich selbst heraus entwickelnden Strukturen, die er als »Existenz-
bedingungenc« fiir Aussagen bezeichnet. Anstatt sich also im Sinne des Historismus
mit Ketten und Serien von objektiven Wahrheiten zu beschiftigen, oder wie in der
Geschichtsphilosophie nach teleologischen Bewegungsrichtungen der Vernunft in
der Geschichte zu forschen, besteht Foucaults Programm im Hervorholen des »Ar-
chivs«, im Aufzeigen der disparaten, konflikthaften, gar zufilligen Entwicklung
von Diskursen. Das Archiv beschreibt das Sag- und Unsagbare in jeder Epoche und
Foucault betont in seinen archiologischen Biichern vor allem die Schwellen, an de-
nen die Formationsregeln fiir Diskurse, die im Archiv zusammengefasst werden,
sich aus teilweise unerklirlichen Griinden verindern.? Spiter wird Foucault eher
vom Dispositiv sprechen, das neben diskursiven und epistemologischen Aspekten
auch und vor allem die Machtkomponente beleuchten wird. Foucault stellt somit
das disruptive Moment der Geschichte in den Mittelpunkt: Er zeigt, wie Wissen in
unerwarteten Briichen wissenschaftlicher Formationsregeln entsteht und nicht in
organisch-linearer Form.

»Anstelle ideengeschichtlicher Linien rekonstruiert er Querschnitte durch ein-
zelne Epochen mit gemeinsamen Strukturen des Wissens wie beispielsweise
die >Analogie< wiahrend der Renaissance oder die >Reprdsentation< wahrend
der Aufklarung. Derartige Paradigmen, wie man heute sagen wiirde, bestehen
letztlich in »diskursiven Formationen<, worunter jeweils ein bestimmtes System
von Gegenstinden, Begriffen und argumentativen Strategien zu verstehen ist.«*

In seinem frithen Wirken wendet Foucault sich in seiner Archiologie gegen die Te-
leologie der Geschichtsphilosophie als auch gegen den Historismus. In seinem 1971
erschienenen Aufsatz Nietzsche, die Historie, die Genealogie erweitert Foucault jedoch
seine bisherige Archiologie um den Aspekt der Genealogie, den er bei Nietzsches

2 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France
1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

3 Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

4 Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2004, S. 143.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

45


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

aufgreift und weiterentwickelt. Fiir einige Autoren handelt es sich hier um einen
Bruch in Foucaults Werk® — andere wiederum argumentieren, es handle sich um
eine Fokusverschiebung, jedoch keine Neuausrichtung.® Doch was versteht nun
Foucault unter der genealogischen Methode in Anlehnung an Nietzsche?

Der Begriff der Genealogie stammt aus dem Altgriechischen und lisst sich in
etwa mit Stammbaum oder Geschlechtsregister iibersetzen. Es ist ein Begriff, der
in der Ahnenforschung Verwendung gefunden hat. Konkret greift Friedrich Nietz-
sche den Begriff der Genealogie (im Sinne der Begriffsgeschichte) von Dr. Paul Rée, ei-
nem langjihrigen engen Freund, auf, der sich in seinem Der Ursprung der moralischen
Empfindungen kritisch mit den psycho-sozialen Urspriingen ethischer Normen (wie
etwa schlechtes Gewissen etc.) auseinandersetzt. Rée kritisiert die Vorstellung, wie
sie etwa von Kant gendhrt wurde, das schlechte Gewissen sei ein quasi-transzen-
dentaler Indikator fiir den im Menschen steckenden Gerechtigkeitssinn, der Ego-
istisches als schlecht und Un-Egoistisches als gut befinden wiirde. Rée kritisiert
diese Entscheidung und historisiert sie — er sucht den historischen Ursprung fir
diese moralische Grundentscheidung, die verdringt wurde.” Hier lisst sich Nietz-
sche inspirieren, nicht mehr mit den Philosophen nach dem »Ursprung des Bosen
hinter der Welt« zu suchen, sondern der Frage nachzugehen, »unter welchen Be-
dingungen erfand sich der Mensch jene Werturteile gut und bése? und welchen Wert
haben sie selbst? Hemmten oder forderten sie bisher das menschliche Gedeihen?<®
Nietzsche lobt Rées »kluges, auch altkluges Biichlein<® fiir den Ansatz, der jedoch
Nietzsche nicht weit genug geht. Nietzsche geht es um den »Wert der Moral« fiir
das Leben und er will die Entwicklung vom Ursprung an bis in unsere Zeit hinein
nachzeichnen, wie Herren- und Sklavenmoral miteinander ringen. Seine haupt-
sichliche Schlagrichtung ist es, mit einer spezifischen Art der Moralgeschichte,
eine Kritik der Werte zu erreichen. Er wendet sich, wie bspw. auch Rée, gegen
eine Mitleidsmoral, die sich genealogisch durch eine Umwertung der Werte, aske-
tische Ideale, Platonismus und das Christentum ergeben habe. Nietzsche will also
aufdecken, wie das Wissen iiber ein quasi-naturrechtliches, adeliges moralisches
Rechtsempfinden durch Jahrhunderte der Intervention durch Priester und ande-
re Heilsversprecher zunehmend verdeckt und zum Bésen hin umgewertet wer-

5 Vgl. hierzu bspw. die Einlassungen von Karl-Heinz Geifd: Geif3, Karl-Heinz: Foucault-
Nietzsche-Foucault, Die Wahlverwandtschaft, Pfaffenweiler, 1993.

6 Vgl. hierzu etwa Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik, Zum Begriff des Lebens bei
Foucault und Canguilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013.

7 Vgl. Rée, Paul: Der Ursprung der moralischen Empfindungen, Chemnitz: Verlag von Ernst
Schmeitzner, 1877.

8 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und Leipzig,
1991, S.11.

9 Ebd., S.12.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

den konnte.™® Eine solche Philosophie fithre dauerhaft zur Selbstertrinkung der
Menschheit, da der Wille zur Macht der schwachen Typen zu Mitleid und Medio-
kratie dringe, jedoch der riicksichtslose Gestus des Herrentypus es sei, der »In-
Besitz-nehmen« will, der Held und Cisar, Heiland und Prophet, dessen Liebe sich
als Liebe zur Menschheit, nicht aber im Mitleid erschopft und die grofien Wer-
ke vollbringt, die die Menschheit in vollem Glanz vollenden wiirde.” Begriffe wie
»Menschheit« lehnt Nietzsche hierbei als humanistische Illusion ab, sondern es
gebe nur einzelne Lebewesen, die gemif} dem vitalen Lebensprinzip nach Ausdeh-
nung, Beherrschung und Macht streben - alleine oder in einer Gruppe. Nietzsche
unterzieht die Moral folglich einer Wertpriifung und kommt zum Schluss, es gibe
»nichts am Leben, was Wert hat, aufler dem Grade der Macht — gesetzt eben, daf’
Leben selbst Wille zur Macht ist. Die Moral behiitete die Schlechtweggekommenen
vor Nihilismus, indem sie jedem einen unendlichen Wert, einen metaphysischen
Wert beimafd und in eine Ordnung einreihte, die mit der der weltlichen Macht und
Rangordnung nicht stimmt: sie lehrte Ergebung, Demut usw. Gesetzt daf$ der Glau-
be an diese Moval zugrunde geht, so witrden die Schlechtweggekommenen ihren Trost
nicht mehr haben - und zugrunde gehn.**

Nietzsches Genealogie besteht methodologisch in der Enthiillung des Entschei-
denden in jeder Wissensordnung und in jeder Moral: des Willens zur Macht. Die
Moral der Aufklirung ist fiir Nietzsche somit nicht wirklich Ausdruck von Schwi-
che, sondern Ausdruck des Willens zur Macht der Schwachen. Es handle sich hier
um maskierte Arten des Willens zur Macht.’® Die Genealogie besteht also nicht le-
diglich in einer Ahnenforschung unserer Moralvorstellung, sondern in allererster
Linie in einem ganz bestimmten historischen Moment in einer Demaskierung der
Sprechweisen und der Rhetorik eines historisch-politischen Diskurses, wie Fou-
cault sagen wird, der das Machtstreben einer bestimmten gesellschaftlichen Herr-
schaftsklasse verwischt und dadurch herrscht.' Foucault wird daher seine Genea-
logie in Anlehnung an Nietzsche auch als eine »history of the present«’® darstel-
len. Kritik der Gesellschaft bedeutet fiir Foucault die Demaskierung der in ihr gel-
tenden Normen und die Darstellung der sie tragenden Institutionen als aus nie-
deren Realititen zufillig historisch geworden und nicht als Ergebnis eines Telos

10 Vgl ebd., S.14f.

11 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis,
Panajotis (Hg.): Der Philosoph und die Macht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 152.

12 Ebd., S.158f.

13 Vgl ebd,, S.159.

14 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France
1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

15 McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School, in:
Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-
bridge: MIT Press 1994, S. 244 (S. 243-282).

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

47


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

oder einer hoheren Rationalitit. Damit greift er Nietzsche auf, der den Philoso-
phen und den Trigern des Humanismus im Zusammenhang mit seiner Genealo-
gie polemisch zuruft, die Welt sei »der Wille zur Macht — und nichts aufSerdem! Und
auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht — und nichts auerdem!«*® Damit stellt
sich Nietzsches Genealogie in Foucaults Augen aufderhalb der Suche nach einem
tatsichlichen Ursprung der Dinge. Foucault begriindet in seinem Aufsatz Nietz-
sche, die Genealogie, die Historie ebenjenen Punkt, dass es Nietzsche um die Parodie,
um das Karnevaleske in der historistischen Suche nach Wahrheiten im Ursprung
gegangen sei. Nietzsche deckt eine Art der Philosophie des Lebens auf, die Fou-
cault in dieser Art so nicht mittragen wiirde, die jedoch Nietzsche zu etwas ver-
anlasst, das Foucault eins zu eins teilt: einer Analytik der Macht als Geschichte.
Philosophischer Hintergrund dieser strategischen Entscheidung Foucaults ist, dass
er nach einer geeigneten Form der Kritik sucht, die unabhingig von normativen
Vorentscheidungen und dem souverinen Subjekt angewendet werden konnte. Die
Moglichkeit einer Kritikform, welche aufierhalb der Macht steht, hilt Foucault fiir
ausgeschlossen. Jiirgen Habermas’ Antwort auf das Problem der Kritik und der
Macht, das Problem durch eine Diskursethik und eine Form zwangsfreie Art des
Diskurses im kommunikativen Handeln zu etablieren, hilt Foucault fiir unmog-
lich und schlicht utopisch.'”” An genau dieser Fragestellung entfacht sich in den
1980er Jahren ein philosophischer Schlagabtausch zwischen Michel Foucault und
Jirgen Habermas tiber die Frage nach der Kritik und der Macht. Hauptgegenstand
des als Foucault-Habermas-Debatte in die Geschichte eingegangenen philosophi-
schen Streits, der auch nach dem Tod von Foucault von dessen Schiilern und Schii-
lern von Habermas weitergefithrt wurde, ist die Frage nach der Macht sowie deren
Kritik. Fiir Foucault produziert Macht Wissen und gesellschaftliche Praxis bzw.
sie stehen in einem sich gegenseitig stark determinierenden Verhiltnis. Foucaults
genealogische Methode besteht nun in der Entlarvung jeglichen Wissens und je-
der gesellschaftlichen Praxis und den gesellschaftlichen Institutionen als historisch
gewordene Macht-Korrelate. Habermas lehnt Foucaults Ansatz ab, da dieser nim-
lich keine kritische Theorie vorlege, die zwischen legitimen und illegitimen For-
men der Macht unterscheide und dabei die ganzen Abstufungen und Definitionen
von Macht und Herrschaft von Max Weber zu ignorieren scheine.'® Foucault un-
terliuft diese normative Betrachtungsweise, indem er sich fiir viele Formen der

16  Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis, Pana-
jotis (Hg.): Der Philosoph und die Macht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S.160.

17 Vgl. McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School,
in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-
bridge: MIT Press 1994, S. 265.

18 Vgl. Kelly, Michael: Introduction, in: Ders. (Hg.), Critique and Power. Recasting the Fou-
cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

lokalen Kritik statt einer globalen kritischen Theorie starkmacht. Er unternimmt
hierbei den Versuch, philosophische Kritik ohne universale Normen zu begriin-
den. Dieses Unterfangen ist es, das sowohl methodologisch als auch sozialtheore-
tisch und philosophisch von Habermas und dessen Frankfurter Schiilern als hochst
zweifelhaft, verworren, widerspriichlich, teils gar als gegenaufklirerisch und nihi-
listisch verworfen wird. Auch wenn Autoren wie Axel Honneth, Michael Kelly, Tho-
mas McCarthy und Richard Bernstein Foucault nicht wie Habermas selbst gleich
als einen »Gegen-Aufklirer« im Sinne Ernst Jiingers verurteilen, und ihm nicht ei-
ne »terroristische Offensive[n] gegen die klassische Aufklirung«" unterstellen, so
beschreiben sie recht einmiitig eine Zahl an Widerspriichen in Foucaults genea-
logischem Projekt, das aus dieser Konstruktion von Macht, Wissen und sozialer
Praxis herrithrt. Axel Honneth sieht in Foucaults Kritikformen zwar grundsitzlich
eine Erweiterung der kritischen Theorie Adornos, die in entscheidenden Punkten
die globale Kritik durch lokale Ansatzpunkte erginzen kénnte. Wie auch Adorno
ging es Foucault um das Aufzeigen einer dunklen Seite der Aufklirung und die
im Projekt der Moderne selbst angelegten Beherrschungs-, Allmachts- und Unter-
werfungsphantasien, die unter dem Deckmantel der Emanzipation Einzug hielten.
Wihrend jedoch Adorno die Quelle des Problems in einer zentralisierten Verwal-
tung und der damit einhergehenden Manipulation sieht, bringt Foucault eher ei-
ne funktionalistische Begriindung fiir das Aufkommen von disziplinarischen und
biopolitischen Techniken der totalen Institutionen und von Sicherheitsdispositiven
aus der Notwendigkeit der historischen Herausforderungen fiir »die Gesellschaft«
an. Wihrend Adornos Blick sich also nach oben und auf das Globale wendet, wen-

det sich Foucaults nach unten und ins Detail.2°

»In a sort of diagnostic conclusion to his historical argumentation in which he
projects the results of the structural change of power into the present, Foucault
can define the type of social integration that underlies modern societies accord-
ing to the model of total institutions without substantially having to take into con-
sideration the universal achievements of bourgeois law. [...] Adorno and Foucault,
therefore, both place a coercive model of societal order at the base of their so-
cial theory. But Foucault [...] is satisfied with a conception of technique that works
solely on the human body, since he regards the psychic properties of subjects, and
thus their personality structures, entirely as products of specific types of corporal

19 Améry,Jean: Neue Philosophie oder alter Nihilismus. Politisch-Polemisches tiber Frankreichs
enttiduschte Revolutiondre (1978), in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsitze zur Philosophie, Stutt-
gart: Klett-Cotta 2004, S. 240.

20  Vgl. Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society, A Systems-Theoretic Dissolution of the Di-
alectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Fou-
cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 157-184.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

49


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

disciplining. Adorno represents this process differently. He attributes such con-
temporary importance to manipulative strategies because he regards it as one of
the characteristics of the postliberal era of capitalism that subjects have lost the
psychic strength for practical autonomy. [..] What Foucault in his theory of power
appears ontologically to presuppose — the conditionability of subjects— Adorno
grasps as the historical product of a process of civilization that goes back to the
early stages of human history.«*'

Richard Bernstein schreibt sehr treffend, dass Foucaults Umgang mit der hier von
Honneth beschriebenen gemeinsamen Herausforderung der analysierten Dialektik
der Aufklirung in einer disruptiven Rhetorik besteht. Foucault verwirft die Mog-
lichkeit einer subjekt-zentrierten oder auch diskursethischen Reinigung des Car-
tesischen Ego von seinen Entfremdungen (auf die Foucault in hervorragender Art
und Weise in Die Ordnung der Dinge eingehen wird), sondern verbleibt in einem
genealogisch-demaskierenden Gestus gegen jegliche Norm und Vernunft. In sei-
nen letzten Schriften greift Foucault Kants weltbekannte Antwort auf die Frage
Was ist Aufklirung? auf und identifiziert sich mit dessen Version der Aufklirung als
Auftrag an jeden Einzelnen, sich selbst zu erfinden, alle Vernunft zu hinterfragen
und sich selbst und die moderne Welt somit zu meistern: Kritik als Ethos. Kant
sei es laut Foucault nicht so sehr um eine bestimmte Ideologie oder ein Theorie-
konstrukt gegangen, sondern vielmehr um eine Stirkung des Ich und der eigenen
Einschitzung der Welt aus sich selbst heraus.?* Foucault liefert eine dsthetisch-
existentialistische Lesart Kants, die er auf seine eigene Art und Weise mit Nietz-
sches Projekt zu verbinden sucht. Auf die ganze Diskussion, ob nun diese letzten
Subjekt-stirkenden Texte Foucaults kurz vor seinem verfrithten Tod mit dem vor-
her in der Archiologie des Wissens und in der Ordnung der Dinge attestierten Tod des
Subjekts vereinbart werden konnen, soll an dieser Stelle nicht eingegangen wer-
den. Jedoch wird aus einer kurzen Analyse der Habermas-Foucault-Debatte klar,
dass trotz der grundsitzlichen Kritik der Moderne aufgrund ihrer instrumentellen
Vernunft und blof3 positivistischer Rationalitit, in die sie stets umzukippen droht,
die Suche nach einer richtigen Kritikform die beiden Autoren und deren Schii-
ler entzweit. Ganz grundsitzlich entzweien sich die Frankfurter Schule bis hin zu
Habermas und Michel Foucault schon deshalb, so McCarthy, denn obwohl

»genealogy and critical social theory do occupy neighboring territories in our the-
oretical world, their relations to one another are combinative rather than peace-

21 Ebd., 177ff.

22 Vgl. hierzu u.a. Bernstein, Richard ].: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly,
Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge:
MIT Press 1994.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

able. Foucault’s Nietzschean heritage and the Hegelian-Marxist heritage of the

Frankfurt school lead them to lay competing claims to the very same areas.«*3

Foucaults so tiefe Inspiration von Nietzsches Spiatwerk und dessen Wendung gegen
Hegel sind es, die ihn mit der Frankfurter Schule so unvereinbar machen. Es stellt
sich daher die Frage, welche Inspiration und welche theoretischen Vorannahmen
er hier erhalten hat. Ausgangspunkt ist die oben schon angedeutete Opposition
Friedrich Nietzsches Ende des 19. Jahrhunderts gegen den Historismus seiner Zeit
und die Geschichtsphilosophie. Er sucht einen anderen - einen von der Begriffsge-
schichte inspirierten — Blick auf die Geschichte. Anstelle der historistischen Suche
nach der Wahrheit in der Geschichte und der geschichtsphilosophischen Suche
nach Subjekt und Sinn von Geschichte, stellt Nietzsche in seiner Streitschrift Zur
Genealogie der Moral die Erforschung der Genese, des »Ursprungs« und der »Ent-
stehung« von Moral und Wahrheit. Zentral fir das Verstindnis seiner Methode
erscheinen mir seine Einlassungen zum Subjekt. Etwa bei der Erwidgung morali-
scher Fragen, ob etwas gut oder schlecht sei, subjektive Positionen einzunehmen,
sei die Bevorzugung einer sich historisch etablierten »Sklavenmoral« und des »Res-
sentiments« zu verdanken. Nietzsche bringt hier in sozialdarwinistischer Manier
ein Beispiel von Raubvogeln und Limmern an. Dass Limmer Raubvogel schlecht
finden, da sie ihr Leben bedrohten, sei nicht verwunderlich, so Nietzsche. Jedes
Lamm oder gar jeder, der nicht gerade Raubvogel ist, der kann wohl nachvollzie-
hen, weshalb Limmer Raubvogel bose finden. Doch der allgemeingiiltige Schluss,
Raubvogel seien schlecht und Limmer seien gut per s, wire ein Schluss wider die
Natur, den Nietzsche iibertragen auf Starke und Schwache in der Gesellschaft zu
seiner Zeit erkennt und gegen den er sich wehrt.*4

»Von der Stirke verlangen, dafs sie sich nicht als Starke duflere, dafs sie nicht
ein Uberwiltigen-Wollen, ein Niederwerfen-Wollen, ein Herrwerden-Wollen,
ein Durst nach Feinden und Widerstinden und Triumphen sei, ist gerade so
widersinnig als von der Schwache verlangen, dafs sie sich als Starke dufiere. Ein
Quantum Kraft ist ein ebensolches Quantum Trieb, Wille, Wirken — vielmehr, es
ist gar nichts anderes als ebendieses Treiben, Wollen, Wirken selbst, und nur
unter der Verfithrung der Sprache (und der in ihr versteinerten Grundirrtiimer
der Vernunft), welche alles Wirken als bedingt durch ein Wirkendes, durch ein
>Subjekt« versteht und mifdversteht, kann es anders erscheinen. [...] Aber es gibt

23 McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School, in:
Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-
bridge: MIT Press 1994, S. 248.

24 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und
Leipzig, 1991, S. 38.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

kein solches Substrat; es gibt kein >Sein< hinter dem Tun, Wirken, Werden; >der
Titer<ist bloR zum Tun hinzugedichtet — das Tun ist alles.«*>

Genealogie der Moral bedeutet fiir Nietzsche das Tun, die real wirkenden Krifte
hinter allen Wahrheiten aufzudecken, die durch das Sprachspiel und die Ideolo-
gie der herrschenden Klasse verdeckt werden. Die Genealogie ist eine Analyse der
Krifteverhiltnisse, welche den Machtverhiltnissen entsprechen. Es handelt sich
somit um eine Genealogie des Willens zur Macht.?® Geschichte ist Ergebnis von
Praktiken und von historischen Schlachten — der Gewinner ist es, der iiber die
Geschichtsschreibung entscheidet. Nietzsche hat nun den Anspruch, sein eigenes
Geschichtsbild der »Herrenmoral« der »jiidischen« »Sklavenmoral« der Aufklirung
und des Marxismus entgegenzustellen. Dafiir wendet er eine philologisch-lingu-
istische Methode an, welche er den Genesen der »Englinder« und dem von ihnen
inspirierten Paul Rée entgegenstellt. Durch die Untersuchung von Wortabstam-
mungen, wie etwa bei »gut« aus dem Altdeutschen fiir adelig und schlecht vom dem
gegeniiberstehenden »schlicht«, will er einen eher zur Natur des Willens zur Macht
passenden Umsturz der humanistischen Moral erreichen. Fiir Nietzsche gibt es
tatsichlich einen quasi-metaphysischen Maf3stab fiir gut und bése, der jedoch mit
der Philosophie der Klassik seit dem Triumph Platons und durch den Siegeszug
der aufklirerischen Ratio nichts mehr gemein habe. Foucault hingegen greift zwar
die genealogische Kritik gegen Historismus und Geschichtsphilosophie auf, un-
terscheidet sich jedoch entscheidend von Nietzsche, indem er jeglichen Versuch
disqualifiziert, jenseits vom Guten und Bésen der Philosophen noch einen mo-
ralischen Kompass etablieren zu wollen — und schon gar nicht im naturrechtlich
anmutenden Willen zur Macht.?” Foucaults Interesse an der Genealogie erschopft
sich in der Kritik der Geschichte durch lokale Genealogien, die jeweils eine Art
»Gegen-Geschichte« und gar eine »Anti-Wissenschaft« darstellen sollten.?®

»Die Genealogien sind somit nicht positivistische Riickgriffe auf eine gewis-
senhaftere und genauere Form der Wissenschaft. Die Genealogien sind gerade
Anti-Wissenschaften. Nicht, dafk sie ein dichterisches Recht auf Unwissenheit
und Nicht-Wissen forderten; nicht, daf es darum ginge, Wissen zu verweigern
oder das Prestige einer Kenntnis oder einer unmittelbaren Erfahrung, die vom

25 Ebd,S.38.

26  Vgl. Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche
und Foucault, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007.

27 Vgl. zur Frage der normativen Seite Nancy Frasers Texte, v.a. Fraser, Nancy: Widerspenstige
Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

28  Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am College de France
1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Wissen noch nicht vereinnahmt ist, ins Spiel zu bringen oder geltend zu machen.

Nicht darum geht es, sondern um den Aufstand der Wissen.«*®

Foucault konfrontiert die Fortschrittsgeschichte der Aufklirung mit den vielen lo-
kalen Geschichten der Verlierer, der Unterdriickten, der psychisch Kranken, die an-
sonsten untergingen in den Fanfaren des Humanismus. Nietzsche hingegen geht
es um einen Aufstand des »Lebens« als feststehende Konstante. Eine Konstante,
die jedoch durch die Philosophen ignoriert oder gar véllig verleugnet wiirde. Nietz-
sche gibt in seiner Streitschrift Zur Genealogie der Moral als extremen Gegenpunkt
in dieser Frage seinen Lehrer Arthur Schopenhauer an, der dies bis zu maximalen
»Mitleids-, Selbstopferungs- und Selbstverleugnungs-Instinkte[n]« gefithrt hitte,
durch die es fir Nietzsche zur paradoxen Situation kam, dass die klassische Moral
zur Bedrohung fiir das Leben der Starken und der Vorbildlichen wurde. Dieses Phi-
nomen nennt Nietzsche eine Sklavenmoral, die bestimmten Gruppen etwas brach-
te, die jedoch auf Dauer das Fortbestehen der Allgemeinheit bedrohe. Nietzsche,
und das soll an dieser Stelle nicht in die Breite gefithrt werden, sondern es soll bei
Andeutungen bleiben, geht es um einen Aufstand des Lebens in der Moral. So ist
sein wichtigstes Kriterium fiir eine funktionierende Geschichtsmoral, ob sie dem
Leben dienlich ist. Der historistischen Bildung, die nach objektiven Wahrheiten
sucht, wirft er vor, Geschichte aus dem Lebenszusammenhang herausgerissen zu
haben. Eine Geschichte, die so vorgehe und eine historische Bildung, die sich nicht
mit der Entwicklung des Lebens auseinandersetze, sondern mit der Vergangenheit
als Selbstzweck, sei sogar lebensfeindlich. Denn zum gesunden Leben gehore neben
dem Erinnern auch das Vergessen. Geschichte destabilisiere das Leben und daher
brauche es die Stabilisierung durch das Unhistorische, das es dem Einzelnen oder
auch einer ganzen Kultur ermégliche, gesund zu bleiben, Entscheidungen mutig
zu treffen, ohne Riicksicht auf die Vergangenheit.>°

Nietzsche schreibt seine Genealogie aus der Perspektive der Starken und des
Herrengeschlechts, Foucault hingegen steht auf der Seite der Unterdriickten und
Armen, ohne jedoch noch zu versuchen, eine Antwort auf die Frage nach der »gu-
ten Ordnung« zu geben. Er verbleibt beim ersten Schritt der Nietzscheanischen
Verichtlichmachung der nur scheinbaren Rationalitit der Aufklirung und par-
odiert sie in mindestens ebenso rhetorischer Brillanz eines Friedrich Nietzsche.
Daher rithrt Foucaults rigorose, genealogische Kritik der Aufklirung. Wie oben
angedeutet ist er hiermit fiir Autoren wie Jean Améry Anfiihrer und geistiger »Erz-
vater« einer ganzen Generation von nur scheinbar linken Nouveaux Philosophes,
welche aus Verzweiflung tiber die instrumentell-rationalistischen Diktaturen des

29  Ebd,S.17.
30 Vgl. Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2004,
S.129f.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

53


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

20. Jahrhunderts, dem Scheitern des biirokratischen Sozialismus und der geschei-
terten Revolution im Mai 1968 mit Nietzsche das ganze Geriist des Rationalismus
schlechthin anziindeten. Auch McCarthy sieht in Foucaults Antworten auf die Kri-
sen der Moderne eine theoretische »overreaction«.> Sie blieben nicht bei der kri-
tischen Korrektur der rationalen Erkenntnis, aus der im 20. Jahrhundert hiufig
eben die schlimmsten Menschheitsverbrechen erwuchsen, sondern sie bezichtig-
ten die rationale Erkenntnis, generell Oppression zu sein. Fiir Foucault ist nicht
die Franzosische Revolution falsch weitergetrieben worden, sondern fir ihn steht
ernsthaft die Frage im Raum, ob nicht jegliche Revolution immer zum Jakobinis-
mus fithren miisse. Wissen ist Macht, sagte der Fortschrittsoptimist Bacon. Bei
Foucault sei auch von einem Macht/Wissen-Korrelat die Rede; er meine es aber
nicht nur pessimistisch, sondern will sagen: jegliche Erkenntnis sei Machtinstru-
ment. Der Optimismus der Aufklirer, dass aus Kenntnis Erkenntnis erwiichse und
langfristig daraus Sittlichkeit, ist bei Nietzsche, aber auch bei Foucault verflogen.
Améry sieht in Foucaults Wirken einen tiefen Irrationalismus, den er letztlich von
Nietzsche geerbt habe.3* Foucaults Konfrontation der Aufklirung durch alternati-
ve Gegen-Geschichten der Institutionen des Fortschritts (Schule, Psychiatrie, Kli-
nik, Gefingnis) aus der Perspektive der Verdammten dieser Erde seien nicht einfach
nur ein Beitrag fiir eine klareres historisches Verstindnis derjenigen Institution,
sondern sind fiir Améry daher »nachgerade terroristische Offensive[n] gegen die
klassische Aufklirung«.

Nietzsche stellt sich mit seiner Genealogie explizit gegen die Vorstellung eines
Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit, dem er vorwirft, auf Basis der physika-
lischen Naturgesetze ein »Bewufdtseins-Perspektivismus« zu sein, der wiederum
nur eine Ausdehnung des Subjektivismus sei.>* Die Aufklirer hitten versucht, die
Gesetzlichkeit des Fortschritts mit den Begriffen der objektiven Naturgesetze zu
analysieren, um objektive und einheitliche Aussagen dariiber treffen zu konnen.

»Aber damit verirren sie sich. [...] Dieses Weltbild, das sie entwerfen, ist durch-
aus nicht wesensverschieden von dem Subjektiv-Weltbild: es ist nur mit weiterge-
dachten Sinnen konstruiert, aber durchaus mit unsern Sinnen ... Und zuletzt haben

31 Vgl. McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School,
in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-
bridge: MIT Press 1994, S. 256.

32 Vgl. Améry, Jean: Neue Philosophie oder alter Nihilismus. Politisch-Polemisches (iber Frank-
reichs enttduschte Revolutiondre (1978), in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsitze zur Philosophie,
Stuttgart: Klett-Cotta 2004, S. 232-240.

33 Ebd,S. 240.

34 Vgl Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis,
Panajotis (Hg.): Der Philosoph und die Macht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 155f.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

sie in der Konstellation etwas ausgelassen, ohne es zu wissen eben den notwen-
digen Perspektivismus, vermoge dessen jedes Kraftzentrum — und nicht nur der
Mensch — von sich aus die ganze ibrige Welt konstruiert, d.h. an seiner Kraft mifst,
betastet, gestaltet ... Sie haben vergessen, diese Perspektiven-setzende Kraftin das

>wahre Sein<einzurechnen —in der Schulsprache geredet: das Subjekt-sein.3°

Das Subjekt-Sein ist letztlich der entscheidende Aspekt, der Nietzsches und
Foucaults Projekt unterscheidet. Beide fertigen eine Genealogie des Subjekts des
Abendlandes an und gehen von hnlichen Ausgangsbedingungen aus. Doch wih-
rend Nietzsche zu dem Ergebnis kommt, dass das Subjekt des Abendlandes durch
die »unheilige Dreieinigkeit von Platonismus, Asketismus und >Sklavenmoral«3®
des Christentums verformt wurde, so kommt Foucault in Die Ordnung der Dinge
zu dem Ergebnis, das Subjekt sei iiberhaupt erst ein Trugbild, entstanden am
Schnittpunkt und an den Bruchpunkten diskursiver Formationen und um das
Wissen in der Moderne stiften zu kénnen.3” Zudem argumentiert Foucault in
Uberwachen und Strafen und Der Wille zum Wissen, das Subjekt bestehe zugleich als
Effekt von Spaltungen und Selbstspaltungen, von Kontrollen und Normalisierun-
gen, Priifungen und Selbstpriifungen, welche in einer komplexen Art und Weise im
Gesamteffekt das Subjekt als eine empirisch-transzendentale Dublette bilden.8
Besteht also Nietzsches Programm fur die Zeit nach dem Ende der Geschichte,
das er als notwendig erachtet, darin, das Subjekt von den judio-christlichen
Verunreinigungen zu befreien und eine forderliche Strategie im Umgang mit dem
metaphysischen Willen zur Macht zu finden, die die »héchsten Exemplare« im
Typus des Ubermenschen Zarathustras hervorbringen kann, so kommuniziert
Foucault sein Programm fiir das Ende der Geschichte nicht wirklich, sondern man
muss es aus seinem Wirken herausarbeiten. Am ehesten, so legt meine Forschung
nahe, ist Foucaults Programm mit einem endlosen Kampf um Anerkennung von
Subjektpositionen, der Unterlegenen, der Verdammten dieser Erde zu beschreiben.
Foucault verortet sich als Links-Intellektueller, obwohl er sowohl den Marxismus
als auch noch weitergehender den Rationalismus der Aufklirung (anscheinend)
verwirft. Foucault will aus guten Griinden — im Gegensatz zu Nietzsche lebte
Foucault im Jahrhundert der Volkermorde und Totalitarismen — keine normative
Richtung tiber die Aufklirung hinaus mehr angeben. Doch in einem entscheiden-
den Punkt sind sich Nietzsche und Foucault einig: dass jede Gesellschaftsform
Herrscher und Beherrschte kennen wird, genauso wie Gewinner und Verlierer und

35  Ebd, S.156.

36  Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches — Foucault als Theoretiker der Konstitution von Subjekti-
vitat, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, 1991, Heft1/2, S. 87.

37  Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003

38 Vgl.ebd.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

55


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dass Moral und Wissen auch nur »Sprechweisen« sind, welche diese herrschenden
Verhiltnisse eher verdecken und rationalisieren. Beide wenden sich gegen die
anonymen Machtinteressen, die sich in der modernen Subjektivitit versteckt
halten und greifen daher die Vorstellung des abendlindischen Subjekts als eine
Schimire an, die es zu iiberwinden gelte. Bei Nietzsche hat diese genealogische
Sichtweise ein klar bestimmtes normatives Ziel, Foucault hingegen lisst Interpre-
tationsspielriume im normativen Bereich offen. Zu dieser Fragestellung werden
in weiteren Verlauf noch am Rande etwa Nancy Fraser, Jirgen Habermas, Hubert
Dreyfus, Paul Rabinow und Maria Muhle zu Wort kommen. Da es jedoch keine
entscheidende Frage fiir den Fortschritt dieser Arbeit darstellt, schlieft dieses
Unterkapitel, ohne auf die Frage nach dem Normativen bei Michel Foucault niher
einzugehen.

2.2 Zwischen Nietzsche und Spengler: Leben in Form

Will man nun Ernst Jingers Zugang zur Geschichte verstehen, muss man einen
Umweg tiber Oswald Spengler machen, dessen Werk zu Beginn der 1920er Jah-
re Ernst Jinger sehr beeindruckt und geprigt hat. Oswald Spengler sorgte 1918
mit seinem in grofden Teilen schon vor dem Ersten Weltkrieg fertiggestellten Opus
Der Untergang des Abendlandes fiir grofRe Furore. Mit dem 1922 erschienen zweiten
Band wurde es durch das ganze 20. Jahrhundert hindurch rezipiert. Ernst Jiinger
war unter den Begeisterten der ersten Stunde. Ohne an dieser Stelle tiefer in die
Rezeptionsgeschichte dieses ganze Generationen an Theoretikern prigenden Bu-
ches einzugehen, mochte ich darauf aufmerksam machen, wie sehr doch Speng-
lers »Morphologie der Weltgeschichte« im erklirten Gegensatz zur Kant'schen Ge-
schichtsphilosophie steht und dessen Implikationen deshalb in Ernst Jingers Der
Arbeiter so anschlussfihig zu Michel Foucaults historischem Denken sind. Hinter-
grund ist, dass Spengler eine Art »geistiger Lebensgefihrte Jiingers«®® gewesen ist
und dessen Geschichtsverstindnis fiir ihn prigend war.

Spenglers bahnbrechende Methode steht letztlich im kritischen Widerspruch
zur geschichtsphilosophischen Methode. Kant hat bspw. in seiner Idee zu einer all-
gemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht 1784 den Verlauf der Geschichte als na-
tiirlich dargestellt. Wie in Kants Hauptwerk ausgefithrt, ist Erkenntnis iiber die
Natur lediglich auf eine analytisch-mathematische Art zu erhalten. Dies gelte auch
fiir die Geschichte. Dieses Argument findet sich auch bei Condorcet und vielen wei-
teren Aufklirern. Daher sei die richtige Methode zur Erforschung der Geschichte

39 Merlio, Gilbert: Jiinger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die groflen Jagden des My-
thos. ErnstJiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 41.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

die Betrachtung von Ursache-Wirkung-Relationen iiber die Jahrhunderte im Hin-
blick auf das naturgegebene Telos: die Etablierung einer weltweiten biirgerlichen
Verfassung. Doch Spengler stellt diesem natiirlich-mathematischen Verstandnis der
Geschichte mit der Nietzscheanischen Kritik im Hintergrund ein lebensphiloso-
phisch-schicksalhaftes Verstindnis entgegen. Anstatt die Geschichte der Jahrtau-
sende als aufeinanderfolgende, naturgegebene Versuche der Menschheit zu verste-
hen, das immer selbe Telos zu erreichen, stellt Spengler die jeweilige Einmaligkeit
jeder Kultur als einzelnen Organismus um sein jeweils eigenes Prinzip herum und
mit seinem jeweils eigenen Telos dar.*°

Das religise, mythologische und isthetische Denken lingst vergangener Kul-
turen kénne man, so Spengler, mit Kants Erkenntnisformen tiberhaupt nicht fas-
sen. Das »Schicksal« einer jeden Kultur sei nur morphologisch zu begreifen und
wenn iiberhaupt, dann nur physiognomisch zu vergleichen. Kulturen seien Er-
kenntnisgegenstinde, die nicht der Logik der Natur, sondern der Logik des Lebens
folgten — Geschichte wird bei Spengler sozusagen vital.*! Fiir Spengler gibt es nicht
nur den einen Geist der Welt, nicht die eine Rationalitit, von der aus alles bemessen
werden kann, sondern es gibt derer viele. Gesellschaften bilden sich einen schépfe-
rischen Kanon von Geisteswerken — dies bezeichnet Spengler als »Kultur«. Erreicht
dieser schopferische Kanon eine kritische Schwelle, so spricht er von einer »Hoch-
kultur« — ein Begriff, den Spengler in den allgemeinen Sprachgebrauch eingefithrt
hat. Diese Hochkulturen nun beinhalten einen Kanon an Fragen und Antworten zu
isthetischen, 6konomischen, ethischen, politischen und moralischen Aspekten ei-
ner jeden Gesellschaft. Entscheidend ist nun, dass es fiir Spengler keinen universa-
len Standpunkt geben kann, von dem aus man die Vielfalt der verschiedenen Hoch-
kulturen objektiv auf »ewige Wahrheiten« hin befragen kénne. Diesen Kant'schen
Ansatz bezeichnet Spengler als systematische Philosophie und er sieht in diesem
Ansatz einen »schweren Irrtum«.*? Der Denkfehler beruhe auf der Tatsache, dass
Kant oder auch aktuellere Vertreter eines ideengeschichtlichen Ansatzes, wie et-
wa Giovanni Sartori in seinem Standardwerk Demokratietheorie, von der Annahme
ausgehen, dass Kulturen stets aktualisierte Antworten auf dieselben Fragen darstel-
len und auf einem aufsteigenden (und manchmal auch abfallenden) Gebirge des
Erkenntnisgewinns der Aufklirung zu verorten sind. Hierzu schreibt Spengler:

»Er [der systematische Philosoph, Anm. N. A.] meint, daR das héhere Denken ei-
nen ewigen und unveranderlichen Gegenstand besitze, daR die grofien Fragen
zu allen Zeiten dieselben seien und dafs sie endlich einmal beantwortet werden
konnten. Aber Frage und Antwort sind hier eins, und jede grofie Frage, der das

40 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie der
Weltgeschichte, KoIn: Anaconda 2017, S. 29f.

41 Vgl.ebd,, S. 29f.

42 Vgl.ebd,, S. 86f.

12.02.2028, 17:0521¢

57


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

leidenschaftliche Verlangen nach einer ganz bestimmten Antwort schon zugrun-
de liegt, hat lediglich die Bedeutung eines Lebenssymbols. Es gibt keine ewigen
Wahrheiten. Jede Philosophie ist ein Ausdruck ihrer und nur ihrer Zeit, und es
gibt nicht zwei Zeitalter, welche die gleichen philosophischen Intentionen besi-
RRen, sobald von wirklicher Philosophie und nicht von irgendwelchen akademi-
schen Belanglosigkeiten iiber Urteilsformen oder Gefithlskategorien die Rede sein
SO||‘«43

Es gibt keine ewigen Wahrheiten, es gibt nicht einmal ewige Fragen. Selbst wenn
nach einer Ubersetzung aus dem Altgriechischen dieselbe Frage nach der gerechten
Verfassung grammatikalisch so heute tatsichlich noch gestellt wird, so reprisen-
tiert die Frage in der Zeit Platons ein ganz anderes kulturelles Sein als im heutigen
Abendland. Wie sich in dieser Frage nach der richtigen Verfassung der Mensch
im Gegensatz zur Gesellschaft, wie sich der Mensch im Verhiltnis zur Zeit und
zur Seele verhilt, wie der Mensch sich aus dem Reich der Natur, dem Diskurs der
Worter usw. herausschilt, das ist jeweils ein inkommensurables Lebensprinzip ei-
ner jeweiligen Hochkultur. Jeder Versuch, objektiv abmessen zu wollen, wie »nah«
oder »fern« bestimmte historische Antworten auf ewige Fragen, wie der nach der
gerechten Verfassung, der idealen Losung, kamen, ist nicht nur unméglich, son-
dern vor allem eine Verschleierung des selbstgerechten, universalistischen Euro-
zentrismus. Aber Spengler geht noch viel weiter: Er deckt letztlich nicht nur den ge-
sellschaftlich-geschichtlichen Fortschritt als Eurozentrismus auf, sondern verweist
auf die Unmoglichkeit jeglichen Fortschritts und begriindet diese radikal durch die
Tilgung des Subjekts der »Menschheit«.

»Aber sdie Menschheit< hat kein Ziel, keine Idee, keinen Plan, so wenig wie die
Gattung der Schmetterlinge oder der Orchideen ein Ziel hat.>Die Menschheitcist
ein zoologischer Begriff oder ein leeres Wort. (Die Menschheit? Das ist ein Abs-
traktum. Es hat von jeher nur Menschen gegeben und wird nur Menschen gebens,
Goethe zu Luden). Man lasse dieses Phantom aus dem Umbkreis der historischen
Formprobleme schwinden und man wird einen (iberraschenden Reichtum wirkli-

cher Formen auftauchen sehen.«**

Ein Zitat, das in etwa dieser Form sowohl in Friedrich Nietzsches Zur Genealogie der
Moral oder in Michel Foucaults Die Ordnung der Dinge stehen konnte. Und genau dies
ist nun der archimedische Punkt der Spengler’schen Geschichtstheorie: Das Sub-
jekt der Geschichte ist nicht »die Menschheit«, von der die Philosophen ausgehen.
Und in dieser anti-humanistischen Kritik geht Spengler noch mit Nietzsche und
Foucault iiberein. Aber Spengler geht einen Sonderweg, von dem auch sein Freund

43 Ebd.,S.89.
44  Ebd.,S.s3.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Ernst Jinger sehr beeinflusst werden wird (auch wenn er sich von diesem »zoolo-
gischen Ansatz« teils absondern wird): Spengler macht als die eigentlichen Subjekte
der Geschichte die Kulturen aus, die nicht an einer Perlenkette im ptolemiischen
Sinne um das Zentrum der Vernunft auf komplizierten Bahnen herumschwirren,
sondern die Subjekte sind Kulturen, die sich wie zoologische Rassen verhalten und
sich um einen jeweils inkommensurablen Bauplan im unendlichen Kepler'schen
Weltsystem um verschiedene Zentren herum bewegen. In den Hochkulturen findet
man die Idee des »GrofSen Individuums« Nietzsches wieder, welches die Mensch-
heit ablost, um den Blick freizumachen vom alle »organische Erfahrung verachten-
de[n] Optimismus in Bezug auf den Gang der Zukunft«*>.

Wie soll man Staaten also historisch betrachten? Kant hat fiir Spengler ja in
einem Punkt Recht: Geschichte bedeutet zu fragen, wie sehr konnte eine Staats-
verfassung umgesetzt werden. Doch der Sinn von Staaten ist es eben nicht, idea-
listisch bestimmte universale Werte, wie etwa Freiheit und Gleichheit, fiir Fort-
schritt fiir die Menschheit zu schaffen, sondern es gilt, das Recht und somit die
Verfassung nicht in ihrem falschen, idealistischen Sinne zu verstehen, sondern in
ihrem materialistisch-lebensphilosophischen: Das Recht ist kein universales, son-
dern das Recht ist stets Ergebnis von komplexen historischen Machtkimpfen, die
die Gesellschaft klar in Stinde trennt und eine Gewinnerseite produziert. Und der
Gewinner-Stand ist derjenige, dessen Rechtsverstindnis zum hegemonialen wird.
Hier findet sich der genealogisch-nietzscheanische Blickwinkel wieder, den Speng-
ler, Jinger und Foucault teilen. So kommt Spengler zu einer paradigmatischen Zu-
sammenfassung, die man wohl in Michel Foucaults In Verteidigung der Gesellschaft
wortwortlich so iibernehmen konnte:

»Ist die Politik ein Krieg mit anderen Mitteln, so ist das >Recht auf das Recht<die
Beute der siegreichen Partei. [..] Es gibt keine Griinde, keine Gerechtigkeit, kei-
nen Ausgleich, kein Endziel; es gibt nur Tatsachen— wer das nicht begreift, der
schreibe Biicher der Politik, aber er mache keine Politik.«*®

Wir befinden uns bei Spengler, und das sieht man an solchen Formulierungen,
tief in Nietzsches genealogischem Verstindnis der Geschichte als Ergebnis von
Macht/Wissen-Relationen. Hier kommen wir beim historisch-politischen Diskurs
an, den Foucault in In Verteidigung der Gesellschaft als alternatives Geschichtsver-
stindnis in der Tradition der Sophisten vorschligt. Sowohl fiir Spengler als auch
fiir Foucault ist die entscheidende Frage bei der Betrachtung von Staaten die nach
der Autoritit und Effizienz der Regierung. So ist es auch kein Wunder, dass Fou-
cault sich lange Zeit gescheut hat, sich mit dem Staat auseinanderzusetzen und als
er es dann tat, er nicht an den juridischen Staatsverfassungen und Institutionen

45  Ebd.
46 Ebd., S.1216-1220.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

59


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ansetzte, sondern sich mit dem Diskurs iiber die Regierungskunst »dem Staat«
niherte. Dies nannte Foucault die Gouvernementalitit. Mit Spengler stimmt Fou-
cault dahingehend tiberein, dass es in der historischen Betrachtung nicht auf Ideen
ankommt, die hinter einer Staatsverfassung gedacht wurden, sondern es kommt le-
diglich auf die Tatsache der Autoritit an, die eine Form des Regierens in einer Ge-
sellschaft erreicht hat.*’ Anstatt den Fortschritt der Staatsverfassungen juridisch
zu betrachten, macht Foucault eine liberale Spielart der Gouvernementalitit aus
(eine liberale Strategie der moglichst effizienten Unterwerfung der Leiber). Ana-
log hierzu zeigt Jinger hinter der Demokratisierung eine Strategie dergestalt, die
Masse fiir das Triebwerk der Moderne urbar zu machen. Dieser spezifische Blick
auf die Geschichte der Moderne ist ein biopolitischer und er ist bei allen drei Au-
toren — Spengler, Jiinger und Foucault — vorzufinden.*® Seine Herkunft liegt nicht
zuletzt in Nietzsches Werk, der sich fast ein Jahrhundert vor Foucault schon wie
folgt dufderte:

»Demokratismus war jeder Zeit die Niedergangs-Form der organisirenden Kraft:
ich habe schon in >Menschliches, Allzumenschliches< 1, 318 die moderne Demo-
kratie sammtihren Halbheiten, wie>deutsches Reichs, als Verfallsform des Staates
gekennzeichnet. Damites Institutionen giebt, muss es eine Art Wille, Instinkt, Im-
perativ geben, antiliberal bis zur Bosheit: den Willen zur Tradition, zur Autoritat,
zur Verantwortlichkeit auf Jahrhunderte hinaus, zur Solidaritdt von Geschlechter-

Ketten vorwirts und riickwarts in infinitum.«*°

Abgesehen nun vom Anklang eines zyklischen Geschichtsbildes (ewige Wieder-
kunft des Gleichen) ist eine zeitlose, organisierende Kraft das Entscheidende, das
unabhingig vom Juridischen ist und deren Effizienz historisch verglichen werden
kann. Zur Abmessung dieser »organisirenden Kraft«, die Spengler wiederum als
Autoritit bezeichnet, diirfe man sich keiner idealistischen, philosophischen Kate-
gorien, wie Freiheit, Gleichheit oder anderer, bedienen, sondern miisse bei den Tat-
sachen des Lebens bleiben: Es sei letztlich die Arbeit. Denn es komme laut Spengler
bei der Betrachtung und dem Vergleich von Staaten nicht auf den Status von Ver-
teilungsfragen oder anderen idealistischen Kategorien an, sondern auf den »arbei-
tenden Takt des Ganzen«. Und mit Arbeit, so stellt Spengler klar, meint er »arbeiten

47  Esgibtdiese Parallelen zwischen Foucaults und Spenglers sowie Jiingers Geschichtsbild und
essind derer viele. Doch ein entscheidender Unterschied liegt darin, dass Foucault als Ersatz
fur die objektive Finalitat der Geschichte kein Subjekt hinter der Geschichte sucht und findet,
wie dies Spengler in der Kultur und Jinger in der Gestalt tut. Der Wille zur Macht bleibt bei
Foucault nicht-subjektives Drangen, das aus anderen Quellen dringt.

48  Dieser typisch biopolitischen Perspektive auf die Geschichte der Moderne wird Kapitel 3 der
vorliegenden Studie nachgehen.

49 Vgl Nietzsche, Friedrich: Gotzen-Dimmerung, Kritische Studienausgabe, Band 6, Miinchen,
2003, S.140.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

[..] im Sportsinne«.”® Wenn man sich also historisch mit Tatsachenstaaten befasst,
dann ist jeder Staat Ausdruck eines kulturellen Lebensprinzips und nur weil der
Begriff res publica im alten Rom verwendet wird, wie heute in westeuropiischen
Republiken, so ist das nur der verzweifelte Versuch einer Parallelisierung, die so
ganz und gar unmoglich sei. Denn jede Verfassung ist Ausdruck einer lebendig-
materiellen Kultur und ihres zu einem gewissen Zeitpunkt herrschenden Standes.
Was vergleichend erforschbar ist, ist der jeweilige Diskurs der Regierungsform —
wie der jeweils herrschende Stand Autoritit durchsetzt und welcher Takt des ar-
beitenden Ganzen dabei herauskommt. Und auch fiir Michel Foucault ist klar, dass
die Geschichte nicht zusammengehalten wird durch die Kontinuitit der Ideen, Be-
griffe und der Natur, sondern dass jede Epoche Ausdruck einer kontingenten und
prekiren Relation von Macht und Wissen durch diskursive Praktiken ist. Histori-
sche Objekte, wie etwa die Republik, die Tatsache, dass es Verfassungen gibt, das
Bild von Regierten vs. Regierenden oder wie Monarchen vs. Untertanen, sind keine
feststehenden tiberhistorischen Begriffe. Sondern sie sind historischer Ausdruck
von Macht/Wissen-Relationen, welche wiederum Ergebnis bestimmter Praktiken
sind. Wie schrieb doch Paul Veyne in seiner Analyse des Geschichtsverstindnisses
von Foucault schon in dessen archiologischer Phase:

»Die Objekte scheinen unsere Verhaltensweisen zu bestimmen, aber unsere Prak-
tik bestimmt zuvor ihre Objekte. [...] Das Objektist nur das Korrelat der Praktik[...].
Foucault [... zeigt], dafd die Worte uns tduschen, weil sie uns an die Existenz von
Dingen, natiirlichen Gegenstanden, Regierten oder gar Staaten glauben lassen,
wihrend diese Dinge nur das Korrelat entsprechender Praktiken sind.«*'

Es lisst sich abmessen, wie weit bestimmte Ordnungen die im Menschen liegen-
de sportliche Lebenskraft méglichst ohne Widerstinde mobilisieren konnen oder
inwiefern nicht. Staatengeschichte, so Spengler, konne vergleichend zwischen den
bekannten Hochkulturen aufzeigen, wie jeweils dieser »Takt des Ganzen« aussah
und wie sich daraus eventuell in der Zeitfolge der verschiedenen Lebensphasen von
Kulturen Regelmifigkeiten fiir alle vergangenen, aber auch zukinftigen Hochkul-
turen ergeben werden. Diese Aufgabe beschreibt er daher als »Physiognomik«.

»Eine Staatengeschichte ist Physiognomik und nicht Systematik. Sie hat nicht
zu zeigen, wie >die Menschheit< allméhlich zur Eroberung ihrer ewigen Rechte,
zu Freiheit und Cleichheit und der Entwicklung des weisesten und gerechtesten
Staates fortschreitet, sondern die in der Tatsachenwelt wirklich vorhandenen

50 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie der Weltge-
schichte, K6In: Anaconda 2017, S.1221.

51 Veyne, Paul: Foucault, Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992,
S.24-29.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

politischen Einheiten zu beschreiben, wie sie aufbliihen, reifen und welken, ohne

je etwas anderes zu sein als wirkliches Leben in Form.«*?

An dieser Stelle soll noch einmal kurz zusammengefasst werden: Fortschritt der
Menschheit als Prinzip der Weltgeschichte kann es aus genealogischer Sicht nicht
geben, weil es das Subjekt »Menschheit« nicht gibt. Fiir Spengler gibt es nur »Le-
ben in Form« und dieses driickt sich in verschiedenen Kulturen aus. Kulturen sind
wie zoologische Rassen mehr im Sinne des antiken Verstindnisses des Mythos als
im Begriff der Geschichte zu verstehen. Spengler ergiefst sich auf itber 1500 Seiten
in einer maximalen »geistigen Perlfidelei«> iiber Studien zur igyptischen, indi-
schen, babylonischen, griechischen und abendlindischen Geschichte und kommt
zu seiner finalen Provokation an der Geschichtsphilosophie der Aufklirung: Kul-
turen und Zivilisationen seien nicht Stufen des Fortschritts, sondern Geschichte
von Kulturen und Zivilisationen als Fortschritt zu verstehen, sei eine Phase jeder
Kultur und gehére schon zu deren décadence. Wer dies einmal verstanden habe, der
16se sich vom idealistischen Verharren auf der Stufe der Philosophen und verste-
he den Imperativ, der vom Leben ausgehe: Der sehe den Staat als eine bestimmte
Regierungsform, welche einen bestimmten Takt des Ganzen mit sich bringe.

Ich habe nun einen ganz bestimmten Aspekt von Oswald Spenglers Buch Der
Untergang des Abendlandes fokussiert. Es ist von Interesse fiir diese Arbeit, zu se-
hen, wie der Link zwischen Nietzsches Genealogie und der erst bei Jinger klar
durchscheinenden Idee der Lebensmacht der Totalen Mobilmachung funktioniert.
Spengler hat argumentiert: Um historisch gewesene Staaten vergleichen zu kén-
nen, miisse man die organisierende Kraft, die das Leben in Form bringt, physio-
gnomisch vergleichen. Basis ist der genealogische Gedanke, der auch bei Foucault
wieder stark gemacht werden wird: Alle Ideale und alles Geistige sind nur Sprech-
weisen, die die tatsichlichen Kraft- und Machtverhiltnisse verdecken. Man solle
sich folglich nicht um eine Auswertung von Ideen kiimmern, sondern um lebendi-
ge Kraft- und Machtverhiltnisse (die Nihe zu marxistischen Materialismen lisst
sich hier beinahe mit Hinden greifen). Jiinger wird diesen Aspekt aufgreifen. Die
Betrachtung der Fort- und Riickschritte der organisierenden Kraft, welche Leben
in Form darstellt, darin liegt der Blickwinkel, aus dem heraus Ernst Jiinger eine
Gestalt des Arbeiters in der Moderne und unter dem Firnis des aufgetragenen Hu-
manismus und der Aufklirung sieht. Hierin liegt der genealogische Dreh- und An-

52 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie der Weltge-
schichte, Kéln: Anaconda 2017, S. 1224.

53  So kommentiert ErnstJiinger in einem Brief an seinen Bruder den Untergang des Abendlan-
desineinersehrbegeisterten Art und Weise. Der Zugriff Spenglers auf die Geschichte in ihrer
morphologischen Art und Weise beeindruckt ihn tief und er erkennt in ihm eine Art geisti-
gen Vormarsch der Nation. Vgl. Schwilk, Heimo: ErnstJiinger, Leben und Werk in Bildern und
Texten, Stuttgart: Klett-Cotta 1988, S. 9of.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

gelpunkt, an dem Jinger und Foucault sich bei Nietzsche kreuzen und worin ein
weiterer Grund liegt, weshalb sie demselben Typus des politischen Denkens zuge-
ordnet werden konnen. Die Geschichte der Moderne ist vor dem hier dargelegten
Geschichtsverstindnis Nietzsches und Spenglers eine Geschichte der zunehmen-
den Mobilisierung der Lebenskrifte unter Einsatz spezifischer Machttechniken.

2.3 Zwischen Nietzsche und Jiinger: Ende der Geschichte?

Neben dem mittelbaren Einfluss Nietzsches auf Jiinger iiber Spengler, hat sich
Ernst Jinger vor allem ab Ende der 1920er Jahre auch mit Nietzsches Spitwerk
um das Konzept des Willens zur Macht auseinandergesetzt. Ahnlich wie auch Michel
Foucault, setzte sich Ernst Jiinger daraufhin sein Leben lang kritisch mit dem Werk
Friedrich Nietzsches auseinander. Jiingers Arbeitergestalt ist der Ubermensch des
Zeitalters des neuen Titanismus, den Nietzsche kommen sah. Und Nietzsche selbst
bezeichnet Jinger in einem Interview mit Luis Meana 1995 — iiber sechzig Jahre
nach dem Erscheinen des Arbeiters — als »Prophet der Ara der Titanen. [...] Es miifR-
te, wie schon Nietzsche forderte, ein neuer Typ von Mensch auftreten, er nennt ihn
Ubermensch. Fiir mich wire es die Gestalt des Arbeiters [...].«>*

Jungers Biograph Helmuth Kiesel bezeichnet Nietzsche als einen der groflen
Quellen Jiingers Inspiration, welche man bis in die Grundbegriffe seines frithen
und mittleren Werkes nachweisen kénne.> Reinhard Wilczek hat in seiner Disser-
tation 1999 mit dem Titel Nihilistische Lektiire des Zeitalters eine tiefgehende philologi-
sche Analyse des Einflusses von Nietzsches Denken auf das Werk Ernst Jiingers vor-
gelegt.5® Systematischer als Kiesel geht Wilczek in verschiedenen Phasen Jiingers
Werk auf den Einfluss Nietzsches ein. Es zeigt sich grundsatzlich, dass Jiinger min-
destens in seiner Schaffenszeit zwischen 1920 und den 1950er Jahren einer grund-
legenden Problematik, die Friedrich Nietzsche aufgeworfen hat, in verschiedenen
Facetten und aus verschiedenen Perspektiven nachgeht: der Problematik des Nihi-
lismus, der Entwertung der obersten Werte und der daraus resultierenden Frage
der Selbstbehauptung des Individuums. In Jiingers Wirken lassen sich drei rezep-
tionsgeschichtliche Phasen im Umgang mit der Frage des Nihilismus nachweisen.
In einer ersten Phase in den 1920er Jahren bis circa 1930, in der die Stahlgewit-
ter und kleinere Kriegsbiicher, wie Das Wildchen 125, Feuer und Bewegung, Krieg als

54  Jlnger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey und Thoma Petraschka, Stuttgart: Klett-Cotta 2019, S. 415.

55  Vgl. Kiesel, Helmuth: Ernst Jiinger, Die Biographie, Miinchen, 2007.

56  Vgl. Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektiire des Zeitalters, Ernst Jiingers Nietzsche-
Rezeption, Trier WVT Wissenschaftlicher Verlag 1999.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

63


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

inneres Erlebnis sowie viele Zeitschriftenartikel im Rahmen der politischen Publi-
zistik erschienen sind, »beschrinke sich Jinger weitgehend auf die Adaption poe-
tischer Leitmotive und Leitbegriffe, die in Nietzsches Denken eine besondere Rol-
le spielen. [...] Dieser Werkabschnitt markiert Jiingers Sturm-und-Drang-Periode,
deren ungestiimer Gestus sich auch in der Form seiner Nietzsche-Adaption nieder-
schlagt.«<*” Im Sinne einer nationalrevolutioniren Agenda entwirft Jiinger mit dem
oberflichlich aufgenommenen Ubermensch-Gestus Nietzsches und poetischen Fi-
guren des Tdnzers, Spielers, Abenteurers und Barbaren in seinen Schriften eine is-
thetisch-stilisierte, durchweg sehr realititsferne, radikale Kritik an der Weimarer
Demokratie. Diese Kritik ist in ihren Grundziigen mit dem dsthetischen Expressio-
nismus und bspw. dem italienischen Futurismus eines Filippo Tommaso Martinetti
als auch mit dem russischen Avantgardismus vergleichbar. Die zweite Phase von
Jungers Nietzsche-Adaption wird durch den 1930 erschienenen Text Die totale Mo-
bilmachung eingeleitet und vollendet durch eines der wichtigsten Biicher am Ende
der Weimarer Republik: Der Arbeiter. Jiinger wendet sich vom dsthetischen Nihi-
lismus der 1920er Jahre ab und eine intensivere Forschung iiber Nietzsches Willen
zur Macht fihrt ihn zu weitergehenden geschichtsphilosophischen Ausfithrungen
jenseits des »Nullmeridian« des Nihilismus.>® Im vorliegenden Buch wird noch ei-
ne ausfithrliche Darstellung des neuen »Archetypus« der Neuzeit, des Arbeiters,
folgen. Jinger fithrt aus, dass in einer durch die Technik »mobilgemachten« Zeit,
im Rahmen einer durch Nietzsche inspirierten organischen Konstruktion, nur ein
bestimmter Typus Mensch iiberleben kann und iiberleben wird. Die Mobilisierung
des Individuums im Zeitalter der Aufklirung, die Industrialisierung mit ihrer Dis-
ziplinierung des Individuums und die im Ersten Weltkrieg auftauchende Totale
Mobilmachung von Leben und Materie, bediirften eines neuen (Selbst-)Verstind-
nisses des Menschen. Jinger empfiehlt in dieser zweiten Schaffensperiode der Ge-
stalt des Arbeiter-Ubermenschen zu folgen — in Abgrenzung zum nationalsozialisti-
schen arischen Ubermenschen, womit sich Jiingers Nietzsche-Auslegung spitestens
seit 1932 stark von der nationalsozialistischen Nietzsche-Exegese etwa eines Al-
fred Baeumlers unterscheidet.>® Eine dritte Phase Jiingers Nietzsche-Exegese ist
wiederum tief von den Erfahrungen Jiingers wahrend der Nazi-Diktatur, den Ver-
heerungen des Zweiten Weltkrieges und des Stalinismus geprigt. Spitestens mit
seinem Roman Aufden Marmorklippen, der von einigen Autoren als unterschwelliges
Widerstandsbuch gedeutet wird, verlagert Jinger seinen Blick auf Nietzsche und
den Nihilismus. Jiinger zieht sich selbst auf die Rolle als Diagnostiker und Analyti-
ker des todlichen Nihilismus der Moderne zuriick. Mit dem Erscheinen des Buches

57  Ebd., S.183.
58 Vgl.ebd,, S.183f.
59  Vgl.ebd., S.189.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

seines Bruders Georg-Friedrich, Die Perfektion der Technik 1946, welches die aufkla-
rungskritische und geschichtsphilosophische Analyse des Arbeiters von Ernst teilt,
jedoch eher eine technik-pessimistische Einstellung vertritt, distanziert sich der
Autor von seiner Gestalt des Arbeiters.®® Wilczek sieht eine tiefgreifende Ausein-
andersetzung Ernst Jiingers mit dem neuen Werk seines Bruders und bringt Belege
dafiir an, dass Ernst zum Zeitpunkt der Fertigstellung des Manuskriptes 1944 tat-
sachlich von seiner Nihilismus-Uberschreitung durch die Gestalt des Arbeiters als
Heroen in Einheit mit dem Diktat der Technik abweicht.®!

»Jiingers Denken wendet sich nun von Nietzsches willensdominanter Metaphysik
ab zu einem mehr anthropologisch zentrierten Denken, das platonisch-christli-
che Ziige tragt und das in der Auseinandersetzung mit dem realgeschichtlichen
Nihilismus der nationalsozialistischen Machthaber seine gedanklichen Konturen
gewinnt. [...] Nietzsches Diagnose von der sHeraufkunft des Nihilismus<wird [...]
Ausgangspunkt fir Jiingers Versuch, im Zeitalter des postmetaphysischen Den-
kens transzendente Werte des Menschseins zu begriinden. Aus der geschichtli-
chen Erfahrung der Vergangenheit heraus, im Standhalten gegen den Nihilismus
sieht Jiinger die Hoffnung begriindet, daf der sNullmeridian< (iberschritten sei
und dafd dem Menschen im erfolgreichen Widerstand gegen die nihilistischen
Machte jene Krafte zugewachsen seien, die es ihm ermdglichen, den Ausweg aus
dem Teufelskreis von Krieg und Zerstérung zu finden.«®?

Fiir die Frage nach der geschichtsphilosophischen Ausrichtung sind besonders die
zweite und die dritte Phase von Ernst Jingers Nietzsche-Exegese, wie sie Wilc-
zek definiert, ausschlaggebend. Denn erst hier beschiftigt sich Jinger tieferge-
hend mit den genealogischen Implikationen von Nietzsches Werk. Hierfiir werden

60 Im erst kiirzlich erschienenen Band Cespriche im Weltstaat, der viele in Deutschland bislang
unveroffentlichte Interviews Jingers zuganglich macht, Gberrascht es, wie hdufig Ernst Jin-
ger nach dem Zweiten Weltkrieg auf Georg-Friedrichs Die Perfektion der Technik rekurriert. In
mehreren Interviews bezeichnet Ernst Jiinger das Buch seines Bruders als andere Seite der-
selben Medaille, die er im Arbeiter beschrieben hatte. Dieser wiederholte Bezug auf Georg-
Friedrichs Buch {iberrascht, weil es von einem starken Pessimismus gegeniiber der Entwick-
lung der Technik gepréagt ist, wohingegen Ernsts Arbeiter 1932 von einem ungebrochenen Op-
timismus gepragt ist. In den Interviews revidiert Ernst Jiinger diesen Optimismus in keiner
Weise und korrigiert diesen auch nicht, sondern verteidigt ihn als Zeugnis seiner Zeit. Und
obwohl er viele Biicher dieser Zeit wiederholt tiefgehend liberarbeitet, hat er den Arbeiter
nie mehr verdndert. So bleibt der Arbeiter als Zeugnis, als eine Momentaufnahme bestehen,
in der Jiinger und seine Anhanger und Leser die falsche Hoffnung auf eine technokratische
Losung der Probleme ihrer Zeit hatten — und enttduscht wurden. Vgl. hierzu Jinger, Ernst:
Gesprache im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Tho-
mas Petraschka, Stuttgart, 2019.

61 Vgl.ebd,, S.130-147.

62 Ebd, S.184f.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

65


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

folglich die geschichtsphilosophischen Grundaussagen aus Der Arbeiter und An der
Zeitmauer— stellvertretend fiir beide Werksteile — in ihren Grundziigen und Ver-
schiebungen kontrastierend dargestellt.

2.3.1 Geschichtsphilosophie des Arbeiters

Ernst Jingers Geschichtsverstindnis in Der Arbeiter orientiert sich stark an Nietz-
sches Zur Genealogie der Moral und Spenglers Der Untergang des Abendlandes. Auch
wenn Jiinger in diesem Grofdessay keinerlei Quellenangaben macht und auch dar-
tiber hinaus in vielen Passagen eher in dichterischer Manier schreibt, so lassen
sich diese geistigen Anleihen und Inspirationen nicht iibersehen.® Jiingers gan-
zer Grofdessay ist eine historische Analyse der Entwertung aller Werte des Biir-
gertums, der aufklirerischen Rationalitit und des souverdnen Individuums. Die
biirgerliche Welt versteht Jinger letztlich als die Welt, geschaffen von der Revo-
lution von 1789.%4 Man merkt schon auf den ersten Seiten, dass Jinger sich das
Nietzscheanische Diktum als Ziel setzt, eine »wirkliche[...] Historie der Moral«®
zu schreiben. Das bedeutet fiir ihn, die humanistischen Werte der Aufklirung als
dem Deutschen nur aufgeklebt und fremd darzustellen. So beginnt sein GrofRessay
denn auch programmatisch mit folgenden Sitzen:

»Die Herrschaft des dritten Standes hat in Deutschland nie jenen innersten Kern
zu beriihren vermocht, der den Reichtum, die Macht und die Fiille eines Lebens
bestimmt. Auf iiber ein Jahrhundert deutscher Geschichte zuriickblickend, diirfen
wir mit Stolz gestehen, daf8 wir schlechte Biirger gewesen sind.«®®

Schon im allerersten Satz zeigt sich die tiefe Verneigung vor Nietzsches Spitwerk
und dessen Konzept des Willens zur Macht. Dem Leben wohne eine eigene Macht
inne. Der Arbeiter geht der Frage nach, welche vitale Lebensmacht die Geschichte
wirklich vorantreibt, und welche Herrschaft dadurch einen legitimen Herrschafts-
anspruch geltend machen konne. Der seit iiber einem Jahrhundert herrschende
dritte Stand konnte nie den inneren Kern (des Deutschen) erreichen, da ihm die
Verbindung zum Elementaren, also zum Wesenskern des Lebens fehlte. Nietzsches

63  Vgl. zur Adaption Nietzsches etwa tiber den Jiinger-Freund Hugo Fischer und tiber Spengler
u.a. Kiesel, Helmuth: Ernst Jiinger, Die Biographie, Miinchen: Siedler 2007; Wilczek, Rein-
hard: Nihilistische Lektiire des Zeitalters, ErnstJingers Nietzsche-Rezeption, Trier WVT Wis-
senschaftlicher Verlag 1999.

64  Vgl. hierzu den Essay Maxima — Minima, Adnoten zum Arbeiter, in dem Jiinger mehrere ent-
sprechende Aussagen trifft. Vgl. u.a. Jinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays Il, Stuttgart: Klett-
Cotta 1963, S. 358.

65  Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und Leipzig,
1991, S.15.

66  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Kritik des Geistes anhand einer Philosophie des Lebens ist somit auch als Grund-
struktur dieses Grof3essays zu sehen. So kann man der These Wilczeks zustimmen,
der Arbeiter vertrete weniger einen weiteren nationalrevolutioniren oder neokon-
servativen Geschichtsansatz im Rahmen der Weimarer Republik, sondern vertre-
te eher einen »neovitalistischen Politikdiskurs|...], der seine Fundierung in einem
auf supranationale Ganzheit ausseienden Menschenbild hat«.®” Jiinger 16st sich im
Der Arbeiter von weiten Teilen seiner nationalkonservativen Publizistik der 1920er
Jahre und sieht mit dem Strukturgenetiker Hugo Fischer und dem Neovitalisten
Hans Driesch den Einzelstaat eher als »Notbehelf« und Nietzsche viel weniger als
Kronzeuge eines radikalen Nationalismus, sondern jetzt gar eher als »gute[n] Eu-
ropier«.%® Jiinger legt in Der Arbeiter eine nihilistisch inspirierte Dekonstruktion
der Ideengeschichte der aufklirerischen Moderne vor und sieht seine Generation
an einer »Epochenschwelle« stehen, die zu tibertreten er anhand einer »spekulati-
ven Geschichtskonstruktion« versucht.®® Die Primisse Nietzsches, dass die Werte
unserer Zeit entwertet sind und man sich den Werten daher genealogisch, Fou-
cault wiirde sagen strategisch, nihern muss, zieht sich als roter Faden durch den
Grof3essay hindurch.

Der Dekonstruktion folgt bei Nietzsche der an verschiedenen Stellen in seinem
Spatwerk angedeutete Versuch der Etablierung einer metaphysischen Philosophie
des Lebens. Jinger bearbeitet diesen Topos mit einer sehr eigenwilligen Gestalt-
philosophie, welche eine Parallele zwischen dem Diktat der modernen Technik und
der Entwicklung des disziplinierten Massenmenschen der Moderne zieht und den
»Nullmeridian« des Nihilismus iiberschreitet durch einen neuen Menschen, der
keinen Widerspruch mehr sieht zwischen der instrumentellen Vernunft der Tech-
nik und der Totalen Mobilmachung und seiner eigenen Freiheit. Genealogisch ist
also an Jiingers Ansatz die Offenlegung der eigentlichen Machtstrukturen, die hin-
ter den Werten der Aufklirung stiinden. An mehreren Stellen in seinem Arbeiter
spricht er von der Liiftung des »moralischen Deckmantel[s]«’° der vorgeblichen
Gesellschafts- und Friedensvertrige und er versucht, den dahinterstehenden Wil-
len zur Macht einer sich total mobilisierenden Moderne (die er die Arbeitergestalt
nennt) freizulegen. Das tut er in einer solch radikalen Weise und in Favorisierung
einer neuen totalitiren Ordnung, die auf Gehorsam, Disziplin, Gewalt und Hero-
ismus basiert, sodass es vollig zurecht mit Autoren wie Gerd-Klaus Kaltenbrun-

67  Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektiire des Zeitalters. Ernst Jiingers Nietzsche-Rezeption,
Trier WVT Wissenschaftlicher Verlag 1999, S. 88.

68  Driesch, Hans: Wirklichkeitslehre, ein metaphysischer Versuch, Leipzig: Emmanuel Reinicke
1922.S.195.

69  Vgl. Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektiire des Zeitalters. Ernst Jingers Nietzsche-
Rezeption, Trier WVT Wissenschaftlicher Verlag 1999, S. 88.

70 Vgl. hierzu bspw. Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta
2014, S.165.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

67


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ner als »extrem rechtes Buch«”! bezeichnet werden muss, auf das sich nicht ohne
Grund viele Vertreter der Neuen Rechten heute noch berufen. Letztlich ist es ja
auch das Moment, das Jinger an Spenglers Werk so faszinierte: Es ist eine Art der
»Geschichtsfrommigkeit«, welche ein Nietzsche wohl vllig abgelehnt habe. Denn
aus dem stark pessimistischen (Jitnger wiirde sagen heroisch pessimistischen) Bild
der Geschichte zieht Spengler in gewisser Weise eine radikale Bejahung der Ge-
schichte. Zusammenfassen lief3e sich Der Untergang des Abendlandes aus dieser Per-
spektive mit Gilbert Merlio im folgenden Credo: »Die Kultur ist tot, es lebe die
Zivilisation [...].«”* Mafistibe der Kultur bzw. der Hochkultur seien Asthetik und
Moral. Maf3stibe der Zivilisation hingegen waren die Dezision und der Wille zur
Macht. Spenglers national-erbauende Aussage war die, dass es jetzt in der letzten
Phase dieser zugrunde gehenden Kultur um die Frage ginge, welche Nation das
Reich errichten wiirde, welche das Abendland vollenden wiirde. An diesem lang-
atmigen Kompendium der philologisch versessenen Kleinstarbeit Spenglers war
dies letztlich die radikale Aussage fiir den nationalen Menschen von Weimar und
den gestandenen Konterrevolutionir, der es las: Die feststehende Gesetzlichkeit
der Geschichte fithre jede Nation des Abendlandes auf einen verlorenen Posten,
von dem aus jetzt in einem Endkampf entschieden werden miisse, wer die Rolle
Roms einnehmen wiirde. Es handelt sich hierbei aus einem Pessimismus heraus
um eine optimistische Ermutigung zum Auflehnen gegen »den Westen«, konkret
gegen den Rivalen ums Reich — also England, das mit dem Versailler Vertrag und
seiner Wirtschaftsordnung die deutsche Nation unterwandern und damit schwi-
chen wiirde. Deutschland, so Spengler, miisse sich auf den vom Burgfrieden 1914
inspirierten »preuflischen Sozialismus« aufbauend England gegeniiber als Gegen-
macht aufbauen und die Entscheidung iiber das Reich erzwingen. Jiingers heroi-
scher Realismus ist stark inspiriert von diesem »preuf’ischen Sozialismusc, der zu
Beginn der 1919 von Oswald Spengler in seinem Aufsatz PreufSentum und Sozialismus
als Blaupause fiir den neuen Staat entgegen der vorgeblich »marxistisch-liberalen«
Republik von Weimar gezeichnet wird.”® Der Preufische Sozialismus ist nicht nur
das Schlagwort fiir den organisierenden und total mobilmachenden Kriegssozia-
lismus, sondern weitergehend zu verstehen als ein Sozialismus »des Gehorsams
und der Pflichten und nicht der Anspriiche«.”* Damit betont Spengler abermals

71 Kaltenbrunner, Gerd-Klaus: Die konservative Apokalypse, Ernst Jiinger: »Der Arbeiters, in:
Rihle, Glinther: Biicher, die das Jahrhundert bewegten, Zeitanalysen —wiedergelesen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1980.

72 Merlio, Gilbert: Jiinger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die groflen Jagden des My-
thos. Ernst Jiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 46.

73 Vgl.ebd,, S. 46ff.

74  Ebd.,S.48.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

die organisatorisch-technische Seite (die ja auch Jinger immer wieder an der Auf-
klirung und Napoleons Projekt des Nationalstaats sowie spiter an Karl Marx’ und
Lenins Geschichtsphilosophie schitzt), verwirft im gleichen Atemzug jedoch die
emanzipative und liberale Seite der Moderne.

An Spengler stort Jiinger hingegen, dass er die Einheit der Geschichte seinem
zerteilenden Blick opfere und somit im Goethe’schen Sinne den Wald vor lauter
Biumen nicht sehe.” Jiinger hingegen sucht den Wald, er sucht nach dem gro-
Ren Bild und den Entwicklungslinien, die sich zwischen den Zivilisationen erga-
ben, und fragt, wohin das fithre. Ganz im Sinne Spenglers nun, nur offensichtlich
mit einer Art des apokalyptischen Optimismus, der Spengler und Nietzsche fern-
lag, arbeitet Jinger geschichtsspekulativ den Mythos der Gestalt des Arbeiters aus
der Geschichte der Moderne heraus. Was uns hier interessiert, ist jedoch weni-
ger die Einordnung des Arbeiters in zeitgeschichtliche Zusammenhinge, sondern
vielmehr die geschichtsphilosophische Grundkonstruktion, welche in ihr zum Vor-
schein kommt. Geschichtsphilosophisch spekulativ ist Jiingers Folgerung aus den
Indizien der Moderne. Er sieht das Zeitalter eines neuen, dezisionistischen Men-
schen gekommen, der den Willen zur Macht aus der technisch-getriebenen Totalen
Mobilmachung in seinem Leben reprisentiert — die >Organische Konstruktion« ist
geboren. So fiigt sich in der folgenden Textstelle die genealogische Auslegung der
Geschichte der Moderne zu Jingers spekulativer Metaphysik der Gestalt:

»Der Weltkrieg stellt, insofern er dem 20. Jahrhundert angehért, nicht etwa eine
Summe von Nationalkriegen dar. Er ist vielmehr als ein umfassender Werkvor-
gang zu betrachten, bei dem die Nation in der Rolle der ArbeitsgréfRe erscheint.
Die nationale Anstrengung mindet aus in ein neues Bild, namlich in die orga-
nische Konstruktion der Welt. So kommt es, dafs der Held dieses Vorganges, der
namenlose Soldat [ist ..]. Seine Tugend liegt darin, dafs er ersetzbar ist und dafd
hinter jedem Gefallenen bereits die Ablsung in Reserve steht. Sein Maf3stab ist
der der sachlichen Leistung, der Leistung ohne Redensarten, daher ist er im emi-
nenten Sinne ein Trager der Revolution sans phrase. Infolgedessen treten alle an-
deren Gesichtspunkte, tritt sogar die Front, in der gefochten und gestorben wird,
in den zweiten Rang zuriick. Von hier aus gesehen, gibt es allerdings eine tiefe
Briiderlichkeit zwischen den Feinden, eine Briderlichkeit, die dem humanitdren
Denken ewig verschlossen bleiben wird.«’®

Der Wille zur Macht der Arbeitergestalt entspringt nicht etwa der Technik, son-
dern dem Leben selbst. Es handelt sich um eine vitale Macht, die sich bahnbricht

75  Vgl. hierzu einen Jinger'schen Tagebucheintrag, der in Heimo Schwilks Band erhalten ist:
Schwilk, Heimo: Ernst Jinger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart: Klett-Cotta
1988, S. 9of.

76  Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 155f.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

69


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und entwickelt. Und Jiinger argumentiert nun, dass sich hierin — mit Heidegger

77 ver-

gesprochen — eine metaphysische »Macht zur Meisterung des Erdkreises«
birgt, welche die Nation nur als voriibergehende Arbeitsgrofie benétigt und sich
im langen Ende zu einer planetarischen Arbeits-Diktatur entwickeln wird. Jiinger
denkt also nicht nur an die Méglichkeit der Uberwindung der décadence und des
Nihilismus, den Nietzsche so wortgewaltig diagnostizierte, sondern selbst das Ge-
genmittel der Riistung der Nation sieht Jinger als ein Moment der Geschichte, das
itberwunden werden wird.”® Spengler sieht keinen Ausweg aus dem Niedergang,
der letztendlich kommen wird. Seine Dezision ist eine fur das vorliufige Erstarken
der Nation zum Reich, dem der Zusammenbruch dieses Geschichtszyklus folgen
wird. Jiingers Dezisionismus ist einer, der iiber die Nation und das Reich hinaus-
fithren wird und auf lange Sicht auch tatsichlich in eine Art Posthistoire fithren
wird. Spengler hat in Jiingers Augen den »Kiltetod« der biirgerlichen Zivilisation
wissenschaftlich begriindet und die heutige Zeit als »einer Art von durch Entro-
pie gekennzeichneten Posthistoire«” entlarvt, in der zwar technische Prozesse ab-
laufen, aber wahrhaft schopferische Kraft nicht mehr vorhanden sei. Jiinger stellt
diesem tapferen Pessimismus Spenglers jedoch seinem heroischen Realismus entgegen.
Jiinger glaubt an die »transzendente Dimension und Potenz«®° der Humanitit und
ist nicht nur deren Totengriber. Schon in Der Arbeiter steckt die den Pessimismus
iberschreitende Tendenz im Konzept der >Organischen Konstruktion« und im Ver-
trauen auf eine neue Menschheit, die ihre Geschichte im Einklang mit dem Diktat
der Technik und der dahinterstehenden metaphysischen Gestalt des Arbeiters wei-
terschreiben wird. In seinem Kapitel iiber die Kunst schreibt er analog zu Spengler,
dass das Kunstschaffen und die Beschiftigung mit ihr in unserer Zeit keinen Wert
habe, da unsere Zeit keine schopferische Kraft habe. Im Sinne der viel wichtigeren
physischen und geistigen Landesverteidigung wiirde Jiinger ohne zu zégern dafir
plddieren, »alle Kunstschitze der Museen an den Meistbietenden zu versteigern,
wenn diese Verteidigung es erforderte«®!. Im Gegensatz zu Spengler jedoch, der
vor allem das Ende sieht und das kommende Schépferische als inkommensurabel
mit heutigen Maflstiben erachtet, so glaubt Jinger an eine Art universelle orga-
nisch-schépferische Kraft, die sich aus dem Leben selbst herausschilt und eine
Art ewige, fast naturgesetzliche Asthetik einleiten wird. So schreibt Jiinger einige
Seiten weiter in seinem Arbeiter iiber die zukiinftige Aufgabe der Kunst, sie liege

77  Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:
Zu ErnstJinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

78  Vgl. Merlio, Gilbert: Jiinger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die grofRen Jagden des
Mythos. Ernst Jiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 46f.

79 Ebd., S. 60.

80 Ebd.

81  Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 211.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

»in der Gestaltung eines wohlbegrenzten Raumes, nimlich der Erde, im Sinne
derselben Lebensmacht, die zu seiner Beherrschung berufen ist. [...] Hier gibt es
nichts Isoliertes, was an und fiir sich zu betrachten ist, und nichts, was zu gro oder
gering wére, um nichtim Dienst der Gestalt zu stehen. Wer von dieser Einheit, von
dieser Identitat der Kunst mit einer hochsten, den Raum durchaus erfillenden
Lebensgewalt eine Ahnung besitzt, dem kann die Absurditit unseres musealen
Betriebes als einer abstrakten Bilder- und Denkmalerschau nicht entgehen.«8?

Jiingers heroischer Optimismus liegt in einem im Arbeiter noch nicht weiter ausfor-
mulierten Ende der Geschichte und dem Eintritt in ein titanisches Zeitalter. Jiinger
wird beinahe dreifdig Jahre spiter in An der Zeitmauer diese Genealogie des Titanis-
mus vom unertriglich menschenverachtenden Militarismus, dem faschistischen
Prophetismus und dem von Walter Benjamin konstatierten »lArt pour lArt«33 des
Krieges reinigen und den hier ausgefithrten Aspekt der >Organischen Konstrukti-
onc in einer Verschmelzung erd- und menschheitsgeschichtlicher Symbiose wie-
der aufgreifen. Entscheidend ist, dass sich Jinger schon 1932 enorm vom Pessi-
mismus und der zyklischen, entropischen Vorstellung der Geschichte Spenglers
unterschied, welche eine ganze Generation von extrem rechten Denkern zwischen
den Weltkriegen beeinflusste.

Eine genauere Analyse von Der Arbeiter wird in den folgenden Kapiteln, die zur
Bildung meines biopolitischen Typus des politischen Denkens herangezogen wer-
den, noch ausfiihrlicher folgen. In den vergangenen Zeilen ging es darum, einen
kurzen Blick auf die geschichtsphilosophischen Aspekte dieses Grof3essays zu wer-
fen. Mit Foucaults Ansatz der Genealogie hat Jiingers Arbeiter Folgendes gemein:
Beide decken den Zusammenhang zwischen dem Nihilismus sowie dem absoluten
Subjektdenken der Moderne einerseits und dem totalen Arbeitscharakter anderer-
seits auf. Beide decken eine verborgene Korrelation zwischen dem Humanismus
und der Unterwerfung des Subjekts unter die Totale Mobilmachung durch Diszi-
plinarinstitutionen, Kontrollgesellschaft und Sicherheitsdispositive auf. Darin sind
sich die beiden Nietzsche-Exegeten Ernst Jiinger und Michel Foucault einig. Nicht
miteinander zu vereinbaren sind sie jedoch an dem Punkt, an dem Jiinger 1932 noch
versucht, einen Arbeiter-Ubermenschen zu proklamieren, mit dem er geschichts-
spekulativ den Nihilismus tiberwinden will. Foucault hat aus der Erfahrung, dass
solche Versuche in furchtbaren Terror miindeten, in seinen eigenen Texten iiber
Nietzsche diesen »Ausweg« aus dem Nihilismus gemieden. Ebenso sind Jingers
Suche nach Wesen und Substanz fiir Foucault véllig fremd und er beschrinkt sich
darauf, derlei Konzepte durch Historisierung in seiner Genealogie zu kritisieren.

82  Ebd,S. 223f
83  Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,
Band IlI: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 240.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auch Jiinger muss, wie oben ausgefithrt, noch in der Gewaltherrschaft der Natio-
nalsozialisten erkennen, dass sein Fortschrittsoptimismus beziiglich der Totalen
Mobilmachung wohl doch ein Fehler gewesen ist. In der Folgezeit wird Jinger sich
von seinen dichterisch-prophetischen Forderungen nach einer Vollendung der To-
talen Mobilmachung durch die Gestalt des Arbeiters distanzieren. Doch an sei-
ner genealogischen Dekonstruktion der aufklirerischen Moderne wird Jiinger, wie
oben angedeutet, festhalten und sich eher in die Rolle des Diagnostikers des Nihi-
lismus zuriickziehen. Ginzlich von den Topoi des Weltplanes und der »Vorsehung«
wird Jiinger nicht abriicken, sondern sie eher weg vom Begriffsfeld der Technik, des
Krieges und der Totalen Mobilmachung hin zu erdgeschichtlicher Symbiose mit
der Menschheitsgeschichte (seinem ganz konkreten Ende der Geschichte) verschie-
ben. Jinger bleibt sich also treu in der Hoffnung auf Harmonie in einem hoheren
Wesen, einer Substanz, um darin eine héhere Form der Humanitit zu finden, wel-
che bei Spengler in dieser Form vollig abgelehnt wird. Erst beinahe drei Jahrzehnte
spater wird Jinger in seinem Essay An der Zeitmauer an den Arbeiter anschliefien.
Im Folgenden soll dieser etwas systematischere Zugang zum Problemfeld der Ge-
schichte von Ernst Jinger vor dem Hintergrund der Frage nach der Genealogie
analysiert werden.

2.3.2 Jiingers Festhalten an der Genealogie

In seinem 1959 erschienenen Essay An der Zeitmauer nimmt Jinger dezidiert zur
Frage der Geschichtsschreibung Stellung. Auch hier kommt er gleich zu Beginn
auf eines seiner grofien geschichtsphilosophischen Vorbilder zu sprechen: Oswald
Spengler. Dessen morphologisches Geschichtsbild lobt Jiinger als tatsichliche »ko-
pernikanische Entdeckung«. Sein Verdienst liege in der Adaption des Entwick-
lungsverstindnisses Goethes auf sein Geschichtsbild, um die fortschrittsoptimis-
tische Geschichtsphilosophie Kants und Hegels, die zu einer Art Religionsersatz

geworden sei, bis auf die Grundfeste zu erschiittern.3

»Demgegeniiber [gegeniiber Kant und Hegel, Anm. N.A] ist Spenglers Ge-
schichtsbild, vor allem hinsichtlich der Kulturprognose, mit Recht pessimistisch.
Es fihrt von der Vorstellung der linearen und eo ipso aufsteigenden Entwicklung
zu zyklischen Konfigurationen zuriick.«8

Spenglers Schwiche hingegen liege darin, sich auf die morphologischen Ahnlich-
keiten der organisch verstandenen Kulturen zu kaprizieren, jedoch die Zusammen-
hinge, die Orte und Zeitpunkte ihres Auftauchens und Verschwindens dem »uner-
klirlichen Belieben« zuzurechnen und »ohne inneren Zusammenhang« darzustel-

84  Vgl.)iinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays Il, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 463.
85  Ebd.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

len. Erklirbar sind fiir Spengler nur die Zusammenhinge ihrer Ahnlichkeiten der
Periodizitit und der Morphologie, gemessen am Leben in Form. Spenglers Metho-
de ist in Jiingers Augen die des Analogieschlusses. Doch die Frage nach der Quelle
des historischen Auftauchens und der lokalen Verteilung, muss Spengler ausklam-
mern. Und er kann keinerlei Prognosen treffen. So schreibt Jiinger schon in seinem
Arbeiter 1932:

»Die vergleichende Morphologie, wie sie heute betrieben wird, laft daher keine
giiltige Prognose zu. Sie ist vielmehr eine museale Angelegenheit, eine Beschaf-
tigung fiir Sammler, Romantiker, Ceniefier im grofden Stil. Die Mannigfaltigkeit
vergangener Zeiten und entfernter Riume drangt sich als ein buntes und verfiih-
rerisches Orchester auf, mit dem ein geschwichtes Leben nichts als die eigene

Schwiche zu instrumentieren vermag.«8¢

Spengler kann in Jingers Augen nur typische Relationen des ewigen Auf und Ab
aufzeigen, iiber deren Sinn jedoch sowie den Akt deren Schopfung nichts aussa-
gen. Zudem klammere Spengler die Frage nach Sinn, Herkunft sowie der Schép-
fung aus. Darin bestehe die ganze Methode. Ernst Jinger hingegen — und darin
unterscheidet er sich nun von Spengler — 16st sich zwar von der Geschichtsphilo-
sophie der Aufklirung, sieht aber trotzdem in einem metaphysischen Sinne einen
>Weltplan< oder >Weltsinn« hinter der Geschichte. Er bleibt somit im Horizont der
Geschichtsphilosophie, verstanden als Suche nach einem Sinn und einem Subjekt
der Geschichte.®” So schreibt Jinger beinahe dichterisch, dass die Gefahr in der
morphologischen Methode darin bestehe, den Wald vor lauter Biumen nicht zu
sehen. Bei der Untersuchung tausendjihriger Biume sei es Goethe freilich um die
Untersuchung der Mannigfaltigkeit der Biume und gleichzeitig im synoptischen
Sinne auch um das Schlieflen auf eine Urpflanze gegangen. Mit Spengler die Vielfalt
der Kulturen und gleichzeitig einen Meta-Sinn aller Kultur zu sehen - das ist es,
was Jiingers stereoskopischen Blick ausmacht. So sind ganz grundsitzlich Jingers
Schriften Ausdruck dieses zweiseitigen Blickes. Fiir Koslowski sind Der Arbeiter ge-
nauso wie auch An der Zeitmauer »die Jungersche Synthese einer Reihe von Suchen,

86  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 85.

87 Indiesem Zusammenhang sagte Ernst Jinger in einem Interview mit Frédéric de Towarnicki
1981: »Fiir mich hat Marx Hegel verstimmelt, indem er ihn eingesperrt hat, indem er ihn
auf ein zu rationales und 6konomisches Verstandnis der Welt verkiirzt hat ... Und im Grunde
wollte ich dem Arbeiter wieder zufithren, was Marx ihm weggenommen hat, vor allem das,
was ich >Weltgeistc nennen méchte.«Jiinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und
Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 151.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

13


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die auf Einzelgebieten, wie im Ganzen das Gesamtwissen, das sWesenc« oder die
»Substanz« letztendlich anstrebten«.%8

Die Gestalt des Arbeiters ist Wesen eines neuen Zeitalters. Sie ist fiir Jiin-
ger nicht einfach nur Kiinderin des Endes einer morphologisch zu betrachten-
den Hochkultur des Abendlandes, sondern Ausdruck einer metaphysischen Zei-
tenwende am grofRen Rad der erdgeschichtlichen Revolutionen. Spengler beriihrt
den Raum der geschichtlichen Urpflanzen nicht, Jinger schon. Doch Spenglers
Verdienst habe darin bestanden, den fortschrittsoptimistischen Liberalen des frii-
hen 20. Jahrhunderts, die von der Einzigartigkeit ihrer Zeit iiberzeugt waren, die
Weisheit des Ben Akiba beizubringen: dass alles schon einmal da war.®® Dies paar-
te er mit der Nietzscheanischen Vorsehung der Entstehung des Weltstaates und

dessen Niedergang ganz im Sinne von Goethes Mephisto:

»Denn alles, was entsteht,
Ist wert, daR es zugrundegeht.«*°

Spitestens jedoch nach den beiden Weltkriegen, der Totalen Mobilmachung, dem
Einsatz der Atombombe, dem Einsetzen eines Kalten Krieges, in dem die tatsich-
liche Existenz der Menschheit auf dem Spiel stehe, miisse man sich eingestehen,
dass es sich bei der Geschichte nicht um eine ewige Wiederkehr des Gleichen han-
deln konne. Jinger sieht sich in seiner tiber 20 Jahre vorher in Der Arbeiter vor-
gestellten Ahnung bestitigt, dass sich in der Industrialisierung, ihrer Kulminati-
on in der Totalen Mobilmachung und ersten Ansitzen des Totalen Kriegs ein vol-
lig neuartiges, metaphysisches Element der Geschichte bemichtigt. Geschichte ist
fiir Jiinger eine ewige Wiederkehr — doch nicht des immer Gleichen. Was Speng-
ler nicht gesehen habe, sei, dass wir eventuell nicht in einer Spitzeit unserer Ge-
schichte des Abendlandes stehen, sondern an der Schwelle der Geschichte iiber-
haupt. Spengler kannte das Ende der Geschichte. Er widersprach dem Hegel'schen
dialektischen Ende der Geschichte, aber Spengler war sich dessen bewusst, dass
jede Hochkultur auch ihr eigenes Geschichtsverstindnis konstituiert hatte. Speng-
ler stellte sich somit aufSerhalb der Geschichte des Abendlandes, um die verdeck-
te, morphologische Struktur aller Kultur in ihren periodischen Abliufen erkennen
zu kdnnen. Doch Jinger versucht gewissermafien sowohl einen morphologischen
als auch einen vollig auflergeschichtlichen Standpunkt einzunehmen; er stellt sich

88  Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus— Ceschichtsphilosophie — Mythos, in: Ders.
(Hg.): Die grofien Jagden des Mythos. Ernst Jiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink
1996, S. 16.

89  Vgl.Jinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays Il, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 460-469.

90 Coethe,Johann Wolfgang von: Faust, Der Tragddie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam
2020, S.39

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

an die Zeitmauer, an die durch das Auftauchen der Gestalt des Arbeiters zuneh-
mend die Menschheit gestellt wird. Jinger sieht im Gegensatz zu Spengler das
Aufkommen von etwas wirklich Neuem — und er sieht auch die Griinde hierfiir in
der Erd»geschichte« und dem Mythos. Im Gegensatz zu Spengler argumentiert er
mit einem tatsichlichen Abreiflen zweieinhalbtausendjihriger Zusammenhinge.
Dies zeige sich eben an inneren Absatzbewegungen der Menschen im Abendland
von ihrem Geschichtsbewusstsein und ihrer Selbst-Subjektivierung als historische
Subjekte. So schreibt Jinger in seinem 1959 erstmals erschienenen Essay An der
Zeitmauer:

Die Geschichtswahrung ist das grofle Thema der abendldndischen Kultur. Das un-
terscheidet sie von allen anderen. [...] Es ist die Wiirde des historischen Menschen,
die sich gegen Naturgewalten der Barbarenvélker einerseits, gegen die Wieder-
kehr mythischer und magischer Machte andererseits zu behaupten sucht. Diese
Wiirde ist eigentiimlich; Bewufitheit, Freiheit, Recht, Personalitit durchdringen
sich in ihr auf besondere Weise oder strahlen von ihr aus als von einem Urpha-
nomen. Sie bestimmt den Rang der schaffenden und handelnden Menschen, der
>Grofens, der Vorbilder in Werken und Taten, und sie begrenzt, was dem leiden-
den Menschen zugemutet werden darf.«’

Junger sieht den Einbruch des historischen Denkens mit Herodot gekommen, der
sich an der Grenze zwischen dem mythischen und dem historischen Zeitgefiihl
bewegte. Herodot und dessen Beschreibung der Perserkriege sowie der Abtren-
nung dieser Zeit von der mythologischen Zeit Hesiods, weg vom Goldenen Zeitalter,
entspricht dem Ur-Trauma des abendlindisch-geschichtlichen Menschen. Schon
bei Hesiod, der in seinen Dichtungen verschiedene mythische Weltzeitalter un-
terscheidet (Goldenes Zeitalter, Silbernes Zeitalter, Ehernes Zeitalter, Zeitalter der
Heroen und Eisernes Zeitalter) sei ein Gefiihl des strukturellen (Sitten-)Verfalls zu
vernehmen. Ohne nun in der Tiefe auf mythische Zeiteinteilungen einzugehen, so
ist es entscheidend fiir das Verstindnis von Jingers An der Zeitmauer, dass er das
abendlindische Geschichtsbewusstsein, das mit dem Subjekt und dem Menschen
verkniipft ist, als Verlust einer inneren Verbundenheit mit der Welt, mit der Natur
und dem Ablauf der Erdgeschichte sieht. Dem mythologischen Goldenen Zeitalter
Hesiods kommt am ehesten die wissenschaftlich so eingeteilte Steinzeit am nichs-
ten. Jiinger stellt sie nicht als eine Art der »Vorgeschichte« im geschichtsphiloso-
phischen Sinne dar, sondern als einen Zeitraum der Urerfahrung des Uberflusses,
der unmittelbaren Eingebundenheit in die Natur, Zeiten, »in denen ein Tag der
Arbeit fiir ein Jahr der Ernte ausreichte«®?, Zeiten, in denen jeder das fiirstliche
»Urjagdrecht« hatte und die Jagd keine planvolle Technik, sondern ein ritualisiertes

91  Junger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 479.
92 Ebd, S. 499.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

75


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

natiirliches Nehmen aus ewigen Kreisliufen war. Die Erfahrung der Geschichtlich-
keit tritt mit der Ausdifferenzierung der Gesellschaft, mit dem Auftreten von sess-
haften Bauern und teilsesshaften Hirten auf, die wiederum eine Reaktion auf die
aufkommende Knappheit vormals unendlicher Ressourcen sind. Konflikte gab es
auch im Goldenen Zeitalter, Kriege jedoch nicht. Sie sind Ergebnis von Knappheit
und von Techniken zur Steigerung von Ertrigen und den damit einhergehenden
Grenzziehungen.

»Jagd, Fischfang und Ernte von freiem Zuwachs —so darf man sich die Nutzung des
friihen Uberflusses vorstellen. Die Haltung von Herden, die Landbebauung sind
bereits Zeichen dafiir, daR der Uberfluss sich mindert, [..]. Damit treten bislang
ungekannte Arten des Zwanges auf, ja Grenzen (iberhaupt. Der Nomos des Hirten
und des Bauern ist ein anderer, als der des Jdgers, der dem Wilde folgt. DafR der
Landmann Kain den Hirten Abel erschlagt, erscheint zunéchst als befremdlicher
Zug. Dennoch ist es sinnvoll, denn Grenze und Krieg sind urverwandt, und der
Landmann ist ein strengerer Wahrer der Grenze als der viehtreibende Hirt.«”

Das Aufschreiben der Geschichte und das Selbstverstindnis des Menschen als ge-
schichtliches Wesen ist fiir Jiilnger im Grunde Teil eines Krisenphdnomens, das mit
der Vertreibung aus dem irdischen Paradies parallel zu sehen ist. Der Mensch hates
mit Knappheit zu tun und tritt aus den Kreisliufen der Erdgeschichte heraus, er be-
ginnt seine eigene Geschichte zu schreiben, so wie er zunehmend kiinstliche Tech-
niken und Apparaturen benétigt, um die Natur zu bewiltigen. Die Menschheits-
geschichte 16st sich ab von der Erdgeschichte. Und diese Weltsicht kulminiert in
Kants und Hegels Geschichtsphilosophie, in der das Goldene Zeitalter nur noch als
Vorgeschichte zu der eigentlich entscheidenden Geschichte und zwar der Weltge-
schichte als »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit« erscheint. Diese Hegel’sche
Geschichte des Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit ist eng verkniipft mit dem
biirgerlichen Subjekt, der Wirtschaftsform des Kapitalismus und der Menschen-
wiirde. Im Gegensatz zu Spengler nun, der in dieser Art der fortschrittsoptimisti-
schen Geschichtsphilosophie eine morphologisch typische Art der Selbstlegitimie-
rung einer Hochkultur sieht, die auf kurz oder lang nach einem Niedergang durch
eine neue Hochkultur ersetzt wird, sieht Jinger nicht nur das Aufkommen einer
neuen Hochkultur mit ihrer eigenen Einteilung der Geschichte, sondern Jinger
sieht ein Ende der Geschichte und die Riickkehr erdgeschichtlicher Riickbeziig-
lichkeit eines neuen Menschenschlages. Gilbert Merlio schrieb schon itber den Ar-
beiter, dass er hier eines der leitenden Motive der sogenannten Konservativen Revolu-
tion in ihrer totalitirsten Ausgestaltung erkennt. Es handelt sich um die Sehnsucht
nach der Auflésung der Entfremdung durch die moderne, biirgerlich-kapitalisti-
sche Welt (die Jinger in An der Zeitmauer noch weiter zuriickverfolgt) durch eine

93  Ebd., 1963, S.501.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

»Redintegration«, durch einen revolutioniren Riickbezug. Doch im Gegensatz zur
marxistischen Riickbindung, welche durch eine emanzipative Ermichtigung des
Menschen tiber Mensch, Wirtschaft, Natur und Technik vonstattengehen soll, so
ist das Leitmotiv Jiingers eher das der »voluntaristischen« Bejahung der Moder-
ne und »Uberanpassung« an die inhumanitiren Anforderungen des Technischen
Zeitalters.>*

Nach dem Zweiten Weltkrieg betont Jiinger nicht mehr so sehr die voluntaristi-
sche Selbstaufopferung und Unterwerfung, welche die »Redintegration« schaffen
konnte, sondern verschiebt sein Wirken eher auf Zeitdiagnose und -analyse. Er
sammelt folglich in An der Zeitmauer Indizien fiir die Verifizierung der steilen These
des Arbeiters. So formuliert Jiinger nun im Gegensatz zu seinem Werk fast drei-
Rig Jahre zuvor um und versucht, eine zunehmende Abkehr von einer subjekt- und
menschzentrierten Geschichte und das Aufkommen eines neuen Goldenen Zeital-
ters (im Sinne der >Organischen Konstruktion<) auf erweiterter Stufenleiter zu be-
legen. Der Topos der Wiederkehr spielt bei Jiinger eine grof3e Rolle. Es geht um die
Wiederkehr einer Geschichte, deren antreibenden Krifte nicht mehr der Mensch
oder die Menschheit sind, sondern Krifte der Erdzyklen, aus deren Perspektive es
keinen Unterschied zwischen Materie, Leben und Technik gibt. Jinger erweitert
in An der Zeitmauer sein Konzept der >Organischen Konstruktion« in geschichtsphi-
losophischer Richtung mit erdgeschichtlicher Prigung. Der technologische Fort-
schritt, der insular begann und in Formen der Urbarmachung ganzer Landstriche
sowie in der Totalen Mobilmachung von Industrien und Gesellschaften riesiger
Staaten kulminierte, beginnt iiber den erschaffenden menschlichen Geist hinaus-
zuwachsen und Formen einer eigenen netz-nervenbahnihnlichen Eigendynamik
und -intelligenz zu entwickeln. Der Mensch hat sich kein Monstrum a la Franken-
stein geschaffen und durch den menschlichen Geist wirkte nie nur der »verniinf-
tige« Drang zur Verbesserung des Lebens nach dem Goldenen Zeitalter, der nun
umzuschlagen droht. Die Technik ist zwar »projizierter Geist« des Menschen, »wie
das Steinbeil verlingerte Faust gewesen ist«”>, doch »[wlir haben eine Stufe der
Ausriistung gewonnen, auf der wir uns das Instrumentale nur um eine Kleinigkeit
verindert zu denken brauchen, damit hervortritt, dafd unsere Technik nicht nur ei-
ne Welt der Abstraktionen ist, sondern auch erdgeistige Wirklichkeit unmittelbar.
Dort sind wir an der Nabelschnur.«%® Von einem metahistorischen Standpunkt aus
erscheinen Jinger die infrastrukturellen Projekte des menschlichen Drangs nach
Beherrschung der Natur (Eisenbahnlinien, Pipelines, Stauseen, Kanile, Stromnet-
ze usw.), die das erste Mal nun die oberste Schicht der Erdkruste sichtbar ver-

94 Vgl. Merlio, Gilbert: Jiinger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die groRen Jagden des
Mythos. Ernst Jinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 46f.

95  Junger, Ernst: Werke, Band 6: Essays |1, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 512.

96  Ebd.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

71


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

andern, nicht als kategorial verschieden zu den Erdkriften des Vulkanismus, der
Plattentektonik, der Geologie usw. Die Krifte der Erde und das Genie der schop-
fenden Kraft der Welt driickt sich auch durch den Menschen aus. Folglich geht
Jiinger mit seinem Essay An der Zeitmauer in der Dezentrierung des Subjektes und
der fortschrittsoptimistischen Geschichtsphilosophie noch einen Schritt weiter: er
kontextualisiert die Menschheitsgeschichte mit der Erdgeschichte, verstirkt da-
durch die Abhingigkeit des Menschen vom Schicksal und gibt Ankniipfungspunk-
te fur die Herkunft metaphysischer Letztbeweggriinde hinter der auftauchenden
Gestalt des Arbeiters, die in Der Arbeiter nur andeutungsweise zu finden sind. Dort
argumentierte Jiinger relativ nachvollziehbar, dass charakterologisch beim moder-
nen Menschen typische Wesensmerkmale die individuell-persénlichen zunehmend
tiberwogen. Hierin zeige sich, dass das biirgerliche Zeitalter dem Ende entgegen-
gehe. Der allgemeinen Mobilmachung von 1789 falle der Biirger selbst zum Opfer,
denn in der total mobilgemachten Welt des Arbeiters verstehe der faschistische Or-
denskrieger in Camouflage besser die Anforderungen des Zeitalters. Jinger fithrt
in An der Zeitmauer aus, dass es sich bei dem aufkommenden Zeitalter des Arbeiters
eben nicht um einen neuen geschichtlichen Zeitabschnitt handelt, sondern um das
Ende der Geschichte und den Eintritt in eine Phase, in der Erd- und Menschheits-
geschichte synoptisch ineinandergreifen. Und ein klarer Indikator sei im harm-
losen Trend der Astrologie unter Millionen von Menschen zu sehen. Das Ablesen
des Schicksals aus der Stellung der Sterne und dem Stand der Erde zu den Ster-
nen erscheine vielen einfach nur unwissenschaftlich, doch Jiinger sieht in der Tat-
sache, dass Millionen Menschen sich plétzlich fiir ihr Horoskop zu interessieren
beginnen, eine parallele Entwicklung zur Ausbildung typischer Merkmale in der
Bevélkerung: Die Astrologie liest Jiinger als Ausdruck eines inneren Bediirfnisses
der Menschen nach einem Riickbezug zu erdgeschichtlichen und siderischen Zu-
sammenhingen.

»Zu horen, daf seine Taten, Werke und Begegnungen noch etwas anderes bedeu-
ten, als man gemeinhin annimmt, daf$ sich in ihnen grofie Machte spiegeln und
sie mit Sinn belehnen, kurzum, dafd er ein Schicksal habe —das zu vernehmen, ist
offenbar fiir den Menschen ein unausrottbares Anliegen. Je mehr der Umsatz, der
Umtrieb zunimmt, je mehr das Leben grofdstadtisch, technisch-abstrakt wird, des-
to starker muf dieses Anliegen hervortreten. [...] Das ist der Grund fiir die erstaun-
liche Anziehungskraft der Astrologie in unserer Zeit, und nicht fiir sie allein. Ihre
Starke liegt nicht darin, dafd sie die Prinzipien der Gegenwart verkdrpert, sondern
darin, daf$ sie ihnen widerspricht. Daher argumentiert der Astrologe, der seine
Kunst als Wissenschaft verteidigt, nicht auf dem Feld seiner Starke; sie fithrt ihn
ber die Wissenschaft hinaus. Als wissenschaftlich darf er sein Handwerkszeug

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

bezeichnen, aber die mathematisch-astronomische Berechnung kann nur in den
Kreis fithren, in dem die synoptische Schau auf die Konstellation beginnt.’”

Das Aufkommen der Astrologie in Zeiten der prizisen, klinischen Wissenschaften

98 zu verste-

des Abendlandes ist fiir Jinger nur als »revolutionires Vorzeichenc
hen, das vollumfinglich die Nivellierung der Masse, die schicksalhafte Ungleichheit
der Menschen betont. Die Astrologie ist in Jiingers Augen Vorbotin eines Konzepts
der Menschenwiirde, das sich nicht auf Abstraktheiten wie Freiheit und Gleichheit
stittzt, die nichts anderes als liberale Sprechweisen der Macht gewesen seien. Diese
biirgerlichen Abstraktheiten seien Auftakt einer tatsichlich menschenverachten-
den Nivellierung gewesen, welche die groflen Knochenmiihlen des 20. Jahrhun-
derts erst ermoglicht hitten. Die biirgerlichen Heilsversprechen des Fortschritts
durch die Mobilmachung in nationalstaatlichen Gebilden und an dialektisch-mate-
rialistischen Leitmotiven hitte in die Irre und in die grofien Katastrophen gefiihrt,
die jedoch einen Menschenschlag nach Form der Arbeitergestalt hervorgebracht
hitten, der sich in einem neuen, planetarischen Goldenen Zeitalter auf erweiterter
Stufenleiter wohlfiihlt. Ein Schlag Menschen sei geboren, der sich seinem Schicksal
der Verachtung seines individuell-personlichen Lebens stelle, aber der die amei-
senartige Beherrschung der Erde und das gleichzeitige Beherrscht-Werden durch
die Erdmutter als Potenzial der post-biirgerlichen, post-geschichtlichen Freiheit
erkenne. Hierfiir sei die Astrologie ein erstes Anzeichen.

»Der Wert des Anzeichens ist unabhingig vom Effekt. Seine Bedeutung liegt dar-
in, daR hier, zunachst verhullt und zweideutig, sich eine Gegenmacht des Levia-
thans zu regen beginnt, die aus ganz anderen Tiefen als der liberale Individualis-
mus stammt.«%?

Zunehmend wird deutlich, dass Ernst Jingers Konzept der Lebensmacht, auf das
weiter unten noch eingegangen wird, nicht nur nach der faustisch-promethei-
sche Meisterung der Welt und des Erdkreises strebt, sondern geschichtsphiloso-
phisch betrachtet auch das Heraustreten aus der Geschichte und den Einklang von
menschlicher Planung und natiirlichem, erdgeschichtlichem Schicksal bedeutet.
In Jungers Worten: In den menschlichen Sozial- und Staatsplinen ist der Weltplan
aufgehoben, der jedoch der menschlichen Einsicht verschlossen ist.’°° Fiir Jiin-
ger zeigt sich dieses schwierige Verhiltnis auch in der Tatsache, dass der Mensch
nicht mehr nur im archiologischen Sinne innerhalb einer geologischen Schicht
auffindbar ist, sondern seit der industriellen Revolution und der tiefgreifenden
Verinderung der Oberfliche der Erde durch Menschenhand und Maschinen, der

97 Ebd, S. 423f.
98 Ebd.,S. 452.
99 Ebd., S. 459.
100 Vgl.ebd., S.586.

12.02.2028, 17:0521¢

79


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Mensch auch ein schichtbildendes Wesen sei. Das erste Mal in der Geschichte der
Erde habe ein Lebewesen zumindest auf der obersten Schicht der Erde die Fihig-
keit, die Geographie, Geologie, Flora und Fauna sowie das Klima tiefgreifend zu
verindern. Jingers These ist nun kurzum, dass sich im Heraustreten des Men-
schen aus der Geschichte und in der Fihigkeit, sich auferhalb der Zeitmauer mit
ihren Zeit-Schichten und Erd-Schichten zu stellen, nicht ein menschlicher Wille
bahnbricht, der die Erde beherrscht, sondern dass sich eine metaphysische Erdge-
walt, ein Weltplan, in seinem Willen nachweisen lisst. Der neuerliche Drang nach
der Astrologie sei ein Indiz der inneren Verbundenheit des neuen Menschen mit
gréferen Zusammenhingen.'® Der historische Mensch ist nicht mehr Maf al-
ler Dinge, er wird von den Entwicklungen und den Errungenschaften iitbermannt.
Die Frage stellt sich, ob der organisch-konstruktive Fortschritt der prometheischen
Krifte, der zunehmend Riickschlige zeitigt und das Uberleben der Menschheit in-
frage stellt, nur die derzeitige Hochkultur beenden kénnte oder ob die mensch-
liche Spezies als Ganzes auf dem Spiel steht. Die »Moral der Ziffer« als zuneh-
mende Verwertungs- und Optimierungslogik, die sich lingst im Alltag der Men-
schen belegen lisst, entspringt nicht mehr der in Verruf geratenen Staatsrison,
sondern entspringt der Rison des Experiments. Im Namen der Forschung und des
angeblich 6konomisch-materialistischen Fortschrittes breitet sich eine Rison des
Experimentes aus, welche das humanistisch unverfiigbare Leben des Menschen der
Menschenwiirde in sehr handfester Art und Weise verfiigbar und auch »opferbar«

macht.1°2

»Die Staatsrdson gilt heute als verrufen, und zwar auch dort, wo sie praktiziert
wird, wiahrend es der Rdson gegeniiber, die sich auf das Experiment griindet, kei-
nen Widerspruch gibt. Man hat heute stirkeren Rechtsschutz gegen eine Haus-
suchung als gegen eine Durchleuchtung bis auf das Knochengerist. Ohne Zweifel
nehmen die unangenehmen, bedenklichen und vor allem entwiirdigenden Ein-
griffe zu. Sie werden durch die Statistik unterstiitzt, die man als die Moral der Zif-
fer bezeichnen kann. Oft wird das Entwiirdigende freilich kaum noch empfunden,

ja bemerkt.«'°3

Jinger streift an dieser Stelle seines schon 1959 erschienen Essays ein Themenge-
biet, dem sich Giorgio Agamben etwa drei Jahrzehnte spater im Homo Sacer wie-
der annehmen wird. Es ist die paradoxe Verfiigbarmachung des menschlichen Le-
bens trotz gleichzeitiger Betonung der Unverfiigbarkeit desselben. Was Agamben
mit der klassisch-romischen Rechtsfigur des homo sacer parallelisieren wird, er-
klart Ernst Jiinger mit einer tiefer als der menschliche Wille gehenden Macht der

101 Vgl ebd., S.569-580.
102 Vgl ebd., S. 607ff.
103 Ebd., S. 609f.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Gestalt, welche die Totale Mobilmachung und Dynamisierung der menschlichen
Lebensenergien fir die Errichtung eines neuen Goldenen Zeitalters in einer to-
talen Symbiose aus Technik und Leben zum Ziel hat. Diese Dynamisierung der
menschlichen Lebensenergien bekommt zunehmend eine potenziell biopolitische
Perspektive — die Optimierung des Lebens steht auf der Agenda und wird méglich.
Doch im Gegensatz zu Themen, die die klassische Staatsrison betreffen, sind die
biopolitischen Eingriffe in das Leben juridisch schwer zu greifen oder gar nicht re-
guliert. Die ethisch-juridischen Diskussionen iiber bestimmte Themen halten mit
den technischen Entwicklungen und tatsichlichen Eingriffen nicht mit. Durch die
Logik der Zwanghaftigkeit der Rison des Experiments und dem potenziell gren-
zenlosen Willen zur Macht, der sich hier als Wille zum Wissen zeige, erscheine
die Mobilisierung des menschlichen Lebens fiir das Projekt der »Meisterung des

Erdkreises«®4

, wie es einst Heidegger in Zusammenhang mit Jiinger bezeichnete.
Jiinger deutet in einer frappierenden Ahnlichkeit zu Foucault und vor allem spiter
Agamben an, welch totalitirer Zwang zur Mobilisierung vor allem in biopolitischen

Fragestellungen liege.

»Das Beispiel einer Vorweisung und ihrer Annahme durch das Allgemeinbewuf3t-
sein bietet die>kiinstliche Befruchtungs, deren Erwahnung auch deshalb lehrreich
ist, weil hier der Widerstand sich merklicher regt als gegeniiber dhnlichen Ein-
griffen. [..] Nichtihrem Umfang, sondern dem Prinzip nach ist diese neue Art der
Fortpflanzung fiir unser Schicksal folgenschwerer als die beiden Weltkriege, die
in die gleiche Zeit fallen, in der man solche Eingriffe zu erwégen, zu praktizieren,

liber sie zu debattieren begann.«<'°>

Jiunger sieht in biopolitischen Experimenten und Entwicklungen, wie etwa die
Moglichkeit zur kiinstlichen Befruchtung, eine Gestalt des Arbeiters reprisentiert,
die eine neue Phase des Menschen einleitet, »in der nicht nur sein Recht, sondern
auch seine Natur sich dndert und in der auch der Anspruch auf den Vater nicht
mehr zu seinen natiirlichen Voraussetzungen gehort«.’°® Jinger deutet hier
eine Riickkehr zu einem Zeitalter der Mythologie an, einem neuen Zeitalter der
Titanen. Der neue Titan ist die Gestalt des Arbeiters, die sich den neuen biopo-
litischen Zwingen aussetzt. Jiinger sieht in diesen biopolitischen Entwicklungen
und in den Anforderungen durch die alltigliche Herrschaft der Ziffer und des
sportlichen Rekords in jeder Lebenssituation Ausdruck dessen, was Nietzsche
als Nihilismus bezeichnet hatte. Der Ubermensch bzw. besser gesagt der Letzte
Mensch ist derjenige, der diesen Weg ohne Riickfragen und ohne zu zégern zu

104 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:
Zu Ernst Jinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

105 Jinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays Il, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 613.

106 Ebd.,S. 616.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

gehen bereit ist und alle ethisch-moralischen und religiésen Zwinge, mit denen er
aufgewachsen ist, iiber Bord wirft sowie sich der neuen, metaphysischen Zwinge
bewusst macht. Jingers expressionistische Forderung einer Gepickerleichterung
bleibt aus dem Arbeiter auch hier erhalten. An eine kleine heroisch-realistische
Avantgarde derjenigen, die bereit zu dieser Gepickerleichterung sind, adressiert
Jinger auch 1959 noch seinen Essay An der Zeitmauer.

»Terminologisch ist das Wort vom Letzten Menschen gliicklicher als das vom Uber-
menschen gewihlt, unter dem wir hier den Typus verstehen, dem der Austritt aus
der Geschichte gelingt. Das ist die Aufgabe, um sie dreht sich die Bewegung an
der Zeitmauer. Der Ubermensch kann nicht ohne den Letzten, das heifit, den re-
duzierten Menschen gedacht werden. Es kommt daraufan—um ein allzu bekannt
gewordenes Wort von Gottfried Benn zu verwenden —was einer aus seinem Nihi-

lismus macht.«'®7

Nihilismus, so Jiinger, bedeute in erster Linie nicht an nichts zu glauben, sondern
zuallererst etwas nicht zu glauben. Er bezeichnet die Entwertung der obersten Wer-
te. Im Nihilismus diirfe man jedoch nicht verbleiben, sondern er sei eine Durch-
gangsstation, denn der Nihilist ist die radikale Gegenfigur zum Heiligen Vater,
zum Monarchen bzw. zur patria potestas schlechthin. Ist diese Macht erst einmal
gefallen, obsiegt die Revolution der Aufklirung gegen das Ancien Régime und den
danach einsetzenden, alles dynamisierenden Materialismus, der das aufklarerische
Programm seitdem in Jiingers Augen dominiert, dann diirfe man nicht am Nihilis-
mus festhalten. Denn der Nihilist hinge an der Institution bzw. an dem Etwas, die
bzw. das er einreiflen mochte. Nietzsche sei es jedoch darum gegangen, iiber die-
sen Punkt hinauszukommen.’®® Interessant ist hierzu Wilczeks Gedankengang,
dass das Hegel'sche Ende der Geschichte und damit auch das der heutigen Hege-
lianer, wie etwa Fukuyamas Ende der Geschichte, auf verbliiffende Art und Weise
doch aus dem Etwas, das sie abgeschlossen haben, doch wieder einen Sinn der Ge-
schichte ableiteten. Peter Koslowski schreibt im Zusammenhang mit den groflen,
verhdngnisvollen »Mythen« des 20. Jahrhunderts:

»Der Mythos wird nicht neu- oder wiedererfunden, sondern der Mensch des zwan-
zigsten Jahrhunderts begegnet dem Mythos wieder, weil und wenn er versucht,
den Schrecken und die Leere der Geschichte, ihren Mangel an Sinn, zu verarbeiten.
Man kénnte erginzen, daf noch der Mythos vom Posthistoire und vom Ende der
Ceschichte, wie ihn Francis Fukuyama und andere Hegelianer erzidhlen, ein Ver-

107 Ebd,S. 631.
108 Vgl.ebd., S. 650-53.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

such ist, der Geschichte noch durch ihr Ende einen Sinn abzugewinnen, ihr Sinn

dadurch zu geben, daR man leugnet, daft sie weiterhin voranschreiten wird.«'®®

Junger sucht folglich nach einem Umgang mit dem Nihilismus, welcher es tatsich-
lich Uber die Linie des Nichts hinausschafft. Uber diese Linie hinaus komme man
nur, indem man sich letztlich von den Projekten der Vernunft und des Verstandes,
die die Revolution von 1789 im Namen einer linearen Geschichtsphilosophie her-
beiriefen, distanziert und sich dem Schicksal des Geistes der Erde hingibt, welche
sich in der Form des Arbeiters als Gestalt zeigt.

»Der echte Partner der Erde ist nicht der Verstand mit seinen titanischen Pldnen,
sondern der Geist als kosmische Macht. Bei allen Erwdgungen des Zeitgeschehens
spielt daher eine grofie Rolle die mehr oder minder ausgesprochene Hoffnung,
dafR héhere Geisteskrafte die gewaltige Bewegung ziigeln und sich ihrer wohltétig
bemachtigen. [...] [E]line Grofzeit des Ceistes beginnt. Die Aufklarung gingihmals

Morgendimmerung voraus.«''°

Das Hegel'sche Erbe ist an dieser Stelle seines Werkes definitiv nicht von der Hand
zu weisen. Doch es zeigt sich hier vor allem Jiingers »neoplatonische Sichtweise
des Arbeiters«.™ Jiingers Gedankengang ist der des Voranschreitens vom Indivi-
duellen zum Typischen und vom Typischen zum Prinzipiellen — zur Gestalt. Das
fasst Gertrud Fussenegger in ihrer Befragung Ernst Jiingers sehr gut zusammen.'*
Eine vertiefte Forschung dieser neoplatonischen und hegelianischen Forschungs-
richtung Jingers wiirde jedoch den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen.
Wichtig fiir den Fortgang dieser Arbeit ist letztlich vor allem, dass Spenglers
Pessimismus, den er dem geschichtsphilosophischen Fortschrittsoptimismus ent-
gegenhielt, Ernst Jinger nicht in ein nur dezisionistisches und defaitistisches Sze-
nario fithrt, sondern Jiinger eher die Moglichkeit nach einer inneren, ewigen, we-
senhaften Rickbeziiglichkeit des modernen Menschen und seiner Geschichte mit
der Erdgeschichte und ihrem metaphysischen Geist sucht. Jinger revidiert nach
dem Zweiten Weltkrieg seine heroische Bejahung dieses Prozesses trotz des gewal-
tigen menschlichen Leidens und der von ihm eingestandenen Verluste der Mensch-
lichkeit folglich nicht final. Vielmehr wiederholt er hier die Notwendigkeit einer
innerlichen Mobilmachung und eines innerlichen Ballastabwurfes unnétiger ethi-
scher und moralischer Facetten des Verstandes, um dem neuen Zeitalter der Erde,

109 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus— Geschichtsphilosophie — Mythos, in: Ders.
(Hg.): Koslowski, Peter (Hg.): Die groRen Jagden des Mythos. Ernst]iinger in Frankreich, Min-
chen: Wilhelm Fink 1996, S. 9.

110 Jinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays I, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 661.

111 Jinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey, Rainer und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

112 Vgl ebd., S. 224-235.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

83


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

in dem der Mensch seine Rolle in einem planetarischen mobilgemachten Weltstaat
zu spielen versteht. Da die Zerstorung zu diesem Zeitalter dazugehére (eindeutig
ein Spengler’scher Topos), sei es auch ein Zeitalter des Schmerzes, das es zu betrau-
ern, jedoch nicht zu vermeiden gelte. Anders gelagert, jedoch mindestens genauso
pointiert wie in Der Arbeiter 1932 argumentiert Ernst Jiinger, dass die Aufklirung
von Beginn an das Projekt der hinter allem stehenden Gestalt des Arbeiters voran-
trieb, indem sie den mobilmachenden Materialismus erméglichte und letzterer ein
Teil des aufklirerischen Nexus war. Doch inzwischen kénne man nicht mehr von
einer Epoche der Aufklirung, sondern nur noch von der des mobilmachenden Ma-
terialismus sprechen. Jiinger bleibt bei seiner Entlarvung der Aufklirung als rein
instrumentelle Rationalitit. Diese iiberwiege und daraus leitete Jinger in Der Ar-
beiter schon ab, dass sich ein ginzlich neues, metaphysisches Zeitalter ankiindige.
Das war eine konkrete Kritik an der fortschrittsoptimistischen Geschichtsphilo-
sophie der Aufklirer und auch Hegels. Auch wenn er seinen Schwerpunkt nun in
An der Zeitmauer verschiebt, so bleibt er doch im Grunde dabei. Seinen eigenen
Optimismus griindet er nicht auf dem »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit«,
sondern in der Hoffnung auf die Eingebundenheit in die Erdgeschichte.” Hier
stehen natiirlich Foucault und Jiinger weit voneinander entfernt. In einer eigen-
willigen Wendung Nietzsches und Spenglers tiberschreitet Jiinger den Nihilismus.
Sein Instrument ist der Glaube, dass ein bestimmter Typus Mensch — der Arbeiter -
durch die >Organische Konstruktion« die Entfremdung des Menschen beseitigen
und wieder eine Art Fortschritt mit sich bringen wird. Hier spielt bei Jiinger der
Hegel'sche Weltgeist doch wieder eine Rolle. Foucault teilt hingegen die aufkli-
rungskritisch-biopolitische Analyse der Moderne und wendet sich von der Ratio
der Aufklirung ab; von der Formulierung eines Zeitalters des Ubermenschen oder
eines erdgeschichtlich eingebundenen Arbeiters hielt er aber sicherlich noch weni-
ger als von Condorcets, Kants oder Hegels Entwurf der Geschichtsphilosophie.

2.4 Zusammenfassung

Die Geschichtsphilosophie ist eine relativ junge Disziplin. Die Frage nach Regel-
miRigkeiten oder gar Gesetzen des Verlaufs der Geschichte spielte schon seit der
Antike eine Rolle im Rahmen anderer Disziplinen. Philosophie der Geschichte, so
Hegel, bedeute, die in der Philosophie spekulativ bewiesene Verniinftigkeit der
Welt endlich auch in die zu sehr historisierende Geschichtswissenschaft einzu-
fihren und zu belegen. Die Geschichte habe einen Sinn - ihn zu ergriinden und
das Subjekt dieser Verniinftigkeit zu bestimmen, ist Aufgabe der Philosophie der

113 Vgl. ebd., S. 659ff.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Geschichte als eigener Disziplin. Sinn und Subjekt der Geschichte werden klar be-
nannt: »Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewufltseyn der Freiheit [...].«"*#
Dieser ist notwendig und er vollzieht sich weltweit. Menschliches Handeln, Fort-
schritte und Riickschritte seien Manifestationen des Weltgeistes. Dieses Kapitel
hat aufgezeigt, dass Nietzsche sich sowohl am Historismus als auch an der Ge-
schichtsphilosophie abarbeitet. Nietzsche stellt dieser Uberbetonung des Geistes
und seiner Phinomenologie eine Philosophie des Lebens entgegen. Geschichte be-
wegt sich weder einem Ziel zu (sondern verliuft zyklisch), noch ist sie Ausdruck
eines spekulativ zu ergriitndenden Geistes, noch sind die historistischen Grundle-
gungen von Tradition und Identitit des Menschen zutreffend, sondern Geschichte
ist Ausdruck des Willens zur Macht, welcher dem Leben innewohnt. Die Entwer-
tung aller Werte unserer nihilistischen Zeit lisst keinen anderen Schluss zu. Gott
ist tot und damit auch jeglicher Geist »hinter« der Geschichte. Spenglers morpholo-
gisch-zyklischer Zugriff auf Geschichte ist eine eigenwillige Adaption von grundle-
genden Motiven von Nietzsches Denken. (Hoch-)Kulturen sind fir ihn nicht Aus-
druck eines von Epoche zu Epoche fortschreitenden Geistes, sondern zoologisch
als eigene Rassen, als eigene Organisation des vitalen Prozesses um einen eigenen
kulturellen Kern zu verstehen. Man kann sie folglich nur physiognomisch gegen-
iiberstellen und im ewigen Kreislauf des Werdens und Vergehens von (Hoch-)Kul-
turen anhand der Organisation des vitalen Lebensprozesses vergleichen. Dies ist
ein entscheidender Ankniipfungspunkt, von dem aus Ernst Jiinger seine biopoliti-
sche Lebensmacht-Perspektive auf Geschichte entwickelte, die ihn auch mit Michel
Foucault eint. Oswald Spenglers Blick auf unsere Geschichte der Moderne ist nim-
lich ein rein vitalistisch-organisierender: Er fragt nicht im Kant'schen Sinne nach dem
Stand der Umsetzung der biirgerlichen Idealgesellschaft und dem idealen Staat,
sondern er blickt auf die >organisierende Kraft, die sich funktionalistisch betrach-
tet in jeder Gesellschaft mikrophysikalisch die Krifte des Lebens aneignet und fur
die Pracht der Kultur und spiter Zivilisation verwendet. Jiingers Gestalt des Ar-
beiters besetzt wiederum eher eine Position zwischen Nietzsche und Hegel, da
er vom Ende der Geschichte spricht, die mit der in der Moderne sich anbahnen-
den rorganisierenden Kraft« eintritt. Hinter der Aufklirung sieht er — analog zur
Frankfurter Schule und auch Foucault spiter — vor allem die instrumentelle Ver-
nunft der Disziplin, der Dominanz des Menschen iiber den Menschen sowie iiber
die Natur. Jingers Arbeitergestalt ist der Versuch, geschichtsspekulativ eine Ver-
bindung zwischen der organisierenden Kraft des Lebens, welche in der technik-
und kriegsgetriebenen Totalen Mobilmachung miindet, mit der Natur zu verbin-
den, um in einer hoheren Synthese eine Art des Ubermenschentums zu erreichen,

114 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen (iber die Philosophie der Ceschichte, in: Ders.:
Samtliche Werke. Band 11: Vorlesungen tber die Philosophie der Geschichte Jubilaumsaus-
gabe in 20 Binden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 46.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

85


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

welches in den Vulkanlandschaften der Moderne iiberstehen kénnte. Geschichts-
philosophisch sieht er die Moderne jedoch analog zu Michel Foucault als gigan-
tisches Projekt der Anreizung, Regulation, Disziplinierung und Konditionierung
menschlicher Lebenskrifte. Hier zeigt sich schon eine Parallele, welche in Kapitel
3 dieser Arbeit unter dem Aspekt der Biomacht ausgearbeitet werden wird. Nach
dem Zweiten Weltkrieg revidiert Jiinger seine Geschichtsspekulation in An der Zeit-
mauer und trennt sich vom Heroismus des Ubermenschentums und versucht eher
eine diagnostische Haltung gegeniiber dem Nihilismus unserer Zeit zu erreichen.
Von seiner geschichtsphilosophischen Analyse, die Moderne bestehe aus der bio-
politischen Akkumulation einer sich zunehmend verschirfenden organisierenden
Kraft, die nur ideologisch und vordergriindig als Emanzipation und Aufklirung
erscheint, riickt er hingegen nicht ab. Jiinger moduliert seine These von der >Or-
ganischen Konstruktion« in diesem spiteren Werk weg vom Heroismus des Neu-
en Menschen, der als Arbeiter in Ludendorffs und Lenins Mobilmachung stahlge-
hirtet erscheint, und diagnostiziert eher ein finales Wieder-Zusammenlaufen von
Erd- und Menschheitsgeschichte an der Zeitmauer, also am Ende der Geschichte.

Foucaults Geschichtsverstindnis ist ebenso von Friedrich Nietzsches Spatwerk
und dem Willen zur Macht beeinflusst. Kitmmert er sich zu Beginn seiner akade-
mischen Laufbahn eher um eine Archiologie von Diskursen, welche weder struk-
turalistisch noch hermeneutisch zu erfassen sind, sondern als Akte, welche Wissen
produzieren und in Korrelation zu gesellschaftlichen Praktiken stehen, so wendet
er sich spiter eher dem Aspekt der Genealogie zu. Wihrend er bspw. in der archio-
logischen Arbeit Wahnsinn und Gesellschaft den Diskurs des Wahnsinns als Korre-
lat einer gesellschaftlich institutionalisierten Form der Etablierung einer Vernunft
durch den Ausschluss ihres aus sich heraus konstituierten Gegenteils prisentiert,
interessiert den genealogischen Foucault in Uberwachen und Strafen eher die kon-
krete Kontrolle iiber die gesamte Gesellschaft durch ein Disziplinarsystem, fiir das
das Gefingnis nur ein Beispiel oder Paradigma ist. Der Genealoge Foucault stellt
die Frage nach der Entstehung der Macht, ihrer kapillaren Ausdehnung sowie nach
ihrer disziplinarischen und biopolitischen Ausiibung. Foucault geht es in diesem
Stadium seines Wirkens weniger um die Korrelation des institutionellen und des
(human-)wissenschaftlichen Diskurses, an deren Berithrungsflichen der moderne
Mensch entstanden sei und daher bald verschwinden konnte. Als Genealoge geht es
ihm um die gesellschaftliche Machtausiibung auf die Kérper und die Bevélkerung,
die Disziplinierung und die biopolitische Anreizung zu Sicherheit und Hochstleis-
tungen, welche nicht repressiv, sondern produktiv durch Normen und panoptische
Kontrolle hervorgerufen wird. Doch auch ohne Repression kennt jede Ordnung Ge-
winner und Verlierer. Mit Nietzsche versucht er diese Gewinner und Verlierer sicht-
bar zu machen und somit die geschichtsphilosophischen Maskeraden des Geistes,
welche der Humanismus betreibe, aufzuheben. Aus methodologischen Griinden
differenziert Foucault nicht zwischen legitimer und illegitimer Machtausiibung.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Daher besteht sein Programm in der Destabilisierung vor allem heutiger Macht-
strukturen durch eine Geschichte der Gegenwart, welche das Karnevaleske, Wider-
spriichliche und Obskure unserer heutigen Ordnung an das Tageslicht bringen soll:
Es geht ihm konkret um eine Gegen-Geschichte der Unterdriickten, die der histo-
ristischen oder geschichtsphilosophischen Fortschrittsgeschichte entgegengesetzt
werden kann. Wie in diesem Kapitel angedeutet, bringt dies Foucault von vielen
Seiten energischen Widerspruch ein, da er mit seinem Kritikansatz (Kritik durch
Genealogie) letztlich kein gutes Haar am emanzipatorischen Projekt der Moderne
lasst. Hierin liegt auch der Grund, weshalb Jiirgen Habermas Foucault als einen
weiteren Vertreter der Jungkonservativen bezeichnet.””> Auch wenn ich eher mit
Nancy Fraser und Thomas McCarthy argumentieren wiirde, Foucault wird wohl
eher nicht ein Vertreter der Gegen-Aufklirung sein, da er implizit allein durch die
Wahl seiner Beispiele (psychisch Kranke, Gefangene, Kolonisierte, Homosexuelle
etc.) und dem Versuch, eine Geschichte aus ihrer Perspektive zu schreiben, sich
wiederum ein menschenrechtliches und somit humanistisches Projekt auferlegt
hat. Es deutet fiir mich viel mehr darauf hin, dass Foucault, so wie ihn auch Ri-
chard Bernstein interpretiert, eher aus skeptizistisch-theoretischen Griinden ei-
ne disruptive Rhetorik verwendet, um sicher Geglaubtes, ideologisch unumstéRlich
Scheinendes zu erschiittern, um blinde Flecken der Aufklirung und der libera-
len Gesellschaft sichtbar zu machen. Ernst Jinger hingegen steht zumindest in
Der Arbeiter eindeutig aulerhalb des aufklirerischen Projektes, welches stets die
Verkniipfung von Fortschritt im Sinne der Kenntnisse mit dem Fortschritt der Er-
kenntnis und der Erreichung einer hoheren Sittlichkeit verkniipft. Jiinger ist 1932
tatsdchlich bereit, einem Fortschrittsprojekt ohne Sittlichkeit das Wort zu reden,
einfach weil er zu der Erkenntnis gelangt ist, dass das Zeitalter der Sittlichkeit und
anderen Luxus vorbei ist. Die Gepickerleichterung, von der er und seine radika-
len Ordensbriider sprechen, fillt dem hochst philosophisch und literarisch bele-
senen Jinger schwer, doch er ist zu der Einschitzung gelangt, dass im Zeitalter
der Spengler’schen Zivilisation es hierauf nicht mehr ankommt, sondern nur noch
darauf, im System der Gestalt der Arbeit zu funktionieren.

Wir sehen: sowohl Jiinger als auch Foucault demaskieren die Aufklirung im
biopolitischen Sinne mit Nietzsche. Doch wihrend Jinger sie aufgrund des Er-
scheinens der metaphysischen Arbeitergestalt fiir iiberholt hilt, so ist es das Topos
der Emanzipation, welches Michel Foucault an der Aufklirung und ihren Binariti-
ten, ihren Diskursen, ihrer Rationalitit und ihrem Subjekt/Menschen so disruptiv
zweifeln lasst.

Nach dieser einfithrenden Darstellung der geschichtsphilosophischen Stand-
punkte von Foucault und Jiinger und der Ausbreitung des Problems der Geschichte,
geht diese Studie nun iiber zur Konstruktion des Typus. Der biopolitische Typus

115 Vgl. Habermas, Jiirgen: Die Moderne —ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

12.02.2028, 17:0521¢ - Open A

87


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

politischen Denkens ist jedoch nicht ohne einen spezifisch-genealogischen Blick
auf Geschichte zu verstehen. Jiinger und Foucault treffen sich im genealogischen
Denken Nietzsches, weil sie beide auf der Suche nach einer radikalen Kritikform
am liberalen Begriffsrahmen und somit an der Kultur und dem Geschichtsver-
stindnis ihrer Gegenwart suchen. Den biopolitischen Typus des politischen Den-
kens kann man ohne diesen demaskierenden Gestus gegeniiber Historismus und
klassischer Geschichtsphilosophie nicht verstehen. Im Folgenden wird es darum
gehen, eine Zugangsweise zur abendlindischen Kultur und Geschichte, welche sich
als biopolitisch-genealogische Intervention darstellt, herauszuarbeiten. Als Aus-
gangspunkt dieser Typenbildung dienen die von sehr grofien Unterschieden ge-
prigten Werke Ernst Jingers und Michel Foucaults. Im Folgenden wird diese Stu-
die textanalytisch herausarbeiten, wie sich diese Demaskierung in vier Interventio-
nen niederschligt: das Verstindnis der Geschichte als zunehmende biopolitische
Macht iber das Leben, die Demaskierung der Vernunft der Aufklirung, die Dis-
qualifizierung des souveridnen Subjektes und die Offenbarung des Politischen als
Kampf und nicht als Verstindigung.

Ganz im Sinne des einleitenden Gedankens von Walter Reese-Schifer, der poli-
tische Ideen als Antworten auf politische Herausforderungen bzw. als Beitrige zum
herrschenden Diskurs verstand, kreiert die folgende Studie einen Typus des politi-
schen Denkens, der eine Antwort auf bestimmte politisch-philosophische Grund-
tiberzeugungen des Liberalismus und deren Krise darstellt.

12.02.2028, 17:0521¢


https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

