
2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Dieser Arbeit steht mit Kapitel 2 eines voran, welches ein erstes Fundament für die

Konstruktion eines neuen Typus des politischen Denkens legen soll. Bevor die bio-

politischen Antworten auf die Frage des Politischen sowohl im Denken von Ernst

Jünger als auch Michel Foucault analysiert werden, wird dieses Kapitel eine theo-

retische Grundlage in der Auseinandersetzung mit der Geschichte schaffen. Es er-

scheint praktischer, das Thema des Historismus, der Geschichtsphilosophie und

die genealogischen Antworten Ernst Jüngers und Michel Foucaults voranzustellen,

als sie in den Hauptkapiteln mit zu bearbeiten. Es steht hinter diesem Aufbau der

Arbeit die Überzeugung, dass Jüngers und Foucaults biopolitischer Blick auf das

Politische nur vor demHintergrund ihres vonNietzsche geprägten, genealogischen

Blick auf die Geschichte zu verstehen ist. Doch weder ist ein Text Nietzsches mit

einem anderen Text Nietzsches zu vergleichen – noch rezipieren Jünger und Fou-

cault ihn auf dieselbe Art und Weise. Das wird im Folgenden herausgearbeitet. Bei

beiden Autoren ist die Frage nach der Geschichte (der Moderne) eine von entschei-

dendem Rang. Dieses Kapitel dient dazu, diesen Verständnissen in ihren konver-

gierenden und durchaus divergierenden Momenten näherzukommen. Ernst Jün-

ger und Michel Foucault sind ohne Nietzsche nicht zu verstehen. Darüber hinaus

ist auch der hier beschriebene Typus des politischen Denkens nicht ohne Nietzsche

zu verstehen.

2.1 Zwischen Nietzsche und Foucault:
der Anspruch der Gegen-Geschichte

Nietzsches Philosophie ist maßgeblich als Kritik an der klassischen Geschichts-

philosophie sowie am Historismus zu verstehen. Die Kritik an der Geschichtsphi-

losophie war bei Nietzsche nichts Neues. Schon mit der Formulierung der The-

sen des Fortschritts und der Vollendung der Menschheit, wie etwa beim Marquis

de Condorcet, gingen schwerwiegende Einwände von Kritikern einher. Berühmtes

Beispiel ist etwa Jean-Jacques Rousseau, der die Fortschrittsgeschichte der klassi-

schen Geschichtsphilosophie mahnend in eine Art der Verfallsgeschichte umfor-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mulierte. Das ist ein Topos, welcher im Zusammenhang der Kritik an Geschichts-

philosophie und Historismus etwa bei Walter Benjamin oder auch bei Adorno und

Horkheimer im Konzept der instrumentellen Vernunft wiederkehren wird. Karl

Marx ist wohl einer der berühmtesten Kritiker der Geschichtsphilosophie, der je-

doch den Fortschrittsoptimismus in Hegels Werk nicht gänzlich verwarf, sondern

durch eine Kritik an den bürgerlichen Zuständen eine emanzipative Lesart der

Geschichte wissenschaftlich zu etablieren versuchte. Mit Rousseau kritisiert Marx

die bürgerliche Gesellschaft, doch im Gegensatz zu ihm sieht er die Möglichkeit,

durch einen alternativen nicht-bürgerlichen Einsatz des technischen Fortschritts

die Lebensbedingungen für die Mehrheit der Menschheit deutlich zu verbessern.

Dieser Marx’sche Glaube an die emanzipativen Potenziale des technischen Fort-

schrittes veranlasst eine ganze Reihe von linken Denkern des 20. Jahrhunderts

wiederum nach den Erfahrungen des Terrors und des Totalen Krieges zu einer Ab-

wendung von Marx’ Fortschrittsoptimismus. Vertreter der Kritischen Theorie, wie

etwa die schon genannten Walter Benjamin, Theodor W. Adorno und Max Hork-

heimer, wie auch französische Nachkriegsphilosophen, etwa des Strukturalismus

oder der Neuen Philosophie, machen sich an eine Reinigung des Marxismus von

den Resten der aufklärerischen Geschichtsphilosophie. Vor dem Eindruck der zwei

Weltkriege, dem Faschismus, der Atombombe und nicht zuletzt dem Stalinismus

erschien vielen Linken Marx’ Gläubigkeit an den Fortschritt als nicht mehr halt-

bar, wie ganz generell auch das Fortschrittsdenken der Aufklärung. Adornos und

Horkheimers Versuch einer Aufklärung der Aufklärung in der EssaysammlungDia-

lektik der Aufklärung ist weltbekannt. Nur durch eine Kritik des Vernunftbegriffs

und auch des Geschichtsverständnisses der Aufklärung könne dem stets drohen-

den Umschlagen von Emanzipation zu einem rein instrumentellem »Positivismus«

begegnet werden, der von Beginn an dem Projekt der Aufklärung innewohne.1 Die

Auseinandersetzung mit der Geschichte im 20. Jahrhundert ist jedoch nicht nur

tief geprägt von dieser Denktradition von Rousseau über Marx hin zur Kritischen

Theorie, sondern ist in vielen Ausprägungen auchmaßgeblich von der Kritik Fried-

rich Nietzsches an der Geschichte geprägt. Genau genommen arbeitet sich Nietz-

sche nicht nur an der Geschichtsphilosophie ab, sondern in seinen Schriften über-

wiegen Äußerungen zumHistorismus des Endes des 19. Jahrhunderts.Michel Fou-

cault wird – ganz im Sinne Nietzsches – in seiner Vorlesungsreihe In Verteidigung

der Gesellschaft ebenso den Historismus als ein Identitäten-konstruierendes Dispo-

sitiv delegitimieren, welches der herrschenden »Rasse« im historisch-politischen

Krieg gegen das »Andere« eine legitimierende Geschichte an die Hand gibt. Der so

arbeitende Historiker helfe denMächtigen, das ist Foucaults Kritikpunkt. Der His-

torismus, welcher in Abwendung von der Geschichtsphilosophie zwar nach lokalen

1 Vgl. Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 45

und zeitlich begrenzten Identitäten, nach Serien von organischem Wachstum ei-

nes Volkes oder einer herrschenden Gruppe sucht, ist selbst doch nichts anderes

als »Maskerade« und »Karneval«, denn die Geschichte, mit der der Historismus die

herrschende Klasse beglückt, ist eine erfundene Waffe im Kampf um die Macht im

Hier und Jetzt. Seinen eigenen Anspruch zu einer positiven Geschichte erfülle der

Historismus aus verschiedenen Gründen nicht.2 In seinem Buch Archäologie des

Wissens versucht Foucault selbst eine wirklich positivistische Methodologie für die

Geschichtswissenschaft zu entwerfen, die streng eben jede Form der subjektiven

Kontinuitäten, der Identitäten und Ideologien ausblendet und sehr strukturalis-

tisch historische Aussagen nicht in einer zeitlichen Folge untersucht, sondern als

Teile von sich aus sich selbst heraus entwickelnden Strukturen, die er als »Existenz-

bedingungen« für Aussagen bezeichnet. Anstatt sich also im Sinne desHistorismus

mit Ketten und Serien von objektiven Wahrheiten zu beschäftigen, oder wie in der

Geschichtsphilosophie nach teleologischen Bewegungsrichtungen der Vernunft in

der Geschichte zu forschen, besteht Foucaults Programm im Hervorholen des »Ar-

chivs«, im Aufzeigen der disparaten, konflikthaften, gar zufälligen Entwicklung

von Diskursen. Das Archiv beschreibt das Sag- und Unsagbare in jeder Epoche und

Foucault betont in seinen archäologischen Büchern vor allem die Schwellen, an de-

nen die Formationsregeln für Diskurse, die im Archiv zusammengefasst werden,

sich aus teilweise unerklärlichen Gründen verändern.3 Später wird Foucault eher

vom Dispositiv sprechen, das neben diskursiven und epistemologischen Aspekten

auch und vor allem die Machtkomponente beleuchten wird. Foucault stellt somit

das disruptive Moment der Geschichte in den Mittelpunkt: Er zeigt, wie Wissen in

unerwarteten Brüchen wissenschaftlicher Formationsregeln entsteht und nicht in

organisch-linearer Form.

»Anstelle ideengeschichtlicher Linien rekonstruiert er Querschnitte durch ein-

zelne Epochen mit gemeinsamen Strukturen des Wissens wie beispielsweise

die ›Analogie‹ während der Renaissance oder die ›Repräsentation‹ während

der Aufklärung. Derartige Paradigmen, wie man heute sagen würde, bestehen

letztlich in ›diskursiven Formationen‹, worunter jeweils ein bestimmtes System

von Gegenständen, Begriffen und argumentativen Strategien zu verstehen ist.«4

In seinem frühenWirken wendet Foucault sich in seiner Archäologie gegen die Te-

leologie der Geschichtsphilosophie als auch gegen den Historismus. In seinem 1971

erschienenen Aufsatz Nietzsche, die Historie, die Genealogie erweitert Foucault jedoch

seine bisherige Archäologie um den Aspekt der Genealogie, den er bei Nietzsches

2 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

3 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

4 Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einführung, Hamburg: Junius 2004, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

aufgreift und weiterentwickelt. Für einige Autoren handelt es sich hier um einen

Bruch in Foucaults Werk5 – andere wiederum argumentieren, es handle sich um

eine Fokusverschiebung, jedoch keine Neuausrichtung.6 Doch was versteht nun

Foucault unter der genealogischen Methode in Anlehnung an Nietzsche?

Der Begriff der Genealogie stammt aus dem Altgriechischen und lässt sich in

etwa mit Stammbaum oder Geschlechtsregister übersetzen. Es ist ein Begriff, der

in der Ahnenforschung Verwendung gefunden hat. Konkret greift Friedrich Nietz-

sche den Begriff der Genealogie (im Sinne der Begriffsgeschichte) vonDr. Paul Rée, ei-

nem langjährigen engen Freund, auf, der sich in seinemDerUrsprung dermoralischen

Empfindungen kritisch mit den psycho-sozialen Ursprüngen ethischer Normen (wie

etwa schlechtes Gewissen etc.) auseinandersetzt. Rée kritisiert die Vorstellung, wie

sie etwa von Kant genährt wurde, das schlechte Gewissen sei ein quasi-transzen-

dentaler Indikator für den im Menschen steckenden Gerechtigkeitssinn, der Ego-

istisches als schlecht und Un-Egoistisches als gut befinden würde. Rée kritisiert

diese Entscheidung und historisiert sie – er sucht den historischen Ursprung für

diese moralische Grundentscheidung, die verdrängt wurde.7 Hier lässt sich Nietz-

sche inspirieren, nicht mehr mit den Philosophen nach dem »Ursprung des Bösen

hinter der Welt« zu suchen, sondern der Frage nachzugehen, »unter welchen Be-

dingungen erfand sich der Mensch jene Werturteile gut und böse? und welchenWert

haben sie selbst? Hemmten oder förderten sie bisher das menschliche Gedeihen?«8

Nietzsche lobt Rées »kluges, auch altkluges Büchlein«9 für den Ansatz, der jedoch

Nietzsche nicht weit genug geht. Nietzsche geht es um den »Wert der Moral« für

das Leben und er will die Entwicklung vom Ursprung an bis in unsere Zeit hinein

nachzeichnen, wie Herren- und Sklavenmoral miteinander ringen. Seine haupt-

sächliche Schlagrichtung ist es, mit einer spezifischen Art der Moralgeschichte,

eine Kritik der Werte zu erreichen. Er wendet sich, wie bspw. auch Rée, gegen

eine Mitleidsmoral, die sich genealogisch durch eine Umwertung der Werte, aske-

tische Ideale, Platonismus und das Christentum ergeben habe. Nietzsche will also

aufdecken, wie das Wissen über ein quasi-naturrechtliches, adeliges moralisches

Rechtsempfinden durch Jahrhunderte der Intervention durch Priester und ande-

re Heilsversprecher zunehmend verdeckt und zum Bösen hin umgewertet wer-

5 Vgl. hierzu bspw. die Einlassungen von Karl-Heinz Geiß: Geiß, Karl-Heinz: Foucault-

Nietzsche-Foucault, Die Wahlverwandtschaft, Pfaffenweiler, 1993.

6 Vgl. hierzu etwa Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik, Zum Begriff des Lebens bei

Foucault und Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013.

7 Vgl. Rée, Paul: Der Ursprung der moralischen Empfindungen, Chemnitz: Verlag von Ernst

Schmeitzner, 1877.

8 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie derMoral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und Leipzig,

1991, S. 11.

9 Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 47

den konnte.10 Eine solche Philosophie führe dauerhaft zur Selbstertränkung der

Menschheit, da der Wille zur Macht der schwachen Typen zu Mitleid und Medio-

kratie dränge, jedoch der rücksichtslose Gestus des Herrentypus es sei, der »In-

Besitz-nehmen« will, der Held und Cäsar, Heiland und Prophet, dessen Liebe sich

als Liebe zur Menschheit, nicht aber im Mitleid erschöpft und die großen Wer-

ke vollbringt, die die Menschheit in vollem Glanz vollenden würde.11 Begriffe wie

»Menschheit« lehnt Nietzsche hierbei als humanistische Illusion ab, sondern es

gebe nur einzelne Lebewesen, die gemäß dem vitalen Lebensprinzip nach Ausdeh-

nung, Beherrschung und Macht streben – alleine oder in einer Gruppe. Nietzsche

unterzieht die Moral folglich einer Wertprüfung und kommt zum Schluss, es gäbe

»nichts am Leben, was Wert hat, außer dem Grade der Macht – gesetzt eben, daß

Leben selbst Wille zur Macht ist. Die Moral behütete die Schlechtweggekommenen

vor Nihilismus, indem sie jedem einen unendlichen Wert, einen metaphysischen

Wert beimaß und in eine Ordnung einreihte, die mit der der weltlichen Macht und

Rangordnung nicht stimmt: sie lehrte Ergebung, Demut usw. Gesetzt daß der Glau-

be an diese Moral zugrunde geht, so würden die Schlechtweggekommenen ihren Trost

nicht mehr haben – und zugrunde gehn.«12

Nietzsches Genealogie bestehtmethodologisch in der Enthüllung des Entschei-

denden in jeder Wissensordnung und in jeder Moral: des Willens zur Macht. Die

Moral der Aufklärung ist für Nietzsche somit nicht wirklich Ausdruck von Schwä-

che, sondern Ausdruck des Willens zur Macht der Schwachen. Es handle sich hier

ummaskierte Arten des Willens zur Macht.13 Die Genealogie besteht also nicht le-

diglich in einer Ahnenforschung unserer Moralvorstellung, sondern in allererster

Linie in einem ganz bestimmten historischen Moment in einer Demaskierung der

Sprechweisen und der Rhetorik eines historisch-politischen Diskurses, wie Fou-

cault sagen wird, der das Machtstreben einer bestimmten gesellschaftlichen Herr-

schaftsklasse verwischt und dadurch herrscht.14 Foucault wird daher seine Genea-

logie in Anlehnung an Nietzsche auch als eine »history of the present«15 darstel-

len. Kritik der Gesellschaft bedeutet für Foucault die Demaskierung der in ihr gel-

tenden Normen und die Darstellung der sie tragenden Institutionen als aus nie-

deren Realitäten zufällig historisch geworden und nicht als Ergebnis eines Telos

10 Vgl. ebd., S. 14f.

11 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis,

Panajotis (Hg.): Der Philosoph und dieMacht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 152.

12 Ebd., S. 158f.

13 Vgl. ebd., S. 159.

14 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

15 McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School, in:

Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 244 (S. 243-282).

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

oder einer höheren Rationalität. Damit greift er Nietzsche auf, der den Philoso-

phen und den Trägern des Humanismus im Zusammenhang mit seiner Genealo-

gie polemisch zuruft, die Welt sei »der Wille zur Macht – und nichts außerdem!Und

auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht – und nichts außerdem!«16 Damit stellt

sich Nietzsches Genealogie in Foucaults Augen außerhalb der Suche nach einem

tatsächlichen Ursprung der Dinge. Foucault begründet in seinem Aufsatz Nietz-

sche, die Genealogie, die Historie ebenjenen Punkt, dass es Nietzsche um die Parodie,

um das Karnevaleske in der historistischen Suche nach Wahrheiten im Ursprung

gegangen sei. Nietzsche deckt eine Art der Philosophie des Lebens auf, die Fou-

cault in dieser Art so nicht mittragen würde, die jedoch Nietzsche zu etwas ver-

anlasst, das Foucault eins zu eins teilt: einer Analytik der Macht als Geschichte.

Philosophischer Hintergrund dieser strategischen Entscheidung Foucaults ist, dass

er nach einer geeigneten Form der Kritik sucht, die unabhängig von normativen

Vorentscheidungen und dem souveränen Subjekt angewendet werden könnte. Die

Möglichkeit einer Kritikform, welche außerhalb der Macht steht, hält Foucault für

ausgeschlossen. Jürgen Habermas’ Antwort auf das Problem der Kritik und der

Macht, das Problem durch eine Diskursethik und eine Form zwangsfreie Art des

Diskurses im kommunikativen Handeln zu etablieren, hält Foucault für unmög-

lich und schlicht utopisch.17 An genau dieser Fragestellung entfacht sich in den

1980er Jahren ein philosophischer Schlagabtausch zwischen Michel Foucault und

Jürgen Habermas über die Frage nach der Kritik und der Macht. Hauptgegenstand

des als Foucault-Habermas-Debatte in die Geschichte eingegangenen philosophi-

schen Streits, der auch nach dem Tod von Foucault von dessen Schülern und Schü-

lern von Habermas weitergeführt wurde, ist die Frage nach der Macht sowie deren

Kritik. Für Foucault produziert Macht Wissen und gesellschaftliche Praxis bzw.

sie stehen in einem sich gegenseitig stark determinierenden Verhältnis. Foucaults

genealogische Methode besteht nun in der Entlarvung jeglichen Wissens und je-

der gesellschaftlichen Praxis und den gesellschaftlichen Institutionen als historisch

gewordene Macht-Korrelate. Habermas lehnt Foucaults Ansatz ab, da dieser näm-

lich keine kritische Theorie vorlege, die zwischen legitimen und illegitimen For-

men der Macht unterscheide und dabei die ganzen Abstufungen und Definitionen

von Macht und Herrschaft von Max Weber zu ignorieren scheine.18 Foucault un-

terläuft diese normative Betrachtungsweise, indem er sich für viele Formen der

16 Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis, Pana-

jotis (Hg.): Der Philosoph und die Macht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 160.

17 Vgl. McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School,

in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 265.

18 Vgl. Kelly, Michael: Introduction, in: Ders. (Hg.), Critique and Power. Recasting the Fou-

cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 49

lokalen Kritik statt einer globalen kritischen Theorie starkmacht. Er unternimmt

hierbei den Versuch, philosophische Kritik ohne universale Normen zu begrün-

den. Dieses Unterfangen ist es, das sowohl methodologisch als auch sozialtheore-

tisch und philosophisch vonHabermas und dessen Frankfurter Schülern als höchst

zweifelhaft, verworren, widersprüchlich, teils gar als gegenaufklärerisch und nihi-

listisch verworfen wird. Auch wenn Autoren wie Axel Honneth, Michael Kelly,Tho-

mas McCarthy und Richard Bernstein Foucault nicht wie Habermas selbst gleich

als einen »Gegen-Aufklärer« im Sinne Ernst Jüngers verurteilen, und ihm nicht ei-

ne »terroristische Offensive[n] gegen die klassische Aufklärung«19 unterstellen, so

beschreiben sie recht einmütig eine Zahl an Widersprüchen in Foucaults genea-

logischem Projekt, das aus dieser Konstruktion von Macht, Wissen und sozialer

Praxis herrührt. Axel Honneth sieht in Foucaults Kritikformen zwar grundsätzlich

eine Erweiterung der kritischen Theorie Adornos, die in entscheidenden Punkten

die globale Kritik durch lokale Ansatzpunkte ergänzen könnte. Wie auch Adorno

ging es Foucault um das Aufzeigen einer dunklen Seite der Aufklärung und die

im Projekt der Moderne selbst angelegten Beherrschungs-, Allmachts- und Unter-

werfungsphantasien, die unter demDeckmantel der Emanzipation Einzug hielten.

Während jedoch Adorno die Quelle des Problems in einer zentralisierten Verwal-

tung und der damit einhergehenden Manipulation sieht, bringt Foucault eher ei-

ne funktionalistische Begründung für das Aufkommen von disziplinarischen und

biopolitischen Techniken der totalen Institutionen und von Sicherheitsdispositiven

aus der Notwendigkeit der historischen Herausforderungen für »die Gesellschaft«

an. Während Adornos Blick sich also nach oben und auf das Globale wendet, wen-

det sich Foucaults nach unten und ins Detail.20

»In a sort of diagnostic conclusion to his historical argumentation in which he

projects the results of the structural change of power into the present, Foucault

can define the type of social integration that underlies modern societies accord-

ing to themodel of total institutionswithout substantially having to take into con-

sideration the universal achievements of bourgeois law. […] Adorno and Foucault,

therefore, both place a coercive model of societal order at the base of their so-

cial theory. But Foucault […] is satisfied with a conception of technique that works

solely on the human body, since he regards the psychic properties of subjects, and

thus their personality structures, entirely as products of specific types of corporal

19 Améry, Jean:Neue Philosophie oder alterNihilismus. Politisch-Polemisches über Frankreichs

enttäuschte Revolutionäre (1978), in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsätze zur Philosophie, Stutt-

gart: Klett-Cotta 2004, S. 240.

20 Vgl. Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society, A Systems-Theoretic Dissolution of the Di-

alectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Fou-

cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 157-184.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

disciplining. Adorno represents this process differently. He attributes such con-

temporary importance to manipulative strategies because he regards it as one of

the characteristics of the postliberal era of capitalism that subjects have lost the

psychic strength for practical autonomy. […] What Foucault in his theory of power

appears ontologically to presuppose – the conditionability of subjects – Adorno

grasps as the historical product of a process of civilization that goes back to the

early stages of human history.«21

Richard Bernstein schreibt sehr treffend, dass Foucaults Umgang mit der hier von

Honneth beschriebenen gemeinsamenHerausforderung der analysiertenDialektik

der Aufklärung in einer disruptiven Rhetorik besteht. Foucault verwirft die Mög-

lichkeit einer subjekt-zentrierten oder auch diskursethischen Reinigung des Car-

tesischen Ego von seinen Entfremdungen (auf die Foucault in hervorragender Art

und Weise in Die Ordnung der Dinge eingehen wird), sondern verbleibt in einem

genealogisch-demaskierenden Gestus gegen jegliche Norm und Vernunft. In sei-

nen letzten Schriften greift Foucault Kants weltbekannte Antwort auf die Frage

Was ist Aufklärung? auf und identifiziert sich mit dessen Version der Aufklärung als

Auftrag an jeden Einzelnen, sich selbst zu erfinden, alle Vernunft zu hinterfragen

und sich selbst und die moderne Welt somit zu meistern: Kritik als Ethos. Kant

sei es laut Foucault nicht so sehr um eine bestimmte Ideologie oder ein Theorie-

konstrukt gegangen, sondern vielmehr um eine Stärkung des Ich und der eigenen

Einschätzung der Welt aus sich selbst heraus.22 Foucault liefert eine ästhetisch-

existentialistische Lesart Kants, die er auf seine eigene Art und Weise mit Nietz-

sches Projekt zu verbinden sucht. Auf die ganze Diskussion, ob nun diese letzten

Subjekt-stärkenden Texte Foucaults kurz vor seinem verfrühten Tod mit dem vor-

her in der Archäologie des Wissens und in der Ordnung der Dinge attestierten Tod des

Subjekts vereinbart werden können, soll an dieser Stelle nicht eingegangen wer-

den. Jedoch wird aus einer kurzen Analyse der Habermas-Foucault-Debatte klar,

dass trotz der grundsätzlichen Kritik der Moderne aufgrund ihrer instrumentellen

Vernunft und bloß positivistischer Rationalität, in die sie stets umzukippen droht,

die Suche nach einer richtigen Kritikform die beiden Autoren und deren Schü-

ler entzweit. Ganz grundsätzlich entzweien sich die Frankfurter Schule bis hin zu

Habermas und Michel Foucault schon deshalb, so McCarthy, denn obwohl

»genealogy and critical social theory do occupy neighboring territories in our the-

oretical world, their relations to one another are combinative rather than peace-

21 Ebd., 177ff.

22 Vgl. hierzu u.a. Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly,

Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge:

MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 51

able. Foucault’s Nietzschean heritage and the Hegelian-Marxist heritage of the

Frankfurt school lead them to lay competing claims to the very same areas.«23

Foucaults so tiefe Inspiration vonNietzsches Spätwerk und dessenWendung gegen

Hegel sind es, die ihn mit der Frankfurter Schule so unvereinbar machen. Es stellt

sich daher die Frage, welche Inspiration und welche theoretischen Vorannahmen

er hier erhalten hat. Ausgangspunkt ist die oben schon angedeutete Opposition

Friedrich Nietzsches Ende des 19. Jahrhunderts gegen den Historismus seiner Zeit

und die Geschichtsphilosophie. Er sucht einen anderen – einen von der Begriffsge-

schichte inspirierten – Blick auf die Geschichte. Anstelle der historistischen Suche

nach der Wahrheit in der Geschichte und der geschichtsphilosophischen Suche

nach Subjekt und Sinn von Geschichte, stellt Nietzsche in seiner Streitschrift Zur

Genealogie der Moral die Erforschung der Genese, des »Ursprungs« und der »Ent-

stehung« von Moral und Wahrheit. Zentral für das Verständnis seiner Methode

erscheinen mir seine Einlassungen zum Subjekt. Etwa bei der Erwägung morali-

scher Fragen, ob etwas gut oder schlecht sei, subjektive Positionen einzunehmen,

sei die Bevorzugung einer sich historisch etablierten »Sklavenmoral« und des »Res-

sentiments« zu verdanken. Nietzsche bringt hier in sozialdarwinistischer Manier

ein Beispiel von Raubvögeln und Lämmern an. Dass Lämmer Raubvögel schlecht

fänden, da sie ihr Leben bedrohten, sei nicht verwunderlich, so Nietzsche. Jedes

Lamm oder gar jeder, der nicht gerade Raubvogel ist, der kann wohl nachvollzie-

hen, weshalb Lämmer Raubvögel böse fänden. Doch der allgemeingültige Schluss,

Raubvögel seien schlecht und Lämmer seien gut per se, wäre ein Schluss wider die

Natur, den Nietzsche übertragen auf Starke und Schwache in der Gesellschaft zu

seiner Zeit erkennt und gegen den er sich wehrt.24

»Von der Stärke verlangen, daß sie sich nicht als Stärke äußere, daß sie nicht

ein Überwältigen-Wollen, ein Niederwerfen-Wollen, ein Herrwerden-Wollen,

ein Durst nach Feinden und Widerständen und Triumphen sei, ist gerade so

widersinnig als von der Schwäche verlangen, daß sie sich als Stärke äußere. Ein

Quantum Kraft ist ein ebensolches Quantum Trieb, Wille, Wirken – vielmehr, es

ist gar nichts anderes als ebendieses Treiben, Wollen, Wirken selbst, und nur

unter der Verführung der Sprache (und der in ihr versteinerten Grundirrtümer

der Vernunft), welche alles Wirken als bedingt durch ein Wirkendes, durch ein

›Subjekt‹ versteht und mißversteht, kann es anders erscheinen. […] Aber es gibt

23 McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School, in:

Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 248.

24 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und

Leipzig, 1991, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

kein solches Substrat; es gibt kein ›Sein‹ hinter dem Tun, Wirken, Werden; ›der

Täter‹ ist bloß zum Tun hinzugedichtet – das Tun ist alles.«25

Genealogie der Moral bedeutet für Nietzsche das Tun, die real wirkenden Kräfte

hinter allen Wahrheiten aufzudecken, die durch das Sprachspiel und die Ideolo-

gie der herrschenden Klasse verdeckt werden. Die Genealogie ist eine Analyse der

Kräfteverhältnisse, welche den Machtverhältnissen entsprechen. Es handelt sich

somit um eine Genealogie des Willens zur Macht.26 Geschichte ist Ergebnis von

Praktiken und von historischen Schlachten – der Gewinner ist es, der über die

Geschichtsschreibung entscheidet. Nietzsche hat nun den Anspruch, sein eigenes

Geschichtsbild der »Herrenmoral« der »jüdischen« »Sklavenmoral« der Aufklärung

und des Marxismus entgegenzustellen. Dafür wendet er eine philologisch-lingu-

istische Methode an, welche er den Genesen der »Engländer« und dem von ihnen

inspirierten Paul Rée entgegenstellt. Durch die Untersuchung von Wortabstam-

mungen,wie etwa bei »gut« aus demAltdeutschen für adelig und schlecht vomdem

gegenüberstehenden »schlicht«, will er einen eher zur Natur desWillens zurMacht

passenden Umsturz der humanistischen Moral erreichen. Für Nietzsche gibt es

tatsächlich einen quasi-metaphysischen Maßstab für gut und böse, der jedoch mit

der Philosophie der Klassik seit dem Triumph Platons und durch den Siegeszug

der aufklärerischen Ratio nichts mehr gemein habe. Foucault hingegen greift zwar

die genealogische Kritik gegen Historismus und Geschichtsphilosophie auf, un-

terscheidet sich jedoch entscheidend von Nietzsche, indem er jeglichen Versuch

disqualifiziert, jenseits vom Guten und Bösen der Philosophen noch einen mo-

ralischen Kompass etablieren zu wollen – und schon gar nicht im naturrechtlich

anmutenden Willen zur Macht.27 Foucaults Interesse an der Genealogie erschöpft

sich in der Kritik der Geschichte durch lokale Genealogien, die jeweils eine Art

»Gegen-Geschichte« und gar eine »Anti-Wissenschaft« darstellen sollten.28

»Die Genealogien sind somit nicht positivistische Rückgriffe auf eine gewis-

senhaftere und genauere Form der Wissenschaft. Die Genealogien sind gerade

Anti-Wissenschaften. Nicht, daß sie ein dichterisches Recht auf Unwissenheit

und Nicht-Wissen forderten; nicht, daß es darum ginge, Wissen zu verweigern

oder das Prestige einer Kenntnis oder einer unmittelbaren Erfahrung, die vom

25 Ebd., S. 38.

26 Vgl. Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche

und Foucault, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007.

27 Vgl. zur Frage der normativen Seite Nancy Frasers Texte, v.a. Fraser, Nancy: Widerspenstige

Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

28 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 53

Wissen noch nicht vereinnahmt ist, ins Spiel zu bringen oder geltend zu machen.

Nicht darum geht es, sondern um den Aufstand der Wissen.«29

Foucault konfrontiert die Fortschrittsgeschichte der Aufklärung mit den vielen lo-

kalen Geschichten der Verlierer, der Unterdrückten, der psychisch Kranken, die an-

sonsten untergingen in den Fanfaren des Humanismus. Nietzsche hingegen geht

es um einen Aufstand des »Lebens« als feststehende Konstante. Eine Konstante,

die jedoch durch die Philosophen ignoriert oder gar völlig verleugnet würde.Nietz-

sche gibt in seiner Streitschrift Zur Genealogie der Moral als extremen Gegenpunkt

in dieser Frage seinen Lehrer Arthur Schopenhauer an, der dies bis zu maximalen

»Mitleids-, Selbstopferungs- und Selbstverleugnungs-Instinkte[n]« geführt hätte,

durch die es für Nietzsche zur paradoxen Situation kam, dass die klassische Moral

zur Bedrohung für das Leben der Starken und der Vorbildlichenwurde.Dieses Phä-

nomen nennt Nietzsche eine Sklavenmoral, die bestimmten Gruppen etwas bräch-

te, die jedoch auf Dauer das Fortbestehen der Allgemeinheit bedrohe. Nietzsche,

und das soll an dieser Stelle nicht in die Breite geführt werden, sondern es soll bei

Andeutungen bleiben, geht es um einen Aufstand des Lebens in der Moral. So ist

sein wichtigstes Kriterium für eine funktionierende Geschichtsmoral, ob sie dem

Leben dienlich ist. Der historistischen Bildung, die nach objektiven Wahrheiten

sucht, wirft er vor, Geschichte aus dem Lebenszusammenhang herausgerissen zu

haben. Eine Geschichte, die so vorgehe und eine historische Bildung, die sich nicht

mit der Entwicklung des Lebens auseinandersetze, sondern mit der Vergangenheit

als Selbstzweck, sei sogar lebensfeindlich. Denn zum gesunden Leben gehöre neben

dem Erinnern auch das Vergessen. Geschichte destabilisiere das Leben und daher

brauche es die Stabilisierung durch das Unhistorische, das es dem Einzelnen oder

auch einer ganzen Kultur ermögliche, gesund zu bleiben, Entscheidungen mutig

zu treffen, ohne Rücksicht auf die Vergangenheit.30

Nietzsche schreibt seine Genealogie aus der Perspektive der Starken und des

Herrengeschlechts, Foucault hingegen steht auf der Seite der Unterdrückten und

Armen, ohne jedoch noch zu versuchen, eine Antwort auf die Frage nach der »gu-

ten Ordnung« zu geben. Er verbleibt beim ersten Schritt der Nietzscheanischen

Verächtlichmachung der nur scheinbaren Rationalität der Aufklärung und par-

odiert sie in mindestens ebenso rhetorischer Brillanz eines Friedrich Nietzsche.

Daher rührt Foucaults rigorose, genealogische Kritik der Aufklärung. Wie oben

angedeutet ist er hiermit für Autoren wie Jean Améry Anführer und geistiger »Erz-

vater« einer ganzen Generation von nur scheinbar linken Nouveaux Philosophes,

welche aus Verzweiflung über die instrumentell-rationalistischen Diktaturen des

29 Ebd., S. 17.

30 Vgl. Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einführung, Hamburg: Junius 2004,

S. 129f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

20. Jahrhunderts, dem Scheitern des bürokratischen Sozialismus und der geschei-

terten Revolution im Mai 1968 mit Nietzsche das ganze Gerüst des Rationalismus

schlechthin anzündeten. Auch McCarthy sieht in Foucaults Antworten auf die Kri-

sen der Moderne eine theoretische »overreaction«.31 Sie blieben nicht bei der kri-

tischen Korrektur der rationalen Erkenntnis, aus der im 20. Jahrhundert häufig

eben die schlimmsten Menschheitsverbrechen erwuchsen, sondern sie bezichtig-

ten die rationale Erkenntnis, generell Oppression zu sein. Für Foucault ist nicht

die Französische Revolution falsch weitergetrieben worden, sondern für ihn steht

ernsthaft die Frage im Raum, ob nicht jegliche Revolution immer zum Jakobinis-

mus führen müsse. Wissen ist Macht, sagte der Fortschrittsoptimist Bacon. Bei

Foucault sei auch von einem Macht/Wissen-Korrelat die Rede; er meine es aber

nicht nur pessimistisch, sondern will sagen: jegliche Erkenntnis sei Machtinstru-

ment. Der Optimismus der Aufklärer, dass aus Kenntnis Erkenntnis erwüchse und

langfristig daraus Sittlichkeit, ist bei Nietzsche, aber auch bei Foucault verflogen.

Améry sieht in Foucaults Wirken einen tiefen Irrationalismus, den er letztlich von

Nietzsche geerbt habe.32 Foucaults Konfrontation der Aufklärung durch alternati-

ve Gegen-Geschichten der Institutionen des Fortschritts (Schule, Psychiatrie, Kli-

nik, Gefängnis) aus der Perspektive der Verdammten dieser Erde seien nicht einfach

nur ein Beitrag für eine klareres historisches Verständnis derjenigen Institution,

sondern sind für Améry daher »nachgerade terroristische Offensive[n] gegen die

klassische Aufklärung«.33

Nietzsche stellt sich mit seiner Genealogie explizit gegen die Vorstellung eines

Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit, dem er vorwirft, auf Basis der physika-

lischen Naturgesetze ein »Bewußtseins-Perspektivismus« zu sein, der wiederum

nur eine Ausdehnung des Subjektivismus sei.34 Die Aufklärer hätten versucht, die

Gesetzlichkeit des Fortschritts mit den Begriffen der objektiven Naturgesetze zu

analysieren, um objektive und einheitliche Aussagen darüber treffen zu können.

»Aber damit verirren sie sich. […] Dieses Weltbild, das sie entwerfen, ist durch-

aus nicht wesensverschieden von demSubjektiv-Weltbild: es ist nurmit weiterge-

dachten Sinnen konstruiert, aber durchausmit unsern Sinnen …Und zuletzt haben

31 Vgl. McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School,

in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 256.

32 Vgl. Améry, Jean: Neue Philosophie oder alter Nihilismus. Politisch-Polemisches über Frank-

reichs enttäuschte Revolutionäre (1978), in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsätze zur Philosophie,

Stuttgart: Klett-Cotta 2004, S. 232-240.

33 Ebd., S. 240.

34 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis,

Panajotis (Hg.): Der Philosoph unddieMacht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 55

sie in der Konstellation etwas ausgelassen, ohne es zu wissen eben den notwen-

digen Perspektivismus, vermöge dessen jedes Kraftzentrum – und nicht nur der

Mensch – von sich aus die ganze übrige Welt konstruiert, d.h. an seiner Kraft mißt,

betastet, gestaltet … Sie haben vergessen, diese Perspektiven-setzende Kraft in das

›wahre Sein‹ einzurechnen – in der Schulsprache geredet: das Subjekt-sein.«35

Das Subjekt-Sein ist letztlich der entscheidende Aspekt, der Nietzsches und

Foucaults Projekt unterscheidet. Beide fertigen eine Genealogie des Subjekts des

Abendlandes an und gehen von ähnlichen Ausgangsbedingungen aus. Doch wäh-

rend Nietzsche zu dem Ergebnis kommt, dass das Subjekt des Abendlandes durch

die »unheilige Dreieinigkeit von Platonismus, Asketismus und ›Sklavenmoral‹«36

des Christentums verformt wurde, so kommt Foucault in Die Ordnung der Dinge

zu dem Ergebnis, das Subjekt sei überhaupt erst ein Trugbild, entstanden am

Schnittpunkt und an den Bruchpunkten diskursiver Formationen und um das

Wissen in der Moderne stiften zu können.37 Zudem argumentiert Foucault in

Überwachen und Strafen und Der Wille zum Wissen, das Subjekt bestehe zugleich als

Effekt von Spaltungen und Selbstspaltungen, von Kontrollen und Normalisierun-

gen, Prüfungen und Selbstprüfungen, welche in einer komplexen Art undWeise im

Gesamteffekt das Subjekt als eine empirisch-transzendentale Dublette bilden.38

Besteht also Nietzsches Programm für die Zeit nach dem Ende der Geschichte,

das er als notwendig erachtet, darin, das Subjekt von den judäo-christlichen

Verunreinigungen zu befreien und eine förderliche Strategie im Umgang mit dem

metaphysischen Willen zur Macht zu finden, die die »höchsten Exemplare« im

Typus des Übermenschen Zarathustras hervorbringen kann, so kommuniziert

Foucault sein Programm für das Ende der Geschichte nicht wirklich, sondern man

muss es aus seinemWirken herausarbeiten. Am ehesten, so legt meine Forschung

nahe, ist Foucaults Programm mit einem endlosen Kampf um Anerkennung von

Subjektpositionen, der Unterlegenen, der Verdammten dieser Erde zu beschreiben.

Foucault verortet sich als Links-Intellektueller, obwohl er sowohl den Marxismus

als auch noch weitergehender den Rationalismus der Aufklärung (anscheinend)

verwirft. Foucault will aus guten Gründen – im Gegensatz zu Nietzsche lebte

Foucault im Jahrhundert der Völkermorde und Totalitarismen – keine normative

Richtung über die Aufklärung hinaus mehr angeben. Doch in einem entscheiden-

den Punkt sind sich Nietzsche und Foucault einig: dass jede Gesellschaftsform

Herrscher und Beherrschte kennen wird, genauso wie Gewinner und Verlierer und

35 Ebd., S. 156.

36 Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von Subjekti-

vität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, 1991, Heft 1/2, S. 87.

37 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003

38 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dass Moral und Wissen auch nur »Sprechweisen« sind, welche diese herrschenden

Verhältnisse eher verdecken und rationalisieren. Beide wenden sich gegen die

anonymen Machtinteressen, die sich in der modernen Subjektivität versteckt

halten und greifen daher die Vorstellung des abendländischen Subjekts als eine

Schimäre an, die es zu überwinden gelte. Bei Nietzsche hat diese genealogische

Sichtweise ein klar bestimmtes normatives Ziel, Foucault hingegen lässt Interpre-

tationsspielräume im normativen Bereich offen. Zu dieser Fragestellung werden

in weiteren Verlauf noch am Rande etwa Nancy Fraser, Jürgen Habermas, Hubert

Dreyfus, Paul Rabinow und Maria Muhle zu Wort kommen. Da es jedoch keine

entscheidende Frage für den Fortschritt dieser Arbeit darstellt, schließt dieses

Unterkapitel, ohne auf die Frage nach dem Normativen bei Michel Foucault näher

einzugehen.

2.2 Zwischen Nietzsche und Spengler: Leben in Form

Will man nun Ernst Jüngers Zugang zur Geschichte verstehen, muss man einen

Umweg über Oswald Spengler machen, dessen Werk zu Beginn der 1920er Jah-

re Ernst Jünger sehr beeindruckt und geprägt hat. Oswald Spengler sorgte 1918

mit seinem in großen Teilen schon vor dem Ersten Weltkrieg fertiggestellten Opus

Der Untergang des Abendlandes für große Furore. Mit dem 1922 erschienen zweiten

Band wurde es durch das ganze 20. Jahrhundert hindurch rezipiert. Ernst Jünger

war unter den Begeisterten der ersten Stunde. Ohne an dieser Stelle tiefer in die

Rezeptionsgeschichte dieses ganze Generationen an Theoretikern prägenden Bu-

ches einzugehen, möchte ich darauf aufmerksam machen, wie sehr doch Speng-

lers »Morphologie der Weltgeschichte« im erklärten Gegensatz zur Kant’schen Ge-

schichtsphilosophie steht und dessen Implikationen deshalb in Ernst Jüngers Der

Arbeiter so anschlussfähig zu Michel Foucaults historischem Denken sind. Hinter-

grund ist, dass Spengler eine Art »geistiger Lebensgefährte Jüngers«39 gewesen ist

und dessen Geschichtsverständnis für ihn prägend war.

Spenglers bahnbrechende Methode steht letztlich im kritischen Widerspruch

zur geschichtsphilosophischen Methode. Kant hat bspw. in seiner Idee zu einer all-

gemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 1784 den Verlauf der Geschichte als na-

türlich dargestellt. Wie in Kants Hauptwerk ausgeführt, ist Erkenntnis über die

Natur lediglich auf eine analytisch-mathematische Art zu erhalten. Dies gelte auch

für die Geschichte.Dieses Argument findet sich auch bei Condorcet und vielen wei-

teren Aufklärern. Daher sei die richtige Methode zur Erforschung der Geschichte

39 Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des My-

thos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 57

die Betrachtung von Ursache-Wirkung-Relationen über die Jahrhunderte im Hin-

blick auf das naturgegebene Telos: die Etablierung einer weltweiten bürgerlichen

Verfassung. Doch Spengler stellt diesem natürlich-mathematischen Verständnis der

Geschichte mit der Nietzscheanischen Kritik im Hintergrund ein lebensphiloso-

phisch-schicksalhaftes Verständnis entgegen. Anstatt die Geschichte der Jahrtau-

sende als aufeinanderfolgende, naturgegebene Versuche der Menschheit zu verste-

hen, das immer selbe Telos zu erreichen, stellt Spengler die jeweilige Einmaligkeit

jeder Kultur als einzelnen Organismus um sein jeweils eigenes Prinzip herum und

mit seinem jeweils eigenen Telos dar.40

Das religiöse, mythologische und ästhetische Denken längst vergangener Kul-

turen könne man, so Spengler, mit Kants Erkenntnisformen überhaupt nicht fas-

sen. Das »Schicksal« einer jeden Kultur sei nur morphologisch zu begreifen und

wenn überhaupt, dann nur physiognomisch zu vergleichen. Kulturen seien Er-

kenntnisgegenstände, die nicht der Logik der Natur, sondern der Logik des Lebens

folgten –Geschichte wird bei Spengler sozusagen vital.41 Für Spengler gibt es nicht

nur den einenGeist derWelt, nicht die eine Rationalität, von der aus alles bemessen

werden kann, sondern es gibt derer viele. Gesellschaften bilden sich einen schöpfe-

rischen Kanon von Geisteswerken – dies bezeichnet Spengler als »Kultur«. Erreicht

dieser schöpferische Kanon eine kritische Schwelle, so spricht er von einer »Hoch-

kultur« – ein Begriff, den Spengler in den allgemeinen Sprachgebrauch eingeführt

hat. Diese Hochkulturen nun beinhalten einen Kanon an Fragen und Antworten zu

ästhetischen, ökonomischen, ethischen, politischen und moralischen Aspekten ei-

ner jeden Gesellschaft. Entscheidend ist nun, dass es für Spengler keinen universa-

len Standpunkt geben kann, von dem ausman die Vielfalt der verschiedenenHoch-

kulturen objektiv auf »ewige Wahrheiten« hin befragen könne. Diesen Kant’schen

Ansatz bezeichnet Spengler als systematische Philosophie und er sieht in diesem

Ansatz einen »schweren Irrtum«.42 Der Denkfehler beruhe auf der Tatsache, dass

Kant oder auch aktuellere Vertreter eines ideengeschichtlichen Ansatzes, wie et-

wa Giovanni Sartori in seinem Standardwerk Demokratietheorie, von der Annahme

ausgehen, dass Kulturen stets aktualisierte Antworten auf dieselben Fragen darstel-

len und auf einem aufsteigenden (und manchmal auch abfallenden) Gebirge des

Erkenntnisgewinns der Aufklärung zu verorten sind. Hierzu schreibt Spengler:

»Er [der systematische Philosoph, Anm. N. A.] meint, daß das höhere Denken ei-

nen ewigen und unveränderlichen Gegenstand besitze, daß die großen Fragen

zu allen Zeiten dieselben seien und daß sie endlich einmal beantwortet werden

könnten. Aber Frage und Antwort sind hier eins, und jede große Frage, der das

40 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte, Köln: Anaconda 2017, S. 29f.

41 Vgl. ebd., S. 29f.

42 Vgl. ebd., S. 86f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

leidenschaftliche Verlangen nach einer ganz bestimmten Antwort schon zugrun-

de liegt, hat lediglich die Bedeutung eines Lebenssymbols. Es gibt keine ewigen

Wahrheiten. Jede Philosophie ist ein Ausdruck ihrer und nur ihrer Zeit, und es

gibt nicht zwei Zeitalter, welche die gleichen philosophischen Intentionen besä-

ßen, sobald von wirklicher Philosophie und nicht von irgendwelchen akademi-

schenBelanglosigkeitenüberUrteilsformenoderGefühlskategoriendieRede sein

soll.«43

Es gibt keine ewigen Wahrheiten, es gibt nicht einmal ewige Fragen. Selbst wenn

nach einer Übersetzung aus demAltgriechischen dieselbe Frage nach der gerechten

Verfassung grammatikalisch so heute tatsächlich noch gestellt wird, so repräsen-

tiert die Frage in der Zeit Platons ein ganz anderes kulturelles Sein als im heutigen

Abendland. Wie sich in dieser Frage nach der richtigen Verfassung der Mensch

im Gegensatz zur Gesellschaft, wie sich der Mensch im Verhältnis zur Zeit und

zur Seele verhält, wie der Mensch sich aus dem Reich der Natur, dem Diskurs der

Wörter usw. herausschält, das ist jeweils ein inkommensurables Lebensprinzip ei-

ner jeweiligen Hochkultur. Jeder Versuch, objektiv abmessen zu wollen, wie »nah«

oder »fern« bestimmte historische Antworten auf ewige Fragen, wie der nach der

gerechten Verfassung, der idealen Lösung, kamen, ist nicht nur unmöglich, son-

dern vor allem eine Verschleierung des selbstgerechten, universalistischen Euro-

zentrismus. Aber Spengler geht noch viel weiter: Er deckt letztlich nicht nur den ge-

sellschaftlich-geschichtlichen Fortschritt als Eurozentrismus auf, sondern verweist

auf die Unmöglichkeit jeglichen Fortschritts und begründet diese radikal durch die

Tilgung des Subjekts der »Menschheit«.

»Aber ›die Menschheit‹ hat kein Ziel, keine Idee, keinen Plan, so wenig wie die

Gattung der Schmetterlinge oder der Orchideen ein Ziel hat. ›Die Menschheit‹ ist

ein zoologischer Begriff oder ein leeres Wort. (›Die Menschheit? Das ist ein Abs-

traktum. Es hat von jeher nur Menschen gegeben und wird nur Menschen geben‹,

Goethe zu Luden). Man lasse dieses Phantom aus dem Umkreis der historischen

Formprobleme schwinden und man wird einen überraschenden Reichtumwirkli-

cher Formen auftauchen sehen.«44

Ein Zitat, das in etwa dieser Form sowohl in Friedrich Nietzsches Zur Genealogie der

Moral oder inMichel FoucaultsDieOrdnung derDinge stehen könnte.Und genau dies

ist nun der archimedische Punkt der Spengler’schen Geschichtstheorie: Das Sub-

jekt der Geschichte ist nicht »die Menschheit«, von der die Philosophen ausgehen.

Und in dieser anti-humanistischen Kritik geht Spengler noch mit Nietzsche und

Foucault überein. Aber Spengler geht einen Sonderweg, von dem auch sein Freund

43 Ebd., S. 89.

44 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 59

Ernst Jünger sehr beeinflusst werden wird (auch wenn er sich von diesem »zoolo-

gischen Ansatz« teils absondern wird): Spengler macht als die eigentlichen Subjekte

der Geschichte die Kulturen aus, die nicht an einer Perlenkette im ptolemäischen

Sinne um das Zentrum der Vernunft auf komplizierten Bahnen herumschwirren,

sondern die Subjekte sind Kulturen, die sich wie zoologische Rassen verhalten und

sich um einen jeweils inkommensurablen Bauplan im unendlichen Kepler’schen

Weltsystem um verschiedene Zentren herum bewegen. In denHochkulturen findet

man die Idee des »Großen Individuums« Nietzsches wieder, welches die Mensch-

heit ablöst, um den Blick freizumachen vom alle »organische Erfahrung verachten-

de[n] Optimismus in Bezug auf den Gang der Zukunft«45.

Wie soll man Staaten also historisch betrachten? Kant hat für Spengler ja in

einem Punkt Recht: Geschichte bedeutet zu fragen, wie sehr konnte eine Staats-

verfassung umgesetzt werden. Doch der Sinn von Staaten ist es eben nicht, idea-

listisch bestimmte universale Werte, wie etwa Freiheit und Gleichheit, für Fort-

schritt für die Menschheit zu schaffen, sondern es gilt, das Recht und somit die

Verfassung nicht in ihrem falschen, idealistischen Sinne zu verstehen, sondern in

ihrem materialistisch-lebensphilosophischen: Das Recht ist kein universales, son-

dern das Recht ist stets Ergebnis von komplexen historischen Machtkämpfen, die

die Gesellschaft klar in Stände trennt und eine Gewinnerseite produziert. Und der

Gewinner-Stand ist derjenige, dessen Rechtsverständnis zum hegemonialen wird.

Hier findet sich der genealogisch-nietzscheanische Blickwinkel wieder, den Speng-

ler, Jünger und Foucault teilen. So kommt Spengler zu einer paradigmatischen Zu-

sammenfassung, die man wohl in Michel Foucaults In Verteidigung der Gesellschaft

wortwörtlich so übernehmen könnte:

»Ist die Politik ein Krieg mit anderen Mitteln, so ist das ›Recht auf das Recht‹ die

Beute der siegreichen Partei. […] Es gibt keine Gründe, keine Gerechtigkeit, kei-

nen Ausgleich, kein Endziel; es gibt nur Tatsachen – wer das nicht begreift, der

schreibe Bücher der Politik, aber ermache keine Politik.«46

Wir befinden uns bei Spengler, und das sieht man an solchen Formulierungen,

tief in Nietzsches genealogischem Verständnis der Geschichte als Ergebnis von

Macht/Wissen-Relationen. Hier kommen wir beim historisch-politischen Diskurs

an, den Foucault in In Verteidigung der Gesellschaft als alternatives Geschichtsver-

ständnis in der Tradition der Sophisten vorschlägt. Sowohl für Spengler als auch

für Foucault ist die entscheidende Frage bei der Betrachtung von Staaten die nach

der Autorität und Effizienz der Regierung. So ist es auch kein Wunder, dass Fou-

cault sich lange Zeit gescheut hat, sich mit dem Staat auseinanderzusetzen und als

er es dann tat, er nicht an den juridischen Staatsverfassungen und Institutionen

45 Ebd.

46 Ebd., S. 1216-1220.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ansetzte, sondern sich mit dem Diskurs über die Regierungskunst »dem Staat«

näherte. Dies nannte Foucault die Gouvernementalität. Mit Spengler stimmt Fou-

cault dahingehend überein, dass es in der historischen Betrachtung nicht auf Ideen

ankommt, die hinter einer Staatsverfassung gedacht wurden, sondern es kommt le-

diglich auf die Tatsache der Autorität an, die eine Form des Regierens in einer Ge-

sellschaft erreicht hat.47 Anstatt den Fortschritt der Staatsverfassungen juridisch

zu betrachten, macht Foucault eine liberale Spielart der Gouvernementalität aus

(eine liberale Strategie der möglichst effizienten Unterwerfung der Leiber). Ana-

log hierzu zeigt Jünger hinter der Demokratisierung eine Strategie dergestalt, die

Masse für das Triebwerk der Moderne urbar zu machen. Dieser spezifische Blick

auf die Geschichte der Moderne ist ein biopolitischer und er ist bei allen drei Au-

toren – Spengler, Jünger und Foucault – vorzufinden.48 Seine Herkunft liegt nicht

zuletzt in Nietzsches Werk, der sich fast ein Jahrhundert vor Foucault schon wie

folgt äußerte:

»Demokratismus war jeder Zeit die Niedergangs-Form der organisirenden Kraft:

ich habe schon in ›Menschliches, Allzumenschliches‹ I, 318 die moderne Demo-

kratie sammt ihrenHalbheiten,wie ›deutschesReich‹, als Verfallsformdes Staates

gekennzeichnet. Damit es Institutionen giebt,muss es eine ArtWille, Instinkt, Im-

perativ geben, antiliberal bis zur Bosheit: den Willen zur Tradition, zur Autorität,

zur Verantwortlichkeit auf Jahrhunderte hinaus, zur Solidarität von Geschlechter-

Ketten vorwärts und rückwärts in infinitum.«49

Abgesehen nun vom Anklang eines zyklischen Geschichtsbildes (ewige Wieder-

kunft des Gleichen) ist eine zeitlose, organisierende Kraft das Entscheidende, das

unabhängig vom Juridischen ist und deren Effizienz historisch verglichen werden

kann. Zur Abmessung dieser »organisirenden Kraft«, die Spengler wiederum als

Autorität bezeichnet, dürfe man sich keiner idealistischen, philosophischen Kate-

gorien,wie Freiheit,Gleichheit oder anderer, bedienen, sondernmüsse bei den Tat-

sachen des Lebens bleiben: Es sei letztlich die Arbeit. Denn es komme laut Spengler

bei der Betrachtung und dem Vergleich von Staaten nicht auf den Status von Ver-

teilungsfragen oder anderen idealistischen Kategorien an, sondern auf den »arbei-

tenden Takt des Ganzen«.Undmit Arbeit, so stellt Spengler klar,meint er »arbeiten

47 Es gibt diese Parallelen zwischen Foucaults und Spenglers sowie Jüngers Geschichtsbild und

es sind derer viele. Doch ein entscheidender Unterschied liegt darin, dass Foucault als Ersatz

für die objektive Finalität der Geschichte kein Subjekt hinter der Geschichte sucht und findet,

wie dies Spengler in der Kultur und Jünger in der Gestalt tut. Der Wille zur Macht bleibt bei

Foucault nicht-subjektives Drängen, das aus anderen Quellen dringt.

48 Dieser typisch biopolitischen Perspektive auf die Geschichte der Moderne wird Kapitel 3 der

vorliegenden Studie nachgehen.

49 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung, Kritische Studienausgabe, Band 6, München,

2003, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 61

[…] im Sportsinne«.50Wennman sich also historischmit Tatsachenstaaten befasst,

dann ist jeder Staat Ausdruck eines kulturellen Lebensprinzips und nur weil der

Begriff res publica im alten Rom verwendet wird, wie heute in westeuropäischen

Republiken, so ist das nur der verzweifelte Versuch einer Parallelisierung, die so

ganz und gar unmöglich sei. Denn jede Verfassung ist Ausdruck einer lebendig-

materiellen Kultur und ihres zu einem gewissen Zeitpunkt herrschenden Standes.

Was vergleichend erforschbar ist, ist der jeweilige Diskurs der Regierungsform –

wie der jeweils herrschende Stand Autorität durchsetzt und welcher Takt des ar-

beitenden Ganzen dabei herauskommt. Und auch für Michel Foucault ist klar, dass

die Geschichte nicht zusammengehalten wird durch die Kontinuität der Ideen, Be-

griffe und der Natur, sondern dass jede Epoche Ausdruck einer kontingenten und

prekären Relation von Macht und Wissen durch diskursive Praktiken ist. Histori-

sche Objekte, wie etwa die Republik, die Tatsache, dass es Verfassungen gibt, das

Bild von Regierten vs. Regierenden oder wie Monarchen vs. Untertanen, sind keine

feststehenden überhistorischen Begriffe. Sondern sie sind historischer Ausdruck

von Macht/Wissen-Relationen, welche wiederum Ergebnis bestimmter Praktiken

sind. Wie schrieb doch Paul Veyne in seiner Analyse des Geschichtsverständnisses

von Foucault schon in dessen archäologischer Phase:

»Die Objekte scheinen unsere Verhaltensweisen zu bestimmen, aber unsere Prak-

tik bestimmt zuvor ihreObjekte. […]DasObjekt ist nur das Korrelat der Praktik […].

Foucault [… zeigt], daß die Worte uns täuschen, weil sie uns an die Existenz von

Dingen, natürlichen Gegenständen, Regierten oder gar Staaten glauben lassen,

während diese Dinge nur das Korrelat entsprechender Praktiken sind.«51

Es lässt sich abmessen, wie weit bestimmte Ordnungen die im Menschen liegen-

de sportliche Lebenskraft möglichst ohne Widerstände mobilisieren können oder

inwiefern nicht. Staatengeschichte, so Spengler, könne vergleichend zwischen den

bekannten Hochkulturen aufzeigen, wie jeweils dieser »Takt des Ganzen« aussah

und wie sich daraus eventuell in der Zeitfolge der verschiedenen Lebensphasen von

Kulturen Regelmäßigkeiten für alle vergangenen, aber auch zukünftigen Hochkul-

turen ergeben werden. Diese Aufgabe beschreibt er daher als »Physiognomik«.

»Eine Staatengeschichte ist Physiognomik und nicht Systematik. Sie hat nicht

zu zeigen, wie ›die Menschheit‹ allmählich zur Eroberung ihrer ewigen Rechte,

zu Freiheit und Gleichheit und der Entwicklung des weisesten und gerechtesten

Staates fortschreitet, sondern die in der Tatsachenwelt wirklich vorhandenen

50 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie derWeltge-

schichte, Köln: Anaconda 2017, S. 1221.

51 Veyne, Paul: Foucault, Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992,

S. 24-29.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

politischen Einheiten zu beschreiben, wie sie aufblühen, reifen und welken, ohne

je etwas anderes zu sein als wirkliches Leben in Form.«52

An dieser Stelle soll noch einmal kurz zusammengefasst werden: Fortschritt der

Menschheit als Prinzip der Weltgeschichte kann es aus genealogischer Sicht nicht

geben, weil es das Subjekt »Menschheit« nicht gibt. Für Spengler gibt es nur »Le-

ben in Form« und dieses drückt sich in verschiedenen Kulturen aus. Kulturen sind

wie zoologische Rassen mehr im Sinne des antiken Verständnisses des Mythos als

im Begriff der Geschichte zu verstehen. Spengler ergießt sich auf über 1500 Seiten

in einer maximalen »geistigen Perlfädelei«53 über Studien zur ägyptischen, indi-

schen, babylonischen, griechischen und abendländischen Geschichte und kommt

zu seiner finalen Provokation an der Geschichtsphilosophie der Aufklärung: Kul-

turen und Zivilisationen seien nicht Stufen des Fortschritts, sondern Geschichte

von Kulturen und Zivilisationen als Fortschritt zu verstehen, sei eine Phase jeder

Kultur und gehöre schon zu deren décadence. Wer dies einmal verstanden habe, der

löse sich vom idealistischen Verharren auf der Stufe der Philosophen und verste-

he den Imperativ, der vom Leben ausgehe: Der sehe den Staat als eine bestimmte

Regierungsform, welche einen bestimmten Takt des Ganzen mit sich bringe.

Ich habe nun einen ganz bestimmten Aspekt von Oswald Spenglers Buch Der

Untergang des Abendlandes fokussiert. Es ist von Interesse für diese Arbeit, zu se-

hen, wie der Link zwischen Nietzsches Genealogie und der erst bei Jünger klar

durchscheinenden Idee der Lebensmacht der Totalen Mobilmachung funktioniert.

Spengler hat argumentiert: Um historisch gewesene Staaten vergleichen zu kön-

nen, müsse man die organisierende Kraft, die das Leben in Form bringt, physio-

gnomisch vergleichen. Basis ist der genealogische Gedanke, der auch bei Foucault

wieder stark gemacht werden wird: Alle Ideale und alles Geistige sind nur Sprech-

weisen, die die tatsächlichen Kraft- und Machtverhältnisse verdecken. Man solle

sich folglich nicht um eine Auswertung von Ideen kümmern, sondern um lebendi-

ge Kraft- und Machtverhältnisse (die Nähe zu marxistischen Materialismen lässt

sich hier beinahe mit Händen greifen). Jünger wird diesen Aspekt aufgreifen. Die

Betrachtung der Fort- und Rückschritte der organisierenden Kraft, welche Leben

in Form darstellt, darin liegt der Blickwinkel, aus dem heraus Ernst Jünger eine

Gestalt des Arbeiters in der Moderne und unter dem Firnis des aufgetragenen Hu-

manismus und der Aufklärung sieht. Hierin liegt der genealogische Dreh- und An-

52 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie derWeltge-

schichte, Köln: Anaconda 2017, S. 1224.

53 So kommentiert Ernst Jünger in einem Brief an seinen Bruder den Untergang des Abendlan-

des in einer sehr begeistertenArt undWeise. Der Zugriff Spenglers auf die Geschichte in ihrer

morphologischen Art und Weise beeindruckt ihn tief und er erkennt in ihm eine Art geisti-

gen Vormarsch der Nation. Vgl. Schwilk, Heimo: Ernst Jünger, Leben undWerk in Bildern und

Texten, Stuttgart: Klett-Cotta 1988, S. 90f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 63

gelpunkt, an dem Jünger und Foucault sich bei Nietzsche kreuzen und worin ein

weiterer Grund liegt, weshalb sie demselben Typus des politischen Denkens zuge-

ordnet werden können. Die Geschichte der Moderne ist vor dem hier dargelegten

Geschichtsverständnis Nietzsches und Spenglers eine Geschichte der zunehmen-

den Mobilisierung der Lebenskräfte unter Einsatz spezifischer Machttechniken.

2.3 Zwischen Nietzsche und Jünger: Ende der Geschichte?

Neben dem mittelbaren Einfluss Nietzsches auf Jünger über Spengler, hat sich

Ernst Jünger vor allem ab Ende der 1920er Jahre auch mit Nietzsches Spätwerk

um das Konzept desWillens zurMacht auseinandergesetzt. Ähnlich wie auchMichel

Foucault, setzte sich Ernst Jünger daraufhin sein Leben lang kritischmit demWerk

Friedrich Nietzsches auseinander. Jüngers Arbeitergestalt ist der Übermensch des

Zeitalters des neuen Titanismus, den Nietzsche kommen sah. Und Nietzsche selbst

bezeichnet Jünger in einem Interview mit Luis Meana 1995 – über sechzig Jahre

nach dem Erscheinen des Arbeiters – als »Prophet der Ära der Titanen. […] Es müß-

te, wie schon Nietzsche forderte, ein neuer Typ vonMensch auftreten, er nennt ihn

Übermensch. Für mich wäre es die Gestalt des Arbeiters […].«54

Jüngers Biograph Helmuth Kiesel bezeichnet Nietzsche als einen der großen

Quellen Jüngers Inspiration, welche man bis in die Grundbegriffe seines frühen

und mittlerenWerkes nachweisen könne.55 ReinhardWilczek hat in seiner Disser-

tation 1999mit demTitelNihilistische Lektüre des Zeitalters eine tiefgehende philologi-

sche Analyse des Einflusses vonNietzsches Denken auf dasWerk Ernst Jüngers vor-

gelegt.56 Systematischer als Kiesel geht Wilczek in verschiedenen Phasen Jüngers

Werk auf den Einfluss Nietzsches ein. Es zeigt sich grundsätzlich, dass Jüngermin-

destens in seiner Schaffenszeit zwischen 1920 und den 1950er Jahren einer grund-

legenden Problematik, die Friedrich Nietzsche aufgeworfen hat, in verschiedenen

Facetten und aus verschiedenen Perspektiven nachgeht: der Problematik des Nihi-

lismus, der Entwertung der obersten Werte und der daraus resultierenden Frage

der Selbstbehauptung des Individuums. In Jüngers Wirken lassen sich drei rezep-

tionsgeschichtliche Phasen im Umgang mit der Frage des Nihilismus nachweisen.

In einer ersten Phase in den 1920er Jahren bis circa 1930, in der die Stahlgewit-

ter und kleinere Kriegsbücher, wie Das Wäldchen 125, Feuer und Bewegung, Krieg als

54 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thoma Petraschka, Stuttgart: Klett-Cotta 2019, S. 415.

55 Vgl. Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie, München, 2007.

56 Vgl. Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters, Ernst Jüngers Nietzsche-

Rezeption, Trier WVTWissenschaftlicher Verlag 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

inneres Erlebnis sowie viele Zeitschriftenartikel im Rahmen der politischen Publi-

zistik erschienen sind, »beschränkt sich Jünger weitgehend auf die Adaption poe-

tischer Leitmotive und Leitbegriffe, die in Nietzsches Denken eine besondere Rol-

le spielen. […] Dieser Werkabschnitt markiert Jüngers Sturm-und-Drang-Periode,

deren ungestümer Gestus sich auch in der Form seiner Nietzsche-Adaption nieder-

schlägt.«57 Im Sinne einer nationalrevolutionären Agenda entwirft Jünger mit dem

oberflächlich aufgenommenen Übermensch-Gestus Nietzsches und poetischen Fi-

guren des Tänzers, Spielers, Abenteurers und Barbaren in seinen Schriften eine äs-

thetisch-stilisierte, durchweg sehr realitätsferne, radikale Kritik an der Weimarer

Demokratie. Diese Kritik ist in ihren Grundzügenmit dem ästhetischen Expressio-

nismus und bspw. dem italienischen Futurismus eines Filippo TommasoMartinetti

als auch mit dem russischen Avantgardismus vergleichbar. Die zweite Phase von

Jüngers Nietzsche-Adaption wird durch den 1930 erschienenen Text Die totale Mo-

bilmachung eingeleitet und vollendet durch eines der wichtigsten Bücher am Ende

der Weimarer Republik: Der Arbeiter. Jünger wendet sich vom ästhetischen Nihi-

lismus der 1920er Jahre ab und eine intensivere Forschung über NietzschesWillen

zur Macht führt ihn zu weitergehenden geschichtsphilosophischen Ausführungen

jenseits des »Nullmeridian« des Nihilismus.58 Im vorliegenden Buch wird noch ei-

ne ausführliche Darstellung des neuen »Archetypus« der Neuzeit, des Arbeiters,

folgen. Jünger führt aus, dass in einer durch die Technik »mobilgemachten« Zeit,

im Rahmen einer durch Nietzsche inspirierten organischen Konstruktion, nur ein

bestimmter Typus Mensch überleben kann und überleben wird. Die Mobilisierung

des Individuums im Zeitalter der Aufklärung, die Industrialisierung mit ihrer Dis-

ziplinierung des Individuums und die im Ersten Weltkrieg auftauchende Totale

Mobilmachung von Leben und Materie, bedürften eines neuen (Selbst-)Verständ-

nisses des Menschen. Jünger empfiehlt in dieser zweiten Schaffensperiode der Ge-

stalt des Arbeiter-Übermenschen zu folgen – in Abgrenzung zum nationalsozialisti-

schen arischen Übermenschen, womit sich Jüngers Nietzsche-Auslegung spätestens

seit 1932 stark von der nationalsozialistischen Nietzsche-Exegese etwa eines Al-

fred Baeumlers unterscheidet.59 Eine dritte Phase Jüngers Nietzsche-Exegese ist

wiederum tief von den Erfahrungen Jüngers während der Nazi-Diktatur, den Ver-

heerungen des Zweiten Weltkrieges und des Stalinismus geprägt. Spätestens mit

seinem Roman Auf denMarmorklippen, der von einigen Autoren als unterschwelliges

Widerstandsbuch gedeutet wird, verlagert Jünger seinen Blick auf Nietzsche und

den Nihilismus. Jünger zieht sich selbst auf die Rolle als Diagnostiker und Analyti-

ker des tödlichen Nihilismus der Moderne zurück.Mit dem Erscheinen des Buches

57 Ebd., S. 183.

58 Vgl. ebd., S. 183f.

59 Vgl. ebd., S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 65

seines Bruders Georg-Friedrich, Die Perfektion der Technik 1946, welches die aufklä-

rungskritische und geschichtsphilosophische Analyse des Arbeiters von Ernst teilt,

jedoch eher eine technik-pessimistische Einstellung vertritt, distanziert sich der

Autor von seiner Gestalt des Arbeiters.60 Wilczek sieht eine tiefgreifende Ausein-

andersetzung Ernst Jüngersmit dem neuenWerk seines Bruders und bringt Belege

dafür an, dass Ernst zum Zeitpunkt der Fertigstellung des Manuskriptes 1944 tat-

sächlich von seiner Nihilismus-Überschreitung durch die Gestalt des Arbeiters als

Heroen in Einheit mit dem Diktat der Technik abweicht.61

»Jüngers Denken wendet sich nun von Nietzsches willensdominanter Metaphysik

ab zu einem mehr anthropologisch zentrierten Denken, das platonisch-christli-

che Züge trägt und das in der Auseinandersetzung mit dem realgeschichtlichen

Nihilismus der nationalsozialistischen Machthaber seine gedanklichen Konturen

gewinnt. […] Nietzsches Diagnose von der ›Heraufkunft des Nihilismus‹ wird […]

Ausgangspunkt für Jüngers Versuch, im Zeitalter des postmetaphysischen Den-

kens transzendente Werte des Menschseins zu begründen. Aus der geschichtli-

chen Erfahrung der Vergangenheit heraus, im Standhalten gegen den Nihilismus

sieht Jünger die Hoffnung begründet, daß der ›Nullmeridian‹ überschritten sei

und daß dem Menschen im erfolgreichen Widerstand gegen die nihilistischen

Mächte jene Kräfte zugewachsen seien, die es ihm ermöglichen, den Ausweg aus

dem Teufelskreis von Krieg und Zerstörung zu finden.«62

Für die Frage nach der geschichtsphilosophischen Ausrichtung sind besonders die

zweite und die dritte Phase von Ernst Jüngers Nietzsche-Exegese, wie sie Wilc-

zek definiert, ausschlaggebend. Denn erst hier beschäftigt sich Jünger tieferge-

hend mit den genealogischen Implikationen von Nietzsches Werk. Hierfür werden

60 Im erst kürzlich erschienenen Band Gespräche imWeltstaat, der viele in Deutschland bislang

unveröffentlichte Interviews Jüngers zugänglich macht, überrascht es, wie häufig Ernst Jün-

ger nach dem Zweiten Weltkrieg auf Georg-Friedrichs Die Perfektion der Technik rekurriert. In

mehreren Interviews bezeichnet Ernst Jünger das Buch seines Bruders als andere Seite der-

selben Medaille, die er im Arbeiter beschrieben hatte. Dieser wiederholte Bezug auf Georg-

Friedrichs Buch überrascht, weil es von einem starken Pessimismus gegenüber der Entwick-

lung der Technik geprägt ist, wohingegen Ernsts Arbeiter 1932 von einemungebrochenenOp-

timismus geprägt ist. In den Interviews revidiert Ernst Jünger diesen Optimismus in keiner

Weise und korrigiert diesen auch nicht, sondern verteidigt ihn als Zeugnis seiner Zeit. Und

obwohl er viele Bücher dieser Zeit wiederholt tiefgehend überarbeitet, hat er den Arbeiter

nie mehr verändert. So bleibt der Arbeiter als Zeugnis, als eine Momentaufnahme bestehen,

in der Jünger und seine Anhänger und Leser die falsche Hoffnung auf eine technokratische

Lösung der Probleme ihrer Zeit hatten – und enttäuscht wurden. Vgl. hierzu Jünger, Ernst:

Gespräche im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Tho-

mas Petraschka, Stuttgart, 2019.

61 Vgl. ebd., S. 130-147.

62 Ebd., S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

folglich die geschichtsphilosophischen Grundaussagen aus Der Arbeiter und An der

Zeitmauer – stellvertretend für beide Werksteile – in ihren Grundzügen und Ver-

schiebungen kontrastierend dargestellt.

2.3.1 Geschichtsphilosophie des Arbeiters

Ernst Jüngers Geschichtsverständnis in Der Arbeiter orientiert sich stark an Nietz-

sches Zur Genealogie der Moral und Spenglers Der Untergang des Abendlandes. Auch

wenn Jünger in diesem Großessay keinerlei Quellenangaben macht und auch dar-

über hinaus in vielen Passagen eher in dichterischer Manier schreibt, so lassen

sich diese geistigen Anleihen und Inspirationen nicht übersehen.63 Jüngers gan-

zer Großessay ist eine historische Analyse der Entwertung aller Werte des Bür-

gertums, der aufklärerischen Rationalität und des souveränen Individuums. Die

bürgerliche Welt versteht Jünger letztlich als die Welt, geschaffen von der Revo-

lution von 1789.64 Man merkt schon auf den ersten Seiten, dass Jünger sich das

Nietzscheanische Diktum als Ziel setzt, eine »wirkliche[…] Historie der Moral«65

zu schreiben. Das bedeutet für ihn, die humanistischen Werte der Aufklärung als

dem Deutschen nur aufgeklebt und fremd darzustellen. So beginnt sein Großessay

denn auch programmatisch mit folgenden Sätzen:

»Die Herrschaft des dritten Standes hat in Deutschland nie jenen innersten Kern

zu berühren vermocht, der den Reichtum, die Macht und die Fülle eines Lebens

bestimmt. Auf über ein Jahrhundert deutscher Geschichte zurückblickend, dürfen

wir mit Stolz gestehen, daß wir schlechte Bürger gewesen sind.«66

Schon im allerersten Satz zeigt sich die tiefe Verneigung vor Nietzsches Spätwerk

und dessen Konzept des Willens zur Macht. Dem Leben wohne eine eigene Macht

inne. Der Arbeiter geht der Frage nach, welche vitale Lebensmacht die Geschichte

wirklich vorantreibt, und welche Herrschaft dadurch einen legitimen Herrschafts-

anspruch geltend machen könne. Der seit über einem Jahrhundert herrschende

dritte Stand konnte nie den inneren Kern (des Deutschen) erreichen, da ihm die

Verbindung zum Elementaren, also zumWesenskern des Lebens fehlte. Nietzsches

63 Vgl. zur Adaption Nietzsches etwa über den Jünger-Freund Hugo Fischer und über Spengler

u.a. Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie, München: Siedler 2007; Wilczek, Rein-

hard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters, Ernst Jüngers Nietzsche-Rezeption, TrierWVTWis-

senschaftlicher Verlag 1999.

64 Vgl. hierzu den Essay Maxima – Minima, Adnoten zum Arbeiter, in dem Jünger mehrere ent-

sprechende Aussagen trifft. Vgl. u.a. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-

Cotta 1963, S. 358.

65 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie derMoral, Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und Leipzig,

1991, S. 15.

66 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 67

Kritik des Geistes anhand einer Philosophie des Lebens ist somit auch als Grund-

struktur dieses Großessays zu sehen. So kannman derTheseWilczeks zustimmen,

der Arbeiter vertrete weniger einen weiteren nationalrevolutionären oder neokon-

servativen Geschichtsansatz im Rahmen der Weimarer Republik, sondern vertre-

te eher einen »neovitalistischen Politikdiskurs[…], der seine Fundierung in einem

auf supranationale Ganzheit ausseiendenMenschenbild hat«.67 Jünger löst sich im

Der Arbeiter von weiten Teilen seiner nationalkonservativen Publizistik der 1920er

Jahre und sieht mit dem Strukturgenetiker Hugo Fischer und dem Neovitalisten

Hans Driesch den Einzelstaat eher als »Notbehelf« und Nietzsche viel weniger als

Kronzeuge eines radikalen Nationalismus, sondern jetzt gar eher als »gute[n] Eu-

ropäer«.68 Jünger legt in Der Arbeiter eine nihilistisch inspirierte Dekonstruktion

der Ideengeschichte der aufklärerischen Moderne vor und sieht seine Generation

an einer »Epochenschwelle« stehen, die zu übertreten er anhand einer »spekulati-

ven Geschichtskonstruktion« versucht.69 Die Prämisse Nietzsches, dass die Werte

unserer Zeit entwertet sind und man sich den Werten daher genealogisch, Fou-

cault würde sagen strategisch, nähern muss, zieht sich als roter Faden durch den

Großessay hindurch.

Der Dekonstruktion folgt bei Nietzsche der an verschiedenen Stellen in seinem

Spätwerk angedeutete Versuch der Etablierung einer metaphysischen Philosophie

des Lebens. Jünger bearbeitet diesen Topos mit einer sehr eigenwilligen Gestalt-

philosophie, welche eine Parallele zwischen demDiktat der modernen Technik und

der Entwicklung des disziplinierten Massenmenschen der Moderne zieht und den

»Nullmeridian« des Nihilismus überschreitet durch einen neuen Menschen, der

keinen Widerspruch mehr sieht zwischen der instrumentellen Vernunft der Tech-

nik und der Totalen Mobilmachung und seiner eigenen Freiheit. Genealogisch ist

also an Jüngers Ansatz die Offenlegung der eigentlichen Machtstrukturen, die hin-

ter den Werten der Aufklärung stünden. An mehreren Stellen in seinem Arbeiter

spricht er von der Lüftung des »moralischen Deckmantel[s]«70 der vorgeblichen

Gesellschafts- und Friedensverträge und er versucht, den dahinterstehenden Wil-

len zur Macht einer sich total mobilisierenden Moderne (die er die Arbeitergestalt

nennt) freizulegen. Das tut er in einer solch radikalen Weise und in Favorisierung

einer neuen totalitären Ordnung, die auf Gehorsam, Disziplin, Gewalt und Hero-

ismus basiert, sodass es völlig zurecht mit Autoren wie Gerd-Klaus Kaltenbrun-

67 Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters. Ernst Jüngers Nietzsche-Rezeption,

Trier WVTWissenschaftlicher Verlag 1999, S. 88.

68 Driesch, Hans: Wirklichkeitslehre, ein metaphysischer Versuch, Leipzig: Emmanuel Reinicke

1922. S. 195.

69 Vgl. Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters. Ernst Jüngers Nietzsche-

Rezeption, Trier WVTWissenschaftlicher Verlag 1999, S. 88.

70 Vgl. hierzu bspw. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta

2014, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ner als »extrem rechtes Buch«71 bezeichnet werden muss, auf das sich nicht ohne

Grund viele Vertreter der Neuen Rechten heute noch berufen. Letztlich ist es ja

auch das Moment, das Jünger an Spenglers Werk so faszinierte: Es ist eine Art der

»Geschichtsfrömmigkeit«, welche ein Nietzsche wohl völlig abgelehnt habe. Denn

aus dem stark pessimistischen (Jünger würde sagen heroisch pessimistischen) Bild

der Geschichte zieht Spengler in gewisser Weise eine radikale Bejahung der Ge-

schichte. Zusammenfassen ließe sich Der Untergang des Abendlandes aus dieser Per-

spektive mit Gilbert Merlio im folgenden Credo: »Die Kultur ist tot, es lebe die

Zivilisation […].«72 Maßstäbe der Kultur bzw. der Hochkultur seien Ästhetik und

Moral. Maßstäbe der Zivilisation hingegen waren die Dezision und der Wille zur

Macht. Spenglers national-erbauende Aussage war die, dass es jetzt in der letzten

Phase dieser zugrunde gehenden Kultur um die Frage ginge, welche Nation das

Reich errichten würde, welche das Abendland vollenden würde. An diesem lang-

atmigen Kompendium der philologisch versessenen Kleinstarbeit Spenglers war

dies letztlich die radikale Aussage für den nationalen Menschen von Weimar und

den gestandenen Konterrevolutionär, der es las: Die feststehende Gesetzlichkeit

der Geschichte führe jede Nation des Abendlandes auf einen verlorenen Posten,

von dem aus jetzt in einem Endkampf entschieden werden müsse, wer die Rolle

Roms einnehmen würde. Es handelt sich hierbei aus einem Pessimismus heraus

um eine optimistische Ermutigung zum Auflehnen gegen »den Westen«, konkret

gegen den Rivalen ums Reich – also England, das mit dem Versailler Vertrag und

seiner Wirtschaftsordnung die deutsche Nation unterwandern und damit schwä-

chen würde. Deutschland, so Spengler, müsse sich auf den vom Burgfrieden 1914

inspirierten »preußischen Sozialismus« aufbauend England gegenüber als Gegen-

macht aufbauen und die Entscheidung über das Reich erzwingen. Jüngers heroi-

scher Realismus ist stark inspiriert von diesem »preußischen Sozialismus«, der zu

Beginn der 1919 von Oswald Spengler in seinem Aufsatz Preußentum und Sozialismus

als Blaupause für den neuen Staat entgegen der vorgeblich »marxistisch-liberalen«

Republik von Weimar gezeichnet wird.73 Der Preußische Sozialismus ist nicht nur

das Schlagwort für den organisierenden und total mobilmachenden Kriegssozia-

lismus, sondern weitergehend zu verstehen als ein Sozialismus »des Gehorsams

und der Pflichten und nicht der Ansprüche«.74 Damit betont Spengler abermals

71 Kaltenbrunner, Gerd-Klaus: Die konservative Apokalypse, Ernst Jünger: »Der Arbeiter«, in:

Rühle, Günther: Bücher, die das Jahrhundert bewegten, Zeitanalysen –wiedergelesen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1980.

72 Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des My-

thos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 46.

73 Vgl. ebd., S. 46ff.

74 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 69

die organisatorisch-technische Seite (die ja auch Jünger immer wieder an der Auf-

klärung und Napoleons Projekt des Nationalstaats sowie später an Karl Marx’ und

Lenins Geschichtsphilosophie schätzt), verwirft im gleichen Atemzug jedoch die

emanzipative und liberale Seite der Moderne.

An Spengler stört Jünger hingegen, dass er die Einheit der Geschichte seinem

zerteilenden Blick opfere und somit im Goethe’schen Sinne den Wald vor lauter

Bäumen nicht sehe.75 Jünger hingegen sucht den Wald, er sucht nach dem gro-

ßen Bild und den Entwicklungslinien, die sich zwischen den Zivilisationen erga-

ben, und fragt, wohin das führe. Ganz im Sinne Spenglers nun, nur offensichtlich

mit einer Art des apokalyptischen Optimismus, der Spengler und Nietzsche fern-

lag, arbeitet Jünger geschichtsspekulativ den Mythos der Gestalt des Arbeiters aus

der Geschichte der Moderne heraus. Was uns hier interessiert, ist jedoch weni-

ger die Einordnung des Arbeiters in zeitgeschichtliche Zusammenhänge, sondern

vielmehr die geschichtsphilosophische Grundkonstruktion, welche in ihr zum Vor-

schein kommt. Geschichtsphilosophisch spekulativ ist Jüngers Folgerung aus den

Indizien der Moderne. Er sieht das Zeitalter eines neuen, dezisionistischen Men-

schen gekommen, der denWillen zurMacht aus der technisch-getriebenen Totalen

Mobilmachung in seinem Leben repräsentiert – die ›Organische Konstruktion‹ ist

geboren. So fügt sich in der folgenden Textstelle die genealogische Auslegung der

Geschichte der Moderne zu Jüngers spekulativer Metaphysik der Gestalt:

»Der Weltkrieg stellt, insofern er dem 20. Jahrhundert angehört, nicht etwa eine

Summe von Nationalkriegen dar. Er ist vielmehr als ein umfassender Werkvor-

gang zu betrachten, bei dem die Nation in der Rolle der Arbeitsgröße erscheint.

Die nationale Anstrengung mündet aus in ein neues Bild, nämlich in die orga-

nische Konstruktion der Welt. So kommt es, daß der Held dieses Vorganges, der

namenlose Soldat [ist …]. Seine Tugend liegt darin, daß er ersetzbar ist und daß

hinter jedem Gefallenen bereits die Ablösung in Reserve steht. Sein Maßstab ist

der der sachlichen Leistung, der Leistung ohne Redensarten, daher ist er im emi-

nenten Sinne ein Träger der Revolution sans phrase. Infolgedessen treten alle an-

deren Gesichtspunkte, tritt sogar die Front, in der gefochten und gestorben wird,

in den zweiten Rang zurück. Von hier aus gesehen, gibt es allerdings eine tiefe

Brüderlichkeit zwischen den Feinden, eine Brüderlichkeit, die dem humanitären

Denken ewig verschlossen bleiben wird.«76

Der Wille zur Macht der Arbeitergestalt entspringt nicht etwa der Technik, son-

dern dem Leben selbst. Es handelt sich um eine vitale Macht, die sich bahnbricht

75 Vgl. hierzu einen Jünger’schen Tagebucheintrag, der in Heimo Schwilks Band erhalten ist:

Schwilk, Heimo: Ernst Jünger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart: Klett-Cotta

1988, S. 90f.

76 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und entwickelt. Und Jünger argumentiert nun, dass sich hierin – mit Heidegger

gesprochen – eine metaphysische »Macht zur Meisterung des Erdkreises«77 ver-

birgt, welche die Nation nur als vorübergehende Arbeitsgröße benötigt und sich

im langen Ende zu einer planetarischen Arbeits-Diktatur entwickeln wird. Jünger

denkt also nicht nur an die Möglichkeit der Überwindung der décadence und des

Nihilismus, den Nietzsche so wortgewaltig diagnostizierte, sondern selbst das Ge-

genmittel der Rüstung der Nation sieht Jünger als ein Moment der Geschichte, das

überwunden werden wird.78 Spengler sieht keinen Ausweg aus dem Niedergang,

der letztendlich kommen wird. Seine Dezision ist eine für das vorläufige Erstarken

der Nation zum Reich, dem der Zusammenbruch dieses Geschichtszyklus folgen

wird. Jüngers Dezisionismus ist einer, der über die Nation und das Reich hinaus-

führen wird und auf lange Sicht auch tatsächlich in eine Art Posthistoire führen

wird. Spengler hat in Jüngers Augen den »Kältetod« der bürgerlichen Zivilisation

wissenschaftlich begründet und die heutige Zeit als »einer Art von durch Entro-

pie gekennzeichneten Posthistoire«79 entlarvt, in der zwar technische Prozesse ab-

laufen, aber wahrhaft schöpferische Kraft nicht mehr vorhanden sei. Jünger stellt

diesem tapferen Pessimismus Spenglers jedoch seinem heroischen Realismus entgegen.

Jünger glaubt an die »transzendente Dimension und Potenz«80 der Humanität und

ist nicht nur deren Totengräber. Schon in Der Arbeiter steckt die den Pessimismus

überschreitende Tendenz im Konzept der ›Organischen Konstruktion‹ und im Ver-

trauen auf eine neue Menschheit, die ihre Geschichte im Einklang mit dem Diktat

der Technik und der dahinterstehenden metaphysischen Gestalt des Arbeiters wei-

terschreiben wird. In seinemKapitel über die Kunst schreibt er analog zu Spengler,

dass das Kunstschaffen und die Beschäftigung mit ihr in unserer Zeit keinen Wert

habe, da unsere Zeit keine schöpferische Kraft habe. Im Sinne der viel wichtigeren

physischen und geistigen Landesverteidigung würde Jünger ohne zu zögern dafür

plädieren, »alle Kunstschätze der Museen an den Meistbietenden zu versteigern,

wenn diese Verteidigung es erforderte«81. Im Gegensatz zu Spengler jedoch, der

vor allem das Ende sieht und das kommende Schöpferische als inkommensurabel

mit heutigen Maßstäben erachtet, so glaubt Jünger an eine Art universelle orga-

nisch-schöpferische Kraft, die sich aus dem Leben selbst herausschält und eine

Art ewige, fast naturgesetzliche Ästhetik einleiten wird. So schreibt Jünger einige

Seiten weiter in seinem Arbeiter über die zukünftige Aufgabe der Kunst, sie liege

77 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

78 Vgl. Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des

Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 46f.

79 Ebd., S. 60.

80 Ebd.

81 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 71

»in der Gestaltung eines wohlbegrenzten Raumes, nämlich der Erde, im Sinne

derselben Lebensmacht, die zu seiner Beherrschung berufen ist. […] Hier gibt es

nichts Isoliertes,was anund für sich zubetrachten ist, undnichts, was zu großoder

geringwäre, umnicht imDienst der Gestalt zu stehen.Wer von dieser Einheit, von

dieser Identität der Kunst mit einer höchsten, den Raum durchaus erfüllenden

Lebensgewalt eine Ahnung besitzt, dem kann die Absurdität unseres musealen

Betriebes als einer abstrakten Bilder- und Denkmälerschau nicht entgehen.«82

Jüngers heroischer Optimismus liegt in einem im Arbeiter noch nicht weiter ausfor-

mulierten Ende der Geschichte und dem Eintritt in ein titanisches Zeitalter. Jünger

wird beinahe dreißig Jahre später in An der Zeitmauer diese Genealogie des Titanis-

mus vom unerträglich menschenverachtenden Militarismus, dem faschistischen

Prophetismus und dem von Walter Benjamin konstatierten »l’Art pour l’Art«83 des

Krieges reinigen und den hier ausgeführten Aspekt der ›Organischen Konstrukti-

on‹ in einer Verschmelzung erd- und menschheitsgeschichtlicher Symbiose wie-

der aufgreifen. Entscheidend ist, dass sich Jünger schon 1932 enorm vom Pessi-

mismus und der zyklischen, entropischen Vorstellung der Geschichte Spenglers

unterschied, welche eine ganze Generation von extrem rechten Denkern zwischen

den Weltkriegen beeinflusste.

Eine genauere Analyse von Der Arbeiter wird in den folgenden Kapiteln, die zur

Bildung meines biopolitischen Typus des politischen Denkens herangezogen wer-

den, noch ausführlicher folgen. In den vergangenen Zeilen ging es darum, einen

kurzen Blick auf die geschichtsphilosophischen Aspekte dieses Großessays zu wer-

fen. Mit Foucaults Ansatz der Genealogie hat Jüngers Arbeiter Folgendes gemein:

Beide decken den Zusammenhang zwischen dem Nihilismus sowie dem absoluten

Subjektdenken der Moderne einerseits und dem totalen Arbeitscharakter anderer-

seits auf. Beide decken eine verborgene Korrelation zwischen dem Humanismus

und der Unterwerfung des Subjekts unter die Totale Mobilmachung durch Diszi-

plinarinstitutionen,Kontrollgesellschaft und Sicherheitsdispositive auf.Darin sind

sich die beiden Nietzsche-Exegeten Ernst Jünger und Michel Foucault einig. Nicht

miteinander zu vereinbaren sind sie jedoch an demPunkt, an dem Jünger 1932 noch

versucht, einen Arbeiter-Übermenschen zu proklamieren, mit dem er geschichts-

spekulativ den Nihilismus überwinden will. Foucault hat aus der Erfahrung, dass

solche Versuche in furchtbaren Terror mündeten, in seinen eigenen Texten über

Nietzsche diesen »Ausweg« aus dem Nihilismus gemieden. Ebenso sind Jüngers

Suche nach Wesen und Substanz für Foucault völlig fremd und er beschränkt sich

darauf, derlei Konzepte durch Historisierung in seiner Genealogie zu kritisieren.

82 Ebd., S. 223f.

83 Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,

Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 240.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auch Jünger muss, wie oben ausgeführt, noch in der Gewaltherrschaft der Natio-

nalsozialisten erkennen, dass sein Fortschrittsoptimismus bezüglich der Totalen

Mobilmachung wohl doch ein Fehler gewesen ist. In der Folgezeit wird Jünger sich

von seinen dichterisch-prophetischen Forderungen nach einer Vollendung der To-

talen Mobilmachung durch die Gestalt des Arbeiters distanzieren. Doch an sei-

ner genealogischen Dekonstruktion der aufklärerischen Moderne wird Jünger, wie

oben angedeutet, festhalten und sich eher in die Rolle des Diagnostikers des Nihi-

lismus zurückziehen. Gänzlich von den Topoi des Weltplanes und der ›Vorsehung‹

wird Jünger nicht abrücken, sondern sie eher weg vomBegriffsfeld der Technik, des

Krieges und der Totalen Mobilmachung hin zu erdgeschichtlicher Symbiose mit

derMenschheitsgeschichte (seinem ganz konkreten Ende der Geschichte) verschie-

ben. Jünger bleibt sich also treu in der Hoffnung auf Harmonie in einem höheren

Wesen, einer Substanz, um darin eine höhere Form der Humanität zu finden, wel-

che bei Spengler in dieser Form völlig abgelehnt wird. Erst beinahe drei Jahrzehnte

später wird Jünger in seinem Essay An der Zeitmauer an den Arbeiter anschließen.

Im Folgenden soll dieser etwas systematischere Zugang zum Problemfeld der Ge-

schichte von Ernst Jünger vor dem Hintergrund der Frage nach der Genealogie

analysiert werden.

2.3.2 Jüngers Festhalten an der Genealogie

In seinem 1959 erschienenen Essay An der Zeitmauer nimmt Jünger dezidiert zur

Frage der Geschichtsschreibung Stellung. Auch hier kommt er gleich zu Beginn

auf eines seiner großen geschichtsphilosophischen Vorbilder zu sprechen: Oswald

Spengler. Dessen morphologisches Geschichtsbild lobt Jünger als tatsächliche »ko-

pernikanische Entdeckung«. Sein Verdienst liege in der Adaption des Entwick-

lungsverständnisses Goethes auf sein Geschichtsbild, um die fortschrittsoptimis-

tische Geschichtsphilosophie Kants und Hegels, die zu einer Art Religionsersatz

geworden sei, bis auf die Grundfeste zu erschüttern.84

»Demgegenüber [gegenüber Kant und Hegel, Anm. N.A.] ist Spenglers Ge-

schichtsbild, vor allem hinsichtlich der Kulturprognose, mit Recht pessimistisch.

Es führt von der Vorstellung der linearen und eo ipso aufsteigenden Entwicklung

zu zyklischen Konfigurationen zurück.«85

Spenglers Schwäche hingegen liege darin, sich auf die morphologischen Ähnlich-

keiten der organisch verstandenen Kulturen zu kaprizieren, jedoch die Zusammen-

hänge, die Orte und Zeitpunkte ihres Auftauchens und Verschwindens dem »uner-

klärlichen Belieben« zuzurechnen und »ohne inneren Zusammenhang« darzustel-

84 Vgl. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 463.

85 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 73

len. Erklärbar sind für Spengler nur die Zusammenhänge ihrer Ähnlichkeiten der

Periodizität und der Morphologie, gemessen am Leben in Form. Spenglers Metho-

de ist in Jüngers Augen die des Analogieschlusses. Doch die Frage nach der Quelle

des historischen Auftauchens und der lokalen Verteilung, muss Spengler ausklam-

mern. Und er kann keinerlei Prognosen treffen. So schreibt Jünger schon in seinem

Arbeiter 1932:

»Die vergleichende Morphologie, wie sie heute betrieben wird, läßt daher keine

gültige Prognose zu. Sie ist vielmehr eine museale Angelegenheit, eine Beschäf-

tigung für Sammler, Romantiker, Genießer im großen Stil. Die Mannigfaltigkeit

vergangener Zeiten und entfernter Räume drängt sich als ein buntes und verfüh-

rerisches Orchester auf, mit dem ein geschwächtes Leben nichts als die eigene

Schwäche zu instrumentieren vermag.«86

Spengler kann in Jüngers Augen nur typische Relationen des ewigen Auf und Ab

aufzeigen, über deren Sinn jedoch sowie den Akt deren Schöpfung nichts aussa-

gen. Zudem klammere Spengler die Frage nach Sinn, Herkunft sowie der Schöp-

fung aus. Darin bestehe die ganze Methode. Ernst Jünger hingegen – und darin

unterscheidet er sich nun von Spengler – löst sich zwar von der Geschichtsphilo-

sophie der Aufklärung, sieht aber trotzdem in einem metaphysischen Sinne einen

›Weltplan‹ oder ›Weltsinn‹ hinter der Geschichte. Er bleibt somit im Horizont der

Geschichtsphilosophie, verstanden als Suche nach einem Sinn und einem Subjekt

der Geschichte.87 So schreibt Jünger beinahe dichterisch, dass die Gefahr in der

morphologischen Methode darin bestehe, den Wald vor lauter Bäumen nicht zu

sehen. Bei der Untersuchung tausendjähriger Bäume sei es Goethe freilich um die

Untersuchung der Mannigfaltigkeit der Bäume und gleichzeitig im synoptischen

Sinne auch um das Schließen auf eineUrpflanze gegangen.Mit Spengler die Vielfalt

der Kulturen und gleichzeitig einen Meta-Sinn aller Kultur zu sehen – das ist es,

was Jüngers stereoskopischen Blick ausmacht. So sind ganz grundsätzlich Jüngers

Schriften Ausdruck dieses zweiseitigen Blickes. Für Koslowski sind Der Arbeiter ge-

nauso wie auch An der Zeitmauer »die Jüngersche Synthese einer Reihe von Suchen,

86 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 85.

87 In diesem Zusammenhang sagte Ernst Jünger in einem Interviewmit Frédéric de Towarnicki

1981: »Für mich hat Marx Hegel verstümmelt, indem er ihn eingesperrt hat, indem er ihn

auf ein zu rationales und ökonomisches Verständnis der Welt verkürzt hat … Und im Grunde

wollte ich dem Arbeiter wieder zuführen, was Marx ihm weggenommen hat, vor allem das,

was ich ›Weltgeist‹ nennen möchte.« Jünger, Ernst: Gespräche im Weltstaat. Interviews und

Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die auf Einzelgebieten, wie im Ganzen das Gesamtwissen, das ›Wesen‹ oder die

›Substanz‹ letztendlich anstrebten«.88

Die Gestalt des Arbeiters ist Wesen eines neuen Zeitalters. Sie ist für Jün-

ger nicht einfach nur Künderin des Endes einer morphologisch zu betrachten-

den Hochkultur des Abendlandes, sondern Ausdruck einer metaphysischen Zei-

tenwende am großen Rad der erdgeschichtlichen Revolutionen. Spengler berührt

den Raum der geschichtlichen Urpflanzen nicht, Jünger schon. Doch Spenglers

Verdienst habe darin bestanden, den fortschrittsoptimistischen Liberalen des frü-

hen 20. Jahrhunderts, die von der Einzigartigkeit ihrer Zeit überzeugt waren, die

Weisheit des Ben Akiba beizubringen: dass alles schon einmal da war.89 Dies paar-

te er mit der Nietzscheanischen Vorsehung der Entstehung des Weltstaates und

dessen Niedergang ganz im Sinne von Goethes Mephisto:

»Denn alles, was entsteht,

Ist wert, daß es zugrundegeht.«90

Spätestens jedoch nach den beiden Weltkriegen, der Totalen Mobilmachung, dem

Einsatz der Atombombe, dem Einsetzen eines Kalten Krieges, in dem die tatsäch-

liche Existenz der Menschheit auf dem Spiel stehe, müsse man sich eingestehen,

dass es sich bei der Geschichte nicht um eine ewige Wiederkehr des Gleichen han-

deln könne. Jünger sieht sich in seiner über 20 Jahre vorher in Der Arbeiter vor-

gestellten Ahnung bestätigt, dass sich in der Industrialisierung, ihrer Kulminati-

on in der Totalen Mobilmachung und ersten Ansätzen des Totalen Kriegs ein völ-

lig neuartiges, metaphysisches Element der Geschichte bemächtigt. Geschichte ist

für Jünger eine ewige Wiederkehr – doch nicht des immer Gleichen. Was Speng-

ler nicht gesehen habe, sei, dass wir eventuell nicht in einer Spätzeit unserer Ge-

schichte des Abendlandes stehen, sondern an der Schwelle der Geschichte über-

haupt. Spengler kannte das Ende der Geschichte. Er widersprach dem Hegel’schen

dialektischen Ende der Geschichte, aber Spengler war sich dessen bewusst, dass

jede Hochkultur auch ihr eigenes Geschichtsverständnis konstituiert hatte. Speng-

ler stellte sich somit außerhalb der Geschichte des Abendlandes, um die verdeck-

te, morphologische Struktur aller Kultur in ihren periodischen Abläufen erkennen

zu können. Doch Jünger versucht gewissermaßen sowohl einen morphologischen

als auch einen völlig außergeschichtlichen Standpunkt einzunehmen; er stellt sich

88 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus – Geschichtsphilosophie – Mythos, in: Ders.

(Hg.): Die großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink

1996, S. 16.

89 Vgl. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 460-469.

90 Goethe, JohannWolfgang von: Faust, Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam

2020, S. 39

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 75

an die Zeitmauer, an die durch das Auftauchen der Gestalt des Arbeiters zuneh-

mend die Menschheit gestellt wird. Jünger sieht im Gegensatz zu Spengler das

Aufkommen von etwas wirklich Neuem – und er sieht auch die Gründe hierfür in

der Erd»geschichte« und dem Mythos. Im Gegensatz zu Spengler argumentiert er

mit einem tatsächlichen Abreißen zweieinhalbtausendjähriger Zusammenhänge.

Dies zeige sich eben an inneren Absatzbewegungen der Menschen im Abendland

von ihrem Geschichtsbewusstsein und ihrer Selbst-Subjektivierung als historische

Subjekte. So schreibt Jünger in seinem 1959 erstmals erschienenen Essay An der

Zeitmauer:

Die Geschichtswahrung ist das große Thema der abendländischen Kultur. Das un-

terscheidet sie von allen anderen. […] Es ist dieWürde des historischenMenschen,

die sich gegen Naturgewalten der Barbarenvölker einerseits, gegen die Wieder-

kehr mythischer und magischer Mächte andererseits zu behaupten sucht. Diese

Würde ist eigentümlich; Bewußtheit, Freiheit, Recht, Personalität durchdringen

sich in ihr auf besondere Weise oder strahlen von ihr aus als von einem Urphä-

nomen. Sie bestimmt den Rang der schaffenden und handelnden Menschen, der

›Großen‹, der Vorbilder in Werken und Taten, und sie begrenzt, was dem leiden-

den Menschen zugemutet werden darf.«91

Jünger sieht den Einbruch des historischen Denkens mit Herodot gekommen, der

sich an der Grenze zwischen dem mythischen und dem historischen Zeitgefühl

bewegte. Herodot und dessen Beschreibung der Perserkriege sowie der Abtren-

nung dieser Zeit von dermythologischen ZeitHesiods,weg vomGoldenen Zeitalter,

entspricht dem Ur-Trauma des abendländisch-geschichtlichen Menschen. Schon

bei Hesiod, der in seinen Dichtungen verschiedene mythische Weltzeitalter un-

terscheidet (Goldenes Zeitalter, Silbernes Zeitalter, Ehernes Zeitalter, Zeitalter der

Heroen und Eisernes Zeitalter) sei ein Gefühl des strukturellen (Sitten-)Verfalls zu

vernehmen. Ohne nun in der Tiefe auf mythische Zeiteinteilungen einzugehen, so

ist es entscheidend für das Verständnis von Jüngers An der Zeitmauer, dass er das

abendländische Geschichtsbewusstsein, das mit dem Subjekt und dem Menschen

verknüpft ist, als Verlust einer inneren Verbundenheit mit der Welt, mit der Natur

und dem Ablauf der Erdgeschichte sieht. Dem mythologischen Goldenen Zeitalter

Hesiods kommt am ehesten die wissenschaftlich so eingeteilte Steinzeit am nächs-

ten. Jünger stellt sie nicht als eine Art der »Vorgeschichte« im geschichtsphiloso-

phischen Sinne dar, sondern als einen Zeitraum der Urerfahrung des Überflusses,

der unmittelbaren Eingebundenheit in die Natur, Zeiten, »in denen ein Tag der

Arbeit für ein Jahr der Ernte ausreichte«92, Zeiten, in denen jeder das fürstliche

»Urjagdrecht« hatte und die Jagd keine planvolle Technik, sondern ein ritualisiertes

91 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 479.

92 Ebd., S. 499.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

natürliches Nehmen aus ewigen Kreisläufen war. Die Erfahrung der Geschichtlich-

keit tritt mit der Ausdifferenzierung der Gesellschaft, mit dem Auftreten von sess-

haften Bauern und teilsesshaften Hirten auf, die wiederum eine Reaktion auf die

aufkommende Knappheit vormals unendlicher Ressourcen sind. Konflikte gab es

auch im Goldenen Zeitalter, Kriege jedoch nicht. Sie sind Ergebnis von Knappheit

und von Techniken zur Steigerung von Erträgen und den damit einhergehenden

Grenzziehungen.

»Jagd, Fischfang und Ernte von freiemZuwachs – so darfman sich dieNutzungdes

frühen Überflusses vorstellen. Die Haltung von Herden, die Landbebauung sind

bereits Zeichen dafür, daß der Überfluss sich mindert, […]. Damit treten bislang

ungekannte Arten des Zwanges auf, ja Grenzen überhaupt. Der Nomos des Hirten

und des Bauern ist ein anderer, als der des Jägers, der dem Wilde folgt. Daß der

Landmann Kain den Hirten Abel erschlägt, erscheint zunächst als befremdlicher

Zug. Dennoch ist es sinnvoll, denn Grenze und Krieg sind urverwandt, und der

Landmann ist ein strengerer Wahrer der Grenze als der viehtreibende Hirt.«93

Das Aufschreiben der Geschichte und das Selbstverständnis des Menschen als ge-

schichtlichesWesen ist für Jünger im Grunde Teil eines Krisenphänomens, das mit

der Vertreibung aus dem irdischen Paradies parallel zu sehen ist.DerMensch hat es

mit Knappheit zu tun und tritt aus denKreisläufen der Erdgeschichte heraus, er be-

ginnt seine eigene Geschichte zu schreiben, so wie er zunehmend künstliche Tech-

niken und Apparaturen benötigt, um die Natur zu bewältigen. Die Menschheits-

geschichte löst sich ab von der Erdgeschichte. Und diese Weltsicht kulminiert in

Kants und Hegels Geschichtsphilosophie, in der das Goldene Zeitalter nur noch als

Vorgeschichte zu der eigentlich entscheidenden Geschichte und zwar der Weltge-

schichte als »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit« erscheint. Diese Hegel’sche

Geschichte des Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit ist eng verknüpft mit dem

bürgerlichen Subjekt, der Wirtschaftsform des Kapitalismus und der Menschen-

würde. Im Gegensatz zu Spengler nun, der in dieser Art der fortschrittsoptimisti-

schen Geschichtsphilosophie eine morphologisch typische Art der Selbstlegitimie-

rung einer Hochkultur sieht, die auf kurz oder lang nach einem Niedergang durch

eine neue Hochkultur ersetzt wird, sieht Jünger nicht nur das Aufkommen einer

neuen Hochkultur mit ihrer eigenen Einteilung der Geschichte, sondern Jünger

sieht ein Ende der Geschichte und die Rückkehr erdgeschichtlicher Rückbezüg-

lichkeit eines neuen Menschenschlages. Gilbert Merlio schrieb schon über den Ar-

beiter, dass er hier eines der leitendenMotive der sogenannten Konservativen Revolu-

tion in ihrer totalitärsten Ausgestaltung erkennt. Es handelt sich um die Sehnsucht

nach der Auflösung der Entfremdung durch die moderne, bürgerlich-kapitalisti-

sche Welt (die Jünger in An der Zeitmauer noch weiter zurückverfolgt) durch eine

93 Ebd., 1963, S. 501.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 77

»Redintegration«, durch einen revolutionären Rückbezug. Doch im Gegensatz zur

marxistischen Rückbindung, welche durch eine emanzipative Ermächtigung des

Menschen über Mensch, Wirtschaft, Natur und Technik vonstattengehen soll, so

ist das Leitmotiv Jüngers eher das der »voluntaristischen« Bejahung der Moder-

ne und »Überanpassung« an die inhumanitären Anforderungen des Technischen

Zeitalters.94

Nach dem ZweitenWeltkrieg betont Jünger nicht mehr so sehr die voluntaristi-

sche Selbstaufopferung und Unterwerfung, welche die »Redintegration« schaffen

könnte, sondern verschiebt sein Wirken eher auf Zeitdiagnose und -analyse. Er

sammelt folglich in An der Zeitmauer Indizien für die Verifizierung der steilenThese

des Arbeiters. So formuliert Jünger nun im Gegensatz zu seinem Werk fast drei-

ßig Jahre zuvor um und versucht, eine zunehmende Abkehr von einer subjekt- und

menschzentrierten Geschichte und das Aufkommen eines neuen Goldenen Zeital-

ters (im Sinne der ›Organischen Konstruktion‹) auf erweiterter Stufenleiter zu be-

legen. Der Topos der Wiederkehr spielt bei Jünger eine große Rolle. Es geht um die

Wiederkehr einer Geschichte, deren antreibenden Kräfte nicht mehr der Mensch

oder die Menschheit sind, sondern Kräfte der Erdzyklen, aus deren Perspektive es

keinen Unterschied zwischen Materie, Leben und Technik gibt. Jünger erweitert

in An der Zeitmauer sein Konzept der ›Organischen Konstruktion‹ in geschichtsphi-

losophischer Richtung mit erdgeschichtlicher Prägung. Der technologische Fort-

schritt, der insular begann und in Formen der Urbarmachung ganzer Landstriche

sowie in der Totalen Mobilmachung von Industrien und Gesellschaften riesiger

Staaten kulminierte, beginnt über den erschaffenden menschlichen Geist hinaus-

zuwachsen und Formen einer eigenen netz-nervenbahnähnlichen Eigendynamik

und -intelligenz zu entwickeln. Der Mensch hat sich kein Monstrum à la Franken-

stein geschaffen und durch den menschlichen Geist wirkte nie nur der »vernünf-

tige« Drang zur Verbesserung des Lebens nach dem Goldenen Zeitalter, der nun

umzuschlagen droht. Die Technik ist zwar »projizierter Geist« des Menschen, »wie

das Steinbeil verlängerte Faust gewesen ist«95, doch »[w]ir haben eine Stufe der

Ausrüstung gewonnen, auf der wir uns das Instrumentale nur um eine Kleinigkeit

verändert zu denken brauchen, damit hervortritt, daß unsere Technik nicht nur ei-

ne Welt der Abstraktionen ist, sondern auch erdgeistige Wirklichkeit unmittelbar.

Dort sind wir an der Nabelschnur.«96 Von einemmetahistorischen Standpunkt aus

erscheinen Jünger die infrastrukturellen Projekte des menschlichen Drangs nach

Beherrschung der Natur (Eisenbahnlinien, Pipelines, Stauseen, Kanäle, Stromnet-

ze usw.), die das erste Mal nun die oberste Schicht der Erdkruste sichtbar ver-

94 Vgl. Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des

Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 46f.

95 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 512.

96 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ändern, nicht als kategorial verschieden zu den Erdkräften des Vulkanismus, der

Plattentektonik, der Geologie usw. Die Kräfte der Erde und das Genie der schöp-

fenden Kraft der Welt drückt sich auch durch den Menschen aus. Folglich geht

Jünger mit seinem Essay An der Zeitmauer in der Dezentrierung des Subjektes und

der fortschrittsoptimistischen Geschichtsphilosophie noch einen Schritt weiter: er

kontextualisiert die Menschheitsgeschichte mit der Erdgeschichte, verstärkt da-

durch die Abhängigkeit des Menschen vom Schicksal und gibt Anknüpfungspunk-

te für die Herkunft metaphysischer Letztbeweggründe hinter der auftauchenden

Gestalt des Arbeiters, die in Der Arbeiter nur andeutungsweise zu finden sind. Dort

argumentierte Jünger relativ nachvollziehbar, dass charakterologisch beimmoder-

nenMenschen typischeWesensmerkmale die individuell-persönlichen zunehmend

überwögen. Hierin zeige sich, dass das bürgerliche Zeitalter dem Ende entgegen-

gehe. Der allgemeinen Mobilmachung von 1789 falle der Bürger selbst zum Opfer,

denn in der total mobilgemachtenWelt des Arbeiters verstehe der faschistische Or-

denskrieger in Camouflage besser die Anforderungen des Zeitalters. Jünger führt

in An der Zeitmauer aus, dass es sich bei dem aufkommenden Zeitalter des Arbeiters

eben nicht um einen neuen geschichtlichen Zeitabschnitt handelt, sondern um das

Ende der Geschichte und den Eintritt in eine Phase, in der Erd- und Menschheits-

geschichte synoptisch ineinandergreifen. Und ein klarer Indikator sei im harm-

losen Trend der Astrologie unter Millionen von Menschen zu sehen. Das Ablesen

des Schicksals aus der Stellung der Sterne und dem Stand der Erde zu den Ster-

nen erscheine vielen einfach nur unwissenschaftlich, doch Jünger sieht in der Tat-

sache, dass Millionen Menschen sich plötzlich für ihr Horoskop zu interessieren

beginnen, eine parallele Entwicklung zur Ausbildung typischer Merkmale in der

Bevölkerung: Die Astrologie liest Jünger als Ausdruck eines inneren Bedürfnisses

der Menschen nach einem Rückbezug zu erdgeschichtlichen und siderischen Zu-

sammenhängen.

»Zu hören, daß seine Taten,Werke und Begegnungen noch etwas anderes bedeu-

ten, als man gemeinhin annimmt, daß sich in ihnen große Mächte spiegeln und

sie mit Sinn belehnen, kurzum, daß er ein Schicksal habe – das zu vernehmen, ist

offenbar für denMenschen ein unausrottbares Anliegen. Jemehr der Umsatz, der

Umtrieb zunimmt, jemehr das Leben großstädtisch, technisch-abstraktwird, des-

to stärkermußdieses Anliegen hervortreten. […] Das ist der Grund für die erstaun-

liche Anziehungskraft der Astrologie in unserer Zeit, und nicht für sie allein. Ihre

Stärke liegt nicht darin, daß sie die Prinzipien der Gegenwart verkörpert, sondern

darin, daß sie ihnen widerspricht. Daher argumentiert der Astrologe, der seine

Kunst als Wissenschaft verteidigt, nicht auf dem Feld seiner Stärke; sie führt ihn

über die Wissenschaft hinaus. Als wissenschaftlich darf er sein Handwerkszeug

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 79

bezeichnen, aber die mathematisch-astronomische Berechnung kann nur in den

Kreis führen, in dem die synoptische Schau auf die Konstellation beginnt.«97

Das Aufkommen der Astrologie in Zeiten der präzisen, klinischen Wissenschaften

des Abendlandes ist für Jünger nur als »revolutionäres Vorzeichen«98 zu verste-

hen, das vollumfänglich dieNivellierung derMasse, die schicksalhafte Ungleichheit

der Menschen betont. Die Astrologie ist in Jüngers Augen Vorbotin eines Konzepts

der Menschenwürde, das sich nicht auf Abstraktheiten wie Freiheit und Gleichheit

stützt, die nichts anderes als liberale Sprechweisen der Macht gewesen seien. Diese

bürgerlichen Abstraktheiten seien Auftakt einer tatsächlich menschenverachten-

den Nivellierung gewesen, welche die großen Knochenmühlen des 20. Jahrhun-

derts erst ermöglicht hätten. Die bürgerlichen Heilsversprechen des Fortschritts

durch dieMobilmachung in nationalstaatlichen Gebilden und an dialektisch-mate-

rialistischen Leitmotiven hätte in die Irre und in die großen Katastrophen geführt,

die jedoch einen Menschenschlag nach Form der Arbeitergestalt hervorgebracht

hätten, der sich in einem neuen, planetarischen Goldenen Zeitalter auf erweiterter

Stufenleiter wohlfühlt. Ein SchlagMenschen sei geboren, der sich seinem Schicksal

der Verachtung seines individuell-persönlichen Lebens stelle, aber der die amei-

senartige Beherrschung der Erde und das gleichzeitige Beherrscht-Werden durch

die Erdmutter als Potenzial der post-bürgerlichen, post-geschichtlichen Freiheit

erkenne. Hierfür sei die Astrologie ein erstes Anzeichen.

»Der Wert des Anzeichens ist unabhängig vom Effekt. Seine Bedeutung liegt dar-

in, daß hier, zunächst verhüllt und zweideutig, sich eine Gegenmacht des Levia-

thans zu regen beginnt, die aus ganz anderen Tiefen als der liberale Individualis-

mus stammt.«99

Zunehmend wird deutlich, dass Ernst Jüngers Konzept der Lebensmacht, auf das

weiter unten noch eingegangen wird, nicht nur nach der faustisch-promethei-

sche Meisterung der Welt und des Erdkreises strebt, sondern geschichtsphiloso-

phisch betrachtet auch das Heraustreten aus der Geschichte und den Einklang von

menschlicher Planung und natürlichem, erdgeschichtlichem Schicksal bedeutet.

In Jüngers Worten: In den menschlichen Sozial- und Staatsplänen ist der Weltplan

aufgehoben, der jedoch der menschlichen Einsicht verschlossen ist.100 Für Jün-

ger zeigt sich dieses schwierige Verhältnis auch in der Tatsache, dass der Mensch

nicht mehr nur im archäologischen Sinne innerhalb einer geologischen Schicht

auffindbar ist, sondern seit der industriellen Revolution und der tiefgreifenden

Veränderung der Oberfläche der Erde durch Menschenhand und Maschinen, der

97 Ebd., S. 423f.

98 Ebd., S. 452.

99 Ebd., S. 459.

100 Vgl. ebd., S. 586.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Mensch auch ein schichtbildendes Wesen sei. Das erste Mal in der Geschichte der

Erde habe ein Lebewesen zumindest auf der obersten Schicht der Erde die Fähig-

keit, die Geographie, Geologie, Flora und Fauna sowie das Klima tiefgreifend zu

verändern. Jüngers These ist nun kurzum, dass sich im Heraustreten des Men-

schen aus der Geschichte und in der Fähigkeit, sich außerhalb der Zeitmauer mit

ihren Zeit-Schichten und Erd-Schichten zu stellen, nicht ein menschlicher Wille

bahnbricht, der die Erde beherrscht, sondern dass sich eine metaphysische Erdge-

walt, ein Weltplan, in seinem Willen nachweisen lässt. Der neuerliche Drang nach

der Astrologie sei ein Indiz der inneren Verbundenheit des neuen Menschen mit

größeren Zusammenhängen.101 Der historische Mensch ist nicht mehr Maß al-

ler Dinge, er wird von den Entwicklungen und den Errungenschaften übermannt.

Die Frage stellt sich, ob der organisch-konstruktive Fortschritt der prometheischen

Kräfte, der zunehmend Rückschläge zeitigt und das Überleben der Menschheit in-

frage stellt, nur die derzeitige Hochkultur beenden könnte oder ob die mensch-

liche Spezies als Ganzes auf dem Spiel steht. Die »Moral der Ziffer« als zuneh-

mende Verwertungs- und Optimierungslogik, die sich längst im Alltag der Men-

schen belegen lässt, entspringt nicht mehr der in Verruf geratenen Staatsräson,

sondern entspringt der Räson des Experiments. Im Namen der Forschung und des

angeblich ökonomisch-materialistischen Fortschrittes breitet sich eine Räson des

Experimentes aus,welche das humanistisch unverfügbare Leben desMenschen der

Menschenwürde in sehr handfester Art und Weise verfügbar und auch »opferbar«

macht.102

»Die Staatsräson gilt heute als verrufen, und zwar auch dort, wo sie praktiziert

wird, während es der Räson gegenüber, die sich auf das Experiment gründet, kei-

nen Widerspruch gibt. Man hat heute stärkeren Rechtsschutz gegen eine Haus-

suchung als gegen eine Durchleuchtung bis auf das Knochengerüst. Ohne Zweifel

nehmen die unangenehmen, bedenklichen und vor allem entwürdigenden Ein-

griffe zu. Sie werden durch die Statistik unterstützt, die man als die Moral der Zif-

fer bezeichnen kann. Oft wird das Entwürdigende freilich kaumnoch empfunden,

ja bemerkt.«103

Jünger streift an dieser Stelle seines schon 1959 erschienen Essays ein Themenge-

biet, dem sich Giorgio Agamben etwa drei Jahrzehnte später im Homo Sacer wie-

der annehmen wird. Es ist die paradoxe Verfügbarmachung des menschlichen Le-

bens trotz gleichzeitiger Betonung der Unverfügbarkeit desselben. Was Agamben

mit der klassisch-römischen Rechtsfigur des homo sacer parallelisieren wird, er-

klärt Ernst Jünger mit einer tiefer als der menschliche Wille gehenden Macht der

101 Vgl. ebd., S. 569-580.

102 Vgl. ebd., S. 607ff.

103 Ebd., S. 609f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 81

Gestalt, welche die Totale Mobilmachung und Dynamisierung der menschlichen

Lebensenergien für die Errichtung eines neuen Goldenen Zeitalters in einer to-

talen Symbiose aus Technik und Leben zum Ziel hat. Diese Dynamisierung der

menschlichen Lebensenergien bekommt zunehmend eine potenziell biopolitische

Perspektive – die Optimierung des Lebens steht auf der Agenda und wird möglich.

Doch im Gegensatz zu Themen, die die klassische Staatsräson betreffen, sind die

biopolitischen Eingriffe in das Leben juridisch schwer zu greifen oder gar nicht re-

guliert. Die ethisch-juridischen Diskussionen über bestimmte Themen halten mit

den technischen Entwicklungen und tatsächlichen Eingriffen nicht mit. Durch die

Logik der Zwanghaftigkeit der Räson des Experiments und dem potenziell gren-

zenlosen Willen zur Macht, der sich hier als Wille zum Wissen zeige, erscheine

die Mobilisierung des menschlichen Lebens für das Projekt der »Meisterung des

Erdkreises«104, wie es einst Heidegger in Zusammenhang mit Jünger bezeichnete.

Jünger deutet in einer frappierenden Ähnlichkeit zu Foucault und vor allem später

Agamben an,welch totalitärer Zwang zurMobilisierung vor allem in biopolitischen

Fragestellungen liege.

»Das Beispiel einer Vorweisung und ihrer Annahme durch das Allgemeinbewußt-

sein bietet die ›künstliche Befruchtung‹, deren Erwähnung auch deshalb lehrreich

ist, weil hier der Widerstand sich merklicher regt als gegenüber ähnlichen Ein-

griffen. […] Nicht ihrem Umfang, sondern dem Prinzip nach ist diese neue Art der

Fortpflanzung für unser Schicksal folgenschwerer als die beiden Weltkriege, die

in die gleiche Zeit fallen, in der man solche Eingriffe zu erwägen, zu praktizieren,

über sie zu debattieren begann.«105

Jünger sieht in biopolitischen Experimenten und Entwicklungen, wie etwa die

Möglichkeit zur künstlichen Befruchtung, eine Gestalt des Arbeiters repräsentiert,

die eine neue Phase des Menschen einleitet, »in der nicht nur sein Recht, sondern

auch seine Natur sich ändert und in der auch der Anspruch auf den Vater nicht

mehr zu seinen natürlichen Voraussetzungen gehört«.106 Jünger deutet hier

eine Rückkehr zu einem Zeitalter der Mythologie an, einem neuen Zeitalter der

Titanen. Der neue Titan ist die Gestalt des Arbeiters, die sich den neuen biopo-

litischen Zwängen aussetzt. Jünger sieht in diesen biopolitischen Entwicklungen

und in den Anforderungen durch die alltägliche Herrschaft der Ziffer und des

sportlichen Rekords in jeder Lebenssituation Ausdruck dessen, was Nietzsche

als Nihilismus bezeichnet hatte. Der Übermensch bzw. besser gesagt der Letzte

Mensch ist derjenige, der diesen Weg ohne Rückfragen und ohne zu zögern zu

104 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

105 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 613.

106 Ebd., S. 616.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

gehen bereit ist und alle ethisch-moralischen und religiösen Zwänge, mit denen er

aufgewachsen ist, über Bord wirft sowie sich der neuen, metaphysischen Zwänge

bewusst macht. Jüngers expressionistische Forderung einer Gepäckerleichterung

bleibt aus dem Arbeiter auch hier erhalten. An eine kleine heroisch-realistische

Avantgarde derjenigen, die bereit zu dieser Gepäckerleichterung sind, adressiert

Jünger auch 1959 noch seinen Essay An der Zeitmauer.

»Terminologisch ist dasWort vomLetztenMenschenglücklicher als das vomÜber-

menschen gewählt, unter demwir hier den Typus verstehen, dem der Austritt aus

der Geschichte gelingt. Das ist die Aufgabe, um sie dreht sich die Bewegung an

der Zeitmauer. Der Übermensch kann nicht ohne den Letzten, das heißt, den re-

duziertenMenschen gedacht werden. Es kommt darauf an – um ein allzu bekannt

gewordenesWort von Gottfried Benn zu verwenden – was einer aus seinemNihi-

lismus macht.«107

Nihilismus, so Jünger, bedeute in erster Linie nicht an nichts zu glauben, sondern

zuallererst etwas nicht zu glauben. Er bezeichnet die Entwertung der oberstenWer-

te. Im Nihilismus dürfe man jedoch nicht verbleiben, sondern er sei eine Durch-

gangsstation, denn der Nihilist ist die radikale Gegenfigur zum Heiligen Vater,

zum Monarchen bzw. zur patria potestas schlechthin. Ist diese Macht erst einmal

gefallen, obsiegt die Revolution der Aufklärung gegen das Ancien Régime und den

danach einsetzenden, alles dynamisierendenMaterialismus, der das aufklärerische

Programm seitdem in Jüngers Augen dominiert, dann dürfe man nicht amNihilis-

mus festhalten. Denn der Nihilist hänge an der Institution bzw. an dem Etwas, die

bzw. das er einreißen möchte. Nietzsche sei es jedoch darum gegangen, über die-

sen Punkt hinauszukommen.108 Interessant ist hierzu Wilczeks Gedankengang,

dass das Hegel’sche Ende der Geschichte und damit auch das der heutigen Hege-

lianer, wie etwa Fukuyamas Ende der Geschichte, auf verblüffende Art und Weise

doch aus dem Etwas, das sie abgeschlossen haben, doch wieder einen Sinn der Ge-

schichte ableiteten. Peter Koslowski schreibt im Zusammenhang mit den großen,

verhängnisvollen »Mythen« des 20. Jahrhunderts:

»DerMythoswird nicht neu- oderwiedererfunden, sondern derMensch des zwan-

zigsten Jahrhunderts begegnet dem Mythos wieder, weil und wenn er versucht,

den Schrecken unddie Leere der Geschichte, ihrenMangel an Sinn, zu verarbeiten.

Man könnte ergänzen, daß noch der Mythos vom Posthistoire und vom Ende der

Geschichte, wie ihn Francis Fukuyama und andere Hegelianer erzählen, ein Ver-

107 Ebd., S. 631.

108 Vgl. ebd., S. 650-53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 83

such ist, der Geschichte noch durch ihr Ende einen Sinn abzugewinnen, ihr Sinn

dadurch zu geben, daß man leugnet, daß sie weiterhin voranschreiten wird.«109

Jünger sucht folglich nach einem Umgangmit demNihilismus, welcher es tatsäch-

lich Über die Linie des Nichts hinausschafft. Über diese Linie hinaus komme man

nur, indem man sich letztlich von den Projekten der Vernunft und des Verstandes,

die die Revolution von 1789 im Namen einer linearen Geschichtsphilosophie her-

beiriefen, distanziert und sich dem Schicksal des Geistes der Erde hingibt, welche

sich in der Form des Arbeiters als Gestalt zeigt.

»Der echte Partner der Erde ist nicht der Verstand mit seinen titanischen Plänen,

sondern der Geist als kosmischeMacht. Bei allen Erwägungen des Zeitgeschehens

spielt daher eine große Rolle die mehr oder minder ausgesprochene Hoffnung,

daßhöhereGeisteskräfte die gewaltige Bewegung zügeln und sich ihrerwohltätig

bemächtigen. […] [E]ine Großzeit des Geistes beginnt. Die Aufklärung ging ihmals

Morgendämmerung voraus.«110

Das Hegel’sche Erbe ist an dieser Stelle seines Werkes definitiv nicht von der Hand

zu weisen. Doch es zeigt sich hier vor allem Jüngers »neoplatonische Sichtweise

des Arbeiters«.111 Jüngers Gedankengang ist der des Voranschreitens vom Indivi-

duellen zum Typischen und vom Typischen zum Prinzipiellen – zur Gestalt. Das

fasst Gertrud Fussenegger in ihrer Befragung Ernst Jüngers sehr gut zusammen.112

Eine vertiefte Forschung dieser neoplatonischen und hegelianischen Forschungs-

richtung Jüngers würde jedoch den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen.

Wichtig für den Fortgang dieser Arbeit ist letztlich vor allem, dass Spenglers

Pessimismus, den er dem geschichtsphilosophischen Fortschrittsoptimismus ent-

gegenhielt, Ernst Jünger nicht in ein nur dezisionistisches und defaitistisches Sze-

nario führt, sondern Jünger eher die Möglichkeit nach einer inneren, ewigen, we-

senhaften Rückbezüglichkeit des modernen Menschen und seiner Geschichte mit

der Erdgeschichte und ihrem metaphysischen Geist sucht. Jünger revidiert nach

dem ZweitenWeltkrieg seine heroische Bejahung dieses Prozesses trotz des gewal-

tigenmenschlichen Leidens und der von ihm eingestandenen Verluste derMensch-

lichkeit folglich nicht final. Vielmehr wiederholt er hier die Notwendigkeit einer

innerlichen Mobilmachung und eines innerlichen Ballastabwurfes unnötiger ethi-

scher und moralischer Facetten des Verstandes, um dem neuen Zeitalter der Erde,

109 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus – Geschichtsphilosophie – Mythos, in: Ders.

(Hg.): Koslowski, Peter (Hg.): Die großen JagdendesMythos. Ernst Jünger in Frankreich,Mün-

chen: Wilhelm Fink 1996, S. 9.

110 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 661.

111 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey, Rainer und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

112 Vgl. ebd., S. 224-235.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

in dem der Mensch seine Rolle in einem planetarischen mobilgemachtenWeltstaat

zu spielen versteht. Da die Zerstörung zu diesem Zeitalter dazugehöre (eindeutig

ein Spengler’scher Topos), sei es auch ein Zeitalter des Schmerzes, das es zu betrau-

ern, jedoch nicht zu vermeiden gelte. Anders gelagert, jedoch mindestens genauso

pointiert wie in Der Arbeiter 1932 argumentiert Ernst Jünger, dass die Aufklärung

von Beginn an das Projekt der hinter allem stehenden Gestalt des Arbeiters voran-

trieb, indem sie denmobilmachendenMaterialismus ermöglichte und letzterer ein

Teil des aufklärerischen Nexus war. Doch inzwischen könne man nicht mehr von

einer Epoche der Aufklärung, sondern nur noch von der des mobilmachenden Ma-

terialismus sprechen. Jünger bleibt bei seiner Entlarvung der Aufklärung als rein

instrumentelle Rationalität. Diese überwiege und daraus leitete Jünger in Der Ar-

beiter schon ab, dass sich ein gänzlich neues, metaphysisches Zeitalter ankündige.

Das war eine konkrete Kritik an der fortschrittsoptimistischen Geschichtsphilo-

sophie der Aufklärer und auch Hegels. Auch wenn er seinen Schwerpunkt nun in

An der Zeitmauer verschiebt, so bleibt er doch im Grunde dabei. Seinen eigenen

Optimismus gründet er nicht auf dem »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit«,

sondern in der Hoffnung auf die Eingebundenheit in die Erdgeschichte.113 Hier

stehen natürlich Foucault und Jünger weit voneinander entfernt. In einer eigen-

willigen Wendung Nietzsches und Spenglers überschreitet Jünger den Nihilismus.

Sein Instrument ist der Glaube, dass ein bestimmter Typus Mensch – der Arbeiter –

durch die ›Organische Konstruktion‹ die Entfremdung des Menschen beseitigen

und wieder eine Art Fortschritt mit sich bringen wird. Hier spielt bei Jünger der

Hegel’sche Weltgeist doch wieder eine Rolle. Foucault teilt hingegen die aufklä-

rungskritisch-biopolitische Analyse der Moderne und wendet sich von der Ratio

der Aufklärung ab; von der Formulierung eines Zeitalters des Übermenschen oder

eines erdgeschichtlich eingebundenen Arbeiters hielt er aber sicherlich noch weni-

ger als von Condorcets, Kants oder Hegels Entwurf der Geschichtsphilosophie.

2.4 Zusammenfassung

Die Geschichtsphilosophie ist eine relativ junge Disziplin. Die Frage nach Regel-

mäßigkeiten oder gar Gesetzen des Verlaufs der Geschichte spielte schon seit der

Antike eine Rolle im Rahmen anderer Disziplinen. Philosophie der Geschichte, so

Hegel, bedeute, die in der Philosophie spekulativ bewiesene Vernünftigkeit der

Welt endlich auch in die zu sehr historisierende Geschichtswissenschaft einzu-

führen und zu belegen. Die Geschichte habe einen Sinn – ihn zu ergründen und

das Subjekt dieser Vernünftigkeit zu bestimmen, ist Aufgabe der Philosophie der

113 Vgl. ebd., S. 659ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 85

Geschichte als eigener Disziplin. Sinn und Subjekt der Geschichte werden klar be-

nannt: »Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewußtseyn der Freiheit […].«114

Dieser ist notwendig und er vollzieht sich weltweit. Menschliches Handeln, Fort-

schritte und Rückschritte seien Manifestationen des Weltgeistes. Dieses Kapitel

hat aufgezeigt, dass Nietzsche sich sowohl am Historismus als auch an der Ge-

schichtsphilosophie abarbeitet. Nietzsche stellt dieser Überbetonung des Geistes

und seiner Phänomenologie eine Philosophie des Lebens entgegen. Geschichte be-

wegt sich weder einem Ziel zu (sondern verläuft zyklisch), noch ist sie Ausdruck

eines spekulativ zu ergründenden Geistes, noch sind die historistischen Grundle-

gungen von Tradition und Identität des Menschen zutreffend, sondern Geschichte

ist Ausdruck des Willens zur Macht, welcher dem Leben innewohnt. Die Entwer-

tung aller Werte unserer nihilistischen Zeit lässt keinen anderen Schluss zu. Gott

ist tot und damit auch jeglicher Geist »hinter« der Geschichte. Spenglersmorpholo-

gisch-zyklischer Zugriff auf Geschichte ist eine eigenwillige Adaption von grundle-

genden Motiven von Nietzsches Denken. (Hoch-)Kulturen sind für ihn nicht Aus-

druck eines von Epoche zu Epoche fortschreitenden Geistes, sondern zoologisch

als eigene Rassen, als eigene Organisation des vitalen Prozesses um einen eigenen

kulturellen Kern zu verstehen. Man kann sie folglich nur physiognomisch gegen-

überstellen und im ewigen Kreislauf des Werdens und Vergehens von (Hoch-)Kul-

turen anhand der Organisation des vitalen Lebensprozesses vergleichen. Dies ist

ein entscheidender Anknüpfungspunkt, von dem aus Ernst Jünger seine biopoliti-

sche Lebensmacht-Perspektive auf Geschichte entwickelte, die ihn auchmit Michel

Foucault eint. Oswald Spenglers Blick auf unsere Geschichte der Moderne ist näm-

lich ein rein vitalistisch-organisierender: Er fragt nicht im Kant’schen Sinne nach dem

Stand der Umsetzung der bürgerlichen Idealgesellschaft und dem idealen Staat,

sondern er blickt auf die ›organisierende Kraft‹, die sich funktionalistisch betrach-

tet in jeder Gesellschaft mikrophysikalisch die Kräfte des Lebens aneignet und für

die Pracht der Kultur und später Zivilisation verwendet. Jüngers Gestalt des Ar-

beiters besetzt wiederum eher eine Position zwischen Nietzsche und Hegel, da

er vom Ende der Geschichte spricht, die mit der in der Moderne sich anbahnen-

den ›organisierenden Kraft‹ eintritt. Hinter der Aufklärung sieht er – analog zur

Frankfurter Schule und auch Foucault später – vor allem die instrumentelle Ver-

nunft der Disziplin, der Dominanz des Menschen über den Menschen sowie über

die Natur. Jüngers Arbeitergestalt ist der Versuch, geschichtsspekulativ eine Ver-

bindung zwischen der organisierenden Kraft des Lebens, welche in der technik-

und kriegsgetriebenen Totalen Mobilmachung mündet, mit der Natur zu verbin-

den, um in einer höheren Synthese eine Art des Übermenschentums zu erreichen,

114 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:

Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Jubiläumsaus-

gabe in 20 Bänden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

welches in den Vulkanlandschaften der Moderne überstehen könnte. Geschichts-

philosophisch sieht er die Moderne jedoch analog zu Michel Foucault als gigan-

tisches Projekt der Anreizung, Regulation, Disziplinierung und Konditionierung

menschlicher Lebenskräfte. Hier zeigt sich schon eine Parallele, welche in Kapitel

3 dieser Arbeit unter dem Aspekt der Biomacht ausgearbeitet werden wird. Nach

dem Zweiten Weltkrieg revidiert Jünger seine Geschichtsspekulation in An der Zeit-

mauer und trennt sich vom Heroismus des Übermenschentums und versucht eher

eine diagnostische Haltung gegenüber dem Nihilismus unserer Zeit zu erreichen.

Von seiner geschichtsphilosophischen Analyse, die Moderne bestehe aus der bio-

politischen Akkumulation einer sich zunehmend verschärfenden organisierenden

Kraft, die nur ideologisch und vordergründig als Emanzipation und Aufklärung

erscheint, rückt er hingegen nicht ab. Jünger moduliert seine These von der ›Or-

ganischen Konstruktion‹ in diesem späteren Werk weg vom Heroismus des Neu-

en Menschen, der als Arbeiter in Ludendorffs und Lenins Mobilmachung stahlge-

härtet erscheint, und diagnostiziert eher ein finales Wieder-Zusammenlaufen von

Erd- und Menschheitsgeschichte an der Zeitmauer, also am Ende der Geschichte.

Foucaults Geschichtsverständnis ist ebenso von Friedrich Nietzsches Spätwerk

und dem Willen zur Macht beeinflusst. Kümmert er sich zu Beginn seiner akade-

mischen Laufbahn eher um eine Archäologie von Diskursen, welche weder struk-

turalistisch noch hermeneutisch zu erfassen sind, sondern als Akte, welcheWissen

produzieren und in Korrelation zu gesellschaftlichen Praktiken stehen, so wendet

er sich später eher dem Aspekt der Genealogie zu.Während er bspw. in der archäo-

logischen Arbeit Wahnsinn und Gesellschaft den Diskurs des Wahnsinns als Korre-

lat einer gesellschaftlich institutionalisierten Form der Etablierung einer Vernunft

durch den Ausschluss ihres aus sich heraus konstituierten Gegenteils präsentiert,

interessiert den genealogischen Foucault in Überwachen und Strafen eher die kon-

krete Kontrolle über die gesamte Gesellschaft durch ein Disziplinarsystem, für das

das Gefängnis nur ein Beispiel oder Paradigma ist. Der Genealoge Foucault stellt

die Frage nach der Entstehung der Macht, ihrer kapillaren Ausdehnung sowie nach

ihrer disziplinarischen und biopolitischen Ausübung. Foucault geht es in diesem

Stadium seines Wirkens weniger um die Korrelation des institutionellen und des

(human-)wissenschaftlichen Diskurses, an deren Berührungsflächen der moderne

Mensch entstanden sei und daher bald verschwinden könnte. Als Genealoge geht es

ihm um die gesellschaftliche Machtausübung auf die Körper und die Bevölkerung,

die Disziplinierung und die biopolitische Anreizung zu Sicherheit und Höchstleis-

tungen, welche nicht repressiv, sondern produktiv durch Normen und panoptische

Kontrolle hervorgerufen wird.Doch auch ohne Repression kennt jede Ordnung Ge-

winner undVerlierer.Mit Nietzsche versucht er diese Gewinner undVerlierer sicht-

bar zu machen und somit die geschichtsphilosophischen Maskeraden des Geistes,

welche der Humanismus betreibe, aufzuheben. Aus methodologischen Gründen

differenziert Foucault nicht zwischen legitimer und illegitimer Machtausübung.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 87

Daher besteht sein Programm in der Destabilisierung vor allem heutiger Macht-

strukturen durch eine Geschichte der Gegenwart, welche das Karnevaleske,Wider-

sprüchliche und Obskure unserer heutigen Ordnung an das Tageslicht bringen soll:

Es geht ihm konkret um eine Gegen-Geschichte der Unterdrückten, die der histo-

ristischen oder geschichtsphilosophischen Fortschrittsgeschichte entgegengesetzt

werden kann. Wie in diesem Kapitel angedeutet, bringt dies Foucault von vielen

Seiten energischen Widerspruch ein, da er mit seinem Kritikansatz (Kritik durch

Genealogie) letztlich kein gutes Haar am emanzipatorischen Projekt der Moderne

lässt. Hierin liegt auch der Grund, weshalb Jürgen Habermas Foucault als einen

weiteren Vertreter der Jungkonservativen bezeichnet.115 Auch wenn ich eher mit

Nancy Fraser und Thomas McCarthy argumentieren würde, Foucault wird wohl

eher nicht ein Vertreter der Gegen-Aufklärung sein, da er implizit allein durch die

Wahl seiner Beispiele (psychisch Kranke, Gefangene, Kolonisierte, Homosexuelle

etc.) und dem Versuch, eine Geschichte aus ihrer Perspektive zu schreiben, sich

wiederum ein menschenrechtliches und somit humanistisches Projekt auferlegt

hat. Es deutet für mich viel mehr darauf hin, dass Foucault, so wie ihn auch Ri-

chard Bernstein interpretiert, eher aus skeptizistisch-theoretischen Gründen ei-

ne disruptive Rhetorik verwendet, um sicher Geglaubtes, ideologisch unumstößlich

Scheinendes zu erschüttern, um blinde Flecken der Aufklärung und der libera-

len Gesellschaft sichtbar zu machen. Ernst Jünger hingegen steht zumindest in

Der Arbeiter eindeutig außerhalb des aufklärerischen Projektes, welches stets die

Verknüpfung von Fortschritt im Sinne der Kenntnisse mit dem Fortschritt der Er-

kenntnis und der Erreichung einer höheren Sittlichkeit verknüpft. Jünger ist 1932

tatsächlich bereit, einem Fortschrittsprojekt ohne Sittlichkeit das Wort zu reden,

einfach weil er zu der Erkenntnis gelangt ist, dass das Zeitalter der Sittlichkeit und

anderen Luxus vorbei ist. Die Gepäckerleichterung, von der er und seine radika-

len Ordensbrüder sprechen, fällt dem höchst philosophisch und literarisch bele-

senen Jünger schwer, doch er ist zu der Einschätzung gelangt, dass im Zeitalter

der Spengler’schen Zivilisation es hierauf nicht mehr ankommt, sondern nur noch

darauf, im System der Gestalt der Arbeit zu funktionieren.

Wir sehen: sowohl Jünger als auch Foucault demaskieren die Aufklärung im

biopolitischen Sinne mit Nietzsche. Doch während Jünger sie aufgrund des Er-

scheinens der metaphysischen Arbeitergestalt für überholt hält, so ist es das Topos

der Emanzipation, welches Michel Foucault an der Aufklärung und ihren Binaritä-

ten, ihren Diskursen, ihrer Rationalität und ihrem Subjekt/Menschen so disruptiv

zweifeln lässt.

Nach dieser einführenden Darstellung der geschichtsphilosophischen Stand-

punkte von Foucault und Jünger und der Ausbreitung des Problems der Geschichte,

geht diese Studie nun über zur Konstruktion des Typus. Der biopolitische Typus

115 Vgl. Habermas, Jürgen: DieModerne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

politischen Denkens ist jedoch nicht ohne einen spezifisch-genealogischen Blick

auf Geschichte zu verstehen. Jünger und Foucault treffen sich im genealogischen

Denken Nietzsches, weil sie beide auf der Suche nach einer radikalen Kritikform

am liberalen Begriffsrahmen und somit an der Kultur und dem Geschichtsver-

ständnis ihrer Gegenwart suchen. Den biopolitischen Typus des politischen Den-

kens kann man ohne diesen demaskierenden Gestus gegenüber Historismus und

klassischer Geschichtsphilosophie nicht verstehen. Im Folgenden wird es darum

gehen, eine Zugangsweise zur abendländischen Kultur undGeschichte,welche sich

als biopolitisch-genealogische Intervention darstellt, herauszuarbeiten. Als Aus-

gangspunkt dieser Typenbildung dienen die von sehr großen Unterschieden ge-

prägten Werke Ernst Jüngers und Michel Foucaults. Im Folgenden wird diese Stu-

die textanalytisch herausarbeiten,wie sich diese Demaskierung in vier Interventio-

nen niederschlägt: das Verständnis der Geschichte als zunehmende biopolitische

Macht über das Leben, die Demaskierung der Vernunft der Aufklärung, die Dis-

qualifizierung des souveränen Subjektes und die Offenbarung des Politischen als

Kampf und nicht als Verständigung.

Ganz im Sinne des einleitenden Gedankens vonWalter Reese-Schäfer, der poli-

tische Ideen als Antworten auf politischeHerausforderungen bzw. als Beiträge zum

herrschenden Diskurs verstand, kreiert die folgende Studie einen Typus des politi-

schen Denkens, der eine Antwort auf bestimmte politisch-philosophische Grund-

überzeugungen des Liberalismus und deren Krise darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003 - am 12.02.2026, 17:05:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

