Abbas Poya,

Maurus Reinkowski (Hg.)
Das Unbehagen in

der Islamwissenschaft

Ein klassisches Fach

im Scheinwerferlicht
der Politik und der Medien

[transcript] global | local Islam



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbas Poya, Maurus Reinkowski (Hg.)
Das Unbehagen in der Islamwissenschaft

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 21:55:


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBAs Poya, Maurus REiNkowsk! (Hag.)

Das Unbehagen in der Islamwissenschaft
Ein klassisches Fach im Scheinwerferlicht
der Politik und der Medien

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet {iber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2008 transcript Verlag, Bielefeld

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
CATETE Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Abbas Poya

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-715-8

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- am 13.02.2026, 21:55:0%


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Einfithrung: Was soll Islamwissenschaft bedeuten? 9
ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

TewL |
SELBSTVER(UN)SICHERUNGEN

Islamwissenschaft und relevante Redundanz 19
MAURUS REINKOWSKI

Islamwissenschaft:
Globalisierung einer philologischen Disziplin 37
BENJAMIN JOKISCH

Historismus versus Orientalismus?
Oder: Zur Geschichte einer Wahlverwandtschaft 51
BIRGIT SCHABLER

Islamwissenschaft aus der Sicht eines
auBer-universitiren Forschungsinstituts: Orient als Islam? 71
ULRIKE FREITAG

TeIL I
AN DEN ANGEBLICHEN RANDERN

,Die Mauer muss weg!‘, oder: Alles fiir sich ist singulér.

Gedanken zur islamwissenschaftlichen Beschiiftigung

mit Siidasien in Deutschland 85
JAN-PETER HARTUNG

Iranistik zwischen brennender Aktualitit und

exotischer Abseitigkeit — Gedanken zur Positionierung

eines ,kleinen‘ orientalistischen Faches 105
BERT G. FRAGNER

Afrika in der deutschen Islamwissenschaft 119
ROMAN LOIMEIER

Islamische Kunstgeschichte und Archiologie:
Letztes Fach der Orientalistik? 135
LORENZ KORN

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gender Studies — eine Herausforderung zur
Standortbestimmung der Islamwissenschaft
BIRGIT KRAWIETZ

TeL
MEDIALE UND POLITISCHE AMBIVALENZEN

Auf dem Marktplatz der Islamgespenster.
Die Islamwissenschaft in Zeiten des Erklarungsnotstandes
MANFRED SING

Die Islamwissenschaft und der 11. September
GUIDO STEINBERG

Von der ,,Islampolitik“ zum ,,Dialog mit der islamischen Welt* —

Anmerkungen zum Verhiltnis zwischen Orientalistik und
deutscher (AuBen-)politik
TiM EPKENHANS

Die Titer zu Opfern, die Opfer zu Téitern machen —
Riume und Grenzen islamwissenschaftlicher Politikdeutung
UDO STEINBACH

TEILIV
REORIENTIERUNGEN

Ist das Tor des ,Igtihad in der Islamwissenschaft geschlossen?
ABBAS POYA

Unterscheiden und Verstehen: Uber Nutzen und
Missbrauch der Islamwissenschaft

GUDRUN KRAMER

Islamwissenschaften: Ein Ficher von Fichern im
Wettbewerb um Mittel und Macht

LUDWIG AMMANN

Gaze - Jenseits vom Orient und von Zivilisierungsmissionen
MARIAM POPAL

Zur Zukunft der Islamwissenschaft
NAVID KERMANI

Bibliographie

Autorinnen und Autoren

- am 13.02.2026, 21:55:0%

149

171

193

209

223

243

263

271

283

301

309

331


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Die Idee zum vorliegenden Band entstand im Wintersemester 2005/06. Wir ver-
anstalteten damals ein Kolloquium zum Thema ,,Was soll uns Islamwissenschaft
bedeuten?*. Vor dem Hintergrund der immer noch andauernden Orientalismus-
debatte und der neuen medialen und politischen Herausforderungen fiir die Is-
lamwissenschaft in Folge des 11. Septembers luden wir Vortragende aus Frei-
burg und auflerhalb dazu ein, ihre Ansichten iiber das Fach, seine Geschichte so-
wie seine Methodik zu prisentieren und Vorschldge vorzubringen, wie sich das
Fach in Zukunft positionieren solle. Die Resonanz auf das Kolloquium war so
positiv gestimmt, dass wir beschlossen, die Vortrige im Rahmen des Kolloqu-
iums als Sammelband zu verdffentlichen.

Von denen, die wihrend des Kolloquiums Vortrége hielten, haben nur einige
ihre Beitrdge verschriftlichen konnen. Es war daher sehr erfreulich, als wir viele
andere davon iiberzeugen konnten, mit uns ins anfangs schwankende Boot zu
steigen. Wir mochten aber auch nicht vergessen, diejenigen Vortragenden lobend
hervorzuheben, die in diesem Band leider nicht vertreten sind, die aber mit ithren
wertvollen Gedanken die Grundlagen zu diesem Band legen halfen.

Wir bedanken uns bei Miriam Younes und Diana Schwarz fiir die tatkréftige
Unterstiitzung beim Korrekturlesen und bei der Erstellung der Bibliographie.
Jens Rosenmeyer sind wir fiir die technische Erstellung des Buches zu Dank ver-
pflichtet.

ABBAS POYA UND MAURUS REINKOWSKI

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einfahrung:

Was soll Islamwissenschaft bedeuten?

ABBAS POYA UND MAURUS REINKOWSKI

Lebendigkeit und Kreativitit in den Geisteswissenschaften geht mit einem Kri-
senbewusstsein einher. Man konnte sogar sagen, dass sich die Geisteswissen-
schaften seit dem 19. Jahrhundert unter anderem durch regelmifig wiederkeh-
rende Sinnkrisen konstituieren.' Die Sinnfrage wurde in den letzten Jahrzehnten
durch die Herausforderung verschirft, sich gegeniiber einer Offentlichkeit recht-
fertigen zu miissen, die Auskiinfte iiber den Nutzen der Geisteswissenschaften
einholen will. Geisteswissenschaftlerinnen und Geisteswissenschaftlern, die sol-
chen Anfragen und Anforderungen gegeniiberstehen, fillt es schwer, deutliche
Aussagen zu den Aufgaben ihrer eigenen Wissenschaft zu treffen. Sie konnen das
Aufgabengebiet ihrer Einzeldisziplinen umreilen, weitergehenden Fragen wei-
chen sie aber eher aus. Geisteswissenschaftliche Selbstkritik und Selbstversiche-
rung zeigen dabei ein typisches Muster: Kritik am Fach wird geiibt, um dann
doch Zweifel an der Existenzberechtigung des Faches auszuschlieBen. Begleitet
wird diese Rede (die Rede, die immer in der Rede von der letztlich doch sinnvol-
len Disziplin miindet) von einem unheilschwangeren Raunen iiber die spiteren
hohen (wissenschaftlichen und sozialen) Folgekosten, hitte das betreffende Fach
Stellenstreichungen hinzunehmen.”

1 Siehe Jurgen Kaube: ,,Das Unbehagen in den Geisteswissenschaften. Empire und
tiberempirische Krisen®, in: Florian Keisinger/Roland Berger (Hg.), Wozu Geistes-
wissenschaften? Kontroverse Argumente fiir eine iiberféllige Debatte, Frankfurt/M,
New York: Campus 2003, S. 17-28, hier S. 17: ,,,Krise* wire dann fiir die Geistes-
wissenschaften das, was fiir Naturwissenschaftler der ,Fortschritt® ist: eine ebenso
festliche wie iiberempirische Formel fiir den sonntéglichen Auflenverkehr und die
Begegnung mit Massenmedien.*

2 Siehe als Beispiel: Jorg Riipke: ,,Altertumswissenschaft®, in: F. Keisinger/R. Berger
(Hg.), Wozu Geisteswissenschaften, S. 117-123, hier S. 120: ,,Wer die relevante
Vergangenheit erst 1917 oder 1789 oder 1517 beginnen lésst, bedarf der Altertums-
wissenschaft nicht und muss sie auch nicht finanzieren. Eine solche Wahl iiberldsst
Fritheres der Mythenbildung. Und haftet fiir die Folgen®; ebenso auch Friedrich
Wilhelm Graf: ,,Theologie®, in: F. Keisinger/R. Berger (Hg.), Wozu Geisteswissen-
schaften, S. 109-116, hier S. 116.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

Diese Beobachtungen gelten auch fiir die Islamwissenschaft. Dennoch
scheint dieses Fach von dem Gefiihl der Ortlosigkeit und Orientierungslosigkeit
in besonderem MaBe betroffen zu sein. Warum dies? Die Islamwissenschaft ist
doch ein beeindruckend interdisziplinir arbeitendes Fach; sie ist eine grofe Teile
der Welt umspannende Disziplin, die umfangreiche Sprachkenntnisse voraussetzt
und Entscheidendes zum Verstidndnis einer der groen monotheistischen Religi-
onen beitrdgt. Besonders seit dem 11. September 2001 steht das Fach im
Scheinwerferlicht der Offentlichkeit und wird um so mehr in seiner Bedeutung
wahrgenommen. Genauso aber liee sich sagen, dass die Islamwissenschaft ein
Fach ist, das keine eigenstindige Methode aufweist, das sich in der Vielzahl sei-
ner selbstgestellten Aufgaben verheddert und gegeniiber anderen geisteswissen-
schaftlichen Féachern ein deutliches Theoriedefizit aufweist. In der Zwiesprache
mit anderen Féchern ist es in Gefahr, zum Stichwortgeber fiir das gidnzlich ,An-
dere‘ degradiert zu werden — und die immer groer werdenden Erwartungen der
Politik und der Medien wird es ohnehin nicht génzlich erfiillen konnen.

Versuchen wir also besser zu verstehen, worin die besonderen Probleme der
Islamwissenschaft bestehen konnten. Zu tun hat dies mit den geénderten Arbeits-
bedingungen der Islamwissenschaft im Rahmen der Geisteswissenschaften. Die
Verpflichtung der Geisteswissenschaften zu ihnen eigentlich fremden Arbeits-
verbiinden fiihrt die Islamwissenschaft in Forschungszusammenhinge, die von
ihr oft gar nicht gewollt sind, in denen sie wenig Mitspracherecht zu haben
scheint, und in denen Islamwissenschaftler ihre Krifte leicht verzetteln. Zu tun
hat das Unbehagen in der Islamwissenschaft auch mit den Erwartungen der poli-
tischen Klasse und der Medien, die in der Islamwissenschaft die zustindige In-
stanz fiir jene amorphe und doch so schwarz am politischen Gewitterhimmel ste-
hende Wolke sehen, die nur durch die gemeinsame Bezeichnung ,der Islam* zu-
sammengehalten wird.

Ein Unbehagen hat sich also der deutschen Islamwissenschaft beméchtigt
und inzwischen viele Vertreterinnen und Vertreter des Faches erfasst, egal wel-
cher Ausrichtung der Islamwissenschaft sie anhingen oder welche Begriindung
dieses Faches sie verfechten. Wie dieses Unbehagen gedeutet werden soll, ist je-
doch umstritten: Ist es ein Zeichen der Modernisierung des Faches und seiner
allméhlichen Herauslosung aus einer traditionell eher isoliert betriebenen Wis-
senschaft? Handelt es sich um die Folgen einer allgemeinen Wissenschaftsgloba-
lisierung oder erklirt es sich aus der Uberbeanspruchung eines Faches, das fiir
die vielfiltigen politischen und medialen Erwartungen, die an es herangetragen
werden, gar nicht geriistet ist? Liegt es daran, dass der/die Islamwissenschaft-
ler/in hin- und hergerissen ist zwischen seinem/ihrem Wunsch nach kontemplati-
vem Schaffen und einer in die Offentlichkeit hinein wirkenden, wissenschaftlich
aber eher nicht anerkannten Sichtbarkeit? Oder handelt es sich vielmehr um das
Unbehagen, das manchen beschleicht angesichts unnétiger Selbstgeilelungen?

Oder glauben wir nur félschlich daran, dass jenes Unbehagen uns seit neues-
ter Zeit begleitet, obwohl es doch von Anbeginn dazugehort? Und sagt es nicht

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG: WAS SOLL ISLAMWISSENSCHAFT BEDEUTEN? | 11

sehr viel mehr iiber die Befindlichkeit des Beobachters aus als iiber das beobach-
tete Objekt? Wenn Sigmund Freud feststellt, ,,daB wir uns in unserer heutigen
Kultur nicht wohl fiihlen, aber es sehr schwer [ist], sich ein Urteil dariiber zu bil-
den, ob und inwieweit die Menschen fritherer Zeit sich gliicklicher gefiihlt ha-
ben“,3 so lisst sich Ahnliches fiir die deutsche Universitit vermuten. In der Tat:
Waren die fritheren Zeiten wirklich so viel gliicklicher?

Die Islamwissenschaft ist ein Abkommling der Philologie. Diese Disziplin
war und ist die genuine Methode der Islamwissenschaft. Eine solide Kenntnis der
Quellensprachen und der philologischen Methoden — dariiber ist man sich einig —
ist unverzichtbar. Das erklirte Ziel der Islamwissenschaft ist nach wie vor die
Rekonstruktion des unermesslichen Textkorpus, das in der islamischen Welt in
den letzten 14 Jahrhunderten entstanden ist.

Von der Bezeichnung des Faches ,Islam-Wissenschaft® her wiederum miisste
die Islamwissenschaft eigentlich religionswissenschaftlich ausgerichtet sein. Es
ist aber bemerkenswert, dass die meisten Islamwissenschaftler heute sich weder
ihrer Herkunft (ndmlich der Philologie) noch ihrer naheliegenden Aufgabe (nim-
lich der religionswissenschaftlichen Betrachtung des Islams) verpflichtet sehen.
Die Masse der Islamwissenschaftler begreift sich vor allem als Historiker oder
zumindest als Geisteswissenschaftler, die mit historischen Methoden arbeiten.

Der historisch arbeitenden Islamforschung ist jedoch niemals die Eingliede-
rung in die Geschichtswissenschaft gelungen; sie ist in die nur schwer zugéngli-
che Gildenordnung der deutschen Historiker niemals eingelassen worden, so wie
auch die islamische Geschichte niemals als Schnittmenge mit der europdischen
Weltgeschichte angenommen wurde. Aber warum sollte auch die Islamwissen-
schaft von der Geschichtswissenschaft akzeptiert werden? Die Islamwissenschaft
sieht sich ndmlich selbst als interdisziplinédr ausgerichtet. Im wissenschaftlichen
Alltag wirkt sich jedoch diese Interdisziplinaritit sehr oft in der Weise aus, dass
die Islamwissenschaft eklektisch arbeitet; sie wéhlt sich aus der Fiille der geistes-
und sozialwissenschaftlichen Methoden die ihr jeweils dienlichen und scheinbar
passenden Elemente aus.

Wenn also die Islamwissenschaft kein Fach mit eigenstindiger Methodik ist
und sich auch im Grunde keiner Disziplin ginzlich anschlieBen darf/kann/will,
kann sie dann eine Aussage dariiber treffen, was ihr eigentliches Anliegen ist?
Verfiigt sie zumindest iiber einen Kern? Die meist sehr allgemein gehaltenen De-
finitionen von Islam und Islamwissenschaft, die von Vertreterinnen und Vertre-
tern des Faches selbst gegeben werden, kreisen jedoch nicht um einen solchen
angenommenen Kern, sondern wollen eher die dufferen Konturen beschreiben.
Meist heben diese Selbstbeschreibungen auf einen ,islamischen Halo® ab, also die
Gesamtheit dessen, was Marshall Hodgson in seinem The Venture of Islam ,,is-

3 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kulturtheoretische
Schriften, Frankfurt/M: Fischer 1996, S. 55.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

lamicate” nannte und das jenseits von Norm und Ritual die Vielfalt der islami-
schen Kulturen ausmacht. Aber gerade diese vielfiltigen Emanationen der isla-
mischen Zivilisationen konnen eigentlich auch von Historikern, Architekturhisto-
rikern, vergleichenden Literaturwissenschaftlern, Politologen usw. untersucht
und beschrieben werden.

Gibt es also tiberhaupt einen Bereich, der als alleiniges Kompetenzreservat
der Islamwissenschaft zu gelten hitte? Gerne behaupten die Vertreterinnen und
Vertreter des Faches (vor allem gegeniiber den Medien), dass es ,den Islam‘ nicht
gibt. In der Verteidigung ihres Faches gegeniiber anderen Disziplinen operieren
sie aber meist mit der Auffassung eines Islams. In einem engeren Bereich, den
man vielleicht Islamkunde nennen k(jnnte,4 wird versucht, genau diesen Kern zu
erfassen. Konnte es also die Aufgabe der Islamwissenschaft sein, jenseits falscher
Essentialismen den ,keimtrachtigen Kern*® der islamischen Kulturen zu erken-
nen? Wenn der Halo des Islams auch von anderen Fiachern (Regionalstudien, Ge-
schichte, Literaturwissenschaft) untersucht werden kann, besteht dann die Exis-
tenzberechtigung des Faches in seiner Kompetenz fiir einen solchen islamischen
Kern? Wire dieser Kern unter Umstinden mit dem identisch, was die Islamwis-
senschaft fiir sich selbst als Grundlagenwissenschaft reklamiert?

Diese Fragen sind nicht nur heuristischer Luxus, sondern sie bedeuten viel
fiir die Zukunft des Faches, ihre Stellung in den Geisteswissenschaften und ihre
Wirkung hinein in die Offentlichkeit. Benachbarte Ficher werden immer mehr in
die Doménen der Islamwissenschaft eindringen. Die Kompetenz, die die Islam-
wissenschaft bis heute bei sich selbst sieht, ist die profunde Kenntnis einer oder
mehrerer islamischer Sprachen. Angesichts einer zunehmend globalisierten Stu-
dentenschaft wird der Vorsprung der Islamwissenschaft, wenn er nur auf ihrer
sprachlichen Kompetenz beruhen sollte, immer mehr schrumpfen. So wird es
immer mehr Studierende der Geschichte oder der Politikwissenschaft geben, die
tiber solche Sprachkenntnisse schon aufgrund ihrer Herkunft verfiigen. Was die-
sen Studierenden allein fehlt, ist die Fahigkeit, das iiber Jahrhunderte angesam-
melte Textkorpus der islamischen Hauptsprachen sichten und verstehen zu kon-
nen. Wird die natiirliche Folge sein, dass die Islamwissenschaft sich um so mehr
auf ihre ureigenste Domine zuriickzieht, ndmlich die miihe- und verdienstvolle
Lektiire von Handschriften bzw. ganz allgemein von klassischen islamischen
Texten — eine Fihigkeit, die in westlichen Gesellschaften nur im Rahmen eines
islamwissenschaftlichen Studiums vermittelt wird?

Das Gegenstiick zum wissenschaftlichen Experiment in den Naturwissen-
schaften ist in den Geisteswissenschaften das Schaffen von Redundanz — Redun-

4 Heute ist tibrigens der Begriff ,Islamkunde‘ eher bekannt als Bezeichnung fiir den
islamischen Religionsunterricht an den 6ffentlichen Schulen.

5 Ludwig Ammann: ,Islamwissenschaften, in: Klaus E. Miiller (Hg.), Phinomen
Kultur: Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript
2003, S. 82.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG: WAS SOLL ISLAMWISSENSCHAFT BEDEUTEN? | 13

danz im Sinne eines Potentials an Deutungen und Thesen. Diese Redundanz wird
benotigt, um in langwierigen Prozessen aus einer grof3en Auswahl die richtigen
Losungsvorschlidge herauszufinden. Fiir die Islamwissenschaft stellt sich die spe-
zifische Frage, wie sie weiterhin Redundanz, auch ihre ganz eigene, schaffen
kann, ohne selbst redundant zu werden; d.h. welche Formen von ,relevanter Re-
dundanz‘ kann die Islamwissenschaft in den und fiir die Geisteswissenschaften
zur Verfiigung stellen?

Dass die Islamwissenschaft in der Wissenschaftslandschaft eigentlich mehr
als eine Nebenrolle spielen konnte, sieht man an den zukiinftigen Aufgabenberei-
chen der Geisteswissenschaften: ,.Es geniigt, offentlich géngige Problem-Labels
wie nine-eleven, EU-Beitritt der Tiirkei, Globalisierung, Multikulti, clash of civi-
lizations, Birgerkrieg in Ex-Jugoslawien, religioser Fundamentalismus, Umwelt-
verschmutzung, Handy-Sucht, Pandemien, demographische Entwicklung oder
Aufstinde von Jugendlichen in ghetto-dhnlichen Vorstddten* aufzuzihlen,® um
zu erkennen, dass bei nahezu jeder Fragestellung auch die Islamwissenschaft ge-
fragt sein konnte.

Die offentliche Nachfrage nach Islamwissenschaft und die islamwissen-
schaftlichen Wachstumsschmerzen, die damit verbunden sind, sind Ausloser fiir
die Entstehung des vorliegenden Bandes, aber nicht alleiniger Gegenstand der
folgenden Beitrdge. Es wird auch um innerdisziplindre Selbstbefragungen und
Selbstversicherungen gehen: Wie soll das Fach auf den Anspruch der Politik und
der Offentlichkeit antworten, dass es immer das genuin ,Islamische‘ von all dem
zu erkldren habe, was in der islamischen Welt oder unter Muslimen geschieht?
Ist vielleicht dieses Missverstindnis der Aulenstehenden, was die Islamwissen-
schaft angeblich leisten soll — ndmlich den ,wahren Kern‘ des Islams zu benen-
nen —, einer der Griinde fiir die argumentative Lahmung des Faches? Wenn es
aber solche Missverstidndnisse gibt, warum kann sie die Islamwissenschaft nicht
ausrdumen und ihre wirklichen Potentiale offensiv vertreten? Verfestigt sie durch
ihre traditionelle Beschéftigung mit normativen Texten und durch ihre dement-
sprechende Darstellung des Islams nicht vielmehr die in der europiischen Offent-
lichkeit vorherrschende Auffassung, dass Muslime im Durchschnitt die religiosen
und dogmatischen Inhalte des Islams mit grolerem Nachdruck als andere Religi-
onen verfechten und deswegen ein weitaus strengeres religioses Verhalten zei-
gen? Ist es dem Fach iiberhaupt gelungen, sich von den Paradigmen des Orienta-
lismus des 19. und 20. Jahrhunderts zu entfernen? Was bedeutet die wachsende
Priasenz von jungen muslimischen deutschen Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern fiir die Zukunft der Islamwissenschaft? Kann das Fach — jenseits seiner
philologischen Tradition — neue methodische Wege einschlagen?

6 Jochen Horisch: Die ungeliebte Universitit. Rettet die Alma mater!, Miinchen,
Wien: Hanser 2006, S. 91.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

Es gibt bereits beeindruckende Abhandlungen zur Geschichte der Islamwis-
senschaft, etwa von Ulrich Haarmann, Josef van Ess und Baber Johansen.” An all
diesen Arbeiten fillt aber auf, dass sie immer wieder um Carl Heinrich Becker
(1876-1933) als zentrale Figur und Begriinder der Islamwissenschaft kreisen,®
dass sie aber etwa iiber die Zeit des Nationalsozialismus wenig sagen konnen’
und auch fiir das mittlerweile halbe bundesrepublikanische Jahrhundert kaum
iiber schiere Bestandsaufnahmen hinauskommen.'® Diese Liicke, ndmlich das
Fehlen eines tieferen Verstidndnisses der deutschsprachigen Islamwissenschaft in
den letzten fiinfzig Jahren, kann dieser Band nicht schlie3en, denn die Geschichte
des Faches lisst sich nur durch Forschungsarbeit im Detail rekonstruieren."’

Noch einmal daher die Frage: Wozu dieses Buch? Es geht hier in diesem
Band zuerst einmal darum, das sich aus unterschiedlichsten Quellen speisende,
aber allgemein spiirbare Unbehagen innerhalb des Faches zu artikulieren und den
aktuellen Diskussionsstand in diesem Zusammenhang zu dokumentieren. Es geht
aber doch auch zugleich um mehr: Man konnte sich ndmlich an den letzten Satz
in Voltaires Candide halten (,,Cela est bien dit, répondit Candide, mais il faut
cultiver notre jardin.“) und argumentieren, dass die Islamwissenschaft nur durch

7 Ulrich Haarmann: ,,Die islamische Moderne bei den deutschen Orientalisten®, in:
Friedrich H. Kochwasser/Hans R. Roemer (Hg.), Araber und Deutsche. Begegnun-
gen in einem Jahrtausend, Tiibingen u.a.: Erdmann 1974, S. 56-91; Josef van Ess:
,,From Wellhausen to Becker: The Emergence of ,Kulturgeschichte® in Islamic Stud-
ies”, in: Malcolm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies: A Tradition and its Problems,
Malibu: Undena Publications 1980, S. 27-51; Baber Johansen: ,,Politics and Schol-
arship: The Development of Islamic Studies in the Federal Republic of Germany*,
in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies. International Perspectives on the
State of the Art, New York u.a.: Praeger 1990, S. 71-130.

8 Neuerdings auch Gegenstand gleich zweier islamwissenschaftlicher Monographien:
Alexander Haridi: Das Paradigma der ,islamischen Zivilisation‘ — oder die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933): Ei-
ne wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung, Wiirzburg: Ergon 2005; Giovanni
Morrone: Incontro di civilta. L'Islamwissenschaft di Carl Heinrich Becker, Napoli:
Liguori 2006.

9 Siehe nun aber Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozi-
alismus 1933-1945, Edingen-Neckarhausen: deux-mondes-Verlag 2006.

10 Reine Bestandsaufnahmen hat es immer wieder gegeben, siche zum Beispiel Rainer
Biiren: Gegenwartsbezogene Orientforschung in der Bundesrepublik Deutschland.
Gegenstand, Lage und Forderungsmoglichkeiten, Gottingen 1974 (Schriftenreihe
der Stiftung Volkswagenwerk); Angelika Hartmann (Hg.), Angewandte interdiszi-
plindre Orientforschung: Stand und Perspektiven im westlichen und ostlichen
Deutschland; Ergebnisse eines Kolloquiums an der Universitit Wiirzburg im Juni
1990, Hamburg: Deutsches Orient-Institut 1991; Ekkehard Rudolph (Hg.), Be-
standsaufnahme: Kultur- und sozialwissenschaftliche Forschung iiber die muslimi-
sche Welt in der Bundesrepublik Deutschland, Hamburg: Deutsches Orient-Institut
1999.

11 Zu dieser wiirde auch die in diesem Band bereits vollig untergegangene Tradition
der DDR gehoren.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG: WAS SOLL ISLAMWISSENSCHAFT BEDEUTEN? | 15

ihre alltdgliche und an der Sache orientierte Arbeit beweisen konne, was sie
wirklich leistet. Das wird sie natiirlich tun konnen und miissen, aber langfristig
wird ihr dies eher gelingen, wenn sie lernt, sich zugleich iiber sich selbst als Fach
zu verstiandigen.

Dieser Band schreibt nicht vor, wie sich das Fach Islamwissenschaft in Zu-
kunft entwickeln soll, reflektiert jedoch kritische Ansitze, die dem Fach neue
Perspektiven er6ffnen konnten. Auch wenn der Sammelband nicht den Anspruch
erheben will, alle Stimmen der Islamwissenschaft eingefangen zu haben, so er-
hidlt man doch einen lebendigen Eindruck von der Vielfalt der in diesem Fach
vertretenen Positionen. Meinungen und Argumentationen, die die Herausgeber
nicht teilen, wurden mit Bedacht belassen. Rein sachlich betrachtet, hiitten zudem
manche Passagen in den Beitriigen wegen Uberlappungen und Wiederholungen
getilgt werden miissen. Auch hier entschieden wir uns dafiir, in die Beitridge
moglichst wenig einzugreifen, um ein Bild davon zu vermitteln, in welchen Fra-
gen (und manchmal auch: Antworten) die Beitragenden sich am ehesten nahe
kommen. Der Band versteht sich als ein Pliadoyer: Fiir eine Offnung, die nicht
bedeutet, dass man anderes ausschlieBen miisste; fiir eine Debatte, die nicht ab-
geschlossen werden kann, sondern offen bleiben muss; fiir den unbefangenen
Umgang mit Widerspriichen und Widerspriichlichkeiten.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TEIL |
SELBSTVER(UN)SICHERUNGEN



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamwissenschaft und relevante Redundanz

MAURUS REINKOWSKI (FREIBURG)

Orientalistik und Islamwissenschaft

Der Orient war nicht die einzige Welt, die auerhalb Europas lag, aber er war
schon seit langem das Gegeniiber par excellence, das eigentliche Andere. Die
akademische Disziplin, die sich seit dem 19. Jahrhundert diesem hauptsédchlichen
Anderen (nur die beiden Amerikas, Australien und das siidliche Afrika waren
ausgenommen) widmete, war und ist die Orientalistik. Den Orient erforschende
wissenschaftliche Gesellschaften, wie die Société Asiatique (gegr. 1822), Royal
Asiatic Society (gegr. 1824), American Oriental Society (gegr. 1842) oder Deut-
sche Morgenlindische Gesellschaft (gegr. 1845), wurden ins Leben gerufen. Bis
weit in das 20. Jahrhundert hinein pflegten die Orientalisten einen umfassenden
Anspruch: Die Gelehrten sollten die Gesamtheit des Orients zu erfassen und um-
fassen imstande sein. So wurde 1949 mit Oluf Kriickmann (1904-1984) ein Wis-
senschaftler an das Orientalische Seminar der Universitidt Freiburg berufen, ,.der
in seiner Person noch die ganze Welt des Vorderen Orients vereinte: Die Keil-
schriftsprachen ebenso wie die Agyptologie und die Islamwissenschaft“.! Carl
Heinrich Becker (1876-1933), der die Islamwissenschaft als reguldres Fach in
Deutschland mitbegriindete, aber bereits im Alter von etwa 40 Jahren in die Wis-
senschaftspolitik wechselte, interessierte sich ,,neben orientalischer Sprache, Li-
teratur, Geschichte und Religion fiir Archidologie und Kunstgeschichte, fiir Ge-
schichte der Mathematik, Medizin und Chemie, fiir Papyrusforschung, fiir isla-
misches Recht, fiir modernen orientalischen Volksaberglauben, fiir Geschichte
Zentralafrikas, fiir die Kolonial- und Islampolitik der Groméchte, fiir orientali-
sches Pressewesen, fiir die Auseinandersetzung des Orients mit dem vordringen-

1 Horst Steible: ,,Geschichte des Orientalischen Seminars®, http://www.orient.uni-
freiburg.de/geschichte.html vom 5. April 2007. — Der Koranforscher Josef Horovitz
(1874-1931) wird 1914 auf eine Professur nach Frankfurt/M berufen, deren Stifter
als Aufgabengebiete semitische Philologie mit Beriicksichtigung der targumischen
und talmudischen Literatur sowie Islamkunde festgelegt hatte; Shlomo Dov Fritz
Goitein: ,,Nachruf auf Josef Horovitz*, in: Der Islam 22 (1935), S. 122-127, hier S.
126.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MAURUS REINKOWSKI

den Okzident.“” Die Griinde fiir diese enzyklopidische Ausrichtung lagen zum
einen an der damals noch geringeren Ficherdifferenzierung innerhalb der Orien-
talistik und zum anderen an einer oft der orientalistischen Spezialisierung vo-
rausgehenden Ausbildung in Fichern wie Theologie und klassische Philologie.’

Die Islamwissenschaft wurde immer auch als Teil der Orientalistik verstan-
den, und in der Tat: Die Ahnlichkeiten zwischen diesen beiden sind bemerkens-
wert — allein schon in der Hinsicht, dass sie weniger Disziplinen #hneln als kong-
lomerierten Wissenschaftstraditionen.

Beide, Islamwissenschaft und Orientalistik, agieren und argumentieren in ih-
rer Eigenschaft als geisteswissenschaftliche Fécher, bei denen — wie schon in der
Einfithrung zum Sammelband angesprochen wurde — das Krisenbewusstsein ein
grundlegendes Merkmal ihrer Selbstbefindlichkeit ist. Klagen gehort zum aka-
demischen Handwerk und zu einer erfolgreichen geisteswissenschaftlichen Wis-
senschaftspolitik. So bemingelte Hans Robert Roemer (1915-1997), der viel-
leicht erfolgreichste orientalistische und islamwissenschaftliche Wissenschafts-
lobbyist der Nachkriegszeit, in den 1970er Jahren die fehlende Ausstattung mit
Personal — eine Dekade, die nach heutigem Verstindnis als eher noch angenehm
gelten muss.* Gemeinsam ist auch Islamwissenschaft und Orientalistik ein schon

2 Hellmut Ritter: ,,Nachruf auf Carl Heinrich Becker®, in: Der Islam 24 (1937),
S. 175-185, hier S. 180. — Siehe als weiteres anschauliches Beispiel wiederum den
Nachruf von Fritz Meier auf Hellmut Ritter (1892-1971), in: Der Islam 48 (1972),
S. 193-205, hier S. 199f: ,Ritters gelehrte hinterlassenschaft ist eine der reichsten
und markantesten, die die geschichte seines faches aufzuweisen hat. Sie ist keines-
weges spezialisiert, sondern umfasst das arabische, persische, tiirkische, kurdische
und aramdische sprachgebiet, reicht von arbeiten {iber grammatik, dialektologie,
rhetorik iiber geschichte, wirtschaftsgeschichte, geschichte der naturwissenschaften
und technik, magie, literaturgeschichte, handschriftenkunde, filosofie, theologie,
mystik, volkskunde, dichtung, theater bis zur musik und ruht auf einer allgemeinbil-
dung, die weit iiber das gewohnte mass hinausreicht.” Siehe auch den Nachruf von
Albrecht Noth auf den breit aufgestellten Orientalisten cum Islamwissenschaftler
cum promovierten Juristen Otto Spies (1901-1981), in: Der Islam 59 (1982), S. 185-
188, hier S. 186.

3 Johann W. Fiick (1894-1974) unterrichtete zuerst im Schuldienst klassische Philolo-
gie und Hebriisch, Nachruf von Werner Ende, in: Der Islam 53 (1976), S. 193; Ri-
chard F. Kreutel (1916-1981) hatte eine abgeschlossene Ausbildung als Gymnasial-
lehrer fiir Klassische Philologie, Nachruf von Karl Teply, in: Der Islam 59 (1982),
S. 190-194, hier S. 190; Rudi Paret (1901-1983), prominenter Koraniibersetzer und
-interpret, studierte zuerst Evangelische Theologie in Tiibingen; sieche Nachruf von
Josef van Ess, in: Der Islam 61 (1984), S. 1-7, hier S. 2.

4, Mit der Stagnation der Haushalte hat auch schon der Abstieg begonnen, in der Ori-
entalistik noch ehe der ohnehin erst zu Beginn der sechziger Jahre begonnene Aus-
bau einen Abschluf} gefunden und Dauerregelungen an die Stelle von Provisorien
und Improvisationen getreten wiren.*, Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzen-
den der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft, Hans Robert Roemer, zum Ori-
entalistentag 1975 in Freiburg, in: Wolfgang Voigt (Hg.), XIX. Deutscher Orienta-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 21

nicht mehr ganz neues nagendes Gefiihl des Unbehagens angesichts der Zukunft
des Faches.’

Ahnlichkeiten solcher Art diirfen mit Recht trivial genannt werden: Sie konn-
ten auch fiir viele andere Ficher ausgemacht werden. Aber es gibt noch weit be-
deutendere Hinweise auf eine tiefgehende Verwandtschaft von Orientalistik und
Islamwissenschaft: Die Orientalistik ist fiir die Islamwissenschaft nicht nur von
Bedeutung, weil diese institutionell noch sehr oft in orientalistischen Arbeitsein-
heiten angesiedelt ist; die Islamwissenschaft ist in vielen ihrer Eigenschaften
noch ein zutiefst orientalistisches Fach. Folgt man den Selbstdarstellungen der
Orientalistik oder Islamwissenschaft, so lassen sich in den meisten Selbstbe-
schreibungen die Begriffe ,orientalistisch® und ,islamwissenschaftlich® miihelos
austauschen. Die Islamwissenschaft scheint so eine Orientalistik im kleineren
Format zu sein; sie praktiziert eine dhnliche generell-umfassende Sicht ihres
Aufgabenbereichs wie dies die Orientalistik tut. So heifit es in einer Selbstdar-
stellung des Faches Islamwissenschaft: ,,Als Kulturwissenschaft auf philolo-
gisch-historischer Grundlage beschiftigt sie sich prinzipiell mit allen Kulturen
und Gesellschaften, in denen Muslime in Geschichte und Gegenwart, also etwa
seit 600 nach Christus, entweder die Mehrheit oder jedenfalls eine aktive Min-
derheit gestellt haben.® Beiden, Islamwissenschaft und Orientalistik, ist der
Hinweis auf die grofle Breite des Faches gemein — in Gestalt eines unermessli-
chen geographischen Raumes und einer enormen Vielfalt von Sprachen (neben
den klassischen Sprachen der Islamwissenschaft, Arabisch, Persisch und Tiir-
kisch bzw. Osmanisch, konnen unter anderen Suaheli, Urdu, Dari, Kurdisch,
Paschto und Bahasa Melayu/Indonesia genannt werden).’

Beiden, Orientalistik und Islamwissenschaft, ist auch gemeinsam, dass trotz
dieser Breite und Fiille von Forschungsfeldern und internen Unterdisziplinen ein-

listentag vom 28. September bis 4. Oktober 1975 in Freiburg im Breisgau, Wiesba-
den: Steiner 1977, S. XV.

5 So sinniert Franz Rosenthal in seinem Beitrag ,,Die Krise der Orientalistik®, in: Fritz
Steppat (Hg.), XXI. Deutscher Orientalistentag vom 24. bis 29. Mérz 1980 in Berlin.
Vortriage, Wiesbaden: Steiner 1983, S. 10-21, hier S. 13: ,,So miissen wir uns denn
fragen, woher das Gefiihl des Unbehagens kommt, das wir hdufig haben, wenn wir
an die Zukunft unseres Studienbereichs denken*.

6 Lutz Richter-Bernburg: ,Islamwissenschaft”, in: Florian Keisinger/Roland Berger
(Hg.), Wozu Geisteswissenschaften? Kontroverse Argumente fiir eine iiberféllige
Debatte, Frankfurt/M, New York: Campus 2003, S. 124-130, hier S. 126f. — Extrem
weit gespannt ist die Aufgabenbeschreibung der Islamwissenschaft in Tiibingen,
http://www.uni-tuebingen.de/orientsem/islampl.htm#de vom 14.10.2007.

7 Man vergleiche auch die Darstellung der geographischen und thematischen Weite
der Islamwissenschaft auf den Seiten der Freiburger Islamwissenschaft: ,,.Der geo-
graphische Rahmen erstreckt sich von der Atlantikkiiste Nordafrikas tiber die Arabi-
sche Halbinsel, Stidosteuropa und die Tiirkei, Iran, Mittel- und Zentralasien bis nach
Indonesien. Der inhaltliche Rahmen umspannt Religion, Geschichte, Sprachen und
Literatur ebenso wie Recht, Philosophie, Kunst, Gesellschaft, Wirtschaft und histo-
rische Landeskunde.®, http://www.orient.uni-freiburg.de/islam vom 14.10.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MAURUS REINKOWSKI

zelne Forschungsfelder hervorstechen. In der Orientalistik sind dies die Sinolo-
gie, Indologie und Islamwissenschaft. Im Fall der deutschsprachigen Islamwis-
senschaft dominieren diejenigen Regionen, die im weitesten Sinne als die Ge-
burtslédnder der monotheistischen Religionen gelten konnen, also der Nahe Osten.
Nimmt man die gesamte islamische Welt als MafB3stab, so erscheinen Gebiete wie
Israel, Paldstina und Syrien stark vergrofert, wihrenddessen bereits Linder wie
Iran in dieser Matrix iibermaBig klein geraten, ganz zu schweigen von so ,fernen*
Gebieten wie Siidostasien. Aus dieser Perspektive erscheint — iiberspitzt ausge-
driickt — der Islam im subsaharischen Afrika, in Siidasien oder Siidostasien als
eine Art asiatischer Restislam.®

Es kann auch nicht nur Zufall sein, dass der Islamwissenschaft jede eigentli-
che Standesvertretung fehlt: Weder die, die gesamte Orientalistik umfassende
Deutsche Morgenldndische Gesellschaft noch die 1993 gegriindete und nur auf
die Moderne bezogene Deutsche Arbeitsgemeinschaft Vorderer Orient fiir ge-
genwartsbezogene Forschung und Dokumentation konnen als ideale Lobbyisten
des islamwissenschaftlichen Fiacherverbundes gelten. Oder ist nicht doch die Is-
lamwissenschaft mit ihren — dhnlich wie in der Orientalistik — undefinierten
Fachgrenzen am besten in einer orientalistischen Interessenorganisation aufgeho-
ben? Die Frage stellt sich ohnehin: Wer ist eigentlich Islamwissenschaftler bzw.
wer wird eigentlich von anderen Islamwissenschaftlern als Islamwissenschaftler
angesehen? Eine Umfrage unter deutschen Islamwissenschaftlerinnen und Is-
lamwissenschaftlern wiirde hier hochst disparate Ergebnisse zeitigen.

Orientalistik und Islamwissenschaft teilen sich nicht nur die enorme geogra-
phische Breite und thematische Vielfalt, sondern auch die Betonung der histori-
schen Tiefe: ,,Es ist das Besondere der Orientalistik — zumindest in der Tradition
der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft, und dies gilt es auch in jedem
Fall zu bewahren —, dass sie sich mit jeweils zeitgenossischen Fragen nur aus ei-
ner — eben gerade auch sprachlich-philologisch — fundierten Kenntnis vorausge-
gangener Epochen heraus auseinanderzusetzen bereit ist.” Wihrend das Argu-
ment einer historischen Tiefe orientalischer oder islamischer Zivilisationen kaum
von der Hand zu weisen ist, so ist die Vorstellung, dass Geschichte und Gegen-
wart unauflosbar ineinander verschrinkt sind und eine institutionalisierte Tren-
nung in moderne und historische Studien weitgehend sinnlos wire ,.in einer
Welt, wo uralt verwurzelte Traditionen noch heute wirksam sind“,]0 doch nicht

8 Zur marginalen Stellung Afrikas und Stidasiens im Rahmen der Islamwissenschaft
siehe die Beitridge von Roman Loimeier und Jan-Peter Hartung in diesem Band.

9 Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenlidndischen
Gesellschaft, Herrmann Jungraithmayr, auf dem XXV. Orientalistentag 1991 in
Miinchen, in: Cornelia Wunsch (Hg.), XXV. Deutscher Orientalistentag, vom 8. bis
13.4.1991 in Miinchen. Vortridge, Stuttgart: Steiner 1994, S. 1-7, hier S. 5.

10 Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft auf dem XVII. Orientalistentag 1968 in Wiirzburg, in: Wolfgang Voigt
(Hg.), Deutscher Orientalistentag: Vortrige. Vom 21. bis 27. Juli 1968 in Wiirzburg,

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 23

ungefihrlich: Heutige Gesellschaften werden in Haftung genommen fiir vergan-
gene Kulturen.

Zwischen philologischer Verankerung und disziplindrer Verunsicherung

Die Selbstverteidigungstechniken und -argumente der islamwissenschaftlichen
und orientalistischen Fachtraditionen sind bis in die unmittelbare Gegenwart dhn-
lich gewesen. Beiden ist gemein, dass sie jahrzehntelang zwischen der Scylla
iiberméBiger philologischer Selbstzufriedenheit und der Charybdis disziplindrer
Verunsicherung — angesichts der Herausforderung durch methodisch besser ver-
ankerte und wissenschaftspolitisch stirker geriistete Ficher wie Geschichte, Poli-
tikwissenschaft und Soziologie — gesegelt sind.

Wenn die gro3e und auch heroische Zeit der Orientalistik das spite 19. und
das frithe 20. Jahrhundert war, so lésst sich fiir die zweite Hélfte des 20. Jahrhun-
dert ein Bedeutungsverfall des Orients festhalten: Der Orient, auch in den Ori-
entwissenschaften, wird nur noch als ein Hilfskonstrukt verstanden, ja sogar als
ein hochst problematischer Begriff — auch infolge der schneidenden Kritik, die an
den Konzepten des Orients, des Orientalismus und der Orientalistik gedufert
wurde.

1978 erschien Edwards Said Orientalism. In diesem Buch, das die Diskussio-
nen der letzten dreiBig Jahre geprigt hat,'' unternimmt Said seine Beweisfiihrung
im Wesentlichen anhand europiischer Reiseliteratur und westlicher orientalisti-
scher Werke. Orientalismus bedeutet ihm dabei Verschiedenes, das dennoch eng
ineinander verwoben ist: (a) die akademische Wissenschaft der Orientalistik; (b)
eine Denkweise, die den Unterschied zwischen West und Ost zur Voraussetzung
ihrer Argumentation macht; (c) ein Medium der Dominanz und Kontrolle iiber
,den Orient*. Der Orient ist also nicht nur eine Idee, sondern dient als Objekt zur
Austiibung realer Macht: Europiischer Kolonialismus und westlicher Imperialis-
mus stiitzen den Orientalismus und stehen hinter dessen Projektionen. Und natiir-
lich helfen die Projektionen des Orientalismus wiederum die Machtverhéltnisse
zu zementieren. Der Orientalismus ist demnach eine sehr stabile und zihe Kon-
struktion, die nicht einfach aufgebrochen werden kann, und die sich durchaus
immer wieder an neue Umstédnde anpassen kann.

Zwar weill man heute genug tiber die Schwiéchen und Einseitigkeiten von
Saids Darstellung,'2 aber trotzdem sind wir in der Debatte iiber die Orientalistik

Teil 1. 1969, Zeitschrift der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft: Supple-
ment; 1, S. XXXI.

11 Der Ruhm von Saids Buch ist gerechtfertigt, aber doch auch einseitig. Bereits 1963
hatte Anouar Abdel-Malek (,,L'orientalisme en crise”, Diogéne 44/1983, S. 103-
140) alle wesentlichen Elemente der Orientalismuskritik formuliert.

12 Zu einer ausgewogenen und rezenten Zusammenfassung der Thesen Saids, seiner
Kritiker und Nachfolger siche Zachary Lockman: Contending Visions of the Middle

- &m 13.02,2026, 21:55:0:


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MAURUS REINKOWSKI

noch kaum iiber Orientalism hinausgedrungen."> Man wird wohl erst dann von
einem wirklichen Fortschritt in der Orientalismuskritik sprechen konnen, wenn
nicht in jedem Beitrag zur orientalistischen und islamwissenschaftlichen Wissen-
schaftsgeschichte (wie es auch in diesem Band der Fall ist) immer wieder Said
erwihnt wird.

In anglo-amerikanischen Lindern wird jedenfalls heute all dasjenige, was
sich mit ,dem Orient* beschéftigen will, ihn also als solchen als gegeben an-
nimmt, als Orientalismus verworfen.!* Jemand anderen einen ,great Orientalist’
zu nennen, kann dann nichts anderes mehr als eine gewollte Beleidigung sein. In
deutschsprachigen Lindern dagegen gibt es noch zahlreiche ,Orientalische Semi-
nare‘: Angefangen von Wien, Ziirich, und Basel iiber Freiburg, Tiibingen, Frank-
furt, Gieflen, Bonn, Ko6ln, bis nach Halle und Leipzig.15

Das ist also die eine Seite: Wir sehen vor uns eine — angeblich — machtvolle
Geschichte der Deutungshoheit iiber den Orient, ausgeiibt von wissenschaftlichen
Hohepriestern, die zwar selbst unentrinnbar in ihren Diskursen gefangen sind, die
aber auch allen anderen ihre Rede vom Orient aufzwingen konnen. Aber haben
wir — im Gegensatz zur Rede der deutungsmichtigen Islamwissenschaft als einer
der letzten groBen Bastionen eines wissenschaftlichen Orientalismus — haben wir
nicht auf der anderen Seite ganz andere, viel verhaltenere und auch kleinmiitigere
Téne im Ohr?'® Wie steht es eigentlich mit dem Selbstbewusstsein der Islamwis-
senschaft und der Orientalistik?

East. The History and Politics of Orientalism, Cambridge: Cambridge University
Press 2004, Kap. 6: ,,Said's Orientalism: A Book and its Aftermath*.

13 Bemerkenswert ist die Vermutung von Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship:
The Development of Islamic Studies in the Federal Republic of Germany*, in: Tareq
Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies. International Perspectives on the State of the
Art, New York u.a.: Praeger 1990, S. 71-130, hier S. 73, dass der Erfolg von Saids
Buch sich seiner einseitigen Denunziation der Orientalistik zu verdanken habe. Ent-
lastet von ihren Schuldgefiihlen, hitten alle anderen Teile der westlichen Offent-
lichkeit auf den Siindenbock Orientalistik als angeblichen Hauptverantwortlichen
fiir die Entstehung des Orientalismus zeigen konnen.

14 Anlisslich des 30. Internationalen Orientalistenkongresses von 1976 (deren erster
1873 in Paris stattgefunden hatte) war die UNESCO zu keiner weiteren finanziellen
Unterstiitzung des Kongresses bereit, wenn die Konferenz sich nicht in ,,Internatio-
nal Conference of Asian and North African Studies* (ICANAS) umbenennen wiir-
de. Die Forderung wurde erfiillt. Im September 2007 fand iibrigens in Ankara die
38. ICANAS-Konferenz statt.

15 Daneben existieren zuriickhaltendere Bezeichnungen, wie etwa ,,Seminar fiir Spra-
chen und Kulturen des Vorderen Orients* (Heidelberg) oder ,,Seminar fiir Orienta-
listik” (Kiel und Marburg). Eine Umbenennung der Seminare ist nicht leicht mog-
lich, denn es ist eben ,der Orient‘, der die in diesen Seminaren vertretenen Ficher
(wie auch immer) verbindet.

16 Siehe den altbekannten — schon bei Said angelegten — Widerspruch in den Polemi-
ken gegen die Orientalistik bzw. den Orientalismus: Einerseits schrumpft die anti-
quierte Orientalistik, eine der wesentlichen Tréigerinnen des Orientalismus, in ihrem
Geltungsbereich und verliert zusehends an Ansehen, andererseits ist aber der Orien-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 25

Islamwissenschaft und Orientalistik teilen die Auffassung, dass sie letztlich
in der Philologie verankert sind, und verteidigen die ,,philologische Primérme-
thode“'” als ihr grundlegendes Kapital. Eugen Wirths Feststellung aus den
1970er Jahren, die Orientalistik sei konzentrisch angeordnet ,,vom Allerheiligsten
(Philologie, Literaturwissenschaft und Beschiftigung mit den schriftlichen Quel-
len) hin zu den Rédndern der Orientalistik mit Feldern wie Sozial- und Wirt-
schaftsgeschichte” hatte und hat wohl auch immer noch fiir die Islamwissen-
schaft Giiltigkeit.'® Der Grund fiir die so nachhaltige Bindung an die Philologie,
und zwar im Sinne einer tiber die pure Sachniitzlichkeit hinausgehenden emotio-
nalen Verpflichtung,' muss auch in der Erfahrung der Orientalistik liegen, sich
unter Berufung auf ihre philologische Kompetenz erfolgreich von iibergeordne-
ten Fachtraditionen losgeldst zu haben. Der Orientalistik war es (mitsamt der
damals als eigenes Fach noch nicht existierenden Islamwissenschaft) im frithen
19. Jahrhundert gelungen, sich von ihrer Rolle als Magd der Theologie zu eman-
zipieren, und zwar dadurch, dass sie sich auch als Expertin fiir lebende orientali-
sche Sprachen zu empfehlen begann.

Wenn in dieser Geschichte der Emanzipation ein Grund fiir die starke Bin-
dung an die Philologie liegt, so ist darin auch der Keim der Selbstiiberschitzung
enthalten: Die Philologie wird mitunter zu einer Art Totem erhoben: Ende der
1990er Jahre fiihrte der damalige Vorsitzende der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft die Erfolglosigkeit der deutschen Entwicklungshilfe auf den fal-
schen Ansatz zuriick, zur Entwicklung fremder Kulturen beizutragen zu wollen,
ohne von ihnen eine genauere innere Kenntnis zu besitzen. Deswegen seien For-
schungszentren einzurichten, ,,in denen auf streng philologischer Grundlage die
Besonderheit der fremden Kultur und ihrer inhédrenten Wertmafstibe Gegenstand
der Forschung sein miiBte.“*° Man darf vermuten, dass diese Ermahnung bei dem

talismus weiterhin so wirkungsméchtig, dass er nach wie vor den orientalischen und
insbesondere den muslimischen Anderen problemlos fehl-repridsentieren und fehl-
konstruieren kann. Ich verdanke diesen wichtigen Hinweis Manfred Sing.

17 Walter Slaje: ,,Was ist und welchem Zweck dient Indologie? Tractatus irae“, in:
ZDMG 153 (2003), S. 311-331, hier S. 321: ,,Die philologische Primdrmethode
[Heraushebung im Original] aber schlieit uns die geistige Welt dieser Zivilisation
als dafiir notwendige Grundlage zunichst tiber ihre sprachlichen Dokumente — von
den chiffriert iiberlieferten Gedanken her — auf.*

18 Eugen Wirth: ,,Orientalistik und Orientforschung. Aufgaben und Probleme aus der
Sicht der Nachbarwissenschaften®, in: W. Voigt (Hg.), XIX. Deutscher Orientalis-
tentag, S. LVIL

19 Auffallend ist immer wieder der beschworende Ton, wenn an die Unbedingtheit der
philologischen Grundlagen erinnert wird. Siehe als ein Beispiel die Schlusssétze in
Josef van Ess: ,,The Emergence of ,Kulturgeschichte® in Islamic Studies®, in: Mal-
colm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies: A Tradition and its Problems, Malibu: Undena
Publications 1980, S. 27-51, hier S. 51: ,,There is no valid historical research wit-
houth philology. We need Herder as well as Hegel.

20 Eroffnungsansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenlidndischen
Gesellschaft, Hermann Jungraithmayr, am 28.9.1998, in: Stefan Wild/Hartmut

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | MAURUS REINKOWSKI

damaligen Bundesminister fiir Finanzen und der damaligen Bundesministerin fiir
Zusammenarbeit und Entwicklung nicht zu tiefer innerer Einkehr gefiihrt haben
wird.

In ihrer offentlichen Sichtbarkeit und Reprisentanz in den Universitidten un-
terscheiden sich allerdings die orientalistischen Ficher heute erheblich.”’ Fiicher
wie Indologie und Semitistik, die eine starke Forschungstradition in Deutschland
aufweisen, aber in der derzeitigen Wahrnehmung der Wissenschaftsverwaltungen
als antiquiert gelten,” werden abgebaut, wihrenddessen andere Ficher wie die
Islamwissenschaft oder Sinologie angesichts der Bedeutung, die den entspre-
chenden Regionen (islamische Welt bzw. China) zugesprochen wird, in ihrem
Bestand belassen werden. Die Sinologie darf als ,Wirtschaftsgewinnlerin® be-
zeichnet werden, wihrend die Islamwissenschaft wenn nicht als ,Kriegsgewinn-
lerin®, so doch zumindest als ,Konfliktgewinnlerin‘ gelten muss.

Die zunehmende Antiquiertheit des Begriffes und der gemeinsamen Ficher-
tradition ,Orientalistik ist den orientalistischen Fichern selbst bekannt. Eine der
moglichen Antworten wire, sich von dieser Tradition zu distanzieren bzw. sich
schlicht von ihr loszusagen. So haben sich aus den letzten Orientalistentagen
(dem etwa alle drei Jahre stattfindenden Fachkongress der deutsprachigen Orien-
talistik) einzelne Ficher wie die Agyptologie vollstindig und andere wie die Af-
rikanistik, Indogermanistik, Japanologie, Judaistik und Siidostasienkunde weit-
gehend verabschiedet.”

Jedoch wiirde es nicht gelingen und wohl auch schidlich fiir einzelne Ficher
sein, die Orientalistik kurzerhand fiir abgeschafft zu erkldren. Denn aufgelost

Schild (Hg.), Norm und Abweichung. Akten des 27. Deutschen Orientalistentages
(Bonn, 28. September bis 2. Oktober 1998), Wiirzburg: Ergon 2001, S. 3-9, hier
S.5.

21 Zum Kanon der Orientalistik gehdren die Ficher Agyptologie, Afrikanistik, Alter
Orient, Arabistik, Christlicher Orient/Byzanz, Indogermanistik, Indologie, Iranistik,
Islamwissenschaft, Japanologie, Judaistik, Kunst und Archéologie des Orients, Mo-
derner Orient, Orientalische Kunstgeschichte, Orientgeographie, Semitistik, Sinolo-
gie, Stidostasienkunde, Turkologie/Osmanistik, Zentralasienkunde. Dieser Fécher-
kanon ist tibrigens an keiner Stelle autoritativ festgelegt. In ihren verschiedenen Sat-
zungen legt die Deutsche Morgenldndische Gesellschaft als ihr Ziel die Erforschung
des Morgenlandes fest, ohne dieses niher zu beschreiben; siehe z.B. die Satzung
vom Oktober 1903: ,.Die Kenntnis des Morgenlandes (im weitesten Sinne)“, in:
ZDMG 67 (1913), S. LXXI.

22 Man kann davon ausgehen, dass sich die Haltung gegeniiber der Indologie in den
nichsten Jahren rasch verdndern wird; fraglich hingegen ist, ob die Semitistik, ob-
wohl noch vor wenigen Jahrzehnten nahezu ein deutsches Wissenschaftsoligopol,
mehr Anteilnahme in den Wissenschaftsverwaltungen finden wird.

23 Als Hinweis hierfiir konnen die Veranstaltungsprogramme der Orientalistentage in
den Jahren 2001 (web.uni-bamberg.de/split/dot), 2004 (www.dot2004.de) und 2007
(www.dot2007.de) dienen. Diese und der Orientalistentag von 1998 in Bonn wurden
von Islamwissenschaftlern organisiert und waren dementsprechend von deren Inte-
ressen gepragt.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 27

wiirden mit den Orientalischen Seminaren in erster Linie die Facher und nicht
,der Orient‘, auf den vor allem auch die Nicht-Orientalistik nur schwer wird ver-
zichten wollen. Der Orient, auch wenn er von der Liste der korrekten wissen-
schaftlichen Begrifflichkeiten getilgt worden sein mag, macht sich als unter-
driicktes Unbewusstes immer wieder geltend.

Was also konnte heute die Aufgabe der Orientalistik sein? Ist sie ein Kong-
lomerat von regional- bzw. kulturwissenschaftlich orientierten Féchern mit einer
stark philologischen Priagung? Sollte sich eine wissenschaftliche Organisation
wie die Deutsche Morgenldndische Gesellschaft vor allem als Vereinigung ver-
stehen, die die gemeinsamen Interessen ,kleiner kulturwissenschaftlich ausge-
richteter Féacher an deutschen Universitédten vertritt? Dariiber hinaus gehend aber
stellt sich die Frage: Welches Anliegen konnen — iiber die gemeinsame Herkunft
und iiber das gemeinsame wissenschaftspolitische Anliegen in der deutschen
Universititslandschaft hinausgehend — diese Ficher miteinander teilen? Die Ori-
entalistik spiegelt nach wie vor die Vielfalt der darin vertretenen Disziplinen und
Philologien wider; sie scheint aber nicht fihig, eine Auseinandersetzung der ori-
entalistischen Disziplinen (aber auch innerhalb der einzelnen Disziplinen)** dar-
tiber zustande zu bringen, in welcher Weise Orientalistik noch ein sinnvoller
Wissenschaftsverbund sein konnte.? Es ist auch bezeichnend, dass nicht die Ori-
entalistik, sondern die Geschichtswissenschaft als ,,zankende Zunft* tituliert
wurde.”® In dieser Bezeichnung ist auch eine gewisse Anerkennung fiir die le-
bendige Streitkultur in der Geschichtswissenschaft enthalten: Offensichtlich ha-
ben weder Historikerstreit noch Historikerstreitigkeiten dem Fach Geschichte ge-
schadet, sondern seinen Stand in der Offentlichkeit eher befestigt.

Ohnehin schrumpft der Geltungsbereich der Orientalistik oder das, was als
Orientalistik verstanden wird. Den meisten Auflenstehenden kidme es heute nicht

24 Hans-Wilm Schiitte: Die Asienwissenschaften in Deutschland. Geschichte, Stand
und Perspektiven, Hamburg: IFA 2002, S. 251; zur fehlenden Suche der Indologie
nach einer Verstindigung tiber das Wesen ihres Faches: ,,Aber haben sich die Indo-
logen je zu Tagungsserien getroffen, um ihr Selbstverstidndnis zu diskutieren? Nah-
men entsprechende Debatten auf den deutschen Orientalistentagen breiten Raum
ein? Davon ist nichts bekannt.*

25 Symptomatisch fiir ,Glanz und Elend* der Orientalistik ist die Zeitschrift der Deut-
schen Morgenlindischen Gesellschaft, die fiir Beitrdge aus allen orientalistischen
Disziplinen ein hochst bewihrtes Publikationsforum bietet, aber zugleich erniich-
ternd ist in der Zusammenhangs- und Kommunikationslosigkeit der unterschiedli-
chen Beitrige. Siehe eine dhnliche Einschitzung der Problematik bereits bei Carl
Brockelmann: ,,.Die morgenldndischen Studien in Deutschland“, in: ZDMG 76
(1922), S. 1-17, hier S. 14: ,,So konnte es schlieBlich nicht ausbleiben, dall unsere
Zeitschrift, da sie im Gegensatz zu den Fachorganen auf zufillig ihr zuflieende
Beitrige aus allen Gebieten der Orientforschung angewiesen blieb, jeden organi-
schen Aufbau vermissen lief3.*

26 Klaus Grofie Kracht: Die zankende Zunft. Historische Kontroversen in Deutschland
nach 1945, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2005.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | MAURUS REINKOWSKI

mehr in den Sinn, die Sinologie als genuin orientalistisches Fach zu verstehen.
An manchen Standorten findet sich noch die Sinologie im Verbund von Orienta-
lischen Seminaren, aber die Islamwissenschaft ist meist das dominierende,
manchmal sogar das einzige darin vertretene Fach — vor allem, wenn man nicht
nur die Disziplin Islamwissenschaft selbst beriicksichtigt, sondern auch zahlrei-
che weitere, der Islamwissenschaft nahe stehende Ficher wie Turkologie, Arabis-
tik und Iranistik, die sich mit den jeweils behandelten Kulturen in ihrer islami-
schen Uberpriigung auseinandersetzen. Man mochte also vermuten, dass die heu-
te stiarkste und weithin unangefochtene Spielart der Orientalistik die Islamwis-
senschaft ist. Gerade die letzten Jahre vermitteln auch den Eindruck, als sei der
Islam in der Wahrnehmung der westlichen Offentlichkeit anstelle des Orients in
den Part des grundsitzlich Anderen eingetreten. Wenn man also die Existenz ei-
nes ,harten Kern Orients‘ heute noch vermuten will, dann muss es sich wohl um
den Islam handeln. Diese Erwartung der Offentlichkeit ist hochst bedenklich —
auch fiir die Islamwissenschaft.

Erst Uberforderung und dann Marginalisierung?

,»Vor zwei oder drei Generationen war der Anspruch der Orientalisten, kraft ihrer philo-
logischen Fihigkeiten exklusiv fiir die Erkenntnis, Interpretation und Vermittlung zu-
stindig zu sein, gesellschaftlich anerkannt und garantiert. In diesem Bewusstsein ver-
walteten wir Generationen hindurch das Exotische, Auflergewohnliche und Fremde und
konnten uns dank unserer bisweilen zu hochsten Hohen der Kunst zugespitzten philolo-
gischen Kenntnisse auch der allgemeinen Wertschitzung sicher sein. Fragen nach je-
weils zeitgendssischen, gegenwirtigen Verhiltnissen setzten wir oft erfolgreich den ho-
herrangigen Wert des Alten, des Historischen, des Klassischen entgegen und waren uns

der Akzeptanz derartiger Thesen sicher.«*’

Ein solches Verharren in den olympischen Hohen der Orientalistik ist fiir die Is-
lamwissenschaft lingst nicht mehr moglich. Wiederholt wurde an der Islamwis-
senschaft als Fach bemiingelt, dass sie sich nicht als Gespriichspartner der Offent-
lichkeit und der Politik bewiesen hat. Es scheint aber derzeit trotzdem so, als
wolle man angesichts des kulturalistisch und identitétspolitisch gepriagten Kon-
flikts mit der islamischen Welt die Islamwissenschaft noch einmal zur Bewih-
rung in den Rang eines Generalbevollmichtigten fiir das Andere einsetzen. Aber
wird ihr dieser Status wegen erwiesener Inkompetenz und Untétigkeit nicht bald
wieder entzogen werden? Dieser Uberforderung nicht gerecht zu werden und da-

27 Ansprache des Ersten Vorsitzenden der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft,
Bert Fragner, bei der Eroffnung des XXVIII. Deutschen Orientalistentags, 26.-30.
Mirz 2001: ,,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft, http://web.
uni-bamberg.de/split/dot/reden_fragner vom 5.4.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 29

fiir die Strafe der Marginalisierung gewirtigen zu haben, mit dieser Sachlage
steht die deutsche Islamwissenschaft nicht alleine da. So konnten die zahlreichen
think tanks in den USA in der offentlichen Meinungsbildung die Vertreter der
Universitdten vor allem deswegen an den Rand dridngen, weil sie eher dazu fihig
waren, Sachverhalte verstindlich und in Kiirze darzustellen, aber auch das ,nati-
onale Interesse* in den Vordergrund zu stellen.” In den Vereinigten Staaten gibt
es ohnehin eine lingere Tradition der unmittelbaren Einbindung von akademi-
schen Ressourcen fiir sicherheitsdienstliche Belange, etwa in Gestalt des ,Came-
lot*-Programms (eines Vorhabens der US-amerikanischen Armee in den 1960er
Jahren), nach dem die in den US-amerikanischen Universititen verankerten Area
Studies, unter anderen auch die fiir den Nahen Osten, fiir die Entwicklung einer
effektiven Politik der counter insurgency herangezogen werden sollten.”

Auch wenn bisher solche unmittelbar sicherheitsrelevanten Erwartungen
nicht an die deutsche Islamwissenschaft herangetragen worden sind (wohl weni-
ger aus wissenschaftlicher Pietit als aus der Uberzeugung, dass dies ohnehin kei-
nen Sinn hitte), so scheint sie auch nicht dazu in der Lage zu sein, allgemeine
Erklirungsmodelle zum ,Problemfall Islam* anbieten zu konnen.”® Mittelfristig
steht die Islamwissenschaft in Gefahr, von den Miihlen einer an sie herangetra-
genen iiberméBigen Erwartung und einer (aus dieser enttduschten Erwartung her-
aus begriindeten) Geringschitzung und Marginalisierung zermahlen zu werden.

Die Islamwissenschaft sieht sich dem grundsitzlichem Problem gegeniiber,
dass ihre Selbstbezeichnung Erwartungen weckt, die sie nicht einldsen kann. Es
geht hier weniger um die im Wort ,Islamwissenschaft® enthaltene Ankiindigung,
zur Gesamtheit der islamischen Welt in historischer Tiefe und geographischer
Breite Auskunft geben zu konnen. Weitaus schwerer wiegt die Erwartung der Of-
fentlichkeit, dass die Islamwissenschaft den unauflosbaren, nicht zu greifenden
Kern ,Islam* erklédren soll: Die Islamwissenschaft soll sagen, worin das Geheim-
nis des eigentlichen Orients, der heute der Islam ist, liegt, aber eben nicht, um
sich einem fremden kulturellen Mysterium zu nihern, sondern um zu erldutern,

wie der Muslim als solcher ,tickt‘.31

28 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand: The Failure of Middle Eastern Studies in
America, Washington, D.C.: The Washington Institute for Near Eastern Policy
2001, S. 106f.

29 Ebd., S. 86; zu spiteren VorstéBen von Regierungsorganisationen siehe S. 87-90.

30 Siehe hierzu auch die Anmerkung von Jacques Waardenburg: ,,The Study of Islam
in German Scholarship®, in: Azim Nanji (Hg.), Mapping Islamic Studies. Geneal-
ogy, Continuity and Change, Berlin, New York: Mouton de Gruyter 1997, S. 1-32,
hier S. 21: ,,The situation is the more astonishing since German culture has always
had a speculative bent and German scholarship is reputed for its creative theoretical
thought. Why precisely this German genius has been largely absent in the field of Is-
lamic studies is a problem.*

31 Dass auch Bomben ticken, ist hier ein nicht ganz zufilliges Zusammentreffen des
Wortsinns.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | MAURUS REINKOWSKI

Aus ihrer philologischen Tradition heraus ist die Islamwissenschaft stark,
wenn es um die Beschreibung von Normativititen geht, die sie aus der Lektiire
von Texten gewinnt. Texte, sakrale Texte vor allem, legen auch — so der eigene
Anspruch der Muslime — religioses Verhalten fest. Das ist nicht ohne Fallstricke:
Weil Muslime in der Weise wahrgenommen werden, dass sie die religiosen und
dogmatischen Inhalte des Islams mit groBerem Nachdruck als sikularisierte
Christen verfechten, wird von ihnen ein solches streng religioses Verhalten dann
auch als zwingend vorausgesetzt. Die deutsche Offentlichkeit, so lieBe sich iiber-
spitzt ausdriicken, erwartet von den Muslimen ,,eben diese Gbereinstimmung [ih-

2 .
“32 nd von der Islamwissenschaft er-

res] Verhaltens mit ihren eigenen Normen
wartet sie nur noch die Bestitigung dieser Erwartungen. Den als Muslimen erzo-
genen Menschen wird ihre religiose Identitédt geradezu aufgedréngt — und den Is-
lamwissenschaftlern ihre angebliche Identitit als Bewahrer des Schliissels zum
eigentlichen Verstindnis des Islams.

Das Dilemma der Islamwissenschaft ist, dass viele Vertreter dieser Disziplin
selbst der Ansicht sind, bei den meisten politischen Entwicklungen unter Musli-
men und in der islamischen Welt handle sich nicht um nur dem Islam zueigene
Charakteristika, sondern viel eher um bestimmte gesellschaftliche Strukturen
oder der um spezifische Antworten auf die Herausforderung der Moderne. Die
islamische Welt, enttduscht von falschen europdischen Versprechungen wie dem
Liberalismus und Marxismus, versuche, die Moderne durch eine islamisierende
Uberformung fiir sich verstehbar und bewiltigbar zu machen. Auf die Spitze ge-
trieben bedeutet dies, dass die Islamwissenschaft sich gewissermaflen als nicht
zustdndig erklirt fiir alles Islamische, da es ja nur scheinbar islamisch sei. Worin
konnte also der Sinn eines Faches liegen, das — so stellt sich das dem AuBenste-
henden dar — sich vor allem berufen sieht, gerade das als irrelevant zu bezeich-
nen, was es erklidren soll?

Hierin konnte auch einer der Griinde dafiir liegen, warum die Islamwissen-
schaft in der Offentlichkeit als so stumm erscheint. Die Islamwissenschaft weif3
vielleicht, was man nicht sagen kann, indem sie das Einspruchsrecht der Fakten
kennt. Sie weil} aber nicht, was man sagen kann; dazu miisste sie selbst erst ge-
lernt haben, iiber Muslime und Islamisches reden zu kdnnen, ohne dass diese Re-
de immer letztlich ,den Islam‘ meinen wiirde.

Das Fach Islamwissenschaft muss sich nicht notwendigerweise selbst be-
schidigen, wenn es ihm gelingen sollte, im Sinne des von Odo Marquardt auf die
Philosopie gemiinzten Begriffes der ,Inkompetenzkompensationskompetenz, auf
diese Dilemmata hinzuweisen und verstindlich zu machen, dass die falschen Er-
wartungen an die Islamwissenschaft Teil eines grofleren Missverstidndnisses sind.

32 Peter Heine: Kulturknigge fiir Nichtmuslime. Ein Ratgeber fiir alle Bereiche des
Alltags, Freiburg: Herder 2001, S. 158.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 31

Worin also konnte die Antwort der Islamwissenschaft auf — jenseits all ihrer
unbestrittenen Kompetenzen — ihre spezifische Inkompetenz sein, die Frage ,,Nun
sagen Sie uns doch einmal gute Frau/guter Mann, was ist denn der Islam eigent-
lich? nicht befriedigend beantworten zu konnen oder genauer vielleicht, nicht
die Fihigkeit zu haben, diese Frage in iiberzeugender Weise als unzuldssig ab-
zuwehren.

Was kann die Islamwissenschaft tun?

»Aus den Stiirmen der kurz zuvor iiber ganz Europa hereingebrochenen politisch-
socialen Bewegung, die auch mein Vaterland so méchtig ergriffen hatte, sah ich mich
plotzlich in die durch nichts gemilderte Einformigkeit des orientalischen Lebens ver-
setzt. Wihrend ich daheim alles hatte wanken sehen, stand hier alles unerschiitterlich,

unbeweglich und jeden Zweifel ausschliessend. Nichts storte die tiefe Ruhe.«*

Man konnte diese Passage auch als ein Gleichnis auf die Islamwissenschaft der
ersten Nachkriegsjahrzehnte lesen, als sie noch weitgehend unberiihrt von innen-
und aufBlenpolitischen Stiirmen in sich und ihren Traditionen ruhte. In den gemiit-
lichen islamwissenschaftlichen Seminaren waren deutsche Studierende und Do-
zierende unter sich; gemeinsam sprach man iiber den zeitlich und rdumlich so
fernen Islam. Mit dieser Gemiitlichkeit scheint es erst einmal vorbei zu sein.

Dabei wire eigentlich das Streben nach einer akademischen vita contemplati-
va, 34 vulgo das Pochen auf Ruhe als oberstem Wissenschaftlerrecht, nicht nur ei-
ne wohlfeile Ausrede — dies zeigen Plddoyers zur Rettung der deutschen Univer-
sitdt, in denen die Forderung nach Kontemplativitit an oberster Stelle steht:
,,Was die Universitit heute braucht, ist Ruhe.*¥

Dennoch: Die Islamwissenschaft wird in den néchsten Jahren nicht — jeden-
falls nicht mit Erfolg — das Privileg der Ruhe einfordern konnen. Viele Heraus-
forderungen warten auf sie, anregende, aber auch einfach unangenehme. Um auf
diese Herausforderungen antworten zu konnen, wird die Islamwissenschaft eine
Gratwanderung unternehmen miissen: Sie darf nicht ihre Kompetenzen verlieren
und muss zugleich versuchen, spezifische Formen einer islamwissenschaftlichen
JInkompetenzkompensationskompetenz* zu schaffen.

Manches von dem, was zum Abschluss dieses Beitrags iiber den moglichen
Auftrag der Islamwissenschaft in der Zukunft gesagt wird, ist handhabbar, man-

33 Alfred von Kremer: Geschichte der herrschenden Ideen des Islams. Der Gottesbeg-
riff, die Prophetie und Staatsidee, Hildesheim: Georg Olms 1961. Nachdruck der
Ausgabe von 1. Auflage, Leipzig 1868, S. X.

34 L. Richter-Bernburg: Islamwissenschaft, S. 126.

35 Jochen Horisch: Die ungeliebte Universitit. Rettet die Alma mater! Miinchen, Wien:
Hanser 2006, S. 134.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | MAURUS REINKOWSKI

ches geht iiber allerlei Wolkiges nicht hinaus. Beim Blick in die vermeintlich
wichtigsten Zukunftsaufgaben der Islamwissenschaft tun sich aber auch intellek-
tuell so bestechende Autoren wie Baber Johansen schwer. Johansen sah es 1990
als eine hauptsichliche Aufgabe der Islamwissenschaft an, sich einem ,,neuen
Orientalismus‘ zu widersetzen, der den Nahen Osten nur als politisches Gebilde
und als wirtschaftlichen Faktor sehen konne (heute miisste natiirlich an erster
Stelle die Reduzierung der Muslime und des Islams auf ein Sicherheitsproblem
stehen). Um dies leisten zu konnen, miisse erstens die Islamwissenschaft ihre
Tradition bewahren, das Textuniversum der islamischen Welt zu erforschen und
verstehen zu wollen, zweitens eine engere Vertrautheit mit den Sprachen und
Traditionen ihrer eigenen (also der europdischen) Kultur und ihrer Abbildung in
den verschiedenen akademischen Traditionen erwerben, und drittens ein weitaus
sensibleres Sensorium fiir die kulturellen Stromungen und emotionalen Zustinde
in der islamischen Welt entwickeln. Dariiber hinaus pliddiert er dafiir, dass die Is-
lamwissenschaft fiir die Zwecke ihrer Analysen einen ,theoretischen, empiri-
schen und historischen Bezugsrahmen* entwickeln solle.*® Es scheint wohl so, als
ob niemand der Islamwissenschaft einen klaren Weg in die Zukunft weisen kon-
ne.

Die Islamwissenschaft in Deutschland ist in den letzten Jahrzehnten zu sehr
Handwerk gewesen: Philologische Uberlastung, unter anderem durch die nur
sehr selten wirklich eingeloste Verheilung, mehrere islamische Sprachen (vor-
zugsweise Arabisch, Persisch und Tiirkisch) zu erlernen, kann schon wiéhrend
des Studiums zu einem Defizit an intellektueller Ausbildung beitragen. Zudem
besteht ein Missverstdndnis sowohl auf Seiten der Islamwissenschaftler als auch
der AuBlenstehenden: Islamwissenschaftler sollten sich als Intellektuelle zu Fra-
gen duflern konnen, die den Islam und die Muslime in den Gesellschaften der
Gegenwart betreffen, ohne allesamt zu sich mit der unmittelbaren Moderne be-
schiftigenden Sozialwissenschaftlern mutieren zu miissen. Man kann und sollte
tiber — fiir andere — entlegene Themen und Dinge forschen und trotzdem dazu fi-
hig sein, sich im 6ffentlichen Raum zu behaupten.

Die Deutungshoheit der Islamwissenschaft, wenn es jemals eine solche gege-
ben haben sollte, ist auch durch die Migration von Muslimen nach Europa ero-
diert worden. Orientalistik als Disziplin setzte ein klar definiertes Eigenes voraus
— und dieses klar definierte Eigene war auch im Fall der Islamwissenschaft im-
mer Europa mit seiner spezifisch christlich-abendléndischen Kultur. Schon 1983
beklagte der 1938 aus Deutschland emigrierte und in den USA lehrende Islam-
wissenschaftler Franz Rosenthal (1914-2003), der Orientalistik sei das Fremde
abhanden gekommen: Die muslimischen Migranten nach Europa wiirden ,,an den

36 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 115: ,,Islamic studies ought to have a theo-
retical, empirical, and historical frame of reference that enables it to analyze cultures
in terms of interactions between individuals, groups, and classes [...]“.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 33

ererbten Grundlagen der Orientalistik riitteln und sie zu zerstdren drohen. Es
sieht so aus, als ob der Reiz des Fremden nicht mehr existieren konne und die
Suche nach dem Eigenen in diesem einst Fremden nicht mehr moglich sei, da das
Fremde eben allzu vertraut und alltiglich geworden zu sein scheint.«’

So leicht aber geht das Fremde nicht verloren. Der Begriff ,Muslim* hat in
Europa bereits teilweise eine neoethnische oder pseudoethnische Konnotation
angenommen, indem man dem Muslim nicht nur eine religiose Zugehorigkeit,
sondern gewissermallen eine ethnisch-rassische zuweist. Abhilfe ldsst sich wo-
moglich unter anderem durch die Schaffung von Raumen bewerkstelligen, in de-
nen Muslime und Nicht-Muslime eben nicht als Parlamentire verfeindeter For-
mationen aufeinandertreffen (was tibrigens ein Grundproblem aller ,Dialog‘-
Bemiihungen ist), ja, in denen solche Zuordnungen einem gar nicht mehr in den
Sinn kommen. Unter anderen konnte die Islamwissenschaft Ort eines solchen
Austauschs sein, in dem Muslime und Nicht-Muslime eben nicht mehr als Mus-
lime und Nicht-Muslime, sondern als gemeinsam arbeitende Studierende, Leh-
rende und Forschende aufeinandertreffen.”

Notwendig ist auch eine klarere Vermittlung des Faches im Unterricht. Es ist
eine Illusion zu glauben, die enorme fachliche Breite der Islamwissenschaft kon-
ne in der Lehre eins zu eins wiedergegeben werden. Die Herausforderung fiir die
geisteswissenschaftlichen Ficher, ndmlich ,,das Studium in eine Sequenz klar be-
stimmter Schritte so zu zerlegen, dass die Studenten einen Studiengang erleben,
in dem Geleistetes aufeinander aufbaut und sich nicht nur impressionistisch zu
einem Bild fiigt,* lisst sich besonders als Aufgabe fiir die islamwissenschaftli-
chen Studiengiéinge verstehen.

Eine weitere Herausforderung fiir die Islamwissenschaft ist, sich in Zukunft
zu einzelnen politischen Entwicklungen und Fragestellungen deutlich zu duf3ern.
Dass Islamwissenschaftler in der deutschen Islamkonferenz kaum vertreten sind,
muss man als Schicksal hinnehmen. Manches in der Zukunft Liegende konnte
aber noch von der Islamwissenschaft beeinflusst werden: So braucht die Islam-
wissenschaft nicht Anspruch darauf zu erheben, die Lehrer fiir den islamischen
Religionsunterricht auszubilden, aber sie muss darauf bestehen, dass die Dozen-
ten, die diese Lehrer ausbilden (werden), einen festen Anteil ihrer Ausbildung

37 F. Rosenthal: Krise der Orientalistik, S. 15.

38 Das wird nicht immer einfach sein: Eine der Stirken westlicher Wissenschaft, nim-
lich wissenschaftliche Kritik, konnen manche der muslimischen Studierenden nur
als Kritik an ihrer eigenen Religion verstehen. — Die Sinologie und die Slavistik mit
einer zunehmenden Zahl von chinesischen bzw. russischen Muttersprachlern/innen
unter ihren Studierenden kennen in den letzten beiden Jahrzehnten eine dhnliche
Entwicklung; im Fall der Islamwissenschaft aber treten die religios-kulturellen
Trennlinien wohl noch deutlicher hervor.

39 Jurgen Kaube: ,Das Unbehagen in den Geisteswissenschaften. Empirie und {iiber-
empirische Krisen®, in: F. Keisinger/R. Berger (Hg.), Wozu Geisteswissenschaften,
S. 17-28, hier S. 23.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | MAURUS REINKOWSKI

nicht nur in Studiengingen der islamischen Theologie erhalten, sondern auch in
der Islamwissenschaft. Es geht hier nicht darum, dass Dozenten des islamischen
Religionsunterrichts eine distanzierte Sicht auf ihre Religion einiiben sollen, sie
sollen aber zumindest die Haltung einer kritischen Distanz kennenlernen, die in
der islamischen Theologie und Wissenschaftstradition nicht sehr ausgeprégt ist.

Uber allem mea culpa soll aber auch nicht das fua culpa vergessen werden.
Es ist ein Zeichen fiir den Orientalismus und Provinzialismus der deutschen Ge-
sellschaft, dass sie erwartet, jeweils eine Handvoll von Fachvertretern konne eine
Region in allen ihren Aspekten erklédren, die weitaus grofer ist als Westeuropa
und Nordamerika zusammengenommen. Wie wiirde gelacht werden, wenn je-
mand den Vorschlag wagte, in Zukunft die Theologie, Geschichte, Philosophie,
Soziologie, Politik-, Religions- und Literaturwissenschaft an einer Universitit
durch ein, zwei ,Okzidentalisten® vertreten zu lassen? Es geht hier nicht um Lob-
byismus, ndmlich dass Gedanken zur Lage der Islamwissenschaft in Deutschland
zwangsldufig in der Forderung nach mehr Stellen fiir die Islamwissenschaft
miinden miissen, sondern darum, dass an der Erkldrung der ungeheuer grofen
und vielfiltigen ,islamischen Welt* auch andere, bisher abseits stehende Ficher
wie die Geschichtswissenschaft teilhaben sollten. Warum sollte nicht etwa das
Fach Geschichte in zumindest einigen Universitit dazu in die Lage gebracht
werden, eine Generation von auf die Gebiete der islamischen Welt spezialisierten
und zugleich historisch arbeitenden Wissenschaftlern aufzunehmen — die schon
in der nédchsten Generation Historiker und eben nicht Islamwissenschaftler her-
vorbriichten?*’

Die Islamwissenschaft wird wegen ihrer ausgeprégten philologischen Orien-
tierung und wegen ihrer nicht leicht zu behebenden Tradition einer, oft eklekti-
zistischen Anleihe bei verschiedensten Disziplinen in absehbarer Zukunft keine
fiir die allgemeinen Geisteswissenschaften wegweisenden Pfade beschreiten. Die
Islamwissenschaft kann und soll auch kein Methodenfach werden. Es wire un-
fruchtbar zu verlangen, dass jeder Islamwissenschaftler sich in Zukunft nur als
Religionswissenschaftler, nur als Soziologe, nur als Literaturwissenschaftler, nur
als Historiker, nur als Anthropologe usw. zu verstehen hitte. Das methodisch
Chaotische oder — positiv gefasst — der disziplindre Kosmopolitismus der Islam-
wissenschaft sind durchaus bewahrenswert. Dennoch ist die Konzentrierung auf
ein, hochstens aber zwei methodische Schwerpunkte und sehr wenige inhaltliche

40 Die bisherige Bilanz (auch wenn in dieser Ubersicht ein, zwei Professuren iiberse-
hen worden sein mogen) ldsst eher vermuten, dass die eurozentrischen Beharrungs-
krifte der deutschen Geschichtswissenschaft die Oberhand behalten werden. Bisher
gab es im Fach Geschichte an deutschen Universititen nur folgende Professuren mit
einer auf die islamische Welt bzw. den Nahen Osten bezogenen Ausrichtung: Hel-
mut Mejcher in Hamburg (keine Nachfolge), Dan Diner in Essen (beim Nachfolger
ersetzt durch einen anderen Schwerpunkt), Fikret Adanir in Bochum (Nachfolge
noch unklar), Birgit Schébler (Erfurt), Alexander Scholch, spéter Thomas Philipp in
Erlangen (Nachfolge noch unklar).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT UND RELEVANTE REDUNDANZ | 35

Felder notwendig. Nur so kann die Islamwissenschaft im besten Sinne eine Dis-
ziplin von ,Universal-Spezialisten® bleiben.*' Das Fach kann jedoch versuchen,
aus dem Gesprich mit anderen Disziplinen und dem intensiven Nachdenken iiber
das eigene Fach eigenstindig Fragestellungen entwickeln — also ein Fach mit ei-
nem spezifischen Gewicht und Gehalt sein. Noch zu oft argumentiert die Islam-
wissenschaft mit dem Hinweis auf ein Arkanum Islamwissenschaft, das sich nur
dem mitteilbar machen konne, der selbst auch Islamwissenschaft studiert habe.

Es gilt, dass sowohl klassische Islamwissenschaft als auch Gegenwartsbezo-
genheit in der Islamwissenschaft ihren Platz haben. Auch ist das Fach nicht dazu
da, ,kurzfristig verwertbare, pragmatische Ergebnisse oder gar nur Entschei-
dungshilfen fiir Politik und Wirtschaft zu liefern.** Das Fach hat das Recht, auf
seinen Wissenschaftstraditionen zu beharren, auf seiner ihm eigenen Art der ,,re-
levanten Redundanz*.*’ Die Islamwissenschaft muss sich aber zugleich der Un-
geduld stellen, die ihr gegeniiber gezeigt wird. ,Aristokratische® Selbstrechtferti-
gungen, dass man sich eigentlich nicht rechtfertigen und nicht zeitgemil sein
miisse, gehoren zur unverzichtbaren Folklore der Universitit und sind fiir das
Uberleben der Universitiit vielleicht sogar unverzichtbar — sofern sie allerdings
produktive Wirkung entfalten. Die Islamwissenschaft wird bestehen konnen,
wenn sie ihren Wert fiir andere, aber vor allem fiir sich selbst erweist.

41 H.-W. Schiitte: Asienwissenschaften, S. 292, bezieht sich hier auf das Fach Sinolo-
gie.

42 Das Zitat bezieht sich im Originalkontext nicht auf die Islamwissenschaft, sondern
auf die Orientalistik insgesamt; Lother Ledderose: ,,Begriissungsansprache®, in
Werner Diem/Abdoldjavad Falaturi (Hg.), XXIV. Deutscher Orientalistentag, vom
26. bis 30. September 1988 in Koln. Ausgewihlte Vortrige, Stuttgart: Steiner 1990,
S. 1-6, hier S. 6.

43 Siehe zum Begriff der ,relevanten Redundanz* die Einleitung zum Sammelband.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamwissenschaft:

Globalisierung einer philologischen Disziplin
BENJAMIN JOKISCH (HAMBURG)

Historisch gesehen haben sich Inhalte, Methoden und Aufgaben der Wissen-
schaften stets gedndert. Wissenschaften, so lautet die Primisse, sind nicht sta-
tisch, sondern definieren sich in ihrem jeweiligen historischen Kontext. Dies gilt
auch fiir die Islamwissenschaft, die als eigenstindige Disziplin zwar noch relativ
jung ist, in ihren Wurzeln aber bis ins Mittelalter zuriickreicht. Angesichts be-
deutsamer globaler Veridnderungen vor allem im 20. und 21. Jahrhundert stellt
sich die Frage, wie die traditionell philologisch ausgerichtete Islamwissenschaft
in der Gegenwart zu definieren ist und wie eine solche Disziplin im Wettkampf
der Wissenschaften bestehen kann.'

Die vorliegende Studie versteht sich als ein Pladoyer fiir die Islamwissen-
schaft als einer substantiell philologischen Disziplin,” die aber keinesfalls auf der
philologischen Stufe stehen bleiben darf, sondern inhaltlich und methodisch in
hohem MaBe auf benachbarte, relevante Disziplinen iibergreifen muss.’ Neben
dem sprachlichen Grundbestand, d.h. der Beschiftigung mit der Koransprache
Arabisch und einigen weiteren Islamsprachen, sowie, darauf aufbauend, der Un-

1 Philologie wird hier nicht im engeren Sinne als Wortphilologie, d.h. die ,,Kunst, die
literarische Tradition zu verstehen, zu erkldren und wiederherzustellen” verstanden,
sondern im weiteren Sinne — gemifl A. Boeckh — als Sachphilologie definiert. Siehe
Axel Horstmann: Antike Theoria und moderne Wissenschaft. August Boeckhs Kon-
zeption der Philologie, Frankfurt/M: Peter Lang 1992, S. 101-115.

2 Dies ist im Grunde die Auffassung vieler namhafter Islamwissenschaftler. Vgl. Mu-
hammad Arkoun: ,,The study of Islam in French scholarship®, in: Azim Nanji (Hg.),
Mapping Islamic studies. Genealogy, continuity and change, Berlin, New York: de
Gruyter 1997, S. 41; Josef van Ess: ,From Wellhausen to Becker: The emergence of
Kulturgeschichte in Islamic studies”, in: Malcolm Kerr (Hg.), Islamic studies: A tra-
dition and its problems, Malibu: Undena 1980, S. 51; Udo Steinbach: ,,Neuere Ent-
wicklungen in der deutschen gegenwartsbezogenen Islamwissenschaft®, in: Angeli-
ka Hartmann u.a. (Hg.), Angewandte interdisziplindre Orientforschung. Stand und
Perspektiven im westlichen und dstlichen Deutschland, Hamburg: Deutsches Orient-
Institut 1991, S. 41-42; Jacques Waardenburg: ,,The study of Islam in German scho-
larship®, in: A. Nanji (Hg.), Mapping Islamic studies, S. 16.

3 J. Waardenburg: ,,Art. Mustashriktin®, in: Encyclopedia of Islam VII, S. 751.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | BENJAMIN JOKISCH

tersuchung der wesentlichen Phinomene des Islam als Kultur und Religion,* die
eine unabdingbare Voraussetzung fiir alle islamkundlichen Studien bilden und
eben deshalb dem Fach seine Besonderheit verleihen, weist die Islamwissen-
schaft nach dieser Konzeption ein weites Spektrum an Variablen auf, die sich
nach Art und Intensitit der Vernetzung mit angrenzenden Wissenschaften be-
stimmen. Die Offnung der Disziplin gegeniiber neuen Fichern, Methoden und
Fragestellungen diirfte im Hinblick auf die zunehmende Globalisierung der Welt
genauso notwendig sein wie die Bewahrung ihrer philologischen Tradition.

Die friihesten, gezielten Auseinandersetzungen europdischer Gelehrter mit
dem Islam waren noch nicht im engeren Sinne wissenschaftlich intendiert, legten
aber den Grundstein fiir das, was spiter einmal eine Wissenschaft werden sollte.
Als der christliche Kleriker Petrus Venerabilis im 12. Jahrhundert und nach ihm
verschiedene Dominikaner und Franziskaner — darunter der beriihmte und orient-
erfahrene Raimundus Lullus (st. 1316)° — begannen, Schriften iiber den Islam zu
verfassen®, ging es primir um eine mehr oder weniger vernunftbegriindete, nach
dem Scheitern der Kreuzziige nunmehr verbale Widerlegung des Islam. Doch im
Zuge dieser Polemik vertieften und systematisierten die Gelehrten die sprachli-
chen Studien und gelangten dabei zu neuen Erkenntnissen, die teilweise frithere
Fehleinschitzungen korrigierten.” Hochstwahrscheinlich stehen die religios mo-
tivierten Studien der christlichen Gelehrten in Verbindung mit den zahlreichen,
lateinischen Ubersetzungen arabischer, profaner Texte, die ebenfalls in jener Zeit
einsetzten und die eine neue, spiter als ,Friihe Renaissance‘ bezeichnete Epoche
in Europa einleiteten. Die Untersuchung und Vermittlung orientalischer Sprachen
wird nun zunehmend institutionalisiert. Anfang des 14. Jahrhunderts empfahl das
Konzil von Vienne die Einrichtung orientalischer Sprachkurse an fiinf européi-
schen Universititen® und betonte damit die Bedeutung eines sprachlichen Zu-
gangs zur anderen Religion. Aufgrund dieser Aktivitdten, ob nun religios oder
humanistisch begriindet, kam es zu einer systematischen Auseinandersetzung mit
der arabischen Grammatik und zur Erstellung von Worterbiichern, dem wesentli-
chen Riistzeug einer Philologie. Ohne diese Voraussetzungen wire die Einrich-

4 Im Einzelnen gehoren dazu sicherlich Teilbereiche des Islam wie Geschichte, Theo-
logie, Geographie, Recht, Hadit, Philosophie oder Mystik.

5 Helmut Riedlinger: ,,Art. Raimundus Lullus®, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Freiburg 1999, Bd. 8, S. 810-811.

6 Dazu gehoren in erster Linie die gegen den Islam gerichteten Streitschriften. In die-
sem Kontext entstand aber auch die erste lateinische Koraniibersetzung. Eine aus-
fiihrliche Darstellung zu diesem frithen Stadium islamkundlicher Studien findet sich
in: Hartmut Bobzin: Der Koran im Zeitalter der Reformation. Studien zur frithen
Geschichte der Arabistik und Islamkunde in Europa, Stuttgart: Steiner 1995.

7 Gerhard Endref3: Einfiihrung in die islamische Geschichte, Miinchen: C. H. Beck
1982, S. 15.

8 Ekkehard Rudolph: Westliche Islamwissenschaft im Spiegel muslimischer Kritik.
Grundziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion, Berlin: Klaus
Schwarz 1991, S. 68.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 39

tung arabistischer Lehrstithle im 16. und 17. Jahrhundert an mehreren europi-
schen Universititen kaum vorstellbar.’ Interessant ist, dass die in jener Zeit als
eigenstindige Disziplin hervortretende Semitistik oder Arabistik'® ihre Anbin-
dung an die Theologie mehr und mehr verliert und sich damit das Forschungsin-
teresse erweitert. Wihrend es einerseits nach wie vor christliche Tendenzen gab,
die Arabistik etwa fiir die alttestamentliche Wissenschaft zu instrumentalisieren,
finden sich andererseits immer mehr européische Gelehrte, die ihr Augenmerk
auf nicht-religiose Aspekte des Islam legten. Literatur unterschiedlichster Art wie
Historiographien, Prosopographien und sogar arabische Gedichte werden seit der
Zeit der Aufkldrung ediert, iibersetzt und durch die Moglichkeit des Buchdrucks
einer breiteren Offentlichkeit zuginglich gemacht.'' Die philologische Arbeit je-
ner Gelehrten steht noch heute — auch in der muslimischen Welt — in gutem Ruf.
Hinzu treten in jener Zeit Feldforschungen — etwa durch den franzosischen Rei-
senden Volney (1757-1820) — die die reine Textlektiire durch direkte Beobach-
tungen vor Ort erginzen.'” Im 19. Jahrhundert wird die Orientalistik mit der
Schaffung spezieller Einrichtungen und der Herausgabe orientalistischer Fach-
zeitschriften weiter institutionalisiert und verwissenschaftlicht. In Frankreich ent-
stand 1821 die Societé Asiatique und zwei Jahre spiter in England die Royal
Asiatic Society." Als es um die Wende zum 20. Jahrhundert durch die Abldsung
von der Semitistik/Arabistik zur Begriindung der Islamwissenschaft im engeren
Sinne kommt,'" bleibt die Philologie ein wesentliches Element der Disziplin.
Doch der Akzent liegt nun in viel hdherem Mafle auf gesellschaftlichen Aspekten
des Islam, was nicht zuletzt auf die durch den Kolonialismus bedingten Interes-
senlagen zuriickzufiihren ist. Gegenstand der Islamwissenschaft ist in jener Zeit —
zumindest fiir den herausragenden Hamburger Orientalisten C. H. Becker — Kul-

turgeschichte im weitesten Sinne."

9 So wurde z.B. der erste Lehrstuhl fiir Arabistik in Frankreich im Jahre 1539 im Col-
lege de France eingerichtet und mit Guillaume Postel besetzt. Vgl. M. Arkoun: The
study of Islam in French scholarship, S. 33.

10 Innerhalb der Semitistik nahm die Arabistik den groften Raum ein. Vgl. Ludmila
Hanisch: Die Nachfolger der Exegeten: deutschsprachige Erforschung des Vorderen
Orients in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, Wiesbaden: Harrassowitz 2003, S.
66.

11 Herausragende Beispiele sind die Ubersetzungen von ,, Tausend und eine Nacht
oder der beriihmten ,,Utopia“ von Ibn Tufayl, die in Europa sehr weite Verbreitung
fanden. Zur Rezeption des letzteren Werkes in Europa siehe Lawrence Conrad
(Hg.), The world of Ibn Tufayl. Interdisciplinary perpectives on Hayy Ibn Yaqzan,
Leiden: Brill 1996.

12 M. Arkoun: The study of Islam in French scholarship, S. 34.

13 Clifford E. Bosworth: The study of Islam in British scholarship, in: A. Nanji (Hg.),
Mapping Islamic studies, S. 57.

14 L. Hanisch: Die Nachfolger der Exegeten, S. 68.

15 C. H. Becker leugnet nicht Vorziige einer kritischen Philologie, distanziert sich aber
von der reinen philologischen Arbeitsweise eines Arabisten wie etwa H.L. Fleischer

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | BENJAMIN JOKISCH

Die sich damit andeutende Aufteilung in Semitistik/Arabistik und Islamwis-
senschaft markiert den Beginn eines Spezialisierungsprozesses, in dessen Verlauf
Teilgebiete des Islam immer deutlicher fokussiert werden. Bereits vor dem
2. Weltkrieg sind Forscher anzutreffen, die ihren Schwerpunkt jeweils in der Ge-
schichte, Theologie, Mystik, Philosophie, dem Traditionswesen oder dem Recht
sehen. Diese Tendenz setzt sich in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts mit rasanter
Geschwindigkeit fort, sodass Islamwissenschaft heute fiir ein Kaleidoskop von
Spezialgebieten steht, die in ihrer Gesamtheit von keinem Islamwissenschaftler
mehr beherrscht werden konnen. Parallel zu dieser Entwicklung entstehen in den
USA die sogenannten area studies bzw. — mit speziellem Bezug zu einzelnen
Regionen des Islam — die Middle Eastern Studies. Sie stehen weniger in der phi-
lologischen Tradition der europdischen — vor allem deutschen und franzdsischen
— Orientalistik, bringen aber mit ihrem strengen Gegenwartsbezug und der regio-
nalen Eingrenzung eine zeitliche und rdumliche Spezialisierung. Das Fehlen der
philologischen Basis in den area studies wird mitunter auch kritisch gesehen,
und es gibt Stimmen, die mehr historische Tiefe auf philologischer Grundlage
einfordern, um zukiinftige Entwicklungen in der Region préziser prognostizieren
zu konnen.'®

Insbesondere im 20. Jahrhundert hat sich die Islamwissenschaft nicht nur in
hohem Malle spezialisiert, sondern auch ,globalisiert’. Mit letzterem Vorgang
sind neben dem verstirkten Gegenwartsbezug vor allem zwei eng miteinander
verkniipfte Phinomene gemeint:

1) Interdisziplinaritit
2) Betrachtung des Islam als Teil eines globalen Kontextes, an dem der betrach-
tende Islamwissenschaftler und seine Kultur selbst partizipieren

Durch die erheblich erweiterten Moglichkeiten der Mobilitdt und Kommunikati-
on wird die geographische Distanz zwischen der muslimischen und der westli-
chen Welt stark verkiirzt. Weltweiter Handel, Tourismus, Migration, globale mi-
litdarische Operationen, moderne Kommunikatiosmittel und die allgegenwértigen
Medien haben fiir eine soziale Denationalisierung,'” d.h. enge Verflechtung und

(1801-88). Vgl. J. v. Ess: From Wellhausen to Becker, S. 39-40. Zur Begriindung
der deutschen Islamwissenschaft durch C. H. Becker sieche Alexander Haridi: Das
Paradigma der ,,islamischen Zivilisation” — oder die Begriindung der deutschen Is-
lamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933), Wiirzburg 2005, S. 13.

16 Martin Kramer: Ivory towers on sand. The failure of Middle Eastern Studies in
America, Washington: Washington Institute for Near East Policy 2001, S. 122.

17 Unter ,sozialer Denationalisierung‘ ist hier der Prozess der Ausdehnung der verdich-
teten sozialen Handlungszusammenhénge tiber die Grenzen der Nationalstaaten hin-
aus zu verstehen (Martin Beck: ,,Globalisierung als Bedrohung. Die Globalisie-
rungsresistenz des Vorderen Orients als Ausdruck rationaler Reaktionen der politi-
schen Eliten auf die neuen Entwicklungen im internationalen System*, in: Henner

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 41

eine direkte Konfrontation der Kulturen gesorgt,'® die mitunter negativ als ,.clash
of civilizations* empfunden wird."” Vor diesem Hintergrund ist es vielleicht nicht
tiberraschend, dass kulturelle und religiose Unterschiede deutlicher hervortreten
und gelegentlich fiir Konflikte sorgen wie etwa die Salman Rushdie Affire und
die anschlieende Auseinandersetzung mit der Islamwissenschaftlerin Annemarie
Schimmel,20 die Kopftuch-Debatte in Deutschland und Frankreich,21 der Fall des
dgyptischen Literaturwissenschaftlers Nasr Hamid Aba Zayd® oder jiingst der
Karikaturenstreit. Medial gestiitzt erreichen Konflikte dieser Art eine breite Of-
fentlichkeit und provozieren Grundsatzdebatten iiber Vereinbarkeit oder Unver-
einbarkeit islamischer und westlicher Werte. In deutlich verstirktem MaBe lassen
sich in der jiingsten Vergangenheit Initiativen zum interreligiosen bzw. interkul-
turellen Dialog beobachten.”

Im Rahmen dieser Auseinandersetzungen dominiert aber nach wie vor ein
eher schemenhaftes, unvollkommenes Islambild, das nicht zuletzt durch die Is-
lamwissenschaft selbst gefordert wurde. Trotz der vorangeschrittenen Speziali-
sierung und der dadurch bedingten ErschlieBung von Detailwissen ist der Islam
ein einheitliches Objekt wissenschaftlicher Betrachtung geblieben, das zum Ver-
gleich anregt und dem Westen als Ganzes gegeniibergestellt wird. Pauschalisie-
rendes Denken in Gegensatzkategorien wie modern — veraltet, rechtsstaatlich —
despotisch, fortschrittlich — riickstindig etc. ldsst sich bis ins 20. Jahrhundert
hinein im orientalistischen Schrifttum zuriickverfolgen. Es ist wohl erst die von
Edward Said vollends ausgeloste, unter dem Schlagwort Orientalism gefiihrte
Debatte, die mit aller Deutlichkeit auf diese Problematik Bezug nimmt und der es
spétestens seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts gelang, sowohl in der westli-
chen wie in der muslimischen Welt eine bewusste Reflexion iiber das Verhiltnis

Fiirtig (Hg.), Islamische Welt und Globalisierung. Aneignung, Abgrenzung, Gegen-
entwiirfe, Wiirzburg: Ergon 2001, S. 54.

18 Uber den Islam in einer globalisierten Welt siehe z.B. Olivier Roy: Globalized Is-
lam: the search for a new ummah, London: Hurst 2004.

19 Der Artikel ,,Clash of civilizations?”, in: Foreign Affairs 72 (1993), S. 22-49 sowie
das etwas spiter erschienene Buch ,The clash of civilizations and the remaking of
world order, New York: Simon & Schuster 1996 von Samuel Huntington hat auch
in der Orientalistik eine heftige Kontroverse ausgelost.

20 Siehe dazu Stefan Wild: ,,.Der Friedenspreis und Annemarie Schimmel. Eine Nach-
lese®, in: Die Welt des Islams 36 (1996), S. 107-122.

21 Carola May: Die Kopftuchdebatte in Frankreich, Hamburg: Magisterarbeit 2005.

22 Baudouin Dupret: ,,A propos de l'affaire Abu Zayd, universitaire poursuivi pour
apostasie; le proces: 'argumentation des Tribunaux*, in: Maghreb-Mashrek (1996),
S. 18-22; Kilian Bilz: ,,Submitting faith to judicial scrutiny through the family trial:
the Abli Zayd case®, in: Die Welt des Islams 37 (1997), S. 135-155.

23 Die jiingere Literatur iiber den islamisch-christlichen, arabisch-europiischen etc.
Dialog ist hochst umfangreich. Siehe z.B. Wolfgang Jéger: Die islamische Welt und
Europa: Begegnung — Zusammenprall — Dialog?, zur Geschichte des islamischen
und des christlichen Kulturkreises, Berlin 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | BENJAMIN JOKISCH

von Orient und Okzident in Gang zu setzen.** Dass sich E. Said als palistinensi-
scher Migrant in den USA erweist — in einer Zeit, in der der Globalisierungspro-
zess und damit die direkte Begegnung der Kulturen sehr intensiv wahrgenommen
werden —, ist bezeichnend. Zweifellos steht die Debatte in einem engen Zusam-
menhang mit der westlichen wie Ostlichen Reaktion auf das neu erkannte Pha-
nomen der Globalisierung.”

Die Bewusstmachung und das Uberdenken des westlich-islamischen Ver-
hiltnisses — nicht nur in seiner politischen, sondern auch in seiner kulturellen
Dimension — hatte immense Auswirkungen auf die weitere Entwicklung der Is-
lamwissenschaft, die sich nun noch stirker gezwungen sah, aus ihrem ,Elfen-
beinturm* herauszutreten und sich der globalisierten Realitédt zu 6ffnen. Wihrend
sich erste Ansitze einer gegenwartsbezogenen Orientforschung bereits in den
70er Jahren konstatieren lassen,26 erhilt die Forschung in diesem Bereich in den
90er Jahren deutliche, weitere Impulse — und dies sicherlich nicht zuletzt auf-
grund der Orientalismus-Debatte, in der die traditionelle Fokussierung auf den
vormodernen Islam heftig kritisiert wurde.

In engem Zusammenhang mit der zeitlichen Akzentverschiebung steht die
nun verstiarkt zu beobachtende Vernetzung der Islamwissenschaft mit angrenzen-
den Disziplinen wie Soziologie, Politologie, Rechtswissenschaft oder Geogra-
phie.”” Die primir philologischen Methoden der Islamwissenschaft reichen nicht
mehr aus, um den modernen Erscheinungen des Islam gerecht zu werden und
miissen durch neuere Forschungsmethoden ergiinzt werden. Eine Debatte inner-
halb der Disziplin iiber die Kompatibilitit bzw. den Vorrang der verschiedenen
Methoden ist nach wie vor im Gange,” wird aber den endgiiltigen Einzug neuer
Forschungsmethoden in die Islamwissenschaft kaum verhindern konnen. Ande-
rerseits wire es unangemessen, den philologischen Charakter der Islamwissen-
schaft als iiberholt anzusehen, da die philologische Arbeit — sozusagen als
Grundlagenforschung — bis zu einem gewissen Grade nach wie vor die Basis fiir
neuere, nicht minder auf Quellen angewiesene, geschichts- und sozialwissen-
schaftliche Studien bilden kann. Hinzu kommt, dass Erkenntnisse iiber den vor-

24 Es ist sein 1978 erschienenes Buch ,Orientalism*, das die Kontroverse ausloste, rep-
rasentiert durch eine sehr umfangreiche, auf den Orientalismus Bezug nehmende Li-
teratur.

25 Zu muslimischen Reaktionen, die zwischen kritischer Ablehnung und vorsichtiger
Akzeptanz schwanken, siehe H. Fiirtig: ,,Muslime in der Globalisierung. Wahrneh-
mungen und Reaktionen®, in: H. Fiirtig (Hg.), Islamische Welt und Globalisierung,
S. 41-80.

26 Der Begriff ,Orientforschung® beinhaltet hier nicht den o.g. Bereich der area stu-
dies.

27 U. Steinbach: Neuere Entwicklungen in der deutschen gegenwartsbezogenen Is-
lamwissenschaft, S. 41-42.

28 Siehe z.B. den Disput zwischen R. Schulze und B. Radtke. Vgl. Reinhard Schulze:
»Was ist die islamische Aufkldarung?, in: Die Welt des Islams 36 (1996), S. 291-
294.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 43

modernen Islam, die in hoherem Mafle philologisch gestiitzt sind, nicht ohne
Auswirkung auf Studien iiber den modernen Islam bleiben konnen. Beschreibt
man den Islam als ,,Erinnemngskultur“,29 in der mehr als anderswo Riickbezug
auf die Vergangenheit genommen wird, erweist sich eine strikte Trennung in his-
torische und gegenwartsbezogene Forschung als nicht sachdienlich. In diesem
speziellen, nicht essentialistisch zu verstehenden Sinne ldsst sich in Einschrin-
kung des oben Gesagten vielleicht doch von einem Islam als einer Einheit ausge-
hen, die eine Abgrenzung gegeniiber anderen Kulturen und Religionen rechtfer-
tigt. Ohne den Anspruch auf innere Differenzierung aufzugeben, wire es den-
noch nicht erstrebenswert, den Islam als Forschungsobjekt zeitlich und noch in
anderer Hinsicht in seine Bestandteile zu zerlegen und diese zum Gegenstand je-
weils unterschiedlicher, voneinander unabhingiger Disziplinen zu machen.
Vielmehr wire es die interdisziplindre Aufgabe der Islamwissenschaft — die zu-
dem als einzige Disziplin die notwendigen sprachlichen Grundlagen vermitteln
kann — die verschiedenen Disziplinen in den fiir den Islam relevanten Bereichen
zusammenzufithren und damit die Moglichkeit zu schaffen, den Islam in seiner
Komplexitit besser zu verstehen. Dies gilt unabhéngig von der Frage, ob eine ,is-
lamische Identitiit* tatséichlich besteht oder nur konstruiert ist.””

Neben der Interdisziplinaritit charakterisiert ein zweites Kriterium die mo-
derne Islamwissenschaft, namlich die Neubestimmung der Position des Islam-
wissenschaftlers gegeniiber seinem Forschungsobjekt. Es resultiert ebenfalls aus
der Orientalismus-Debatte und hiingt eng mit der zuvor genannten Frage nach der
islamischen bzw. westlichen Identitdt zusammen. Um eine objektive, wertfreie
ErschlieBung des Phanomens Islam oder seiner Teilaspekte zu ermdglichen — bis
ins 20. Jahrhundert hinein wurde der Orient in der westlichen Orientalistik als ein
uniformer und statischer Chronotopos konstruiert’' — wird u.a. auf die Diskurs-
analyse verwiesen, die der den Kulturwissenschaften immanenten Problematik
der Hermeneutik begegnen soll.”> Ausgehend von einer fremden Welt, die von
der eigenen Welt grundsitzlich verschieden ist, wird nach der Moglichkeit des
Verstehens gefragt, das dazu neigt, das Fremde in den Kategorien des Vertrauten

29 Ulrich Marzolph: ,Islamische Kultur als Gedichtniskultur. Fachspezifische Uberle-
gungen anhand des Fallbeispiels Iran“, in: Der Islam 75 (1998), S. 296-317.

30 Der nicht nur fiir die Islamwissenschaft relevante Streit zwischen Anhidngern und
Gegnern der ,,Volksgeisttheorie® ist nicht neu. Im 19. Jahrhundert stehen sich euro-
piische Gelehrte wie Thibaut und Savigny in dieser Frage unversohnlich gegeniiber.
Vgl. J. v. Ess: From Wellhausen to Becker, S. 38.

31 Jan Loop: ,,Kontroverse Bemiihungen um den Orient. Johann Jacob Reiske und die
deutsche Orientalistik seiner Zeit“, in: Hans-Georg Ebert u.a.. (Hg.), Johann Jacob
Reiske — Leben und Wirkung. Ein Leipziger Byzantinist und Begriinder der Orienta-
listik im 18. Jahrhundert, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2005, S. 47. Eine in-
teressante Ausnahme bildet der deutsche Orientalist und Byzantinist J. Reiske (idem
7).

32 Siehe z.B. Marco Scholler: Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft. Prole-
gomena, Wiesbaden: Harrassowitz 2000.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | BENJAMIN JOKISCH

zu erschlieBen. Im Rahmen der Diskursanalyse ist die Gefahr einer solchen Fehl-
deutung weitgehend gebannt, doch dafiir ist diese Analyse eher deskriptiv und
ermdoglicht nur ein eingeschrinktes Verstehen. Hinzu kommt das Problem der
vorausgesetzten Wesensverschiedenheit. Was ist, wenn sich bei der Untersu-
chung des Gegenstandes Islam herausstellt — etwa durch einen interkulturellen
Ansatz, der den Islam in einem engen Kontext mit anderen Religionen oder Kul-
turen sieht — dass der Islam gar nicht jene Identitét besitzt, die ihm nach dem 4u-
Beren Anschein zugeschrieben wird? In der modernen globalisierten Welt stellt
sich diese Frage zwangsldufig, da schon eine rdumliche Trennung der Kulturen
kaum noch méglich ist. Mehr oder weniger grole muslimische Minderheiten bil-
den lidngst Teil zahlreicher nicht-muslimischer Gesellschaften und 16sen unwei-
gerlich einen — oftmals kritisch bedugelten — Prozess gegenseitiger Anpassung
aus.” Umgekehrt sind natiirlich auch die Auswirkungen des Westens auf die
muslimische Welt uniibersehbar. Wissenschaftliche Beschreibungen und Analy-
sen des Islam konnen folglich nur aus einer Lage heraus geschehen, in der Sub-
jekt und Objekt der Forschung Teil ein und desselben Kontextes sind, sozusagen
im selben Boot sitzen. Aufgrund dieser engen Verflechtung bedeuten Erkenntnis-
se iiber den Islam bis zu einem gewissen Grade immer auch Erkenntnisse iiber
die Kultur des westlichen Islamwissenschaftlers selbst.

Was die Erforschung des Islam in der Gegenwart angeht, so diirfte die ,Be-
troffenheit® des Islamwissenschaftlers auler Frage stehen. Man konnte aber noch
einen Schritt weiter gehen und das Kriterium der Betroffenheit auf den Islam in
seiner historischen Dimension beziehen. Globalisierung im engeren Sinne ist si-
cherlich eine Erscheinung der Neuzeit. Soweit man dem Phénomen iiberhaupt ei-
ne besondere historische Dimension zubilligt, datiert man die Globalisierung im
Allgemeinen auf die Entdeckung Amerikas durch Columbus im Jahre 1492 oder
die spektakulire Weltumsegelung Magellans im Jahre 1519/20. Erst diese Form
europdischer Expansion und die damit einhergehende Herausbildung einer
,Weltwirtschaft schaffte nach diesem Verstindnis das Bewusstsein von der ,ei-
nen‘ Welt.* Im weiteren Sinne aber hat es die Globalisierung — was insbesondere
das Verhiltnis der drei monotheistischen Religionen Islam, Christentum und Ju-
dentum und die damit verkniipften Kulturen angeht — schon lange vorher gege-
ben.* Demgegeniiber hat die durch die islamkundliche Philologie bedingte Fixie-

33 Bryan Turner: Orientalism, postmodernism and globalism, London: Routledge
1994, S. 9. Zum Eindringen islamrechtlicher Elemente in das deutsche Recht siehe
Mathias Rohe: Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen, Freiburg u.a.: Herder
2001.

34 H. Fiirtig: Muslime in der Globalisierung, S. 17-18.

35 Interessanterweise datieren auch einige muslimische Wissenschaftler den Beginn
der Globalisierung auf jene frithe Zeit, als zwischen dem achten und zwélften Jahr-
hundert ein intensiver wissenschaftlicher, wirtschaftlicher und kultureller Austausch
die damals bekannte Welt umfasste (H. Fiirtig: Muslime in der Globalisierung,
S. 19).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 45

rung auf das Arabische und andere islamische Sprachen die Vorstellung von ge-
trennten Welten iiber Jahrhunderte hinweg gefestigt. Islamische Kultur wurde
fast ausschlieBlich aus islamischen Quellen und damit aus sich selbst heraus er-
klirt.*® Dass der Islam schon seit dem frithesten Mittelalter auf vielfiltige Weise
mit benachbarten Kulturen und Religionen verflochten war, wurde zwar nie
grundsitzlich bestritten, hat aber in der philologischen Arbeit der Islamwissen-
schaftler keinen entsprechenden Niederschlag gefunden. Erst die Anwendung des
neueren, interdiszipliniren Ansatzes der connected histories® auf die Beziehun-
gen zwischen Islam und Christentum in der Vormoderne 6ffnet den Weg fiir die
Hypothese, dass der Islam auch in seiner frithesten historischen Entwicklung viel
enger mit Europa verkniipft war, als beide Seiten es eingestehen wollen. Dieser
Hypothese Nachdruck zu verleihen wiirde aber bedeuten, islamische Quellen (A-
rabisch, Persisch etc.) in sehr enger Verbindung mit Quellen anderer Religionen
und Kulturen zu analysieren and damit die philologische Arbeit der Islamwissen-
schaftler zu erweitern.” Globalisierung einer philologischen Disziplin wiirde hier
bedeuten, dass die Auswahl und vergleichende Analyse der Quellen in Hinblick
auf einen iibergeordneten historischen Kontext® erfolgt, der iiber die engeren
Grenzen einer bestimmten Kultur — in diesem Falle der islamischen — hinausgeht.
Soweit sich im Zuge solcher kontextuellen Untersuchungen, die oftmals nur
durch interdisziplindre Zusammenarbeit zu bewiltigen sind, interkulturelle Ab-
hingigkeiten feststellen lassen, sind historische Ereignisse oder Prozesse u.U.
neu zu interpretieren. Wie z.B. wiirde man die mittelalterliche europiische
Rechtsentwicklung, die bis dato in einem engeren europdischen Kontext be-
schrieben wird, vor dem Hintergrund der islamischen oder jiidischen Rechtsent-
wicklung beurteilen? Oder welcher Zusammenhang besteht zwischen dem Auf-
kommen neuer 6konomischer Konzeptionen im Europa des 11. Jahrhunderts und

36 Eine Ausnahme bildet die Rezeption antiken Gedankengutes durch arabische Ge-
lehrte. Doch dieser Bereich der islamischen Kultur wird in der Forschung recht
deutlich von anderen Bereichen der islamischen Kultur (Recht, Hadit etc.) getrennt.

37 Zu diesem Ansatz siehe Sanjay Subrahmanyam: ,,Connected histories: notes to-
wards a reconfiguration of early modern Eurasia”, in: Modern Asian Studies 31
(1997), S. 735-762. Einen dhnlichen Ansatz hat bereits Gustave E. von Grunebaum
vertreten: ,,The problem of cultural influence®, in: Dunning S. Wilson (Hg.), Islam
and medieval Hellenism: social and cultural perpectives, London: Variorum Re-
prints 1976, S. 86-99; siehe auch Lawrence Conrad u.a. (Hg.), The Byzantine and
early Islamic Near East, Princeton: Darwin Press 1992.

38 Der Nachweis genetischer Abhingigkeiten von Texten als wichtiger Bestandteil der
philologischen Arbeit wiirde sich in diesem Falle auf Quellen verschiedener Religi-
onen und Kulturen beziehen.

39 Dieser iibergeordnete Kontext kann sich neben verschiedenen Kulturen auch auf
verschiedene Teilbereiche ein und derselben Kultur beziehen wie z.B. Recht, Theo-
logie und Philosophie.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | BENJAMIN JOKISCH

sehr ihnlichen Konzeptionen im Islam zur selben Zeit?*" Diese und hnliche
Fragestellungen, die eine ,globale‘ Sichtweise voraussetzen, hitten Auswirkun-
gen auf die Arbeit der Philologen und all derjenigen, die sich wiederum auf die
Arbeit der Philologen stiitzen. Ein konkretes, auf das byzantinisch-islamische
Wechselwirkungsverhiltnis bezogenes Beispiel soll diesen Ansatz niher verdeut-
lichen:

Mehrfach ist in islamwissenschaftlichen, aber auch byzantinistischen Studien
der Hinweis auf weitergehende, d.h. iiber den militédrisch-politischen Bereich hi-
nausgehende Interaktionen zwischen Byzanz und Kalifat zu finden. So betrachtet
P. Crone*' den Synchronismus von byzantinischem und islamischem Bilderver-
bot Anfang des 8. Jahrhunderts als nicht zufillig. Verbindungen wurden auch
zwischen dem frithen byzantinischen und islamischen Humanismus im 8. und 9.
Jahrhundert gesehen. Sogar die Mu‘tazila scheint — zumindest nach A. Vasiliev*
und Haddad® — auffillige Gemeinsamkeiten mit der zeitgleichen ikonoklasti-
schen Bewegung in Byzanz zu haben. Weitere Beispiele fiir punktuelle Parallelen
zwischen den beiden Religionsstaaten lassen sich hinzufiigen. Aber dennoch ge-
hen all diese Studien, die noch weit von der vollstindigen Erfassung gleicharti-
ger, synchroner Phianomene in Byzanz und Kalifat entfernt sind, von Einzeler-
scheinungen aus, die eben nicht als Teil eines organischen, iiber die Grenzen der
jeweiligen Religion und Kultur hinausgehenden Entwicklungsprozesses betrach-
tet werden. Um der Grundannahme von der Verflechtung der Kulturen, wie sie
C. H. Becker und viele andere bereits vertreten haben, Nachdruck zu verleihen,
miissten die Hintergriinde all dieser Parallelerscheinungen auf der Basis des rele-
vanten Schrifttums niher beleuchtet werden. Im Einzelnen wire etwa zu fragen:
Welche kausale Beziehung besteht zwischen dem monotheletischen Konflikt in
Byzanz (7.-8. Jh.), der sich im Kern um die Frage des freien Willens dreht und
mit der Herausbildung einer ,grotesk‘ traditionalistischen Bewegung verkniipft
war® und dem qadaritisch-murgpitischen Konflikt im Kalifat zur selben Zeit —
ebenfalls begleitet von einer traditionalistischen Bewegung?®® Inwieweit bildet
der byzantinische Tkonoklasmus eine Reaktion auf das kurz zuvor staatlich ver-
ordnete Bilderverbot im Kalifat? Lisst sich die géngige These von P. Lemerle,

40 Zu dieser Thematik siehe die jingste Studie von Gene W. Heck: Charlemagne, Mu-
hammad and the roots of capitalism, Berlin: de Gruyter 2006.

41 Patricia Crone: ,,Islam, Judeo-Christianity and Byzantine iconoclasm®, in: Jerusalem
Studies in Arabic and Islam 2 (1980), S. 70.

42 Aleksandr A. Vasil'ev: Byzance et les Arabes, Bd.1: La Dynastie d° Amorium, Briis-
sel: Inst. de Philologie et d'Histoire Orientales 1935.

43 Robert M. Haddad: ,Iconoclasts and Mu‘tazila”, in: Greek Orthodox Theological
Review 27 (1982), S. 287-305.

44 Hier ist anzumerken, dass dieser bedeutende Konflikt in der Islamwissenschaft
kaum zur Kenntnis genommen wurde.

45 Prosopographische Untersuchungen legen nahe, dass die frithe Hadit—Bewegung in
besonderem Maf3e im Qadarismus verankert ist.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 47

dass der byzantinische Humanismus ein eigenstdndiges, vom islamischen Huma-
nismus unabhingiges Phidnomen darstelle, angesichts der Tatsache halten, dass
sich eben diese These in Bezug auf den Islam ausschlieSlich auf Sekundirquellen
stiitzt? Welche Verbindung ist zwischen der Mihina und dem 2. Ikonoklasmus in
Byzanz sowie dem anschlieBenden Triumph der Orthodoxie in den beiden Reli-
gionsstaaten zu sehen? Betrachtet man all diese synchronen Erscheinungen nicht
nur als jeweils interdependent, sondern auch diachron als Teile eines lidngeren,
byzantinisch-islamischen Entwicklungsprozesses, in dem Bewegungen, Instituti-
onen oder Einzelpersonen als Triger bestimmter Konzepte in die jeweils andere
Kultur hineinwirken und damit einen Mechanismus von Wirkung und Gegenwir-
kung in Gang setzen, ergibt sich ein duflerst komplexes Bild, das sich aus einem
rein byzantinischen oder rein islamischen Kontext heraus nicht erkldren lésst.
Vieles weist darauf hin, dass Teile der byzantinischen Zirkusparteien, insbeson-
dere der Benetoi (= die Blauen), im Zuge der arabischen Eroberungen in das Ka-
lifat einsickerten und dort nach der Konversion islamische Ableger bildeten. Die
harigitische Bewegung der Azraqiten (= die Blauen), die neben der Bezeichnung
dieselbe Militanz und eine sehr @hnliche theologische Konzeption aufweist (radi-
kale Form der Frei-Willens-Doktrin i.V.m. einem strengen Traditionalismus), ist
nach arabischen Quellen von einem Byzantiner (Nafi® b. al-Azraq) begriindet
worden. Die prekire, da politische Verantwortlichkeit implizierende Doktrin des
Qadarismus brachte zusitzliches Konfliktpotenzial in die innerislamische Ausei-
nandersetzung um die Legitimitit von Herrschaft. Umgekehrt ist zu beriicksich-
tigen, dass die Polarisierung der byzantinischen Gesellschaft bis hin zur Spaltung
der Reichskirche Mitte des 7. Jahrhunderts nicht zuletzt auf die arabische Expan-
sion zuriickzufiihren ist. Der Dyotheletismus ist Produkt jener Krise im byzanti-
nischen Rumpfstaat, in der immer mehr Menschen die Losung in der Riickkehr
zum wahren Glauben, d.h. zur Tradition, sahen. In der weiteren Entwicklung
kann das Bilderverbot Yazid II. — das bis Ende des 7. Jahrhunderts im Islam ganz
offensichtlich keine Rolle spielte — als Reaktion auf den politisch geféhrlichen
Dyotheletismus gesehen werden, der im Zuge des Trullanischen Konzils (692)
eine enge Verbindung mit der Bilderverehrung eingegangen ist und somit duf3er-
lich sichtbar wurde. Obwohl die genauen Hintergriinde des wenig spéter einge-
fiihrten byzantinischen Ikonoklasmus im Dunkeln bleiben, lédsst sich vermuten,
dass Leo III. angesichts seiner césaropapistischen Ambitionen dieselben Maf3-
nahmen ergriff wie sein Kollege in Damaskus, um sich unter dem Deckmantel
des Ikonoklasmus der dyotheletischen Dissidenten zu entledigen. Schliellich
standen sich Kaiser und Kalif im selben Konflikt derselben Opposition gegen-
tiber.

Ende des 8. Jahrhunderts wurde der Ikonklasmus durch eine kurze Phase der
Orthodoxie unter der Kaiserin Irene abgelost. Auch diese Phase hat mit der or-
thodoxen Politik Hariin ar-Rasids in seiner frithen Regierungszeit ein Pendant im
Kalifat. Das Freidenkertum am Kalifenhof in Bagdad weicht einem traditionalis-
tisch gefiarbten Konformismus. Das, was die Ikone in Konstantinopel ist, — und

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | BENJAMIN JOKISCH

diese bildet nach orthodox—christlichem Verstindnis die Alternative zur HI.
Schrift — wird der Qur’an in Bagdad. Der politische Background mag die Paralle-
litdat der neuen Orthodoxie erkldren: Sowohl Irene als auch Hartn ar-Rasid und
die einflussreichen Barmakiden, die miteinander in Kontakt standen, stiitzten sich
auf die traditionalistische Opposition als neue Machtbasis, wihrend der Einfluss
der Militirs stark reduziert wurde. Byzanz und Kalifat verfolgten in jener Zeit ei-
ne defensive Politik. Gleichzeitig kommt es in Bagdad zu einer Art Kulturexplo-
sion, eingeleitet durch die von der Regierung geférderte systematische Uberset-
zungstitigkeit. Allein schon die Tatsache, dass die Zugpferde des byzantinischen
Humanismus Johannes Grammatikos, Photios oder Choirophaktes sich zumin-
dest zeitweilig in Bagdad aufhielten, macht eine Verbindung zwischen byzantini-
schem und islamischem Humanismus mehr als wahrscheinlich.

Nach dem Sturz von Irene (802) und der Barmakiden (803) kehrte die Lage
sich wieder um. In Byzanz bekam der Ikonoklasmus erneuten Auftrieb, wobei
das Argument von der ,,Erschaffenheit des Bildes” im Vordergrund stand. Etwa
zur gleichen Zeit begann in Bagdad die Doktrin von der ,,Erschaffenheit des
Quran® zu kursieren, um schlieflich von Ma’miin zur Staatsdoktrin erklart zu
werden. Dieser stand eine wachsende Gruppe von Traditionalisten gegeniiber, die
sich zur ,,Unerschaffenheit des Qur’an* bekannte — in den Reihen der Bilderver-
ehrer, die bereits wihrend des 1. Ikonoklasmus ihren Schwerpunkt im Kalifat
hatten, sprach man von Bildern, die ,,nicht von Menschenhand gemacht* sind.
Dass die Traditionalisten im Kalifat schlieBlich triumphierten, wird nicht zuletzt
daran liegen, dass vom vorausgehenden Triumph der Bilderverehrer in Byzanz
starke Impulse ausgingen. Unmittelbar nach der offiziellen Widerrufung des Iko-
noklasmus in Konstantinopel kam es in Bagdad zu gewaltsamen Ausschreitungen
der Traditionalisten gegeniiber Vertretern der halg al-Qur’an-Doktrin. Die sich
seit Mitte des 9. Jahrhunderts formierende Orthodoxie in Bagdad gibt sich mit
ahl as-sunna wa'l-gamd‘a eine Bezeichnung, die als direkte Ubersetzung von
ecclesia apostolica et catolica interpretiert werden kann, die seit Ende des 8.
Jahrhunderts géngige Bezeichnung fiir die Orthodoxie in Byzanz.

Wie sich an diesem Beispiel zeigt, konnen sich die Forschungsperspektiven
je nach vorausgesetztem Kontext — innerislamisch oder byzantinisch-islamisch —
verschieben und jeweils zu verschiedenen Ergebnissen fiihren. Ein solcher iiber
einzelne Kulturen hinausgehender und letztlich auf Globalisierung basierender
Ansatz birgt wissenschaftsorganisatorische Probleme. Auch wenn Interdiszipli-
naritéit ein Schlagwort in der gegenwirtigen Forschung ist, so fehlen doch in vie-
len Disziplinen immer noch die organisatorischen Voraussetzungen fiir eine ef-
fektive Zusammenarbeit. Ein richtiger Schritt in diese Richtung ist sicherlich die
Errichtung von Forschungszentren, in denen verschiedene, bisher separate Dis-
ziplinen unter einem Dach vereinigt und mitunter durch besondere Koordinatoren
miteinander vernetzt werden. Interdisziplindre Forschungsprojekte lassen sich im
Rahmen solcher Institutionen eher verwirklichen und ermoglichen eine differen-
ziertere Erforschung interkultureller Phinomene. Es bleibt zu hoffen, dass Er-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFT: GLOBALISIERUNG EINER PHILOLOGISCHEN DISZIPLIN | 49

gebnisse auf dieser Ebene auf die Inhalte und Methoden der jeweiligen Diszipli-
nen zuriickwirken und die Zahl jener Spezialisten zunimmt, die sozusagen zwi-
schen den Stiihlen sitzen.

Betrachtet man also die jiingsten Entwicklungen der Islamwissenschaft unter
dem Aspekt der Globalisierung, erscheint die Disziplin eher in einem Prozess der
Auflosung oder Verschmelzung mit anderen, angrenzenden Disziplinen. Der ,Is-
lam* als Forschungsgegenstand sui generis wird nicht zuletzt aufgrund der Orien-
talismus-Debatte — ihrerseits ein Produkt der Globalisierung — lingst nicht mehr
mit der Eindringlichkeit betont wie dies etwa C. H. Becker noch Anfang des 20.
Jahrhunderts getan hatte. Andererseits erweist sich die islamkundliche Philologie
nach wie vor als unabdingbare Voraussetzung fiir viele islamrelevante Forschun-
gen und auch die innere historische Vernetzung des Islam — ob konstruiert oder
nicht — erlaubt neben den zweifellos notwendigen Spezialuntersuchungen eine
Gesamtsicht. Die Islamwissenschaft wird im Kern wohl eine philologische Dis-
ziplin bleiben, aber eben in vielen verschiedenen konkreten Ausprigungen.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Historismus versus Orientalismus?

Oder: Zur Geschichte einer Wahlverwandtschaft

BIRGIT SCHABLER (ERFURT)

Im Jahre 2008 feiert ein Buch mit einer These als Titel 30-jdhriges Jubildum:
Edward Saids Orientalismus. In diesen 30 Jahren ist die Debatte um die Rolle der
Orientalistik nicht abgerissen — zumindest was die USA betrifft, wo Saids Buch,
die Welle der Foucault-Rezeption einerseits reitend und sie andererseits befor-
dernd, die weiteste wissenschaftliche Verbreitung erfuhr. Obwohl in Orientalis-
mus zahlreiche Widerspriiche zur Diskurs-Theorie Foucaults bestanden, auf die
wiederholt hingewiesen worden ist, etablierte das Buch dort beinahe ein eigenes
Forschungsfeld in den Kulturwissenschaften. Seine Hauptthese ist, dass der Wes-
ten den Orient gewissermaflen als Objekt des Wissens nach seinem Gegenbilde
erschaffen hitte, als negative Folie seiner Identitdt und mit dem klaren Ziel, ihn
zu beherrschen. Wihrend Europa sich also rational, politisch wohlgeordnet und
entwicklungsfihig (auch: minnlich) sah, wurde der Orient als irrational, unge-
ordnet, stagnierend und weiblich dargestellt.

Aber auch in den orientalischen Studien zeigte das Buch Wirkung. In den
USA spaltete es die Nah-Ost- und Islamstudien nachhaltig. Bernard Lewis, ein
Orientalist und Historiker an der Universitit Princeton kritisierte Orientalismus
als ein falsches, geradezu absurdes Argument. Laut Lewis bewies Said einen
,beunruhigenden Mangel an Kenntnis dariiber, was Gelehrte titen und was Ge-
lehrsamkeit eigentlich sei*. Er sprach Said das Recht ab, sich zu Fragen des Ori-
ents zu #uflern, da er seine akademischen Abschliisse in keinem einzigen ein-
schldgigen Fach sondern in englischer und vergleichender Literaturwissenschaft
erworben habe.' Fiir Edward Said wiederum war und blieb Bernard Lewis ein In-
timfeind, der ihn als unliebsamen Eindringling aus des Professors ,,kleinem wis-
senschaftlichem Herrschaftsgebiet* vertreiben wolle. Die Kontroverse war bitter.

1 Bernard Lewis: ,,Orientalism. An Exchange®, in: New York Review of Books 29,
Nr. 13 (1993), S. 46-48 und ders.: ,,The Ques}ion of Orientalism®, in: New York
Review of Books 29, Nr. 11 (1993), S. 49-56. (Ubersetzung B.S.).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | BIRGIT SCHABLER

Bis heute kann in den USA die Erwihnung eines dieser beiden Kontrahenten im
falschen Kontext fiir junge Wissenschaftler/innen ein Karriere-Killer sein.”

Nicht nur im Vergleich zur amerikanischen Rezeption fiel die deutsche Aus-
einandersetzung mit Said eher mager aus. Auch hier wurde er vor allem in den
Literaturwissenschaften rezipiert. Dies ist eigentlich erstaunlich, hatte Said doch
die deutschen Orient-Studien aus seinem Argument weitgehend ausgenommen.
Unter den deutschen Orientalisten und Islamwissenschaftlern setzte sich vor al-
lem Baber Johansen mit dem Orientalismus auseinander.

Johansen stellte 1990 unter anderem die viel beachtete These auf, dass nicht
die deutsche Orientalistik einen Orientalismus im Saidschen Sinne betrieben ha-
be. Dazu sei sie, als (zu) kleines Fach, gar nicht in der Lage gewesen. Es sei
vielmehr die Geschichtswissenschaft, die sich eines solchen Orientalismus schul-
dig gemacht habe. Der Historismus im Allgemeinen, und Ranke und vor allem
Troeltsch im Besonderen dienen ihm hier als die hauptsichlichen Ubeltiter.

Ernst Troeltsch (im Text durchgehend als ,,Max Troeltsch* bezeichnet, wahr-
scheinlich in Verschmelzung mit einem weiteren Gelehrten seiner Zeit, Max
Weber) habe, so Johansen, eine ,,Kulturkreistheorie® entwickelt, die die ,,realen
Machtbeziehungen zwischen Europa und Amerika, Asien und Afrika in eine kul-
turelle Beziehung transformiert” hétte, was ihm eine dreifache Trennung, nim-
lich eine kulturelle, historische und politische, von Europa und dem Rest der
Welt erlaubt habe.® Die deutschen Orientalisten Carl Heinrich Becker (und Hans
Heinrich Schaeder) seien dem gefolgt und hitten somit den ,,historistischen Ori-
entalismus‘ nur rf:produziert.4 Da Geschichte, wie auch Recht, als hoherwertige
Disziplinen galten, hatten sie mehr Einfluss als die orientalischen Studien. Diese
miissten, so Johansen, im Lichte ihrer ,,methodischen Abhingigkeit* von ideolo-
gisch hoher eingeschitzten Disziplinen und ihrer ,praktischen Abhingigkeit™
von Staat und Gesellschaft gesehen werden.

,,Until the end of the Weimar Republic it is historicism and not Islamic Studies that de-
fines the Orient in terms of cultural essentialism [...]. It is Troeltsch and not Becker
who is the theoretical and ideological authority of this type of Orientalism.*

2 Siehe hierzu Birgit Schibler: ,,Konstruktionen des Selbst als Wissenschaft. Anmer-
kungen einer Nahost-Historikerin zu Leben und Werk Edward Saids*, in: Alf Liidt-
ke/Rainer Prass (Hg.), Gelehrtenleben. Wissenschaftspraxis in der Neuzeit, Gottin-
gen: Bohlau 2007 (im Druck).

3 Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship: The Development of Islamic Studies in
the Federal Republic of Germany*, in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies.
International Perspectives on the State of the Art, New York: Praeger 1990, S. 71-
130, hier S. 84f.

4 Ebd., S. 85.

5 Ebd, S. 86.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 53

Baber Johansen, dies muss hier mit Achtung festgehalten werden, war einer der
wenigen auf dem Felde der deutschen Islamwissenschaft, der sich tiberhaupt der
Herausforderung, die durch Saids Buch entstanden war, stellte. Seine Thesen, die
jedoch einer Exkulpation des Faches gleich kommen, haben bis in die jiingste
Zeit Wirkung gezeigt.®

Dieser Beitrag hilt es fiir wichtig, Troeltsch und Becker in den Kontext ihrer
Zeit einzuordnen und ihr Denken und politisches Handeln von dieser Warte zu
verstehen und zu bewerten. Wichtiger noch gilt es aber auch, eine Ebene tiefer zu
graben und Hinweise auf die Wurzeln von Historismus und Orientalismus zu fin-
den.

Der Historismus

Der ,,deutsche Historismus®, so Johansen, betrachte erstens das politische Leben
und die Beziehung zwischen Staat und Religion als hochsten Ausdruck der Indi-
vidualitit eines Volkes. Er gehe, zweitens, davon aus, dass eine Geschichte der
Menschheit nicht existieren konne. Fiir den Historismus existiere die Weltge-
schichte als Geschichte der Beziehungen zwischen Volkern, Nationen, Staaten,
Kulturen und Religionen. Nur einige Volker seien Teil einer Weltgeschichte.
Diese These fiihrt Johansen auf Ranke bzw. Ernst Schulin zuriick.” Der Historis-
mus definiere, drittens, historische Entwicklung als die Entwicklung von Indivi-
duen, seien dies Personen, Volker oder Kulturen. Und viertens erkenne der His-
torismus keinen menschlichen Fortschritt in der Geschichte an. Ranke lehne die
Idee des Fortschritts ab, da jede Epoche unmittelbar zu Gott, ,,also zum Histori-
ker®, so Johansen, sei.

Zunichst bedarf es an dieser Stelle also eines Wortes zum Historismus. Jo-
hansen ordnet sich ein in die Kritik am Historismus, wie sie in den 1970er und
1980er Jahren fast schon obligatorisch geworden war. Wer etwas auf sich hielt,
allen voran die sich als ,kritisch® verstehenden Historiker selbst, brandmarkte den
Historismus als eine konservative, gar reaktionidre Haltung. Vor allem diejenigen,
die die Geschichtswissenschaft als historische, gar systematische Sozialwissen-
schaft neu konstituieren wollten, distanzierten sich vom Historismus. Das Miss-
trauen gegeniiber dem Fach und den Historikern war gewaltig. Kein geringerer
als Hans-Ulrich Wehler befiirchtete:

6 Sie beeinflussten noch die kritische Studie Haridis stark. Alexander Haridi: Das Pa-
radigma der ,,islamischen Zivilisation — oder die Begriindung der deutschen Islam-
wissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933), Wiirzburg: Ergon 2005.

7 Ernst Schulin: Die weltgeschichtliche Erfassung des Orients bei Hegel und Ranke,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1958.

8 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 80f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | BIRGIT SCHABLER

,Die Gefahren [der Ausbildung des Historikers] sind allerdings auch deutlich zu erken-
nen, denn viel zu oft ist bei den Historikern das behutsame Verstehenwollen zur schie-
ren konservativen Bewegungslosigkeit und reaktionidren Vergangenheitsidealisierung

9
erstarrt*.

Es waren eher die ,allgemeinen‘ Wissenschaftstheoretiker, die in dieser Zeit dar-
auf hinwiesen, dass man zwischen den erkenntnistheoretischen Prinzipien des
Historismus und dem, was Wissenschaftler, die dem Historismus zugerechnet
werden, tatsdchlich geschrieben haben, unterscheiden miisse.'® Der ,Historismus*
ist eine von verschiedenen Definitionen, Missverstindnissen und Kontroversen
begleitete Angelegenheit.'' Eine neuere, und in den Augen dieser Autorin
brauchbare ,Definition‘ des Historismus besagt folgendes:

,Historismus ist eine bestimmte Weise des historischen Denkens und eine ihr entspre-
chende Konzeption von Geschichtswissenschaft. Es ist ein Denken, dem es um die Er-
kenntnis der Eigenart vergangener Zeiten im Unterschied zur Gegenwart und dem es
zugleich um einen iibergreifenden Zusammenhang verschiedener Zeiten geht: Deren
Aufeinanderfolge erscheint als einheitliche und durchgiingige Entwicklung eigentiimli-
cher menschlicher Lebensformen. ,Individualitdt’ und ,Entwicklung* sind die dafiir cha-
rakteristischen Kategorien. Dieses so ausgerichtete historische Denken erfolgt in der
Form einer fachwissenschaftlich organisierten Forschung: die fiir diese Forschung maf3-
gebliche Methode ist hermeneutisch definiert: Historische Erkenntnis ist Verstehen von
zeitlichen Zusammenhingen durch Einsicht in handlungsleitende Absichten (oder, wie
es in einer dlteren Terminologie formuliert wurde: in den ,Geist* der Handelnden). His-
torismus, wie er sinnvoll definiert werden kann, ist also eine verstehende Geisteswis-

senschaft.*!?

Der Historismus weist des weiteren eine Verengung des historischen Interesses
auf den Staat auf, die treffend als ,,deutsche Andacht zum Staate” (Iggers) be-
schrieben worden ist, ebenso wie eine Engfiihrung auf die Nation.

Wenn Historismus jedoch heiflt, das Vergangene oder allgemeiner das Frem-
de in seiner Eigenart zu verstehen, dann gehort dazu auch, dass man das Andere
gerade als Anderes, von der eigenen Lebenswelt des Erkennenden Abweichendes
verstehen lernt."? Dass die Historisten sich aber mehr mit der jeweils eigenen Na-
tion, dem jeweils eigenen Staat oder den Wurzeln der abendlindischen Kultur

9 Hans Ulrich Wehler: Geschichte und Soziologie, Koln: Kiepenheuer & Witsch,
1976, S. 17.

10 Helmut Seiffert: Einfilhrung in die Wissenschaftstheorie, 2. Bd., Miinchen: C.H.
Beck 1970, S. 216.

11 Annette Wittkau: Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des Problems, 2.
Aufl., Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1994.

12 Friedrich Jager/Jorn Risen: Geschichte des Historismus. Eine Einfithrung, Miin-
chen: Beck 1992.

13 H. Seiffert, Wissenschaftstheorie, S. 217.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 55

beschiftigten, zeichnet jeden Historismus aus, sei es nun der deutsche, der fran-
zosische oder der englische. Alle sind sie faktisch eurozentrisch, obwohl der His-
torismus theoretisch die auBereuropdische Welt nicht ausschliet. Man konnte
dies ein historistisches Paradox nennen.'* Dass Ranke sich auf die germanisch-
romanischen Volker beschrinkt, die Slawen ausschliefft und den Orient von vor-
neherein ,als Gegensatz Europas‘ konstruiert, ist seiner Person und seinen Inte-
ressen als Historiker in seiner Zeit geschuldet. Wolfgang Reinhard hat den Histo-
rismus als ,,Denkgewohnheit” der deutschen Historiker auf Martin Luther zu-
riickgefiihrt, womit er freilich die Formen von dessen Denken, nicht den Inhalt
meinte.'> Aber immerhin ldsst sich in diesem Zusammenhang feststellen, dass
schon Martin Luther den Orient als das Andere, die ,,Tiircken* und ihre Siege als
Bedrohung gesehen hatte, interessanterweise aber auch als gerechte Strafe fiir die
verderbte Christenheit unter der Herrschaft des pipstlichen Antichristen, der die
groBere Gefahr darstellte.'®

Dass der Historismus den Fortschrittsgedanken ablehnt, machte ihn zwar dem
Marxismus und der von ihm beeinflussten intellektuellen Kultur der 1960er und
1970er Jahre suspekt, ist aber faktisch ein groBer historischer Fortschritt gegen-
iiber den fritheren historischen Weltbildern und Theorien (Fortschrittsglaube,
Verfallsglaube und Zyklentheorien) gewesen. Dieser Punkt macht den Historis-
mus erkenntnistheoretisch, d.h. jenseits seiner Verkiirzungen, in der heutigen
Debatte, nach dem Ende der groen Meistererzédhlungen, eher wieder interessant.

Zu der Zeit, als Ernst Troeltsch und C. H. Becker schrieben, befand sich der
Historismus in der Krise. Schon einige Jahrzehnte davor hatte Friedrich Nietz-
sche in der 1873 erschienenen zweiten seiner ,,Unzeitgemifen Betrachtungen:
Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben* gegen den Historismus als
Kulturerscheinung polemisiert, ohne das Wort zu gebrauchen: Zu viel Historie
mache den Menschen schwach. Das Individuum versinke ins Innerliche, in den
»zusammen gehduften Wust des Erlernten, das nicht nach aulen wirkt, der Be-
lehrung, die nicht Leben wird.* Die ,,Austreibung der Instincte durch Historie*
habe die Menschen (er meint die Deutschen) ,,fast zu lauter abstractis und Schat-
ten umgeschaffen®."’

Um 1920, am Ende des ersten GroBen Krieges, der bekanntlich auch als ein
Kulturkrieg, ein ,Krieg der Geister* gefiihrt worden war, erhielt dieser alte Be-

14 Angelika Epple: ,,,Global History‘ und ,Area History‘. Pliddoyer fiir eine weltge-
schichtliche Perspektivierung des Lokalen®, in: Birgit Schébler (Hg.), Area Studies
und die Welt. Weltregionen und neue Globalgeschichte, Wien: Mandelbaum Verlag
2007, S. 90-116.

15 Wolfgang Reinhard: ,Martin Luther und der Ursprung der historistischen Ge-
schichtswissenschaft in Deutschland®, in: ders. Ausgewihlte Abhandlungen, Berlin:
Duncker & Humblot 1997, S. 311-344.

16 Hartmut Bobzin: Der Koran im Zeitalter der Reformation, Stuttgart: Steiner 1995.

17 Nietzsche, zitiert nach der Auswahl von Riidiger Safranski: Nietzsche, Miinchen:
dtv 1997, S. 188.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | BIRGIT SCHABLER

fund tiber die deutsche Bildungslandschaft eine neue Dringlichkeit, da die beilei-
be nicht ausgetriebenen ,,Instincte* im politischen Leben an die Oberfldche ka-
men. Die Uberwindung des Historismus, so Troeltsch, erfordere eine ,,Uberwin-
dung der Geschichte durch Geschichte®. Die ,,praktisch-kulturelle Aufgabe der
Gegenwart® lautet fiir ihn: ,,Aus dem Schmelztiegel des Historismus muf} die Ge-
schichte des Abendlandes in neuer Geschlossenheit und Vereinheitlichung hervor

1
gehen®. 8

Ernst Troeltsch und der Historismus

Ernst Troeltsch, dessen Werk im Auftrag der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften in einer neuen kritischen Gesamtausgabe herausgegeben wird, war ein
Vertreter des Kulturprotestantismus und der Religionssoziologie, Sozialwissen-
schaftler und praktischer Philosoph. Er wandte sich sowohl gegen den Historis-
mus als auch gegen den Zynismus des Machtstaatsdenkens der deutschen Ge-
schichtswissenschaft und bemiihte sich um eine europiische Kultursynthese, die
allerdings sehr westeuropdisch angelegt war. Dies tat er bereits in seinem be-
riihmten Buch Der Historismus und seine Probleme von 1922, dessen letztes Ka-
pitel wiederum sein Nachdenken ,,Ueber den Aufbau der europédischen Kulturge-
schichte* enthilt. Dieses Kapitel ist es, in dem er sich mit Becker auseinander-
setzt und das von Johansen etwas irrefithrend als ,,Kulturkreistheorie‘ bezeichnet
wird. Denn Troeltsch greift hier auf 1dngst formulierte Ideen zuriick, und entwirft
in keiner Weise eine neue Theorie. Schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die
,Kulturkreislehre, deren prominentester Vertreter wohl Oswald Spengler war,
ausformuliert."’

Nach den Verheerungen des Ersten Weltkrieges geschrieben, zeigt das Buch
Troeltschs das Bemiihen, den Bruch zwischen Deutschland und Westeuropa zu
iiberwinden. Noch mehr aber tun dies seine letzten Schriften, die er fiir eine Vor-
tragsreise nach England verfasst hatte.”’ Vor allem der deutsch-britische Kultur-

18 Ernst Troeltsch: Der Historismus und seine Probleme, Tiibingen: Mohr 1922, Kapi-
tel IV, ,,Uber den Aufbau der europiischen Kulturgeschichte®, S. 694-772, hier
S. 771. Alle Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Kapitel. Es wurde zuerst,
1918, als Vortrag gehalten und dann, 1921, im 3. Heft von Schmollers Jahrbuch
(XLIV) veroffentlicht, bevor Troeltsch es als Abschlusskapitel fiir Der Historismus
und seine Probleme verwandte.

19 Vgl. Heinz Dieter Kittsteiner: ,.,Zum Aufbau der europiischen Kulturgeschichte in
den Stufen der Moderne*, in: Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), ,,Geschichte durch Ge-
schichte iiberwinden. Ernst Troeltsch in Berlin, Giitersloh: Giitersloher Verl.-Haus
2006, S. 21-47.

20 Gangolf Hiibinger/Andreas Terwey: ,.Ernst Troeltsch: Fiinf Vortrige zu Religion
und Geschichtsphilosophie fiir England und Schottland. Der Historismus und seine
Uberwindung (1924)/Christian Thought. Its History and Application (1923)“, Ber-
lin, New York: Walter de Gruyter 2006 (Troeltsch Gesamtausgabe Band 17). Siehe

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 57

kontakt, der trotz wachsender Rivalititen das 19. Jahrhundert iiberdauert hatte,
war mit dem August 1914 abrupt unterbrochen worden. Troeltsch war einer der
wenigen deutschen Wissenschaftler, die nach dem Krieg wieder nach England
eingeladen wurden. 1923 sollte er fiinf Vortriage zur Religion und Geschichtsphi-
losophie halten. Sie sollten eine erneute ,,Gewinnung geistiger Beziehungen*
bewirken. Troeltsch starb jedoch, bevor er die Reise antreten konnte.

Ziel dieser Schriften war es, auf religiocsem Fundament WertmaBstibe einer
politischen Ethik zu liefern, um dem ,,Europdertum‘ zu neuem ,,Gemeingeist* zu
verhelfen und so den Aufbau einer zukunftsfihigen Nachkriegsordnung zu er-
moglichen. Seine Ehefrau, Maria Troeltsch, gab den posthum erschienen Schrif-
ten dann den beziehungsreichen (und geschiftstriachtigen) Titel Der Historismus
und seine Uberwindung. Die Titelgebung sorgte fiir Verstimmung bei den Verle-
gern, die ,,Die Absolutheit des Christentums* fiir einen wesentlich besseren Titel
hielten, und den Verdacht nicht loswurden, dass ersterer nicht ganz ohne Hinter-
gedanken an den Absatz des Buches ausgedacht worden war.”!

Fiir unseren Zweck der historischen Kontextualisierung macht aber der Titel
,,.Der Historismus und seine Uberwindung“ durchaus Sinn, denn er zeigt noch
einmal, wie eng die Texte an Troeltschs vorheriges Buch anschlieBen. Sie zeigen
auch, dass es fiir ihn geradezu logisch zwingend war, in seinem Bemiihen um ei-
ne westgebundene Nachkriegsordnung die islamische Welt aus dem européischen
Kulturkreis auszuschliefen. Eben weil er im (protestantischen) Christentum den
einzig verbliebenen Garanten im Aufbauprozess des neuen Europas sieht, muss
die islamische Welt draufien bleiben. Dass es ihm dabei eindeutig um Westeuro-
pa ging, zeigt die Tatsache, dass auch das orthodox-christlich-slavische Osteuro-
pa auflen vor blieb. Dieser Autorin geht es hier in keiner Weise um eine Vertei-
digung von Troeltschs Ansichten und Thesen. Wichtig ist vielmehr, sie in den
historischen Kontext zu stellen. Da es der ,,Aufbau der europidischen Kulturge-
schichte* ist, in dem Troeltsch sich explizit mit Becker auseinandersetzt, noch
einmal eine kurze Darstellung des ,,Aufbaus‘:

Zwei Hauptthemen bewegen Troeltsch: Die ,,Kultursynthese® und die Uni-
versalgeschichte. Die Kultursynthese bildet dabei die ,,subjektive Voraussetzung
und das Ideal der Universalgeschichte®, denn nach ihr treffe sie ihre Auswahl.
Die Universalgeschichte bilde den objektiven Hintergrund und das Material der
Kultursynthese (S. 700). Troeltsch sieht es als notwendig an, die Universalge-
schichte auf das Europdertum zu beschrinken, denn es geht ihm um den ,,Euro-
pdismus®, bestimmt durch die beiden Kulturwelten der modernen abendlidndi-
schen und der antiken mittelmeerischen Welt. Obwohl sich der ,,Europdismus*
mit den grofen angelsédchsischen und lateinischen Expansionen iiber den grofiten

auch die Rezension von Benedikt Stuchtey in der Stiddeutschen Zeitung vom
1. Mirz 2007, S. 14.
21 E. Troeltsch: Fiunf Vortrige, S. 61f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | BIRGIT SCHABLER

Teil der Erde ausgebreitet habe, sei er in dieser Zusammensetzung allein eine
»dinneinheit wenn wir nach dem unsere eigene Existenz tragenden historischen
Zusammenhang und Sinnganzen fragen®. Die Philologien und Historien der an-
deren Kulturgebiete stiinden mit einem dauernden Ubergewicht des Philologi-
schen etwas exotisch daneben, merkt Troeltsch richtig zur Wissenschaftsland-
schaft (nicht nur) seiner Zeit an.

»Abendland, nidheres und ferneres Morgenland, Kulturvolker, Halbkulturvilker und
Primitive sind derart verschieden, dass von einem gemeinsamen Kulturgehalt der heuti-
gen Menschheit nicht im entferntesten die Rede sein kann. [...] In diesem Umstand ist
auch die iibliche Verschiebung der Begriffe begriindet, durch die allein man Universal-
geschichte, Menschheit und Fortschritt zustande bringt, ndmlich dass man sich in
Wahrheit lediglich an die abendlidndische, europdisch-amerikanische Entwicklung hilt,
deren Menschenmasse fiir die Menschheit und deren Entwicklung fiir die Weltgeschich-
te oder Weltentwicklung ausgibt. Man mag dann einige Seitenblicke auf den Orient,
meist nur den vorderen Orient, damit verbinden und die européische Entwicklung an die
Anthropologie ankniipfen. Oder man mag sagen, dass es sich nicht um den biologischen
Begriff der Menschheit handle und dieses eben vom Abendland bestimmungsgeméil
herausentwickelt worden sei oder — einfacher — nur dort sich tatséchlich verwirklicht
finde. Aber alles das ist nur naiver oder verfeinerter Europderhochmut, begiinstigt durch
gewisse Begriffe der christlichen Dogmatik, die auch bei Feinden und Nichtkennern des
Christentums noch recht kréftig sind. Palédstina, Rom, Wittenberg und Genf sind die
Erdmittelpunkte, und von da entsteht eine Herde mit dem einen Hirten, das Reich der
absoluten Wahrheit und Erlosung, das die Moderne in das Reich der alleinigen Kultur,
Vernunft und Wissenschaft verwandelt hat. Der Eroberer, der Kolonisator, und der Mis-
sionar steckt in allem europdischen Denken. Das ist eine Quelle seiner praktischen Kraft
und Fruchtbarkeit, aber auch vieler theoretischen Irrtiimer, und Ubertreibungen® (8.
707).

Aus diesen Erkenntnissen zieht Troeltsch nun nicht die Konsequenz, eine andere
Weltgeschichte jenseits des ,,naiven oder verfeinerten Europderhochmuts* zu for-
dern und zu befordern. Thm geht es um etwas anderes, ndmlich um den (Wieder-)
Aufbau des West-Europdertums, und darum, den ,,deutschen Sonderzug in einen
europiischen Zentralbahnhof zu dirigieren“.** Deshalb gibt es fiir ihn nur eine
Weltgeschichte des Europdertums. Der alte Gedanke der Weltgeschichte, so sagt
er, miisse neue und bescheidenere Formen annehmen. Es gibt verschiedene Kul-
turkreise: den vorderasiatischen, den ,,schlieBlich in der islamischen Kultur sich

22 Gangolf Hiibinger: Gelehrte, Politik und Offentlichkeit. Eine Intellektuellenge-
schichte, Gottingen: Vandenhoeck & Rupprecht 2006, S. 190, unter Bezug auf
Bernd Sosemann: ,,Das ,erneuerte Deutschland‘. Ernst Troeltschs politisches Enga-
gement im Ersten Weltkrieg®, in: Horst Renz/Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Tro-
eltsch-Studien, Bd. 3, Protestantismus und Neuzeit, Giitersloh: Giitersloher Verlags-
haus 1984, S. 120-144.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 59

einigenden®, den dgyptischen, den hinduistischen, den chinesischen und schlie$3-
lich den mittelmeerisch-europdisch-amerikanischen. Nur in solchen Kulturkrei-
sen liegt nach Troeltsch ein einheitliches Kulturergebnis von jedes Mal véllig ei-
genem und einzigartigem Sinn vor, mit einer eigenen individuellen Entwick-
lungsgeschichte. Nun sei es aber vollig unmdoglich, diese auf sehr verschiedenen
Entwicklungshohen befindlichen Kulturkreise séamtlich geistig zu beherrschen.
Wie sie sich untereinander nur schwer verstehen, so konne niemand sie alle zu-
gleich verstehen und konnte man es, so wiirde dieses Verstdndnis zwar interes-
sant sein und die ,,Moglichkeiten des Menschentums* lehrreich beleuchten, aber
doch zugleich praktisch fiir die eigene Stellungnahme und positive Kulturarbeit
(sic!) schlechterdings nichts niitzen. Dieses letztere aber ist der einzige Sinn, den
Troeltsch der Geschichtsphilosophie zuschreiben kann.

Troeltschs Glaubensbekenntnis lautet: ,,Wir kennen in Wahrheit nur uns
selbst und verstehen nur unser eigenes Sein und deshalb auch nur unsere eigene
Entwicklung. Nur deren Erkenntnis ist uns praktisches Bediirfnis und Notwen-
digkeit, Voraussetzung des eigenen, Kultur gestaltenden Handelns und Zukunft-
wollens.“ Worum es ihm geht ist nichts weniger als die ,,brennend wichtige Auf-
gabe der Formulierung des europdischen Wesens und der Herausarbeitung der
europdischen Zukunft*“. Dies sei an einem sichtlichen Wendepunkt der européi-
schen Geschicke dringender als je und verhelfe der Historie ,.trotz allen Seufzens
tiber Historismus und Gedéchtnisiiberlastung heute zu einer zentralen philosophi-
schen Bedeutung* (S. 711).

Doch er sichert sich ab: Man wiirde ihn nun aber auch wieder falsch verste-
hen, wenn man argumentieren wiirde, es solle gar keine Ausbreitung des histori-
schen Wissens und Denkens iiber den erreichbaren Gesamtumfang des menschli-
chen Lebens geben. ,,Das wire doch eine falsche Nutzanwendung des gesagten.
Nur die Kultursynthese ist auf den angegebenen Gegenstand zu beschrinken.
Aber selbstverstindlich ist es niitzlich und notwendig, Geschichten von Indien,
China, Japan usw. zu schreiben, soweit ein Européer dazu imstande ist, und diese
Geschichten entweder selbstindig nebeneinander erscheinen zu lassen oder sie
mit anderen Geschichten unentwickelter Volker nach geographischer Reihenfol-
ge aneinanderzureihen, wie es etwa die Helmholtsche Weltgeschichte getan hat.*
(S. 711). Das sei dann aber kein historischer Zusammenhang und keine Entwick-
lung, sondern gehore in das Gebiet der ,,Buchbindersynthese* oder der ,,gelehrten
Fabrik und Kooperation®. Diesen enzyklopddischen Erkenntnissen konne man
keinen philosophischen Geist einhauchen. Hier spricht die Hybris des Ge-
schichtsphilosophen, der offensichtlich (noch) keinen Sinn hat fiir Fragen, die die
Welt als ganze, also iiber Westeuropa hinausgehend, betreffen. Auch dies ein Er-
be, das es der Geschichte des Orients in der Folge in Deutschland schwer ge-
macht hat, sich zu etablieren.

Mit der Geschichte ,,der anderen® setzt Troeltsch sich nicht auseinander, hat
auch keine Kenntnis von ihr. Denn wie sonst konnte er die leider immer noch
gingige Behauptung aufstellen, den Gedanken der Entwicklung gebe es nur in

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | BIRGIT SCHABLER

der europdisch-atlantischen Weltgeschichte; die arabische Historie sei iiber das
erzdhlende und erkldrende Stadium nicht hinausgekommen. Von Ibn Khaldun hat
er offenbar noch nichts gehort, wie auch C. H. Becker feststellt.

Auf Becker bezieht sich Troeltsch in einer langen Fufinote. Er setzt sich mit
dessen beiden zentralen Aufsitzen ,,Der Islam als Problem* und vor allem ,,Der
Islam im Rahmen einer allgemeinen Kulturgeschichte* auseinander. Er konne, so
schreibt er, der hochst interessanten Studie nur zustimmen. Aber: Der Standpunkt
des ,,reinen Historikers®, als welchen er also Becker offensichtlich sieht, sei et-
was anderes als der der Geschichtsphilosophie. Der Historiker Becker achte auf
die ,,Gemeinsamkeit der Urspriinge*, er aber auf die Gemeinsamkeit der Ergeb-
nisse (S. 727).

Becker habe ,,um der von der Urzeit her bestehenden Gemeinsamkeit zwi-
schen Europa und dem vorderen Orient willen die Einbeziehung der islamischen
Welt gefordert, die verwandte Wurzeln im hebridischen Prophetismus und in der
hellenistischen Kultur habe und lange Zeit hindurch als die Europa iiberlegene
Kulturmacht das letztere gefordert und durchwirkt habe, auch heute noch als
nichster Nachbar und relativ verwandtestes Kulturprinzip uns einen Teil unserer
wesentlichsten Lebensprobleme stelle” (S. 726). Aber Troeltsch bleibt dabei: Es
sind die Griechen, die die Grundlagen des Europédismus bereiten, und deren enger
Zusammenhang mit dem Orient verschwindet nun einmal.

Vom Orient sei dem Europidertum als selbstéindig wirkende Kraft nur der he-
brdische Prophetismus und seine Folge, das Christentum, eingepflanzt worden.
Denn seine Personlichkeitsidee sei eben gerade nicht dem Orient, sondern dem
Hellentum verwandt. Die Art, wie der Orient das letztere ins Ich aufnehmen
konnte, zeige der Islam, der Judentum und Christentum arabisiert und die daraus
entstechende Religion zu einem militdrisch-politischen Prinzip gemacht habe.
Auch fehle dem Orient die romische Tradition mit ihrem ,,praktisch-
administrativen Geiste®. Hier ist das schlichte Nichtwissen iiber den ,praktisch-
administrativen® Geist des Osmanischen Reiches zu konstatieren, dessen penible
Steuerkataster noch nicht ins Wissen der historischen Zunft eingedrungen waren.
Und einen Hammer-Purgstall nahm man in diesen Kreisen wenig zur Kenntnis.

Troeltsch kann sich dem Hellentum nicht entziehen: Die Verschmelzung der
islamischen Religion und der griechischen Kultur sei nicht entfernt so innerlich
und wesenhaft wie im Abendlande. Der Hellenismus sei vielmehr lediglich reines
Kultur-Prinzip geblieben, und die Humanisierung des Islam kam eher aus der
persischen Mystik als aus dem Hellenentum. Vor allem handelt es sich aber doch
nur um verwandte Grundlagen, und nicht um verwandte Ziele und Lebenszu-
sammenhinge. Die Ziele der islamischen Welt seien niemals wie in Europa die

23 Carl Heinrich Becker: ,,Der Islam im Rahmen einer allgemeinen Kulturgeschichte®,
entstanden 1921, zuerst veroffentlicht in: ZDMG, Jg. 76 (N.F. 1), und in Carl Hein-
rich Becker: Islamstudien, Leipzig: Quelle & Meyer 1924, S. 32.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 61

eines autonomen, frei und grenzenlos aus sich selber schaffenden Menschentums
geworden (S. 726f.).

Deshalb habe der Islam eine Spezialgeschichte fiir sich, so zahlreich und eng
seine Beziehungen zum Europdismus auch seien, und gehore nicht in die Univer-
salgeschichte des Europédertums. Es gebe keine gemeinsame Kultursynthese fiir
beide Welten, auller etwa den Gedanken der gegenseitigen Toleranz und der Ver-
stindigung sehr verschiedenartiger geistiger Welten, wozu aber ein sehr moder-
nisierter und europdisierter Islam notig wére, ,,wie ihn vielleicht die heutigen
Agypter wollen® (S. 727). Vielmehr sei umgekehrt bei der relativen Gemeinsam-
keit der Voraussetzungen die Auseinanderentwicklung beider Welten lehrreich
fiir die Triebkréfte des Europédertums.

Troeltsch will fiir die praktische Lebensbildung den Historismus iiberwinden.
Man miisse unterscheiden zwischen Kulturgehalten und praktisch-soziologischer
Lebensordnung. Die Erstere muss man aus der Historie seit Hebrdern und Grie-
chen verstehen, die Letztere vor allem in ihrer modernen Einzigartigkeit prak-
tisch-anschaulich erfassen. Und dazu bediirfe es keiner Geschichte, die weiter zu-
riickgeht ,,als auf die Bildungsgeschichte unserer Gesellschaft seit dem 16. Jahr-
hundert (S. 770). Also: Auf den Humanismus.

Troeltschs Uberlegungen zum Wesen West-Europas, die nach auBen auf Aus-
schluss, nach innen auf Neu-Ausrichtung und Intensivierung (,,Umschmelzung®)
beruhen, haben eine ungeheure Aktualitit. Kritiklos tibernommene Versatzstiicke
seiner Argumentation tauchen durchaus noch in den heutigen Europa-Debatten
auf. Weltweit ist eine Selbstvergewisserung iiber westliche Werte zu beobachten.
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, in einer Zeit der globalen Herausforderung
durch Migrationen, neue Kriege und globalen Terrorismus setzt das Nachdenken
tiber die Wurzeln europiischer Identitit erneut ein. Es kann sich heute jedoch
nicht mehr in den altbekannten Pfaden des Ausschlusses alles Fremden bewegen,
sondern muss Europa als ,Provinz der Welt* anerkennen.

C. H. Becker und der Orientalismus

C. H. Becker, der gemeinhin als der Begriinder der Islamwissenschaft gilt, war
Troeltsch, auf den er sich explizit bezog, in vielem &dhnlich. Stiarker noch als Tro-
eltsch war er Kulturpolitiker, denn er nahm zur Umsetzung seiner Pline hohe po-
litische Amter ein. Wihrend Troeltsch nur Unterstaatssekretir im PreuBischen
Kultusministerium war (1920 schied er aus diesem Amt aus), ebenso wie auch
Becker 1919, brachte es Becker 1921 und von 1925-1930 zum Kultusminister, zu
einer Zeit als Troeltsch mit seinem letzten Werk in die Wissenschaft zuriick kehr-
te.

Alfred Weber, der mit Troeltsch zusammen die Griindungsphase der Deut-
schen Demokratischen Partei prigte, beschreibt in einem Brief 1920 seinen Be-
such bei Troeltsch und seine Haltung zum aufstrebenden Becker:

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | BIRGIT SCHABLER

»L...] ich amisierte mich, dass [Troeltsch] mit typischer Nonchalance eigentlich alles,
was ihm nicht in den Kram pafite: schwierige finanzielle Lage der Hochschulen und
Professoren u. dgl., bei Seite schob, obgleich es ihn als preuBischen Unterstaatssekretir
im Unterrichtsministerium doch eigentlich recht nahe anging. — Wir sprachen viel iiber
Becker (Du weif3it!) — Auch dessen Zweifelswiirdigkeit (— er ist ja im Grund ein einfa-
cher, vielgeschiftiger und strebsamer Macher geworden —) wollte er erst nicht zugeben
[...]%

Becker und Troeltsch kannten sich bereits aus Heidelberger Universititszeiten.
Beide bewegten sich nun auf der turbulenten Hauptstadt-Biihne Berlins, aber in
unterschiedlichen Rollen. Wéhrend Troeltsch mehr in die Rolle des Intellektuel-
len schliipfte, der die politische Meinung durch geistige, publizistische Interven-
tionen zu beeinflussen suchte und auch politische Posten nicht ausschlug, wurde
Becker Wissenschaftspolitiker.

Auch C. H. Becker suchte nach den geistigen Verheerungen des Ersten Welt-
kriegs eine Erneuerung der deutschen Gesellschaft. 1918/19 leitete er seine ,,Ge-
danken zur Hochschulreform* folgendermalien ein:

,Der furchtbare Zusammenbruch, dessen Zeugen wir sind, macht alles problematisch,
was wir bisher fiir unantastbaren materiellen oder geistigen Besitz gehalten haben. Wir
sind nicht nur mit den Waffen geschlagen, wir sind in unserer geistigen und moralischen
Struktur erschiittert. [...] versagt haben die maBgebenden Faktoren unseres geistigen

Seins“.?

Versagt hatte auch die deutsche Wissenschaft:

,,Gewil} folgten wir den Gesetzen voraussetzungsloser, selbstverleugnender Arbeit; aber
wir trieben das Form- und Zwecklose der Wissenschaft wohl etwas weit, und dariiber
ging uns der Sinn fiir das Ganze, der Uberblick und das letzte Ziel der Wissenschaft,

Auswahl und Synthese verloren*.%®

Der Weg aus der Krise, den Becker vorschligt, erinnert an Troeltsch: Es miisse
der Wille zur Synthese wieder erwachen. Hierfiir will Becker interessanterweise
die Soziologie in Dienst nehmen, die dem deutschen Denken eigentlich nicht ent-
spreche, weil sie iberhaupt nur aus Synthese bestehe. Dabei denkt er an ,,Sozio-
logie im weitesten Sinne, einschlieBlich der Politikwissenschaft und der Zeitge-

24 Alfred Weber an Else Jaffé, 30.4.1920, zitiert aus G. Hiibinger: Gelehrte, S. 191f.

25 Carl Heinrich Becker: ,,Gedanken zur Hochschulreform (1918/19) (Ausziige)®, in:
Guido Miiller (Hg.), Carl Heinrich Becker. Internationale Wissenschaft und nationa-
le Bildung, KoIn: Bohlau 1997, S. 181.

26 C. H. Becker: Hochschulreform, S. 184.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 63

schichte“.*” Die ersten Lehrstiihle in PreuBen wurden auch von Becker durchge-
setzt.*®

Auch C. H. Becker, der Mann der Tat, beklagt den ,,merkwiirdigen histori-
schen Sinn des Deutschen®. Das vorige Jahrhundert sei fiir die deutsche Geistes-
wissenschaft ein Zeitalter der Historie gewesen. Noch heute litte die Gesellschaft
unter den Folgen. Uberall in der Wissenschaft hitte Historisches im Vordergrund
gestanden. Auch in der Philologie, aus der er ja herkam: Die Sprachgeschichte,
der ,historische Lautwandel* habe das gelehrte Interesse beherrscht. ,,Der Histo-
rizismus war unsere Stirke und unser Verhédngnis, denn der Deutsche nimmt die
Geschichte ernst.“*’ Becker macht diesen ,,wissenschaftlich-historischen Sinn,
eine Denkgewohnung, die leider nach rickwiérts eingestellt war, statt nach vor-
wirts®, fiir die Randstdndigkeit verantwortlich, in der das Bildungsbiirgertum
und die akademischen Kreise verharrten. ,,Gerade die Tiichtigkeit fiir das Fach
wurde zum Verhingnis fiir das Staatsbiirgertum der Professoren.

Wissenschaftlich bezieht sich Becker ebenfalls stark auf Troeltsch, vor allem
auf dessen ,,Aufbau der europdischen Kulturgeschichte®. Dieser Aufsatz war ihm
der unmittelbare Anlass, sich mit dem ,,Islam im Rahmen einer allgemeinen Kul-
turgeschichte* zu befassen.

Becker stimmt der Einteilung der Welt in Kulturkreise zu. Jeder dieser Kreise
habe seine ,,gesonderte Eigenentwicklung und entsprechend seine eigene Ge-
schichte“. Wolle man sie zusammenfassen, so kime, ,,wenn der Abendlinder als
Geschichtsschreiber auftritt, doch nur eine Vergewaltigung der anderen Kultur-
kreise zugunsten der Verherrlichung der entscheidenden abendldndischen Ent-
wicklungsmomente dabei heraus*.”’

Der einzige Punkt, in dem er Troeltsch nicht zustimmt, ist dessen Beschrin-
kung des européischen Kulturkreises auf Westeuropa. ,,Fiir den Orientalisten®, so
argumentiert er, stelle sich hier ,,das Grundproblem jeder tieferen Geschichtsbe-
trachtung®. Welches nicht darin bestehe, dass ,,von orientalistischer Seite die ent-
scheidende Einzigartigkeit des hellenischen Denk- und Formwillens und des eu-
ropdischen Tatwillens bestritten werden sollte”, sondern dass ,,in Anerkennung
des wirklichen geschichtlichen Ablaufs mit gewissen Einschrinkungen die Ein-
beziehung der vorderasiatisch-islamischen Welt in die europdische* gefordert
werden miisse.*?

Solcherart vorsichtig einschrinkend fordert Becker also, die Grenze zwischen
Europa und Asien weiter nach Osten zu verschieben, so dass ,der Islam* zu Eu-

27 Ebd., S. 189f.

28 Cornelia Essner/Gerd Winkelhane: ,,Carl Heinrich Becker (1876-1933), Orientalist
und Kulturpolitiker®, in: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 163.

29 C. H. Becker: Hochschulreform, S. 192.

30 Ebd.

31 C. H. Becker: Kulturgeschichte, S. 25.

32 Ebd., S. 26.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | BIRGIT SCHABLER

ropa gehort. Denn der Islam stellt fiir ihn das Bindeglied zwischen Europa und
Asien dar, und ist als solches ,,aus der asiatischen Geschichte* herauszuldsen.

Dazu musste er auch den Islam aus der entstechenden Religionsgeschichte
bzw. der Religionswissenschaft herauslosen, denn fiir Beckers Ehrgeiz war der
Islam weit mehr als nur eine Religion. Diese Herauslosung hatte er in seinem
programmatischen Aufsatz ,,.Der Islam als Problem‘ unternommen, in dem er die
zukiinftige Islamwissenschaft bzw. deren Existenzberechtigung begriindete (mit
dem programmatischen allerersten Satz ,,Die Wissenschaft vom Islam braucht ih-
re Existenzberechtigung nicht erst zu erweisen®): ,,Wie die alte Geschichte neben
die klassische Philologie ist sie seit langem als historische (Hervorhebung B. S.)
Disziplin neben die Philologien der von Muhammedanern gesprochenen Spra-
chen getreten®.”

Der Islam ist nach Becker also weit mehr als nur eine Religion, er ist ebenso
ein ,,Weltreich®, ungeachtet der ,,zahllosen Einzelstaaten die auf seinen Triim-
mern erwuchsen. Aber auch dies ist noch nicht ausreichend. Nicht nur eine Re-
ligion, oder banale reale Staaten, nein, ,,ein viel Groferes nennen wir so: eine po-
litische Theorie, mag sie sich nun auf staatsrechtlicher oder eschatologischer
Lehre aufbauen®. Doch auch dies geniigt Becker noch nicht: ,,das Staat und Reli-
gion umfassende Kulturganze®, gefasst als ,,Zivilisation®, auch dies sei der Is-
lam.** Eine derart umfassende ,fundamentale®, wenn nicht gar fundamentalisti-
sche Sicht des Islams bedurfte folgerichtig einer eigenen Wissenschaftsdisziplin;
an die relativ kleine Religionswissenschaft jedenfalls sollte der Islam offensicht-
lich nicht fallen.*> Dann schon eher, bei allem Seufzen iiber den Historismus, in
die Leitwissenschaft des 19. Jahrhunderts: in die Geschichtswissenschaft. Becker
etablierte die Islamwissenschaft als historische Disziplin, aber ohne sich selbst
durch ein groBes historisches Werk als Historiker hervorzutun. Dazu war er auch
zu interessiert an soziologischen und Gegenwartsfragen.

Das in seinem gigantischen Anspruch letztlich Eklektische an Beckers Kon-
stituierung der Islamwissenschaft wirkt bis heute nach. So war es ein Dreiviertel-
jahrhundert spéter einem rithrigen jungen Islamwissenschaftler, der kurz darauf
zu einem der stirksten Kritiker des Faches werden sollte, moglich, die Islamwis-
senschaft in Vortridgen als ,,Integrationswissenschaft”, die eben beispielsweise
die Disziplinen der Geschichts-, Politik- und Literaturwissenschaft umfassen
wiirde, anzupreisen. Abgesehen vom normativen Anspruch, die Islamwissen-

33 Carl Heinrich Becker: ,,.Der Islam als Problem®. Zuerst veroffentlicht (als Eroff-
nungsaufsatz) in: Der Islam, Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur des islamischen
Orients, hg. von Carl Heinrich Becker, (seit 1916 mit R. Tschudi, seit 1920 mit H.
Ritter), StraBburg: Karl J. Triibner, spiter Berlin: de Gruyter, 1 (1910), S. 1-21;
Nachdruck in C. H. Becker: Islamstudien, S. 1.

34 Ebd., S. 2.

35 Zur Entstehung der Religionsgeschichte siehe Hans Kippenberg: Die Entdeckung
der Religionsgeschichte, Miinchen: C.H. Beck 1997.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 65

schaft zu einer ,,Integrationswissenschaft” erhohen zu wollen, entspricht diese
Beschreibung durchaus noch der Realitt.

Analog zu Troeltsch sieht Becker ,,drei Urgewalten®, auf denen die islami-
sche Zivilisation beruht: Erstens den alten Orient, besonders in Bezug auf semiti-
schen Prophetismus, jiidische Gesetzesreligion, persischen Dualismus und Escha-
tologie, babylonisch-magisches Weltbild und biirokratisch-absolutistische Staats-
form, zweitens die klassische Antike in der Form des Hellenismus besonders im
taglichen Leben, in Wissenschaft und Kunst, und drittens das Christentum in sei-
ner dogmatischen, kultischen und mystischen Auspr'aigung.36 Die Urspriinge des
Morgen- und des Abendlandes, so folgert er, seien also identisch. Doch kann er
nicht anders als auf tiefen, gar biologisch konstruierten Unterschieden zu beste-
hen: ,,Man mag von Hellenisierung oder Europdisierung des Orients sprechen, es
ist ein und derselbe Prozess der Auseinandersetzung des minnlichen Elementes
Europa mit dem weiblichen Element vorderer Orient*.*’

Schon bei dieser klassischen, im Saidschen Sinne zutiefst orientalisierenden
Haltung muss man die Frage stellen, ob sie wirklich, wie Johansen behauptet, ei-
ner ,methodischen Abhéngigkeit* von der Leitwissenschaft der Geschichtswis-
senschaft geschuldet ist. Ein geschlechtlicher Unterschied begriindete zu Beckers
Zeit einen biologischen Unterschied zwischen Europidern und Westasiaten. Denn
vom Konstruktionscharakter von gender hatte Becker sicherlich noch nichts ge-
hort. Das Machtgefille, auf das er mit seinem Vergleich abhebt, ist eindeutig.

Die grundsitzliche Verschiedenheit wird weiter betont: ,,Das grofle unter-
scheidende Erlebnis des Abendlandes ist eben der Humanismus [i.0. hervorge-
hoben]. Im Abendland lebt die Antike nicht nur weiter wie im Islam, nein, sie
wird dort neu geboren. Und mit ihr wird der vom Orientalen grundsdtzlich ver-
schiedene [Hervorhebung B.S.], orientalische Mensch geboren“.38 Denn: ,,Im Is-
lam lebte die Antike [...] einfach weiter, aber nicht die Antike des Sophokles
oder Plato oder des echten Aristoteles, nein, hier herrschten die Epigonen, die
zwar auch griechisch sprechende und schreibende, aber im Grund schon orienta-
lisierte (sic!) Antike.«*

Historismus und Orientalismus

Becker, so Baber Johansens Argument, habe wenigstens eine ungleiche gemein-
same Geschichte (von ,Europa und Islam‘) gewollt, wihrend Troeltsch die Idee
der geteilten Geschichte ablehnte.*® Haridi sieht den Unterschied zwischen ,den

36 C. H. Becker: Kulturgeschichte, S. 28f.

37 Ebd., S. 29.

38 Ebd., S. 34.

39 Ebd,, S. 35.

40 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 86.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | BIRGIT SCHABLER

beiden Geschichtsphilosophen des beginnenden 20. Jahrhunderts* nur als einen
»technischen®. Beiden sei gemeinsam, dass sie darauf abzielten, die Besonderheit
der europidischen Moderne werttheoretisch zu begriinden. So konne Troeltsch den
Islam in den europidischen Kulturkreis nicht einbeziehen, und so miisse Becker
seinerseits den Islam aus der Moderne ausschlieBen.*'

Diese Einschédtzung kommt der Sache schon niher, wenn auch Becker auf
keinen Fall als ,Geschichtsphilosoph‘ bezeichnet werden kann und auch nicht das
Kaliber von Troeltsch erreicht. Die Konzepte der ,geteilten® oder auch ,ver-
wobenen‘ Geschichte sind heute neue historische Konzepte, die eine Geschichts-
schreibung jenseits des Eurozentrismus ermoglichen sollen. Von so einer Vor-
stellung ist Becker Lichtjahre entfernt, auch wenn er, wahrscheinlich aus wissen-
schaftspolitischen Griinden, aus der ungeniigenden orientalischen Aneignung des
Hellenismus ein Argument fiir den Einschluss des islamischen Westasiens (oder
des Islams? — Die Verwirrung der Begriffe bei Becker ist nicht zu iibersehen)
machen will. Mit eben diesem Argument iibrigens schlie3t Troeltsch diese Regi-
on aus. Die Logik ist da wohl auf seiner Seite.

Troeltschs Interesse liegt, wie oben diskutiert, darin, in einer Kulturtheorie
den tief gehenden Unterschied zwischen westeuropdischer und deutscher Historie
zu iiberwinden. In gewisser Weise denkt er hier spitere Westbindungen Deutsch-
lands vorweg, und in dieser Ab- und Eingrenzung wird nicht nur der Islam, son-
dern auch das orthodoxe Christentum, nicht nur Westasien, sondern auch Osteu-
ropa ausgegrenzt.

Becker hingegen, auf Grund seiner intimeren Kenntnis des Islams und der is-
lamischen Welt hitte die Bestrebungen mittlerweile klassischer muslimischer
Reformer, eine islamische Moderne vorzudenken, ernst nehmen konnen. Er
selbst stellte fest:

»-Moderne Muhammedaner haben sogar die Empfindung, dass der stark rationalistische
Charakter des Islam, v.a. seine schroffe Betonung der Einheit Gottes, besonders gut in
die moderne Welt passe, und dass eine innere Verwandtschaft bestehe zwischen dem Is-
lam und so ausgeprigt neuzeitlichen Produkten wie dem Haeckelschen Monismus.
Auch ist es kein Zufall, dass so naturwissenschaftlich gerichtete Lehren, wie die von
August Comte, in der islamischen Bildungsschicht [...] weite Verbreitung gefunden ha-
ben, wie iiberhaupt die moderne Naturwissenschaft ohne weiteres vom Islam aufge-
nommen werden kann.“*?

Becker schreibt die islamische Welt jedoch grundsitzlich aus der Moderne her-
aus. Man kann durchaus den Eindruck gewinnen, dass es ihm mit seinen Schrif-
ten eher um die Etablierung eines neuen wissenschaftlichen Faches geht, und er

41 A. Haridi: Paradigma, S. 108f.
42 C. H. Becker: ,,.Der Islam als Weltanschauung®, in: ders. (Hg.), Islamstudien, S. 40-
53, hier S. 51f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 67

deshalb ,seiner Region® eine Sonderrolle zuschreiben will. An der Anerkennung
des Rechts dieser Region, aus sich selbst heraus verstanden zu werden (ein histo-
ristisches Prinzip) aber ist er durch die Scheuklappen des (Neu-)Humanismus
gehindert.

Die Johansen-These, dass es die Historiker in der Tradition des Historismus
gewesen seien, die den Orientalismus vertreten hitten, wihrend die Orientalisten
in Abhingigkeit zu ihnen gestanden seien, kann so nicht stehen bleiben. Becker
orientalisiert den Orient stirker als Troeltsch. Und dessen Konstruktion eines de-
zidierten ,Europdismus‘ Eurozentrik vorzuwerfen, ist ein Vorwurf, der letztlich
ins Leere lauft.

Trotzdem ist die Auseinandersetzung zwischen Troeltsch und Becker heute in
dreierlei Hinsicht interessant. Erstens sind beide durch ihre Bindung an den
(Neu)Humanismus daran gehindert, das Andere wahrhaft ernst zu nehmen. Zu
tief sitzt das neuhumanistische Bildungsideal, den Europier als den wahren Er-
ben einer verkliarten Antike zu sehen, als den einzig modernen Menschen. Der
Neuhumanismus als (gymnasiales) Bildungsideal, das den originalen Renais-
sance-Humanismus verkiirzte und trotz des weiter fortgeschrittenen Wissens
normativ festschrieb, hat keine europidische Entsprechung. Er miisste fiir die
deutsche Entwicklung in der Tat weiter untersucht werden.

Historismus und Orientalismus sind verwandte Systeme. Die Wissenschaft
von der Geschichte ignorierte die Geschichte der Anderen, weil sie eben nicht als
wichtig galt. (Ausnahmen waren die populdren Weltgeschichten, und eben Ranke
und Hegel, deren Orient-Darstellung bereits in den 1950er Jahren vom Historiker
Ernst Schulin durchaus kritisch betrachtet wurde). Als zustdndig fiir das Andere
erkldrte man andere Ficher, wie die Philologien (z.B. die Orientalistik), die Geo-
graphie und die Volkerkunde. Die Wissenschaft vom islamischen Orient hatte
das Andere genuin zum Thema. Doch sie ist Teil derselben Kultur, die auch den
Historismus hervorbrachte, einer Kultur, die sich an der Antike orientierte.*’ Dies
hat in unserem Falle beim Orientalisten Becker verhindert, dass er den Orient aus
sich selbst, aus eigenem Recht heraus verstehen konnte, was der historisch-
philologischen Methode zufolge eigentlich seine Aufgabe gewesen wire. Hier
liegt also eine echte Verstindnisgrenze der Wissenschaft vom Orient, zumindest
im Falle Beckers. Das Argument wird noch bestitigt, vergegenwértigt man sich

43 Auch Josef van Ess weist darauf hin, dass Becker es nicht vermochte, den ,,Alp-
druck des Humanismus® abzuschiitteln. Kein anderer aber habe dies klarer ausge-
driickt als Noldeke: ,,Aber auf alle Fille habe ich fiirs echte Hellenentum — ehe es
sich mit dem Orient in zum Teil mir wenig sympathischer Weise mischte — sehr viel
mehr {ibrig, als fiir den ganzen Orient, wenigstens soweit er regelrecht fromm war*.
Josef van Ess: ,,The Emergence of Kulturgeschichte in Islamic Studies®, in: Mal-
colm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies. A Tradition and its Problems, Malibu: Undena
Publications 1980, S. 27-52, hier S. 47.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | BIRGIT SCHABLER

des liebenden Enthusiasmus, dessen sich Indien, Heimat des Indo-Européischen,
in der europdischen Wissenschaft erfreute.

Der Begriff der Wahlverwandtschaft geht auf Goethe zuriick, der ihn wieder-
um aus dem chemischen Wissen seiner Zeit entlehnte: Verwandte Stoffe verbin-
den sich je nach Stirke der Verwandtschaft ,,wahlverwandtschaftlich®. So sind
schon Orientalismus und Historismus verwandt, beide verbanden sich aber mit
dem (stirkeren) Neuhumanismus. Dabei sind die Folgen fiir den Orientalismus
schwerwiegender.

Der Historismus sucht das Vergangene aus sich selbst heraus zu verstehen.
Dass die Historisten sich iibertrieben auf das Eigene, den (National-)Staat kapri-
zierten, und das Andere ausschlossen, ist zumindest erkenntnistheoretisch nicht
zwingend. Der Orientalismus sucht das Andere zu verstehen. Dass er sich dieses
Andere durch Abgrenzung schuf und damit eine Wissensschopfung betrieb, in
der sich auch europiische Uberlegenheitsgefiihle und Beherrschungswille mani-
festierten, ist eine traurige Tatsache. Der Orientalismus, so wie der Begriff ge-
pragt wurde, ist die dunkle Seite des europdischen Wissensdranges. Das Sich-
Aneignen, Beherrschen und Herabwiirdigen des Anderen fand zweifelsohne statt.
Doch diese dunkle ist nicht die einzige Seite der europdischen ,Lust am Wis-
sen‘.* Dies muss in Zukunft stirker herausgearbeitet werden. Mit dem Orienta-
lismus hat die Orientalistik insofern zu tun, als Orientalisten, wie auch Historiker
(Ranke mehr als Troeltsch), Kiinstler und Literaten (diesen, zumindest den deut-
schen, ist die dunkle Seite am wenigsten vorzuwerfen) daran beteiligt waren.

Mogen die Antworten beider Autoren heute veraltet bzw. den Anforderungen
der Gegenwart nicht mehr angemessen sein, die von ihnen aufgeworfenen Frage-
stellungen sind auflerordentlich aktuell: Wie ldsst sich das Verhiltnis von Europa
zur islamischen Welt, der auBlereuropdischen Welt im Ganzen, bestimmen? Wel-
chen Platz hat die europidische Geschichte in der Weltgeschichte?

Zwei neuere Antworten auf diese Frage gilt es hier anzufiihren: Eine bahn-
brechende Weise, iiber die Denkfalle der als normativ gesetzten Universalisie-
rung der europdischen Moderne hinaus zu denken, die die Modernisierungstheo-
rie (womoglich im Anschluss an neuhumanistische Bildungsideale, Historismus
und Orientalismus?) formuliert hat, stammt von Shmuel N. Eisenstadt. Er schlug
das Paradigma der ,,multiple modernities* vor, das seitdem in den Kultur- und
Sozialwissenschaften weite Verbreitung gefunden hat. Die deutsche Ubersetzung
., Vielfalt der Moderne* ist besser als das englische Original, weil sie der Gefahr
erneuter hermetischer Grenzbildung durch den Singular vorbeugt.*’ Es wird heu-
te also versucht, Begriffe, Konzepte und Modelle neu zu denken und die ,Ent-
westlichung der Moderne‘ weiter voran zu treiben. Diese Autorin arbeitet am

44 Der Begriff ist abgewandelt von Robert Irwin iibernommen, der damit aber ein radi-
kales Gegenargument zu Said macht: Robert Irwin: The Lust for Knowing. The Ori-
entalists and their Enemies, London: Penguin, 2006.

45 Shmuel N. Eisenstadt: Die Vielfalt der Moderne, Gottingen: Velbriick 2000.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 69

Konzept einer ,globalen Moderne*.*® Dies wird auch auBerhalb Europas getan.
Der in dieser Hinsicht vielleicht einflussreichste Text, der die europdische Mo-
derne (zu der auch der Marxismus zihlt) von einer anderen Weltregion ausge-
hend dekonstruiert und Europa ,provinzialisiert® hat, ist Dipesh Chakrabartys
,Provincialising Europe“.47 Doch vor ihm sprach bereits ein deutscher Historiker,
nicht zufillig ein Althistoriker, 1988 von der ,,Welt der Geschichte und der Pro-
vinz des Historikers*.*® Die Wege der anderen, so sagte er, konnten heute ver-
niinftigerweise nicht mehr als ,.evolutiondre Sackgassen* aufgefasst werden.
Christian Meier distanzierte sich von den alten Konzepten, wie sie noch Tro-
eltsch und Becker vertraten. Wer heute noch die ,,Welt der Geschichte* auf das
Antik-Abendlindische beschrinkt sehe, sei nicht mehr einfach in den natiirlichen
Begrenzungen und Akzentuierungen einer Gesellschaft (oder eines Kreises von
Gesellschaften) befangen, in einem sinnvoll gegebenen Horizont historischer Be-
trachtung, sondern er habe schlicht Scheuklappen auf.*

In der Gegenwart, drittens, die die Globalisierung spiiren ldsst wie nie zuvor,
und vor den Herausforderungen einer verbundenen und vernetzten Welt (von der
Okologie zum globalen Terror) sind die Sozial- und Kulturwissenschaften gefor-
dert, Wissen zu generieren, das das Verstehen zwischen den Gesellschaften der
Welt fordert. Dafiir miissen sie sich selbst und ihre Traditionen kritisch iiberden-
ken. Das gilt auch fiir die Islamwissenschaft. Dieser Band ist ein wichtiger
Schritt in diese Richtung.

Gerade den Féchern, die das Wissen um nicht-europédische Gesellschaften
und Kulturen zum Gegenstand haben, kommt hier eine besondere Bedeutung zu.
Sie sind gefordert, dieses Wissen in die ,allgemeinen® Disziplinen einzuspeisen,
um das Projekt der ,Entwestlichung der Moderne® und der Globalisierung des
Wissens voranzutreiben.”® Allerdings hat hier die Islamwissenschaft das Prob-
lem, von der Disziplin, in die sie eigentlich gehort, und von der sie C. H. Becker
fern gehalten hat, die Religionswissenschaft, nun weit entfernt zu sein. Sie ver-

46 Birgit Schaebler: ,,Civilizing Others: Global Modernity and the Local Boundaries
(French/German, Ottoman, and Arab) of Savagery®, in: ders./Leif Stenberg (Hg.),
Globalization and the Muslim World. Culture, Religion and Modernity, Syracuse,
New York: Syracuse University Press 2004, S. 3-29.

47 Dipesh Chakrabarty: Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical
Difference, Princeton u.a.: Princeton University Press 2000.

48 Siehe hierzu Birgit Schibler: ,,Vorwort®, in ders. (Hg.), Area Studies und die Welt:
Weltregionen und neue Globalgeschichte, Wien: mandelbaum 2007, S. 7-11.

49 Christian Meier: Die Welt der Geschichte und die Provinz des Historikers. Drei
Uberlegungen, Berlin: Wagenbach 1989, S. 14.

50 Birgit Schibler: ,,.Das Studium der Weltregionen (Area Studies) zwischen Fachdis-
ziplinen und der Offnung zum Globalen: Eine wissenschaftsgeschichtliche Annihe-
rung®, in: diess., Area Studies und die Welt. Weltregionen und neue Globalge-
schichte, Wien: mandelbaum 2007, S. 11-44, am Beispiel der Nah-Ost-Studien in
den USA und Deutschland.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | BIRGIT SCHABLER

steht sich heute wohl am ehesten als den Kulturwissenschaften zugehorig. Mit
diesen sollte sie den Dialog suchen.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamwissenschaft aus der Sicht eines
auBer-universitaren Forschungsinstituts:

Orient als Islam?’

ULRIKE FREITAG (BERLIN)

Aus der Sicht eines Forschungsinstituts, das den Titel ,,Zentrum Moderner Ori-
ent (ZMO) trigt, stellt die deutsche Islamwissenschaft in mancherlei Hinsicht
eine Herausforderung dar. Dies hingt teils mit der Geschichte dieses Zentrums,
teils mit seiner strukturellen und finanziellen Verortung und teils mit unter-
schiedlichen nationalen Wissenschaftskulturen zusammen.

Der Begriff ,Moderner Orient* wurde und wird in der Offentlichkeit oft mit
jenen Gegenden gleichgesetzt, die auch zum Hauptarbeitsfeld von Islamwissen-
schaftlern in Deutschland gehoren, nidmlich mit der Region, die als ,Naher und
Mittlerer Osten‘ (in der Regel unter Einschluss Nordafrikas) bezeichnet wird
oder, neuerdings auch héufiger, als ,Westasien‘ und Nordafrika. Damit hat er ei-
nen zumindest impliziten Bezug zu der Region, die in der deutschen Islamwis-
senschaft im Zentrum der Aufmerksamkeit steht.

Es bedarf immer gesonderter Erkldrungen, dass der ,Orient‘-Begriff im Zent-
rum Moderner Orient ein anderer ist als der Begriff, der regional den Arbeitsbe-
reich der deutschen Islamwissenschaft bestimmt. Da der Wandel der Begriffe
auch immer einen Blick auf die sich wandelnden Vorstellungen erlaubt, sei hier
nur kurz daran erinnert, dass 1912 an der damaligen Koniglich Preulischen Aka-
demie der Wissenschaften in Berlin die Orientalische Kommission geschaffen
worden war. Thre Aufgabe bestand darin, die deutsche Orientarchidologie zu be-
fordern und bei der wissenschaftlichen Auswertung ihrer Funde zu unterstiitzen.’
Der hier zugrunde gelegte Orientbegriff war geographisch bereits sehr weit ge-
fasst, konzentrierte sich die Arbeit doch auf Regionen, die drei verschiedenen

1 Fiir Unterstiitzung bei der Materialsammlung und Textdurchsicht danke ich Leyla
von Mende, fiir zusitzliche Kritik, Anregungen und Erginzungen Bettina Grif, Sa-
rah Jurkiewicz, Achim von Oppen und Margrit Pernau.

2 http://www.bbaw.de/bbaw/Forschung/Forschungsprojekte/turfanforschung/de/Tur-
fanforschung vom 14.9.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | ULRIKE FREITAG

Kontinenten zugerechnet werden konnen: Agypten, Mesopotamien und Turfan in
Zentralasien.

Diese Arbeit wurde an der Deutschen Akademie ab 1947 fortgesetzt, wobei
neben die Beschéftigung mit der alten Geschichte die Forschung zum modernen
Asien und Afrika trat. 1969 wurde die Struktur der Akademie (nun AW der
DDR) grundlegend verindert und die Mitarbeiter der orientalischen Kommission
auf verschiedene historische Akademieinstitute verteilt. Fur diejenigen, die sich
mit der modernen Geschichte und Gegenwart Asiens, Afrikas und des Nahen Os-
tens befassten, also einer Region, die man zwischenzeitlich an der Akademie
ebenfalls ,Orient‘ nannte, wurde 1981 am Zentralinstitut fiir Geschichte ein Be-
reich ,,Geschichte der Entwicklungsldander* eingerichtet.3 Unmittelbar nach der
,Wende*, schon im Dezember 1989, setzten sich die Mitarbeiter dafiir ein, dass
eine ,,Arbeitsgemeinschaft fiir Asien- und Afrikaforschung® geschaffen werde,
die einen Rahmen fiir stiarker interdisziplindre Forschung bilden sollte, ab April
1990 kam der Name ,,Orientforschung* fiir das zu griindende Institut auf (einen
Institutsnamen von vor 1969 aufgreifend).4 ,Orient wurde unter anderem deshalb
gewdhlt, weil der Begriff kurz war und ausreichend vage, dass man — ankniipfend
an das frithere Verstindnis — neben Siid- und Westasien auch Nordafrika und das
subsaharische Afrika darunter subsumieren konnte. Damit entspricht der Begriff
regional (nicht aber inhaltlich) eher demjenigen, was traditionell unter
,Orientalistik‘ verstanden wurde und der sich auch heute noch — zumindest im
Prinzip — auf den Orientalistentagen wieder findet, nimlich die Forschung zu
Asien, manchmal auch zu Afrika.’

Islamwissenschaft und Interdisziplinaritét

Aufgrund der mittlerweile gingigen Gleichsetzung von ,Orient® mit Vorderer
Orient bzw. Islam wird in aller Regel angenommen, dass die Beschéftigung mit
dem Islam im Zentrum der Forschung am ZMO steht. Haufig sind Besucher ent-
tduscht zu horen, dass das ZMO primir ein Ort interdisziplindrer Forschung ist,

3 Kai Hafez/Gerhard Hopp: ,,Gegenwartsbezogene Orientwissenschaft in der DDR
und in den neuen Bundesldndern: Kontinuitdt oder Neubeginn?*“ in: Wolf-Hagen
Krauth/Ralf Wolz (Hg.), Wissenschaft und Wiedervereinigung. Asien- und Afrika-
wissenschaften im Umbruch. Studien und Materialien der Interdisziplindren Ar-
beitsgruppe Wissenschaften und Wiedervereinigung, Berlin: Akademie-Verlag
1998, S. 95-163, hier S. 126 und Gerhard Hopp: Bereich Orientforschung im Institut
fiir Allgemeine Geschichte, Typoskript, Berlin 1991, S. 1; ZMO, Nachlass Hopp,
Karton 5.9.

K. Hafez/G. Hopp: Gegenwartsbezogene Orientwissenschaft, S. 125f.

So auch bei Hans-Robert Roemer: Deutsche Orientalistik der siebziger Jahre. The-
sen, Zustandsanalyse, Perspektiven, Deutsche Morgenlidndische Gesellschaft 1972,
S. 3 und passim.

W A~

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENT ALS ISLAM? | 73

dem zwar auch einige Religionswissenschaftler angehoren, ohne dass diese je-
doch die Mehrzahl bilden. Auch wird ,Moderne‘ am ZMO historisch als eine
mehrere hundert Jahre umfassende Entwicklung verstanden. Insofern sind kei-
neswegs alle Forschungen gegenwartsorientiert, und auch jene, welche es sind,
beriicksichtigen historische Dimensionen. Insgesamt konnte man das Profil so
beschreiben, dass am Zentrum Moderner Orient Grundlagenforschung vor allem,
aber nicht ausschlieBlich zu muslimisch geprigten Gesellschaften zwischen Siid-
ostasien und Mauretanien, zwischen Europa und Siidafrika betrieben wird, und
zwar eine Forschung, bei der sozial- und geisteswissenschaftliche Ansitze mit-
einander verkniipft und international eingebunden werden. Dies gehort zu den
methodischen Grundauftrigen des Zentrums.®

Es ist also unter dem Aspekt der engeren disziplindren bzw. thematischen
Verortung nicht so, dass man das ZMO als ein ,,islamwissenschaftliches Zent-
rum* beschreiben kann.” Dennoch beschiiftigen sich die meisten Forscher mit ei-
ner Region, die iberwiegend muslimisch bevolkert ist. Auch trigt das nichste
Forschungsprogramm den Titel ,,Muslimische Welten — Welt des Islam?“. Ist die
Distanzierung von der (regional auf Asien und Afrika ausgedehnten) Islamwis-
senschaft also eine Chimére?

Es gibt eine Reihe von wissenschaftlichen Griinden, die bisherigen ZMO-
Forschungen zur Frage der Translokalitit, also den rdumlichen Ausprigungen
der Zirkulation von Menschen, Waren und Ideen im Hinblick auf das genannte
kiinftige Forschungsthema zu fokussieren. Eines der wichtigsten Ziele des neuen
Forschungsprogramms ist dabei, die haufig angenommene kulturelle Zusammen-
gehorigkeit der ,muslimischen Welt® kritisch zu beleuchten, indem reale Ver-
flechtungen — historische wie gegenwirtige — zwischen muslimischen Gesell-
schaften ebenso wie mit nicht dominant muslimischen untersucht werden. In-
wieweit ,Islam* als zentrales kulturbildendes Element auch jenseits des Vorderen
Orients zu verstehen ist und wie weit eine solche Sicht trigt, ist eine Frage, die
zu problematisieren sich gerade in einer Zeit lohnt, in der eo ipso vorausgesetzt
wird, dass Linder mit einer muslimischen Mehrheitsbevolkerung einen religios
wie kulturell mehr oder minder homogenen Block bilden. Insofern erscheint es
sinnvoll, systematisch und unter Einbeziehung unterschiedlicher Regionalwis-
senschaften und Disziplinen zu untersuchen, wie sich dies aus der Perspektive
unterschiedlicher muslimischer Gesellschaften selbst darstellt. Deshalb haben
Forschungen, die sich nicht mit Kultur oder Religion beschiftigen, sondern bei-
spielsweise mit Fragen nach wirtschaftlichen Handlungsrdumen, transregionalen
Migrationsstromen oder Stadtgeschichte befassen, am ZMO nicht nur ihren Platz,

6 Wissenschaftsrat: Empfehlungen zur Forderung Geisteswissenschaftlicher Zentren,
Stuttgart, 11.11.1994 (Drs. 1751/94), S. 45.

7 So z.B. der Wissenschaftsrat in seinem Bewertungsbericht zum ,,Zentrum Moderner
Orient*, Berlin, 27.1.2006, S. 27, http://www.wissenschaftsrat.de/texte/6789-05.pdf
vom 10.9.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | ULRIKE FREITAG

sie sind sogar von zentraler Bedeutung fiir das Gesamtprogramm. Und auch in-
haltlich erlaubt dies, die vieldiskutierte ,Riickkehr der Religionen‘ einmal nicht
unter dem von vornherein angenommenen Primat der Religion zu kontextualisie-
ren und kritisch zu beleuchten.

Hierfiir ist das Zentrum mit seinem langjdhrigen Forschungsprogramm, das
nicht entlang der traditionellen regionalwissenschaftlichen Trennlinien organi-
siert war, geradezu pridestiniert. Die Perspektive auf nichtmuslimische Gesell-
schaften erlaubt dabei nicht nur den Vergleich, sondern dient auch immer wieder
als ein Korrektiv, um Fragen anders zu stellen oder neue Verbindungen zu entde-
cken.

Dies ist keineswegs trivial, wenn man sich vergegenwirtigt, welche unter-
schiedlichen Entwicklungen die historische Forschung iiber die verschiedenen
Weltregionen genommen hat. So hat beispielsweise die Geschichtsforschung
zum Vorderen Orient lange die einheimische, d.h. die arabische, persische und
osmanische historiographische Tradition zu ihrer Grundlage gemacht, wihrend
sowohl osmanische als auch arabische Archive erst in jiingerer Zeit zugénglich
und als Quellen entdeckt wurden. Demgegeniiber ist die wissenschaftliche Be-
schiftigung mit afrikanischer Geschichte lange stark von der Ethnologie und den
Quellenbestinden der kolonialen Archive geprigt worden. Fiir Indien hingegen
dominiert die Geschichtsschreibung auf der Basis vor allem der britischen Kolo-
nialakten und der kritischen Auseinandersetzung damit, welche Bereiche der Ge-
schichte damit iiberhaupt erschlossen werden konnen. Einheimische Quellen
wurden, sofern es nicht um die alte Geschichte geht, erst seit den 1970er Jahren
in die Analysen einbezogen. Auch in anderen Disziplinen finden sich solche re-
gional unterschiedlichen Entwicklungen, beispielsweise hat die ,klassische‘ anth-
ropologische Beschiftigung mit illiteraten Gesellschaften lange Zeit dazu ge-
fiihrt, dass stddtische, schriftkundige oder gar technisierte Gesellschaften nicht
als Gegenstinde des Faches galten. Es wire einmal eine lohnende Aufgabe, diese
verschiedenen Methoden und Ansétze der verschiedenen regionalwissenschaftli-
chen Wissenschaftskulturen zu vergleichen — ein Unterfangen allerdings, das in
diesem Rahmen nicht geleistet werden kann.®

Philologie und Orientwissenschaft

In gewisser Weise greift der Ansatz des ZMO kulturgeschichtliche Traditionen
auf, die in der Entwicklung der Islamwissenschaft im spéten 19. Jahrhundert ge-

8 Einen zwangsldufig vergrobernden Eindruck von den unterschiedlichen Entwick-
lungen in den afrikanischen, nahdostlichen und lateinamerikanischen Geschichts-
schreibungen geben die Beitrdge von Andreas Eckert, Ulrike Freitag und Jochen
Meissner in: Wolfgang Kiittler/Jorn Riisen/Ernst Schulin (Hg.), Geschichtsdiskurs,
Band 5, Frankfurt/M: Fischer-Taschenbuch-Verlag 1999.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENT ALS ISLAM? | 75

wisse Vorbilder haben, auch wenn sich diese ,Modernisierung* der Orientalistik
primér auf den Vorderen Orient richtete und damit regional anders ausgerichtet
war als die ,Orientalistik insgesamt. Dennoch ist es lohnend, sich kurz auf Wis-
senschaftler wie Carl Heinrich Becker und Martin Hartmann zu besinnen, die un-
ter dem Einfluss von Jacob Burckhardt eine kulturhistorische Perspektive entwi-
ckelten.” Diese Islamwissenschaft setzte sich bewusst von der philologischen
Orientierung der Vorginger ab und wandte sich gegenwartsbezogenen Themen
zu. Teilweise geschah dies durchaus polemisch, etwa in Georg Kampffmeyers
Einleitung zur neu gegriindeten Die Welt des Islams. Die Zeitschrift wurde von
der ,.Deutschen Gesellschaft fiir Islamkunde* getragen, einer Vereinigung, die
sich die gegenwartsorientierte Forschung iiber Ethnologie, Kultur, Religion und
Wirtschaft zum Ziel gesetzt hatte.'” Thr Publikum sollten nicht nur Wissenschaft-
ler sein, sondern auch Deutsche, die im Orient arbeiteten, ,,die sich fiir Fragen
des Hamza oder der Imala im Arabischen nicht sonderlich erwidrmen, auch alt-
arabischen Dichtern nicht viel Geschmack abzugewinnen vermdégen, die aber an
den sie umgebenden lebendigen Verhiltnissen wohl Interesse nehmen, die offe-
nen Auges um sich schauen und Befdhigung und Neigung durchaus besitzen, das
Studium solcher Verhiltnisse zu vertiefen und iiber sie zu berichten.“""

Das Ziel dieser neuen Islamwissenschaft war ein synthetisierender Blick auf
den Orient im Kontext des Ringens um eine universale Geschichte, nicht unihn-
lich heutigen Bestrebungen, regionalwissenschaftliche Erkenntnisse in die neuer-
dings populidre Global- oder transnationale Geschichte zu integrieren. Dabei do-
minierte allerdings im frithen 20. Jahrhundert in Anlehnung an Ernst Troeltsch
die Vorstellung von Kulturkreisen, welche als eigene Einheiten gesehen wurden,
wihrend heute im Gegenteil Verflechtungen und Begegnungen im Zentrum der
Aufmerksamkeit von Globalhistorikern stehen. Interessanterweise widersprach
der Islamwissenschaftler Becker dem Historiker Troeltsch in einem wichtigen
Punkt: Fiir ihn gehorten die islamische und europiische Zivilisation im Grunde
zu einem gemeinsamen Kulturkreis, innerhalb dessen sich unterschiedliche Ent-
wicklungen abgespielt hatten. Damit kam er im Endeffekt zu dem auch von Tro-
eltsch vertretenen Ergebnis, dass Europa in seiner Entwicklung der muslimischen
Welt letztlich iiberlegen war.'? Dabei vereinte ihn mit Max Weber, mit dem Be-

9 Dazu und im Folgenden vgl. Sabine Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft*
— Die deutsche Orientalistik im 19. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner 2004, S. 256-273.

10 Vgl. Peter Heine: ,,,Nur wer Hafiz liebt und kennt...*. Berliner Islamwissenschaft.
Ein wissenschaftsgeschichtlicher Uberblick®, in: Hopp/Norbert Mattes (Hg.), Berlin
fiir Orientalisten, Berlin: Klaus Schwarz 2002, S. 45-58, hier S. 52f.

11 Georg Kampffmeyer: ,,Plane perspicere®, in: Die Welt des Islams 1 (1913), S. 1-6,
hier S. 4.

12 Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship: The Development of Islamic Studies in
the Federal Republic of Germany*, in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies.
International Perspectives on the State of the Art, New York u.a.: Pracger 1990,
S. 71-130, hier S. 84f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | ULRIKE FREITAG

cker ebenfalls regen Austausch pflegte, die Suche nach den Griinden fiir die
Entwicklung der europiischen Moderne." Es scheint, dass damals wie heute die
intensive Beschiftigung mit der aulereuropéischen Geschichte zwar nicht immer
zu einer gewissen Sympathie, wohl aber zumindest zu einem besseren Verstiand-
nis nicht nur der Unterschiede, sondern auch der Gemeinsamkeiten zwischen
verschiedenen Regionen gefiihrt hat.

Allerdings war zumindest fiir Becker noch eine Erkenntnis zentral, die in der
heutigen globalgeschichtlichen Debatte gelegentlich unterzugehen droht, namlich
die Unerldsslichkeit der philologischen Grundbildung. Fiir Becker war diese
nicht mehr Selbstzweck, sondern im Wesentlichen Mittel zum Zweck der
»Kenntnis der gesamten Kulturverhiltnisse des betreffenden Gebietes [...] mo-
gen sie gegenwirtige oder vergangene sein.“'* Beckers Schiiler Schaeder freilich
konnte Rankes Beschiftigung mit der osmanischen Geschichte durchaus etwas
abgewinnen, auch ohne Kenntnisse des Osmanischen, da er die europdischen Ar-
chive den osmanischen Chroniken fiir iiberlegen hielt.'> Es wire interessant zu
wissen, ob Schaeder diese Position nach der Offnung der osmanischen Archive
aufrechterhalten hitte.

Auch die heutige Beschiftigung mit dem modernen Orient ist kaum denkbar
ohne solide philologische Grundkenntnisse. Dies gilt natiirlich fiir die Beschifti-
gung mit der Geschichte und Gegenwart jeglicher Region, nur tendiert die reale
Globalgeschichte dazu, sich auf die Rezeption von Literatur in der hegemonialen
Sprache Englisch zu beschrinken, vielleicht noch mit Beigaben aus anderen
westlichen Sprachen. Auf die Fehleinschitzungen, die dies bewirken kann, hat
neulich Margrit Pernau hingewiesen.'® Dabei geht es nicht nur um die Frage von
Quellenkenntnis, mindestens ebenso zentral, wenn nicht im Kern der Problema-
tik, steht die Frage nach den Begriffen, welche wir den Analysen von Verflech-
tungen, Einfliissen und globalen Entwicklungen zugrundelegen.'” Hier liegt die

13 Hierzu ausfiihrlich Alexander Haridi: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation*
— oder die Begriindung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker
(1876-1933), Wiirzburg: Ergon 2005; vgl. die Rezension von Stephan Conermann
in: sehepunkte 6;12 (15.12.2006), http://www.sehepunkte.de/2006/12/10569.html
vom 20.9.2007.

14 Carl Heinrich Becker: ,Die orientalischen Wissenschaften. A. Der vordere Orient
und Afrika®, in: Siegfried Korte/Friedrich Wilhelm von Loebel (Hg.), Deutschland
unter Kaiser Wilhelm II., Bd. 3, Berlin: Hobbing 1914, S. 1183-1188, hier S. 1184.

15 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 85.

16 Margrit Pernau: ,,Global history — Wegbereiter fiir einen neuen Kolonialismus®, in:
geschichte-transnational 2004, http://geschichte-transnatinal.clioonline.net/forum/id
=572&count=26&recno=25&type=diskussionen&sort=datum&order=down&seg-
ment=16 vom 16.9.2007.

17 Hierzu Ulrike Freitag: ,,Herausforderungen an die Geschichtswissenschaft im Zeital-
ter der Globalisierung*, in: Lothar Gall (Hg.), 25 Jahre Historisches Kolleg, Riick-
blick — Bilanz — Perspektiven, Miinchen: Oldenbourg 2006, S. 271-275 und Margrit
Pernau: ,,Transkulturelle Geschichte und das Problem der universalen Begriffe.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENT ALS ISLAM? | 77

eigentliche Herausforderung fiir die transnationale Geschichte, aber auch fiir die
Regionalstudien im weiteren Sinne. Denn es ist nicht zu iibersehen, dass sie nach
wie vor einer doppelten Anforderung standhalten miissen: Unabhéngig von der
jeweiligen Disziplin, in der sie sich auf der Hohe der Zeit befinden miissen, was
theoretische und methodische Anspriiche betrifft, sind Regionalstudien ohne
Sprach- und Kulturkenntnisse von vornherein zum Scheitern verurteilt. Leider
zeigt gerade die Erfahrung in den Sozialwissenschaften, dass dies oft nicht be-
sonders ernst genommen wird, d.h. dass immer wieder davon ausgegangen wird,
dass sich Politik oder Wirtschaft einer Region auch ohne Kenntnis der lokalen
Sprache und Kultur analysieren lassen.'®

Die Ankniipfungspunkte der Forschungen am Zentrum Moderner Orient an
eine so verstandene Islamwissenschaft diirfen allerdings nicht iiberstrapaziert
werden, nicht nur aufgrund der anderen regionalen Orientierung. Vielmehr ist der
Ausgangs- und Angelpunkt bei interdisziplindrer Forschung eben nicht mehr die
Religion und die auf sie bezogenen kulturellen AuBerungen, sondern es kénnen
beliebige andere Ausprigungen menschlichen Handelns sein."

Der auBerwissenschaftliche Kontext der Orientforschung

Die Beschiftigung mit der jiingeren Vergangenheit und Gegenwart des Orients,
wo immer dieser liegen moge, kann nicht von dem gesellschaftspolitischen Inte-
resse an Fragen der Orientwissenschaften gelost werden. Dies gilt nicht nur fiir
Grofbritannien und Frankreich, wenn auch in deutlich stirker zu differenzieren-
der Form, als sie beispielsweise Said in seiner Kritik des Orientalismus vorge-
bracht hat.”® Sowohl Becker als auch Hartmann lehrten an neuartigen Einrichtun-
gen, dem Hamburger Kolonialinstitut (gegr. 1908, heute das Asien-Afrika Insti-
tut der Universitit Hamburg) und am Berliner Seminar fiir Orientalische Spra-
chen (gegr. 1887 nach dem Vorbild der Pariser Ecole spéciale des langues orien-
tales vivantes). Das Seminar sollte dazu dienen, Diplomaten und all jenen offen-
zustehen, ,,welche der hier vertretenen Sprachen fiir den Verkehr mit den Einge-
borenen bediirfen.“*' Selbst wenn betont werden muss, dass sich die Vorstellun-

Muslimische Biirger im Delhi des 19. Jahrhunderts®, in: Birgit Schébler (Hg.), Area
Studies und die Welt. Weltregionen und neue Globalgeschichte, Wien: Mandelbaum
2007 (im Druck).

18 Vgl. in jiingerer Zeit auch die Diskussion iiber die deutsche Afrikawissenschaft in:
afrika spectrum 38 (2003).

19 Fiir die Rolle der Religion in der Islamwissenschaft s.a. Dietrich von Denffer: ,,The-
oretischer Ansatz und Methode in der Islamwissenschaft®, in: XIX DOT, ZDMG
Supl. III 1 Wiesbaden 1977, S. 342-345.

20 Edward Said: Orientalism, New York: Pantheon Books 1978.

21 Eroffnungsrede von Gofllers am 27.10.1887, in: Eduard Sachau: Bericht iiber die
Eroffnung des Seminars fiir Orientalische Sprachen an der koniglichen Friedrich-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | ULRIKE FREITAG

gen vieler der an diesen Institutionen titigen Wissenschaftler nicht mit derartigen
Erwartungen deckten, so waren ihnen doch Uberlegungen nicht fremd, dass ihre
wissenschaftliche Téatigkeit deutsche Wirtschaft und Politik befordern konnten.
,Die Zeiten, da es dem Deutschen gleichgiiltig sein konnte, wenn ,hinten, fern in
der Tiirkei die Volker aufeinanderschlugen®, sind endgiiltig vorbei‘, schrieb Be-
cker 1914,% und diese Auffassung war nicht auf den Vorderen Orient beschrinkt,
sondern liel3 sich auch auf Afrika, wo Deutschland koloniale Interessen verfolgte,
tibertragen. Auch Kampffmeyer betonte die Hinwendung zu aktuellen, auch ko-
lonialpolitisch relevanten Themen, selbst wenn er im gleichen Atemzug katego-
risch versicherte: ,,Politik treiben wir nicht“.?® Dies inderte sich allerdings mit
dem Krieg, als Becker es sich zur Aufgabe machte, Islamwissenschaft in den
Dienst des Deutschen Reiches zu stellen, wihrend Kampffmeyer als Mitarbeiter
des Deutschen Auslandsinstituts in Stuttgart an der ,Uberpriifung* des Brief-
wechsels muslimischer Kriegsgefangener mitwirkte.”*

Allerdings blieben Hartmann und Becker iiber lange Zeit eher die Ausnah-
men als die Regel der deutschen Orientalistik. Nach dem Ersten Weltkrieg wie
auch wihrend des Nationalsozialismus wandte sich das Gros der Orientalisten
unabhiingig von der regionalen Ausrichtung eher philologischen Fragen zu.” Zu-
dem hatte der Kriegsausgang zur Folge, dass kolonial- und auBenpolitisch rele-
vantes Expertenwissen kaum mehr nachgefragt wurde. Im Nationalsozialismus
wurden einige Orientalische Institute geschlossen und eine Reihe von Orientalis-
ten ihrer Amter enthoben, vertriecben oder ermordet.?® Politisch relevante For-
schung fand ab 1936 zunichst an dem in eine Auslandshochschule an der Berli-
ner Universitit umgewandelten Seminar fiir Orientalische Sprachen statt, ab
1940 wurde diese mit der Hochschule fiir Politik vereint und als ,,Auslandswis-

Wilhelms-Universitéit zu Berlin und einige auf das Seminar beziigliche Schriftstii-
cke, Berlin: Im Comm.-Verlag bei A. Asser 1888, S. 4, zit. nach S. Mangold: Eine
,.weltbiirgerliche Wissenschaft®, S. 232.

22 C. H. Becker: ,,Die orientalischen Wissenschaften. A. Der Vordere Orient und Afri-
ka“, S. 1183; fiir eine zusammenfassende Darstellung vgl. S. Mangold: Eine ,,welt-
biirgerliche Wissenschaft®, S. 273-278.

23 G. Kampffmeyer: Plane perspicere, S. 5.

24 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 89, Erich Pritsch: ,,Georg Kampffmeyer*,
in: Die Welt des Islams 18 (1936), S. 1-11, Peter Heine: ,,C. Snouck Hurgronje vs.
C. H. Becker®, in: Die Welt des Islams (n.S.) 23f. (1984), S. 378-387.

25 Hierfiir und im Folgenden Udo Steinbach: ,,Neuere Entwicklungen in der deutschen
gegenwartsbezogenen Nahost-Wissenschaft®, in: Marion Gebhardt (Hg.), Institutio-
nen der gegenwartsbezogenen Orient-Forschung und -Information in der Bundesre-
publik Deutschland und Berlin (West), Hamburg: Deutsches Ubersee-Institut 1991,
S. IV-XXIV.

26 Ludmilla Hanisch: ,,Akzentverschiebung — Zur Geschichte der Semitistik und Is-
lamwissenschaft wihrend des ,Dritten Reichs‘, in: Berichte zur Wissenschaftsge-
schichte 18 (1995), S. 217-226 u. B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 90f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENT ALS ISLAM? | 79

senschaftliche Fakultit* gefiihrt.”’” Orientalistik spielte hierin keine fiihrende Rol-
le mehr, und es scheint, dass Orientalisten unter dem Verdacht standen, den
Uberlegenheitsanspruch der Arier in Frage zu stellen. Von wenigen Ausnahmen
abgesehen, widmeten sich die verbleibenden Orientalisten bevorzugt Feldern, die
als unpolitisch galten, wihrend ideologisch besetzte Felder nach Moglichkeit
ausgeklammert wurden.?®

Forschung zur Moderne im ,Orient‘ fand in breiterem Rahmen erst in den
spaten 1960ern und 1970ern in der westdeutschen Wissenschaftslandschaft ihren
Platz. Dies stand im Kontext der wissenschaftlichen Entwicklungen in den USA
und GroBbritannien, aber eben auch der politischen Offnung gegeniiber dem
Vorderen Orient. In der DDR waren schon in den 1950er Jahren vergleichende
Regionalwissenschaften an der Akademie, ab Mitte der 1960er Jahre dann in
Leipzig das Orientalische Institut die Zentren dieser Art von Forschung. Diese
,Praxis- und Gegenwartsbezogenheit® ergab sich aus der Sicht der Regionalstu-
dien als einem auflen- und gesellschaftspolitischen Gestaltungsinstrument von
Partei und Staat.”

Auch heute steht eine auf die Moderne bezogene Grundlagenforschung im
Kontext der politischen Entwicklungen. Dies gilt gerade, aber keineswegs aus-
schlieBlich fiir Forschungen, die sich auf muslimische Gesellschaften beziehen,
insbesondere nach dem 11. September 2001. In einer Zeit, in der Forschungsein-
richtungen nicht mehr institutionell, sondern auf Programmbasis befristet finan-
ziert werden, spielt natiirlich die Frage nach der Finanzierbarkeit von For-
schungsprogrammen eine gewisse Rolle. Wihrend viele der kleineren Regional-
wissenschaften am Rande des Uberlebens stehen, hat es fiir islambezogene For-
schung eine Art Boom gegeben, ebenso wie dies beispielsweise aus wirtschaftli-
chen Griinden in den letzten Jahren fiir Chinastudien zu beobachten ist. Dies gilt
nicht nur fiir das studentische Interesse und die Nachfrage nach Absolventen,
sondern eben auch fiir Wissenschaft in der Weise, dass es verhdltnisméBig leicht
ist, derartige Forschung zu finanzieren. Dessen muss man sich bewusst sein,
selbst wenn die Ziele einer Einrichtung auf Grundlagenforschung und nicht auf
Politikberatung gerichtet sind. Fiir ein Zentrum wie das ZMO bedeutet dies auch
die stete Mahnung, den gewihlten Fokus regelmiflig anhand der Entwicklung
wissenschaftlicher wie gesellschaftlicher Debatten zu iiberdenken und auf keinen
Fall jene Fragen und Regionen, die weniger offentliche Aufmerksamkeit erregen,
automatisch zu marginalisieren.

Was nun die Aufgaben dieser Grundlagenforschung anbelangt, so hat sie
Hans Robert Roemer 1972 fast exemplarisch formuliert. Er stellt in den Vorder-
grund die ,,Vertiefung — ja oft erst Begriindung — unseres Verstindnisses der

27 P. Heine: Berliner Islamwissenschaft, S. 51.

28 L. Hanisch: Akzentverschiebung, S. 219f. und B. Johansen, Politics and Scholars-
hip, S. 91.

29 K. Hafez/G. Hopp, Gegenwartsbezogene Orientwissenschaft, S. 99f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | ULRIKE FREITAG

Volker Asiens und Afrikas, deren Gewicht fiir Europa stindig wichst®, und die
Uberwindung des herkdmmlichen eurozentrischen Denkens. Die von ihm gefor-
derten Untersuchungen, sowohl einzeln als auch im Vergleich, zu Gegenwarts-
problemen und zur Rolle der Religionen im Kulturwandel, aber auch die Siche-
rung gefihrdeten Materials und QuellenerschlieBung wie auch die Ubersetzung
bedeutender Werke sind bis heute zentrale Aufgaben. Bereits Roemer betonte die
Notwendigkeit der auBeruniversitidren Institutionalisierung einer solchen — auch
gegenwartsbezogenen — Orientforschung fiir Aufgaben, ,,deren Kontinuitdt Ar-
beitskraft und Lebensdauer eines einzelnen Gelehrten iibersteigt.**

Hinzugekommen ist allerdings ein Aspekt, der zu Roemers Zeiten noch nicht
ganz dieselbe Rolle spielte: Es wird von Wissenschaftlern zunehmend erwartet,
eine Offentliche Rolle bei der Vermittlung ihrer Ergebnisse zu spielen und auch
so — und nicht nur in Denkschriften und durch Beratungstitigkeit — die Relevanz
ihrer Forschungen immer wieder unter Beweis zu stellen. Wie ernst Universititen
dies nehmen, zeigt sich etwa daran, dass manche Universititen heute beispiels-
weise Medienauftritte in der Leistungsbilanz beriicksichtigen, auf deren Grund-
lage Institute einen Teil ihrer Mittel erhalten. Um wie viel wichtiger ist die 6f-
fentliche Sichtbarkeit erst fiir Einrichtungen, deren Finanzierung regelmiBig auf
dem Priifstand steht. Wihrend Politiker in der Regel wenig Zeit fiir die Erkennt-
nisse von Kulturwissenschaftlern haben, sieht dies bei Medien, Bildungseinrich-
tungen, aber in letzter Zeit auch bei entwicklungs-, sicherheits- und wirtschafts-
politischen Einrichtungen teilweise ganz anders aus. Wie aber positionieren sich
Wissenschaftler, wenn sie regelméBig Forschungsinteressen und Nachfrage mit-
einander verbinden miissen? Es geht bei dieser Frage weniger um die — teilweise
erhebliche — zeitliche Belastung, sondern vielmehr um die kritische Reflektion
dessen, was eine solche Nachfrage fiir die inhaltliche Ausrichtung von Forschung
bedeutet — individuell wie institutionell. Und welche Riickwirkungen hat dies auf
das Verhiltnis zwischen im Westen angestellten Wissenschaftlern und Kollegen
in den Regionen, iiber die geforscht wird? Nicht nur die Politik, auch die Offent-
lichkeit zeigt regelmifig ein groBeres Interesse an moglichst verwertbaren und
auf Tagesaktualitit gerichteten Informationen iiber ,den Islam®, was eine mogli-
che Verkiirzung der Perspektiven und Verschiebung von Forschungsinteressen
durchaus befordern kann.

Aber auch die Forschungsbedingungen haben sich nach dem 11. September
erheblich verindert. Mehr noch als anderswo bestehen bei muslimischen Kolle-
gen nicht nur hohe Erwartungen an ihre Kollegen, das Bild der Region im Wes-
ten zu korrigieren, sondern auch die Sorge, durch die gesammelten Informationen
in ein falsches Licht geriickt zu werden. Dies beeinflusst die Lektiire von dem,

30 H. R. Roemer: Deutsche Orientalistik der siebziger Jahre, S. 4f., 29.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ORIENT ALS ISLAM? | 81

was tiber muslimische Gesellschaften publiziert wird; es stellt Forscher vor kom-
plizierte Fragen und kann in bestimmten Umstinden ihre Sicherheit gefihrden.’'

Insofern erscheint es an der Zeit zu sein, dass eine offene Debatte iiber das
Verhiltnis von Wissenschaft, Politik und Offentlichkeit beginnt, denn die Versu-
chungen einer Medienorientierung liegen ebenso auf der Hand wie die Einsicht,
dass die Elfenbeinturmexistenz von Wissenschaftlern wohl der Vergangenheit
angehort. Gerade fiir jene, die sich mit muslimischen Gesellschaften befassen, er-
scheint dies aufgrund des offentlichen Interesses von besonderer Bedeutung zu
sein.

31 Caroline B. Brettell: ,,Introduction Fieldwork, Text, and Audience”, in: dies. (Hg.),
When They Read what We Write. The Politics of Ethnography, Westport u.a.: Ber-
gin & Garvey 1993, S. 1-24; zu aktuellen Fragen vgl. Farish A. Noor: Writings on
the War on Terror, New Delhi: Global Media Publications 2006, S. 17-32.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TEIL 1l
AN DEN ANGEBLICHEN RANDERN



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,Die Mauer muss weg!‘, oder: Alles fiir sich ist
singular. Gedanken zur islamwissenschaftlichen

Beschiftigung mit Siidasien in Deutschland’

JAN-PETER HARTUNG (LONDON)

Im Juni 1907 unterbrach ein 30jdhriger indischer Muslim seine Studien am Trini-
ty College der University of Cambridge und reiste nach Heidelberg, um dort sei-
ne bisher lediglich rudimentéren Deutschkenntnisse zu verbessern, hatte er doch
in den Jahren zuvor in zunehmendem Mal3e eine Passion fiir die Philosophie des
deutschen Idealismus entwickelt. Nur wenig spéter erwarb er an der Philosophi-
schen Fakultdt der Ludwig-Maximilians-Universitdt zu Miinchen beim Semitis-
ten Friedrich Hommel (gest. 1936) den akademischen Grad eines doctor philo-
sophiee® und kehrte nur ein Jahr spiter in die britische Kronkolonie zuriick. Zu
diesem Zeitpunkt war wohl kaum jemandem bewusst, dass dieser junge Mann zu
einem der originellsten muslimischen Denker des 20. Jahrhunderts werden sollte,
der Zeit seines Lebens produktiv von den Erfahrungen in Deutschland gezehrt
hatte. Ebenso wenig war abzusehen, dass gerade iiber seine Person und sein
Werk ein Tor zur Beschiftigung deutscher Orientalistinnen mit dem muslimi-
schen Siidasien aufgestoBen werden sollte. Sein Name war Muhammad Sah Igbal
(gest. 1938), der philosophische Poet/poetische Philosoph und Vordenker des
heutigen Staates Pakistan.

Man konnte nun annehmen, dass der Bezug eines namhaften Vertreters des
damals zeitgendssischen muslimischen Denkens zu Deutschland und seiner Wis-
senschaftstradition unmittelbar ein deutlich wahrnehmbares Interesse innerhalb

1 Ich danke von Herzen all denjenigen Kolleglnnen und Freundlnnen, die frithere
Entwiirfe dieses Beitrages mit ihren kritischen Kommentaren versehen haben, oder
aber auch Informationen mit mir geteilt haben.

2 Dies geschah unter interessanten Umstdnden: Zum einen wurde dem Aspiranten aus
undurchsichtigen Griinden das regulidre Promotionsstudium in Miinchen erlassen,
zum anderen wird vielfach gemunkelt, die Dissertation sei in Cambridge aus ebenso
dunklen Motiven nicht angenommen worden.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | JAN-PETER HARTUNG

der deutschen Islamwissenschaft an der Beschiftigung mit demjenigen kulturel-
len Kontext geweckt hitte, aus dem der prominente Gast stammte. Dem war al-
lerdings nicht so. Woher riihrt es also, dass noch gegen Ende der 1980er Jahre
sowohl international als auch innerhalb der deutschen Orientalistik beanstandet
wurde, die gegenwirtige wissenschaftliche Beschiéftigung mit dem muslimischen
Siidasien wire allenfalls als ,stiefmiitterlich® zu bezeichnen und wiirde der Be-
deutung der Region auch fiir die ,traditionellen‘ Untersuchungsgegenstinde der
Islamwissenschaft keinesfalls gerecht?” Es ist meines Erachtens durchaus sinn-
voll, dieser Frage offensiv nachzugehen. Insbesondere angesichts der in den letz-
ten Jahren vorgelegten grundlegenden Arbeiten, die das ,muslimische Siidasien*
verstarkt ins Bewusstsein aufgeschlossener Islamwissenschaftlerlnnen in
Deutschland geriickt haben, scheint es mir beileibe nicht mehr nétig, diesen Un-
tersuchungskontext gesondert zu rechtfertigen: Auf die in diesem Zusammen-
hang beispielsweise hidufig Bezug genommene hohe Zahl an Muslimen auf dem
Subkontinent, die diejenige der einzelnen arabophonen Linder um einiges iiber-
trifft, muss meiner Ansicht nach ebenso wenig verwiesen werden wie auf die an-
zuerkennenden indischen Beitrdge zu einer globalen muslimischen Kulturge-
schichte im weitesten Sinne. Eine solch defensive Haltung hat zwar ihre Ge-
schichte, fithrt — nach meinem Dafiirhalten — letztlich aber nicht unbedingt zu
mehr Verstindnis innerhalb der akademischen Zunft, zu einem Abbau der ver-
hirteten gegenseitigen Vorurteile, und so zu einem angemessenen Umgang mit
dem Gegenstand. Vielmehr besteht die Gefahr, dass sie ihrerseits ein neues
Schisma erzeugt, das sich in der Umkehrung der bisherigen ,stiefmiitterlichen*
Behandlung des muslimischen Siidasien durch die vor allem semitistisch orien-
tierte deutsche Islamwissenschaft manifestiert, namlich in der Uberprivilegierung
einer als besonders bedeutsam essentialisierten Region mit ihren dazugehorigen
Konstituenten, wie beispielsweise der indo-muslimischen Literatursprache Urdu.

Nichtsdestotrotz ist das Unbehagen derjenigen Islamwissenschaftlerlnnen,
die sich in der Vergangenheit mit dem muslimischen Siidasien beschéftigt haben,
durchaus ernst zu nehmen und, um einer kiinftig konstruktiveren Auseinander-
setzung mit dem Gegenstand innerhalb der deutschen Islamwissenschaft willen,
in seiner Genese eingehender zu untersuchen. Erst dann wird — und einen solchen
Versuch werde ich abschlieBend unternehmen — die Méglichkeit zu einer Neube-
stimmung des Standortes des Forschungsgegenstandes ,muslimisches Siidasien®
eroffnet, ganz im Sinne des alten und oft gescholtenen historistischen Credo von
der historia magistra vitc.

3 Vgl z.B. J.M.S. Baljon: Religion and Thought of Shah Walt Allah Dihlaw1, 1703-
1762, Leiden: Brill 1986, S. vii; Bert G. Fragner: ,,Aktuelle Fragen der historischen
Erforschung der islamischen Welt“, in: Seculum 40 (1989), S. 161-165, hier
S. 161f.; Helmut Reifeld: ,,Preface”, in: ders./Imtiaz Ahmad (Hg.), Lived Islam in
South Asia. Adaption, Accomodation & Conflict, New Delhi: Social Science Press
2004, S. vii.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 87

Wem gehdrt Sidasien? — Abgrenzungsprobleme |

Die mangelhafte islamwissenschaftliche Beschiftigung mit dem indischen Sub-
kontinent mag zu nicht geringem Teil daran liegen, dass wir es hier — trotz des
bemerkenswert hohen muslimischen Anteils an der Gesamtbevolkerung — eben
doch mit einer religiosen Minderheit zu tun haben, die gegeniiber der Mehrheit
von iiber 70% Hindus auch vor der Teilung der britischen Kronkolonie im Jahre
1947 recht gering wirkte. So mag man heute zwar gegen eine heuristische Taxo-
nomie von ,Majoritit-Minoritidt* oder ,Zentrum-Peripherie‘ wettern, vom Stand-
punkt der frithen orientalistischen Wissenschaften des 19. Jahrhunderts ist die
Konzentration der Islamwissenschaft auf den nahostlichen Raum durchaus nach-
vollziehbar. SchlieBlich, und dies ist meines Erachtens eines derjenigen Proble-
me, aufgrund derer die Islamwissenschaft sich auch noch in jiingerer Zeit mit
Forschungen zur Region Siidasien schwer tut, institutionalisierte sich nahezu pa-
rallel zu ihr eine andere philologische Disziplin, deren regionaler Fokus ganz
ausschlieBlich auf Indien lag und liegt: die Indologie.

Im Jahre 1818 wurde August Wilhelm von Schlegel (gest. 1845), Bruder des
namhaften romantischen Philosophen Friedrich von Schlegel (gest. 1829), zum
Professor fiir Literatur an die gerade erst etablierte Rheinische Friedrich-
Wilhelms-Universitdt zu Bonn berufen. Dies gilt als Beginn der akademischen
Indienforschung in Deutschland und begriindete damit eine Wissenschaftstradi-
tion, der sich die universitiare Indologie hierzulande bis heute mafBgeblich ver-
pflichtet fiihlt:* Diejenige der philologischen Veda- und Sanskrit-Forschung. Ei-
ne solch bewusste Einengung des Untersuchungsgegenstandes ,Indien® unterliegt
einer bestimmten ideologischen Féarbung, die sich nicht zuletzt den von der impe-
rialen britischen Gelehrsamkeit des 19. Jahrhunderts hervorgebrachten Orienta-
lismen verdankt. Dies belegt in beispielhafter Weise die 1882 erschienene und
breit rezipierte Schrift India. What Can It Teach Us des bis heute in Indien wohl-
gelittenen Sanskrit-Philologen und Religionshistorikers Friedrich Max Miiller
(gest. 1900):

»Wahrlich, es gibt viele Dinge, welche Indien von uns zu lernen hat; aber es gibt andere
und in einem Sinne sehr wichtige Dinge, welche auch wir von Indien lernen kdnnen.
[...] Deshalb mochte ich es meinen Freunden, welche vielleicht Jahre lang in Indien ge-
lebt haben, als Civilbeamte oder Offiziere oder Missionire [sic] oder Kaufleute, und
welche ein gut Teil mehr von jenem Lande kennen miissen, als einer, der niemals seinen
FuB auf den Boden von Aryavarta gesetzt hat, auf einmal klar machen, dass wir von
zwei ganz verschiedenen Indien reden. Ich denke besonders an Indien, wie es vor tau-
send, zweitausend, mag sein dreitausend Jahren war; sie denken an das Indien von heu-

4 Vgl. Ernst Windisch: Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertums-
kunde, Reprint von 1917-21, Berlin, New York: de Gruyter 1992, S. 75; Hans-
Wilm Schiitte: Die Asienwissenschaften in Deutschland. Geschichte, Stand und Per-
spektiven, Hamburg: IFA 2002, S. 30f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | JAN-PETER HARTUNG

te. Und wiederum, wenn sie an das Indien von heute denken, so erinnern sie sich haupt-
sdchlich an das Indien von Calcutta, Bombay oder Madras, an das Indien in der Stadt.
Ich blicke auf das Indien der Dorfgemeinden, das wahre Indien der Inder.*>

Von Muslimen auf dem indischen Subkontinent, die zu Schlegels Zeiten bis zur
Absetzung des Mogulmonarchen Bahadur Sah Zafar im Zuge der Niederschla-
gung des Sepoy-Aufstandes von 1857/8 dort noch die nominelle Herrschaft aus-
ibten, war hier nirgends die Rede; in der orientalistischen Diktion der Vordenker
britischer Kolonialprdsenz in Indien konstituiert der Beginn muslimischer Ge-
genwart im Jahre 92/711 auch den Beginn des Mittelalters. Dieses ,Mittelalter* —
dhnlich negativ konnotiert wie in der europdischen Periodisierung, nimlich als
Epoche der Dunkelheit zwischen Antike und deren Wiederbelebung in der soge-
nannten ,Neuzeit‘® — dauerte bis zur erwihnten Abschaffung der Mogulmonar-
chie in der Mitte des 19. Jahrhunderts an;’ fiir das Ankniipfen an die von Max
Miiller konstatierte ,klassische‘ Zeit ist die griindliche Untersuchung dieses Mit-
telalters allemal zu ignorieren. Folgerichtig waren denn auch eine Reihe der neu-
en indologischen Lehrstiihle in Deutschland v.a. durch britische Gelder finan-
ziert.® Die Sponsoren durften dafiir eine bestimmte Ausrichtung in Forschung
und Lehre erwarten und sie wurden nicht enttduscht: Es galt das indische Alter-
tum fiir die anbrechende ,neue Zeit‘ wiederzubeleben, und dieses bestand nun in
der essentialistischen Wahrnehmung der frithen Indologen v.a. in der vedischen
Kultur, dem Herzstiick dessen, was als ,Hinduismus‘ die Diktion oftmals bis in
die heutige Zeit bestimmt.’

Natiirlich hat sich auch die deutsche Indologie in den vergangenen Dekaden
wandeln miissen, nicht zuletzt aufgrund der unriihmlichen Rolle, die eine Reihe
ihrer Vertreter wihrend der Zeit des Nationalsozialismus gespielt und mit der sie
ihre vorgeblich wertfreie, da rein philologische Wissenschaft erheblich diskredi-
tiert hatten.'” Die Nachkriegszeit stellte neue politisch und wirtschaftlich be-
stimmte Anforderungen an die Indien-bezogene Forschung, was zumindest in ei-

5 Friedrich Max Miiller: Indien in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung. Vorlesungen
gehalten an der Universitdt Cambridge, tibers. v. C. Capeller, Leipzig: Engelmann
1884, S. 4-6 (Kursiva: JPH). Vgl. auch: E. Windisch: Geschichte der Sanskrit-
Philologie, S. 293-8.

6 Vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt/M: Suhrkamp 1979, S. 304-6.

7 Vgl. Ronald Inden: Imagining India, Oxford u.a.: Basil Blackwell 1990, S. 54f.,
186f.

8 Vgl. H.-W. Schiitte: Die Asienwissenschaften, S. 39.

Vgl. R. Inden: Imagining India, S. 85-127.

10 Vgl. Sheldon Pollock: ,.Deep Orientalism? Notes on Sanskrit and Power beyond the
Raj“, in: Carol Breckenridge/Peter van der Veer (Hg.), Orientalism and the Post-
colonial Predicament. Perspectives on South Asia, Philadelphia: Univ. of Pennsyl-
vania Press 1993, S. 76-133, hier S. 86-96; H.-W. Schiitte: Die Asienwissenschaf-
ten, S. 133-8.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 89

nem Fall auch institutionelle Konsequenzen nach sich zog: An der Ruprecht-
Karls-Universitit zu Heidelberg wurde 1962 mit dem Siidasien-Institut (SAI) ein
bis heute in der Bundesrepublik einzigartiges multidisziplindres Hochschulzent-
rum geschaffen, das mit dem Auftrag versehen war — ausgehend vom Erbe der
Indologie — erstmals auch neuindische Philologien fest zu verankern und zudem
eine Reihe sozialwissenschaftlicher Facher mit klarem Regional- und auch Ge-
genwartsbezug zu integrieren.'' Innerhalb dieser Disziplinen, die im Ubrigen der
anglophonen Siidasienforschung der Nachkriegszeit entsprechen, fand nun auch
erstmals das muslimische Indien eine — wenn auch bis heute noch zaghafte —
Wiirdigung.

Die etablierte Indologie allerdings, die mit 14 Lehrstithlen die deutsche For-
schungslandschaft zur Region bis heute dominiert, war und ist von dieser Ent-
wicklung nur miBig beeindruckt. Noch 1979 waren Heinz Bechert, einstiger Or-
dinarius fiir Indologie an der Georg-August-Universitdt Gottingen, und Georg
von Simson, zuletzt Professor an der Universitit Oslo, in ihrer Einfiihrung in die
Indologie — diese wird Studierenden tibrigens bis heute als Handreichung emp-
fohlen — auf der Basis ,,allgemein anerkannter Konventionen dariiber [einig], was
als notwendiger Teil eines Studiums der Indologie zu gelten hat“'% Es bleibt hier
beim Althergebrachten, die Beschiftigung mit all den anderen moglichen Feldern
der Siuidasien-bezogenen Forschung gilt auch heutigen Indologlnnen — selbstver-
standlich mit einigen wenigen Ausnahmen — nicht als dem Fach zugehorig und
wird nur allzu oft mit einem Naseriimpfen bedacht. Dass mittlerweile an den In-
dologischen Seminaren der Bundesrepublik auch neuindische Sprachen, hierun-
ter in wenigstens fiinf Fillen nun sogar die Islamsprache Urdu," gelehrt werden,
scheint lediglich ein dem Zeitgeist geschuldetes notwendiges Ubel zu sein und
wird von den fithrenden FachvertreterInnen denn auch eher en passant und allen-
falls mit recht begrenztem Enthusiasmus betrieben. Studien zum muslimischen
Indien sind hier jedenfalls auch weiterhin nicht hervorzubringen, zumal auch Ur-
du eher als eine in arabisierten Lettern geschriebene Variante des Hindi verstan-
den wird."

Anders scheint die Lage am Heidelberger SAI — allerdings leider nur auf den
ersten Blick. Auch hier wird Urdu — wenn auch kontinuierlich schon iiber Jahre —

11 Vgl. ebd., S. 192-9.

12 Heinz Bechert/Georg von Simson (Hg.), Einfithrung in die Indologie. Stand — Me-
thoden — Aufgaben, Darmstadt: WUG 1979, S. 5.

13 Vgl. Christina Oesterheld: ,,Problems of Teaching Urdu in Germany: A Foreigner’s
Reflections on the Status of Urdu“, in: The Annual of Urdu Studies 17 (2002),
S. 125-137, hier S. 126.

14 Vgl. ebd., 126f. Interessanterweise wurde dieses Verstindnis lange selbst von den
wenigen islamwissenschaftlichen FachvertreterInnen transportiert, die bis Mitte des
20. Jahrhunderts eine begriiBenswerte Offenheit fiir das Urdu bewiesen haben. Vgl.
Otto Spies/Ernst Bannerth: Lehrbuch der Hindistani-Sprache, Leipzig, Wien: Har-
rassowitz 1945, S. 1f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JAN-PETER HARTUNG

im Bereich Moderne Indologie in vergleichsweise geringem Umfang und zudem
mit einem klaren literaturwissenschaftlichen Impetus gelehrt; die Islam-bezogene
Komponente wird lediglich durch Urdu-sprachige und eher landeskundliche Tex-
te bedient. Die fiir ein griindliches Studium des siidasiatischen Islam relevanten
Sprachen Arabisch und Persisch werden auch am SAI nicht unterrichtet, der
Schwerpunkt liegt vielmehr auf einer Lese- und Kommunikationskompetenz, die
zuvorderst auf ein Verstindnis gegenwirtiger Entwicklungen vor allem in Pakis-
tan abzielt, ohne auch hier den religionsbezogenen Faktor in allzu groBer Tiefe
wiirdigen zu konnen. Zwar wurden in den letzten Jahren vor allem in den Fach-
bereichen Geschichte Siidasiens und Politikwissenschaften einzelne Lehrveran-
staltungen mit Islam-Bezug abgehalten, diese hatten aber eher den Charakter von
Uberblicksveranstaltungen ohne eine ersichtliche Moglichkeit der Vertiefung in
anschlieBenden Kursen. FEine angestrebte engere Kooperation mit der Heidelber-
ger Orientalistik — immerhin ist Urdu dort als Zweitsprache anrechenbar, gleiches
gilt vice versa fiir das Persische — scheiterte in der Praxis bisher insbesondere an
den hohen Studienpensa in beiden Fachbereichen, was sich allerdings mit der
Modularisierung der Studienpldne im Zuge des Bologna-Prozesses bald idndern
konnte. Fiir den Moment bleibt jedoch zu konstatieren, dass auch am SAI Stu-
dien zum muslimischen Siidasien bisher nicht in der Breite und vor allem Tiefe
betrieben werden, wie es geboten wire, um diesem wichtigen Bereich der Siid-
asienforschung auch nur anndhernd gerecht zu werden.

Der Fachbereich Siidasienwissenschaften, der innerhalb des Instituts fiir In-
dologie und Siidasienwissenschaften der Martin-Luther-Universitidt Halle-
Wittenberg den neuindischen Bereich vertritt, ist der einzige mir derzeit bekann-
te, der sowohl in Lehre als auch Forschung auf die defizitire Beachtung des mus-
limischen Siidasiens reagiert hat. Dies spiegelt bereits die Moglichkeit der forma-
len Anerkennung von Priifungsleistungen in relevanten Lehrveranstaltungen am
Institut fiir Orientalistik — hier auch den Erwerb von Persisch-Sprachkenntnissen
— wider. Dariiber hinaus wird der Eindruck der diszipliniren Offenheit auch
durch die facheriibergreifende Gremien- und Herausgebertitigkeit des gegenwir-
tigen Lehrstuhlinhabers Rahul Peter Das gestiitzt," letztlich aber auch durch die
meines Wissens in Deutschland einzigartige Forschung zum muslimischen Ben-
galen, die zu einer soliden Sprachausbildung im Bengali tritt. Ein in gewisser
Weise dhnliches Modell wird am erst im April 2005 an der Rheinischen Fried-
rich-Wilhelms-Universitidt gegriindeten , Institut fiir Orient- und Asienwissen-
schaften” (IOA) getestet, auf das spéter noch en detail eingegangen wird.

15 In diesem Zusammenhang ist das aus sechs Mitgliedern bestehende Direktorium des
Orientwissenschaftlichen Zentrums der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg
(vgl. http://www.owz.uni-halle.de vom 24. Februar 2007), sowie die im Wiirzburger
Ergon-Verlag erscheinende Schriftenreihe ,,Mitteilungen zur Sozial- und Kulturge-
schichte der islamischen Welt* (MISK) zu nennen.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 91

Als kleines Zwischenfazit ldsst sich zunichst feststellen, dass der Bereich des
muslimischen Stidasien — trotz des Monopolanspruches der Indologie/Stidasien-
wissenschaften auf die Region als Forschungsgegenstand — gar nicht, oder hochs-
tens mangelhaft abgedeckt wird. Hinzu tritt ein Sprachproblem, denn eine seriose
Islam-bezogene Untersuchung auch des indischen Subkontinents kommt — wie
oben bereits gesagt — ohne die Kenntnis des Arabischen und Persischen nicht
aus; beide Sprachen wiederum gehoren aber nicht zum Repertoire der stidasien-
kundlichen Ausbildung. Hierfiir wiirde wiederum die Islamwissenschaft verant-
wortlich zeichnen, doch, so die oft gedufBlerte Kritik, ermangelt ihr sowohl Kom-
petenz als auch Interesse fiir den indischen Subkontinent.

Wem gehdrt der Islam? — Abgrenzungsprobleme |

Es ist bemerkenswert, wie stark in den Darstellungen der Geschichte der deut-
schen Orientalistik eine Synonymie von Arabistik und Islamwissenschaft herzu-
stellen versucht wurde.'® Dieser Umstand verweist nach meinem Dafiirhalten
letztlich auf eine grundlegende Denkfigur, die die Beschiftigung mit Islam-
bezogenen Themen auf die arabophonen Traditionen beschriankt. Nun mag dies
fiir ein Studium des frithen Islam sicher angehen, bereits aber fiir die Zeit der Ex-
pansion der frithen Kalifate in perso- und turkophone Regionen und die damit
verbundenen kulturellen Amalgamierungsprozesse stellt sich die Frage, ob eine
Kongruenz von Islam und arabischer Sprache grundsitzlich aufrechtzuerhalten
ist. Die Arabistik scheint sich hier zundchst damit beholfen zu haben, dass der
Fokus der Untersuchungen auf arabische, genauer sogar ,klassische‘ arabische
Texte gelegt wurde und vielfach auch heute noch wird. Nachbardisziplinen wie
die Iranistik und die Turkologie (einschlieflich der Osmanistik) erhoben, soweit
ich zu sehen vermag, keinen Anspruch darauf, ebenfalls Islamwissenschaft zu
sein, sondern verstanden sich insbesondere als Sprach- und Regionalwissenschaf-
ten,17 die — insbesondere im literaturwissenschaftlichen Bereich — zwar Islam-
Bezogenes mit behandelten, allerdings keineswegs exklusiv.

Die akademische ,,Orientalistik (und mit ihr als wesentlicher Bestandteil die
arabische Philologie)“18 verengte also iiber lange Zeit hinweg den Gegenstands-

16 Vgl. z.B. Johann Fiick: Die arabischen Studien in Europa bis in den Anfang des 20.
Jahrhunderts, Leipzig: Harrassowitz 1955, S. 1; Hartmut Bobzin: ,,Geschichte der
Arabischen Philologie in Europa bis zum Ausgang des achtzehnten Jahrhunderts®,
in: Wolfdietrich Fischer (Hg.), Grundrif} der Arabischen Philologie, Bd. 3, Wiesba-
den: Reichert 1992, S. 155-187.

17 Vgl. Annemarie von Gabin (Hg.), Turkologie, Leiden, Koln: Brill 1963; Bert Frag-
ner: , Iranistik in Europa: Gestern, heute und morgen®, in: Heiner Eichner u.a. (Hg.),
Iranistik in Europa: Gestern, heute, morgen, Wien: Verlag der Osterreichischen A-
kademie der Wissenschaften 2006, S. 7-25.

18 H. Bobzin: Geschichte der Arabischen Philologie, S. 155.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JAN-PETER HARTUNG

bereich einer Islamwissenschaft auf einen nahezu ausschlieBlich iiber arabische
Texte vermittelten Islam, was meiner Uberzeugung nach symptomatisch dadurch
ausgedriickt wird, dass von Philosophie, Theologie, Mathematik etc. als den
,arabischen Wissenschaften gesprochen wird."’ Indien, um zum Kernproblem
zuriickzukehren, scheint fiir die Orientalistik und die sich aus ihr herauskristalli-
sierende Islamwissenschaft nur insofern eine Rolle gespielt zu haben, als es ins-
besondere arabische Texte fiir die philologische Auseinandersetzung lieferte; in
diesem Zusammenhang kamen denn auch siidasiatische Handschriftensammlun-
gen zu einiger Prominenz, wie sich aus Brockelmanns volumindser Geschichte
der arabischen Litteratur (1937-49) ersehen ldsst. Dass Stidasien lediglich als
Reservoir fiir Arabica verschiedenster Couleur dienen sollte, die zudem nicht
einmal in demjenigen lokalen Kontext verortet wurden, in dem sie gesammelt,
kopiert und archiviert worden waren, rief wohl zurecht den Unmut derer hervor,
die die Region stidrker innerhalb der Islam-bezogenen Forschung etabliert wissen
wollten. Studien iiber das muslimische Siidasien zu fordern bedeutete ihnen nim-
lich auch die Forderung orientalischer Literatursprachen wie des Urdu, die der
Aufnahme in den orientalistischen Kanon durch die Vertreterlnnen der ,klassi-
schen Islamwissenschaft® fiir nicht unbedingt wiirdig, oder doch, wie es scheint,
als hochstens nachgeordnet befunden worden waren. Dieser Umstand, der nicht
zuletzt zum oben erwihnten Unbehagen gegeniiber einem als absolut dominant
empfundenen Arabozentrismus in der deutschen Islamwissenschaft gefiihrt hat,
konnte zundchst auch nicht durch die Wenigen getilgt werden, die das muslimi-
sche Siidasien zu ihrem Gegenstand in Forschung und/oder Lehre gemacht hat-
ten. Nichtsdestotrotz miissen gerade jene als WegbereiterInnen fiir die Erschlie-
Bung des muslimischen Siidasien als Untersuchungsgegenstand der Islamwissen-
schaft gelten und bediirfen deshalb einer zumindest kursorischen Betrachtung,
denn in der Mehrzahl spiegelt auch ihr akademischer Werdegang die Anerken-
nungsproblematik dieses Gegenstandes durch die etablierte und bevorzugt um die
arabische Philologie kreisende Islamwissenschaft innerhalb der deutschen Hoch-
schullandschaft wider.

Die Wegbereiterlnnen

Einer der Ersten, wenn nicht der Erste tiberhaupt, der innerhalb der deutschen Is-
lamwissenschaft dem muslimischen Indien ernsthafte Aufmerksamkeit schenkte,
gehorte allerdings noch nicht zu den akademisch eher Marginalisierten innerhalb
der islamwissenschaftlichen Zunft, sondern war im Gegenteil anerkannter Pro-
fessor fiir Semitische Philologie und Islamkunde in Bonn. Die Rede ist von Otto
Spies (gest. 1981), einem Schiiler des damaligen Ordinarius fiir ,,Morgenlindi-

19 Vgl. J. Fick: Die arabischen Studien, S. 322-5.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 93

sche Sprachen* an der Eberhard-Karls-Universitdt Tiibingen Enno Littmann
(gest. 1958), und spiterem Assistenten von Paul E. Kahle (gest. 1964) in Bonn.
Als ausgewiesener Kenner des Arabischen wurde er 1932 an die Muslim Univer-
sity im nordindischen Aligarh berufen,” jener namhaften Institution, die 1875
auf mafBgebliche Initiative von Sir Sayyid Ahmad Han (gest. 1898) als , Mu-
hammadan Anglo-Oriental College” gegriindet worden war. Spies weilte vier
Jahre in Indien, wihrend derer er bereits mehrere seiner dortigen Forschungser-
gebnisse — insbesondere im Bereich der islamischen Geistesgeschichte — sowohl
in indischen als auch deutschen Periodika publizierte.”! In Aligarh war der deut-
sche Gelehrte auf einen reichen arabischen und persischen Handschriftenfundus
gestoBen; diese Entdeckung begann wohl die bis dahin vorherrschende islamwis-
senschaftliche Attitiide gegeniiber dem muslimischen Subkontinent zu verdndern
und eine erste Sensibilitdt fiir dortige Forschungsressourcen zu entwickeln:
SchlieBlich konnten diese Bestidnde nicht zuletzt auch zur Kldrung nicht aus-
schlieBlich auf die Region bezogener Problemstellungen beitragen.”> Auch nach
seinem Fortgang aus Aligarh blieb Spies ein aufmerksamer Beobachter dortiger
fiir die deutsche Islamwissenschaft relevanter Entwicklungen, wie nicht zuletzt
sein Aufsatz zu den ,,Arabische[n] Neuerscheinungen in Indien wihrend der
Kriegsjahre* (Der Islam 28 (1948), S. 106-10) belegt.

Spies” Zugang zum indischen Islam war nichtsdestotrotz in allererster Linie
derjenige eines arabistischen Philologen; darauf deuten auch spitere Veroffentli-
chungen wie Ibn Fadlallah al-‘Omar?’s Bericht tiber Indien (1943), Indische
Handschriften von Ibn Hazm’s Gamharat ansab al-‘arab (1952) oder Ein Investi-
turschreiben des abbasidischen Kalifen in Kairo an einen indischen Konig
(1955) hin. Hierin ist wohl auch der Grund dafiir zu suchen, dass er allzeit als Is-
lamwissenschaftler respektiert wurde. Nichtsdestotrotz betrat Spies aber auch auf
philologischem Gebiet Neuland: Unmittelbar nach Kriegsende publizierte er ge-
meinsam mit dem Wiener Islamwissenschaftler und Urdu-Lektor Ernst Bannerth
(gest. 1976), der sich schon wihrend des Krieges — aus welcher Motivation her-
aus auch immer — mit dem indischen Subkontinent auseinander gesetzt hatte,23

20 Zu den Umstidnden der Berufung von Spies nach Indien konnte ich weder im Bonner
Universititsarchiv, noch in seinem allerdings vollig ungeordneten Nachlass auf-
schlussreiche Informationen finden. Dies mag nicht zuletzt auch damit in Verbin-
dung stehen, dass das Universititsgebidude gegen Kriegsende nahezu vollig zerstort
worden war und zudem Aktenbestinde systematisch vernichtet wurden.

21 Vgl. Wilhelm Hoenerbach: Der Orient in der Forschung. Festschrift fiir Otto Spies
zum 5 April 1966, Wiesbaden: Harrassowitz 1967, S. 743f.

22 Inwiefern Spies diesbeziiglich Einfluss auf Brockelmanns Arbeit an der Geschichte
der Arabischen Litteratur hatte, konnte nicht geklért werden, ist aber durchaus vor-
stellbar, zumal Spies nach seiner Riickkehr aus Aligarh vorgeblich auf Wunsch Bro-
ckelmanns als Nachfolger auf dessen Lehrstuhl in Breslau berufen worden war.

23 Zu Bannerth vgl. die unbefriedigend kurze biographische Notiz in Ludmilla Ha-
nisch: Die Nachfolger der Exegeten. Deutschsprachige Erforschung des Vorderen

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JAN-PETER HARTUNG

bei Harrassowitz das Lehrbuch der Hindiistani-Sprache, das erste und meines
Wissens bisher einzige seiner Art in Deutschland.**

Mit diesem Buch wirkte Otto Spies, der zwischen 1945 und 1952 den kriegs-
bedingt verwaisten Bonner orientalistischen Lehrstuhl verwaltete, bis in die Indo-
logie hinein: Die Selbstdarstellung der heutigen Abteilung fiir Indologie am be-
reits erwéhnten ,,Institut fiir Orient- und Asienwissenschaften” (IOA) verkniipft
mit dieser Arbeit den Beginn der ,,modernen indischen Studien in Bonn“%. Dies
ist sicherlich gerechtfertigt, denn gleich zu Beginn des Vorworts machen die Au-
toren deutlich, dass ,,[d]as Studium des Hindistani [...] in Deutschland bisher
sehr vernachlédssigt worden [ist], da die Wissenschaft ein fast ausschlieBliches In-
teresse am Altindischen, besonders am Sanskrit, hatte“zﬁ, was wiederum auf die
vergleichsweise eher geringen politischen und wirtschaftlichen Beziehungen
zwischen Deutschland und Indien zuriickgefiihrt wird. Wozu also dieses Lehr-
buch, dessen Erscheinen zu jenem Zeitpunkt, nach Meinung von Spies und Ban-
nerth, ,,keinerlei Rechtfertigung“27 bedurfte? Der besondere Wert dieses Buches
sollte einmal mehr in der fiir die deutsche Orientalistik charakteristischen philo-
logischen Systematik und Griindlichkeit liegen und damit der ,,Flut von Gram-
matiken, Lehrbiichern und besonders Sprachfiihrern in englischer Sprache, meist
von zweifelhaftem Wert“*® ein den Standards der deutschen Orientphilologie
entsprechendes Produkt entgegensetzten. Ob dieses Buch allerdings in der Is-
lamwissenschaft der folgenden Dekaden zur Anwendung gekommen ist, ist
schwer nachzuvollziehen, scheint aber — aufgrund des geringen Prestiges, das die
Sprache in diesem Bereich genie3t — wohl eher zweifelhaft. Nichtsdestotrotz, und
das ist hier zu betonen, gelang Spies nicht zuletzt mit dieser Arbeit ein Briicken-
schlag zur Nachbardisziplin Indologie, und damit darf er durchaus fiir den Be-
ginn einer Offnung der Islamwissenschaft stehen, wie sie sich erst in den letzten
paar Jahren deutlicher abzeichnete.

Orients in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, Wiesbaden: Harrassowitz 2003,
S. 178. Ich danke Guinter Windhager (Wien) fiir den Hinweis.

24 Fiir die heutige — vor allem kommunikationsorientierte — Urdu-Sprachausbildung
wird allerdings kaum auf diese Arbeit zuriickgegriffen, sondern Gebrauch von einer
Reihe neuerer und dem Zweck eher zutriglicher englischsprachiger Lehrbiicher ge-
macht. Die Urdu-Dozentin des SAI, Christina Oesterheld, erarbeitet gegenwirtig ein
neues systematisches Urdu-Lehrbuch auf Deutsch. Vgl. C. Oesterheld: Problems of
Teaching Urdu, S. 128f. Am Institut fiir Indische Philologie und Kunstgeschichte
der FU Berlin hingegen stand das Lehrbuch von Spies und Bannerth fiir den Urdu-
Anfingerkurs im Sommersemester 2006 durchaus noch zur Debatte (vgl. KVV SS
2006, LV 13 672).

25 http://www.indologie.uni-bonn.de/indo/start. htm#Neuindische%20Sprachen vom
24. Februar 2007.

26 O. Spies/E. Bannerth: Lehrbuch, S. v.

27 Ebd. Es ist auffillig, dass die Autoren hierfiir allerdings keinerlei Begriindung ange-
ben.

28 Ebd.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 95

Vorerst aber lag die Beschéftigung mit dem muslimischen Subkontinent wei-
terhin auBerhalb der Islamwissenschaft. Um die Briicke zu dieser zu schlagen be-
durfte es moglicherweise tatsidchlich eines aulerhalb des Faches liegenden Impe-
tus’. Hier ist wohl insbesondere die phinomenologisch arbeitende Religionswis-
senschaft zu nennen, wie sie in Deutschland insbesondere auch an der Philipps-
Universitdt Marburg — der einstigen Wirkungsstitte von mit diesem Ansatz in
Beziehung stehenden Personlichkeiten wie dem Philosophen Martin Heidegger
und dem evangelischen Neutestamentler Rudolf Bultmann (beide gest. 1976) —
vertreten wurde. Es ist wohl nicht zuletzt der Einfluss des Marburger Ordinarius
fiir Religionsgeschichte Friedrich Heiler (gest. 1967) gewesen, der in einer seiner
bekanntesten Schiilerinnen — Annemarie Schimmel (gest. 2003) — das Interesse
an der ,,Nahtstelle zwischen Islam und Hinduismus*“®
mauert hat. So romantisch nimlich, wie Schimmel den Beginn ihrer Passion fiir
den Subkontinent in ihren zahlreichen Selbstdarstellungen verstanden wissen
will, scheint dieser de praxe nicht, zumindest nicht ausschlieflich, gewesen zu
sein: Zu deutlich sind die Parallelen zwischen Heilers bekannter Arbeit Das Ge-

zumindest deutlich unter-

bet von 1917 und Schimmels Biichern Denn Dein ist das Reich: Gebete aus dem
Islam (1978) und Dein Wille geschehe: Die schonsten islamischen Gebete
(1992), oder auch der explizite Bezug auf Heilers religionsphdnomenologische
Arbeiten in Schimmels recht spitem Deciphering the Signs of God: A Phenome-
nological Approach to Islam (1994).

Noch kaum ein Jahrzehnt, bevor Annemarie Schimmel 1945 nach Marburg
kam, hielt sich am dortigen Theologischen Seminar — das heute dem Fachbereich
Gesellschaftswissenschaften und Philosophie zugeordnete Institut fiir Verglei-
chende Kultur- und Religionswissenschaft wurde erst kiirzlich im Zuge des Bo-
logna-Prozesses etabliert — der indische Muslim Sayyid Wahid ad-Din aus Hyde-
rabad im Dekkan (gest. 1998) auf. Als einer der Letzten promovierte er dort bei
Rudolf Otto (gest. 1937), der anderen Ikone der Religionsphinomenologie in
Deutschland, iiber Indisch-Moslemische Werterlebnisse als Parallele zu europdii-
schen Kulturwandlungen und begann nach seiner Riickkehr nach Indien eine
akademische Karriere als Professor fiir (Religions-)Philosophie. Diese Disserta-
tion ist, trotz der wohl dem Zeitgeist geschuldeten gelegentlichen nationalsozia-
listischen Diktion, von einigem Interesse fiir unseren Gegenstand, denn im Ab-
schnitt zu , Irrationale[m], Religion und Mystik* ldsst Wahid ad-Din all jene Su-
fis aufmarschieren, die in Annemarie Schimmels Werk spiter eine zentrale Posi-
tion einnehmen sollten: Galal ad-Din Rami (gest. 672/1273), Farid ad-Din ‘Attar
(getotet 627/1230), Mir Dard (gest. 1199/1785), oder auch Gawt ‘Ali Sah (gest.
1297/1880). Auch Schimmels Bezugsfiguren der europdischen Geistesgeschich-

29 Annemarie Schimmel: Auf den Spuren der Muslime. Mein Leben zwischen den
Kulturen, hg. von Hartmut Bobzin/Navid Kermani, Freiburg, Basel, Wien: Herder
2002, S. 50.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JAN-PETER HARTUNG

te, wie Meister Eckart (gest. 1328) und Johann Wolfgang von Goethe (gest.
1832), kommen hier zur Sprache.*® Nicht zuletzt aus diesem Grund ist es gut vor-
stellbar, dass iiber das Beziehungsdreieck ,Otto—Wahid ad-Din—Heiler* — Otto
hatte sich mit Nachdruck fiir die Berufung Heilers nach Marburg verwendet — der
Bezug der deutschen Religionswissenschaft zum muslimischen Siidasien herge-
stellt worden ist. Auch wenn die autobiographischen Verdffentlichungen von
Annemarie Schimmel dariiber keinen Aufschluss geben, mag dies keine unwe-
sentliche Rolle dabei gespielt haben, in ihr, die sich iiber Die Struktur der Mili-
tdarschicht unter den spdten Mamluken (1945-6) habilitierte, ein wissenschaftli-
ches Interesse am siidasiatischen Islam zu wecken. Solches ist jedenfalls abzulei-
ten, wenn man sich Wahid ad-Dins stark Sufik-geprigtes Islamverstindnis ver-
gegenwiirtigt:”' Dieses nimlich korrespondiert sehr wohl mit Ottos Das Heilige
(1917) und Heilers Die Bedeutung der Mystik fiir die Weltreligionen (1919), mag
dartiber hinaus aber zur nicht zuletzt auch durch das Werk Annemarie Schimmels
betriebenen Essentialisierung des siidasiatischen Islam als nahezu exklusiv von
sufischen Tendenzen dominiert gefiihrt haben.

Der religionswissenschaftliche Nexus scheint heute wohl fiir eine Beschifti-
gung mit dem muslimischen Siidasien nicht mehr zwangsldufig vonnéten. Riick-
blickend ist er jedoch durchaus verstindlich, denn der zu weiten Teilen nicht von
arabischen Traditionen geprigte Subkontinent, der letztlich eben doch mehrheit-
lich von Nichtmuslimen bewohnt ist, stellte fiir die etablierte deutsche Islamwis-
senschaft jener Zeit — trotz Otto Spies — auch weiterhin ein mehr als abwegiges
Forschungsgebiet dar. So war es schlieSlich kaum erstaunlich, dass fiir Annema-
rie Schimmel — nach einer mehrjdhrigen Dozentur fiir Religionsgeschichte in
Ankara — in Deutschland lediglich die Stelle einer auferplanméBigen Lektorin
am von Otto Spies ins Leben gerufenen ,,Seminar fiir Orientalische Sprachen bei
der Universitidt Bonn“ bereitstand. Es ist nachvollziehbar, dass diese Situation fiir
eine ausreichend qualifizierte Akademikerin mit einer Passion fiir indo-
muslimische Studien unbefriedigend war. So verwundert es schlieBlich nicht,
dass Annemarie Schimmel 1970 einen Ruf auf die Professur fiir ,,Indo-Muslim
Culture* an der Harvard University annahm, die mit Geldern des afghanisch-
stimmigen Multimillionérs und Philanthropen Uzai Durrani (gest. 1964) finan-
ziert wurde und wird. Die USA blieben denn auch, ungeachtet ihrer mittlerweile
auch in Deutschland reichlich verlegten Publikationen, bis zu ihrer Emeritierung
1992 Schimmels hauptsichliches akademisches Wirkungsfeld. Erst bei ihrer
Riickkehr nach Bonn wurde die bis heute fachlich keinesfalls unumstrittene Ge-

30 Vgl. Syed Vahiduddin: Indisch-moslemische Werterlebnisse als Parallele zu europé-
ischen Kulturwandlungen, Leipzig: J. A. Barth 1937, S. 42-55.

31 Vgl. die verschiedenen Beitridge in: ders.: ,Islamic Experience in Contemporary
Thought®, in: Christian W. Troll (Hg.), Islam in India. Studies and Commentaries,
Bd. 3, Delhi: Chanakya Publications 1986.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 97

lehrte* fiir ihr Lebenswerk mit einer Honorarprofessur fiir Islamwissenschaft ge-
ehrt.

Die Verschlossenheit der akademischen Islamwissenschaft in Deutschland
gegeniiber der Erweiterung ihres Objektbereiches nach Osten hin beriihrte auch
noch die nachfolgende Generation derjenigen, die sich mit dem Islam auf dem
indischen Subkontinent beschiftigten. Christian W. Troll SJ, dem wir eine bahn-
brechende Studie zum religiosen Denken Sir Sayyid Ahmad Hans verdanken,
kam erst in Anschluss an seine Hochschulausbildung in Deutschland, sowie in-
tensiven Arabischstudien an der Université St. Joseph in Beirut, an der Londoner
,»School of African and Oriental Studies® (SOAS) mit dem muslimischen Indien
in Beriihrung. Dort, wo die philologische Tradition keine solche Ausprigung wie
in der deutschen Orientalistik erfahren hatte und zudem — nicht zuletzt aufgrund
der eigenen kolonialen Vergangenheit — ein disziplindr weniger strikt reglemen-
tierter Umgang mit auBereuropdischen Kulturen gepflegt wurde und wird, stu-
dierte Troll Urdu, das zu jener Zeit an deutschen Hochschulen noch kaum erlern-
bar war. Im Jahre 1975 promovierte er dann unter der Aufsicht des namhaften
Stidasienhistorikers Peter Hardy mit der erwihnten Studie zu Sayyid Ahmad
Han. Es ist gerade diese 1978 erstmals publizierte Arbeit, die die philologische
Kompetenz eines deutschen Orientalisten, insbesondere die solide Kenntnis des
Arabischen, mit einem fiir den deutschen Geschmack doch etwas abwegigen Ge-
genstand verband, und die darum einer Reihe von im anglophonen Raum hervor-
gebrachten Arbeiten zur indo-muslimischen Geistesgeschichte des 19. und 20.
Jahrhunderts in gewisser Weise iiberlegen ist.

Trotzdem scheint es nicht zuletzt das Unbehagen der deutschen Islamwissen-
schaft mit dem Gegenstandsbereich ,muslimisches Siidasien‘ gewesen zu sein,
das dafiir verantwortlich war, dass Troll nie den Ruf auf einen islamwissen-
schaftlichen Lehrstuhl an einer deutschen Universitét erhielt. Wie schon Anne-
marie Schimmel vor ihm, musste auch Troll sein berufliches Fortkommen im
Ausland und dazu unter der Agide der Religionswissenschaft suchen. Letzteres
war allerdings auch mit dem Umstand verbunden, dass Troll bereits vor seiner
Londoner Zeit der Societas Jesu beigetreten und sein Wirken — nicht allerdings
seine akademischen Schriften — der konfessionellen Agenda des Ordens unter-
worfen war: Von einer langjidhrigen Professur fiir Islamische Studien am ,,Vidya-
jyoti Institute of Religious Studies” in Neu Delhi, einer jesuitischen Hochschule,
fiihrte sein Weg tiber eine Senior Lecturership am ,,Centre for the Study of Islam
and Christian-Muslim Relations (CSIS)“ der University of Birmingham zur Pro-
fessur fiir Islamische Institutionen am ,,Pontificio Istituto Orientale* in Rom. Erst

32 Zu einer recht massiven und oftmals in unnétiger Weise polemisch vorgetragenen
Kritik an Schimmels Arbeiten zur Sufik vgl. Bernd Radtke: ,,Von des Chisers Hén-
deln und schmutzigen Tricks®, in: Der Islam 81 (2004), S. 96-114; ders.: ,,Die uner-
triagliche Nettigkeit des Seins. Auch eine Konfession®, in: Neue kritische Ginge. Zu
Stand und Aufgaben der Sufikforschung, Utrecht: Houtsma 2005, S. 1-25.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JAN-PETER HARTUNG

nach seiner Emeritierung wurde er zum Honorarprofessor an einer deutschen
Hochschule ernannt, allerdings auch hier nicht fiir Islamwissenschaft an einer
staatlichen Einrichtung, sondern fiir ,,Islam und christlich-muslimische Begeg-
nung® an der in der Verantwortung des Jesuitenordens stehenden Philosophisch-
Theologischen Hochschule St. Georgen bei Frankfurt am Main.

Der einzige mir bekannte deutsche Islamwissenschaftler aus der Generation
der ,WegbereiterInnen‘, dessen Forschung bis in jiingere Zeit einen klar und na-
hezu ausschlieBlich auf Siidasien bezogenen Fokus aufweist und der heute im
Besitz eines islamwissenschaftlichen Lehrstuhls ist, ist der im Alter von drei Jah-
ren mit seinen Eltern aus Pakistan eingewanderte Jamal Malik. Allerdings ist
auch in diesem Fall die Professur in das Seminar fiir Religionswissenschaft an
der 1994 neugegriindeten Universitdt Erfurt eingebunden und zudem urspriing-
lich mit einem inhaltlichen Schwerpunkt auf Islam in Europa geschaffen wor-
den.* Sowohl Lehrangebot als auch Forschungsaktivititen des Lehrstuhls ver-
weisen nichtsdestotrotz auf Maliks urspriingliche Priferenz fiir die Islam-
bezogene Siidasienforschung, wobei der religiose Minderheitenstatus der Musli-
me in Siidasien und gleichermaen im Westen den Bezug zum Europa-
Schwerpunkt des Lehrstuhls bildet. Dass die regionale Orientierung auf Siidasien
jedoch auch weiterhin keine uneingeschrinkte Billigung durch insbesondere sich
der Arabistik verpflichtet fithlende Fachvertreterlnnen erfiahrt, musste Malik auf
unangenehme, da alles andere als kollegiale, Art und Weise erfahren, selbst,
wenn die Kritik den Anschein erweckt, als bezoge sie sich in erster Linie auf die
wenigstens seit den 1990er Jahren tobende innerdisziplinire Methodendiskussi-
on.”

Gerade hierin aber offenbart sich meines Erachtens ein springender Punkt:
Durch die oben dargestellte Schwierigkeit, die Islam-bezogenen Siidasienstudien
einer der beiden in Betracht kommenden Philologien — der Indologie oder der Is-
lamwissenschaft — klar zuordnen zu konnen, waren ihre Protagonistlnnen ge-
zwungen, nach Alternativen zu suchen, die sie v.a. im anglophonen Raum fan-
den. Dort sind die Studien zum muslimischen Siidasien — wie oben bereits ange-
deutet — einer ganzen Reihe geistes- und besonders sozialwissenschaftlicher Fi-

33 Vgl. hierzu die Selbstdarstellung des Faches auf der Homepage des Seminars fiir
Religionswissenschaft unter: http://www.uni-erfurt.de > Fakultiten > Philosophi-
sche Fakultit > Religionswissenschaft > Profil, vom 24. Februar 2007.

34 Vgl. z.B. die stark polemische, als Rezension von Maliks publizierter Habilitations-
schrift (Jamal Malik: Islamische Gelehrtenkultur in Nordindien. Entwicklungsge-
schichte und Tendenzen am Beispiel von Lucknow, Leiden, New York, Koln: Brill
1997) getarnte Miszelle von B. Radtke: Von des Chisers Héndeln; ebenso vgl. Mar-
tin Riexinger: Sana’ullah AmritsarT (1868-1948) und die Ahl-i Hadis im Punjab un-
ter britischer Herrschaft, Wiirzburg: Ergon 2004, S. 87-93. Auf S. 579-611 (et pas-
sim) polemisiert der Autor zudem gegen Aspekte in Maliks 1989 publizierter Dis-
sertation (Islamisierung in Pakistan, 1977-1984. Untersuchungen zur Auflosung au-
tochthoner Strukturen, Wiesbaden: Steiner).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 99

cher zugeordnet, je nach der konkreten thematischen und disziplindren Ausrich-
tung der einzelnen WissenschaftlerInnen. Thren institutionell wohl prignantesten
Ausdruck — dies nur en passant — hat eine solcherart gestaltete disziplindre Land-
schaft mit regionalem Bezug auf Asien und Afrika in der bereits erwéhnten SO-
AS an der University of London gefunden. Im Zusammenhang mit der dis-
ziplindren Vielfalt der Siidasien-bezogenen Studien im anglophonen Raum wird
die Nihe der Arbeiten von Jamal Malik zu den heuristischen Angeboten vor al-
lem der Sozialwissenschaften schlieBlich durchaus verstdandlich. Wagt man aller-
dings einen etwas griindlicheren Blick auf die im anglophonen Raum entstande-
nen Arbeiten zum muslimischen Siidasien, die bis heute die Forschungsland-
schaft dominieren, so sticht eines ins Auge: Die deutsche islamwissenschaftliche
Tradition verfiigt durchaus iiber wenigstens eine Besonderheit, an der es — wie
oben bereits mehrfach angedeutet — einem nicht geringen Teil der vor allem briti-
schen und US-amerikanischen Arbeiten zum Grofkomplex zu mangeln scheint
und die zur Begriindung der islamwissenschaftlichen Beschiftigung mit Stidasien
in Deutschland ins Feld gefiihrt werden kann und sollte: eine solide philologische
Kompetenz in den relevanten Islamsprachen Arabisch und Persisch, die — gepaart
mit einer addquaten Kenntnis der entsprechenden indischen Sprache(n) — den
Zugang zu einer deutlich breiteren Materialbasis und damit einen stéirkeren histo-
rischen und intellektuellen Tiefgang erlaubt, als dies fiir einen erheblichen Teil
der Kolleglnnen im anglophonen Raum mdglich ist. Es ist denn auch genau diese
Stirke, die die gegenwirtige Generation von IslamwissenschaftlerInnen, die sich
mit dem muslimischen Siidasien befassen, ins Feld fiihrt, und aus der sie deutlich
mehr Selbstbewusstsein schopft, als dies in der Vergangenheit der Fall war.

Die ,Jungen Wilden®

Die gegenwirtig zum muslimischen Siidasien arbeitende Generation von Islam-
wissenschaftlerInnen lédsst sich — je nach Forschungsrichtung — grob in zwei bis
drei Gruppen einteilen. Hier ist zunichst ein Kreis zu nennen, der in enger Be-
ziehung zur Iranistik und (zentralasiatischen) Turkologie steht und sich der wei-
teren Erforschung des Mogulreiches zwischen dem 16. und 19. Jahrhundert
widmet. Damit konnte nach meinem Dafiirhalten iiber kurz oder lang auch das
Monopol v.a. indischer Sozial- und Wirtschaftshistorikerlnnen der Aligarh-
Schule (heute insbesondere der Kreis um Irfan Habib) auf diesen Themenbereich
gebrochen werden und diesen Untersuchungen zudem die ihnen gebiihrende An-
erkennung auch in der anglophonen Wissenschaftslandschaft sichern. In mehre-
ren Fillen wurde dies durch friihere islamwissenschaftliche Arbeiten zur religio-
sen Herrschaftslegitimation im muslimischen Mittelasien angestoﬁen35 und so

35 Vgl. z.B. Jiirgen Paul: Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in
Mittelasien im 15. Jahrhundert, Berlin, New York: de Gruyter 1991; Anke von Kii-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAN-PETER HARTUNG

scheint es durchaus plausibel, dass insbesondere der Rolle der Historiographie in
diesem Zusammenhang nachgegangen wurde. Aktuelle Forschungsarbeiten er-
weitern den Gegenstandsbereich nun um ideengeschichtliche Untersuchungen,
wobei in erster Linie Projekte wie jenes zur ,Indopersischen Ubersetzungslitera-
tur* an der Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg nicht ohne eine fruchtba-
re Kooperation mit der Indologie, ergo ohne Transdisziplinaritit, auskommen
kann.*

Als ein zweiter und recht gewichtiger Themenkreis innerhalb der islamwis-
senschaftlichen Forschung zum muslimischen Stidasien in Deutschland, der be-
reits eine Reihe von monographischen Arbeiten zutage gefordert hat, ist jener zur
indo-muslimischen Geistesgeschichte seit dem 18. Jahrhundert zu nennen. Dieser
Kreis verdankt seine Existenz zu einem nicht unerheblichen Teil den Impulsen,
die von Arbeiten ausgegangen sind, die zu dieser Thematik seit den spiten
1970er Jahren insbesondere im anglophonen Raum entstanden sind. Bedeutend
stirker als in den v.a. US-amerikanischen Arbeiten zum indo-muslimischen Re-
formgelehrtentum kommt in den deutschen Studien erneut die philologische
Kompetenz, insbesondere im Arabischen, zum Tragen. Dieser Umstand und neue
methodische Uberlegungen, wie sie z.B. zwischen 1998 und 2004 nachhaltig
durch die Nachwuchsforschergruppe ,.Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen
und transnationalen Kontext (18.-20. Jahrhundert)* am Seminar fiir Orientalistik
und Islamwissenschaft der Ruhr-Universitit Bochum angestellt Wurden,37 sind
meines Erachtens gut dazu geeignet, den Islam auf dem indischen Subkontinent
seiner vermeintlichen Exklusivitit zu entkleiden und zu zeigen, dass das ,,islami-
sche Indien [...] trotz seiner regionalen und sozialen Koexistenz mit dem hindu-
istischen Indien ein integrierender Bestandteil der islamischen Welt gewesen [ist]
und [...] sich wihrend seiner Geschichte als zu ihr gehorig betrachtet [hat]“38.
Die Einsicht in diese anhaltende wechselseitige Einflussnahme von ,indischem

gelgen: Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie in den Werken
ihrer Historiker (18.-19. Jahrhundert), Wiirzburg: Ergon 2002.

36 Vgl. http://www.indologie.uni-halle.de/forschung/indop/index.htm vom 24. Februar
2007.

37 Vgl. Michael Kemper (Hg.), Laufende Forschungsarbeiten der Nachwuchsgruppe
(Volkswagen-Stiftung) Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und transnationa-
len Kontext (18.-20. Jahrhundert) am Seminar fiir Orientalistik und Indologie der
Ruhr-Universitit Bochum, Bochum: RUB 2000; ders./Bekim Agai (Hg.), Abge-
schlossene und laufende Forschungsarbeiten der Nachwuchsgruppe (Volkswagen-
Stiftung) Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und transnationalen Kontext
(18.-20. Jahrhundert) am Seminar fiir Orientalistik und Indologie der Ruhr-
Universitidt Bochum, Bochum: RUB 2002; sowie: Roman Loimeier (Hg.), Die isla-
mische Welt als Netzwerk. Moglichkeiten und Grenzen des Netzwerkansatzes im is-
lamischen Kontext, Wiirzburg: Ergon 2000.

38 Aziz Ahmad: ,Indien“, in: G. E. von Grunebaum (Hg.), Fischer Weltgeschichte
Band 15: Der Islam II. Die islamischen Reiche nach dem Fall von Konstantinopel,
Frankfurt/M: Fischer 31976, S. 226.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 101

Islam* und ,nicht-indischem Islam* — hier sollte durchaus an die einige Dekaden
zuriickliegenden Einsichten von Otto Spies angekniipft werden — erscheint mir
als ein bedeutender Schritt in Richtung einer Normalisierung des Verhiltnisses
von Nahost- und Siidasien-bezogener Forschung innerhalb der deutschen Islam-
wissenschaft und somit zum dringend gebotenen Abbau gewisser Vorbehalte auf
der einen, und der angefiihrten latent defensiven Haltung auf der anderen Seite.

SchlieBlich sollten noch jiingere literaturwissenschaftliche Untersuchungen
mit einem Fokus auf Siidasien innerhalb einer weiter gefassten deutschen Islam-
wissenschaft Erwidhnung finden, verweisen diese doch deutlich auf einen not-
wendigen Nexus v.a. zwischen Iranistik und neuindischer Philologie. Erneut ist
es — dies nur en passant — der eingangs erwihnte Muhammad Sah Iqbal, der hier
zum transdisziplindren Bindeglied wird, was nicht zuletzt Annemarie Schimmels
intensiver Beschiftigung mit dessen Lyrik zu verdanken ist. Aktuelle Projekte
zur Sufik in Stidasien, wie eine unmittelbar vor ihrem Abschluss stehende Dis-
sertation zur bisher wenig beachteten Gemeinschaft der Madariya an der Hum-
boldt-Universitit Berlin, berithren hingegen die Schnittstelle von textorientierter
Islamwissenschaft und Sozialanthropologie; dariiber hinaus tragen sie zuneh-
mend zu einer ausgewogeneren Sicht der Rolle von Sufik fiir muslimische Kultu-
ren in Siidasien bei und helfen so letztlich, mit der hier bisher dominierenden es-
sentialistischen Sicht aufzurdumen. Forschungen zum modernen politischen Is-
lam in Siidasien wiederum bediirfen erneut sowohl einer breiten Sprachkompe-
tenz als auch einer multidisziplindren Expertise, wie sie beispielhaft am Berliner
Zentrum Moderner Orient (ZMO) zur Verfiigung steht.

Wohin soll(te) die Reise gehen?

Ich habe den wohl nicht unbegriindeten Eindruck, als gidben die gegenwirtigen
Entwicklungen Anlass zu vorsichtigem Optimismus. Zunehmend wird auch dem
muslimischen Siidasien in der akademischen Islamwissenschaft in Deutschland
eine Beachtung geschenkt, die ihm, wie oben in einiger Ausfiihrlichkeit darge-
legt, bislang weitestgehend verwehrt blieb. Diese Entwicklung mag u.a. zwar den
hochschulpolitischen Veridnderungen geschuldet sein, hat aber nicht zuletzt auch
innerdisziplindre Griinde. Wie immer man sich im islamwissenschaftlichen
(vermeintlichen) Methodenstreit ,Philologie vs. Sozialwissenschaften® positionie-
ren mag, fest steht, dass wir dieser mindestens seit den frithen 1990er Jahren zum
Teil erbittert gefiihrten Auseinandersetzung auch eine Neubewertung der Unter-
suchungsgegenstinde und -kontexte des Faches zu verdanken haben. In gleichem
Mafe lassen sich analoge Entwicklungen aber auch in anderen sogenannten
Jkleinen Fichern®, in unserem Fall der Indologie, ausmachen, so dass — dies mei-
ne Hypothese — in einzelnen Bereichen iiber kurz oder lang eine fruchtbare Ko-
operation zwischen den einzelnen Disziplinen gang und gibe sein wird, ohne
dass dadurch deren jeweilige Besonderheiten gefidhrdet wiirden. Das Beispiel des

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAN-PETER HARTUNG

Hallenser Forschungsprojektes zur ,,Indopersischen Ubersetzungsliteratur* sei in
diesem Kontext erneut lobend erwéhnt.

Auch der angedeutete Wandel innerhalb der akademischen Indologie, der
sich nicht zuletzt in einer zunehmenden Offnung gegeniiber neuindischen Spra-
chen und den damit verbundenen kulturellen Spezifika manifestiert, wird einen
zunehmend wichtigen Beitrag zur Verstirkung und Verbesserung der Studien
zum muslimischen Siidasien leisten. In diesem Zusammenhang ist insbesondere
eine Forderung der Sprachfihigkeiten im Urdu, Bengali, und anderen fiir gezielte
islamwissenschaftliche Forschung relevanten indischen Sprachen zu erwihnen,
die mit einer Vermittlung regionalkundlicher Kompetenz verbunden werden soll-
te, wie sie bevorzugt durch die Indologie bereitgestellt werden kann. Auch dies
wird iiber kurz oder lang zu einer Entmonopolisierung exklusiver Wissensan-
spriiche von denjenigen vergleichsweise wenigen IslamwissenschaftlerInnen fiih-
ren, die diese Sprachen heute schon beherrschen: Vermehrt werden Materialien
in diesen Sprachen nach quellenkritischen Gesichtspunkten einschitzbar und
damit bisher getroffene Aussagen auf dieser Basis intersubjektiv nachpriifbar.
Apodiktische Aussagen, wie sie gelegentlich bis heute von den Vertreterlnnen
der islamwissenschaftlichen Beschiftigung mit Siidasien getitigt werden, konnen
auf diese Weise relativiert und damit Tore zu neuen Untersuchungen auf der
Grundlage von bisher Bestehendem — ganz im Sinne des Popper’schen Falsifika-
tionsmodells — aufgestoen werden.

Als ein institutionelles Novum, das nicht zuletzt auch deshalb von verschie-
densten FachvertreterInnen mit groBer Aufmerksamkeit bedacht wurde und wird,
muss in diesem Zusammenhang auch das oben bereits kurz erwihnte Bonner ,,In-
stitut fiir Orient- und Asienwissenschaften® (IOA) Erwéhnung finden. Hervorge-
gangen aus acht ehemals separat bestehenden Seminaren, kniipft das IOA zum
einen an die durch Otto Spies begriindete und oben angerissene Tradition inter-
disziplindrer Forschung und Lehre innerhalb der Regionalwissenschaften an der
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit an. Zum anderen aber bildet dieses
Institut das m.W. einzige Zentrum orientbezogener Lehre und Forschung in der
Bundesrepublik Deutschland, das zumindest von seiner inhaltlichen Breite an die
SOAS in London erinnert. Vier regionale Masterstudiengéinge werden am I0A
durch zwei riumlich iibergreifende Angebote ergiinzt und erweitert,”® von denen
vor allem der Studiengang ,.Sprach- und Kulturwissenschaft West- und Siid-
asiens® fiir die wissenschaftliche Beschéftigung mit Siidasien im Allgemeinen
und dem muslimischen Siidasien im Besonderen von Interesse ist.* Gerade in
der Konzeption dieses Studienganges tritt der Bezug zu den wissenschaftspoliti-
schen Bemiihungen von Otto Spies in den 1950er Jahren ganz besonders zutage.

39 Vgl. http://www.asien.uni-bonn.de/www/IOA/Studium.html vom 24. Februar 2007.
40 Vgl. http://www.asien.uni-bonn.de/www/IOA/Studium/MA_Westsued.html vom
24. Februar 2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 103

Ziel ist es ndmlich, sich den geographischen Grofraum, der von Anatolien bis
zum indischen Subkontinent reicht und innerhalb dessen sich in einer histori-
schen Perspektive vielfiltigste Wechselbeziehungen ausmachen lassen, kultur-
wissenschaftlich zu erschlieBen und zugleich durch solide philologische Arbeit
zu untermauern. Dabei wird neben dem Islam auch parallel existierenden oder
auch zeitlich versetzten sinnstiftenden religiosen Lebensentwiirfen, wie dem
Buddhismus und Hindu-Religionen, sowie deren wechselseitiger Beeinflussung
gebithrend Rechnung getragen. Die Besonderheit des Masterstudienganges
»dprach- und Kulturwissenschaft West- und Siidasiens* stellt also — dies darf in
meinen Augen durch eine Wiederholung bekriftigt werden — die indologisch-
islamwissenschaftliche interdisziplindre und zudem methodenoffene Beschifti-
gung mit dieser geopolitisch wichtigen Region, allerdings auf einer gediegenen
philologischen Grundlage, dar.

In diesem Zusammenhang ist auch darauf hinzuweisen, dass der Urdu-
Sprachausbildung hier eine gewichtige Rolle zukommt: Integrativer Bestandteil
des Masterstudienganges ,,Sprach- und Kulturwissenschaft West- und Siid-
asiens®, der im Wintersemester 2007/08 anlaufen wird, werden textorientierte
Urdumodule sein, die schlieBlich gezielt die Grundlagen schaffen sollen, im
Rahmen eines Ph.D.-Programms Promotionen auf der Basis von urdusprachli-
chen Materialien durchzufiihren. Allerdings muss einschrinkend trotzdem er-
wihnt werden, dass durch die — aus administrativer Sicht vollig plausible — Kon-
zentration auf das Urdu die zeitgendssischen indo-muslimischen Kulturen aufler-
halb dieses Sprachraumes aus der seridsen Beschiftigung mit dem muslimischen
Stidasien ausgeklammert sind. In diesem Zusammenhang kommt wiederum dem
Fachbereich Siidasienwissenschaften in Halle-Wittenberg mit einem inhaltlichen
Schwerpunkt auf das muslimische Bengalen grundlegende Bedeutung zu.

Trotzdem belegt nicht zuletzt auch das hier vorgestellte Bonner Beispiel
nachdriicklich die mittlerweile wohl recht weit verbreitete Einsicht, dass die Be-
schéftigung mit dem muslimischen Siidasien, ebenso wie jegliche regionalwis-
senschaftliche Forschung, nicht ohne die generelle Bereitschaft auskommen
kann, das urspriinglich ausschlieBlich philologische Instrumentarium um metho-
dische Angebote anderer — v.a. geistes- und sozialwissenschaftlicher — Diszipli-
nen zu erweitern. Hier kann — und wird bereits — von den Kolleglnnen im anglo-
phonen Raum gelernt werden. Allerdings wire es hochst bedauerlich, wenn ein
solcher methodischer Eklektizismus zu Einbulen der philologischen Kompetenz
als einem Charakteristikum der deutschen Islamwissenschaft fithren wiirde, das
in der anglophonen Academia als ,,Thoroughness bekannt, geschitzt, aber auch
— moglicherweise aufgrund eigener Ressentiments — gelegentlich beldchelt wird.
All diese Perspektiven, die die einzelnen Disziplinen sowohl in ihrem jeweiligen
Inneren verindern als auch zu einer verstirkten Offnung aufeinander zufiihren
werden, werden — davon bin ich fest iiberzeugt — fiir die Islam-bezogene For-
schung zu Siidasien hilfreich sein. In dem Moment, wo diesem Untersuchungs-
gebiet entsprechende Anerkennung zuteil wird, ohne es als Marginalie sowohl

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAN-PETER HARTUNG

negativ als auch positiv zu diskriminieren, wird die aus einer Verteidigungshal-
tung entstandene Mauer — ausgedriickt zumeist in der Betonung der Einzigartig-
keit dieses Gegenstandes — fallen. Letztendlich sind ja, — dies die wohl triviale
Einsicht aus einer mikrohistorischen Perspektive heraus — alle Forschungsge-
genstidnde einmalig, seien sie .klassische‘ (arabistische) Objekte islamwissen-
schaftlicher Betdtigung oder solche bisher eher marginalisierter Regionen und
Bereiche.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iranistik zwischen brennender Aktualitat
und exotischer Abseitigkeit —
Gedanken zur Positionierung eines

,kleinen‘ orientalistischen Faches’
BERT G. FRAGNER (WIEN)

,.Es ist schon schrecklich, wenn einer so hungrig ist, dass er
vor lauter Durst nicht weil3, wo er heute nacht schlafen wird*
(Nestroy)

Erlauben sie mir bitte, eingangs — und spiter, im weiteren Verlaufe meines Vor-
trags, immer wieder — in personlichen Erinnerungen herum zu kramen! Wenn
sich Thnen der Eindruck aufdridngen sollte, ich hitte den Faden meines Narrativs
(ein Ausdruck, der im Moment unumgénglich sein diirfte, weshalb ich ihn gleich
am Anfang gezielt platziert habe) — wenn Sie also meinen, ich hitte diesen Faden
verloren, troste ich Sie schon jetzt prophylaktisch: Er taucht sicherlich wieder
auf, Sie miissen nur aufpassen, wann und wo.

Nun also zu meinen Erinnerungen: In der akademischen Saison 1976/77 habe
ich mich mehrere Monate unter anderem zum Behufe des Biichererwerbs in Te-
heran aufgehalten, um diese Biicher anschliefend an das Orient-Institut der Deut-
schen Morgenlidndischen Gesellschaft in Beirut, im Libanon, weiter zu transpor-
tieren. Das war knappe zwei Jahre vor dem Ausbruch der Islamischen Revolution
in Iran und circa anderthalb Jahre nach dem Ausbruch der allerersten Runde des
libanesischen Biirgerkriegs. An unseren libanesischen Aufenthalt (meine Frau
und unsere damals gerade gut vierjdhrige Tochter waren mit von der Partie)
kniipfen wir viele angenehme und nicht wenige aufregende Erinnerungen. Zu den
angenehmen zihlt sicherlich der Umstand, dass wir dort die Gelegenheit hatten,
Rotraud Wielandt kennen zu lernen, deren Kollege ich zwolf Jahre spiter (da-
mals noch ungeahnter Weise) in Bamberg werden sollte. Ganz Beirut war von
den Gréueln des Biirgerkriegs gebrandmarkt und durchsetzt. Damals bis vor Kur-
zem im Libanon, der angeblichen Schweiz des Vorderen Orients, noch bestanden
habende Lebensformen, spiter von Vielen als einzigartig und nahezu paradie-

1 Text der Abschiedsvorlesung von Bert Fragner an der Universitit Bamberg am 16.
Januar 2006.

- &m 13.02,2026, 21:55:0:


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | BERT G. FRAGNER

sisch verklirt, waren genau so zusammen gebrochen wie das Ambiente, das sie
umgab — die libanesische Kulturlandschaft, vor allem auch die Hauptstadt Beirut
mit ihrem einzigartigen levantinischen Flair. Gerade aus Teheran gekommen, ei-
ner Stadt, in der ich mich schon wihrend der sechziger Jahre fiinf Jahre lang auf-
gehalten hatte, die mir vertraut war und die gut zu kennen ich {iberzeugt war, gab
ich irgendwann einmal meinen Beiruter Kolleginnen und Kollegen gegeniiber
den StoBseufzer von mir: ,Also in Iran — in Iran konnte eine solche Verriicktheit
wie dieser Biirgerkrieg hier sicherlich nicht passieren, dort sind die Leute im
Schnitt so entspannt und iiberlegt, die wiirden sich bestimmt nicht auf solcherlei
einlassen!*

Zwei Jahre spiter wusste ich: Ich bin nicht gut in Prognostik, und ich gestehe
das auch ein. Ich gehe noch einen Schritt weiter und erlaube mir aus metawissen-
schaftlichen Erwédgungen, auch die prognostische Kompetenz vieler anderer wis-
senschaftlichen Disziplinen anzuzweifeln, selbstverstindlich ausgehend von
meinem eigenen Defekt: In Beirut 1977 mit dem Brustton der Uberzeugung zu
verkiinden, in Iran werde es keine derartigen Umstiirze geben, weil dort die Vor-
aussetzungen dafiir nicht gegeben seien, war — jedenfalls retrospektiv — ein stol-
zes Wort: Etwa zwei Jahre spiter sollte Khomeini aus der durch alle visuellen
Medien berithmt gewordenen Maschine der Fluggesellschaft ,Iranair‘, aus Paris
kommend, in Teheran die Gangway hinuntersteigen, begleitet von einer Reihe
von revolutiondren Mitstreitern, von denen wiederum heute auf dem inzwischen
ikonisierten Bild des aussteigenden Ayatollahs nur mehr zwei iibrig geblieben
sind — die anderen fielen im Laufe der Zeit in politische Ungnade und den Retou-
cheuren zum Opfer.

Da saf3 ich also mit meinen naseweisen Ausspriichen — gewissermalen in gu-
ter Gesellschaft mit dem letzten sterreichischen Staatssekretir des AuBeren vor
dem Ende des Ersten Weltkriegs, der auf ein Exemplar der Neuen Freien Presse
vom 8. November 1917 neben die Schlagzeile ,Revolution in Russland!‘ mit
Bleistift die Bemerkung kritzelte: Wer soll denn in Russland Revolution ma-
chen? Vielleicht der Herr Bronstein, der im Café Zentral immer Schach spielt?
Ja, mein lieber Herr, genau der war's! Der Herr Bronstein, in der Welt eher als
Lev Trockij bekannt, der hat in Russland Revolution gemacht, und der Experte
fiir die AuBlenpolitik hat es nicht ahnen konnen!

Wir waren aber beide in relativ guter Gesellschaft, wenn ich an all die hoch-
seridsen Sozial- und Politikwissenschaftler denke, die nicht in der Lage waren,
die Implosion des Sowjetimperiums und den ihr vorangegangenen Sturz von
Mauer und Eisernem Vorhang vorher zu sagen, oder auch an all die prognostisch
titigen Okonomen, die in der Vorhersage der wirtschaftlichen Entwicklung von
Jahr zu Jahr oder sogar in noch kiirzeren Abstinden genauso versagten wie wei-
land Zeno in dem Gleichnis mit der Schildkrote.

Nun sei aber auch etwas zu meiner Entschuldigung gesagt: Streng genommen
war ich gar nicht fiir derlei Spekulationen ausgebildet worden — mein orientalisti-
sches Studium in Wien und selbst die Fortsetzung meines wissenschaftlichen

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 107

Werdens am Orientalischen Seminar an der Universitdt Freiburg basierten eher
auf der Annahme, unsereins habe mit den Untiefen der Gegenwart iiberhaupt
nichts zu schaffen oder aber seien gegenwirtige Phianomene allenfalls ableitbar
von festen historistischen Glaubenssitzen, denen unsereins sich zu verpflichten
hatte. Einer meiner Wiener Lehrer sagte uns Studierenden einmal aus tiefer
Uberzeugung: ,,Wissen Sie — fiir mich hort islamische Geschichte mit dem Jahr
1258 auf!* Aus heutiger Sicht: kein weiterer Kommentar! Was die Sprachaneig-
nung betraf, musste ich mir Sidtze anhoren wie: ,,Wir Orientalisten sind Philolo-
gen und keine Papageien! Studieren Sie erst einmal Arabisch, Persisch und Tiir-
kisch von Grund auf (das heifit also, im Wege des Trockenschwimmens), dann
konnen Sie ja irgendwann — etwa nach Threr Promotion, auf Urlaub gewisserma-
Ben — dort hinfahren und iiben, wie man sich einen Kaffee bestellt!*

Ich konnte personlich mit solchen Rezepten nichts anfangen: Ich will nicht
ausschlieBen, dass es mir an einer Tugend mangelte, die mir in jungen Jahren als
Grundvoraussetzung fiir eine erfolgreiche orientalistische Karriere gepredigt
wurde: an disziplinierter Ausdauer, bar jeglicher nach aufien gerichteter sinnli-
cher Interessen, und an Vermeidung jeglicher Begegnung mit dem real existie-
renden ,Orient, bevor nicht durch lang andauernde Indoktrination und Selbst-
vorbereitung ein so fest gezimmertes Orientbild im eigenen Kopf geschaffen war,
dass die Wahrnehmung irgendwelcher Realititen diesem Bild keinen Schaden
mehr antun konnte. Ich hatte mich daher schon in jungen Jahren sozusagen nach
Iran ,abgesetzt* um mir dort mein eigenes, sicherlich subjektives Bild zu machen,
das aber immerhin den Vorzug haben sollte, nicht ausschlieBlich an triiben
Nachmittagen mitteleuropdischer Wintersemester hinter Schreib- und Lesepulten
entstanden zu sein ...

Als ich Ende 1970 nach Freiburg kam, wehte mir dort ein anderer Wind ent-
gegen: Die frithe Neuzeit war hier immerhin erklirtes Forschungsthema, und so-
gar kokette Blicke in die Kulturgeschichte des 20. Jahrhunderts waren erlaubt!
Vor allem aber hatten damals die islamwissenschaftlich und arabistisch ausge-
richteten jungen Gelehrten Deutschlands seit den sechziger Jahren eine aus der
Sicht von AuBenstehenden einzigartige Gelegenheit angeboten bekommen, den
wissenschaftlichen Umgang mit dem islamischen Orient einem antiquarischen,
um nicht zu sagen, den Methoden der Ur- und Friihgeschichte niher stehenden
Stil zu entziehen und sozusagen an Ort und Stelle zu iiben, zu formen und zu
schirfen: das schon genannte Orient-Institut der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft, in den frithen sechziger Jahren von Hans Robert Roemer gegriindet,
das Jahrzehnte hindurch inzwischen schon in der Dreistelligkeit zu zéhlenden
jungen deutschen Gelehrten die Chance geboten hatte, an den dortigen Referen-
tenstellen wissenschaftlich titig zu werden (,jung® ist hier ein differenzialer Beg-
riff: Die Referentlnnen vor vierzig Jahren waren jung, und die heutigen sind es
noch immer!). Es ist heute nur noch schwer zu vermitteln, in welch hohem Mal3e
diese Institution noch bis heute als Katalysator fiir die Aktualisierung der Ori-
entwissenschaft in Deutschland gedient hatte — eine der groBartigsten Investitio-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | BERT G. FRAGNER

nen der deutschen Offentlichkeit, wenn man Aufwand und Ertrag einander ge-
geniiberstellt. Offenbar bildete der durchschlagende Erfolg dieses Instituts, dem
heute auch eine blithende Zweigstelle in Istanbul zur Seite steht, den Anlass da-
fiir, dass die seinerzeit fiir Wissenschaftliches zustindige Bundesministerin Bul-
mahn letztlich durchsetzte, die beiden Institute aus der wissenschaftlichen Eigen-
bestimmung durch den zustidndigen Griindungs-Fachverband in den direkten Zu-
griff einer ministeriell gesteuerten Stiftung zu iiberfithren. Als ich in meiner da-
maligen Funktion als Erster Vorsitzender der Deutschen Morgenldndischen Ge-
sellschaft, also der Fachvertretung deutscher Orientalistinnen, darauf beharrte,
dass es den beiden Instituten sicherlich nicht iibel téte, unter wissenschaftlicher,
orientalistischer Fiihrung zu bleiben, sagte mir der mit uns verhandelnde Ministe-
rialbeamte pikiert: ,,Herr Professor Fragner, Sie werden doch nicht behaupten
wollen, Thre Kollegenschaft konne derartige Forschungsinstitute besser fiihren als
wir vom Ministerium?‘ Bravo; wieder kein weiterer Kommentar.

Inzwischen ist das akute Interesse des Ministeriums allerdings wieder abge-
klungen, so wie Schnupfen. Das ist durchaus angenehm, wenn der Schnupfen
abklingt, aber vergessen wir nicht: Der kommt irgendwann einmal wieder! Vor
dem Hintergrund dieser Entwicklungen der Orientalistik in Deutschland fiihrte
die Iranistik ein seltsames Randschicksal, vor allem deshalb, weil sie ihrer Her-
kunft und disziplindren Definition wegen nicht so ohne weiteres in den orientalis-
tischen ,Mainstream* hineinpasste.

Folgen Sie mir bitte ein paar Minuten durch die Geschichte dieses Faches:
Im 19. Jahrhundert war die Iranistik als ,jiingere Schwester der Indologie* ent-
standen, in enger Umarmung mit der Indogermanistik. Thr Thema waren die zahl-
reichen Sprachen, die der iranischen Sprachfamilie angehoren, und die textlichen
Uberreste. Ausloser der Konstituierung dieser Disziplin war die Erkenntnis, dass
das Altpersische der antiken achdmenidischen Konigsinschriften und das soge-
nannte ,Awestische‘ — die Ritualsprache der Zoroastrier (,Feueranbeter, in In-
dien auch ,Parsen‘ genannt) gemeinsam mit dem Altindischen entwicklungsge-
schichtliche Vorginger des Altgriechischen und mithin sehr friihe Zeugen der in-
dogermanischen Sprachfamilie waren. Einige Zeit lang hielt man das Altpersi-
sche sogar fiir die #lteste indogermanische Sprache und ihre Sprecher, fiir die die
Selbstbezeichnung ,Arya‘ belegt ist, fiir die &ltesten Indogermanen. Vor circa
hundert Jahren hatte eine sehr intensive Ariomanie eine Vielzahl mitteleuropii-
scher Hirne erfasst, verbramt mit allerlei esoterischem Klimbim und — was viel
schlimmer war — wie vom Schimmelpilz durchsetzt von aggressiven Formen von
rassistischem Antisemitismus. Aus diesen verquasten Vorstellungen ging
schlieBlich eine Reihe unmittelbarer Vorldufer des Nationalsozialismus hervor.

Bleiben wir aber bei den im engeren Sinne ,wissenschaftlichen‘ Betreibungen
der Iranistik, soweit sich diese davon trennen lassen! Die Befassung mit den
Sprachen der iranischen Verwandtschaft bildete schlieBlich seit der zweiten Hélf-
te des 19. Jahrhunderts gemeinsam mit dem Studium ihrer Texte die Substanz
des Faches, das als ,Iranistik‘ bekannt geworden ist. Dabei erwies sich alsbald ein

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 109

eigenartiger Widerspruch: Die in Literatur- und Kulturgeschichte zweifellos be-
deutendste aller iranischen Sprachen ist das sogenannte Neupersische, oft einfach
auch Persisch genannt, eine Sprache, die im Wesentlichen im 9. Jahrhundert kon-
stituiert worden ist. Aber eben dieses Neupersische ist wiederum von allen irani-
schen Sprachen diejenige, die aus der Sicht der Erforscher historischer Sprach-
verwandtschaften tiber die geringste Attraktivitit verfiigt. Verschmitzte Dialekte
und Restsprachen aus afghanischen Bergdorfern oder von den Hochplateaus des
Pamir-Gebirges sind aus historisch-vergleichender Perspektive um ein Vielfaches
spannender als das Neupersische, die Sprache mit einem der gréten vormoder-
nen Aufkommen an schriftlichen Uberresten in der ganzen Welt! Als Kompro-
miss biirgerte es sich ein, das frithe Neupersische rund um das auf vorislamischen
Traditionen fullende, grandiose Epos von Ferdousi, das ,Schahnameh‘ (K&nigs-
buch) gerade noch als seriosen Gegenstand der Iranistik zu betrachten; natiirlich
waren auch die beriihmten Dichtungen der grofen persischen Lyriker und Mysti-
ker wie Hafez, Sa‘di, Jalal ad-Din Rumi etc. nicht zu ignorieren. SchlieBlich ent-
wickelte sich die Iranistik zweigleisig — einerseits im Gravitationsbereich der In-
dogermanistik, andererseits (insbesondere in Deutschland) in enger Verschrin-
kung mit der Islamwissenschaft. Wissenschaftler wie Roemer in Freiburg oder
Spuler in Hamburg waren der Ansicht, dass die auf das Neupersische konzent-
rierte Iranistik eigentlich Teil der Islamwissenschaft sei, wogegen aber Person-
lichkeiten wie etwa Roemers und zum Teil auch Spulers Lehrer Walther Hinz
stets die Meinung vertreten hatten, dass wesentliches Iranspezifisches in der is-
lamwissenschaftlichen Umzingelung verloren gehen oder zumindest marginali-
siert werde, weshalb die Aufrechterhaltung dieses Zweiges der Iranistik wichtiger
sei denn je. Dazu kommt, dass auferhalb Deutschlands die islamwissenschaftli-
che Vereinnahmung der ,Neuiranistik‘ ohnehin viel weniger drohte als hierzulan-
de.

Dem einstigen langjdhrigen Vertreter der Iranistik in Hamburg, Wolfgang
Lentz, kommt der Ruhm zu, sich in Westeuropa erstmals uneingeschrénkt dafiir
eingesetzt zu haben, die Befassung auch mit dem modernen und modernsten Per-
sischen als eine der Hauptaufgaben der Iranistik zu betrachten. Ahnliche Positio-
nen hatte seit den spiten fiinfziger Jahren auch der amerikanische Iranist Richard
N. Frye offensiv vertreten. Damals hatten solche Positionen den Beigeschmack,
Strategien der sowjetischen Iranistik zu dhneln, die iibrigens bis in die spiten
achtziger Jahre hinein im Westen einen sehr hohen Ruf genoss, der seit 1991 al-
lerdings riickldufig ist. Wie auch immer: In diesen heute eher entschérften Streit
bin ich vor mehr als dreieinhalb Jahrzehnten mit voller Energie hineingewachsen.

Hatte es sich dabei um einen Streit um des Kaisers Bart gehandelt? Eigentlich
nicht, insbesondere, wenn wir das Nestroy'sche Motto recht bedenken, das ich
dem Titel meiner heutigen Vorlesung beigesellt habe — aber dazu kommen wir
noch!

Lassen Sie mich das bitte néher erldutern: Es gibt heute insgesamt fiinf uni-
versitire Institutionen in Deutschland, die das Wort ,Iranistik* in ihren offiziellen

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | BERT G. FRAGNER

Bezeichnungen fithren. An der FU Berlin (die Iranistik der DDR-Humboldt-
Universitit ist inzwischen in ,Zentralasienwissenschaften‘ umgewandelt worden,
ein Fach, das von der einst in Bamberg habilitierten Turkologin Ingeborg Bal-
dauf reprisentiert wird), in Hamburg, in Gottingen, in Miinchen und in Bamberg.
Berlin stammte aus einer alt- und mitteliranistischen Schule (die Mitteliranistik
befasst sich mit Sprachen aus der Zeit zwischen Alexander dem GroBen und der
islamischen Expansion im 8. Jahrhundert), Géttingen war in den siebziger Jahren
gleichfalls von Alt- und Mitteliranisten ,erobert* worden, und fiir Hamburg galt
das Nimliche. In Miinchen hie8 der indologische Lehrstuhl bis in jiingste Zeit
aus historistischer Sentimentalitidt ,Indologie und Iranistik‘, ohne dass Iranistik
dort auf irgend eine Weise behandelt worden wire, und nur Bamberg hatte von
Anfang an eine klare neuiranistische Ausrichtung!

Wollten wir mithin diese Art der Iranistik in Deutschland mit der den meisten
hier Anwesenden sicherlich eher geldufigen Romanistik vergleichen, entstiinde
folgendes Bild: An einer dieser fiinf namentragenden Einrichtungen wiirde tat-
sdchlich Franzosisch respektive Italienisch oder Spanisch betrieben. An zwei
weiteren wire die Romanistik durch klassisches Latein und frithe vulgérlateini-
sche Studien bestimmt, ab und zu mit Ausfliigen in die groen rezenten Sprachen
der Romania. Das Beispiel FU Berlin wire ein eigenartiger Ausnahmefall aus
dem Zwischenreich, der eines eigenen Essays bediirfte und deshalb hier ausge-
spart wird. Auffillig wire der Umstand, dass von den gegenwirtig existierenden
Sprachen das fiir das Fach typische spracharchiologische Interesse eher durch
versteckte riatoromanische oder auch aromunische und entlegene walachische Di-
alekte angesprochen wire als etwa durch Diderot, Dante oder Cervantes. Schlief3-
lich wiirden vor allem Studierende immer wieder gegen den Widerstand der Alt-
vorderen darauf pochen, dann und wann auch verwegen moderne Autoren wie
Lorca, Sartre oder Italo Svevo zu lesen. Im Falle Miinchens — immer noch unter
der Vorgabe, wir wiirden den Begriff Iranistik durch Romanistik ersetzen — wiir-
de sich die Sache so darstellen, als hiele das dortige Seminar (in natura ,Indolo-
gie und Iranistik‘) ,Grézistik und Romanistik‘, ohne dass dort irgendetwas Ro-
manistisches betrieben wiirde!

Einen derartigen Vergleich hatte in den frithen achtziger Jahren der damalige
Vorsitzende der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft und spétere Ehren-
doktor der Universitit Bamberg Hans Robert Roemer angestellt — er wurde ihm,
nicht zuletzt ob seiner Plausibilitit, weithin iibel genommen.

Inzwischen hat es sich an den Festungen der Tradition eingebiirgert, bei Be-
rufungen stets auch darauf zu achten, dass sich die (in Anfiithrungszeichen) ,klas-
sisch® ausgebildeten Kandidaten auch in irgendeinem Sektor mit Neuerem be-
schiftigen sollten — wenn wir noch einmal unseren Vergleich mit der Romanistik
strapazieren wollen, so hiee das, man erwarte, dass die Spezialisten fiir Vergil,
Horaz und Ovid in ihrem Oeuvre auch einen Beitrag zu Victor Hugo nachzuwei-
sen hitten, vielleicht sogar auch in ihrer Probevorlesung ihre Kompetenz auf die-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 111

sem schon nahezu ,Heullebecque-haft‘ verwegenen, ,modernen‘ Seitengleis ihres
eigentlichen Faches gefillig vorfiihren sollten!

Diese Vergleiche mogen Ihnen abstrus vorkommen, sie treffen aber im Prin-
zip recht gut die lange Zeit giiltigen inhaltlichen Standards des Faches Iranistik!

Dabei waren — und sind zum Teil noch heute — diese antiquarischen Konzepte
nur eine der beiden schroffen Klippen, zwischen denen die Iranistik zu navigie-
ren hat. Das zweite Problem besteht in dem Umstand, dass gerade in Deutschland
das Fach ,Islamwissenschaft’ — in deutlichem Kontrast zur ,Islamkunde‘ Bam-
berger Typs! — herkdmmlich und oft bis heute nicht eigentlich als eine eher reli-
gionswissenschaftliche Disziplin verstanden wird, wie es die Bezeichnung sugge-
rieren wiirde, sondern als ein Fach, in dem ein groBes Areal von Marokko bis —
wenigstens theoretisch — weit iiber das Indische hinaus, eben das Verbreitungs-
gebiet des Islams, auf der Basis der ,philologisch-historischen Methode* geistes-
wissenschaftlich erfasst werden sollte. So sehr dieses Konzept pragmatisch iiber-
zeugend sein mag, enthilt es doch auch ernste Probleme, vor allem dieses: Die
verbindende Substanz dieser Betreibungen steckt in dem semantischen Element
Jslam®: Seit dem 19. Jahrhundert wird dieser — der Islam — als der kulturelle Kitt
dieses Kontinente iibergreifenden Areals verstanden, und seine Kenntnis sollte
auch bei der Erfassung aller nur erdenklichen sozialen oder kulturellen Phéno-
mene das methodische Riistzeug liefern, auf das man sich zu stiitzen hatte — eine
essentialistische Auffassung, die erstaunlicherweise islamischen Fundamentalis-
ten gar nicht so unvertraut sein mag, und der vor etwa einem Jahr der damalige
iranische Staatsprisident eine Absage erteilt hat, indem er hervorhob, dass der
Begriff ,Kultur® keineswegs auf den der ,Religion‘ beschrinkt werden diirfe und
sich von Letzterem substantiell unterscheide. Davon abgesehen: de facto war,
wie nicht anders zu erwarten, niemand in der Lage, die Gesamtheit dieses Ge-
biets in Raum, Zeit und in Methodenvielfalt zu erfassen, weshalb sich Reprisen-
tantInnen dieser Islamwissenschaften ihre Schwerpunkte nach Neigung, Kompe-
tenz und Féhigkeit setzten: Sprachwissenschaft, Literatur, Geschichte, Religion,
Volkskunde, selbst Sozial- und/oder Politikwissenschaftliches bildeten die The-
men, die von den Fichervertretern jeweils nach eigenem Gutdiinken eingebracht
wurden. Diese nicht anzuzweifelnde theoretische Unschirfe hatte tiber Generati-
onen hinweg auch ihre ebenfalls nicht anzuzweifelnde pragmatische Zweckma-
Bigkeit, weil dieses nominelle Fach de facto zur nicht mehr steuerbaren Heim-
stitte fiir eine ganze Fiille von tatsédchlichen Fichern werden konnte! Der lange
Zeit verbreitete ldssige Umgang mit der Féachertaxonomie konnte zum Beispiel
meinen eigenen Ausbildungsgang zur Folge haben: Mein Wiener Promotionsfach
(Hauptfach) lautete offiziell ,Turkologie und Islamwissenschaft‘, mein Habilita-
tionsfach in Freiburg hiefl (damals noch) ,Islamkunde*, nach Berlin wurde ich auf
eine Professur fiir ,Iranistik‘ und nach Bamberg auf eine fiir ,Neuiranistik* beru-
fen. Letztere war aber die ganze Zeit hindurch der eigentliche Gegenstand meines
wissenschaftlichen Tuns.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | BERT G. FRAGNER

Hieraus ergibt sich, dass es unter den ,Islamwissenschaftlerinnen‘ und ,Is-
lamwissenschaftlern eine erkleckliche Reihe von in der Wolle gefirbten iranisti-
schen Gelehrten gibt, die an den vorhin genannten, nominellen iranistischen Stel-
len kaum Unterkunft gefunden hitten! Das wire nicht weiter schlimm, wenn
nicht derartige islamwissenschaftliche Stellen grundsitzlich nicht zwingend ira-
nistischen Inhalten zugeschrieben werden konnen! Das heif3t, die Vertretung ira-
nistischer Inhalte auf islamwissenschaftlichen Stellen ist ausschlieflich an die
jeweiligen Individuen gebunden. Als Beispiel diene wieder die einschldgige Pro-
fessur fiir (heute) Islamwissenschaft an der Universitdt Freiburg: Der vor allem
iranistisch und hier historisch interessierte, schon mehrmals genannte Hans Ro-
bert Roemer musste im Sinne der Denomination seines Faches auch Anderes be-
treiben: Er entschied sich fiir das spitmittelalterliche Agypten, sozusagen sein
zweites inhaltliches Standbein. Unter der Agide seines Nachfolgers Werner Ende
verschwanden die iranistischen Aspekte zusehends zugunsten von Forschungen
eher religionssoziologischen, gegenwartsbezogenen Inhalts. Dessen Nachfolger
wiederum wurde der in Bamberg habilitierte Turkologe Maurus Reinkowski. Et-
wa gleichzeitig wurde am dortigen Orientalischen Seminar eine islamwissen-
schaftliche Junior-Professur etabliert, die gemaf ihrer Ausschreibung einen ira-
nistischen Schwerpunkt bedienen sollte — sie ist nunmehr befristet mit dem in
Bamberg promovierten Iranisten Christoph Werner besetzt.

Wir erkennen also, dass die — nennen wir sie einmal so — ,Neuiranistik sich
an deutschen Universititen unter dem Gesichtspunkt inhaltlicher Affinitidt immer
wieder erfolgreich und ganz gut im Rahmen der Islamwissenschaft da und dort
und vor allem immer wieder einnisten konnte und immer noch kann. Auch hier-
fiir haben wir ein ganz groBartiges Bamberger Beispiel: Die nunmehrige Inhabe-
rin des Bamberger Lehrstuhls fiir [ranistik, Birgitt Hoffmann, in Bamberg habili-
tiert, vertrat danach den Lehrstuhl fiir Islamwissenschaft in Wiirzburg und wurde
dann auf eine gleichfalls islamwissenschaftliche Professur nach Bonn berufen.
Ich glaube, dass ich meine Freude dariiber nicht verhehlen muss, dass sie jetzt
den Bamberger iranistischen Lehrstuhl tibernommen hat! Dennoch: Bleiben wir
noch ein Moment bei den iranistischen Inhabern islamwissenschaftlicher Profes-
suren: Gelehrte auf solchen Stellen haben nur wenig Aussicht auf dauerhafte
Etablierung iranistischer curricularer Nachhaltigkeit auch iiber ihre personliche
Priasenz hinaus — im Gegenteil: Iranistische Professorinnen und Professoren auf
islamwissenschaftlichen Stellen unterliegen oft genug implizit der Nachweis-
pflicht, dass sie auch mit Anderem befasst seien als ausschlieBlich mit iranisti-
schen Themen und Diskursen. Vor allem aber: Es gibt in allen diesen Fillen kei-
nen inhaltlichen Scheck auf die Zukunft, im Gegenteil: Es ist sogar ziemlich
wahrscheinlich, dass die jeweils nachfolgenden Gelehrten die Ausrichtung ihrer
Vorginger nicht weiterfithren wiirden!

Hierin sehen wir die Besonderheit des Bamberger Lehrstuhls fiir Neuiranistik
mit den Feldern ,Sprache, Geschichte, Kultur bzw. Literatur‘, mit erwiinschtem
Gegenwarts- und Anwendungsbezug. De facto gibt es an keiner anderen Univer-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 113

sitdt in Deutschland eine vergleichbare Einrichtung! Die Frage stellt sich also
durchaus legitim — lohnt es sich denn eigentlich, einen solchen Ausnahmefall
weiter zu erhalten?

Noch ein weiteres Mal muss ich Sie in die Wissenschaftsgeschichte entfiih-
ren. Iranistische und persische Studien (letzterer Ausdruck, Persian Studies, ist in
Grofbritannien heute noch durchaus verbreitet) waren in diversen europdischen
Lindern zumindest bis zum Ersten Weltkrieg durchaus populér, zum Teil auch
dariiber hinaus. Von dem oOsterreichischen Orientalisten Joseph Freiherr von
Hammer-Purgstall, dessen Todestag sich heuer zum hundertfiinfzigsten Male
jihrt, stammen nicht nur all die Ubersetzungen vor allem aus persischer Lyrik,
die Goethe zu seinem West-Ostlichen Divan anregten. Mit seiner Rezeption eines
bestimmten traditionellen Typus persischer Dichteranthologien — der ,Geschichte
der schonen Redekiinste Persiens® — schuf er auch einen heute immer noch ver-
bindlichen Prototyp der Abfassung persischer Literaturgeschichte, der lidngst
auch eine Art ,Reflux‘ zuriick nach Iran gefunden hat. Ein anderer Meister der
Ubersetzung, der Franke Friedrich Riickert, hat dariiber hinaus zur Popularisie-
rung orientalischer und darunter wiederum sehr viel persischer Lyrik beigetragen.
In England waren die ,,Persian Studies* Teil der Kolonialwissenschaft — den
Englidndern galt das Persische mindestens bis zum Beginn des Zwanzigsten Jahr-
hunderts als die wichtigste ,einheimische* Kommunikationssprache Indiens. In
der britisch-indischen Kolonialarmee konnten Offiziere den Rang eines ,Colo-
nels‘ nur durch Nachweis einer erfolgreich abgelegten Persisch-Priifung tiber-
schreiten. Das ,,India Office* war das eigentliche Zentrum der Pflege der persi-
schen Sprache in England, gleichermaflen Stitte orientalistischer Gelehrsamkeit
und der Kundschafter- und Agentenausbildung. Die allgemeine Begeisterung, die
in der anglophonen Welt der Dichter und Orientalist Fitzgerald mit seinen Uber-
tragungen der Vierzeiler Omar Chayyams in den gepflegten Salons bei Jung und
Alt ausgelost hat, ist heute kaum mehr nachvollziehbar. SchlieBlich wurden die
Fitzgerald'schen Verse in eine Fiille weiterer Sprachen tibersetzt, darunter auch
Arabisch, was dazu fiithrte, dass vor allem in dem britisch stark beeinflussten
Agypten sich die allgemeine Uberzeugung einwurzelte, der Genannte sei ein ara-
bischer Dichter von Schrot und Korn gewesen. In Frankreich entfaltete sich seit
den zwanziger Jahren ein philosophisch-religionswissenschaftlich angehauchter
intellektueller Kult um iranische Geisteskultur islamischer wie auch vorislami-
scher Provenienz, die auf den iranophilen Kulturphilosophen Henry Corbin zu-
riickgeht und heute noch spite, aber durchaus reichliche Friichte trigt. In
Deutschland war die Begeisterung fiir Iranisches-Arisches nach 1945 in verstind-
licherweise riickldufig, aber es konnte schon noch geschehen, dass Anfang der
fiinfziger Jahre der vielseitige Orientalist und (unter anderem auch) Iranist Hans
Heinrich Schaeder in einer philologischen Lehrveranstaltung iiber Ferdousis Ko-
nigsbuch darauf beharrte, auf dem Grammophon gleichzeitig heroische Wagner-
kldnge als Begleitmusik abzuspielen, was von einer Reihe von Adepten durchaus
goutiert worden sein soll! Eine fabelhafte Vision: Wort fiir Wort mithsam {iiber-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | BERT G. FRAGNER

setzende Studierende werden von Schaeders Stentorstimme heroisch ermuntert,
und dazu erschallt der Walkiirenritt von einer nicht kratzfreien 78er-Schellack!

In den sechziger Jahren erkannte die damalige Regierungsriege Irans, das so-
genannte ,Schah-Regime‘, die Imagepflege, die von der internationalen Iranfor-
schung fiir die Vermittlung des Bildes von Iran als einem uralten Kulturland
weltweit ausging. Als Ergebnis dieser Entwicklung lief sich alsbald der iranische
Staat die groBziigige Forderung und Pflege der internationalen Iranistik einiges
Geld kosten. Das betraf vor allem ausgewihlte thematische Felder wie verglei-
chend-historische Sprachwissenschaft, Archiologie, Kunstgeschichte, Erfor-
schung der Geisteskultur des alten Persiens, Geschichte von Philosophie und Na-
turwissenschaften und Literaturgeschichte. Geschichte im engeren Sinn war we-
niger gefragt, dieses Fach war auch im Lande selbst seit der Mitte der fiinfziger
Jahre zunehmend zuriickgedringt, da dort selbst Historiker leicht in den Verdacht
der Marxismusanfilligkeit geraten konnten. Dennoch: Ende der siebziger Jahre
bestand ein weltweites iranistisches Netzwerk, das sicherlich nicht durch das ira-
nische Schah-Regime kontrolliert, aber doch von ihm vielfiltig unterstiitzt und
gepflegt worden war.

Und dann kam die Islamische Revolution, und innerhalb kurzer Zeit wurde
alles radikal anders.

Es gab keine Einreisevisa mehr fiir Iranisten. Fiir das revolutionére Regime
standen sie eine Zeitlang unter dem Generalverdacht der Spionage, der Verfil-
schung und der Betreibung von Kolonialwissenschaft. Im Westen tendierte der
offentliche Bedarf an Iranisten gegen Null: Fortan wollte iiber ein so unattraktiv
gewordenes Land ohnehin niemand mehr etwas wissen, und iiber das wenige ver-
meintlich Wissenswerte, namlich dariiber, was jetzt gerade politisch in Iran los
war, konnten die Iranisten am wenigsten Auskunft geben. Journalisten schienen
viel besser informiert. Die meisten Islamwissenschaftler waren auch nicht in der
Lage, die spezifisch schiitischen Aspekte der Revolution zu kommentieren, weil
sich viele von ihnen in ihrer Forschung nicht eben darauf konzentriert hatten. Als
besonders schlimm wurde die pl6tzliche Trennung vom iranischen Biichermarkt
empfunden! In der Folge blieb europaweit und auch in den USA das Interesse der
Studenten fiir Iranisches weithin aus, ganze Studienginge, die sich noch vor we-
nigen Jahren erheblicher Beliebtheit erfreut hatten, drohten zu kollabieren oder
kollabierten.

Diese Entwicklung hatte wiederum zur Folge, dass sich 1983 zum ersten Mal
Iranforscher aus diversen (west-)europdischen Lindern in Rom zusammentaten
und eine gemeinsame iranistische wissenschaftliche Gesellschaft ins Leben riefen
— die ,,Societas Iranologica Europaea“ (S.I.LE.). Nicht nur, dass sich seither die
Iranistik, inzwischen um Osteuropa erweitert, ein neues, europdisches Gesicht
gab und sich von nun an im Sinne des Subsidiarititsprinzips auf eigene Ressour-
cen stellte. Im Rahmen der Societas wurde auch das inhaltliche Tableau dessen,
was sich Iranistik nannte, zu definieren versucht.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 115

Dabei wurde auch zum ersten Mal ausfiihrlich reflektiert, welche unter-
schiedlichen Felder innerhalb der Iranistik einzurichten seien und wie vor allem
die Neuiranistik zu gestalten sei. Und es gab nicht wenige Stimmen, die zwar die
Notwendigkeit der Stirkung des ,neuen‘ Sektors unterstrichen, dennoch davon
ausgingen, dass dieses ,Neue® als eine Extension des klassischen ,Alten‘ zu ver-
stehen sei. Beliebte Themen, die aus diesem Diskurs hervorgingen, zielten auf
nachgerade iiberzeitliche Kontinuitit iranischer Grundmerkmale ab, in denen
sich gewissermalen noch bei Chomeini Aspekte uriranischen Dualismusdenkens
etc. ablesen lieen. So hielen auch die ersten thematischen Tagungen, die durch
die S.I.LE. organisiert wurden: ,, Transition Periods in Iranian Cultures®, ,,Recur-
rant Patterns of Religious Life*.

Zum Zeitpunkt der Griindung der S.L.E. war ich 41 Jahre alt — nicht eigentlich
das, was man spontan als einen ,Nachwuchswissenschaftler® bezeichnen konnte —
dennoch entwickelte sich alsbald — ausgehend von einer Gruppe von ,,founding
members* der S.ILE. — ein intensives Netzwerk von dhnlich Halbjungen, wie ich
einer war, aus so gut wie allen européischen Regionen stammend und alsbald so-
gar noch von amerikanischen WissenschaftlerInnen (hier ist die feminine Form
tatséchlich sachlich mehr als berechtigt, weil damals nur sehr wenige Minner da-
bei waren). Noch vor der ,Wende‘ von 1989 wurden zunehmend auch osteuropi-
ische Fachleute angesprochen, so gut das moglich war. Ein Entwurf fiir die Be-
schaffenheit eines Faches ,Neuiranistik‘ nahm schnell konkrete Gestalt an, in der
der philologische Umgang mit der Gegenwartssprache mit kultur-, literatur- und
sprachwissenschaftlichen, historischen und gesellschaftswissenschaftlichen An-
sitzen vereint werden sollte. Islamwissenschaftliche Aspekte durften nicht fehlen
—im Gegenteil: Die Kenntnisse aktueller religionsbezogener Sachverhalte sollten
nicht mehr linger durch reflexartige Ubertragung antiquarischer Gemeinplitze
etwa zoroastrischen oder manichdischen Ursprungs ins Islamische hinein die
sachliche Kenntnisse des Letzteren ersetzen, wie es bei so vielen Iranisten ver-
gangener Zeit der Fall gewesen war!

Mir personlich — alsbald sollte sich herausstellen, keineswegs nur mir allein —
lag noch ein Aspekt am Herzen: Wir Iranisten neuen Schlages sollten uns auch
mehr als bisher davon fernhalten, sozusagen iranische Staats- und Nationalge-
schichte bzw. -kultur von auflen her zu betreiben. Was wir als Wissenschaftler
von aufen her als ,iranisch® bezeichneten, sollte nicht gezwungenermallen dem
entsprechen, was aus inneriranischer, vor allem aus nationalistischer Sicht die
gleiche Bezeichnung fiihrte. Diese nationalistische Perspektive hat dort, in Iran,
unweigerlich zur Konsequenz, dass alle als ,iranisch® erkannten Phanomene der
modernen iranischen Staatsnation zuzuschreiben seien, woraus wiederum histo-
ristische Bilder und Imaginationen von fritherer Grofe Irans abgeleitet wiirden,
die dann mit der iiberwiegend als von auflen her verschuldet gedachten, gegen-
wirtigen Misere zu kontrastieren wéren. Bei dieser ideologisch motivierten
Sichtweise spielte es keine Rolle, ob es sich bei den jeweiligen Nationalisten um
einstige Anhinger der Pahlavi-Monarchie, um solche der Islamischen Republik

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | BERT G. FRAGNER

oder gar um emigrierte iranische Nationalisten handelte: Endzeitlich trdumten
und trdumen alle davon, durch einen politischen Kraftakt diese einstige Grofie
wieder herzustellen — was sich librigens an der derzeit aktuellen Verfolgung der
iranischen Atomforschungspléne trefflich illustrieren ldsst, die unter Regimean-
hingern und Gegnern inner- und auBerhalb des Landes erheblichen Zuspruch
finden.

Bei dem von mir vertretenen Modell verhilt es sich gerade umgekehrt: Die
gemeinsame Zugehorigkeit zu einem groferen, historisch zu fassenden Kultur-
verband und zeitweilig auch zu einer viel weiteren Sprachgemeinschaft sollte
Iran einen geschichtlich gewachsenen Platz im Kreise anderer Volker und Kultu-
ren zuweisen — aber ohne irgendwelche Dominanzanspriiche. Ein Beispiel zur
Veranschaulichung: In den Kulturleistungen Indiens zur Mogulzeit (Stichwort:
Taj Mahall) wollen meinesgleichen keinen kulturellen Ableger iranischer Einzig-
artigkeit auf indischem Boden sehen, sondern die Leistungen einer komplexen
Zivilisation, die auf vielfiltige Weise nicht zuletzt durch die gemeinsame lingua
franca, das Persische, mit Vorderasien und Zentralasien kommunikativ verbun-
den war, ein Zustand der sich gerade im Prozess der Modernisierung (im Gefolge
der Kolonialherrschaft etc.) aufgeldst und verfliichtigt hat. Aus einem viele Jahr-
hunderte bestandenen Kreis eng miteinander verbundener Kulturen sind heute
meines Erachtens vereinzelte Nationalkulturen geworden, die mit den anderen
eher durch weltweit gemeinsame Globalisierungsprozesse einander wieder nahe
riicken als durch die Wiederankniipfung von inzwischen gekappten, einstigen
kulturellen Kompatibilititen.

Diskussionen iiber derartige Themen iiber viele Lindergrenzen hinweg mit
Gleichgesinnten zu fiithren, habe ich stets genossen, und ich genie3e die daraus
erwachsene internationale Verbundenheit mit so vielen Kolleginnen und Kolle-
gen, von denen nicht wenige Freunde wurden, bis heute. Diese Diskussionen tru-
gen aber auch dazu bei, dass derartige Themen zunehmend zu Fachinhalten wur-
den, beziehungsweise als solche anerkannt wurden.

Vier Jahre lang habe ich mich mit begrenztem Erfolg um die Etablierung ei-
nes solchen Modells an der Freien Universitit Berlin bemiiht, wohin ich 1985 be-
rufen worden war. Immer noch erschien mir das der Einladung zu diesem Vor-
trag beigesellte Nestroy-Zitat die hauptsidchliche Bedrohung unserer wissen-
schaftlichen Programmatik zu beschreiben: Wie konnen wir denn eine zum Teil
neue Ausrichtung eines Faches, die international von wachsendem Konsens ge-
tragen wird, auch serios absichern, wenn wir nur von der Hand in den Mund le-
ben, wenn wir auf keine Budget-Sicherheit zuriickgreifen kénnen und uns nicht
in einer angemessenen disziplindren Einbettung durch die entsprechenden Nach-
barficher aufgehoben fiithlen konnen — wenn wir also, um mit Nestroy zu spre-
chen: ,,so0 hungrig sind, dass wir vor lauter Durst nicht wissen, wo wir heute
nacht schlafen werden?* Dazu bedarf es nicht nur finanzieller Moglichkeiten,
sondern auch der organisatorischen Bereitschaft durch eine Universitit, fiir aus-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRANISTIK ZWISCHEN BRENNENDER AKTUALITAT UND EXOTISCHER ABSEITIGKEIT | 117

reichende Nachhaltigkeit zu sorgen, damit ein derartiges Programm implantiert
werden konne.

Wihrend der letzten anderthalb Jahrzehnte hat die Universitit Bamberg ge-
nau das ermoglicht. Die hier bestehenden organisatorischen und planerischen
Rahmenbedingungen erlaubten mir, ,mein‘ Iranistik-Programm Zug um Zug um-
zusetzen. Das wire selbst unter den giinstigsten Verhiltnissen nie moglich gewe-
sen, wenn ich nicht zweierlei Gliick gehabt hitte: Zum einen das Gliick, wéihrend
meiner Bamberger Jahre mit einer gar nicht so kleinen Anzahl von vor allem
Mitarbeiterinnen, aber selbstverstindlich auch von Kollegen von der maskulinen
Seite zusammen arbeiten zu diirfen, wodurch die nachgerade modellhafte Entfal-
tung der Bamberger Iranistik erst machbar geworden ist.

Das ,zweite Gliick® ist sowohl struktureller als auch personeller Natur: Die
disziplindre Zusammensetzung der Bamberger Orientalistik ist optimal konzi-
piert: drei philologisch determinierte Facher mit kulturwissenschaftlicher Dimen-
sion stehen den Fachern Islamkunde und Islamische Kunstgeschichte und Ar-
chiologie zur Seite — ich hitte mir manchmal noch einschlégige Ethnologen, So-
ziologen und/oder Politikwissenschaftler in diesen Verbund hinein gewiinscht,
aber das ist eine andere Geschichte. Der personelle Aspekt dieses zweiten Gliicks
besteht in der hervorragenden zwischenmenschlichen Atmosphére, die in der Zu-
sammenarbeit mit den Fachvertreterinnen und -vertretern dieser Schwesterfiacher
geherrscht hat. Vielen Dank!

Das alles wiére nicht moglich gewesen ohne eine Universitdt und innerhalb
ihrer einer Fakultit, die dazu bereit waren, sich ein solches uniibliches Konglo-
merat zu wiinschen, es planen und implantieren zu lassen und ungeachtet zeitwei-
lig turbulenter Dynamik uns Orientalisten und innerhalb derer wiederum den Ira-
nisten eine verldssliche Heimstatt zu bieten und sich — so hoffe ich — von Zeit zu
Zeit sogar dariiber zu freuen, dass wir hier sind! Hier ist es so weit, den einlei-
tenden Nestroy einer Antithese zu unterwerfen: Bamberg ist in den letzten zwei
Jahrzehnten einer der raren Plitze geworden, wo ein derartiges orientalistisches
Konzept ohne permanenten Hunger und Durst gedeihen kann und auch weif3, wo
es nachts seinen Kopf zu betten hat.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Afrika in der deutschen Islamwissenschaft

ROMAN LOIMEIER (BERLIN)

Als Edward Said im Jahre 1978 seine berithmte Polemik Orientalism veroffent-
lichte, schloss er den deutschen und, implizit, osterreichischen Orientalismus aus
seiner Kritik ausdriicklich aus.' Unter ,Orientalismus® verstand Said dabei natiir-
lich nicht nur die akademische Disziplin, sondern auch und insbesondere eine
spezifische Art des Denkens, das in essentialistischen Kategorien zwischen dem
,Westen® oder der ,westlichen (abendldndischen) Zivilisation® und einer Kon-
struktion des ,Anderen‘ unterschied, das unter der Kategorie ,Orient zusammen-
gefasst wurde. Saids Argumentation, dass namlich der deutschsprachige Orienta-
lismus nicht auf dieselbe Stufe wie der britische und franzosische Orientalismus
gestellt werden solle, obwohl auch der deutschsprachige Orientalismus immer
versucht hitte, ,intellektuelle Autoritdt iiber den Orient auszuiiben, griindete
dabei zundchst auf der Annahme, dass das Konzept des ,Orients® Resultat eines
spezifisch britischen und franzosischen kulturellen Projekts war, das wiederum
mit den imperialen Verwicklungen dieser beiden Lénder im Orient verbunden
war. Zum anderen vertrat Said die Ansicht, dass die islamischen Linder im spéa-
ten 19. und frithen 20. Jahrhundert fast ausschlieBlich durch GrofBbritannien und
Frankreich kolonisiert worden waren und seit dem Zweiten Weltkrieg von den
politischen Interessen der USA beherrscht wurden.

Nun war der akademische deutschsprachige Orientalismus in der Tat erst seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts an den zeitgenossischen Gesellschaften des Ori-
ents und des islamischen Afrika interessiert und nach dem Ersten Weltkrieg ver-
schwanden das islamische Afrika und der zeitgendssische Orient wieder weitge-
hend in der Versenkung orientalistischen Desinteresses, bis in den 1960er Jahren
im deutschsprachigen Raum eine erneute, wenn auch zundchst marginale Be-
schiftigung mit dem zeitgendssischen Orient und, noch marginaler, mit dem is-
lamischen (subsaharischen) Afrika begann. Insbesondere in Bezug auf das isla-
mische Afrika muss zudem gesagt werden, dass die deutschsprachige Islamwis-

1 Vgl. Edward Said: Orientalism, Harmondsworth: Penguin 1978/1995, S. 2f.; siehe
hierzu auch Sarah Roche-Mahdi: ,,The Cultural and Intellectual Background of Ger-
man Orientalism®, in: Azim Nanji (Hg.), Mapping Islamic Studies. Genealogy, Con-
tinuity and Change, Den Haag: Mouton de Gruyter 1997, S. 108-127.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ROMAN LOIMEIER

senschaft zwar immer die Existenz von Muslimen im subsaharischen Afrika re-
gistrierte. In den Augen der deutschsprachigen Orientalistik — und ich spreche
hier ausdriicklich iiber die Orientalistik und nicht die Beitrige von Afrikanisten
wie Westermann oder Meinhof,> von Missionaren wie Klamroth oder von Ethno-
logen wie Frobenius und Baumann — spielten die subsaharischen afrikanischen
Muslime aber keine nennenswerte Rolle bei der Entwicklung des Islam, weil sie
scheinbar nur wenige Texte produziert hatten, die es wert waren, etwa in Carl
Brockelmanns Geschichte der arabischen Litteratur aufgenommen zu werden.
Diese Annahme kann wohl inzwischen durch die ersten Bénde der Arabic Litera-
ture of Africa als widerlegt gelten.?

Aber selbst wenn in der deutschsprachigen Islamwissenschaft die muslimi-
schen Gesellschaften des Maghrib, des Sudan und des subsaharischen Afrika bis
heute als marginal und ,eigentliches‘ Feld etwa der Ethnologie angesehen wird,
stellt sich doch die Frage, warum sich die deutschsprachige Islamwissenschaft zu
diesen groBen ,islamischen® Regionen (mit der Ausnahme Agyptens) bis vor kur-
zem nicht oder kaum &uflerte, von einigen wenigen frithen Schriften von Wiisten-
feld* und Ignaz Goldziher’ einmal abgesehen. Hier kann nur vermutet werden,
dass die koloniale Eroberung Nordafrikas und seine Aufteilung in die franzosi-
schen Kolonialgebiete und Protektorate Mauretanien, Marokko, Algerien und
Tunesien, das spanische Marokko und Westsahara-Gebiet und die italienischen
Kolonien in Tripolitanien, im Fezzan und der Cyrenaika fiir die deutschsprachige
islamwissenschaftliche Forschung seit dem Ende des 19. Jahrhunderts bis zur
Zeit der indépendances dieser Léander in den spiten 1950er Jahren eine kontinu-
ierliche Forschung ausschloss. In der Tat erwuchs — aus dieser Zeit der europi-
schen Kolonialherrschaft in Nordafrika im 20. Jahrhundert — im deutschsprachi-
gen Raum lediglich die Ubersetzung von Ibn Haldiins Mugaddima durch Franz
Rosenthal,® die freilich erst 1967 im amerikanischen Exil versffentlicht wurde.

2 Aus Platzgriinden ist es leider nicht moglich, das Gesamtwerk der genannten Auto-
ren oder auch nur einen Teil ihres umfangreichen Oeuvres in der Bibliographie zu
erfassen. Diese beschridnkt sich daher auf die fiir die Argumentation des Beitrags
zentralen Schriften sowie einige weiterfiihrende Werke. Ein umfassender Uberblick
iiber die zumindest jiingere deutschsprachige islamwissenschaftliche Literatur zum
islamischen Afrika (Maghribldnder, Sudan, subsaharisches Afrika) ist in Werner
Ende/Udo Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, Miinchen: C.H. Beck 2005,
zu finden.

3 Vgl. John Hunwick (Hg.), The Writings of Central Sudanic Africa. Arabic Litera-
ture of Africa, Bd. 2, Leiden: Brill 1995 und Sean R. O'Fahey (Hg.), The Writings
of Eastern Sudanic Africa. Arabic Literature of Africa, Bd. 1, Leiden: Brill 1994.

4 Ferdinand Wiistenfeld: Geschichte des Fatimiden Chalifates, Gottingen 1880/1881.

5 Ignaz Goldziher: ,,Muhammad Ibn Toumert et la théologie de 1’Islam dans le Mag-
hreb au XIeme siecle®, in: Jean-Dominique Luciani (Hg.), Le Livre de Muhammad
Ibn Toumert, Algier 1903.

6 Franz Rosenthal: The Muqaddimah. An Introduction to History, 3 Bde., Princeton:
Princeton University Press 1967.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 121

Bemiihungen einer politischen Instrumentalisierung der nordafrikanischen Mus-
lime fiir den Afrika-Feldzug Rommels zwischen 1941 und 1943 scheiterten nicht
nur an der Kurzlebigkeit dieses Unternehmens, sondern auch an dem diinnen
Personal- und Wissensstand der nationalsozialistischen Orientalistik, was die
Maghriblidnder anging.

Dagegen entwickelte sich gleichzeitig insbesondere in Frankreich eine sehr
umfangreiche Forschungstradition zum islamischen Nord- (und Westafrika), de-
ren inhaltliche Ausrichtung bis in die 1980er Jahre von anerkannten Historikern,
Geographen, Orientalisten, Ethnologen und Soziologen wie Ageron, Berque,
Bourdieu, Braudel, Brunschvig, Etienne, Gautier, Golvin, Jamous, Julien, Lévi-
Provencal, Le Tourneau, Terasse, Valensi oder Vatin bestimmt wurde und die in
der Tat im Saidschen Sinne als ,paradigmen-bildend* fiir die franzosische Sicht
und Interpretation des ,franzosischen Orients* bezeichnet werden kann. Thre wis-
senschaftliche und gesellschaftliche Anerkennung war aber nicht nur mit dem
franzosischen kolonialen (und ,zivilisatorischen‘) Projekt in Nord- und Westafri-
ka verbunden, sondern auch mit der Tatsache, dass sich in Frankreich eine Tradi-
tion ,mediterraner® Studien entwickelt hatte, die auch das islamische Nordafrika
einschloss. Viele Arbeiten der franzosischen Orientalisten zum islamischen
Nordafrika wie etwa Louis Rinns Marabouts et Khouans' konnen geradezu als
Schliisseltexte einer weiterfilhrenden Wissenschaftstradition angesehen werden,
die auch in anderen franzosisch-islamischen Kolonialgebieten (zunichst vor al-
lem im Senegal und Mauretanien, spéter im gesamten ,franzdsischen Soudan‘)
meinungsbildend war. Nach den indépendances der spiten 1950er Jahre etablier-
te sich aber auch die anglophone Orientalistik im islamischen Nordafrika. Insbe-
sondere die Arbeiten von Brown, Cornell, Dunn, Eickelman, Evans-Pritchard,
Geertz, Gellner, Rosen, Stewart und Waterbury wéren hier zu nennen.

Erst in den 1960er Jahren hat dagegen die deutschsprachige Orientalistik be-
gonnen, im islamischen Nordafrika, im Sudan und im subsaharischen Afrika Fuf}
zu fassen, obwohl sich zu diesen Regionen bisher keine wirklich geschlossene
Forschungstradition entwickeln konnte, zu unterschiedlich waren bisher die For-
schungsinteressen einzelner Schulen. Den Anfang deutschsprachiger Arbeiten zu
den islamischen Gesellschaften Nordafrikas (mit Mauretanien und dem Raum der
Sahara) machten dabei die Studien von Clausen, Ebert, Haarmann, Johansen,
Mattes, Miiller, OBwald, Rebstock, Singer, von Sivers und Spittler,® ebenso die
,algerische (politikwissenschaftliche) Gruppe‘ von Elsenhans, Faath, Nestvogel

7 Louis Rinn: Marabouts et Khouans, Etude sur 1'Islam en Algérie, Algier: Adolphe
Jourdan 1884.

8 Zahlreiche Arbeiten zu den islamischen Gesellschaften Afrikas stammen in der Tat
nicht von ,Islamwissenschaftlern‘, sondern von Ethnologen, Politikwissenschaftlern
oder Geographen. Jedoch ist es auch hier aus Platzgriinden nicht méglich, einen um-
fassenden Uberblick iiber diese Fachliteraturen zu geben, die nur in Teilen Beziige
zu islamwissenschaftlichen Fragestellungen aufweisen.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ROMAN LOIMEIER

und Ruf, sowie Halms umfangreiche Geschichte der Fatimiden, die weithin An-
erkennung, insbesondere auch im anglophonen Raum, gefunden hat. Seit den
1980er Jahren bildete sich zudem an der Universitidt Bayreuth unter Abun-Nasr
ein Forschungsschwerpunkt zum islamischen Nord- und Westafrika heraus, aus
dem nicht nur die Arbeiten von Abun-Nasr selbst hervorgingen, sondern auch
Studien von Elger und Kogelmann mit einem ausgesprochenen Marokko-
Schwerpunkt. In diesem regionalen Kontext wiren auch die jingeren Arbeiten
von Dennerlein, Hegasy und Kraus sowie die Arbeiten der ,Erlanger Schule® der
Geographie von Eugen Wirth mit Anton Escher zu nennen.

Ahnliches kann wohl fiir die Entwicklung der deutschsprachigen Forschung
zum Sudan gesagt werden, der zwar bereits im spéten 19. Jahrhundert romanti-
sche Anerkennung in den Schriften von Rudolph Slatin Pascha und Karl May
(siehe unten) erfuhr, im 20. Jahrhundert dann aber ebenfalls in der Versenkung
wissenschaftlichen Desinteresses an zeitgendssischer Forschung verschwand.
Erst seit den 1960er Jahren haben die Forschungen von Beck, Herzog, Hofheinz,
Kondgen, Mattes, Oevermann, Seesemann, Streck oder Tetzlaff dafiir gesorgt,
dass der Sudan in der deutschsprachigen Islamwissenschaft und benachbarten
Féchern als nicht ganz abseitiges Forschungsgebiet anerkannt wurde. Auf Grund
dieser jiingeren Entwicklungen kann inzwischen gesagt werden, dass sich die
deutschsprachige Orientalistik in Bezug auf die Maghrib-Lénder und den Sudan
aus dem wissenschaftlichen Nichts in eine respektable Regionaltradition verwan-
delt hat, auch wenn diese Arbeiten hdufig noch nicht die Anerkennung erfahren,
die ihnen eigentlich gebiihrt. Aber dies ist wohl ein Schicksal der Orientalistik als
solcher. Dennoch leidet die Herausbildung eines Forschungs- und Lehrschwer-
punkts ,islamisches Afrika‘ bis heute daran, dass sich in der deutschsprachigen
Orientalistik seit dem Ende des 19. Jahrhunderts eine wohl vor allem realpoliti-
sche Fokussierung auf das Osmanische Reich, die spitere Tiirkei, Iran sowie Mit-
telasien und die sogenannten ,islamischen Kernlinder* (Agypten, Syrien, arabi-
sche Halbinsel) ergeben hat, welche die Beschiftigung mit anderen Rdumen der
islamischen Welt immer noch als ,marginal‘ erscheinen lésst.

Obwohl sich nun zumindest in Bezug auf die Maghrib-Lénder und den Sudan
so etwas wie eine neuere deutschsprachige Forschungstradition in den Sozial-
und Geisteswissenschaft im Allgemeinen und der Islamwissenschaft im Beson-
deren entwickelt hat, gilt dies noch kaum fiir die islamischen Gesellschaften des
subsaharischen Afrika,” obwohl sich gerade zum subsaharischen islamischen Af-
rika, verbunden mit dem Namen Carl Heinrich Becker (siehe unten), vor dem
ersten Weltkrieg tatsidchlich Ansétze einer an gegenwartsbewogenen Fragestel-

9 Fiur das subsaharische Afrika wiren fiir die jiingere Zeit (seit den 1970er Jahren) je-
doch die Arbeiten von Abun-Nasr, Desplat, Forstner, Giinther, Kogelmann, Kropp,
Loimeier, Miiller, Muth, Reichmuth, Rotter und Seesemann zu nennen. Auch diese
Auflistung kann aus Griinden des Platzmangels nicht den Anspruch der Vollstin-
digkeit erheben.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 123

lungen interessierten deutschsprachigen Islamwissenschaft herausgebildet hatten,
die allerdings nach 1918/1919 zu einem abrupten Ende kamen. Die bis heute
wirkende Marginalitit des islamischen (subsaharischen) Afrika konnte nun als
ein trauriges Symbol der Vernachlédssigung der intellektuellen Leistungen der af-
rikanischen Muslime durch die deutschsprachige Orientalistik gesehen werden.
Die marginale Rolle des subsaharischen islamischen Afrika in der deutschspra-
chigen Islamwissenschaft konnte aber auch als Merkmal einer umfassenderen
orientalistischen Grundhaltung gesehen werden, der zu Folge ,wir‘ (die Orienta-
listen) definieren, wie wir die ,anderen‘ (in diesem Falle die afrikanischen Mus-
lime) sehen. Ich mochte daher im Folgenden im Rahmen einer kritischen Analy-
se der Entwicklung der deutschsprachigen Orientalistik seit dem spéten 19. Jahr-
hundert'® in Bezug auf das islamische (subsaharische) Afrika einige der zentralen
Thesen Edward Saids tiberpriifen.

Zunichst einmal sollte festgehalten werden, dass eben nicht nur Frankreich
und GroBbritannien, sondern auch Deutschland Kolonien mit bedeutenden mus-
limischen Bevolkerungsanteilen im subsaharischen Afrika erworben hatte, nim-
lich Togo, Kamerun und Deutsch-Ostafrika. C)sterreich—Ungam, aber auch
Deutschland hatten zudem betréichtliche Einflusszonen im osmanischen Reich
und anderen islamischen Lindern wie Marokko, Agypten oder Sudan kultiviert.""
Diese kolonialen bzw. imperialen Interessen fanden durchaus ihren Widerhall in
den Schriften der Wissenschaftler. Dabei sollte beachtet werden, dass auch die
franzdsische und britische Orientalistik bis zum Ersten Weltkrieg noch kaum mit
substanziellen Arbeiten zum zeitgenossischen Islam in Afrika oder zu islami-
schen Gesellschaften im Allgemeinen hervorgetreten war. Bereits an diesem
Punkt muss somit Edward Said widersprochen und betont werden, dass sich der
deutschsprachige akademische Orientalismus zumindest bis zu diesem Zeitpunkt
kaum vom britischen oder franzosischen akademischen Orientalismus unter-
schied,'? und zwar in Bezug auf Charakter, Qualitit und 6ffentliche Wirkung."

10 Vgl. Sabine Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft* — Die deutsche Orienta-
listik im 19. Jahrhundert, Wiesbaden: Franz Steiner Verlag 2004.

11 Zu den &sterreichisch-ungarischen kolonialen Bestrebungen vgl. Michael Zach: Os-
terreicher im Sudan von 1820 bis 1914, Wien: Veroffentlichungen des Instituts fiir
Afrikanistik und Agyptologie der Universitit Wien 1985 und Dorothea McEwan:
Habsburg als Schutzmacht der Katholiken in Agypten, Kairo: Schriften des dsterrei-
chischen Kulturinstituts Kairo 1982; zu Deutschland vgl. Hans-Ulrich Wehler: Bis-
marck und der Imperialismus, Frankfurt/M: Fischer Verlag 1985.

12 Zur franzosischen orientalistischen Forschung im subsaharischen Afrika vgl. Chris-
topher Harrison: France and Islam in West Africa, 1860-1960, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1988; zum britischen Kolonialreich vgl. Michael Crowder:
West Africa under Colonial Rule, London: Hutchinson University Library for Africa
1968/82.

13 Vgl. E. Said: Orientalism, S. 3f. und 17f.; zu spezifischen Erscheinungsformen des
osterreichischen Orientalismus vgl. Andre Gingrich: ,Osterreichische Identititen
und Orientbilder. Eine ethnologische Kritik®, in: Walter Dostal/Helmuth Nieder-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | ROMAN LOIMEIER

Die offentliche Wirkung nicht-akademisch begriindeter orientalistischer Ka-
tegorien im deutschsprachigen Raum im 19. Jahrhundert erschlieit sich aber
auch, wenn wir uns den Einfluss einer Reihe literarischer Arbeiten betrachten,
die zwar, was ihre Perzeption des Orients angeht, recht unterschiedlicher Natur
sind, die aber die deutschsprachige biirgerliche Kultur des 19. Jahrhunderts maB-
geblich geprigt haben. Besonders deutlich wird der 6ffentliche Einfluss orienta-
listischer Klischees in Hinblick auf die Werke Karl Mays, die in Nordafrika
(Durch die Wiiste) oder im Sudan (Im Reiche des Mahdi) spielen und die die
Abenteuer des deutsch-Osterreichischen Helden Kara ben Nemsi und seines trot-
teligen muslimischen Begleiters Hadschi Halef Omar ben Hadschi Abul Abbas
ibn Hadschi Dawud al-Gossarah zum Inhalt haben.'* In Zusammenhang mit der
Wirkung der Arbeiten von Karl May zum Orient und zum islamischen Afrika ist
auf den oOsterreichisch-ungarischen Armeeoffizier Rudolf Slatin Pascha hinzu-
weisen, der in dgyptischen und spiter britisch-dgyptischen Diensten im Sudan
diente, Gouverneur der Provinz Darfur wurde und schlielich als Gefangener des
Mahdt und seines Nachfolgers ‘Abdallah die Entwicklung der Mahdiyya im Su-
dan prominent miterlebte. Sein zweibdndiger Erfahrungsbericht Feuer und
Schwert im Sudan'® hatte nicht nur grofen Erfolg als literarisches Werk, sondern
wurde unmittelbar nach der Zerschlagung des mahdistischen Staates im Sudan
im Jahre 1898 auch die wichtigste externe Quelle zur Geschichte der Mahdiyya.
Feuer und Schwert im Sudan inspirierte nachhaltig Karl May, der, auf den Auf-
zeichnungen von Rudolf Slatin Pascha aufbauend, seine Sudan-Trilogie unter
dem Titel Im Lande des Mahdi veroffentlichte. Orientalisierende Konzepte fan-
den sich aber auch in den pseudo-orientalischen Salon-Moden des 19. Jahrhun-
derts oder in der Aufmerksamkeit, die deutschen und osterreichisch-ungarischen
Entdeckungsreisenden im 19. Jahrhundert zuteil wurde: Heinrich Barth, Gustav
Nachtigal, Georg Schweinfurth oder Samuel Graf Teleky.'®

SchlieBlich sollten wir nicht vergessen, dass die Auseinandersetzungen im
Kontext des Ersten Weltkriegs eine Reihe von Kriegshelden hervorbrachte, die in
den 1920er Jahren das Genre des Abenteuerromans anregten und von grofer Be-

le/Karl R. Wernhart (Hg.), Wir und die Anderen. Islam, Literatur und Migration,
Wien: Wiener Universititsverlag 1999, S. 29-34.

14 Vgl. Karin Horner: ,,Das Islambild der Deutschen: Von Goethe bis Karl May*, in:
Gernot Rotter (Hg.), Die Welten des Islam, Frankfurt/M: Fischer Verlag 1993, S.
206-210 und Petra Kappert: Europa und der Orient, in: Jochen Hippler und Andrea
Lueg (Hg.), Feindbild Islam, Hamburg: Konkret Literatur Verlag 1993, S. 44-76.

15 Rudolph Slatin: Feuer und Schwert im Sudan, Leipzig: F. A. Brockhaus 1895/1922.

16 Zu Teleky vgl. Erich Woldan: ,,Osterreichische Forscher in Ostafrika und ihre Pub-
likationen*®, in: Abenteuer Ostafrika. Der Anteil Osterreich-Ungarns an der Erfor-
schung Ostafrikas, Eisenstadt: Amt der Burgenldndischen Landesregierung 1988, S.
125-8 und Giinther Hamann: ,,Ein Uberblick iiber die Geschichte der Erforschung
des nordéstlichen und 6stlichen Afrikas®, in: Abenteuer Ostafrika. Der Anteil Oster-
reich-Ungarns an der Erforschung Ostafrikas, Eisenstadt: Amt der Burgenlidndischen
Landesregierung 1988, S. 81-124.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 125

deutung fiir die Verkldrung afrikanisch-orientalischer Kriegsabenteuer waren.
‘Wir miissen hierbei nicht nur an den wohl beriihmtesten dieser ,Helden‘ des ori-
entalischen Wiistenkrieges denken, Lawrence of Arabia, oder den deutschen
,Helden* des Afrika-Krieges par excellence, Paul von Lettow-Vorbeck und seine
jtreuen‘ (muslimischen) Askaris, sondern sollten auch Agenten, Diplomaten und
Abenteurer wie den deutschen Konsul Wilhelm Wassmuss in Teheran beriick-
sichtigen, der auf Grund seiner wagemutigen Aktionen in Persien im Ersten
Weltkrieg zu einem wichtigen Bezugspunkt deutsch-orientalistischer Folklore in
den 1920er Jahren wurde. Wassmuss hatte 1915 erfolgreich den Widerstand eini-
ger Stimme gegen die britische Besetzung des siidlichen Persien organisiert,
wihrend ein anderes deutsches Kommando unter der Fithrung von Hauptmann
Oskar von Niedermayer ebenfalls 1915 die britischen Linien in Ostpersien
durchbrach und das neutrale Afghanistan erreichte, wo von Niedermayer, wenn
auch vergeblich, den afghanischen Herrscher dazu zu bewegen ersuchte, den Bri-
ten in Indien den gihad zu erkliren.'”

Wenn wir uns nun wieder dem akademischen deutschsprachigen Orientalis-
mus des spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts zuwenden, so konnten wir natiir-
lich zunichst betonen, dass sich dieser Orientalismus, wie auch der franzdsische,
niederldndische und britische im 18. und 19. Jahrhundert, in Verbindung mit
christlichen Bibelstudien und kulturhistorischen Denkmustern im Bereich der
Geschichtswissenschaft entwickelt hatte.'® Diese, vor allem philologische, Tradi-
tion des akademischen deutschsprachigen Orientalismus ist jedoch bereits aus-
fithrlich beschrieben worden. Es ist daher nicht nétig, ein weiteres Mal auf die
Leistungen herausragender Gelehrter wie Ignaz Goldziher, Julius Wellhausen
und Theodor Néldeke einzugehen.'® Der deutschsprachige akademische Orienta-
lismus hat aber auch, wie der britische, niederldndische und franzosische, einige

17 Vgl. Gustav von Grunebaum: Der Islam II: Die islamischen Reiche nach dem Fall
von Konstantinopel, Frankfurt/M: Fischer Verlag 1982, S. 201; Christopher Sykes:
Wassmuss, the German Lawrence, New York: Longmans, Green&Co. 1936 und Pe-
ter Hopkirk: On Secret Service East of Constantinople, Oxford: Oxford University
Press 1994.

18 Vgl. Johann Fiick: Die arabischen Studien in Europa bis in den Anfang des 20. Jahr-
hunderts, Leipzig: Otto Harrassowitz 1955.

19 Vgl. hierzu J. Fiick: Die arabischen Studien in Europa; Jacques Waardenburg: The
Study of Islam in German Scholarship, in: Azim Nanji (Hg.), Mapping Islamic Stu-
dies. Genealogy, Continuity and Change, Den Haag: Mouton de Gruyter, 1997, S. 1-
32; Holger Preissler: Die Anfidnge der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft,
Gottingen 1995 [Erweiterter Sonderdruck aus der ZDMG, Band 145/2]; Rudi Paret:
Arabistik und Islamkunde an deutschen Universititen. Deutsche Orientalisten seit
Theodor Noldeke, Wiesbaden: Otto Harrassowitz 1966; Hichem Djait: L'Europe et
I'Islam, Paris: Seuil 1978 oder Josef van Ess: ,,From Wellhausen to Becker. The
Emergence of Kulturgeschichte in Islamic studies®, in: Malcom H. Kerr (Hg.), Is-
lamic Studies: A tradition and its Problems, Malibu: Undena Publications 1980, S.
27-51.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | ROMAN LOIMEIER

Forscherpersonlichkeiten hervorgebracht, die sich nicht mehr nur auf einen philo-
logischen und historischen Ansatz konzentrierten, sondern dariiber hinaus die Is-
lam- und Kolonialpolitik Deutschlands bzw. Osterreich-Ungarns aufmerksam
beobachteten, kommentierten und zum Teil von den Erfahrungen deutschspra-
chiger Kolonialbeamter oder Armeeoffiziere in kolonialen Diensten profitierten —
und die schlieBlich eine gegenwartsbezogene Forschung zum Islam in den deut-
schen und osterreichisch-ungarischen Kolonien und Einflusszonen betrieben und
daraus die Forderung ableiteten, eine neue, sozialwissenschaftlich orientierte Is-
lamwissenschaft zu entwickeln.

Der eigentliche Durchbruch eines ,modernen‘ akademischen, deutschsprachi-
gen Orientalismus, der nicht mehr allein auf philologische und historische Stu-
dien ausgerichtet war, sondern auch soziale, politische und wirtschaftliche Ent-
wicklungen der damals gegenwirtigen islamischen Welt beriicksichtigte, wird
heute allgemein mit dem Namen Carl Heinrich Becker (1876-1933) verbunden.?
Becker hatte seit 1908 den neu eingerichteten Lehrstuhl fiir die ,,Geschichte und
Kulturen des Orients* am Deutschen Kolonial-Institut in Hamburg inne und pub-
lizierte in dieser Funktion zahlreiche Schriften zu den religiosen und aktuell-
politischen Verhiltnissen im Osmanischen Reich, in Nordafrika, aber auch in den
deutschen Kolonien.?' So veroffentlichte er im Jahre 1911 nach einer Reise nach
Deutsch-Ostafrika eine Studie zum Islam in Deutsch-Ostafrika, die unter dem Ti-
tel Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ostafrika zundchst in der Zeit-
schrift Der Islam (Band 2, 1-48) und spiter in seinen gesammelten Schriften, den
Islamstudien (Band II), erschien und bis heute ein wichtiges Referenzwerk zum
Islam in Ostafrika darstellt.”

Die Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ostafrika wurden in ei-
nem spezifischen Kontext verfasst: Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entstand
nidmlich in Deutschland die von Missionaren geschiirte Befiirchtung, dass es in
den Kolonien zunehmend ,Probleme mit dem Islam* géibe.23 Eine Reihe von anti-
kolonialen Aufstinden wie Maji-Maji in Deutsch-Ostafrika im Jahre 1904/05, ei-
ne Mekka-Brief-Affire in Togo im Jahre 1905 und spiter in Deutsch-Ostafrika

20 Vgl. Angelika Hartmann/Konrad Schliephake: Angewandte interdisziplinédre Orient-
forschung, Hamburg: Deutsches Orient-Institut Hamburg 1991; Hellmut Ritter:
,,Carl Heinrich Becker als Orientalist®, in: Der Islam 24 (1937), S. 175-85, sowie
Cornelia Essner/Gerd Winkelhane: ,,Carl Heinrich Becker (1876-1933). Orientalist
und Kulturpolitiker*, in: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 154-77.

21 Vgl. Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship: The Development of Islamic Stud-
ies in the Federal Republic of Germany®, in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East
Studies. International Perspectives on the State of the Art, New York: Praeger 1990,
S. 71-130, hier S. 88.

22 Carl Heinrich Becker: ,,Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ostafrika®,
in: Der Islam 2 (1911), S. 1-48.

23 Vgl. Holger Weiss: ,,German Images of Islam in West Africa“, in: Sudanic Africa
11 (2000), S. 53-94.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 127

im Jahre 1908, sowie mahdistische Aufstinde im nordlichen Kamerun im Jahre
1907 schienen diese Befiirchtungen zu bestitigen. In der Folge wurde der Islam
bereits beim Deutschen Kolonial-Kongref3 im Jahre 1905 in Berlin zu einem zen-
tralen Thema und im Jahre 1908 finanzierte die Deutsche Reichsregierung drei
Untersuchungen zum Stand der Dinge in Bezug auf den Islam in den Kolonien.
Diese Untersuchungen wurden in der Tat durchgefiihrt, und zwar von Carl Hein-
rich Becker in Deutsch-Ostafrika im Jahre 1908/09, von Martin Hartmann in
Kamerun im Jahre 1911 und von Dietrich Westermann in Togo im Jahre 1913.%
Diese Untersuchungen, insbesondere Beckers Untersuchung in Deutsch-
Ostafrika, zeigten, dass der Islam in den deutschen Kolonien in der Tat betridcht-
lichen Einfluss erlangt hatte. Dennoch erklirte Becker zum Verdruss zahlreicher
Missionare, dass der Islam zwar eine Gefahr fiir die weitere Missionierung, kei-
neswegs aber eine Bedrohung der deutschen Kolonialherrschaft darstelle.”
Vielmehr miisse tiberlegt werden, ob der Islam nicht sogar als ein Weg zur ,,For-
derung der Zivilisation* der Afrikaner angesehen und entsprechend behandelt
werden solle.?® Becker wiederholte diese Einschiitzung in einer Reihe seiner Bei-
trige zum Islam in Afrika, wie Staat und Mission in der Islamfrage (1910), wo er
zudem erste Ideen beziiglich einer spezifisch deutschen ,Islampolitik‘ in den Ko-
lonien entwickelte, die wiederum direkt von franzosischen Uberlegungen in die-
ser Richtung beeinflusst waren: Becker zitierte explizit die Arbeit des franzosi-
schen Kolonialoffiziers und Orientalisten Alain Quellien.”’

Unter anderem schlug Becker vor, nach britischem Vorbild die Autoritit der
einheimischen Herrscher zu stirken, wobei er vor allem an die Sultane, Lamidos
und Jumben des nordlichen Kameruns und Deutsch-Ostafrikas dachte.® Des
Weiteren betonte er die Notwendigkeit, sich aus religiosen Fragen herauszuhal-
ten, eine genaue Kenntnis des Islam in den Kolonien und, damit verbunden, eine
genaue ,,wissenschaftliche Aufnahme des Islam und seiner lokalen Gestaltung®
zu erlangen.29 Darauf aufbauend sollte dann wiederum eine ,,strenge Aufsicht des
Islam* erfolgen. Gleichzeitig sollte den Muslimen aber auch Autonomie in be-
stimmten Teilen der Rechtsprechung, insbesondere im Ehe- und Familienrecht
und in Bezug auf die religiosen Stiftungen zugestanden werden, wobei die Frage
der Polygamie ,,nach osterreichischem Vorbild gelost werden konnte“.>* Im Be-

24 Vgl. ebd., auch was die deutsche Kolonialpolitik angeht; spezifisch zu Deutsch-
Ostafrika vgl. John Iliffe: Tanganyika under German Rule 1905-1912, Cambridge:
Cambridge University Press 1969.

25 Carl Heinrich Becker: Islamstudien. Vom Werden und Wesen der islamischen Welt,
2 Bde., Leipzig: Quelle & Meyer, Band 2, S. 176.

26 Ebd., S. 185.

27 Alain Quellien: La politique musulmane dans 1'Afrique Occidentale Francaise, Paris
Emile: Larose 1910; Siehe dazu auch C. H. Becker: Islamstudien II, S. 215.

28 C. H. Becker: Islamstudien II, S. 179.

29 Ebd., S. 186.

30 Ebd., S. 223.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | ROMAN LOIMEIER

reich des Erziehungswesens sollte ein staatliches Schulwesen aufgebaut werden,
das, dem Einfluss der Missionsorganisationen entzogen, religionslos gehalten
sein sollte.”! Die Verwaltungspolitik sollte schlieBlich eine Trennung zwischen
islamischen Gebieten und ,,Missionsgebieten* anstreben, in denen etwa die ,,Er-
bauung von Moscheen und die Niederlassung von Waalimus [religiose Gelehrte,
RL] kurzerhand verboten werden* sollte, wihrend die Kolonialverwaltung in den
islamischen Gebieten wiederum strikte Neutralitit wahren sollte, ,,hochstens ein
viterliches, passives Wohlwollen betitigen, ohne aber den Islam anders als durch
Zufiihrung von Bildung und durch Schutz vor Ausbeutung zu fordern®.*?

Beckers Aktivititen waren jedoch nicht auf den Islam in Afrika fokussiert,
obwohl er zu diesem Thema mindestens dreizehn Beitrige verfasste. Er befasste
sich auch ausfiihrlich mit den deutsch-osmanischen (spiter: deutsch-tiirkischen)
Beziehungen und verfasste so im Jahre 1914, bei Beginn des Ersten Weltkriegs,
eine Abhandlung mit dem Titel Deutschland und der Islam, die nicht in die Is-
lamstudien aufgenommen wurde, und in der er einige Perspektiven in Bezug auf
mogliche deutsche Kriegsstrategien unter besonderer Beriicksichtigung des Is-
lams entwickelte. Insbesondere unterstrich er die Bedeutung eines deutsch-
osmanischen Biindnisses, dessen Inhalt letztendlich die Zerschlagung der franzo-
sischen, britischen und russischen kolonialen Herrschaft iiber die Muslime, ins-
besondere in Franzosisch-Nordafrika, Agypten, Britisch-Indien und Russisch-
Mittelasien, sein sollte. Diese Idee erweckte den Zorn seines Freundes Snouck
Hurgronje und fiihrte zu einer erbitterten Auseinandersetzung zwischen den bei-
den Islamwissenschaftlern noch im Kriege.”> In dem von Becker entwickelten
Szenario einer deutsch-osmanisch-muslimischen Allianz spielten jedoch die
Muslime Afrikas keine nennenswerte Rolle mehr; die Beziehungen zum Osmani-
schen Reich genossen Vorrang:

,Der Kernpunkt unserer Beziehungen zum Islam ist unser Verhiltnis zur Tirkei [...].
Die paar Millionen Mohammedaner, die wir in die Zeit unserer Tiirkenpolitik schon mit
hineinbrachten — in Ostafrika und am Tschadsee —, haben wir natiirlich behalten, aber
sie spielen als Negermuslime oder als Mohammedaner der Peripherie in dieser grofen
Frage keine Rolle. Wie richtig unsere auf Kolonialerwerb in Negergebieten, aber reine
Wirtschafts- und Kulturpolitik in Islamgebieten abzielende Reichspolitik war, zeigt die
in mehrfacher Hinsicht charakteristische AuBerung eines tiirkischen Journalisten und
Abgeordneten, der einst zum Verfasser sagte: ,Deutschland kann deshalb der Freund der
Tiirkei sein, weil es keine mohammedanischen Untertanen in seinen Kolonien hat.«**

31 Ebd.

32 Ebd., S. 225.

33 Ebd., S. 281f.

34 Carl Heinrich Becker: Deutschland und der Islam, Stuttgart: Deutsche Verlagsan-
stalt 1914.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 129

Neben Carl Heinrich Becker konnten wir aber auch die Namen anderer deutsch-
sprachiger Orientalisten wie Martin Hartmann (1851-1918), Gotthelf Bergstris-
ser (1886-1933), Eugen Mittwoch (1876-1942), Franz Babinger (1891-1967) und
insbesondere Alois Musil (1868-1944) nennen, die sich ebenfalls darum bemiih-
ten, eine neue Tradition der Islamwissenschaft zu etablieren,*
Bemiihungen, etwa im Falle Martin Hartmanns, auf weitgehende Ablehnung in
der etablierten Orientalistik stieBen, was allerdings weniger mit Martin Hart-
manns Versuchen, soziologische Denkansitze in die Orientalistik einzubringen,
zusammenhing, als vielmehr mit seiner erratischen Personlichkeit und seinem
seltsamen wissenschaftlichen Stil.* In Gegensatz zu den fritheren, vor allem his-
torisch und philologisch orientierten Orientalisten, die, mit der Ausnahme Ignaz
Goldzihers, die Linder und Menschen ihrer Forschungsinteressen meist nicht aus
personlicher Anschauung kannten, reisten diese jlingeren Islamwissenschaftler
ausgiebig in den Lindern des Orients, waren fiir sozialwissenschaftliche Frage-
stellungen aufgeschlossen, und arbeiteten zum Teil sogar, wie Eugen Mittwoch,
fiir die Orientabteilung des Deutschen Nachrichtendienstes, wodurch sie aktiv zu
den deutschen Kriegsanstrengungen im Ersten Weltkrieg beitrugen.” Insbeson-
dere der bereits oben erwihnte Alois Musil*® zeichnete sich durch seine umfang-
reiche Reise- und Feldforschungsaktivititen aus, mit denen er fiir die deutsch-
sprachige Orientalistik neue MaBstédbe setzte.

Musil, ein austro-ungarischer Tscheche aus Olmiitz, der seit 1898 in seinen
Forschungsarbeiten von der Universitit Wien (genauer: der Wiener Akademie)
unterstiitzt wurde, nach dem Ersten Weltkrieg allerdings nach Prag iibersiedelte,
kann auf Grund seiner ausgedehnten Reisen in den Lidndern des Fruchtbaren
Halbmonds und insbesondere auf Grund seines einjdhrigen Forschungsaufenthal-
tes unter den nordarabischen Rwala-Beduinen im Jahre 1908/09 (seine Aufzeich-
nungen hierzu erschienen im Jahre 1928 unter dem Titel The Manners and Cus-
toms of the Rwala Bedouins) als vermutlich der erste Wissenschaftler angesehen
werden, der bewusst moderne ethnologische Feldforschungsmethoden praktizier-
te, und dies Jahre, bevor ein anderer Biirger der k.u.k. Monarchie, nimlich Bro-
nislaw Malinowski, im Rahmen seiner Internierung auf den Trobriand-Inseln da-
zu gezwungen wurde, sich die Zeit mit ethnologischen Feldstudien zu vertreiben.

Der eigentliche Bruch des deutschsprachigen akademischen Orientalismus
mit dhnlichen Entwicklungslinien des franzdsischen und britischen akademischen

auch wenn ihre

35 Vgl. J. Fiick: Die arabischen Studien in Europa und Klaus Kreiser (Hg.), ,,The Early
Twentieth Century and its Impact on Oriental and Turkish Studies®, in: Die Welt des
Islams, Sondernummer 38 (1998).

36 Siehe hierzu die Laudatio Martin Hartmanns durch C. H. Becker: Islamstudien, II,
S. 481f.

37 Ludmilla Hanisch: Ausgegrenzte Kompetenz. Portrits vertriebener Orientalisten und
Orientalistinnen 1933-1945, Halle: Orientwissenschaftliches Zentrum der Martin-
Luther Universitdt Wittenberg-Halle 2001, S. 63.

38 Siehe zu ihm J. Fuck: Die arabischen Studien in Europa, S. 260f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | ROMAN LOIMEIER

Orientalismus erfolgte daher erst nach dem Ersten Weltkrieg, als Deutschland
seine Kolonien verloren hatte, als die Verbiindeten des Deutsches Reiches, insbe-
sondere das Osmanische Reich territorial zerschlagen und in alliierte Einflusszo-
nen aufgeteilt wurden, und als auch Osterreich seine historischen Einflusszonen
auf dem Balkan, im Osmanischen Reich, in Agypten und im Sudan verlor. Das
Ende der imperialen Pline Deutschlands und Osterreich-Ungarns erwies sich
somit als kontraproduktiv fiir die Bemithungen Carl Heinrich Beckers, eine ,mo-
derne‘, sozialwissenschaftliche und moglicherweise bereits auch ethnologische
und politikwissenschaftliche Tradition innerhalb der deutschsprachigen Orienta-
listik zu entwickeln: Fiir eine solche Ausrichtung gab es schlicht und einfach
keinen Bedarf mehr. Zynisch gesprochen fiihrte das Ende der deutschen und 6s-
terreichisch-ungarischen imperialen Bestrebungen also dazu, dass Deutschland
und Osterreich ihrer historischen Chancen beraubt wurden, einen nach franzosi-
schem und britischem Vorbild ,normalen‘, wenn auch zunichst kolonial moti-
vierten, Orientalismus zu entwickeln, der dereinst der Kritik Edward Saids wiir-
dig sein sollte.

Es soll hier nun natiirlich nicht gesagt werden, dass es besser gewesen wire,
wenn Deutschland und Osterreich-Ungarn ihre Kolonien und imperialen Ein-
flussrdaume behalten und so ihre Chance bewahrt hitten, eine Art von franzosi-
schen oder britischen Kolonial-Orientalismus zu entwickeln, der sich spéter
durch die Arbeiten eines Evans-Pritchard oder Jacques Berque auszeichnen soll-
te. Auf der anderen Seite sollte aber auch nicht vergessen werden, dass sich die
franzosischen, britischen und amerikanischen orientalistischen Disziplinen heute
von ihrem kolonialen Erbe emanzipiert und sich zu modernen Fichern entwickelt
haben, auf die die einst berechtigte Kritik Edward Saids kaum noch zutrifft. In
der Tat haben sich die franzosischen, britischen, amerikanischen und skandinavi-
schen Islamwissenschaften heute zu modernen akademischen Fichern entwickelt,
die von Denkern wie Marshall Hodgson, Albert Hourani, Maxime Rodinson,
Fredrik Barth oder Talal Asad geprégt sind, deren Ideen und Schriften nicht nur
fur die orientalistischen Disziplinen von zentraler Bedeutung geworden sind,
sondern die iiber die orientalistischen Facher hinaus wirken und die Gesell-
schafts-, Geistes- und Kulturwissenschaften insgesamt beeinflusst haben. Den-
noch soll hier nun auch nicht die Meinung vertreten werden, dass der westliche
Orientalismus vollkommen iiberwunden ist: Gerade in Krisenphasen erheben
sich alte orientalistische Konzeptionen wie Zombies aus ihren Grébern und wer-
den Teil neo-orientalistischer Entwiirfe, die, wie Samuel Huntingtons Konzept
eines ,Clash of Civilisations‘, den Islam und die Muslime essentialisieren und fiir
die Konstruktion von Feindbildern politisch instrumentalisieren.

Der deutschsprachige Sonderweg, d.h. der deutsche und Osterreichische
Riickzug in historische und philologische Studien, wurde jedoch ungliicklicher-
weise nach 1933 bzw. nach 1938 verstirkt, als zahlreiche deutschsprachige Ori-
entalisten jiidischer wie auch nicht-jiidischer Abstammung und hiufig linker oder
liberaler weltanschaulicher Orientierung emigrierten oder in die Emigration ge-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 131

zwungen wurden, aus ihren Hochschulpositionen entlassen und zum Teil auch
durch das Nazi-Regime ermordet wurden. Auf diese Art und Weise verlor die
deutsche und osterreichische Orientalistik, eine Disziplin, die sowieso nie beson-
ders gro3 und zudem auf Grund ihrer Beschéftigung mit den ,Semiten‘ bei den
Nazis nicht besonders populdr war, mehr als sechzig herausragende Wissen-
schaftler wie Joseph Schacht (1902-1969), der bereits erwihnte Eugen Mittwoch
(1876-1942), Franz Rosenthal (1914-2003), Karl Wittvogel (1896-1988) oder
Gustav von Griinebaum (1909-72), alles Gelehrte, die in ihren neuen Heimatlédn-
dern, insbesondere Grofbritannien und den USA, betrichtlich zur Entwicklung
der dortigen Fachdisziplin beitrugen.*® Die Politik Nazi-Deutschlands bewog zu-
dem die meisten der verbliebenen Orientalisten im deutschsprachigen Raum zu
einem noch konsequenteren, wenn auch verstdndlichen Riickzug in den Elfen-
beinturm philologischer Studien, wihrend eine im Vergleich zu anderen Fichern
vergleichsweise kleine Minderheit bereit war, mit dem Nazi-Regime zusammen-
zuarbeiten oder sogar aktiv an der Nazi-Politik mitzuwirken.*’ Diese Politik ziel-
te etwa darauf ab, den paléstinensischen Fiihrer Hajj Amin al-Husseini gegen die
britische Politik im Nahen Osten zu instrumentalisieren und beinhaltete den Auf-
bau pro-deutscher muslimischer Armeeeinheiten fiir den Krieg im Balkan wie
auch im Osten, wo krimtatarische Einheiten, die sogenannten (sechs) ,Tatarenba-
tallione‘, auf deutscher Seite gegen russische Partisanen auf der Krim kdmpf-
ten.*! Auch nach dem Zweiten Weltkrieg zeichnete sich die deutschsprachige
Orientalistik zunichst durch ihre Konzentration auf ,unpolitische‘ philologische
und historische Studien und ihre heilige Scheu vor jeder Art von Beschiftigung
mit den zeitgendssischen Gesellschaften der islamischen Welt aus. Lediglich
Walter Braune und spiter Fritz Steppat in Berlin diirften in dieser Zeit Ausnah-
men von der Regel dargestellt haben. Hans Heinrich Schaeder, einer der wenigen
tiberlebenden Schiiler Beckers, konnte so berechtigterweise im Jahre 1946 erkla-
ren:

,Die orientalischen Studien konnen leicht so angelegt werden, dass sie sich mit lauter
Dingen befassen, die dem tédglichen Leben und seinem Anliegen so fern liegen wie
moglich. Man betreibt sie fiir gewohnlich allein oder im kleinsten Kreise, mit einem
Mindestmal} von Gemeinsamkeit und Austausch. Grund genug dafiir, dass die Hingabe

39 Siehe dazu L. Hanisch: Ausgegrenzte Kompetenz und K. Kreiser: The Early Twen-
tieth Century.

40 Vgl. Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus
1933-1945, Berlin: deux mondes 2006.

41 Siehe dazu Helga Baumgarten: Paléstina: Befreiung in den Staat, Frankfurt/M:
Suhrkamp 1991, S. 36; B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 91, sowie Ann
Sheehy: ,Krimtataren und Meschier. Massenbewegung fiir Riickkehr*, in: pogrom
26 (1974), S. 10f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | ROMAN LOIMEIER

an diese Studien einer Flucht aus der Wirklichkeit nahe kommen kann und jedenfalls
dazu angetan ist, Sonderlinge zu ziichten.**

Erst die 1960er Jahre brachten eine langsame und bescheidene Verdnderung der
Entwicklung zunichst der westdeutschen Islamwissenschaft. Bereits im Jahre
1960 hatte ein Bericht der Deutschen Forschungsgemeinschaft zur Lage der deut-
schen orientalistischen Fiacher empfohlen, 32 neue Lehrstiihle einzurichten, die
von den etablierten ,,semitischen Studien* abgetrennt werden und sich auf ,,is-
lamwissenschaftliche Fragestellungen* konzentrieren sollten und zwar besonders
auf die islamischen Gesellschaften der Gegenwart.43 Im Jahre 1972 waren aber,
wie die Deutsche Morgenldndische Gesellschaft zugeben musste, erst 21 dieser
neuen Lehrstiihle eingerichtet worden und nur drei von ihnen hatten eine Aus-
richtung auf die Beschiftigung mit dem Islam in der Gegenwart erhalten. Seither
hat sich diese Situation nicht mehr entscheidend verindert, auch wenn Jacques
Waardenburg diese Entwicklung etwas weniger drastisch schildert: Seit 1972, so
Waardenburg im Jahre 1997, habe die Situation ,,improved slightly*.**

Die leichten Veridnderungen in Aufbau und Ausrichtung des deutschsprachi-
gen Orientalismus waren erneut mit den politischen Entwicklungen seit den
1960er Jahren verbunden:* Zuniichst einmal erkannten die westdeutsche wie
auch die osterreichische Regierung die gewachsene Bedeutung der dlproduzie-
renden Staaten des Nahen Ostens an. Zum Zweiten versuchten sowohl die west-
deutsche SPD unter der Fithrung von Willy Brandt, wie auch die dsterreichischen
Sozialisten unter der Fiihrung von Bruno Kreisky, neue politische Beziehungen
zu den Lindern des Nahen Ostens im Allgemeinen und zu Israel im Besonderen
zu entwickeln. Und schlieBlich war insbesondere die westdeutsche Regierung
daran interessiert, eine politische Strategie zu entwickeln, die es ihr erméglichen
wiirde, die recht erfolgreiche Politik der DDR, eigenstidndige und freundschaftli-
che Beziehungen zu einer Reihe von Nahoststaaten wie Agypten, Syrien, Irak
und Algerien aufzubauen, zu konterkarieren, wobei hier nicht unerwihnt bleiben
soll, dass diese Politik der DDR von der ausgezeichneten Ausbildung und Lehre
insbesondere an der Universitét Leipzig wissenschaftlich getragen wurde.

Die iranische Revolution des Jahres 1978/9 und der Zusammenbruch des
Sowjetblockes nach 1989/90 mit der damit verbundenen politischen Emanzipati-
on der rohstoffreichen und strategisch wichtigen muslimischen Staaten Mittel-
asiens und des Kaukasus-Raumes unterstrich die politische Relevanz des Faches
Islamwissenschaft weiter. In der Folge waren die orientalistischen Fécher in
Deutschland, Osterreich und der Schweiz seit den spiten 1960er Jahren eigent-

42 Zitiert in C. Essner/G. Winkelhane: Carl Heinrich Becker (1876-1933), S. 154.

43 Vgl. Fritz Steppat: ,,Wissenschaftliche Nachrichten: Contemporary Middle East
Studies in Germany*, in: ZDMG 126 (1976), S. 8-13.

44 Vgl. J. Waardenburg: The Study of Islam in German Scholarship, S. 9.

45 Vgl. B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 96f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 133

lich nicht mehr wirklich gezwungen, ihre bloBe Existenz offentlich oder gegen-
iiber der Politik zu rechtfertigen. Man konnte daher annehmen, dass sich die ori-
entalistischen Ficher heute in Deutschland, Osterreich und der Schweiz in einer
fast paradiesischen Situation offentlicher Anerkennung, iiberquellender Forder-
mittel und blithender Forschungsaktivititen befinden und dass sich das Fach Is-
lamwissenschaft dariiber hinausgehend auf Grund seiner offensichtlichen und
anhaltenden politischen Bedeutung in einer privilegierten Situation befindet und
zwar in Bezug auf die Diskussion sowohl methodischer Fragen wie auch der
Entwicklung sozial-, religions- wie auch politikwissenschaftlicher und ethnologi-
scher Theorien und Perspektiven. Zudem wire zu erwarten, dass die Islamwis-
senschaft auf Grund dieser giinstigen Rahmenbedingungen — wie in Frankreich,
GrofBbritannien, den skandinavischen Lindern und Nordamerika — entscheidende
Anregungen fiir gesamtgesellschaftliche Auseinandersetzungen und Debatten lie-
fert.

Leider ist genau das Gegenteil der Fall: Von wenigen Ausnahmen wie dem
Deutschen Orient-Institut in Hamburg oder dem Zentrum Moderner Orient in
Berlin abgesehen, konzentrieren sich nur einige wenige Institute oder Lehrstiihle
fiir Islamwissenschaft in Deutschland, Osterreich und der Schweiz auf Forschung
und Lehre zu den islamischen Gesellschaften der Gegenwart. In den spiten
1990er Jahren hatten so, wie ich im Rahmen einer Durchsicht des Lehrpro-
gramms von 55 islamwissenschaftlichen und arabistischen (also nicht iranisti-
schen und turkologischen) Instituten und Lehrstiihlen feststellen konnte, immer
noch mehr als 80% dieser Institute und Lehrstiihle eine fast ausschlieBlich philo-
logisch-historische Forschungs- und Lehrausrichtung,*® auch wenn sich dies heu-
te (2007) etwas weniger drastisch darstellen diirfte.*’” Zudem konzentrieren sich
die meisten Institute und Lehrstiithle nach wie vor in ihrer Forschung und Lehre
auf die Kernldnder der islamischen Oikumene, also die Linder des Nahen Os-
tens, insbesondere Agypten, die arabische Halbinsel und die Linder des Frucht-
baren Halbmonds, sowie natiirlich die Tiirkei und Iran, wihrend die iiberwiegen-
de Mehrheit der Muslime in den Maghrib-Léndern, im Sudan und im subsahari-
schen Afrika, auf dem indischen Subkontinent, in Mittel- und Zentralasien und
Siidostasien, aber auch die wachsende Zahl von Muslimen in den Lindern des

46 Zu dhnlichen Ergebnissen kommt die Studie von Eckehard Rudolph: Bestandsauf-
nahme. Kultur- und Sozialwissenschaftliche Forschung iiber die muslimische Welt
in der Bundesrepublik Deutschland, Hamburg: Deutsches Orient-Institut 1999.

47 Dies soll keine Kritik an den etablierten Forschungs- und Lehrtraditionen der
deutschsprachigen Islamwissenschaft darstellen, sondern vielmehr als Appell an die
Islamwissenschaft verstanden werden, mit ihren anerkannten Pfunden zu wuchern
und die Einrichtung von zusitzlichen, gegenwartsorientierten Forschungs- und
Lehreinrichtungen zu betreiben, die sich vor allem den ,,marginalen* Rdumen wid-
men sollten. In diesem Zusammenhang sollte auf die Tatsache verwiesen werden,
dass die iiberwiegende Mehrheit der Muslime heute in diesen von der etablierten Is-
lamwissenschaft vernachlédssigten Raumen lebt.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | ROMAN LOIMEIER

Westens, von der etablierten Orientalistik nach wie vor nicht geniigend beachtet
wird. Damit werden diese ,marginalen Muslime* den Ethnologen, Religions- und
Politikerwissenschaftlern iiberlassen, die sich auf diese Art und Weise zuneh-
mend islamwissenschaftliche Kompetenzen aneignen, ohne dass ihnen dies unter
diesen Umstinden zu veriibeln wire. In Folge haben Disziplinen wie Ethnologie,
Religionswissenschaft, Politikwissenschaft oder Soziologie, die sich bereits seit
langerem in den von der Orientalistik als marginal behandelten und entsprechend
vernachldssigten Rdumen etabliert haben, damit begonnen, sich in den Kernbe-
reichen der Islamwissenschaft einzurichten und eigene Forschungen in den ara-
bisch, tiirkisch und persisch sprechenden Lindern des Mashriq und Maghrib
durchzufiihren, die islamwissenschaftlichen Forschungsarbeiten hiufig in nichts
nachstehen. Auch aus diesem Grunde stellt sich die Frage, wie lange sich die
deutschsprachige Islamwissenschaft angesichts ihrer selbst auferlegten Fokussie-
rung auf einige wenige Kernthemen und Kernrdume noch gegeniiber anderen Fi-
chern behaupten kann.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Kunstgeschichte und Archéaologie:

Letztes Fach der Orientalistik?

LORENZ KORN (BAMBERG)

Ein unUbersichtliches Terrain

Was haben das Taj Mahall im indischen Agra und der Zisa-Palast in Palermo
gemeinsam? Welche Verbindung besteht zwischen dem Marmorbecken aus Ma-
dinat az-Zahra, das heute im archédologischen Nationalmuseum von Madrid steht,
und den Tiirfliigeln der Groen Moschee von Cizre, die sich heute im Museum
fiir tirkische und islamische Kunst in Istanbul befinden? Was haben die reich il-
luminierten mamlukischen Korane in der dgyptischen Nationalbibliothek mit den
Buchmalereien einer safavidenzeitlichen Handschrift aus Iran zu tun, die die Er-
zdhlungen des Shahname illustrieren? Diese Gegeniiberstellungen mogen gewollt
erscheinen, sind bei niherem Hinsehen aber nicht ganz abwegig.' Sie sollen hier
einen Sachverhalt illustrieren, der je nach Standpunkt als kaum zu erschopfendes
Potential oder als beinahe uniiberwindliche Schwierigkeit gewertet werden kann:
Die genannten Werke — Bauwerke oder kiinstlerisch gestaltete Objekte — sind
geographisch weit voneinander entfernt, sie stammen aus ganz verschiedenen
Kunstgattungen, und sie 16sen bei ein und demselben Betrachter ganz unter-
schiedliche Reaktionen und Assoziationen aus.” Die Frage erscheint auf den ers-

1 Uberblicksdarstellungen zur Islamischen Kunstgeschichte vereinen diese kontrér
wirkenden Beispiele regelmifig zwischen zwei Buchdeckeln; als rezentes Beispiel
vgl. Markus Hattstein/Peter Delius (Hg.), Islam: Kunst und Architektur, Koln: Ko-
nemann 2000. Auf den Einzelnachweis von Literatur zu den besprochenen Kunst-
werken wird hier verzichtet; vgl. dazu die detaillierten Literaturangaben in: Richard
Ettinghausen/Oleg Grabar/Marilyn Jenkins: The Art and Architecture of Islam (650-
1250), New Haven: Yale University Press 2001; Sheila S. Blair/Jonathan M. Bloom:
The Art and Architecture of Islam (1250-1800), New Haven: Yale University Press
1994.

2 Als Beispiel fiir das Bekenntnis zu einem personlich geférbten, wenngleich durch-
weg wissenschaftlich fundierten Ansatz, vgl. Oleg Grabar: ,,The Experience of Is-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | LORENZ KORN

ten Blick berechtigt, ob es iiberhaupt etwas Verbindendes gibt, das die gemein-
same Aufzihlung rechtfertigt. Sind diese Schopfungen, mit denen sich die isla-
mische Kunstgeschichte beschiftigt, nicht zu verschieden, um an ihnen etwas
iiber eine einzelne Kultur ablesen zu kénnen? Stammen sie nicht aus Kontexten,
die so weit voneinander entfernt waren, dass sie zu Recht im Plural als ,.islami-
sche Kulturen*® bezeichnet werden? Als der Architekt des Taj Mahall sein Werk
schuf, konnte er von der Zisa in Palermo nichts mehr wissen; als religioses Bau-
werk diente das Mausoleum am Yamuna einem ginzlich anderen Zweck als der
sizilianische Palast; und so erscheint es folgerichtig, dass auch die gemeinsame
Grundlage fiir die Architektur der beiden Gebédude nur schmal ist, dass gemein-
same Urahnen, an denen sich wichtige Merkmale beider identifizieren lassen, in
weiter chronologischer Ferne liegen. Und doch gibt es Gemeinsamkeiten, sowohl
auf der Ebene einzelner Bauelemente, wie auch in allgemeineren gestalterischen
Prinzipien, die verdeutlichen, dass die beiden Bauten bei aller durch die Gattung
und den Zeitstil bedingten Verschiedenheit als Ableger einer kiinstlerischen Tra-
dition gelten konnen, die wir als ,islamisch‘ bezeichnen. Das gilt fiir die Verwen-
dung einzelner Bauelemente — beispielsweise Muqarnaszellen an vorkragenden
Bauteilen — ebenso wie fiir iibergreifende Gestaltungsprinzipien, zu denen wir die
Dominanz der Symmetrie, die Verbindung zwischen Innen- und Auflenraum und
die Einbeziehung des Gartens zidhlen konnen. Dennoch ist zu fragen, ob diese als
gemeinsam erkannten Elemente kiinstlerischer Gestaltung als wesentlich gelten
konnen, ob die Zuordnung der beiden Bauten zu einer gemeinsamen Geschichte
der Kunst etwas aussagt, das spezifischer ist als nur die Zugehdorigkeit zur Menge
menschlicher Hervorbringungen.

Dasselbe liefe sich auch fiir die anderen zusammengestellten Paare sagen:
Das andalusische Marmorbecken mit seinem geometrisch-vegetabilen, in Blend-
arkaden organisierten Dekor und die Tiirfliigel mit ihrem Sternmuster wirken
durchaus verschieden, auch wenn in beiden Fillen noch Tierdarstellungen und
Inschriften den nicht-figiirlichen Dekor ergédnzen. Man kann fragen: Ist die Zu-
sammenstellung von geometrischem, vegetabilem und epigraphischem Dekor,
bereichert um figiirliche Elemente, ein wichtigeres Merkmal fiir die Identifizie-
rung dieser Objekte als etwa die Einzelformen der Bogen, Ranken und Blitter,
die das Marmorbecken eindeutig als andalusisch kennzeichnen und es damit von
Gegenstinden aus dem Vorderen Orient abgrenzen? Wahrscheinlich wiirde man
diese Frage bejahen; die Zuordnung zum islamischen Kulturbereich erscheint
primér gegeniiber der Rolle der beiden Objekte als Vertreter einer ,spanischen’
oder ,anatolischen‘ Kunstgeschichte. Andererseits kann ja gerade aus einer sol-
chen Gegeniiberstellung eine Charakterisierung verschieden ausgeprégter regio-

lamic Art®, in: Irene Bierman (Hg.), The Experience of Islamic Art on the Margins
of Islam, Reading: Ithaca Press 2005, S. 11-59.

3 Vgl Ira M. Lapidus: A History of Islamic Societies, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 1988.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE KUNSTGESCHICHTE UND ARCHAOLOGIE | 137

naler Traditionen erwachsen, die in ihrer Genese und Entwicklung nicht voll-
kommen unverbunden nebeneinander stehen, sondern Beriithrungspunkte und
Phasen des Austauschs aufweisen.

Vollends erscheint es aber problematisch und willkiirlich, die Illustrationen
des persischen Nationalepos mit Vertretern einer nicht-figiirlichen Buchkunst zu-
sammenzustellen. In den Bildern zum Shahnameh stehen erzéhlerische Momente
so im Vordergrund, dass andere Eigenschaften dieser Malerei demgegeniiber in
den Hintergrund gedringt werden: Die Linienfithrung, die Verteilung von Mas-
sen und Farben werden meist in ihrer dienenden Funktion aufgefasst, mit der sie
sich der Prisentation einer Handlung oder, allgemeiner, eines poetischen Inhalts,
unterordnen. Bei illuminierten Koranblittern liegt die Sache anders. Hier werden
Inhalte nicht illustriert, sondern die buchkiinstlerische Gestaltung dient zunéchst
einmal als Fassung des geschriebenen Wortes. Vielleicht bietet aber auch hier der
Vergleich zwischen Beispielen verschiedener Gattungen die Moglichkeit, etwas
iiber die Asthetik einer Buchkunst herauszufinden, die allgemein auf Feinheit
groBBeren Wert legte als auf starken Ausdruck.

Anfang und Ende islamischer Kunstgeschichte

Diese wenigen Sitze zu einigen Kunstwerken sollen nur anhand von Beispielen
andeuten, mit welchen Schwierigkeiten sich eine ,islamische Kunstgeschichte*
auseinandersetzen muss, wenn es um die Definition und die Abgrenzung ihres
Gegenstandes geht.* Nach allen Seiten erscheint das Gebiet offen. Wohl ist es
moglich, einen Anfangspunkt der Geschichte des Islam zu bestimmen, der dann
auch als ferminus post quem fiir die Entstehung einer islamischen Kunst gelten
kann. Von welchem Zeitpunkt an wir tatséchlich berechtigt sind, von ,islamischer
Kunst® zu sprechen, hingt unter anderem davon ab, ob wir in unserer Definition
pragmatisch vorgehen, oder ob wir eine gewisse gestalterische Einheitlichkeit zur
Voraussetzung fiir eine einheitliche Benennung machen. Mit Recht sind Kunst-
werke der Umayyadenzeit als Ausldufer spitantiker Kunst charakterisiert wor-
den: Nicht nur die selbstverstindliche Aneignung und Fortsetzung antiken Erbes
in den Kunstgattungen, in der Ikonographie und im Formenschatz laden dazu ein,
in den Auftraggebern der umayyadischen ,,Wiistenschlosser syrisch-arabische
Fiirsten zu sehen, die sich selbst als Nachfolger der Ghassaniden betrachteten —
wenn sie auch nunmehr auf imperialer Ebene konkurrenzfihig geworden waren.
Unter diesen Vorzeichen gehoren die Badeanlage von Qusayr ‘Amra und die
Umayyadenmoschee von Damaskus zur Spitantike.” Noch wichtiger ist aber, wie

4 Vgl. Sheila S. Blair/Jonathan M. Bloom: ,,The Mirage of Islamic Art: Reflections on
the Study of an Unwieldy Field*, in: The Art Bulletin 85 (2003), S. 152-184.

5 Vgl. Garth Fowden: Qusayr ‘Amra. Art and the Umayyad Elite in Late Umayyad
Syria, London u.a.: University of California Press 2004.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | LORENZ KORN

man die Zasur zwischen der Kunst des byzantinischen und des umayyadischen
Syrien bewertet: War sie weniger scharf als diejenige zwischen der umayyadi-
schen und der abbasidischen Kunst? Oder sind die innovativen Elemente der
umayyadischen Kunst so richtungsweisend, verbinden sie sie mit den nachfol-
genden Epochen so eng, dass sie die Benennung als ,islamisch® rechtfertigen?
Die Verwaltungsreformen unter ‘Abd al-Malik priagten die Kultur der islami-
schen Welt fiir mehrere Jahrhunderte. Beinahe gleichzeitig entstanden die ersten
groBBen Schopfungen umayyadischer Kunst, die uns erhalten sind. Sie sprechen
eine verwandte Sprache: Die Adaption ererbter kiinstlerischer Mittel fiir eigene
Zwecke, das Zusammenstellen in neuer Kombination und das Ausscheiden des
Unerwiinschten zeigen den Beginn eines neuen Zeitalters an, auch wenn erst in
der Abbasidenzeit eine reichsweit nachgeahmte Formensprache voll entwickelt
war.

Betrachtet man die Zeitleiste von der anderen Seite, so erscheint die Frage
nach dem Ende noch schwieriger zu beantworten als die Frage nach dem Beginn.
Dauert die Geschichte der islamischen Kunst bis in die Gegenwart fort, oder ist
zu irgendeinem Zeitpunkt ein Ende der ,islamischen Kunst* anzusetzen? Haben
wir es nicht mit arabischer, persischer und tiirkischer Kunst zu tun, um nur die
augenfilligsten sprachlich-nationalen Einheiten zu benennen? Den Maler Omer
Ulug oder den Architekten Cengiz Bektas aufgrund ihrer tiirkischen Herkunft als
,1islamische Kiinstler* zu bezeichnen, ist mehr als fragwiirdig. Bei dem Kalligra-
phen Emin Barin hingegen zogert man weniger, da schon die Gattung, zu der
seine Arbeiten zéhlen, eine lange Tradition und einen hohen Stellenwert in der
islamischen Kunst besitzt. In der europidisch-amerikanisch gepréigten ,Moderne*
kann sie dagegen bislang nur als Randphidnomen existieren. Die gegenwirtige
Kunst in den Liandern der islamischen Welt ldsst sich nur schwer unter der ein-
heitlichen Bezeichnung ,islamisch® charakterisieren; schon die Organisation des
Kunstbetriebs folgt eher den nationalstaatlichen Grenzen. Mit aller Vorsicht kann
gesagt werden, dass die Herausbildung einer indischen, persischen und osma-
nisch-tiirkischen Kunst bis in das 16. Jh. zuriickzuverfolgen ist. Schwierig bleibt
dann die Einordnung von Werken in der arabischen Welt, die bis ins 19. Jh.
weitgehend unter osmanischer Herrschaft stand — fiir eine nationalstaatliche Ent-
sprechung zu einer ,arabischen Kunst‘ fehlt hier das politische Gegenstiick.

Aber auch der Charakter der Kunstwerke selbst spricht gegen eine zu frith
angesetzte Einteilung in nationalstaatlichen Kategorien. Ein schlagendes Beispiel
ist das Berliner Aleppo-Zimmer, das um 1600 fiir eine wohlhabende christliche
Familie in Aleppo angefertigt wurde.® Vom Typ der Raumausstattung her steht es
in der Tradition der Aleppiner Wohnhausarchitektur. Die Malereien auf den

6 Vgl. Julia Gonnella: Ein christlich-orientalisches Wohnhaus des 17. Jahrhunderts
aus Aleppo (Syrien). Das ,,Aleppo-Zimmer* im Museum fiir Islamische Kunst,
Staatliche Museen zu Berlin — PreuBischer Kulturbesitz, Berlin 1996.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE KUNSTGESCHICHTE UND ARCHAOLOGIE | 139

Holzpaneelen speisen sich aber aus den verschiedensten kiinstlerischen Quellen:
Die Motive des floralen Dekors gehen auf den Istanbuler Hofstil zuriick, wie er
etwa durch die Iznik-Fliesen oder durch Textilien verbreitet worden ist. Die fi-
giirlichen Szenen dagegen orientieren sich an Vorlagen aus der persischen
Buchmalerei. Die Vorlagen fiir die Inschriften wurden hochstwahrscheinlich von
lokal ansidssigen Kalligraphen geliefert (wobei der Hausherr das Programm in-
haltlich mitbestimmte); ausgefithrt wurden sie aber von einem Maler, dessen
Schreibgewohnheiten persisch gepridgt waren. Das Aleppo-Zimmer steht somit
fiir eine Kunst, die sich in keiner Weise mit ethnischen oder politischen Katego-
rien deckt. Der iibergreifende, Grenzen iiberschreitende Charakter ,islamischer®
Kunst wird an diesem Werk des beginnenden 17. Jahrhunderts deutlich. Selbst
die Etikettierung als ,islamisch® wirkt angesichts des christlichen Bekenntnisses
des Auftraggebers fragwiirdig. Andererseits sind die Parallelen zu anderen ,isla-
mischen‘ Werken mehr als deutlich, sind die Verbindungen zu den Kunstland-
schaften des Vorderen Orients um 1600 nach allen Seiten so iiberzeugend, dass
die begriffliche Schopfung einer christlich-orientalischen Kunst an diesem Bei-
spiel artifiziell und ungliicklich wirken wiirde. Um es mit einem Aufsatztitel
Scott Redfords auszudriicken: ,,How Islamic Is It?*

Derzeit bleibt die pragmatische Grenzziehung, mit der sich die wissenschaft-
liche Disziplin islamischer Kunstgeschichte meist begniigt hat, ohne Alternative:
Als ,islamische Kunst‘ werden Kunstwerke bezeichnet, die unter islamischer
Herrschaft entstanden sind, selbst wenn die Auftraggeber sich nicht zum musli-
mischen Glauben bekannt haben. Diese Eingrenzung ermoglicht es, Kunstwerke
als zusammenhédngend zu betrachten, die durch regionalisierte Kunstgeschichts-
schreibung auseinandergerissen wiirden. Am Beispiel Zentralasiens war zu beo-
bachten, wie sowjetische Kunsthistoriker die Bauten von Samarkand und Buch-
ara in eine regionale Kunstgeschichte einordneten, die die Vergleichsbeispiele
auf iranischem und afghanischem Staatsgebiet weitgehend ausklammerte. Die
Leistung der sowjetischen Wissenschaft soll damit nicht geschmélert werden:
Zum einen sorgte sie fiir die ErschlieBung eines sehr beachtlichen Materialbe-
standes. Zum anderen konnte ihr Werk gelingen, weil sie die Realitit jenseits der
Grenze nicht vollig ignorierte. Aufierdem waren die islamischen Kunstwerke
Zentralasiens mindestens in der Timuridenzeit, teilweise auch noch danach, ei-
genstindig und qualitativ anspruchsvoll genug, um die kiinstlerische Entwick-
lung innerhalb eines regionalen Kontextes zu erkldren.

Mit der pragmatischen Eingrenzung ,islamischer Kunst* als ,Kunst unter is-
lamischer Herrschaft® bleiben immer noch die Schwierigkeiten mit moderner
Kunst in der islamischen Welt, die nicht als ,islamische Kunst* etikettiert werden
kann, und mit Werken, die in der ,Diaspora‘ durch muslimische Kiinstler oder fiir
muslimische Auftraggeber geschaffen wurden, bzw. die aufgrund anderer Merk-
male zur ,islamischen Kunst‘ gezihlt werden sollten. Als prominente Beispiele
konnen die Decke der Cappella Palatina in Palermo und der Kaisermantel in der
Wiener Hofburg genannt werden, die im Auftrag der christlichen Normannenko-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | LORENZ KORN

nige Siziliens entstanden, aber deren kiinstlerischer Hintergrund ganz eindeutig
in der islamischen Welt zu sehen ist. Trotz dieser Unklarheiten spricht die Praxis
des Faches eine eindeutige Sprache: Wissenschaftler, die sich — nach der Be-
zeichnung der nordamerikanischen Fachorganisation — als ,,Historians of Islamic
Art* verstehen, beschiftigen sich mit der Kunst des islamischen Orients bis ins
19. Jahrhundert oder gar bis in die Gegenwart und ziehen die Grenzen dabei eher
weit. Einige methodische Implikationen sorgen dafiir, dass diese Grenzen nicht
ins Uferlose verschwimmen. Auf sie wird im Folgenden noch einzugehen sein.

Ist islamische Kunst muslimisch?

Was bezeichnet der Begriff ,Kunstgeschichte® in der Zusammensetzung ,islami-
sche Kunstgeschichte‘ oder gar ,islamische Kunstgeschichte und Archiologie*?
Wenn es einen inneren Zusammenhang zwischen kiinstlerischen Phinomenen im
Bereich der islamischen Kulturen gibt, dann sollte sich dieser auf zwei Wegen
darstellen lassen. Nehmen wir die oben angefiihrten Paare von Kunstwerken
wieder als Ausgangspunkt, dann ldsst sich zeigen: Das Mausoleum in Agra steht
in seinen formalen und funktionalen Aspekten in einer Abfolge von Werken, die
sich bis in die Anfinge der islamischen Geschichte hinauf verfolgen lidsst. Schon
fir ein grundlegendes Merkmal des Bauwerks, das achtseitige Schema des
Grundrisses mit dem zentralen Kuppelraum, kann eine Kette von Vorldufern zi-
tiert werden, die sich iiber mehrere Jahrhunderte hinweg durch verschiedene Re-
gionen der islamischen Welt verfolgen lédsst. Sie beginnt beim Felsendom in Je-
rusalem, der fiir die Gestaltung von Memorialbauten typenbildend wurde. Auf
der anderen Seite ist das Taj Mahall seinerseits fiir zahlreiche indische Mauso-
leen zum Vorbild geworden, an das sich diese mehr oder weniger getreu anleh-
nen.

Ganz anders stellt sich die Situation bei der Zisa in Palermo dar. Zwar kon-
nen auch seine Funktion und seine Bauformen in eine historische Abfolge von
Palastbauten (und anderen Werken) gestellt werden. Doch ist diese Folge an vie-
len Stellen liickenhaft und weist Spriinge auf, die nicht ohne Weiteres erklért
werden konnen. So besitzen wir aus dem Vorderen Orient kaum Beispiele fiir ei-
nen flichenmiBig beschrinkten, aber hoch aufragenden Palastbau, wie ihn die
Zisa darstellt. Als mutmaBliches Vorbild sind die fatimidischen Paldste von Kai-
ro postuliert worden, die aber in der Substanz beinahe restlos zerstort sind und
nur in der Anlage ihrer Bauteile ungefihr rekonstruiert werden konnen. Ein kom-
pliziertes Geflecht aus Textbelegen und Parallelen in anderen, zum Teil entfernt
liegenden Bauten kann Hinweise darauf geben, dass die Zisa tatséichlich etwas
von der verlorenen Pracht der fatimidischen Palastarchitektur in Kairo wider-
spiegelt. Damit bildet sie einen wichtigen Ersatz fiir ein ,missing link‘ der westis-
lamischen Hofkultur, dessen Fehlen aufgrund der eminenten politischen und kul-
turellen Bedeutung des Fatimidenhofes besondere Schwierigkeiten bildet.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE KUNSTGESCHICHTE UND ARCHAOLOGIE | 141

Die Geschichte der Kunst als eine Abfolge von Phénomenen, die sich in
Form einer Entwicklung von Formen (und Funktionen) darstellen ldsst, in der
nachvollziehbar das eine aus dem anderen hervorgeht, ist fiir Europa und das
weille Amerika bereits in groem Detailreichtum geschrieben. Fragen der Stilge-
schichte, Ikonographie und Ikonologie kdnnen hier in den Grundziigen seit lin-
gerem als geklirt gelten. Fiir die islamische Kunstgeschichte ist das nicht in dem-
selben Ausmaf} der Fall. Die Ziele bleiben aber dieselben: Vom einzelnen Objekt
ausgehend ist nach den Umstédnden seiner Entstehung zu fragen. Wer waren die
Auftraggeber? Durch welche Vorstellungen waren ihre Handlungen geprigt?
Welche Kiinstler schufen die Werke? Wie waren sie ausgebildet, und woher be-
zogen sie ihre Anregungen? Welche bildnerischen Traditionen, welche techni-
schen Gegebenheiten und funktionalen Anforderungen beeinflussten die Gestal-
tung der Werke? Umgekehrt kann von einer allgemeinen Fragestellung her die
Entwicklung materieller Kultur und kiinstlerischer Formen beschrieben und in-
terpretiert werden: Welche Gattungen bestimmten das Geschehen, und welche
formalen Gesetzmifigkeiten bildeten sich heraus? Kann die Asthetik, die die
Kunst in einer bestimmten Epoche charakterisiert, bestimmt werden? Steht diese
Asthetik im Zusammenhang mit geistigen Stromungen, zu denen andere Quellen
Auskunft geben?

Sollen diese Fragen fiir die ,islamische Kunstgeschichte® voraussetzungslos
beantwortet werden, dann konnen wir die ,,islamische Kunst* und ihre Geschich-
te als einen Teil der Weltkunst verstehen. GemdB diesem Konzept werden ver-
schiedene Kulturrdume definiert, innerhalb derer sich kunsthistorische Entwick-
lung abgespielt hat. Sie stehen nicht in einer hierarchischen Beziehung zueinan-
der, wie sie einem kolonialen Weltbild entspriche. Stattdessen werden histori-
sche Abfolgen in den verschiedenen ,Kulturen® mit demselben Instrumentarium
der Stilanalyse und der historischen Einordnung untersucht. Querverbindungen
zwischen den Kulturen, die sich in kiinstlerischen Austauschbeziehungen duflern,
bleiben dabei nicht unberiicksichtigt.

Nun schliefit aber schon die Eingrenzung auf einen ,islamischen* Kulturraum
die erste Voraussetzung mit ein: Es wird davon ausgegangen, dass so verschie-
dene Werke aus voneinander weit entfernten Regionen, wie sie eingangs in we-
nigen Beispielen angedeutet wurden, aufgrund ihrer ,islamischen® Prigung zu-
sammengehoren. Es ist schon angedeutet worden, dass die Abgrenzung einer Re-
gion der Weltkunst und deren Benennung nach der islamischen Religion auch
sehr pragmatische Ziige trigt. Sie muss also nicht mit einer wesensméBigen Cha-
rakterisierung islamischer Kunst einhergehen; es muss nicht notwendig die isla-
mische Religion als priagende und identitétsstiftende Kraft hinter einer kunstge-
schichtlichen Entwicklung stehen. In vielen Fillen sind es ja vorislamische Tra-
ditionen, die sich in der islamischen Kunst weiter entwickeln. Viele formale
Entwicklungen und kiinstlerische Errungenschaften werden nicht primédr durch
islamische religiose Doktrin oder Praxis bestimmt. Haufig spielten andere kultu-
relle Pragungen und Bediirfnisse mit. Man konnte zugespitzt sagen: Selbst unter

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | LORENZ KORN

islamischen Vorzeichen konnte sich im Iran die Hofmoschee mit Iwanen und
Kuppelraum als Regelform durchsetzen — ein Bautyp, der fiir das Ritual des Ge-
meindegebets nicht besonders gut geeignet ist. Man konnte postulieren: Die Ara-
beske hitte sich auch ohne das so genannte ,Bilderverbot® entwickelt.

Wichtiger als die Einzelprobleme, welches einzelne kiinstlerische Gestal-
tungselement nun als ,islambedingt® erkldrt werden kann oder sollte, scheint mir
die Frage, inwiefern die jeweiligen Zeitgenossen ihre Weltregion als zusammen-
gehorigen Kulturraum verstanden haben. Geographen und Reisende geben dar-
tiber Auskunft. Ibn Jubair bewegte sich zwischen al-Andalus und der Arabischen
Halbinsel ganz selbstverstindlich, und so diirfte es vielen Reisenden gegangen
sein. Die Sprache, die Religion der Herrscher und der Bewohner eines Landes
scheinen die wichtigsten Determinanten zu bilden, nach denen sich die Reisen-
den fremd oder vertraut fiihlten. Eine Zusammengehorigkeit der ,islamischen
Welt‘ kann, gewissermaflen auf der Grundlage von Yaqut, al-Qazvini und Ibn
Fadlallah al-‘Umari, zumindest bis in die Mamluken- und Timuridenzeit postu-
liert werden. Diese Zusammengehorigkeit 1dsst sich auch in der Kunst direkt be-
obeachten: Bis ins 16. Jahrhundert sorgte die Wanderung von Kiinstlern zwi-
schen Maghrib und Mashriq, zwischen Iran, Anatolien und Indien dafiir, dass
Formen und Entwiirfe ausgetauscht wurden. Der ,,internationale timuridische
Stil*, der von etwa 1450 bis 1500 weithin die Entwiirfe von Baudekor, Buch-
kunst und Textildesign bestimmt hatte, konnte sich aufgrund bestehender Ver-
flechtungen zwischen den Regionen fast iiberall durchsetzen. Am Beispiel des
Aleppo-Zimmers wurde bereits gezeigt, wie unbedeutend dabei ethnische und
politische Grenzen waren. So bestitigt sich Ernst Herzfelds Lehrsatz, den er auf
die Fassade von Mshatta gemiinzt hatte, dass die Vereinigung der kiinstlerischen
Elemente aus allen Regionen des Vorderen Orients den Charakter der islami-
schen Kunst ausmache, auch fiir spitere Epochen.7 Jslamische Kunst® ldsst sich
somit nicht als wesensméBig durch islamische Religion bestimmte Kunst definie-
ren, sondern als Kunst, die unter den Voraussetzungen eines durch den Islam zu-
sammengebrachten Kulturraumes entstehen konnte.

Das Problem der ,nationalen® Kunstgeschichten scheint sich vor diesem Hin-
tergrund zu verfliichtigen — zumindest was die lange Zeitspanne bis zur Entste-
hung der ,gunpowder empires‘ angeht; fiir die Jahrhunderte danach wird es wie-
der interessant. In der Tat hat eine national gefidrbte Kunstgeschichtsschreibung
zumindest im Falle Irans und der Tiirkei die Rolle der Nation besonders hochge-
spielt und damit den Blick fiir manch andere Zusammenhinge verstellt.

7 Vgl. Ernst Herzfeld: ,Die Genesis der islamischen Kunst und das Mshatta-
Problem*, in: Der Islam 1 (1910), S. 27-63, 105-144.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE KUNSTGESCHICHTE UND ARCHAOLOGIE | 143

Eine Geschichte der Spezialisierung

Als Wissenschaftszweig hat sich die islamische Kunstgeschichte, unter Ein-
schluss der Archdologie, im Wechselspiel zwischen Orientalistik und Kunstwis-
senschaft entwickelt.® Berlin und Wien bildeten am Anfang des 20. Jahrhunderts
besonders wichtige Zentren der kunstgeschichtlichen Forschung und Theoriebil-
dung. Alois Riegl entwickelte seine ,,Stilfragen anhand der Arabeske, weil ihm
ein nicht-figiirliches Ornament besonders geeignet erschien, Aussagen iiber for-
male Entwicklungen zu treffen; auf diese Weise trug er wertvolle Beobachtungen
zur islamischen Kunstgeschichte bei. Josef Strzygowski untersuchte die Mshatta-
Fassade, deren Zugehorigkeit zur islamischen Kunst damals noch ganz umstritten
war, und stellte darin stilistische Einfliisse aus verschiedenen Regionen des Vor-
deren Orients fest. Friedrich Sarre begriindete die Sammlung des Berliner Muse-
ums fiir Islamische Kunst, nicht ohne selbst auf Reisen Material zur Architektur-
und Kunstgeschichte zu sammeln. Die erste Dokumentation bedeutender Bauten
und Kunstwerke wurde sogleich in die allgemeine Kunstgeschichte eingeordnet;
Heinrich Wolfflins ,,Kunstgeschichtliche Grundbegriffe* waren ja erst im Entste-
hen begriffen. Fast gleichzeitig mit der Formulierung grundlegender Hypothesen
zur islamischen Kunstgeschichte wurde die Kenntnis der Denkmiler drastisch
erweitert, was wiederum neue Perspektiven eroffnete: Die Entdeckung von Qu-
sair Amra durch Alois Musil gab dabei wesentliche Impulse.

Die Miinchner Ausstellung ,,Meisterwerke Muhammedanischer Kunst®, wel-
che 1910 stattfand, gibt einen Eindruck vom damaligen Stand der Forschung, der
aus heutiger Sicht beeindruckend wirkt, wenn man bedenkt, wie viel Material
erst spiter bekannt geworden ist. Vielleicht ist noch wichtiger zu betonen, wie
sehr sich die Ausstellung von fritheren Prisentationen islamischer Kunst und ma-
terieller Kultur unterschied, die etwa auf den Weltausstellungen zu sehen gewe-
sen waren. In Miinchen wurde versucht, den Exotismus zu vermeiden, der nur die
orientalistischen Vorurteile bediente. Stattdessen sollten die ,,Meisterwerke* wis-
senschaftlich fundiert présentiert werden, wenn moglich in einem ihnen ange-
messenen Kontext, der aber wiederum nicht folkloristisch wirken sollte. Die Mu-
sealisierung stellte den &sthetischen Reiz der Objekte heraus, die in Vitrinen vor
neutralem Hintergrund lagen, und verfolgte daneben das Ziel, eine Entwick-
lungsgeschichte der Formen sichtbar zu machen, die mit den damals neu entwi-
ckelten stilgeschichtlichen Theorien (z.B. von geschlossener Form zu offener
Form) iibereinstimmte.

8 Vgl. Stephen Vernoit: ,,Islamic Art and Architecture. An Overview of Scholarship
and Collecting, c. 1850-1950%, in: ders. (Hg.), Discovering Islamic Art. Scholars,
Collectors and Collections, 1850-1950, London, New York: L.B.Tauris 2000, S. 1-
61; Annette Hagedorn: ,,Das Interesse fiir Islamische Kunst in Deutschland im 19.
Jahrhundert®, in: Joachim Gierlichs/Annette Hagedorn (Hg.), Islamische Kunst in
Deutschland, Mainz: von Zabern 2004, S. 16-20.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | LORENZ KORN

Eine Ausweitung auf neue wissenschaftliche Methoden stellten die Ausgra-
bungen von Samarra dar, die Ernst Herzfeld ab 1911 durchfiihrte. Zum ersten
Mal widmete sich archédologische Forschung dezidiert einer Stitte, an der Funde
aus islamischer Zeit dominierten. Die Archidologie stand hier noch weitgehend
im Dienst der Kunstgeschichte; Ziel war die Freilegung der Paldste mit ihrem
Wandschmuck und die Bergung von Objekten aus der Zeit des Abbasidenkali-
fats. Damit konnte die Kunst einer der zentralen Epochen islamischer Kulturge-
schichte in einem hochst wichtigen Ausschnitt erfasst werden. Auf die Alltags-
kultur erstreckte sich die archéologische Forschung zu Herzfelds Zeit nur neben-
bei.

Ein weiteres Vorhaben, das durch den Ersten Weltkrieg schwere Riickschlige
erleiden sollte, war die Erfassung arabischer Inschriften. Max van Berchem regte
mit dem ,,Corpus Inscriptionum Arabicarum® die flichendeckende Sammlung
arabischer Bauinschriften an, die nach Orten publiziert werden sollten. Den ers-
ten Band mit Inschriften aus Kairo verfasste er selbst; weitere Arbeiten waren an
deutsche und franzosische Wissenschaftler in einer Art internationalem For-
schungsprojekt verteilt. Verschiedene Verwicklungen fithrten dazu, dass insbe-
sondere die Inschriften von Damaskus nicht zur Publikation gelangten. Eine Er-
neuerung der internationalen Kooperation war in den Jahren nach dem Ersten
Weltkrieg nicht ohne weiteres denkbar.

Die archiologische Erforschung der islamischen Welt erlebte in den nachfol-
genden Jahrzehnten einen Aufschwung. Er ldsst sich an eigens begonnenen Gra-
bungen ebenso ablesen wie an der Tatsache, dass bei Vorderasiatischen und
Klassischen Archéologen nach und nach der Gedanke reifte, dass die jiingeren
Schichten in ihren Grabungsplidtzen mehr waren als nur Hindernisse, die es mog-
lichst schnell wegzuschaffen galt. Bis sich diese Erkenntnis allgemein durchsetzt,
wird allerdings noch weitere Zeit verstreichen. Auch in der européischen Archio-
logie war ja das Interesse am Mittelalter schon lange vorhanden, bevor es sich in
der archédologischen Praxis oder gar in einer eigenen Fachrichtung niederschlug.
Die archéologische Erforschung von Plitzen, an denen die islamische Zeit einen
Schwerpunkt der Siedlungsgeschichte und damit des Forschungsinteresses dar-
stellt, ist unter anderem mit so bedeutenden Stiddten wie al-Fustat, al-Wasit, Is-
takhr, Rayy, Nishapur und Afrasiyab verbunden. Auch Residenzen auferhalb
stadtischer Kontexte wurden ausgegraben: Hierzu zéhlen — um nur einige zu
nennen — Khirbat al-Minya und Khirbat al-Mafjar im Jordantal, die Qal‘a der Ba-
ni Hammad in Algerien, der Takht-i Sulayman im Hochland Westirans und der
Palast von Kubadabad westlich von Konya (die beiden letzteren in der Zeit nach
dem Zweiten Weltkrieg). Das Deutsche Archdologische Institut leistete bedeu-
tende Beitrdge zur Archiologie der islamischen Zeit. Zwei groBere Forschungs-
projekte des DAI Damaskus seien hier stellvertretend genannt, die in den 80er-
90er Jahren durchgefiihrt wurden: Die Grabungen in Raqqa, der abbasidischen
Residenz und Stadtgriindung am Euphrat, und die Freilegungsarbeiten und Bau-
aufnahmen in der siidsyrischen Stadt Bosra. An den genannten Projekten lassen

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE KUNSTGESCHICHTE UND ARCHAOLOGIE | 145

sich die fordernden und hemmenden Rahmenbedingungen der islamischen Ar-
chiologie ablesen: Der an vielen Stellen beachtliche Bestand an architektoni-
schen Resten erleichterte einerseits die Interpretation einer Stitte, zog aber ande-
rerseits die Aufmerksamkeit (und Arbeitskraft) von den vielleicht ebenso bedeu-
tenden stratigraphischen Befunden ab. Ambivalent kann man das von auflen he-
rangetragene Interesse bewerten: Die Identifikationsmoglichkeit, die islamzeitli-
che Funde fiir gegenwirtige Gesellschaften bieten, fordern einerseits das Interes-
se daran, dass archédologische Forschung iiberhaupt stattfindet. Auf der anderen
Seite bietet sie auch einen Ansatzpunkt fiir ideologisch gefirbte Vereinnahmun-
gen, die einer unvoreingenommenen Interpretation im Wege stehen. Vielleicht
hat es damit zu tun, dass bedeutende Ergebnisse fiir unsere Kenntnis materieller
Kultur und ihres Wandels aus Orten stammen, an denen nicht primir unter isla-
mischen Vorzeichen ausgegraben wurden und die in islamischer Zeit nicht als
besonders wichtige Stddte hervorgetreten sind: So haben Pella/Tabaqat Fihl und
Bet Shean/Baysan im Jordantal anschauliche Befunde zum Wandel der Stadtkul-
tur zwischen Spitantike und Abbasidenzeit geliefert, und die Sequenz siidira-
nisch-irakischer Gebrauchskeramik der ersten islamischen Jahrhunderte wurde in
Susa erarbeitet.

Die Entwicklungsgeschichte der islamischen Archéologie zeigt besonders an-
schaulich, dass Forschung, die sich auf islamische Kulturgeschichte bezieht, seit
jeher mit Nachbardisziplinen vernetzt gewesen ist. Haufig sind es Klassische
oder Vorderasiatische Archidologen, Architekten und Bauforscher gewesen, die
Beitridge zur islamischen Archidologie geleistet haben, und nicht ,Orientalisten‘.
Die Beschiftigung mit dem islamischen Orient war bei vielen eine nachtrégliche
Wendung, die nicht in ihrer Ausbildung angelegt war. Auf der anderen Seite hat
es zwar immer Islamwissenschaftler, Arabisten, Iranisten und Turkologen gege-
ben, die sich aktiv an der archidologischen Feldforschung beteiligten — man denke
etwa an Enno Littmann, der auf den Erkundungen der Princeton University in
Syrien mitreiste und Inschriften aufnahm. Den Schritt zu eigenen Feldforschun-
gen, gar archdologischen Ausgrabungen hat dagegen nur eine kleine Minderheit
unter den Orientalisten getan.

Innerhalb der akademischen Kunstgeschichte hat die islamische Kunst immer
nur eine marginale Rolle gespielt. Dafiir sorgte nicht nur das weithin dominie-
rende eurozentrische Weltbild, das nur gelegentlich die Relevanz von Entwick-
lungen in der benachbarten Weltregion erkennen konnte. Auch die methodischen
Anforderungen, die Kombination von Kenntnis der Lander und ihrer Denkmaler,
von historischem und philologischem Wissen, haben dafiir gesorgt, dass Kunst-
historiker sich nur in geringem Umfang mit der islamischen Welt beschiftigt ha-
ben. Am ehesten wurde noch Spanien als europdisches Land wahrgenommen, in
dessen kiinstlerischer Tradition wesentliche islamische Elemente (auch fiir die
Zeit nach der Reconquista) zu beriicksichtigen waren. Als zweite Kontaktzone
zwischen Orient und Okzident ermoglichten Konstantinopel/Istanbul und der
Balkan einen Zugang, nun zur osmanischen Kunst. Dagegen wurden Sizilien und

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | LORENZ KORN

die Kreuzfahrerstaaten als Rdume des kiinstlerischen Austauschs lange Zeit kaum
wahrgenommen.

Islamische Kunstgeschichte hat unter diesen Umstinden einen Standort als
akademische Disziplin vor allem in den orientalistischen Abteilungen der Uni-
versititen gefunden. Neben der Forschung, die an Museen, am Deutschen Ar-
chéologischen Institut und an einzelnen Architektur-Fakultiten durch die Baufor-
schung betrieben wurde, waren es immer wieder Orientalisten, die Aspekte der
materiellen Kultur und der Kunst in ihrer Lehre behandelten und so fiir Ansitze
einer Ausbildung in der islamischen Kunstgeschichte und Archidologie sorgten.
Betrachtet man die Entwicklung innerhalb der deutschen Universitidtslandschaft,
so ist zu vermerken, dass mit der Einrichtung bzw. Verstetigung der beiden Pro-
fessuren fiir islamische Kunstgeschichte in Miinchen und Bamberg in den 90er
Jahren die Re-Etablierung als eigenstidndiges Fach gegliickt ist. Auf der anderen
Seite kann es nur als trauriges Kuriosum gewertet werden, dass in Berlin — als
Museumsstandort und durch akademische Strukturen und Traditionen dafiir pri-
destiniert — kein Lehrstuhl fiir islamische Kunstgeschichte existiert.

Regionale Kunstgeschichte oder Aufgaben fiir Generalisten?

Mit der Ausdifferenzierung der Orientalistik in einzelne, zunehmend nach Spra-
chen und Regionen differenzierte Ficher, stellt sich die Frage nach der Speziali-
sierung und regionalen Differenzierung auch in der islamischen Kunstgeschichte
und Archéologie. Schon die Sprachkenntnisse, die fiir das Heranziehen relevanter
Schriftquellen bei der Interpretation eines Objekts notig sind, oder die ein Ar-
chiologe braucht, um sich bei seinen Feldstudien einigermaflen erfolgreich im
Lande zu bewegen, sorgen bei den meisten fiir eine gewisse thematische und me-
thodische Spezialisierung. Kann also die Entwicklung des akademischen Umfel-
des dazu fiihren, dass es in Zukunft eine Trennung zwischen arabischer, tiirki-
scher und iranischer Kunstgeschichte geben wird, ganz zu schweigen von der oh-
nehin schon weitgehend separat betriebenen indischen und westafrikanischen
Kunstgeschichte?

In den jeweiligen nationalen Wissenschaften ist diese Trennung faktisch
schon vollzogen, wenigstens teilweise. Kunsthistoriker in der Arabischen Welt
beispielsweise beschiftigen sich immer seltener mit Iznik-Fliesen oder mit der
Baugeschichte von Isfahan; die Konzentration liegt jeweils auf der eigenen Regi-
on. Diese Verengung schafft Probleme: So kennen iranische Studenten, die sich
mit Baudekor beschiftigen, die Verwandtschaft zwischen sasanidischen Stuckar-
beiten und der Dekoration der Freitagsmoschee von Nayin; den in dieser Hinsicht
nicht zu iibergehenden Baudekor von Samarra nehmen sie dagegen kaum wahr
(ohnehin hat im Iran die GroBmachtstellung des Landes in der vorislamischen
Geschichte eine passende Folie fiir modernen Nationalismus abgegeben, der sich
auch in einer nationalistisch gefiarbten Kunstgeschichtsschreibung gedufert hat).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE KUNSTGESCHICHTE UND ARCHAOLOGIE | 147

Tiirkische Kunsthistoriker bezeichnen mamlukenzeitliche Bauten im Siidosten
ihres Landes als ,anatolisch® gepriigt, weil sie ihren Blick nicht tiber die syrische
Grenze auf das nahe Aleppo wenden. Eingeschrinkte Reisemdglichkeiten tun das
ihre, um die Denkmiilerkenntnis zu beschrinken. Gliicklicherweise wird die Ten-
denz zur Isolation immer wieder durchbrochen. Der innere Zusammenhang sorgt
dafiir, dass auch die Geschichte islamischer Kunst weiter geschrieben wird und
die breiten Strome kiinstlerischer Entwicklung zwischen Marokko und Indien
Gegenstand der Diskussion bleiben. Dafiir ist es allerdings nétig, einen Uberblick
tiber wichtige Kunstwerke zu behalten, Resultate der archéologischen Forschung
in diesem Gebiet zu beachten, Quellen und Literatur in den verschiedenen Spra-
chen heranzuziehen und neuere Erkenntnisse aus der Geschichtsforschung und
Islamwissenschaft zu beriicksichtigen. Vielleicht werden bei weiter fortschrei-
tender Ausdifferenzierung der Orientficher die Kunsthistoriker zu den letzten
,Orient-Generalisten‘ gehoren. In jedem Fall wird ein intensiver Austausch in-
nerhalb der Islam-Kunsthistoriker und Islam-Archédologen nétig sein, um den in-
haltlichen Anforderungen gerecht zu werden, und die Vernetzung mit Nachbar-
wissenschaften wird dabei noch zunehmen. Sollte es weiterhin Islamwissen-
schaftler im alten Stil geben, die einen generalistischen Ansatz pflegen, werden
sie zu den wichtigsten Gesprachpartnern der Islam-Kunsthistoriker zéhlen.

Im Einzelnen lassen sich die Aufgaben der islamischen Kunstgeschichte und
Archiologie leichter formulieren. Fiir einen groBen Teil der islamischen Kunst-
geschichte sind die Grundlinien der Stilgeschichte bzw. der Formentwicklung
heute tiberblickbar. Ein Disput um die Einordnung eines Bauwerks, der wie bei
der Mshatta-Fassade zwischen romischer und abbasidischer Datierung schwankt,
wire heute kaum noch denkbar. Es bestehen aber deutliche Liicken in mehreren
Bereichen der Kunstgeschichte, die durchaus nicht immer als ,entlegen‘ bezeich-
net werden konnen. So wissen wir beispielsweise nur wenig iiber die Kunst des
abbasidischen Bagdad im 10. bis 11. Jahrhundert, von der nur geringe Reste
iberliefert sind. Aber auch in anderen Epochen und Gattungen bedarf die Stilge-
schichte noch der Erhellung — man denke etwa an Holz und Stuck.

Im Bereich der Archéologie und materiellen Kultur sind die blinden Flecken,
aber auch die potenziellen Erkenntnisse, noch wesentlich groler: So steckt etwa
die archiologische Erforschung lidndlicher Siedlungen erst in den Anfingen; die
Stadtarchédologie hingegen leidet meist darunter, dass die Kontinuitdt der Nut-
zung eine Freilegung groferer Flichen unmoglich macht. In manchen Fillen
macht sich bemerkbar, dass die professionelle Anwendung archédologischer
Techniken fiir islamzeitliche Strukturen noch nicht iiberall selbstverstindlich ist
— saubere stratigraphische Arbeit, die allein zweifelsfreie zeitliche Zuordnungen
ermoglicht, leidet unter dem Drang mancher Archiologen, architektonische
Strukturen freilegen zu wollen (zumal ja scheinbar in einer durch Schriftquellen
,bekannten‘ Epoche keine historischen Nachrichten mehr gebraucht wiirden!).
Noch groBer ist der Nachholbedarf bei der Keramik: Die unentbehrlichen Se-
quenzen von Gebrauchswaren fehlen noch fiir weite Bereiche. Werden hier Lii-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | LORENZ KORN

cken geschlossen, so sind schon durch die Strukturierung vorhandenen Materials,
das punktuell erginzt werden muss, ganz neue Kenntnisse zur Geschichte der is-
lamischen Welt zu erwarten. Kunstgeschichte und Archéologie konnen auf diese
Weise Beitrdge leisten, die unser Verstindnis vom Zusammenwachsen der isla-
mischen Welt im 7.-8. Jahrhundert erweitern und unser Bild von der Wirtschafts-
geschichte und -geographie der islamischen Welt von der klassischen Zeit bis in
die frithe Neuzeit an vielen Punkten ergéinzen. Was wire vom Silberreichtum der
Samaniden in Zentralasien bekannt, gébe es nicht die Nord- und Osteuropdischen
Schatzfunde? Was wiisste man {iber Bestattungsgebriauche der Fatimidenzeit oh-
ne die entsprechenden Funde aus al-Fustat? Konnte man die Handelsverbindun-
gen zwischen Ostasien und dem Abbasiden- und Buyidenreich ohne die Kera-
mikfunde am Persischen Golf abschidtzen? Wie viele kleinere Dynastien und
Herrscher, die sich keine Hofgeschichtsschreibung leisteten, sind erst durch nu-
mismatische Belege bekannt geworden? Der unersetzbare Quellenwert archéolo-
gischer Zeugnisse ist vielleicht an keiner Stelle so deutlich wie fiir die friihisla-
mische Zeit, fiir die das umfangreiche chronikalische Material mehr Fragen auf-
wirft als beantwortet.”

Firr die inhaltliche Deutung von Werken islamischer Kunst kann iko-
nographische Arbeit — durch systematische Sammlung von Motiven, aber auch in
der Zusammenarbeit mit philologisch basierter Kulturgeschichte — noch vieles
beitragen. Fiir die Erforschung der Selbstvergewisserung islamischer Kultur und
der dabei verwendeten Semiotik kann auf kunsthistorische Analyse nicht verzich-
tet werden.

Fiir noch wichtiger halte ich die monographische Untersuchung einzelner
Werke. Wenn sie auch in einem historischen, kultur- und stilgeschichtlichen Zu-
sammenhang entstanden, der ihre Merkmale erklirt, so wurde doch jedes fiir sich
als eine Einheit konzipiert, die in bestimmter Weise auf den Betrachter wirken
sollte. Vor allem die Malerei bietet hier ein reiches Betitigungsfeld. Doch auch
von den Objekten der ,Kleinkunst‘ sind viele noch kaum dokumentiert und wenig
verstanden. Die Bauforschung schlief3lich hat in der Erfassung ihrer Objekte mit
modernen Methoden an Genauigkeit stark zugenommen. Sie kann fiir die Doku-
mentation und Erhaltung von Gebduden in der islamischen Welt viel leisten, be-
vor diese Werke durch Abbruch und Uberrestaurierung verloren gehen. Es bleibt
nicht viel Zeit, um sich einem ,Unbehagen* iiber die Identitit des Fachs zu erge-
ben — dafiir gibt es zu viel zu tun.

9 Vgl bereits Albrecht Noth: Quellenkritische Studien zu Themen, Formen und Ten-
denzen frithislamischer Geschichtsiiberlieferung. Themen und Formen (Bonner Ori-
entalistische Studien 25), Bonn 1973.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gender Studies — eine Herausforderung zur

Standortbestimmung der Islamwissenschaft

BIRGIT KRAWIETZ (BERLIN)

Westliche Représentationen des Orients und Gender Studies

Bei einem Besuch auf dem Sklavenmarkt in Kairo erwarb Fiirst Piickler im Jahre
1837 die entziickende, allerhdchstens zwdlfjahrige Athiopierin Machbuba, die er
spater als Lebensabschnittspartnerin ins kalte Deutschland mit zuriicknahm. We-
gen einer schweren Erkrankung verstarb sie dort jedoch recht bald. Sie wurde auf
seinem Anwesen in Muskau beigesetzt. Langst nicht jeder verfiigte iiber derartige
Weltldufigkeit wie Fiirst Piickler, aber das Publikum vor Ort konnte sich zumin-
dest am Skandal der Saison ergdtzen.

Bereits seit dem 17. und dann vor allem im 18. Jahrhundert war es in Europa
zu einer betrdchtlichen Nachfrage nach Exotika jedweder Art gekommen. Dies
betraf vor allem auch deren wissenschaftliche oder aber literarische Darbietung
in Form von Reiseberichten bzw. phantastischen Geschichten. Als ursédchlich da-
fiir betrachtet man eine Entwicklung, welche weite Bereiche der auereuropdi-
schen Welt exotisierte und in den Radius westlicher Begehrlichkeiten treten lie3.
Diese von Edward Said in seinem beriihmten Buch Orientalism von 1978 kriti-
sierte Haltung gilt als eine Begleiterscheinung des kolonialen Ausgreifens nach
Asien und Afrika, welches sich vor allem im 19. Jahrhundert manifestierte. Da-
durch wurde ein Prozess eingeleitet, den der paldstinensisch-amerikanische Lite-
raturwissenschaftler als ,,die Orientalisierung des Orients* bezeichnete, eine Hal-
tung, die er insbesondere der englischen und franzdsischen Orientalistik attestier-
te. In Abstiitzung machtpolitischer Interessen wurde der Orient auch im Rahmen
der Wissenschaften zu einer gewaltigen Projektionsflidche europdischer Faszina-
tion und AbstoBung sowie des Willens, dort gegebenenfalls im Sinne einer ,,civi-
lizing mission* einzugreifen. Eine solche hatte wohl auch Fiirst Piickler im Sinn,
denn er kaufe Machbuba nicht nur aus der Sklaverei ,frei‘, sondern lief ihr auch
Lesen und Schreiben sowie Italienisch beibringen.

Entwicklungen dieser Art bescherten dariiber hinaus einen betrichtlichen
Schub an Motiven mit heute augenfilligem Gender-Bezug: allerlei Schleiertéinze
und Anlédsse zur Fleischbeschau, mit Lowen kdmpfende Araber, dunkelhdutige
Wichtersklaven in martialischer Gewandung und vieles mehr gehoren seither

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | BIRGIT KRAWIETZ

zum kulturellen Gedéchtnis der Européer — vor allem der Museumsbesucher. Den
Gipfel solcher durch westliche Malerei (spiter auch Photographie und Alltags-
kultur), Architektur, Musik und Literatur' konstruierten Welten bildet die Vor-
stellung vom Harem als einer Stitte unbeschridnkter weiblicher Verfiigbarkeit
und Sinnlichkeit. Dagegen erscheint der orientalische Mann oft als ungestiim, ge-
fahrlich und ohne wirksame Impulskontrolle. Auch durch Opern wie Mozarts
1782 uraufgefiihrte ,,Entfithrung aus dem Serail*“ wirkten Orientalia stilbildend.
Bei derlei erotisch aufgeladenen Fluchten aus eigenen repressiven Sexualmilieus
oder auf der Suche nach anderweitigen Sinnstiftungen offenbarten europdische
Literaten, Reisende und Kiinstler ihre Vorstellungen von angeblich typisch orien-
talischen Gesellschaftsstrukturen.

Umbriiche in den Naturwissenschaften in den ersten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts und zeitversetzt auch entsprechende geisteswissenschaftliche Ent-
wicklungen haben die Wirklichkeit als feste Groe jedoch zunehmend diskredi-
tiert. Die Wahrnehmungsfihigkeit des erkennenden Subjekts wurde seither mas-
siv in Zweifel gezogen und problematisiert. So betont Michel Foucault, dass jede
Gesellschaft fortlaufend Konstruktionen vermeintlich natiirlicher Gegebenheiten
produziere. Das aktuelle Wissen sei keineswegs neutral, sondern als Ausdruck
der jeweils vorherrschenden Machtverhiltnisse zu verstehen und miisse deswe-
gen immer wieder aufs Neue einer kritischen Analyse unterzogen werden. Dieses
Verstindnis wurde gerade von den Postcolonial Studies und der bereits seit den
60er Jahren einsetzenden Bewegung des postklassischen Feminismus aufgegrif-
fen und fiir deren Zwecke nutzbar gemacht. Angeregt von Simone de Beauvoirs
Le deuxieme sexe (deutsch: ,,Das andere Geschlecht®) hatte insbesondere Judith
Butlers Gender Trouble von 1989 (,,Das Unbehagen der Geschlechter) einen
malBgeblichen Einfluss auf die Ausgestaltung der neu eingerichteten Gender Stu-
dies.> Die soziokulturelle Konstruktion von Geschlecht (gender) in spezifischen
Kontexten im Gegensatz zum biologischen oder anatomischen Geschlecht (se)c)3
und die lidngst iiber reine Geschlechterforschung im engeren Sinne hinausgehen-
de Untersuchung verschiedener Identitétskategorien in Verbindung mit diversen
Faktoren sozialer Autoritdt und Macht wurden zum Gegenstand jenes Studien-

1 Vgl. beispielsweise Ludwig Ammann: Ostliche Spiegel. Ansichten vom Orient im
Zeitalter seiner Entdeckung durch den deutschen Leser 1800-1850, Hildesheim:
Olms 1989, insbs. S. 3-44, 150-155. Mein Dank gilt Ludwig Ammann (Freiburg),
Kai Kresse (Berlin, ZMO) sowie den beiden Herausgebern dieses Bandes fiir ihre
kritische Durchsicht dieses Beitrags und hilfreiche Anmerkungen.

2 Stellvertretend fiir eine ganze Reihe von Einfithrungen sei Christina von Braun/Inge
Stephan (Hg.), Gender@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien, Kéln u.a.:
Bohlau 2005, genannt. Mit Bezug auf den Islam vgl. Leila Ahmed: Women and
Gender in Islam. Historical Roots of a Modern Debate, New Haven: Yale University
Press, 1992.

3 Sofern man sich nicht der radikalen These Butlers anschliet, welche auch letzteres
fur kulturell generiert hélt.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 151

gangs Gender Studies, welcher sich in den USA seit den 1970er Jahren konstitu-
ierte. Wihrend hierzulande reine Women'’s, Men’s, Gay, Lesbian oder Queer Stu-
dies zumindest nicht zu breiterer institutioneller Verankerung im Bildungssystem
gelangt sind, gilt dies aber sehr wohl fiir die seit einiger Zeit betréichtlich prospe-
rierenden Gender Studies. Nach vereinzelten Initiativen seit den 80er Jahren ha-
ben aber erst die Umstellung auf die neuen Bachelor- und Master-Studiengénge
und in Verbindung damit systematische Anleihen bei anglo-amerikanischen Cur-
ricula den derzeitigen Siegeszug nachhaltig befordert. Dies hat Folgen fiir die be-
reits etablierten Fécher. Letztere werden aufgefordert, sich einer entsprechenden
Wandlung zu unterziehen und miissen sich nach ihrem Nutzen fiir Nachbardis-
ziplinen fragen lassen. Die Gender Studies haben dabei, wie noch zu zeigen sein
wird, einige Defizite in der Islamwissenschaft aufgedeckt, bieten aber auch Im-
pulse fiir deren weitere Entwicklung.

Stereotype Konstruktionen des Islam als Aufthanger fir Gender Studies

Was die hier einleitend skizzierte Dekonstruktion westlicher Rezeptionen des
Orients angeht, so beschrinkt sich der Untersuchungsgegenstand nicht allein auf
koloniale Selbstermichtigungsstrategien in Bezug auf Asien und Afrika. Er be-
trifft auch den Islam als Religion. In historischer Perspektive ist der Blick sogar
weit zuriick bis in die Zeit der Kreuzziige zu richten. Die Verbreitung des Islams
wurde als Gefihrdung des ,,Heiligen Landes* angesehen. Die Kirche war deswe-
gen bestrebt, Muhammad als unseridsen Liigenpropheten zu diskreditieren. Auch
zu Zeiten der ,, Tiirkengefahr* im 15. Jahrhundert waren entsprechende Negativ-
darstellungen sehr populir. Die Tatsache der gut ein Dutzend EheschlieBungen
des Propheten, welche deutlich iiber das fiir gewohnliche Glaubige auf maximal
vier Gattinnen festgelegte Limit (Koran 33:50-51) hinausgehen, insbesondere
seine EheschlieBung mit der noch kindlichen Aischa, haben bis heute immer
wieder willkommenen Anlass zu scharfer Kritik geboten — bis hin zum Vorwurf
der Pddophilie.

Erst mit der Emanzipierung der Orientalistik von der christlichen Theologie
im spéten 18. Jahrhundert und angeregt durch ihre Ubersetzungs- und Vermitt-
lungstitigkeit konnten sich jedoch auch gegenlidufige Tendenzen im Sinne einer
zunehmenden Wiirdigung und Wertschitzung des Islams oder orientalischer Le-
benswelt respektive dessen, was man dafiir hielt, entfalten. Zu dieser Entwick-
lung trugen im deutschsprachigen Raum beispielsweise der Dichter und Orienta-
list Riickert, aber auch Literaten im Range eines Lessing oder Goethe bzw. Phi-
losophen wie Herder bei. Festzuhalten ist, dass sich im Westen fiir unterschiedli-
che historische Epochen und Stromungen verinderte Konstruktionen des chan-
gierenden Begriffs ,Orient‘ sowie der ,Welt des Islams‘ aufdecken lassen.

Eine wiederum stark polarisierte Situation ergibt sich schlielich heutzutage
im zunehmend multikulturellen Europa, welches seit der zweiten Hilfte des 20.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | BIRGIT KRAWIETZ

Jahrhunderts vor allem durch ausldndische Arbeitsimmigration geprigt ist. Ange-
sichts dieses ,,Orients vor der eigenen Haustiir* hegen viele besorgte Biirger eine
dezidierte Meinung dariiber, was es mit dem Los muslimischer Madchen und
Frauen gemeinhin auf sich hat, worauf man bei orientalischen Mannern gefasst
sein muss und woran das gesamtgesellschaftliche Zusammenleben mit Musli-
men/Orientalen krankt. Besonders verbreitet ist die Vorstellung von der unter-
driickten Frau, welcher durch patriarchalische Ubermacht ein defizitires Korper-
und Selbstwertgefiihl eingeimpft und die iiber diesen Mechanismus — erforderli-
chenfalls durch korperliche Ziichtigung — in Schach gehalten wird. Als Pendant
dazu gilt der aufbrausende, gewalttitige Mann, welcher seine Regungen ohne
Riicksicht auf Verluste ausagiert. Im schlimmsten Fall hat man bei Letzterem ei-
nen dauerhaft narzisstisch gekrankten, radikalisierten Bildungsverlierer vor Au-
gen, der sein personliches Scheitern mit iibersteigerter Aggression zu iiberwinden
trachtet. Wissenschaftlich zu differenzieren sind ferner stereotype Vermutungen,
wie diejenige, bei Muslimen trete angesichts der Ubermacht der Moderne regres-
siv-fanatisches Verhalten auf und wohlmoglich sogar eine eigene ,,Kultur des
Todes*“ — von Totungen Dritter im ,Heiligen Krieg“ bis hin zu Selbst-
mord(attentaten). Gerade seit dem offiziellen ,,war on terror” finden sich solche
oder dhnliche Wahrnehmungen von grundsitzlicher kultureller Differenz (othe-
ring)* verstirkt in populiren Enthiillungs- oder Erfahrungsberichten. Auch fiir
wissenschaftliche Publizistik 6ffnet sich in dieser Hinsicht ein mittlerweile be-
achtlicher Markt. Im Kielwasser von Altmeistern wie Bernard Lewis oder Bas-
sam Tibi werden gerade in jiingerer Zeit in gesteigertem Male fehlende inneris-
lamische Selbstkritik und destruktive Tendenzen angeprangert.” Seit Jahrzehnten
dringen unmittelbar Betroffene wie Lehrer, Kindergirtner, Arzte, Anwilte,
Stadtplaner oder Polizisten auf Klidrung ihrer Irritationen. Diesem Diskussions-
bedarf sind Politiker und Medien allerdings nur selektiv gefolgt. Das gilt auch,
wie man selbstkritisch sagen muss, fiir die westliche Islamwissenschaft, welche
es insgesamt jahrzehntelang eher versaumt hat, sich als kompetenter Ansprech-
partner fiir Fragen auch solcher Art zu positionieren. In dieses Beratungsvakuum
sind stattdessen vielfach Vertreter anderer Ficher getreten — oft angeregt durch
kulturiibergreifende Graduierungsarbeiten ihrer eigenen Studenten mit so ge-
nanntem Migrationshintergrund.

An der Spitze der Themen, welche der Islamwissenschaft lange Zeit ohne
Distinktionsgewinn erschienen, steht der Islam in Europa und die Analyse alter-
nativer Islam-Konzepte in Sachen eines ,,Euro-Islam* oder anderer Etikettierun-

4 Martin Sokefeld (Hg.), Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Perspek-
tiven auf Einwanderer aus der Tiirkei, Bielefeld: transcript 2004, beklagt in seiner
Einleitung, S. 16: ,,Das Konzept des ,Kulturkonflikts* dominiert weite Bereiche des
wissenschaftlichen Diskurses iiber Einwanderung.*

5 Vgl. http://www.akte-islam.de/7.html oder den Tenor bei http://europenews.blogg.
de, beide vom 27. Februar 2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 153

gen. Eine ganze Reihe von Herausforderungen vertrauter Geschlechter-Attribu-
tionen lassen sich jedoch gerade in diesem Feld an einer Reihe von neuralgischen
Punkten untersuchen wie z.B. bei EheschlieBungen mit Nichtmuslimen, kora-
nisch legitimiertem Ziichtigungsrecht, Berufstitigkeit von Frauen, Teilnahme
von Midchen am Schwimmunterricht oder der speziellen Situation von homose-
xuellen Migranten. Spitestens seit dem ,11. September‘ sowie nach spektakuli-
ren Ehrenmorden und Ausschreitungen randalierender Jugendlicher in der ban-
lieue ist es mit einer solchen vornehmen Meidehaltung jedoch weitgehend vor-
bei. Die Islamwissenschaft hat das Thema Islam in Europa bzw. im Westen in
den letzten Jahren zunehmend fiir sich entdeckt. Nach jahrzehntelanger Konzent-
ration vor allem auf die Situation von muslimischen Frauen hat sich aber das In-
teresse der Gender Studies und einiger Sozialwissenschaften gerade in letzter
Zeit auch auf junge Mcinner mit Migrationshintergrund ausgedehnt.® Die Impulse
dazu gingen jedoch vor allem von sozialwissenschaftlichen Féchern aus. Das
gewachsene Interesse liel aber auch zu Tage treten, dass die Islamwissenschaft
trotz reichhaltiger Quellen ihrerseits bislang wenig Systematisches zu (Re-)Kon-
struktionen hegemonialer Ménnlichkeit oder deren moglichen Gegenentwiirfen in
der Geschichte und Gegenwart islamischer Linder vorgelegt hat.”

Auf islamwissenschaftlicher Seite kann es selbstverstindlich nicht nur um
Auseinandersetzungen mit und gegebenenfalls Korrekturen von westlichen Rep-
rasentationen muslimischer Lebenswelten gehen. Dafiir sind ja komplementir
auch Germanisten, Anglisten, Romanisten, (Kunst)Historiker, respektive Musik-
wissenschaftler, Psychologen, Soziologen und Vertreter der (Europdischen) Eth-
nologie oder Allgemeinen Kulturwissenschaft bzw. der Postcolonial Studies zu-
stindig. Die primére islamwissenschaftliche Beschiftigung gilt zunichst Diskur-
sen, welche auf Arabisch, Persisch, Tiirkisch usw. Einblicke in das doing gender
in diversen islamisch (mit)geprigten Kontexten gestatten — soziale Wechselwir-
kungen und Austauschprozesse mit einem (niemals in Reinform zu denkenden)
,Westen® inbegriffen. Auch die sprachlichen Grenzen verschwimmen jedoch in
den letzten Jahrzehnten zunehmend, da sich ldngst viele Muslime im Westen
unmittelbar auf Englisch etc. artikulieren.® Das Phinomen der Ubersetzung aus
orientalischen in westliche Sprachen und umgekehrt ist bereits seinerseits als

6 Beispielsweise Ahmet Toprak: Das schwache Geschlecht — die tiirkischen Ménner.
Zwangsheirat, hdusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, Freiburg: Lambertus-
Verlag 2005, S. 13, 169.

7 Vgl allerdings den Sammelband von Lahoucine Ouzane (Hg.), Islamic Masculini-
ties, London und New York: Zed Books 2006 oder — schon etwas spezieller — Ca-
therine Mayeur-Jaouen (Hg.), Saints et héros du Moyen-Orient contemporain, Paris:
Maisonneuve et Larose 2002.

8 Bei einem Workshop in Koln zu ,,Feminism, Islam and Pluralism in the West* im
Rahmen einer FES-Konferenz zu ,,Women in Islam* bezeichnete Margot Badran am
9.3.2007 Englisch als ,,the global language of the Umma®, als universales Medium
der Gemeinde glidubiger Muslime.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | BIRGIT KRAWIETZ

ambivalentes Instrument zur Ausiibung sozialer Macht in den Blick der For-
schung geraten.

Anatomie des Unbehagens

Bevor ndhere inhaltliche oder methodische Ausgestaltungsmoglichkeiten von
Gender- und Islam-Studien erortert werden, sind zunichst einige — oft unausge-
sprochene — Dynamiken gegenseitiger AbstoBung zu thematisieren. Das Unbeha-
gen, welches die Islamwissenschaft bei einem so stark transdisziplinir’ angeleg-
ten Fach wie den Gender Studies zu verspiiren mag und vice versa, speist sich
aus verschiedenen Quellen. Nach der im ersten Teil skizzierten breiten Palette an
stereotypen Vorstellungen, mit denen die Islamwissenschaft immer wieder kon-
frontiert wird und welche unter verschiedenen wissenschaftlichen Gesichtspunk-
ten zu iiberpriifen sind, werden an dieser Stelle drei Aspekte herausgegriffen. Es
handelt sich um erstens die Relevanz von Sprache, zweitens die traditionelle is-
lamwissenschaftliche Fixierung auf Texte bei gleichzeitiger Vernachlidssigung
sozialer Kontexte und entsprechender sozialwissenschaftlicher Perspektiven so-
wie drittens die noch unzuldngliche Eigeninitiative und Eigenstidndigkeit der Is-
lamwissenschaft.

Was die erste Perspektive betrifft, ndmlich die unterschiedlichen Dimensio-
nen sprachlicher Kompetenz, so sind sowohl orientalische wie westliche Wissen-
schafts- und Quellensprachen zu beriicksichtigen. Ein Umstand, der das Lesever-
gniigen fiir Islamwissenschaftler insgesamt nicht gerade steigert, ist die Tatsache,
dass grob geschitzt 95% der Titel, welche in das Weichbild von Gender und Is-
lam-Studien gehoren (sie sind ganz iiberwiegend von Frauen verfasst!), heutzu-
tage auf Englisch publiziert werden. Das ist auf jeden Fall wesentlich mehr als in
den meisten anderen Gegenstandsbereichen der Islamwissenschaft und hat ge-
wisse Folgen. Dieses Phianomen tritt in konzentrierter Form bei der Encyclopedia
of Women & Islamic Cultures' zu Tage, welche sich jetzt trotz ihres anachronis-
tischen Titels (der sich ausdriicklich auf Frauen beschriankt und dadurch kulturel-
le Reprisentationen von Minnlichkeit ausblendet) als das zentrale Medium von
Gender und Islam-Studien etabliert hat. Das Problem besteht jedoch darin, dass,
wer sich auf diesem Wege zu einem bestimmten Unterthema einen seriosen
Uberblick iiber Quellenlage, wissenschaftliches Schrifttum, Diskussionsstand
und sonstige wichtige Aspekte verschaffen mochte, Gefahr lduft, dass ihm — zu-
mindest aus der Sicht kontinentaleuropdischer Islamwissenschaften — teilweise
Wichtiges entgeht. Auch ist auf diesem besonderen Wissenschaftsmarkt insge-

9 Zu Inter- und Transdisziplinaritit in der Frauen- und Geschlechterforschung vgl.
Sabine Hark: Dissidente Partizipation: Eine Diskursgeschichte des Feminismus,
Frankfurt/M: Suhrkamp 2005, S. 363-396.

10 Vgl. http://sjoseph.ucdavis.edu/ewic/index.htm vom 27. Februar 2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 155

samt ein besonders hoher Anteil an Sammelbdnden zu verzeichnen, was die emp-
findlichen Liicken einer soliden thematischen Durchdringung mit Blick auf isla-
misch geprigte Gesellschaften eher schmerzlich erkennen lésst, als dass er sie er-
folgreich iiberbriickt. Ein groBer Teil solcher Darstellungen stammt aus US-
amerikanischer Feder und profitiert von der dortigen jahrzehntelangen Tradition
der Gender Studies. Jedoch werden einschldgige Beitrige oft nicht von umfas-
send geschulten Islamwissenschaftlern verfasst. Es ist ein groBer Gewinn, wenn
,Migranten‘ ihre Muttersprache, Quellen- und Sachkenntnisse in die Wissen-
schaft einbringen, aber viele leisten das eben nicht bzw. nur ziemlich unzulédng-
lich. Gerade von den sozialwissenschaftlichen Disziplinen wird einschligiges
Schrifttum zum Islam, insbesondere auch solches aus weiteren europdischen
Sprachen oft erst gar nicht beriicksichtigt. Ohne die entsprechenden (westlichen
und orientalischen) Sprachkenntnisse werden immer 6fter monokulturell engli-
sche Quellen- und Schrifttumsverzeichnisse vorgelegt. Ein zu hoher Grad der
Spezialisierung, etwa in der Medizinethnologie, birgt tendenziell die Gefahr ei-
nes gewissen Tunnelblicks. Die Marginalisierung arabischer u.a. Materialien
sowie grofer Anteile europdischer Islamwissenschaft und die fehlende riickwir-
kende Einbeziehung von islamwissenschaftlichen Gender Studies avant la lettre
ist vor allem deswegen bedenklich, weil aufgrund mangelnder Kenntnisse des
Schrifttums ,,das Rad immer wieder neu erfunden® wird. Potenziell interessierte
Islamwissenschaftler wenden sich deshalb oft mit Verdruss von entsprechenden
Publikationen der Gender Studies wieder ab. Neugierde, Lernbereitschaft und
Toleranz wiren somit auch auf Seiten interessierter Nachbardisziplinen erforder-
lich und sind nicht blof} von der Islamwissenschaft zu verlangen. Gernot Rotters
Dissertationstitel von 1966 ,,Die Stellung des Negers in der islamisch-arabischen
Gesellschaft bis zum 16. Jahrhundert* mag heute manchen als sprachlich degou-
tant erscheinen. Es wire jedoch fatal, solche islamwissenschaftlichen Publikatio-
nen, wie sie in dieser oder anderer Form insgesamt zu Tausenden vorliegen, gar
nicht mehr zur Kenntnis zu nehmen, um sie entsprechend nutzbar zu machen. Die
dringende Notwendigkeit profunder Kompetenz in orientalischen Sprachen fiir
Gender und Islam-Forschung wird weiter unten noch aus den Abschnitten vier
bis sechs ersichtlich, welche sich zentralen Untersuchungsbereichen von Gender
und Islam zuwenden. Hier sei abschlieBend zundchst nur darauf hingewiesen,
dass ca. 60-70 % der Publikationen auf den groflen arabischen Buchmessen des
Nahen Ostens religiosem oder schariatrechtlichem Schrifttum zuzuordnen sind.
Dieses als unbeachtlich zu betrachten oder nur an den Réndern bzw. in durch
Ubersetzungen erschlossenen Feldern forschen zu wollen, wire ein kardinaler
Fehler.

Der zweite Aspekt wechselseitigen Unbehagens zwischen den Disziplinen ist
die starke Textlastigkeit der Islamwissenschaft. Angesichts der — auch historisch
betrachtet — ungeheuren Fiille des Materials ist sie in gewisser Weise verstdnd-
lich. Es ist ferner zu bedenken, dass die Orientalistik jahrhundertelang in erster
Linie als hermeneutisch versierte Zulieferin der christlichen Theologie gefragt

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | BIRGIT KRAWIETZ

war. Sie emanzipierte sich dann als Philologie durch Einbeziehung von orientali-
schen Gegenwartssprachen. Dieses Programm wurde etwa zu Beginn des 20.
Jahrhunderts um islamwissenschaftliche Realienkunde erweitert und erlebte erst
seit dessen letztem Viertel wie andere Ficher auch einen gewissen ,,cultural
turn."" Fiir Interessen der Gender Studies bedeutet die lange islamwissenschaft-
liche Fixierung auf die offizielle Botschaft von Texten, dass deren hegemonial-
patriarchalische Lesart in der Regel gar nicht reflektiert und in Frage gestellt
wurde. Auch unterblieben meistens lebensweltliche Gegenproben oder solche aus
anderen Quellen. Lange Zeit wurde islamwissenschaftlicherseits auch der Aspekt
einer konkreten ,,diskursiven Tradition*'? iibersehen bzw. hiufig einfach den
Ethnologen iiberlassen. Hier hat die Islamwissenschaft unstreitig Nachholbedarf.
Andererseits aber werden von Muslimen selbst oder auch von Nichtmuslimen
bzw. islamkritischen ,Apostaten‘ islamische Begriffe bzw. Konzepte ins Feld ge-
fiihrt oder kritisiert. Somit ist es auch weiterhin geboten, die verschiedenen histo-
rischen Traditionen und gewisse Eigenlogik solcher Denksysteme zu untersu-
chen. In der islamischen Theologie etwa spiegelt sich die Geschlechterordnung
tiblicherweise in den jeweiligen Reprisentationen des Verhdltnisses von Gott und
Mensch und nicht in einer fachwissenschaftlich verselbstindigten Anthropologie.
Wenn die Instrumentalisierung islamischer Doktrinen in spezifischen Lebenswel-
ten untersucht werden soll, konnte eine rein ethnologisch ausgerichtete und stark
atomisierende Betrachtung kleinster Wissenseinheiten etwa beziiglich einer De-
tailfrage des Rituals viel zu kurz greifen und eine notige geistesgeschichtliche
Einbettung vermissen lassen. Islamwissenschaftler hingegen mogen dazu neigen,
den Islam (oder auch regionale Besonderheiten wie anatolisches Gewohnheits-
recht) als jeweils michtigsten Bestimmungsfaktor (z.B. fiir Ehrenmorde) anzuse-
hen. Ohne zusitzliche Kenntnisse aus Bereichen wie beispielsweise der Migrati-
onsforschung, Bildungssoziologie etc. besteht jedoch die Gefahr, dass gerade Is-
lamwissenschaftler daran gehen, etwa Schwierigkeiten muslimischer Jugendli-
cher in der westlichen Schul- und Berufswelt oder mit der Justiz rein kulturalis-
tisch zu deuten. Angesichts unzéhliger kultureller Rekonfigurationen durch ge-
genseitige Beeinflussungen und Austauschprozesse haben Islamwissenschaftler
allerdings Grund, sich auch mit geeigneten Theoriekonzepten fiir Konstruktionen
von Identitédt auseinander zu setzen, wie z.B. dem Paradigma der Hybriditit. Ve-
hement wendet sich der postkoloniale Theoretiker Homi Bhabha mit seiner Vor-
stellung eines fruchtbaren ,,dritten Raumes® gegen ,,hierarchische Anspriiche auf

11 Zu den vielen turns, auch wenn sie nicht alle mit voller Macht auf die Islamwissen-
schaft durchgeschlagen haben, vgl. Doris Bachmann-Medick: Cultural Turns. Neu-
orientierungen in den Kulturwissenschaften, Reinbeck: Rowohlt 2006.

12 Zur ,discursive tradition” Talal Asad: ,,The Idea of an Anthropology of Islam*, in:
Washington DC: Center for Contemporary Arab Studies, Georgetown University,
Occasional paper, 1986, S. 1-22, hier S. 7, 14-17.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 157

die inhirente Urspriinglichkeit oder ,Reinheit* von Kulturen“." Debatten iiber
Hybriditit, Diaspora, transnationale Identitdt, Transkulturalitdt oder Transdiffe-
renz'* wenden sich gegen essenzialisierende Behauptungen von Kultur, welche
den Einzelnen auf ein quasi vorbestimmtes Handeln festzulegen versuchen. Falls
es iberhaupt eine dezidierte weltanschauliche Grundausrichtung von Gender-
und Islam-Studien geben sollte, dann eher diejenige, was hier dahingestellt blei-
ben muss, dass Islamwissenschaftler wirksam dem behaupteten Kampf der Kul-
turen entgegentreten,'” als dass sie sich daran beteiligen, etwa einem weltweiten
Feminismus von der Stange das Wort zu reden.

Drittens ist zu bemerken, dass die Islamwissenschaft den gewaltigen Heraus-
forderungen nicht dadurch angemessen entgegentritt, indem sie artig alle Haus-
aufgaben erledigt, welche an sie herangetragen werden bzw. an denen andere Fa-
cher ein gesteigertes Gender-Interesse bekunden. Auch sind manche Fragestel-
lungen aus der Sicht anderer Disziplinen lingst ,abgehakt‘, konnten sich jedoch
fiir Untersuchungen von Gender und Islam als duferst fruchtbar erweisen. Es ist
somit an der Zeit, dass die Islamwissenschaft ihren noch viel zu stark reaktiven
Modus iiberwindet. Sie sollte ihre unerschopflichen Quellen im Lichte neu ge-
wonnener theoretischer Instrumente und inhaltlicher Anregungen produktiv
tiberdenken und entsprechend auch eigenstindige Ansitze und Forschungsinitia-
tiven entwickeln. Wenn sie aber nur das zutage fordert, was andere Ficher vor
dem Hintergrund ihrer disziplindren Ausrichtung fiir relevant halten, wire es tat-
sdchlich schlecht um sie bestellt. So fiihrt, wie aus den nachfolgenden Punkten
deutlich wird, allein schon die aktuelle Nachfrage anderer an den Gender Studies
beteiligter Facher zu signifikanten Ausblendungen ganz bestimmter islamwissen-
schaftlicher Bereiche: dazu zihlen insbesondere vormoderne Geschichte, norma-
tiver Islam jenseits staatlich kodifizierter Schrumpfvarianten sowie die Missach-
tung von Siid-Siid-Dynamiken. Es wire insgesamt wichtig, dass sich die Islam-
wissenschaft nicht alle Themen zu Gender und Islam von anderen Disziplinen
vorgeben liee und dabei nicht nur noch (wie schon einmal in ihrer Geschichte
wie namlich lange Zeit gegeniiber der christlichen Theologie) als Zulieferer fun-
gierte. ,Agency‘ wire somit auf Seiten der Islamwissenschaft nicht bloB als Ge-
genstand der Untersuchung erforderlich.

Angesichts des umfassenden, sich immer weiter ausbreitenden Spektrums
dessen, was theoretisch an Gender- und Islam-Themen moglich ist, sind im Hin-

13 Homi Bhabha: Die Verortung der Kultur, Tiibingen: Stauffenburg Verlag 2000,
S. 57.

14 Zu Letzterer vgl. insb. Lars Allohio-Nécke/Britta Kalscheuer/Arne Manzeschke
(Hg.), Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdiffe-
renz, Frankfurt/M und New York: Campus 2005, 15-25, 443-453.

15 Gegen Religion als kulturelles Alleinstellungskriterium vgl. Amartya Sen: Die Iden-
titdtsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, Miinchen: Beck 2007, S. 8, 26-
27 et passim.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | BIRGIT KRAWIETZ

blick auf eine mogliche Kooperation von Islamwissenschaftlern mit Vertretern
anderer Disziplinen Frustrationen und Konflikte vorprogrammiert. Demgegen-
tiber werden im Folgenden drei wichtige, vielfach miteinander verkniipfte For-
schungsbereiche von Gender und Islam in eigenen Abschnitten beleuchtet, ndm-
lich zum einen (zumeist neuzeitliche) Geschichte, des Weiteren Literaturwissen-
schaft (einschlieBlich Kulturforschung) und schlieBlich Untersuchungen zum is-
lamischen Recht, bei dem Norm und Wirklichkeit oft stark auseinander klaffen.

Gender und (moderne) Geschichte islamischer Lander

Ausweislich der Sekundérliteratur liegt der absolute Schwerpunkt der bisherigen
historischen Erforschung von Gender und Islam auf der Moderne oder zumindest
neuzeitlicher Geschichte. Das hat damit zu tun, dass Gender Studies und jiingere
islamische Geschichte sehr eng mit einer ganzen Reihe von aktuellen Schliissel-
debatten und damit auch diversen weiteren Disziplinen wie z.B. Politikwissen-
schaft, Soziologie, Ethnologie oder Erziehungswissenschaft zusammenhéngen.
Neben dem bereits skizzierten Orientalismus sind Unterthematiken wie Koloni-
algeschichte mit ihrer Verschiebung iiberlieferter Geschlechterrollen, der Ent-
machtung traditioneller und Schaffung neuer Eliten, Einfithrung westlicher Bil-
dungsinstitutionen oder Herausbildung moderner Nationalstaaten zu nennen. Da-
runter fallen auch Phidnomene wie der Staatsfeminismus eines Atatiirk oder
Bourghuiba. Ferner geht es um ethnische oder religiose Biindnisvorstellungen,
Verschiebungen von Machtverhiltnissen durch 6konomischen Wandel, islami-
schen Internationalismus, Sikularisierung, Globalisierung, innerislamischen Plu-
ralismus sowie Erinnerungskulturen. Auch handelt es sich um die (Wieder-) Er-
findung von Traditionen, um islamische Reformer und Reformbewegungen, neue
Medien, Jugendkultur, Umgang mit Alten und Behinderten, Einfithrung von Ge-
setzgebungen nach westlichem Muster, Konkurrenz und Vereinbarkeit von reli-
gioser und sidkularer Bildung, Neukonstituierung islamischer Normativitit und
deren weltweite mediale Vermittlung, Rechtspluralismus, Aktivititen von NGOs,
moderne Medizin- und Bioethik, islamischen Fundamentalismus, Heldenkulte,
Mirtyrer- und Gewalt-Problematik und dergleichen mehr. In geografischer Hin-
sicht sind die einschldgigen Themen mittlerweile fast unbegrenzt. Gender-
Aspekte der Migrationsforschung und Globalisierung sowie das Wirken von in-
ternationalen islamischen Netzwerken und die dortige Beteiligung von Frauen
spielen zunehmend eine Rolle. Viele muslimische Reformer oder Feministinnen
sind von westlicher Wissenschaftsliteratur bzw. auch Belletristik unterschiedli-
cher Epochen beeinflusst, was jeweils genau zu rekonstruieren wire. Muslimi-
sche Befreiungstheologen von heute sitzen weniger an altehrwiirdigen Stitten is-
lamischer Gelehrsamkeit wie der Azhar-Universitit in Kairo, sondern gegenwir-
tig insbesondere an US-amerikanischen Hochschulen. Die ,,Queer TV*-
Aktivitdten der streitbaren kanadischen Lesbierin und Islamkritikerin Irshad

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 159

Manji wéren kaum in den 56 Mitgliedstaaten der ,,Organization of the Islamic
Conference* moglich.'®

Altere Epochen islamischer Geschichte stoBen demgegeniiber auf deutlich
weniger Interesse. Selbst diejenigen aber, welche Gender- und Islam-Studien auf
jiingere Geschichte beschrinkt sehen wollen, kommen nicht umbhin, sich immer
wieder mit den zahlreichen konkurrierenden Entwiirfen einer normstiftenden Ur-
gemeinde von Medina im 7. nachchristlichen Jahrhundert auseinander zu setzen.
Die Art, wie dieses prisumtive Gesellschaftsmodell und insbesondere die Rolle
der verschiedenen Frauen des Propheten heutzutage imaginiert wird, wirft auch
ein entscheidendes Schlaglicht auf die jeweiligen Geschlechterdoktrinen. Uber
die Geschichte der Islamischen Welt'” hinaus werden von der Islamwissenschaft
beispielsweise auch noch Auskiinfte verlangt zu den vorislamischen Sozialstruk-
turen im Bereich von Ehe und Familie auf der Arabischen Halbinsel.

Vormoderne arabische usw. Quellen erscheinen insofern als problematisch,
als sie in der Regel durch einen dominant minnlichen Herrschaftsdiskurs gepragt
sind, auch wenn das nicht die tatsdchlich gelebte Realitit wiedergeben muss. Sie
werden deswegen in Gender-Hinsicht weniger bearbeitet, denn gerade die jiinge-
re Forschung hat vor allem die kompensatorische Rekonstruktion einer aktiven
Rolle von Frauen in der Islamischen Welt im Sinn. Die Zeugnisse des — hiufig
aber eher indirekten — Agierens von Frauen, miissen demzufolge oft erst mithsam
aus den Quellen rekonstruiert werden. Selbstzeugnisse wie Briefe, Tagebiicher,
Frauenmagazine oder (Auto-)Biographien liegen in signifikanter Zahl allerdings
meist erst ab dem 19. Jahrhundert vor. Bislang konzentriert sich die Aufmerk-
samkeit noch auf so genannte ,,women worthies“'®, also Frauen, welche in be-
sonderer Weise als Individuen von sich reden machten. In deutlich geringerer
Zahl werden Untersuchungen angestellt, welche sich mit den mehr oder weniger
anonymen Schicksalen von beispielsweise Fabrikarbeiterinnen oder Prostituier-
ten auseinandersetzen.

16 Thre Ausfilhrungen zum Islam konnen allerdings von Manjis Website unter
http://www.muslim-refusenik.com unentgeltlich auf Arabisch, Persisch und Urdu
heruntergeladen werden, eingesehen am 27. Februar 2007.

17 Von der ,Islamischen Welt“ ist in diesem Beitrag in Gro3buchstaben die Rede, um
islamisch geprigte Gesellschaften zu bezeichnen oder solche, in denen Muslime
(wie immer es um deren personliche Glidubigkeit bestellt sein mag) in der Mehrzahl
waren oder noch sind. Der Ausdruck ,,Islamwissenschaft” wird im Kollektivsingular
benutzt, denn es geht um Prozesse der Ausdifferenzierung des Faches und die fort-
schreitende Verselbstindigung von Teilbereichen.

18 Magaret L. Meriwether/Judith E. Tucker (Hg.), Social History of Women and Gen-
der in the Modern Middle East, Boulder Westview Press 1999, S. 3.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | BIRGIT KRAWIETZ

Gender und Islam in Literatur- und Kulturwissenschaften

Die Entwicklung der Postcolonial Studies mit ihrer Sensibilitéit gegeniiber Klasse
und Ethnizitit sowie asymetrischen Machtverhiltnissen in der Gesellschaft ins-
gesamt hat auch verstiarkt Gender- und Islam-Fragen in den Blick treten lassen.
Bei englischsprachigen Quellen zogern Islamwissenschaftler jedoch bislang, an
deren Bearbeitung mitzuwirken. Ahnliches gilt fiir frankophone Literatur des
Maghreb bzw. auch fiir lateinamerikanisches Schrifttum, welches bis zu einem
gewissen Grad von arabischen oder muslimischen Einwanderern beeinflusst ist.
Von wenigen 1oblichen Ausnahmen abgesehen erfolgt die wissenschaftliche
Branchensortierung bislang — wenig inspirierend — in erster Linie formal entlang
den Sprachgrenzen der Originalquellen. In arabischer, persischer oder tiirkischer
Literatur der Moderne ist zwar die so genannte ,Frauenfrage‘ von groer Bedeu-
tung, wird aber keineswegs mehrheitlich nur von Frauen behandelt. Gerade zu
seinem Beginn ist der Feminismus in der Islamischen Welt eher noch Ménnersa-
che gewesen und ist besonders eng mit dem Bildungsproblem verkniipft. Die ge-
nauen Unterschiede zwischen sdkularer bzw. stark westlich gepréigter Emanzipa-
tionsbewegung und verschiedenen Spielarten eines islamischen Feminismus no-
tigen jedoch auch westliche Frauenrechtlerinnen, iiber unterstellte kulturelle
Primissen im Sinne eines klar erwartbaren Programms globaler ,,sisterhood*
nachzudenken. Eine ganze Reihe muslimischer Feministinnen wollen ndmlich
aus bestimmten Lebenssituationen gar nicht befreit werden, deren Bekdmpfung
bisher als fiir den Feminismus essentiell betrachtet worden ist."” Und viele von
denen, die durchaus ein stark emanzipatorisches Programm erkennen lassen, leh-
nen im Ubrigen die Bezeichnung ,,islamische Feministin® fiir sich selbst dezidiert
ab. Die grof3e Erzdhlung einer ,,white woman’s burden®, Geschlechtsgenossinnen
nach einem klar erkennbaren Katalog bewéhrter Malnahmen den gemeinsamen
Weg zu einer weltweit fortschreitenden Emanzipierung zu weisen, hat sich als
Sackgasse erwiesen bzw. ist unerwartet auf Renitenz der zu Errettenden gesto-
en. Unabhingig von genauen Inhalten ist aber allein schon die wachsende Zahl
schreibender Frauen im 19. und 20. Jahrhundert gender-relevant. Dies gilt in be-
sonderem Mafle fiir weibliche (Auto-)Biographien. Ob fiktional oder nicht er-
moglichen solche Schriften den Zugang zu eindringlichen Binnenperspektiven
von Konflikten zwischen familialer Innen- und gesellschaftlicher Aulenwelt. Ein
weiterer Schwerpunkt islamwissenschaftlicher/arabistischer/iranistischer/turku-
logischer etc. Bemiihungen im Bereich der Literatur ist es, Verbindungen zwi-
schen dem Ringen um nationale Unabhiéngigkeit oder Identitit und Emanzipation
aufzuzeigen. So werden in der paldstinensischen Literatur das zu befreiende Land

19 Saba Mahmood: Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject,
Princeton: Princeton University Press 2004, S. 197-199 et passim.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 161

verschiedentlich als Braut und der Kimpfer als ihr Briutigam metaphorisiert.”’
Auch vormoderne Literatur bietet in reichem MaBe Anschauungsmaterial fiir
Gender Studies. Mentalititsgeschichtlich interessante Aspekte arabischer Liebes-
lyrik®' einerseits, aber auch die satirische Schmihung von Gegnern sowie Dar-
stellungen siegreicher, heldenhafter Gestalten gestatten tiefe Einblicke in Struk-
turen sozialer Verhaltenserwartungen. Fiir édltere Phasen islamischer Geschichte
bietet die Lyrik insgesamt das gegeniiber der Prosa reichere Anschauungsmateri-
al, jedenfalls solange es nur um Belletristik im engeren Sinne geht. Homosexuali-
tdt ist ein besonders signifikantes Beispiel dafiir, dass bestimmte Phidnomene in
mehreren Genres islamischen Schrifttums sowie diversen sozialen Kontexten
ganz unterschiedlich beurteilt werden — von teilweise schérfster schariatrechtli-
cher Sanktionierung bis hin zur Huldigung in klassischer arabischer und vor al-
lem persischer Dichtung.

Der beriihmte Koranexperte und Kenner arabischer Literatur Nasr Hamid
Abii Zayd charakterisiert die islamische Zivilisation als eine ,,Kultur des Textes
(haddrat al-nass)*“.** Demgegeniiber ist die Bildende Kunst wegen des so genann-
ten (aber nicht allzu strikt eingehaltenen) islamischen Bilderverbots fiir Belange
der Gender Studies vergleichsweise schwach ausgepriigt.”® Dieser Befund kann
jedoch fiir die seit der Mitte des 19. Jahrhundert in der Islamischen Welt zuneh-
mende Prisenz von Produkten visueller Kultur im 6ffentlichen und dann auch
privaten Leben nicht mehr gelten. Den Schriften als Gegenstand von Gender- und
Islam-Forschung werden deswegen zunehmend Artefakte der Bildenden Kunst
bis hin zu Photographie und Film gegeniiber gestellt. Inspiriert von Autoren wie
Loti oder Flaubert bzw. Malern wie Ingres oder Gérome bestitigte und kommer-
zialisierte die voyeuristische koloniale Photographie mit ihren neckischen Post-
karten-Sujets den europdischen Mythos vom Orient. Auch Muslime selbst haben
frith neue Medien wie etwa Portraitmalerei oder Photographie zu eigenen Dar-
stellungszwecken genutzt.”* Nobilitierende Inszenierungen des jeweiligen staatli-
chen Machthabers in Amtsstubenportraits oder durch Denkmaler im 6ffentlichen
Raum sind ldngst ein verbreitetes Phinomen. Westliche Reprisentationen des o-
rientalischen Mannes reichen von hedonistischen Genre-Bildern im Stile eines
,Hafis vor der Schenke“* bis zur Darstellung des priipotenten, gewaltbereiten

20 Birgit Embalé/Angelika Neuwirth/Friederike Pannewick (Hg.), Kulturelle Selbstbe-
hauptung der Paldstinenser. Survey der modernen paléstinensischen Dichtung,
Wiirzburg: Ergon 2001, S. 15.

21 So z.B. Thomas Bauer: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und
10. Jahrhunderts. Eine literatur- und mentalititsgeschichtliche Studie des arabischen
Gazal, Wiesbaden: Harrasowitz 1998, insbesondere S. 93-149.

22 Mafhiim al-nass, Beirut: al-Markaz al-taqaft al-‘arabi 1994, S. 9.

23 Die Segregierung von Frauen durch Architektur ist hier ebenfalls von einschligiger
Bedeutung.

24 Vgl. beispielsweise unter http://www.qajarpages.org, gesehen am 27. Februar 2007.

25 Titel eines Gemélde von Anselm Feuerbach von 1852 in der Kunsthalle Mannheim.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | BIRGIT KRAWIETZ

arabischen Flugzeugentfiihrers im Hollywood-Kino. Schwitzend und mit Dreita-
gebart tritt er dem Zuschauer auf der Gangway entgegen. Seine neurotische Be-
lastungsstorung, die ihn stidndig nervos schreiend mit der Waffe herumfuchteln
und ganz unmittelbar die Schwangere in der ersten Reihe maltritieren ldsst, droht
standig in die befiirchtete Katastrophe umzukippen. Fiir Einsichten in Einfliisse
des Islams und gewohnheitsrechtlicher Praktiken ist gerade der Film von Bedeu-
tung. Er gestattet Einblicke in psychologische und soziale Hintergriinde komple-
xer Problematiken wie beispielsweise auch der weiblichen Beschneidung (z.B.
,Moolaadé*“ von Ousmane Sembene) oder der im Maghreb bedeutsamen recht-
lich-sozialen Fiktion vom schlafenden Embryo (,,Das schlafende Kind“ von Y-
asmine Kassari). Die Verbindung von Literaturforschung und visueller Anthro-
pologie ist gerade fiir Gender-Aspekte bedeutsam. Sowohl literarische Verarbei-
tungen wie visuelle Reprisentationen erlauben es, verschiedene Verstoe gegen
die normative Ordnung und Rollenerwartungen des Gesetzesislams bzw. die
spielerische Auseinandersetzung mit Letzterem zu thematisieren. Gender- und Is-
lam-Studien sollten sich insgesamt nicht als festgefiigter Kanon, sondern als eine
lernfidhige und lernbereite Perspektive verstehen und dabei ein hohes Maf an in-
haltlicher Offenheit an den Tag legen. Manche Themenstellungen, wie etwa ,,Ha-
rem als Phantasma“-Inspektionen, diirften mittlerweile ihren heuristischen Zenit
iberschritten haben.

Gender und Islamisches Recht

Nichts ist im Uberschneidungsbereich von Islam, Recht und Gender so einschli-
gig wie das Familienrecht in Lindern der Islamischen Welt,”® denn dort laufen
viele Rollenkonstruktionen zusammen. Gesetzliche Festlegungen als so genann-
tes Personalstatut (ganiin al-ahwal al-Sahsiyya) sind verkniipft mit einer ganzen
Reihe unterschiedlicher rechtlicher Belange (wie EheschlieBung, Polygamie,
Scheidung, Erbrecht oder Unterhalt), welche bereits in den traditionellen Werken
islamischen Rechts eingehend erértert werden.”’ Die (Teil)Kodifizierung islami-
schen Rechts ist allerdings erst ein Phiinomen der Moderne und hiingt eng mit der
Schaffung von Staaten nach europidischem Muster zusammen. Sie fillt in den
einzelnen Nationalstaaten unterschiedlich aus und ist in eine umfassende Be-
standsaufnahme der aktuellen rechtlichen Situation einzubetten. Der Islam wird
in den Verfassungen verschiedentlich als Staatsreligion und ,die Scharia‘ als eine

26 Vgl. beispielsweise Andrea Biichler: Das islamische Familienrecht. Eine Annihe-
rung unter besonderer Beriicksichtigung des Verhiltnisses des klassischen islami-
schen Rechts zum geltenden dgyptischen Familienrecht, Bern: Stimpfli 2003.

27 Zur Definition vgl. Hans-Georg Ebert: Das Personalstatut arabischer Liander. Prob-
lemfelder, Methoden, Perspektiven; ein Beitrag zum Diskurs {iber Theorie und Pra-
xis des islamischen Rechts, Frankfurt/M u.a.: Lang 1996, S. 11.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 163

der Quellen oder sogar die zentrale Quelle der Gesetzgebung ausgewiesen. Dies
bedeutet jedoch heutzutage in der Regel keine wirkliche Dominanz oder gar Sup-
rematie schariatrechtlicher Normsetzung gegeniiber der gesamten staatlichen Ge-
setzgebung und fithrt im Einzelfall zu ganz unterschiedlichen Auswirkungen auf
Frauen und Familien. Neben dem Personalstatut sind gender-relevante Formen
von Scharia-Recht in einigen Staaten, wie etwa Saudi-Arabien, Iran, Pakistan
oder Sudan, auch im Strafrecht anzutreffen, aber auch in sonstigen Rechtsmate-
rien. Diese Aspekte konnen nicht allein von der Islamwissenschaft herausgear-
beitet werden. Fiir modernes Gesetzesrecht ist zum einen die Rechtsvergleichung
zustidndig, flankiert von anderen Disziplinen, wie der Politikwissenschaft. Auch
innerstaatlich ergibt sich im Zusammenspiel von Scharia, (islamischem) Geset-
zesrecht und gewohnheitsrechtlichen Praktiken ein weites Feld fiir Rechtsplura-
lismus, der noch zu wenig erforscht ist. Auch die Rechtsethnologie analysiert
Strategien, wie sich Frauen und andere soziale Akteure bzw. Gruppen die Justiz
oder auch weitere Institutionen der Schlichtung von Disputen zunutze machen,
um ihre Interessen durchzusetzen.

Konkret untersuchte originalsprachliche Quellen der Islamwissenschaft sind
hier gewohnlich moderne Gesetzestexte oder — insbesondere fiir die Frithmoder-
ne bzw. die Neuzeit — hdufig auch Gerichtsakten. Besonders ergiebig fiir Darstel-
lungen von ,,female agency” sind dabei Frauen als Stifterinnen oder Begiinstigte
von wagf-Einrichtungen, d.h. frommen Stiftungen des islamischen Rechts. Bei
der Interpretation all solcher Phanomene kommt es auf die komplexen jeweiligen
Strukturen an, denn ,,neither secularization nor a return to a Shari’a based society
in themselves ameliorate or worsen women’s lot.***

Neben der Domine des Familienrechts gilt es, auch die im Westen weniger
vertrauten, weiteren Bereiche normativen Islams fiir Erkenntnisinteressen der
Gender Studies, aber auch der Islamwissenschaft selbst nutzbar zu machen. Der-
artige Einsichten werden tiblicherweise weitgehend nicht als Recht rezipiert und
dementsprechend marginalisiert. Sie machen jedoch den GroBteil dessen aus, was
in der historischen Entwicklung — in teilweise stark umgestalteter Form — auch
heute noch als tradiertes, normativ relevantes Wissen ausfiihrlich erortert wird.
Dies betrifft beispielsweise folgende, aber noch keineswegs vollstindig erfasste
gender-relevanten Bereiche: Rituelle Reinheit beider Geschlechter, Umgang mit
der Leiche, Kleidersemiotik jenseits der extensiv behandelten Frage des Schleiers
als Symbol, Griberbesuch von Frauen, Teilnahme an religiosen Festen oder ver-
gleichbares Auftreten im 6ffentlichen Raum, Frau und Pilgerfahrt sowie Normie-
rung von Mobilitdt allgemein, Frau und Heiliger Kampf (gihdd), Exklusionsstra-
tegien gegeniiber Frauen beziiglich bestimmter Funktionen oder Amter, Regeln
der Begriifung, Bewirtung von Gisten, Reglementierung von Blicken und Be-

28 Ziba Mir-Hosseini: Marriage on Trial. A Study of Islamic Family Law, Iran and
Morocco Compared, London und New York: Tauris 2000, S. 198.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | BIRGIT KRAWIETZ

riihrungen, Konstruktionen von Kindheit, Unreife oder (Geistes)Krankheit, Um-
gang mit Didmonen (ginn)*’, MaBnahmen zur Korpergestaltung, medizinische
Behandlungen oder Strafausiibung gegeniiber Frauen. Es gibt noch weitere Gen-
res schariatrechtlicher Stellungnahmen, welche ebenfalls zu beriicksichtigen sind.
So erlauben Fatwas und Spezialstudien die Behandlung neuartiger Fragen, wie
etwa im Bereich der Bio- und Medizinethik, insbesondere moderner Reprodukti-
onsmedizin. Dies geschieht nicht zuletzt aufgrund der durch die vielfiltigen
Kommunikationsmedien verbreiteten Formen islamischer Normativitit, wie ins-
besondere des Internets und von ,,Islamic soundscapes, ways of reconfiguring ur-
ban space acoustically through the use of Islamic media forms**’. Derartige Rep-
rdsentationen gebotenen Verhaltens sind nicht notwendigerweise an staatliche
Regulierung gebunden und funktionieren in Kombination oder Uberlappung mit
sdkularem Orientierungswissen. Sie sollten von den Gender Studies nicht igno-
riert werden, denn Kultur und somit auch normative Kultur ,,riickt die menschli-
che Subjektivitit ins Zentrum der Fragestellung und lésst die Vorgéinge und Ge-
schehnisse der menschlichen Welt in Raum und Zeit im Lichte der Deutungen
verstehen, die ihnen die Betroffenen angedeihen lassen*.®! Die konkreten Anteile
von islamischem Recht im Bereich der Ethik, Moralitiit oder auch der Konstruk-
tion von Emotionen, wie beispielsweise von Scham, sind ebenfalls stark unter-
forscht.

Die Scharia als Invokation und inhaltliche Bezugnahme auf ein in der Praxis
wie im Bewusstsein der Gldaubigen existierendes, wenn auch fiir die westliche Is-
lamwissenschaft und Jurisprudenz kognitiv nicht beweisbares, ,vorgegebenes*
Gottesrecht bedarf zu ihrer Reprisentation und Rekonstruktion von Fall zu Fall
immer wieder aufs Neue der aktuellen Bestimmung durch islamische Jurispru-
denz (figh). Auch nach deren Selbstsicht sind aber die wenigsten Belange des Is-
lamischen Rechts ausdriicklich oder gar abschlieBend von Gott geregelt, so dass
sich auch in vielen ,frauenrechtlichen® Fragen ein betrichtlicher Argumentations-
spielraum ergibt. Im weiten Feld der so genannten ,koranischen Wissenschaften*
wimmelt es von iiberlieferten, permanent (re)produzierten Exklusions- bzw.
Marginalisierungsstrategien gegeniiber Midchen/Frauen, religids nachldssigen
Glaubensbriidern oder religiosen Minderheiten. Religios gestiftetes Wissen wird
von muslimischen Reformern nicht allein durch feministische Koranexegese,
sondern zunehmend auch in umfassender Auseinandersetzung mit juristischer
Hermeneutik und praktischer Jurisprudenz kritisch ausgeleuchtet und nach den
jeweiligen Regeln der Kunst dekonstruiert. Prominente Félle akademischer, zu-

29 Der juristische Diskurs ist jedoch bei all diesen Themen nur eine von mehreren
wichtigen Dimensionen. Die Untersuchung von etwa Gender und Dschinnen ist bis-
lang vorwiegend von Ethnologen betrieben worden.

30 Charles Hirschkind: The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and Islamic Coun-
terpublics, New York: Columbia University Press 2006, S. 6.

31 Jorn Riisen: Kultur macht Sinn, K6ln und Weimar: Bohlau 2006, S. 173.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 165

gleich aktivistischer Gegenstrategien und von Forderungen nach geschlechterge-
rechter Partizipation sind in jiingerer Zeit beispielsweise die iranische Juristin
und erste muslimische Friedensnobelpreistriagerin Schirin Ebadi oder der dgyp-
tisch-amerikanische Anwalt, Islamwissenschaftler und Feminist Khaled Abou El
Fadl. Die amerikanische Koranhermeneutikerin Amina Wadud schlielich nimmt
sich die Freiheit, bestimmte juristische Deutungen des Korans wie etwa eines
Ziichtigungsrecht fiir Ménner (Sure 4:34) aus ihrer personlichen Glaubensiiber-
zeugung heraus entschieden zuriickzuweisen. Sie orientiert sich dabei am univer-
salen Menschenbild des Koran, ,,while armed with comparative religious studies
in the twentieth and twenty-first centuries”*.

Jenseits der vertrauten Regionalwissenschaft

Die Verbindung mit Gender Studies fordert die Islamwissenschaft noch in einer
weiteren Hinsicht heraus. In den letzten Jahrzehnten stellten Arabisch, Persisch
und Tiirkisch/Osmanisch das unverriickbare Dreigestirn einer islamwissenschaft-
lichen Ausbildung dar. Subjektiv konnte deshalb der Eindruck entstehen, dadurch
sprachlich so etwas wie den relevanten Kernbereich der Islamischen Welt erfasst
zu haben. Urdu oder Bahasa Indonesia bildeten dagegen, zumindest in Deutsch-
land, eher eine Ausnahmeerscheinung. Fiir eine ernsthafte Gender und Islam-
Forschung sind solche Ausgrenzungen des siid(ost)asiatischen Raumes jedoch
fatal und stehen in deutlichem Gegensatz allein schon zu den demographischen
Befunden. Unter den weltweit 1,4 Milliarden Muslimen stellen die Indonesier
mit ca. 215 (Gesamtbevolkerung 245) Millionen das groBte nationalstaatliche
Kontingent. Es folgen Pakistan, Indien, Bangladesch und friithestens an fiinfter
Stelle ein arabisches Land, nimlich Agypten mit ca. 70 Millionen Muslimen.”
Gender und Islam-Studien diirfen sich aber nicht nur in besonderem MaSe fiir
Bevolkerungsentwicklungen interessieren, sondern miissen dies auch tun im
Hinblick auf nationale Identitétsbildung sowie das Zusammenleben in multieth-
nischen und multireligidsen Staaten wie z.B. auch in Malaysia. Von Interesse ist
ferner, wie sich die Erfahrungen mit den ehemaligen atheistischen und sozialisti-
schen Sowjetrepubliken auf deren muslimische Bevolkerungsanteile ausgewirkt
haben.

Reformimpulse zu Gender-Fragen gehen heutzutage zunehmend nicht von
den traditionellen arabischen Lehrstéitten in Kairo, Damaskus oder Medina aus,
sondern von der angeblichen Peripherie der Islamischen Welt. Um Entwicklun-
gen in diesen Regionen verstehen zu konnen, ist es aber wichtig, nicht nur die

32 Vgl. ihre neueste, halbbiographische Monographie ,Inside the Gender Jihad.
Women’s Reform in Islam‘, Oxford: Oneworld 2006, S. 192-195.

33 Fast genauso viele haben die Tiirkei mit ca. 97 % Muslimen oder Nigeria, wo sich
allerdings nur die Hilfte der Bevolkerung zum Islam bekennt.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | BIRGIT KRAWIETZ

Einfliisse des Westens oder von Globalisierungsprozessen zu untersuchen, son-
dern auch die mannigfaltigen Siid-Stid-Beziehungen im Sinne der historischen
und gegenwirtigen Verflechtungen von aulereuropéischen bzw. nicht westlichen
Gesellschaften, Gruppierungen und Individuen untereinander. Im Zuge von aus-
bildungsbedingter oder Okonomischer Migration kommt es zu hochst unter-
schiedlichen Prozessen der Rezeption und Diffundierung eines im Wesentlichen
normativen Islam. Werden solche Entwicklungen nicht néher studiert, entsteht
des Weiteren der fatale Eindruck, bei muslimischen Reformern oder den sozialen
Wandel betonenden Stimmen/Akteuren miisse es sich vornehmlich um Leute
handeln, die im Westen ausgebildet wurden oder sich an diesem Vorbild orientie-
ren. Die hier vorgenommenen Untersuchungen des Verhiltnisses, in dem Gender
Studies und Islamwissenschaft zueinander stehen, bieten jedoch Anlass, den sich
immer wieder neu figurierenden, allzu oft selbstherrlichen Deutungen westlicher
Provenienz niher auf den Grund zu gehen.

Lob des Unbehagens — ein vorlaufiges Fazit

Ein Unbehagen in der Islamwissenschaft, dem diese sich allerdings nicht in offe-
nen Diskussionen stellt, wurzelt darin, dass die Islamwissenschaft mit den nor-
mativen und deskriptiven Aspekten ihres Fachs, die einander wechselseitig be-
dingen, bislang nicht ganz ins Reine gekommen ist. Sie teilt diese Problematik
mit der Theologie, der Politikwissenschaft und der Jurisprudenz sowie denjeni-
gen Disziplinen, wie beispielsweise auch der Ethnologie, die es in ihrem Gegens-
tandsbereich mit dem Verhiltnis von Normen und Handeln zu tun haben. Hier
wird die These vertreten, dass vor allem die Kombination mit Gender Studies ei-
ne inhaltlich und methodisch weit gespannte Islamwissenschaft sinnvoll erschei-
nen ldsst. Problematisch wire jedoch eine Festlegung auf eine imaginidre Ko-
nigswissenschaft bzw. eine einzige allein seligmachende Teildisziplin im Rah-
men oder in Kombination mit der Islamwissenschaft. Vielmehr diirften fallweise
wechselnde Methodenkombinationen oder zumindest doch transdiziplindre Be-
trachtungen erforderlich sein.

Der Islam ist zu wichtig, um ihn allein der Islamwissenschaft zu iiberlassen.
Angesichts der fiir Aspekte der Gender Studies besonders bedeutsamen charakte-
ristischen Verbindung von Religion, Recht und Moral in einer Vielzahl von isla-
mischen Staaten, die auf einer jeweils unterschiedlichen Synthese von religiosem
und sdkularem (staatlichem) Recht basieren, betrachtet sich die Islamwissen-
schaft mit Blick auf normativen Islam seit jeher, aber heute ganz besonders nicht
als alleinzusténdig. Ein Unbehagen der Islamwissenschaft kann nicht darin gese-
hen werden, dass sie ihr Forschungsfeld arbeitsteilig organisieren und bestellen
muss. Es sollte auch nicht dadurch begriindet werden, dass neue Problemstellun-
gen, welche islamische Gesellschaften — wie die Weltgesellschaft tiberhaupt —
betreffen, auch neue Problemstellungen fiir die Islamwissenschaft ergeben. An-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER STUDIES | 167

lass zum Unbehagen ist jedoch die Tatsache, dass die beteiligten Offentlichkeiten
die Bedeutung der Islamwissenschaft fiir derartige Forschungen zwar sehr beja-
hen, die schon bestehenden Forschungseinrichtungen jedoch nicht in die Lage
versetzen, ihren Aufgaben in verantwortlicher Weise nachzukommen. Solange es
an europidischen Universititen fiir die Sphére islamisch geprégter Gesellschaften
nicht dhnlich viele Stellen gibt, wie fiir den Bereich ,christlich-europidischer Kul-
tur?, sind die Islamwissenschaften strukturell benachteiligt und werden auf Dauer
tiberfordert. Dies gilt insbesondere gegenwirtig, da sich unter dem Druck der
Gender Studies u.a. das gesamte Forschungsfeld veridndert hat und auch weiter-
hin fortlaufend verdndern wird.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil I
MEDIALE UND POLITISCHE AMBIVALENZEN



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auf dem Marktplatz der Islamgespenster.
Die Islamwissenschaft in Zeiten
des Erklarungsnotstandes

MANFRED SING (FREIBURG)

Durch den 11. September 2001 ist das Fach Islamwissenschaft unverhofft in den
Mittelpunkt des offentlichen Interesses geriickt. Diese erhohte Aufmerksamkeit
hat sich, aufs Ganze gesehen, fiir die Islamwissenschaft zweischneidig ausge-
wirkt. Einerseits erwartet man sich Beratung von den Islamwissenschaftlern, an-
dererseits stehen diese am Pranger — vor allem dann, wenn sie aktuelle Konflikte
gerade nicht unter Bezugnahme auf die islamische Geschichte, Kultur oder Reli-
gion erkldren. Dies bleibt oftmals fachfremden Experten tiberlassen, die unbe-
schwert von der Last der Komplexitit des Gegenstands iiber das Wesen des Is-
lams spekulieren und Linien vom Koran zum Taliban oder vom 11. Jahrhundert
zum 11. September konstruieren. Auch im universitiren Raum hat das Wissen
vom Islam deutlich an Bedeutung gewonnen und ist von der Peripherie ins Zent-
rum vorgedrungen, wodurch sich die Machtverhiltnisse und -strukturen gewan-
delt haben. Das Wissen vom Islam ldsst sich nicht mehr als Monopolgebiet von
Spezialisten mit ihrer akademischen Geheimsprache reklamieren. Vielmehr sieht
sich die Islamwissenschaft in einen Wettbewerb mit anderen Geistes- und Sozi-
alwissenschaften geworfen, die sich mit den Ursachen sozialer und politischer
Konflikte beschiftigen und nun verstérkt im Claim Muhammads wildern.

Fiir die Islamwissenschaft hat sich deshalb das Rechtfertigungsproblem im
politischen und wissenschaftlichen Betrieb nur vordergriindig gelost. Vor 2001
galt die Islamwissenschaft als Orchideenfach und hatte um ihre Existenzberech-
tigung gegen rein 6konomische Vorbehalte zu kiimpfen — dhnlich wie die Indolo-
gie oder Sinologie. Seit 2001 hat sie jedoch ihre Existenzberechtigung noch ex-
pliziter nachzuweisen, wenn auch nicht mehr allein gegeniiber 6konomischen
Einwénden. Die Niitzlichkeit des Faches bemisst sich nun in erster Linie daran,
inwiefern es handfeste, nahe liegende Interessen befriedigen kann. Dass sich die
Erwartungshaltung von Politik und Offentlichkeit, aber auch von Universitits-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | MANFRED SING

Rektoren und Studierenden gegeniiber der Islamwissenschaft grundlegend ge-
wandelt hat, schldgt sich nicht nur in den Lehrinhalten nieder. War Studienan-
fangern noch in den 1990er Jahren die Verbliiffung ob ihrer Studienfachwahl
gewiss, so wird ihnen heute von allen Seiten die hohe Relevanz des Studienfa-
ches bescheinigt. Studierende entscheiden sich heute fiir das Hauptfach ,Islam-
wissenschaft® weniger aus einem Interesse fiir ein etwas abgelegenes For-
schungsgebiet als aus handfesten Karriere-Absichten in einem prestigetrichtigen
Fach. Obwohl sich die Islamwissenschaft natiirlich nicht in ein Massenfach ver-
wandelt hat' und die Quote der Studienabbrecher nach wie vor hoch ist, so erhdh-
te sich die Zahl der Studienanfinger doch kontinuierlich Jahr fiir Jahr und lag
2006 um etwa 75 Prozent hdher als 2001.% Unter Politik-Studenten ist das einst-
mals nahezu unbekannte Fach inzwischen eines der beliebtesten Nebenficher.

Wird ein Problem in der Offentlichkeit als besonders bedeutsam beurteilt, so
kann man sicher sein, dass hinter einem solchen Relevanzurteil vielfiltige und
starke gesellschaftliche Interessen stehen.’ Zeichnet indes die mit dem Problem
befasste Wissenschaft ein von den herrschenden Interessen abweichendes Bild,
kann der Vertrauenskredit schnell entzogen werden. Zwar ist die Zerstérung 6f-
fentlicher Mythen das ureigenste Geschift der Geistes-, Kultur- oder Sozialwis-
senschaften, doch wird dieses Geschift gerade in einem solchen Falle rasch als
ideologisch motivierte Verzerrung denunziert. So hat beispielsweise Martin
Kramer seinen US-amerikanischen, postkolonial beeinflussten ,Kollegen® aus der
Islam-Forschung vorgehalten, sie hitten nicht nur zur Verharmlosung des islami-
schen Fundamentalismus beigetragen, sondern die Anschldge vom 11. September
durch ihre Islam(ismus)-freundliche Haltung erst moglich gemacht.* Ahnliche
Tone werden auch in der europdischen Integrationsdebatte angeschlagen, wenn
vor einer Toleranz gegeniiber der islamischen Intoleranz gewarnt wird.

Diese Entwicklung gilt es nun nicht mit kulturpessimistischem Gestus zu be-
klagen. Frither war nicht alles besser. Die Idee der Wissenschaft vom Islam war
wahrscheinlich nie frei vom Diinkel der Aufklirung und Uberlegenheit — ganz zu

1 Siehe auch Arnfrid Schenk: ,,1001 Hiirde. Nach dem 11. September wuchs das Inte-
resse an den Islamwissenschaften. Warum sie dennoch nicht zum Massenfach wer-
den®, in: Die Zeit vom 21.02.2002, S. 73.

2 In Freiburg erhohte sich die Gesamtzahl der im Erstfach Islamwissenschaft Studie-
renden von 64 im Wintersemester 2002/03 auf 115 im Wintersemester 2005/06.
Nach Angaben des Statistischen Bundesamtes waren im Wintersemester 2005/06
deutschlandweit fast 3000 Studierende im Erstfach in Islamwissenschaft (1338) oder
einem verwandten Fach (Arabistik, Turkologie, Iranistik, Zentralasiatische Sprachen
und Kulturen) eingeschrieben.

3 Vgl. Walter M. Sprondel: ,,Uber das Verhiltnis der Soziologie zu den Geisteswis-
senschaften®, in: Florian Keisinger/Steffen Seischab (Hg.), Wozu Geisteswissen-
schaften? Kontroverse Argumente fiir eine iiberfillige Debatte, Frankfurt/M., New
York: Campus 2003, S. 163-167, hier S. 166.

4 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand. The Failure of the Middle Eastern Studies in
America, Washington: Washington Institute for Near East Policy 2001.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 173

schweigen von kolonialen und imperialen Interessen. Ein Dreh- und Angelpunkt
der Islamstudien waren schon immer Eigeninteressen und Eigenerkenntnis.” Neu
ist lediglich, wie sehr das Wissen vom Islam heutzutage aufgrund elementarer
Eigenbediirfnisse — vom Kampf gegen Terror bis zur Integration — legitimiert
wird. Uber diese Verinderungen und Herausforderungen soll hier anhand folgen-
der Fragen nachgedacht werden: Wie definiert die Islamwissenschaft Islam?
Welches Profil hat die Islamwissenschaft? Inwiefern hingt das Fehlen einer ei-
genstidndigen islamwissenschaftlichen Theorie mit der Frage nach der ,Haltung*
der Islamwissenschaftler sowie dem Vorwurf, ,Orientalismus‘ zu betreiben, zu-
sammen? Welche Islambilder dominieren in den 6ffentlichen Medien, und wa-
rum stellen diese ein Problem fiir die Islamwissenschaft dar?

Wie definiert die Islamwissenschaft Islam?

In den offentlichen Islam-Debatten ldsst sich in doppelter Hinsicht ein Islamver-
lust diagnostizieren. Die erste Form dieses Islamverlusts tritt auf, wenn islamwis-
senschaftliche Erkenntnisse nur als schmiickendes Beiwerk fiir politische Analy-
sen dienen, wenn also die ,eigentlichen® Konfliktursachen mit 6konomischen, po-
litischen oder sozialen ,Fakten‘ erklidrt werden, so als ob Religion und Kultur
kein Teil dieser ,Fakten® wiren und als ob die Wahrnehmung der ,Fakten‘ durch
die Betroffenen keine Rolle in den Konflikten spielte, sondern nur ein folkloristi-
sches Detail bildete. Die zweite Art des Islamverlusts tritt nicht mangels Masse,
sondern durch Vervielfiltigung auf, wenn eine prézise, zeit- und kontextabhingi-
ge Definition von ,Islam‘ oder ,Muslim* unterbleibt. In diesem Fall werden alle
moglichen Probleme auf ,den‘ Islam oder auf einen Konflikt zwischen Myriaden
miteinander rivalisierender Muslime zuriickgefiihrt: konservative, orthodoxe,
neo-orthodoxe, heterodoxe, reformorientierte, liberale, islamistische, terroristi-
sche. Islam bildet dann sozusagen den gemeinsamen Nenner aller Konflikte, oh-
ne dass geklirt werden muss, was Islam iiberhaupt ist.

Solche ungenauen Verwendungen des Begriffs ,Islam‘ lassen sich in den
Massenmedien tédglich studieren (siehe unter Punkt 3). Diese Begriffsunschirfe
ist deutlich zu unterscheiden von der offenen, kontextabhingigen Verwendung
eines vielseitigen ,Islam‘-Begriffs in der Wissenschaft. Unter Islamwissenschaft-
lern herrscht ein Konsens dariiber, dass das Fach keine eigenstindige Theorie o-
der Methode besitze: Islamwissenschaft ist mehr als nur eine Religionswissen-

5 Schon Max Weber diente die Sicht auf den Islam der Selbstkenntnis. Im Islam fand
und konstruierte er einen irrationalen Gegenpol zum rationalen Westen, wodurch er
zeigen wollte, wie es im Westen zur Ausbildung des Industriekapitalismus und da-
mit zu einer einzigartigen Rationalitit trotz vergleichbarer Ausgangsbedingungen im
Islam kam. Siehe Georg Stauth: Islam und westlicher Rationalismus. Der Beitrag
des Orientalismus zur Entstehung der Soziologie, Frankfurt/M: Campus 1993.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | MANFRED SING

schaft, eine Philologie oder eine Historiographie. Da Literaturwissenschaftler of-
fenkundig anders vorgehen als Koranwissenschaftler, Rechtswissenschaftler oder
Historiker, miissen die entsprechenden Theorie-Baukésten je nach Kontext aus
angrenzenden Fichern entlehnt werden. Man bezeichnet es als Charakteristikum
und Vorzug des Faches, dass man zu jeder Fragestellung ,das passende Hand-
werkszeug‘ wihlen miisse. Die theoretische Vielfalt, in der Wissen iiber den Is-
lam produziert wird, korrespondiert mit der Bandbreite des Gegenstandes, lésst
jedoch keine simple Definition mehr von ,Islam® zu. Da der ,Islam® vielseitig ist,
kann die Islamwissenschaft nicht mit einer griffigen Definition von Islam, wohl
aber mit einem kontextabhidngigen Begriff arbeiten. Daran wird deutlich, dass der
Begriff ,Islam® ein duflerst komplexes Feld umfasst, wobei nicht immer auf An-
hieb ersichtlich sein diirfte, worin die ,islamische‘ Gemeinsamkeit einzelner As-
pekte griindet. Wie in jeder anderen Wissenschaft auch, zeigt sich darin die Ten-
denz zur Spezialisierung.

Die Selbstbeschreibungen des Faches sind daher meistens hinreichend vage,
um alle denkbaren Tendenzen unter einem Dach vereinen zu konnen. In einer
,Wegleitung‘ zum Bachelorstudium an der Universitdt Basel heifit es im ersten
Satz: ,,Die Islamwissenschaft befasst sich mit der Religion des Islams und sédmt-
lichen Aspekten der islamischen Welt von deren Anfidngen im 7. Jahrhundert bis
in die Gegenwart.“® Allgemein steht ,Islam* in solchen Selbstbeschreibungen fiir
eine Religion, Region, Geschichte und Kultur sowie fiir verschiedene Volker und
Gesellschaften und politische Entwicklungen. ,Islam‘ umfasst einen Textkorpus
religioser und profaner Literatur ebenso wie die Lebenspraxis von Muslimen in
verschiedenen Kontexten. Anhand der meist fremdsprachigen Quellen sollen die
Studierenden die ,historische Tiefe* des Islam ebenso kennen lernen wie ,,das
Leben von Muslimen heute in der islamischen Welt und der Diaspora (besonders
in Europa)*.’

In der Regel behelfen sich Islamwissenschaftler bei der Frage ,Was ist Is-
lam?‘ mit der Aussage, dass sie das untersuchen, was Muslime tun oder schrei-
ben oder fiir islamisch halten. Die doxa® in der Islamwissenschaft besteht in der
Grundannahme, dass entweder Texte oder Praktiken von ,Muslimen‘ Aufschluss

6 Siehe: philhist.unibas.ch/fileadmin/faculty/user_upload/redaktion/WegleitungenBa-
chelor/Islamwissenschaft.pdf (,,Wegleitung fiir das Studienfach Islamwissenschaft
im Bachelorstudium an der Philosophisch-Historischen Fakultit der Universitéit Ba-
sel”) vom 1.3.2007.

7 Siehe die Selbstbeschreibung des Freiburger Fachbereichs unter http://www.ori-
ent.uni-freiburg.de/islam vom 1.3.2007.

8 Als doxa bezeichnet Pierre Bourdieu (Homo academicus, Frankfurt/M: Suhrkamp
1988) das Ensemble von Thesen, das von den Akteuren eines Feldes trotz unter-
schiedlicher Ansichten und Positionen stillschweigend und jenseits allen Fragens
postuliert wird, weil es als selbst-evident betrachtet wird. Die dominanten Positio-
nen verstehen sich selbst als universell und objektiv und bilden die Orthodoxie; arri-
vierte Héretiker vertreten heterodoxe Ansichten.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 175

iber den ,Islam‘ geben. Diese Grundannahme birgt mehrere Probleme in sich:
zum einen ist der Zusammenhang von Texten zum ,Islam‘ oder von Praktiken
zum ,Islam‘ ein angenommener oder behaupteter; zum anderen ist der Zusam-
menhang von Texten zu Praktiken ein oftmals von auflen oder von innen kon-
struierter; und zum dritten unterliegt der Annahme dieser Zusammenhinge ein je
eigener Determinismus. Daher ergibt sich bei der Beantwortung der Frage, was
eigentlich Islam oder Muslime ausmacht, die Gefahr eines sozial- oder kulturwis-
senschaftlichen Determinismus, der die Erkldrungsliicke zwischen Text und Is-
lam oder zwischen Praxis und Islam auf je unterschiedliche Weise zu iiberbrii-
cken sucht. In einem ,Reflexionsansatz* werden reale (soziale, politische, juristi-
sche) Zustinde als Niederschlag von Vorschriften des ,Islams‘ aufgefasst. Im
Gegensatz hierzu steht die ,Hermeneutik‘, die versucht eine Art von Ideologie
aus Texten oder Handlungen herauszulesen, um eine verborgene islamische
Struktur sichtbar zu machen. Hier referiert man iiber Aussagen bekannter Geistli-
cher, um das, was Islam in bestimmten Zusammenhédngen ausmacht, einzugren-
zen.

Die Schwierigkeit liegt darin, dass soziale Praktiken und kulturelle Deu-
tungsmuster von Muslimen in den seltensten Fillen monokausal auf etwas Isla-
misches zuriickzufiihren sind. Genauso wenig wie sich die Taten und das Denken
von Christen, Rationalisten, Atheisten oder Philatelisten auf ihre Glaubenszuge-
horigkeit oder eine andere exklusive Identitit zuriickfithren lieBen. Sowohl die
Welt und die Taten als auch die Glaubenssysteme und Identititen sind zu kom-
plex fiir solche eindeutigen Reduktionen. Bei jedem Phinomen kommen allge-
meine anthropologische und situative sowie kulturelle (nicht alle Muslime habe
eine identische Kultur) und soziale Aspekte mit islamischen zusammen. Die Fra-
ge, was genau Islamwissenschaft untersucht, da sie den ,reinen‘ Islam nicht un-
tersuchen kann, weil sich das Islamische nicht von anderen Faktoren trennen
lasst, — diese Frage kann nur durch die wissenschaftliche Praxis in einem konkre-
ten Kontext beantwortet werden.

Was bedeutet dies fiir die in den Medien diskutierten Streitthemen? Zur Frage
beispielsweise, ob Selbstmordattentiter, Staatsislam, Kopftiicher oder Antisemi-
tismus ,islamisch® gerechtfertigt seien, ldsst sich antworten: Der Bezug zu einem
Text aus der zweifellos langen islamischen Tradition ist immer zugleich iiberde-
terminiert und willkiirlich, selbstverstindlich und iiberraschend, dicht und lose.
Derjenige verwundete Gefihrte des Propheten Muhammad, dem in der Schlacht
die Gliedmafen abgeschlagen werden und der dennoch bis zum letzten Bluts-
tropfen weiterkdmpft, ist ein gleichermaflen nahe liegendes wie an den Haaren
herbeigezogenes Vorbild fiir den Selbstmordattentter.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | MANFRED SING

Profil und Polarisierung in der Islamwissenschaft

Die allgemein inserierte Bandbreite der Islamwissenschaft stoft in der Praxis an
eine natiirliche Grenze, weil Islamwissenschaftler nicht alle Teilbereiche des Is-
lams abdecken konnen. Die meist sehr kleinen Institute an den Universititen bil-
den verschiedene Schwerpunkte, die von den Interessen und Fihigkeiten der
Mitarbeiter abhiingen. Im Gegensatz zum einzelnen Institut ldsst sich jedoch das
Profil der Islamwissenschaft in ihrer Gesamtheit schwer eingrenzen. Abtriglich
auf ein solches Gesamtprofil wirkt sich aus, dass unter den heutigen, verdnderten
Rahmenbedingungen zwei scheinbar kontriare Tendenzen auf das im Kern kul-
turwissenschaftliche Fach einstromen: Es wird sowohl zu viel als auch zu wenig
von ihm verlangt. Folgende Konflikte lassen sich anfiihren:

(1) Wenn die Islamwissenschaft von anderen Fichern als eine Art Hilfswis-
senschaft instrumentalisiert wird, erscheinen die Moglichkeiten extrem be-
schrinkt: Entweder die Forschungsresultate tragen zur Deutung des Islams als
,,Zornsammelstelle“9 im Rahmen der Fundamentalismus- und Terrorismusfor-
schung bei. Oder sie werden fiir eine grundsitzliche Religions- und Kulturkritik
benutzt, wie sie eine konfrontative Aufklarungsindustrie verlangt, die den politi-
schen Missbrauch, die Defizite und Differenzen des Islams analysiert, um dessen
mangelnde Demokratiefihigkeit zu beweisen.'” Oder die Erkenntnisse werden
von einer einfithlenden Dialogindustrie vereinnahmt, die Briicken zwischen Reli-
gionen und Kulturen bauen will.'' Diese Moglichkeiten stimmen nicht zufilli-
gerweise auch mit den in den Medien vorhandenen drei Hauptrichtungen der
Problematisierung von Islam iiberein (siehe unten).

(2) Die Interessensverengung auf tagesaktuelle Konflikte kann ein Abriicken
von der Grundlagenarbeit zur Folge haben. Die islamwissenschaftliche Grundla-
genforschung, das Sichten und Auswerten der islamischen Texttradition, ist
schon deshalb notwendig, weil in allen Forschungsbereichen noch grof3e Liicken
klaffen. Daher miissten die Fachvertreter hervorstreichen, dass die gesellschafts-
politische Relevanz einer Wissenschaft nicht in dem liegt, was tdglich in Talk-
Runden debattiert wird und was eine Mehrheit fiir relevant hilt, sondern darin,
dass Wissen abseits des allgemein Gewussten/Debattierten produziert wird, we-
der als Korrektur noch als Bestitigung der verhandelten Fragestellungen.

(3) Der Ruf nach interdisziplinir verwertbaren Ergebnissen kann sich fiir die
Islamwissenschaft als ambivalent erweisen, da theoriegeleitete Fiacher wie Polito-
logie oder Soziologie eine interpretative Oberhoheit beanspruchen. Implizit bil-

9 Peter Sloterdijk: Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch, Frankfurt/M:
Suhrkamp 2006.

10 Bernard Lewis: Die Wut der arabischen Welt. Warum der jahrzehntelange Konflikt
zwischen dem Islam und dem Westen weiter eskaliert, Frankfurt/M u.a.: Campus
2003.

11 Hans Kiing: Der Islam. Geschichte. Gegenwart. Zukunft, Miinchen, Ziirich: Piper
2004.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 177

ligt die Islamwissenschaft, da sie von jeher auf einer interdisziplindren Herange-
hensweise basiert, durch ihre theoretischen Anleihen bei diesen Fichern deren
Anspruch. Eine tatsidchlich interdisziplinire Arbeitsweise erforderte sowohl die
selbstkritische Auseinandersetzung mit der eigenen Wissenschaftstradition als
auch eine konstruktive Kritik an den Theorieangeboten aus anderen Féchern, die
dem Islam iibergestiilpt werden. Beides hat, von wenigen Ausnahmen abgese-
hen,12 in der Islamwissenschaft bislang keine Fach-Tradition, weil Theoriebil-
dung ein ungeliebtes Stiefkind ist."

(4) Relevanzkriterien werden der Islamwissenschaft nicht nur von auflen auf-
gedringt, sondern sie existieren auch fachintern. So gab und gibt es eine deutli-
che Differenz zwischen der ,klassischen® und ,gegenwartsbezogenen® Islamwis-
senschaft. Die Bruchlinie verlduft in etwa entlang der oben erwihnten eher text-
oder eher sozialwissenschaftlichen Sichtweise, wobei die einen Forscher eher
vom Beharrungsvermogen des Islams, die anderen eher vom Verédnderungsver-
mogen der Muslime tiberzeugt sind. Dieser Bruch zieht sich potenziell durch alle
Forschungszweige (Religion, Recht, Literatur, Politik, Gesellschaft) und bedingt
unterschiedliche Betrachtungsweisen zur Vereinbarkeit oder Nicht-Vereinbarkeit
von Islam und Moderne, Islam und Aufklidrung, Islam und Geschlechtergleich-
heit, Islam und Demokratie. Die inhaltliche Differenz bildet sich auch im Habitus
der jeweiligen Vertreter ab: Wihrend die einen Handschriften-Fragmente sichten,
beschiftigen sich die anderen potenziell mit islamischem HipHop. Den einen
hingt der Ruf an, weltfremd, den anderen, modisch zu sein. Das Kréfteverhiltnis
im wissenschaftlichen Feld hat sich seit den 1970er Jahren umgekehrt, denn die
Jklassische‘ Richtung hat ihre Dominanz an die ,gegenwartsbezogene‘ verloren.
Wer sich heutzutage dem Studium frithislamischer Quellen oder der Geschichte
des islamischen Mittelalters widmet, verspiirt selbst innerhalb des Faches einen
hoheren Legitimationsbedarf als jemand, der zum jihad, zum Irak oder zu al-
Qaida lehrt und forscht. Dennoch betrachten sich die Spezialisten fiir die ,klassi-
sche® Zeit nach wie vor als die eigentlichen Islamwissenschaftler, weil sie sich
mit den Grundlagen der islamischen Kultur beschiftigen; diesem (auch von au-
Ben affirmierten) Verstidndnis liegt die Vorstellung zugrunde, ein Kenner des
Frithislams sei ein ausgewiesener Fachmann fiir das Urspriingliche und Eigentli-

12 Daniel M. Varisco: Islam Obscured. The Rhetoric of Anthropological Representa-
tion, New York u.a..: Palgrave Macmillan, 2005. Marco Scholler: Methode und
Wabhrheit in der Islamwissenschaft: Prolegomena, Wiesbaden: Harrassowitz, 2000.
Armando Salvatore: Islam and the Political Discourse of Modernity, Reading:
Ithaca, 1999. Aziz al-Azmeh: Die Islamisierung des Islam. Imaginidre Welten einer
politischen Theologie, Frankfurt/M: Campus, 1996. G. Stauth: Islam und westlicher
Rationalismus.

13 Eine ,kulturtheoretische Neubestimmung® des Faches hilt Reinhard Schulze fiir
dringend geboten, sieche Schulze: ,,Orientalistik und Orientalismus®, in: Werner En-
de/Udo Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, Miinchen: Beck *2005:
S. 755-767, hier S. 767.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | MANFRED SING

che am Islam. Im Gegensatz hierzu konnen ,gegenwartsbezogene* Islamwissen-
schaftler zwar eine nahe liegende Relevanz fiir ihre Forschung reklamieren, set-
zen sich dabei aber nicht direkt mit den Ursprungsmythen auseinander und miis-
sen sogar einrdumen, dass ihr Studium des modernen Islams nicht moglich wére
ohne genaue Kenntnis der islamischen Geschichte.

Es ist daher offenkundig, dass die Islamwissenschaft als Ganzes erst im Zu-
sammenspiel der beiden Fliigel einen tieferen Sinn ergibt, wenn sie also Einsich-
ten in die Interdependenzen von Frithislam und Gegenwart gewinnt oder die
Wandelbarkeit von philologischen, religidsen, sozialen, politischen und 6kono-
mischen Phidnomenen aufzeigt. Die Vielzahl moglicher Perspektiven erschwert
zwar die Profilierung des Faches, macht sie aber nicht unmdoglich. Gleichwohl
prégt die Zuordnung zu einem philologisch-historischen (klassischen) oder sozio-
politischen (gegenwartsbezogenen) Pol bis heute das Selbstverstindnis vieler
Fachvertreter.'* Dieses divergierende Selbstverstindnis hat sogar eine mehr oder
weniger institutionalisierte Form angenommen und lédsst sich mit einiger Wahr-
scheinlichkeit an der Mitgliedschaft (von Doppelmitgliedschaften abgesehen) in
einer der beiden Standesvertretungen ablesen: der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft (DMG) oder der Deutschen Arbeitsgemeinschaft Vorderer Orient
(DAVO).

Dass zwischen den beiden Fliigeln eine Distanz herrscht, die sogar zu einem
uniiberbriickbaren Dissens fithren kann, zeigte sich in den 1990er Jahren in der
These Tilman Nagels, die — als Philologie verstandene — Islamwissenschaft habe
sich aus der ,dreiBigjihrigen Umklammerung durch sozialwissenschaftliche
Denkmuster'” zu 1osen. Sie lag auch der Kritik an Reinhard Schulzes Spekulati-
on iiber eine autochthone Aufkldrung im Islam zugrunde, zumal die Kontrahen-
ten diese These auch durch den Nachweis philologischer Mingel zu erschiittern
versuchten.'® Noch der 28. Orientalistentag 2001 in Bamberg stand unter dem
Motto: ,,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft®. Typischer-
weise versuchte Bert Fragner aber bereits in seinem Erdffnungsvortrag einen
Briickenschlag, indem er betonte, dass die ,,permanente definitorische Standort-

14 Vgl. M. Schéller: Methode, S. 2.

15 Tilman Nagel: ,.Die Ebenbiirtigkeit des Fremden — Uber die Aufgaben arabistischer
Lehre und Forschung in der Gegenwart®, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenlén-
dischen Gesellschaft 148 (1998), S. 367-378.

16 Bernd Radtke: Autochthone islamische Aufkldrung im 18. Jahrhundert. Theoreti-
sche und filologische Bemerkungen. Fortfithrung einer Debatte, Utrecht: Houtsma
Stichting, 2000. Tilman Seidensticker/Gottfried Hagen: ,,Reinhard Schulzes Hypo-
these einer islamischen Aufkldrung. Kritik einer historiographischen Kritik®, in:
Zeitschrift der Deutschen Morgenlédndischen Gesellschaft 148 (1998), S. 83-110. Zu
einer kritischen Bewertung beider Seiten siehe beispielsweise Albrecht Hofheinz:
“Illumination and Enlightenment Revisited, or: Pietism and the Roots of Islamic
Modernity”, http://folk.uio.no/albrech/Hofheinz_IllumEnlightenment.pdf vom 15.3.
2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 179

beschreibung der orientalistischen Ficher'” sowohl der philologischen Kompe-

tenz als auch der Rezeption aktueller geisteswissenschaftlicher Debatten bediirfe.
Keinesfalls diirfe man sich Einschriankungen der Kompetenzen unterwerfen und
auf Antiquarisches oder Modisches reduzieren lassen. Diese Worte stellen ange-
sichts des Fachdissenses den Versuch dar, den Fachkonsens'® wiederherzustellen.

Der Dissens drehte sich nur vordergriindig um methodische Fragestellungen.
Da es einen Konsens iiber die Methoden-Vielfalt gibt, lag der wirkliche Dissens
auf einer anderen Ebene: Der — als zu negativ oder zu positiv bewerteten — ,Hal-
tung* des Wissenschaftlers gegeniiber dem Islam. Nahezu unausweichlich sind
Islamwissenschaftler mit dem Vorwurf konfrontiert, entweder zu islamkritisch
oder zu islamfreundlich zu sein. So lag auch der Kritik Edward Saids am euro-
zentristischen ,Orientalismus‘19 der Vorwurf einer kolonialen Attitiide von
Schriftstellern, Intellektuellen, Politikern und Wissenschaftlern zugrunde. Anne-
marie Schimmel hingegen musste sich anlésslich der Verleihung des Friedens-
preises des Deutschen Buchhandels — nach Meinung ihrer Kritiker — eine allzu
naive oder verstindnisvolle Haltung gegeniiber autoritdren Staaten wie Iran und
Pakistan und gegeniiber der Fatwa gegen Salman Rushdie vorwerfen lassen.”
Und die Diskussion um Schulzes Aufklirungs-Hypothese entspann sich, nach-
dem er den Satz ,,.Der Islam kennt keine Aufkldrung* als eurozentristisch de-
konstruiert hatte.”!

In solchen Auseinandersetzungen steht folglich eher der gegenseitige Vor-
wurf ideologischer Gesinnung im Raum, als dass es um theoretische oder metho-
dische Grundsatz-Probleme ginge. Wenn Marco Scholler dennoch diese Diskus-
sionen als Ausgangspunkte nimmt, um iiber theoretische Gegensitze innerhalb
des Faches wie Universalismus versus Kulturrelativismus, Rationalismus versus
Hermeneutik, Eurozentrismus versus Ethnozentrismus nachzudenken, so nimmt
er damit eine theoretische Uberhdhung der Polemiken vor.”> Dadurch wird den

17 Bert G. Fragner: ,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft®,
http://web.uni-bamberg.de/split/dot/reden_fragner vom 15.3.2007.

18 Die Ansicht, dass Philologie und Sozialwissenschaft nicht gegeneinander ausge-
spielt werden sollten, wurde seit den 1990er Jahren mehrfach artikuliert (u. a. von
Thomas Philipp, Ekkehard Rudolph, Gerhard Endref$3), vgl. hierzu M. Schoéller: Me-
thode, 116f.

19 Edward Said: Orientalism. New York: Vintage Books 2003 ['1978].

20 Munir D. Ahmed/Kai Hafez: ,,.Das Orient- und Islambild in Deutschland: Uberle-
gungen zum Friedenspreis des Deutschen Buchhandels und ein Gesprich mit An-
nemarie Schimmel®, in: Orient 36 (1995), S. 411-428.

21 Reinhard Schulze: ,,Das islamische achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer historio-
graphischen Kritik®, in: Die Welt des Islams 30 (1990), S. 140-159. sowie ders.:
»Was ist die islamische Aufkldrung?, in: Die Welt des Islams 36 (1996), S. 276-
325.

22 M. Schéller: Methode, 1-5, 113-120. Scholler geht davon aus, dass die Islamwissen-
schaft in zwei gut etablierte Lager geteilt ist. Er hilt die plakative Gegeniiberstel-
lung von Sozialwissenschaft und Philologie fiir eine Verengung, da er meint, dass

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | MANFRED SING

Stellungnahmen mehr Plausibilitdt und Konsistenz zugewiesen, als ihnen zueigen
ist. Demgegeniiber ist festzuhalten, dass auch Verteidiger einer philologischen
Herangehensweise Texte aus dem Umfeld Bin Ladens analysieren und weit rei-
chende kulturtheoretische Schlussfolgerungen daraus ableiten,” wihrend Befiir-
worter einer kulturtheoretisch geleiteten Forschung die ,kulturelle Dramatisie-
rung von Konflikten* duBerst skeptisch beurteilen konnen.>*

Dass die Haltung des Islamwissenschaftlers gegeniiber dem Islam ein sensib-
les Thema ist, liegt an der doppelten Asymmetrie ,Westen gegeniiber Islam* so-
wie ,Wissenschaft gegeniiber Religion‘. Nach Edward Said gibt es aufgrund die-
ses doppelten Herrschaftsgefilles eine hohe Wahrscheinlichkeit fiir ,orientalisti-
sche® Vorurteile: Der Islam und/oder die Muslime sind irrational und riickstindig
und vermischen Politik, Recht und Religion. In der Medienberichterstattung tre-
ten diese Stereotype immer wieder auf, weil das Fremde und Bedrohliche auf-
grund eigener Interessen und Angste erklirt wird; dabei konnen offensichtlich
auch islamwissenschaftliche Erkenntnisse funktionalisiert werden.

Die Islamwissenschaft produziert zwar ebenfalls Fremdzuschreibungen von
Menschen anderer Kultur oder Religion und nimmt solche Zuschreibungen von
der autoritativen (aber niemals neutralen) Position der Wissenschaft vor; sie ist
sich aber in der Regel der herrschenden Asymmetrien bewusst. Daher nimmt sie
eine Zwischenstellung zwischen islamischem Selbstverstindnis und westlichen
Fremdzuschreibungen ein. Sie zielt nicht darauf ab, die fremde Religion als un-
wissenschaftlich zu dekonstruieren; vielmehr interessiert sie sich fiir die Trans-
formationen einer geistigen, religiosen und kulturellen Tradition, die sie sowohl
nach dem Eigen- als auch Fremdverstdndnis zu deuten versucht. Sie untersucht
einen Wahrheitsanspruch, der zugleich weniger und mehr ist als nackte Tatsa-
chen. Je nachdem, wie sie das tut, sieht sie sich dem Vorwurf ausgesetzt, entwe-
der zu islamfreundlich oder zu islamkritisch zu sein. Dieser Vorwurf sollte je-
doch eher zu den Rahmenbedingungen als zum Kern der Islamwissenschaft ge-
rechnet werden. In islamwissenschaftlichen Studien finden sich sowohl asym-
metrische Erkldrungen als auch Relativierungen fiir ,Defizite* im Islam. Die
Schwierigkeit liegt nicht darin festzustellen, ob diese Defizite tatséchlich vorlie-
gen (also nur im Auge des womdoglich eurozentristischen Betrachters entstanden
sind), sondern in der Frage, worin die diagnostizierten Defizite griinden, welcher

der Kontrast ,,weitaus grundlegender und weitreichender* sei. Er bezeichnet ein La-
ger als ,,Rationalisten®, das andere als ,,Kulturalisten* und behauptet, in der Islam-
wissenschaft dominierten — anders als im weiten Feld der Geistes- und Kulturwis-
senschaften — die Rationalisten, deren Einfluss zu wachsen scheine, vgl. ebd. S. 2f.

23 Hans G. Kippenberg/Tilman Seidensticker (Hg.), Terror im Dienste Gottes. Die
,.Geistliche Anleitung* der Attentiter des 11. September 2001, Frankfurt/M: Cam-
pus 2004.

24 Reinhard Schulze: ,,Rasse, Klasse und Kultur®, in: Gewerkschaftliche Monatshefte
11-12/2001, S. 670-678.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 181

spezifisch islamische Anteil in ihnen liegt und welche anderen Faktoren hinzu-
kommen.

Islambilder in den Medien

Das Fach Islamwissenschaft kann nicht als bloBes Opfer der Entwicklungen ge-
sehen werden. Denn zahlreiche Islamwissenschaftler haben akademisches und
berufliches Kapital aus dem Erkldarungsnotstand seit dem 11. September geschla-
gen. Die Zeiten, als Gerhard Konzelmann und Peter Scholl-Latour in den 1980er
Jahren sowie Bassam Tibi in den 1990er Jahren den deutschen Islam-Markt be-
herrschen konnten, sind vorbei. Heute tummelt sich eine Vielzahl jiingerer, auch
akademisch ausgebildeter Islam-Experten in der deutschen Medienlandschaft, um
dem Publikum zu erldutern, was es mit dem Islam innen- und aufenpolitisch auf
sich hat. Das Islam-Business stellt ein wachsendes und daher auch stark um-
kidmpftes und polarisiertes Marktsegment dar. Die Gretchenfrage lautet, welches
Verhiltnis der Islam zur Gewalt, zur Frauenfeindlichkeit oder zur Demokratie
hat. Die Antwort darauf hidngt von der Haltung und dem Vergleichsmafstab ei-
nes Experten ab. Er kann den Islam im Kern fiir absolut gewalttitig oder friedlich
erkldren oder ihn im Vergleich mit den anderen beiden monotheistischen Religi-
onen fiir gewalttitiger, genauso gewalttitig oder weniger gewalttitig darstellen.
Im Grundsatz stehen sich in den Massenmedien drei Lager gegeniiber:
(1) So genannte Islamkritiker, die der These vom ,Kampf der Kulturen® anhén-
gen:
(2) Dialogbefiirworter, die sich dem Briickenbau zwischen Religionen und Kul-
turen verschrieben haben;?
(3) postkoloniale Kritiker, die die Politik des Westens und das Zerrbild des Is-
lams in den westlichen Medien bemiingeln.”’

Die Experten-Meinungen lassen sich weiter dahingehend differenzieren, ob die
Experten den Islam als Religion oder Ideologie auffassen oder ob sie auf den Is-
lam als Erkldrungsgrund weitgehend verzichten und stattdessen auf Macht und
Rohstoffe als Konfliktursachen verweisen, so dass sich insgesamt neun verschie-
dene Positionen ergeben (siehe Grafik).

Alle drei Lager sind ihren selbstgesteckten Zielen nicht ndher gekommen.
Weder ist bewiesen noch widerlegt, dass ,der‘ Islam das neue Feindbild in der

25 Zum Beispiel: Siegfried Kohlhammer: Die Feinde und die Freunde des Islam, Got-
tingen: Steidl 1996; ders.: ,,.Die Feinde und die Freunde des Islam®, in: Merkur 55
(November 2001), S. 958-978.

26 Zum Beispiel H. Kiing: Islam.

27 Zum Beispiel E. Said: Orientalism. Kai Hafez: Die politische Dimension der Aus-
landsberichterstattung. Das Nahost- und Islambild der iiberregionalen Presse in
Deutschland, Baden-Baden: Nomos 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | MANFRED SING

Politik ist. Noch ist definitiv festgestellt worden, dass es sich beim ,Kampf der
Kulturen® um eine schlichte Tatsache oder blole Chimire handelt. Noch hat sich
allseitige Harmonie iiber die existierenden Konflikte darniedergesenkt.

Nach sechs Jahren des Islam-Hypes sind die Islam-Experten nicht nur den
Nachweis schuldig geblieben, dass der Kreislauf der immergleichen Argumente
bei der Losung der bekannten Probleme weitergeholfen habe, ganz zu schweigen
von weiterreichenden Zielen (etwa: das Miteinander von Muslimen und Nicht-
muslimen zu fordern). Vielmehr lédsst sich sogar die These aufstellen, dass die
Medienarbeiter an dem kulturellen Graben, den sie vorgeben zu bekdmpfen, eif-
rig mitarbeiten. Illusorisch ist vor allem die Vorstellung, in den Medien auftre-
tende Islamwissenschaftler konnten die stereotypen Islambilder ,korrigieren‘.
Aufgrund der medialen Mechanismen von Pauschalisierung, Personifizierung
und Dramatisierung kann eine solche Korrektur nicht gelingen, weil auch jede
Korrektur mit pauschalen Aussagen, personifizierten Beispielen und dramati-
schen Effekten arbeiten muss.

Grafik: Das mediale Feld der Islam-Debatten

Positionen der Islam-Experten

Rolle des Islams in den | 1. Islamkritik 2. Dialog 3. Postkoloniale Kritik

Erklirungen

1. Islam als Religion,

Kultur

Der Islam ist als Religion
oder Kultur an der
Modernisierung
gescheitert und hat einen
Minderwertigkeitskomplex

(Bernard Lewis, Bassam

Der Islam versucht eine
Wiederverzauberung der
seelenlosen Moderne;
wir konnen mit den
gemiBigten Muslimen

einen religiosen Dialog

Der Islam wird
aufgrund westlicher
Interessen als
riickstindig dargestellt;
Muslime werden durch

die westliche Politik

Tibi). fiihren (Hans Kiing). permanent gedemiitigt
(Edward Said).
2. Islam(ismus) als Islam(ismus) ist eine anti- | Im Kampf der Kulturen |Islam(ismus)

Ideologie

westliche, anti-
demokratische, totalitire
Ideologie (Samuel P.
Huntington, Necla Kelek,
Ayaan Hirsi Ali).

treffen zwei
Fundamentalismen
aufeinander. Ein Dialog
der Kulturen soll die
ideologischen
Verblendungen
aufbrechen (D.
Senghaas, B. J.

Trautner).

funktioniert als
,.Zornsammelstelle*
(Peter Sloterdijk) der
Zu-kurz-Gekommenen.
Er greift in religiosem
Gewande die
Forderungen des
Nationalismus auf (F.

Burgat).

- am 13.02.2026, 21:55:0%



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 183

3. Macht- und
Rohstoffkonflikte

Unsere post-heroischen
Gesellschaften werden
asymmetrisch durch
Terroristen angegriffen.
Wir miissen lernen, fiir
unsere Werte zu kimpfen
(Herfried Miinkler).

Der Westen muss
anstelle der Diktatoren
oder Islamisten die
demokratischen Krifte
unterstiitzen (Michael
Liiders).

Der Westen hat das
Feindbild
Kommunismus durch
den Islam(ismus)
ersetzt, um seine neo-
imperialen Interessen

im Mittleren Osten

besser durchsetzen zu

konnen (Hippler/Lueg).

Die Debatten zwischen den drei Lagern lassen sich noch am ehesten als eine
Form des organisierten Missverstindnisses betrachten, weil unabléssig verschie-
dene Ebenen des Islams durcheinander geworfen werden. Im Allgemeinen fehlt
jeglicher normative Begriff von Islam. Es wird noch nicht einmal gefragt, wel-
ches Wissen vom Islam im Allgemeinen oder in einem besonderen Kontext rele-
vant ist, ja es fehlt ginzlich am Bewusstsein, dass eine solche Frage iiberhaupt
gestellt werden konnte. Schon deshalb werden Terroranschlige, Selbstmord-
Attentate, Kopfabschneiden, Kopftuch, Parallelgesellschaft, Zwangsehe und Eh-
renmord unterschiedslos unter der Rubrik ,Islam‘ abgehandelt, wobei diese Rub-
rik vollkommen gegensitzlich konnotiert werden kann: Warnen die einen vor ei-
ner Verharmlosung des Islams, so warnen die anderen vor einem Feindbild. Se-
hen die einen das Grundiibel in einer anhaltenden Starre, Riickwértsgewandtheit
und Stagnation des Islams, betrachten andere Islamismus und Jihadismus als
Bewegungen, die einen fundamentalen Bruch mit der islamischen Tradition voll-
ziehen. Sehen die einen den Islam(ismus) auf dem Vormarsch, meinen die ande-
ren, er sei im Niedergang begriffen. Verstehen die einen den Terror als Konse-
quenz des Islamismus, analysieren ihn die anderen als seine Zerfallserscheinung.
Fast alle beharren auf dem gro3en Unterschied zwischen Islam und Terrorismus,
ohne abstreiten zu wollen, dass es sich bei letzterem um religios legitimierte Ge-
walt handelt. Und obwohl niemand den Islam unter Generalverdacht stellen will,
plidiert eine Mehrheit dafiir, dass Moscheen besser kontrolliert werden miissen.
Es ist daher kein Zufall, dass sich die Diskussion zwischen den Lagern oftmals in
dem gegenseitigen Vorwurf erschopft, den Islam falsch zu verstehen, der sich mit
dem Hinweis paart, ein falsches Islamverstindnis sei Wasser auf die Miihlen der
Islamisten.”® Die Differenz zwischen offentlicher Debatte und Islamwissenschaft
ist grofler als gemeinhin angenommen wird, obwohl es in beidem um den Islam
geht. Die Islamwissenschaft fragt nach der ,historischen Tiefe‘ des Islams und

28 Islamkritiker sind wie Fundamentalisten von der Unvereinbarkeit von Islam und
Demokratie iiberzeugt. Postkoloniale Kritiker begreifen wie Fundamentalisten den
Islamismus als Reaktion auf die Gewaltanwendung des Westens. Dialogbefiirworter
gehen davon aus, dass Fundamentalisten den Islam missbrauchen, klammern aber
aus, dass auch andere Akteure den Islam instrumentalisieren.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | MANFRED SING

beschreibt zusammenhédngende Strukturen und Fixpunkte islamischer Kulturen.
Im Gegensatz hierzu bewegt sich die mediale Debatte nur auf der Oberflache der
Ereignisse. Daher ist auch der Vorwurf des ,Kulturalismus* oder ,Orientalismus*
an islamkritische Autoren wie Huntington irrefithrend, weil diese den heutigen
Islam gerade nicht aus einer historischen Tiefe oder einer kulturellen Struktur
heraus erkldren, sondern weil sie ein Sammelsurium beliebig kombinierbarer
Elemente als ,islamisch‘ betrachten. Bei jedwedem Phénomen — ,,Islam has bloo-
dy borders* — versuchen sie, einen verborgenen islamischen Mechanismus ding-
fest zu machen. Die giingige Methode besteht darin, Beziige zum Koran, zur is-
lamischen Geschichte, zu gesellschaftlichen Normen oder zur muslimischen Psy-
che herzustellen, ohne die Ambivalenz solcher Beziige in Rechenschaft zu stel-
len. Auf diese Weise kann alles Mogliche oberfldchlich islamisiert werden. Der
Einspruch der Huntington-Kritiker besteht kurioserweise meistens darin, dass sie
es genauso halten: Sie weisen auf die Vielfalt des Islams hin — also darauf, dass
das Islamische noch viel beliebiger konstruiert werden kann. Sie geifleln das Is-
lamverstiandnis der ,Kulturalisten® als falsch und einseitig, ohne selbst ein besse-
res zu haben. Der Islamverlust tritt auf beiden Seiten ein, weil der Bezug zu einer
— wie auch immer gedachten — historischen Tiefe oder islamischen Grundstruktur
nicht mehr existiert. Wihrend auf der einen Seite alles — vor allem alles Negative
— Islam sein kann, ist es auf der anderen Seite im Zweifelsfalle fast nichts mehr:
,2Dummerweise wissen eben viele Muslime nicht besonders viel iiber ihre Religi-
on. Das macht das Ganze so gefihrlich.“** Ein solcher Satz spielt mit dem Paar
Muslim/Islam — der doxa der Islamwissenschaft — und ldsst beide Teile so weit
auseinander treten, dass sie nichts mehr verbindet: Wenn selbst Muslime, Mullas
und Ayatollahs in der Islamischen Republik nicht wissen, was Islam ist, wie
konnen ,wir‘ dann den Islam fiir das verantwortlich machen, was Muslime tun?
Ironischerweise tendieren vor allem die in den Medien agierenden Islamwis-
senschaftler dazu, das Handeln von Muslimen gerade nicht oder nicht ausschlief3-
lich unter Bezug auf einen der genannten islamischen Referenzpunkte zu erkla-
ren. Wihrend Islamkritiker das Islamische am Terror durch Verweis auf Koran-
verse, historische Vorldufer, soziale Normen, Denkkategorien oder durch Hass
auf den Westen verstindlich machen, so weisen Islamwissenschaftler oftmals
nach, dass der jeweilige islamische Bezug fragwiirdig konstruiert ist. Als typi-
sches Beispiel fiir dieses Vorgehen darf ein Vortrag gelten, in dem Navid Ker-
mani alle islamischen Beziige zu den Attentétern des 11. Septembers solange de-
konstruierte, bis ihm nichts anderes mehr iibrig blieb, als die Terroranschlige ei-
ne Form von Nihilismus® oder Faschismus®' zu nennen, welche im iibrigen auf

29 Katajun Amirpur: ,,Prozessiert! Demonstriert! Aber bekennt euch endlich!®, in: Siid-
deutsche Zeitung vom 10.11.2004.

30 Navid Kermani: Dynamit des Geistes. Martyrium, Islam und Nihilismus, Gottingen:
Wallstein 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 185

dem Riickzug sei. Das Problem an diesem Erkldrungsmuster ist, dass islamische
lediglich durch nicht-islamische Bezugspunkte ersetzt werden, obgleich die Ge-
walttéter trotz aller Dekonstruktion Muslime bleiben. Der gewohnliche Islamkri-
tiker geht davon aus, dass die Attentéter aus ,islamischen‘ Griinden morden —
seien diese nun religios, kulturell oder ideologisch. Hingegen bestreitet sein Kon-
trahent, der Islambild-Kritiker, dass die Motive der Attentiter rein islamische
seien; er bescheinigt den Tétern dadurch ein geriittelt Maf3 an Schizophrenie, weil
sie von der Islamitit ihrer Handlungsweise iiberzeugt sind und selbst viele Mus-
lime daran glauben, obwohl ihnen die Kritik das Gegenteil nachweisen kann.
Dem Publikum werden folglich zwei vollkommen rationale Erkldrungen angebo-
ten, warum Muslime gar nicht anders konnten, als vollkommen irrational zu sein
und zu handeln. Die kulturalisierte Variante fiihrt das Irrationale auf den irratio-
nalen Islam, die sozialpsychologische auf ein falsches Verstidndnis des Islams zu-
riick. Terrorismus ist entweder die logische Folge aus pathologischen Verhiltnis-
sen oder die wiitende Reaktion darauf. Der islamische Irrweg wird entweder
durch die Unfihigkeit zur Modernisierung ausgelost’ oder durch eine Abfolge
,demiitigender* historischer Ereignisse, verlorener Kriege oder nachteiliger 6ko-
nomischer und sozialer Entwicklungen.** Da fiir diese Demiitigungen auch die
politische Einmischung des Westens verantwortlich gemacht wird und ,,die meis-
ten Araber [...] wissen®, dass sie trotz ihrer Sehnsucht nach Rechtsstaat, Wohl-
stand und Fortschritt ,,vom Westen nichts zu erwarten haben““, wird oft genug
ein paradoxes Fazit nahe gelegt: sei es, dass suggeriert wird, westliche Politik sei
nur kurzsichtig an eigenen (materiellen) Interessen ausgerichtet, anstatt auch die
Perspektive der Araber zu beriicksichtigen, was den eigenen Interessen ,eigent-
lich* viel besser niitzte; sei es, dass behauptet wird, eine Besserung des ,,Kranken
Mannes am Bosporus® setzte voraus, dass der Westen sich nicht wie bisher
»falsch®, sondern endlich einmal ,,richtig” einmische und beispielsweise die de-
mokratischen Krifte unterstiitze — obwohl westliche Unterstiitzung fiir arabische
Politiker faktisch einem politischen Todesurteil gleichkommen kann und theore-
tisch die ,demiitigende‘ Infantilisierung des Hilfe bediirftigen Arabers fort-
schreibt.

Oft genug fiihrt die Kritik an Huntington nur zum Abbau eines Kulturalis-
mus, an dessen Stelle ein anderer aufgebaut wird. Symptomatisch fiir diese Prob-
lematik ist der Versuch, Patriarchat, Frauen-Unterdriickung, Méddchen-Beschnei-
dung, Zwangsheirat und Ehrenmord als etwas darzustellen, was nicht direkt mit
Islam zu tun habe, sondern dort halt auch vorkomme und islamisch gerechtfertigt

31 Interview mit Navid Kermani: ,,.Der islamistische Traum ist aus®, in: die tageszei-
tung vom 3.11.2001.

32 B. Lewis: Die Wut.

33 Zum Beispiel Sonja Hegasy: ,,Arabiens Versailles®, in: Die Zeit, 6.5.2004, S. 4.

34 Zum Beispiel Michael Liiders: Im Herzen Arabiens. Stolz und Leidenschaft — Be-
gegnung mit einer zerrissenen Kultur, Freiburg: Herder 2004, S. 25.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | MANFRED SING

werde; was aber natiirlich nicht heiBe, dass es islamisch sei.”> Wihrend Ayaan
Hirsi Ali die Musliminnen aus dem islamischen ,,JJungfrauenkifig® befreien
will*® und Necla Kelek am Beispiel von Importbriuten pauschal auf Probleme
,tirkischen Lebens in Deutschland*®” hinweist, deutet Katajun Amirpur ,,arran-
gierte Ehen* als Praxis eines Unterschichtenmilieus und als Spitwirkung der ana-
tolischen Herkunft der ersten Gastarbeiter-Generation.”® Warum diese Erklirung
zutreffender oder weniger kulturalistisch sein soll als die ,islamische‘ von Hirsi
Ali und die ,tiirkische von Kelek, ist indes nicht ersichtlich. Unterschiedlich ist
lediglich die Wortwahl, weil an Stelle von ,Islam‘ oder ,Tiirken* ,Anatolien‘ ein-
gesetzt wird und irgendwelche sozialen Griinde angefiihrt werden, als gibe es
diese losgelost von kulturellen Weltwahrnehmungs- und Weltdeutungsmustern.
Ahnlich verhilt es sich, wenn ,die‘ Iraner als ,vOllig unreflektiert pro-
amerikanisch® und Iran als das eigentlich USA-freundlichste Land im Mittleren
Osten dargestellt werden.*” Unfreiwillig komisch erscheint es, wenn angesichts
des so genannten Karikaturenstreits von 2006 als ,.entscheidende Frage* ausge-
geben wird, ob ,die‘ Muslime Humor haben und lachen konnen, — eine Frage, die
dann mit dem Verweis auf eine lange, bis ins Mittelalter zuriickreichende isla-
misch-persische Humortradition beantwortet wird.** Wihrend die ,Kulturalis-
mus‘-Kritiker den westlichen Medien generell unterstellen, islamophobe Stereo-
type zu verbreiten und in ahistorischer Weise alle Muslime in einen Topf zu wer-
fen, verfahren sie unter Umstdnden mit den Christen in gleicher Weise: Auf der
einen Seite bezweifeln sie fiinf Jahre nach dem 11. September noch immer, ob
Gewalt etwas mit dem Islam zu tun habe, und sind sich sogar sicher, dass es sich
bei diesem Zusammenhang nur um ein ,,stolzes Vorurteil“*! handelt. Auf der an-
deren Seite werden die Papst-Zitate in Regensburg natiirlich in den Kontext des

35 Siehe zum Beispiel Katajun Amirpur: ,,Feindbild Islam®, in: die tageszeitung vom
5.12.2005, S. 11. Sabine Schiffer: ,,Musliminnen in Deutschland. Von Kronzeugen
und Halbwahrheiten®, http://qantara.de/webcom/show_article.php?wc_c=469&wc_
id=501 vom 1.3.2007.

36 Ayaan Hirsi Ali: Ich klage an. Pliadoyer fiir die Befreiung der muslimischen Frauen,
Miinchen, Ziirich: Piper 2004. Etwas weniger polemisch: Irshad Manji: Der Auf-
bruch. Pliadoyer fiir einen aufgeklirten Islam, Frankfurt/M: Eichborn 2003.

37 Necla Kelek: Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des tiirkischen Lebens
in Deutschland, Koln: Kiepenheuer&Witsch 2005.

38 K. Amirpur: ,,Feindbild*.

39 Katajun Amirpur: ,Iran auf der Achse des Bosen, www.kas.de/db_files/dokumen-
te/auslandsinformationen/7_dokument_dok_pdf 1225_1.pdf vom 1.3.2007. Katajun
Amirpur: ,,Die Revolutionire sind miide®, in: Der Tagesspiegel vom 20.6.2003.

40 Katajun Amirpur: ,,Was Gott will — Es gibt kein islamisches Bilder- und Humorver-
bot“, in: Frankfurter Rundschau online vom 11.2.2006; abrufbar unter: http://davo.
uni-mainz.de/info/060215.htm vom 1.3.2007.

41 Hilal Sezgin: ,,Stolzes Vorurteil, in: die tageszeitung vom 20.09.2006, S. 11.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 187

Blutvergieens im Namen der christlichen Religion gestellt, angefangen von den
Kreuzrittern bis hin zur Ausrottung der Indianer.*

Oftmals weisen Wissenschaftler in den Medien — im x-ten Aufguss der The-
sen Edward Saids — darauf hin, dass das Islambild in den Medien zu einseitig sei
und die Angste der Zuschauer schiire.*’ In einer aktuellen Untersuchung kritisie-
ren Kai Hafez und Carola Richter einen Kampagnen-Journalismus gegen den Is-
lam.** Sie haben nachgezihlt, dass 80 Prozent aller Islam-Beitriige in ARD und
ZDF ,,gewalt- und konfliktorientiert™ seien, was — ohne weitere Inhaltsanalyse —
bereits als unausgewogen und vorurteilsverstiarkend gewertet wird. Nur knapp 20
Prozent der Berichte behandelten Kultur und Alltag der Muslime. Diese Marge
entspreche keiner differenzierten Behandlung des Themas und miisse im Sinne
des offentlich-rechtlichen Informationsauftrages weiter ausgebaut werden.

Erstaunlich an dieser Medienschelte sind mehrere Punkte, vor allem aber,
dass bereits die Berichterstattung iiber Konflikte als negativ und unausgewogen
bewertet wird: Welche Vorstellung von der Aufgabe der Medien wird hier zu-
grunde gelegt? Soll etwa eine ,,konfliktorientierte Berichterstattung durch Frie-
densprophezeiungen® ersetzt werden? Oder soll jedem Bericht von einem Bom-
benanschlag einen Reportage iiber ,die‘ Kultur folgen? Aber iiber welche Kultur
in welchem Alltag — in Bagdad oder in Birmingham? Wenn ernsthaft Hommos
als ,die andere Seite‘ von Hamas angesehen wird, so lésst sich die Gegenfrage
stellen, ob hier nicht einem Kulturalismus das Wort geredet wird, der vorder-
griindig kritisiert wird. Offensichtlich sind sich die Medienkritiker noch nicht
einmal dariiber im klaren, dass Reportagen iiber ,Alltag und Kultur® des Islams
nicht aufgrund eines genuinen Interesses einen Sendeplatz erhalten, sondern weil
sich dahinter bereits das journalistische Gespiir fiir eine ,andere Seite‘ des The-
mas und das hohe Publikumsinteresse fiir alles irgendwie ,Islamische‘ verbergen.
Die 20 Prozent ,Alltag und Kultur® bilden nicht das Potenzial fiir die Korrektur
eines Islambildes, sondern stellen lediglich ein Segment des Islam-Marktes dar.

42 Ebd.

43 Siehe beispielsweise: Sabine Schiffer: Die Darstellung des Islams in der Presse.
Sprache, Bilder, Suggestionen. Eine Auswahl von Techniken und Beispielen, Erlan-
gen, Niirnberg 2004. Andreas Pflitsch: Mythos Orient. Eine Entdeckungsreise. Frei-
burg u.a..: Herder 2003. Jochen Hippler/Andrea Lueg: Feindbild Islam oder Dialog
der Kulturen, Hamburg: Konkret 2002 [11993].

44 Kai Hafez/Carola Richter: ,,Das Gewalt- und Konfliktbild des Islams bei ARD und
ZDF. Eine Untersuchung offentlich-rechtlicher Magazin- und Talksendungen®,
www2.kommunikationswissenschaft-erfurt.de/uploads/bericht_islam_in_ard_und_
zdf_2005_2006.pdf vom 1.3.2007. Siehe auch das Interview mit Hafez unter www.
sicherheit-heute.de/gesellschaft,255,Islam_Medienberichte_schueren_die_Aengste_
der_Buerger.htm vom 1.3.2007.

45 Kai Hafez: ,,Der Machtantritt der Hamas birgt die Chance auf ein Ende der Gewalt
im Nahen Osten®, in: die tageszeitung vom 28.02.2006.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | MANFRED SING

Die komplizenhafte Gegnerschaft der Islam-Experten

Der Schlagabtausch zwischen den verschiedenen Islam-Experten verdeckt grund-
sitzliche Gemeinsamkeiten, namlich ihre komplizenhafte Gegnerschaft. Alle
Sorten von Islam-Bedrohungs-Aufkldrungs-Literatur gehdren zum Spiel um die
Deutungshoheit, das unterschiedliche Akteure der herrschenden Elite — Akade-
miker, Politiker, Journalisten — zu ihrem eigenen Vorteil zu spielen versuchen. In
einem selbst-referentiellen Diskussions-Zirkel fithren sie gegeneinander einen
gemeinsamen Kampf um knappe Giiter: Aufmerksamkeit, Sendezeit, Verkaufs-
zahlen, Fordermoglichkeiten, Finanztopfe. Die Forderung, mit Muslimen miisse
endlich ,auf gleicher Augenhohe geredet werden, schlieit die Verachtung fiir
die ,,Schleierliteratur“46 und fiir Kronzeuginnen a la Kelek, Hirsi Ali und Seyran
Ates nicht aus. Vielmehr ist der Gegensatz konstitutiv fiir die Debatte, weil die
Korrekturliteratur nur unter dem Anspruch gedeihen kann, man habe der ,,ver-
antwortungslosen Reduktion eines komplexen Sachverhalts“, der ,,antiislami-
schen Leseerwartung® und den ,,Halbwahrheiten” auf dem gemeinhin ,.reieri-
«“7 etwas Sachliches
entgegenzustellen. Erst die Wettbewerbssituation um knappe Giiter — die ,richti-
ge‘ Deutung des Islams und die Aufmerksamkeit des Publikums — erzeugt die
notwendige Spannung fiir weitere Publikationen und Talk-Runden. Die ,Islam‘-
Debatte speist sich nicht nur aus sich selbst heraus, sie erzeugt auch Legitimation
fiir bestimmte Themen und politisches Handeln. Die Vorstellung, Experten konn-
ten durch ihr objektives Wissen die Probleme 16sen helfen, ist eine nette, aber
keineswegs selbstlose Idee, zumal in Zeiten knapper werdender Mittel und Stel-
len. Das heif3t nicht, dass die Themen unwichtig wéren, fiir die sich die Experten
zustindig erkldren. Doch sichern sich die Experten ihre Position, indem sie sich
am herrschenden Diskurs beteiligen, der auf eine Repression der wenigen gefihr-
lichen Muslime und eine reibungslose Integration der vielen gutmiitigen abzielt.
Wer nicht gejagt werden muss, soll in einen fruchtbaren Dialog eingebunden
werden. Vorausgesetzt, es gibt gentigend finanzielle Mittel und den politischen
Willen dafiir. Weil an beidem jedoch offensichtlich Mangel herrscht, fithren die
Experten stets Beschwerde, dass das Geld an der falschen Stelle ausgegeben
werde, beispielsweise fiir Geheimdienste anstatt fiir Dialog.*® Das Publikum wird
mit dem Hinweis in Aufregung gesetzt, dass sich aufgrund der bisherigen Politik
bedrohliche Szenarien am Horizont abzuzeichnen beginnen, und mit dem Hin-
weis beruhigt, dass es angesichts dieser Bedrohung rationale Gegenstrategien
gibt, die allerdings gegeniiber dem politischen Gegner durchgesetzt werden
miissten.

schen und ,,sensationsliisternen Buch- und Medienmarkt

46 K. Amirpur: ,,Feindbild®.

47 S. Schiffer: ,,Musliminnen®.

48 Michael Kiefer/Eberhard Seidel: ,,Kultur des Ressentiments®, in: die tageszeitung
vom 26.11.2005, S. 11.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 189

Gemeinsam ist den Debattenbeitriigen auch die Uberzeugung, dass der dro-
hende oder sich vertiefende kulturelle Graben durch Sozialtechniken (Uberwa-
chung, Sprachforderung, Anerkennung) iiberwunden werden konne und dass
deshalb Institutionen der kulturellen Reprisentation ins Leben gerufen werden
miissten. So erzeugt die Debatte ein kulturalisiertes Anderes: obwohl jeder
Mensch verschiedene Identititen — Religion, soziale Herkunft, Nationalitit, Be-
ruf, Alter, Geschlecht — in sich vereint, die je nach Kontext unterschiedliches
Gewicht tragen, werden Muslime vorwiegend tiber eine exklusive Identitdt wahr-
genommen, die sowohl positiv als auch negativ bewertet werden kann. Denn
selbst wer in der Integrationsdebatte die ,Unvereinbarkeit® des Islams mit der
deutschen Leitkultur als Glaubenssatz vertritt, muss Leitbilder der Harmonie fin-
den, weil ansonsten die Programme der Umerziehung und Einbiirgerung
(,Fordern und Fordern*®) sinnlos wéren: Der ,gute Muslim‘ muss moglichst sicher
vom ,bosen Muslim* zu unterscheiden sein. So konnen wihrend der Fu3ball-WM
Musliminnen mit Kopftiichern in Schwarz-Rot-Gold im Fernsehen auftreten, am
Kebab-Stand Deutschlandfahnen schwenken, die Nationalhymne singen und
stolz erklédren, sie hitten im Gegensatz zu den meisten Deutschen kein Problem
mit dem Patriotismus, was ihnen ja auch leichter falle, weil sie zwar Deutsche,
aber unbelastet von deutscher Geschichte seien.

Das Schwanken zwischen vollkommener Unvertriaglichkeit und kompletter
Harmonie offenbart nicht nur eine Schwundstufe der Differenzierungsfihigkeit.
Vielmehr verstirken die einféltigen medialen Leitbilder bei der Mehrheitsbevol-
kerung das Gefiihl einer Uneinschitzbarkeit, weil die Muslime in Deutschland
zwar mehrheitlich keine Terroristen sind, aber dennoch nicht téglich mit deut-
schen Wimpeln wedeln. Gleichwohl geben sich die Experten erstaunt, dass die
Tendenz zur Identitétspolitik auf der einen Seite das identitétsstiftende Verhalten
auf der anderen verstirkt, dass also beispielsweise die europaweite Debatte um
Kopftuch-Verbote die Zahl der getragenen Tiicher eher erhoht, denn verringert
hat. Oder dass nicht nur Musliminnen, die freiwillig ein Kopftuch tragen, sich
fragen lassen miissen, wie sie’s mit der Religion halten und ob sie unterdriickt
sind, sondern auch Musliminnen, die kein Kopftuch tragen: sind sie wirklich re-
ligios und kaschieren sie ihre Unterdriickung nur besonders geschickt?

Reslimee

Islam-Experten in den Medien definieren meistens einen Ausschnitt als Islam,
um fiir eine harte Haltung gegeniiber islamischer Intoleranz, fiir einen Dialog auf
gleicher Augenhohe oder fiir eine Korrektur des Islam-Bildes zu werben. Die
Wabhl des Ausschnittes héngt in der Regel mit der Haltung eines Experten gegen-
iiber dem zusammen, was er als Islam definiert hat. Mediale Auseinandersetzun-
gen beziehen sich daher nicht allein auf Islam-Bilder (,guter Muslim* vs. ,boser
Muslim®), sondern auch auf die Haltung der Islam-Experten (,guter Experte® vs.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | MANFRED SING

,boser Experte). Daher wird in den Medien fortwihrend der ,Orientalismus‘-
Vorwurf von Edward Said recycelt. Dieser Vorwurf wird von allen Seiten erho-
ben, vor allem aber von jenen Experten, die behaupten, ,die‘ Massenmedien wiir-
den ein falsches Islambild verbreiten — also nicht ,die‘ Experten, die gebraucht
werden, um dieses Bild zu korrigieren. Ziel dieses Beitrages war es deshalb zu-
ndchst einmal, die Skepsis der Medienrezipienten gegeniiber dieser Expertokratie
zu schiiren: Islamwissenschaftler treten — wie andere Experten in den Medien
auch — im Gewande objektiver Wahrheit und unabhéngiger Meinungsduflerung
auf. Wenn sie es als ihre Aufgabe ausgeben, das herrschende Islambild differen-
zieren zu miissen, stellt sich jedoch stets die Frage, im Dienste welcher Interes-
sen diese Differenzierung geschehen solle.

Die weitere Intention dieses Beitrages war es, darauf hinzuweisen, dass eine
— wie auch immer geartete — Differenzierung oder Korrektur des Islambildes
nicht gelingen kann. Dies liegt zum einen in der Funktionsweise der Medien be-
griindet: Pauschalisierung, Personifizierung, Dramatisierung von Konflikten.
Zum anderen haben die Medienbilder enormen Sekundirnutzen fiir Islamwissen-
schaftler. Die Klage iiber ,,zu tolerante* oder ,,zu einseitige* Islambilder zielt
nicht auf eine ,Losung‘ der gegenwirtigen Probleme ab, sondern hilft Experten
und Wissenschaftlern lediglich, die eigene ,liberlegene‘ Position herauszukehren
und es sich dadurch im status quo bequem zu machen. Jeder Wissenschaftler, der
einen Zeitungsartikel nicht als undifferenziert kritisieren konnte, hitte sein
Handwerk nicht gelernt. Das Lamentieren der Wissenschaftler iiber Medienbilder
fiihrt genauso wenig irgendwohin wie das Debattieren der Expertokratie. Zwar
suggerieren Islamwissenschaftler gerne, der Kampf gegen Medienbilder sei ein
Kampf gegen Windmiihlen. Doch gerade dieses Bild von der eigenen Rolle trifft
nicht zu; es setzte ndmlich voraus, dass es einen wissenschaftlich verbiirgten
Konsens iiber das richtige Islambild gibe, sowie ein gemeinsames Interesse der
Islamwissenschaftler, dieses eine Bild durchzusetzen. Doch nicht einmal das ge-
meinsame Interesse kann vorausgesetzt werden. Denn die finale Korrektur des
Islambildes wire vor allem fiir diejenigen unangenehm, die derzeit am meisten
Nutzen aus dem Korrigieren schlagen; sie lige also gerade nicht im Interesse der
sich gegenseitig kritisierenden Islam-Expertokratie. Die Existenzberechtigung
der Experten basiert auf der Uniibersichtlichkeit der Islambilder, weil aus dieser
Uniibersichtlichkeit das populdre Bediirfnis nach Orientierung erwichst. Die
Deutungskédmpfe unter den Experten tragen wiederum zur Verwirrung des Publi-
kums und zur Existenzsicherung der Experten bei.

Eine ,Korrektur® der Islambilder scheitert auBerdem am diffusen Objekt der
Begierde, denn nicht nur das Orient-Bild ist heutzutage imaginir, sondern auch
die Kritik daran. Die von Edward Said beschriebenen Oriente der Imagination —
der religiose, der romantische, der kolonisierte, der kulturelle und durch Migrati-
on auch der geographische Orient — sind uns mittlerweile abhanden gekommen.
Auf den Ruinen dieser Oriente haben sich nun die Islam-Experten versammelt,
um Kassandras eines diffuseren Phdanomens zu spielen. Der Islam ist zum ge-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 191

spenstischen Wiedergidnger des verlorenen Orients geworden und fungiert als
Platzhalter der Imagination. Im Gegensatz zur kolonialen Erzéhlung tiber den
Orient stellt die Deutung des Islams jedoch keinen klar umrissenen, imaginierten
Ort des Anderen, keine bloBe Projektionsflache fremder Wiinsche und kein Ko-
lonialprojekt mehr dar. Der Islam, als Ausdruck kultureller Differenz, ist viel-
mehr mit Formen der Selbstaffirmation und Selbstabgrenzung verkniipft. In ih-
nen dauern zwar die Obsessionen und Phantasmen des Orientalismus fort, die
weiterhin die Imagination gefangen halten. Doch kann der ,Islam‘ sowohl mit
den Stereotypen des Orientalismus als auch mit deren Dekonstruktion angefiillt
werden. Der Begriff ,Islam‘ ist an Bedeutungen iibervoll und entleert — sei es,
dass jedes beliebige Phanomen auf einen islamischen Faktor zuriickgefiihrt wird,
sei es, dass jegliche Verbindung zu einem islamischen Faktor gekappt wird.

Dass sich die Islamwissenschaft mit den medial vorherrschenden Islambil-
dern auseinandersetzt, ist bis zu einem gewissen Grade unvermeidlich, aber auch
vergebene Liebesmiih‘. Einerseits gehoren die medialen Islambilder zu den
Rahmenbedingungen, in denen sich die Islamwissenschaft heutzutage wiederfin-
det und auf die sie reagieren muss. Andererseits kann es weder Aufgabe noch
Ziel der Wissenschaft sein, die in den Medien polemisch verhandelten Fragestel-
lungen zu bearbeiten oder abschlieBend zu beantworten. Wer fiir eine stirkere
Nutzbarmachung der Islamwissenschaft in der Politik oder Offentlichkeit pl-
diert, sollte sich klar machen, dass eine Funktionalisierung oder Popularisierung
islamwissenschaftlicher Ergebnisse ldngst geschieht, weil verschiedene Akteure
je nach Interessenslage auf passende Islambilder zuriickgreifen.

Was kann, was soll die Islamwissenschaft stattdessen leisten? Die Islamwis-
senschaft kann und muss die von Muslimen und Nicht-Muslimen verwendeten
Begriffe und Kategorien in Frage stellen. Insofern als die Re- und Dekonstrukti-
on von Begriffen, Mythen und Narrativen eine wesentliche Aufgabe von Wissen-
schaft ist, wird der Islamwissenschaft die Arbeit nicht ausgehen. Sie wird aber
eher das Bewusstsein fiir die Komplexitit der Zusammenhénge schirfen, denn zu
einfachen Losungen beitragen.

Das Fach Islamwissenschaft hat sich damit abzufinden, dass der Einfluss der
Massenmedien auf die 6ffentliche Wahrnehmung des Islams grofer ist als der
Einfluss der Islamwissenschaft. Da Politiker, Journalisten und Offentlichkeit
vom universitdren Fach seit dem 11. September eindeutigeres Orientierungswis-
sen einfordern, wird es zwischen diesen Erwartungen auf der einen und den wis-
senschaftlichen Fragestellungen und Resultaten auf der anderen Seite weiterhin
eine Diskrepanz geben. Besonders die Arbeitsteilung zwischen Wissenschaft und
Medien ist strukturell nicht aufhebbar, auch wenn sich Islamwissenschaftler in
die Mediendebatte einmischen und Teile des Faches unter dem Druck der Offent-
lichkeit veridndern. Es ist zwar moglich, die Diskrepanz zwischen Wissenschaft
und Offentlichem Interesse (und die daraus resultierenden nachteiligen Auswir-
kungen) differenziert zu analysieren, nicht jedoch, die in den Medien herrschen-
den Islambilder durch die Wissenschaft zu ,differenzieren‘.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | MANFRED SING

Weiter sollte sich das Fach darauf einrichten, dass es sich mit unkundigen
ebenso wie mit kundigen Vorurteilen auseinanderzusetzen hat. Wissen iiber den
Islam, das als ,solide‘ daherkommt, mag entweder als banal oder verldsslich gel-
ten; wissenschaftlich gesehen, ist es damit entweder uninteressant oder verdich-
tig. Eine besonders starke diskursive Macht hat die These vom ,Kampf der Kul-
turen‘ entfaltet, weil sowohl deren Befiirworter als auch Kritiker oftmals
Schwarz-WeiB-Bilder zeichnen und bestehende Konflikte auf simple Gegensitze
reduzieren, zwischen zwei oder maximal vier Identititen: zwei innerhalb jeder
Kultur.*’ Im Gegensatz hierzu muss eine wissenschaftliche Analyse auf die Viel-
zahl der an einem Konflikt beteiligten internationalen, regionalen und lokalen
Akteure hinweisen.

Es ist Marco Scholler zuzustimmen, wenn er fordert, die Islamwissenschaft
miisse ,,Buntheitskompetenz* fordern oder sie tauge nichts.”® Wenig sinnvoll er-
scheint es jedoch, wenn er die Islamwissenschaftler — teilweise entsprechend ih-
rem Selbstverstindnis — gleichfalls nur in zwei Lager einteilt: rationale Universa-
listen und hermeneutische Kulturrelativisten. Mit einem derart einfachen Gegen-
satz wird die farbenblinde These vom ,Kampf der Kulturen® nur auf einer ande-
ren Ebene reproduziert, ndmlich als Haltung der Islamwissenschaftler gegeniiber
ihrem Studienobjekt. Die wissenschaftliche Praxis ist bedeutend farbenfroher als
diese theoretische Rekonstruktion der Praxis, und sie sollte es auch bleiben.

49 Stefan Weidner: ,,Zum Kampf der Waffen und Begriffe. Uber harte und weiche Is-
lamdeutungen®, in: Merkur 662 (2004), S. 500-509.
50 M. Scholler: Methode, S. 125.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Islamwissenschaft und der 11. September

GUIDO STEINBERG (BERLIN)

Der 11. September hat sich nicht nur fiir die Weltpolitik, sondern auch fiir die Is-
lamwissenschaft in Deutschland als ein Wendepunkt erwiesen. Bis dahin hatte
die deutsche Gesellschaft nur sporadisch wahrgenommen, dass es ein kleines
,Orchideenfach® gibt, das sich nicht nur mit dem Islam als religioser Grofe, son-
dern auch der Kultur, Geschichte und seltener der Politik der islamischen Welt
befasst. In der Vergangenheit hatten Krisen wie der Aufruf Ayatollah Khomeinis
zum Mord an Salman Rushdie 1989 oder der Golfkrieg 1990/1991 ein kurz auf-
flammendes, dann aber ebenso schnell wieder nachlassendes Interesse an der Re-
gion und denjenigen, die sich hierzulande ihrer Erforschung widmen, hervorgeru-
fen. Nach den Anschldgen auf World Trade Center und Pentagon hingegen geriet
die Islamwissenschaft nachhaltiger als bisher in den Fokus einer interessierten
Offentlichkeit und auch der Politik.

Die neue Situation konfrontierte die deutsche Islamwissenschaft mit einer
Reihe von Herausforderungen. Erstens schuf das plotzliche grole Medieninteres-
se eine Nachfrage, die die deutschen Islamwissenschaftler kaum befriedigen
konnten. Dies lag zum einen an ihrer vergleichsweise geringen Zahl, dariiber
hinaus jedoch auch daran, dass das Phinomen ,islamistischer Terrorismus‘ — der
nun das grofte Interesse fand — kein Bestandteil des herkommlichen islamwis-
senschaftlichen Curriculums (so es ein solches iiberhaupt gibt) ist und lediglich
als Begleiterscheinung des Islamismus behandelt wird. Dies fiihrte dazu, dass
sich viele Politikwissenschaftler, Publizisten und Journalisten ohne Regionaler-
fahrung oder islamwissenschaftliche Ausbildung bemiihten, die offentliche Lii-
cke zu fiillen — mit einigem Erfolg, wenn auch bei sehr unterschiedlicher Qualitit
der Beitrige. Zweitens geriet die Islamwissenschaft in die Kritik. Meist hief} es,
sie habe die Bedeutung des islamistischen Terrorismus nicht rechtzeitig erkannt
und sich statt den ungleich relevanteren Gegenwartsthemen génzlich abwegigen
Wissensgebieten wie beispielsweise der klassischen persischen und arabischen
Lyrik, der Philosophie und Linguistik oder gar der Prosodie gewidmet. Zwar war
diese Kritik bei weitem nicht so ausgepriagt wie in den USA, wo Martin Kramer

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | GUIDO STEINBERG

mit seinen ,,Ivory Towers on Sand: Middle Eastern Studies in America®' zum
Generalangriff auf die amerikanischen Nahoststudien und Islamwissenschaft
blies. Dennoch konnte auch deren deutsches Pendant den Eindruck nicht entkraf-
ten, nicht auf der Hohe der Zeit zu sein und sich héufig mit irrelevanten Themen
zu befassen. Dies mag dazu beigetragen haben, dass, trotz der offensichtlichen
tagespolitischen Bedeutung profunder islamwissenschaftlicher Kenntnisse, die
deutsche Islamwissenschaft von Mittelkiirzungen und Stellenstreichungen nicht
ausgenommen blieb. Drittens — und dies war mindestens ebenso sehr eine Chan-
ce wie eine Herausforderung — entstand schlagartig ein Arbeitsmarkt fiir Islam-
wissenschaftler, die trotz einer im Detail scheinbar nicht vollkommen adiquaten
Ausbildung nun begehrte Spezialisten waren, fiir die zahlreiche Stellen in der
Ministerialbiirokratie, bei der Polizei und den Nachrichtendiensten geschaffen
wurden. Obwohl dies zunichst eine sehr positive Entwicklung war, musste sie
unweigerlich dazu fiihren, dass die in der deutschen Islamwissenschaft vermittel-
ten Fihigkeiten der Absolventen nun auf breiterer Basis einem Praxistest unter-
zogen wurden. Soweit dies von aufien zu beurteilen ist, fiel dieser Test bisher
tiberwiegend positiv aus, was ein erstes Indiz dafiir ist, dass die deutsche Islam-
wissenschaft ihre Studierenden nicht vollkommen an der Wirklichkeit vorbei
ausbildet.

Die Frage, der sich die Islamwissenschaft in dieser Situation dennoch stellen
muss, ist, was ihre Funktion aufler der meist unbeabsichtigten Ausbildung kiinf-
tiger Nachrichtendienstler nach dem 11. September 2001 sein kann. Was kann
und muss die Islamwissenschaft zur Erklirung von Politik, Wirtschaft, Gesell-
schaft und Kultur der islamischen Welt beitragen und inwiefern muss sie sich zu
diesem Zweck dndern? Soll sie sich etwa aus ihrer philologischen Tradition 16-
sen, um sich unter vermehrter Zuhilfenahme von Methoden aus der Sozialwis-
senschaft weiterzuentwickeln und Terrorismusspezialisten ausbilden? Oder soll
sie philologische Traditionen pflegen und auf die Ausbildung der Studenten in
moglichst vielen ,Islamsprachen‘ setzen? Gibt es moglicherweise einen Mittel-
weg? Um diese Fragen zu kléren, soll hier am Beispiel des islamistischen Terro-
rismus untersucht werden, was die deutsche Islamwissenschaft zur Kldrung die-
ser einen wichtigen Gegenwartsfrage leisten kann und inwieweit ihr bisheriger
Beitrag darauf schlieBen lisst, dass die Disziplin Defizite aufweist, die behoben
werden sollten.

Man kann den moglichen und notwendigen Beitrag der Islamwissenschaft
zur Erforschung des islamistischen Terrorismus vor allem an zwei Problemfel-
dern verdeutlichen: erstens der Betonung der lokalen Verankerung des transnati-
onalen Terrorismus im Gegensatz zu den in Politikwissenschaft, Politik und Of-
fentlichkeit verbreiteten Globalisierungstheorien, und zweitens der Erforschung

1 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand: Middle Eastern Studies in America, Wash-
ington: Washington Institute for Near East Policy 2001.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 195

militanter islamistischer Ideologien, die nur die Islamwissenschaft leisten kann.
In beiden Themenfeldern konnte und sollte die deutsche Islamwissenschaft mehr
beitragen. Um zu diesen Themen Substantielles beizutragen, sind profunde
Kenntnisse der Geschichte, Kultur und Sprachen der islamischen Welt vonnéten.
Die wiinschenswerte Rezeption historischer und sozialwissenschaftlicher Metho-
den ist ohnehin in vollem Gange und erleichtert auch die Vermittlung von Ar-
beitsergebnissen in Nachbardisziplinen. Sie darf aber keinesfalls die Erlangung
sprachlicher Kompetenz und die daran gebundenen historischen und kulturellen
Kenntnisse beeintrichtigen. Insofern wird diese Untersuchung moglicher Beitra-
ge der Islamwissenschaft zur Kldrung eines wichtigen Gegenwartsproblems zei-
gen, dass sie auf keinen Fall ihre besondere Stérke, die ausgeprigte philologische
Kompetenz, aufgeben darf.

Arabische Birgerkriege, kein Kampf der Kulturen

Untersuchungen zum islamistischen Terrorismus, die islam- und regionalwissen-
schaftliche Forschungsergebnisse nicht beriicksichtigen, laufen Gefahr zu iiber-
sehen, wie sehr al-Qa‘ida und andere terroristische Organisationen weiterhin
durch ihre Heimatlinder geprigt sind. Dies betrifft insbesondere, wenn auch
nicht ausschlieBlich, ihre Zielsetzungen, denn es geht der iiberwiegenden Mehr-
zahl der Jihadisten weiterhin darum, politische Systeme in ihren Heimatlindern
zu @ndern. Der islamistische Terrorismus war und ist immer noch viel mehr Aus-
druck arabischer Biirgerkriege als eines ,,Kampfes der Kulturen* gegen den Wes-
ten. Um dies festzustellen, geniigt oft schon eine recht kursorische Lektiire jiha-
distischer Literatur und der Abgleich mit der weiterhin stark landsmannschaftli-
chen Binnenstruktur terroristischer Gruppierungen und ihren konkreten Aktio-
nen. Wenn man allerdings die Darstellungen des islamistischen Terrorismus in
Wissenschaft und Medien der letzten Jahre Revue passieren ldsst, stellt man
schnell fest, dass eine solche Sichtweise, die nicht nur die Wurzeln, sondern auch
die Zielsetzungen und die Grundlagen der Organisationsstruktur islamistischer
terroristischer Gruppen in ihren Heimatlindern sucht, zwar bekannt ist, sich aber
nicht durchgesetzt hat. Globale, transnationale Erkldrungsmuster dominieren
weiterhin. Hier zeigt sich, dass die deutsche Islamwissenschaft insgesamt Nach-
holbedarf hat, was die Kommunikation ihrer auch zu diesem Thema vorhandenen
Forschungsergebnisse nach auflen angeht.

Die Anschldge des 11. September 2001 wurden schnell zum Symbol einer
Bedrohung, die nach Ansicht vieler Kommentatoren vollkommen neuartig war.
Hier hatte erstmals eine terroristische Organisation, die ihr Hauptquartier in Af-
ghanistan aufgeschlagen hatte, Anschléige iiber drei Kontinente (Asien, Europa
und Amerika) hinweg geplant, organisiert und ausgefiihrt. al-Qa‘ida schien der
Prototyp eines ,neuen‘ oder ,transnationalen Terrorismus‘ zu sein, der nicht mehr
an eines oder mehrere Ziele in einem bestimmten Land gebunden war, sondern

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | GUIDO STEINBERG

Muslime aus aller Herren Linder vereinte, die den Westen im Allgemeinen und
die USA im Besonderen angriffen. Hiufig hief es nun in Politik und Offentlich-
keit, es handele sich bei al-Qa‘ida auch nicht mehr um eine Organisation im her-
kommlichen Sinne, sondern um ein Netzwerk. Dementsprechend konnten auch
herkémmliche Bekdmpfungsweisen nicht mehr geniigen. ,,Netzwerke bekampft
man nur mit Netzwerken® hieB es und heifit es in Sicherheitskreisen immer noch,
ohne dass der Nachweis erbracht worden ist, dass dem wirklich so ist oder dass
staatliche Biirokratien tatsichlich in der Lage wiren, netzwerkartig zu arbeiten.
Gliicklicherweise war die dieser ,Netzwerkhysterie‘ zugrunde liegende Sichtwei-
se der neuen Bedrohung weitgehend falsch, sonst hitten die neuen, globalen Ter-
rorismusbekdmpfer die al-Qa‘ida zunichst nicht so erfolgreich einddmmen kon-
nen. In der verbreiteten Interpretation der al-Qa‘ida als globales, transnationales
Phinomen spiegelte sich vielmehr der Einfluss von Globalisierungstheorien auf
die westliche Sicht der Welt. Bei al-Qa‘ida handelte es sich ndmlich vielmehr um
eine weitgehend herkommliche, das heifit stark national geprigte terroristische
Organisation, die erst als Reaktion auf die BekdmpfungsmaBnahmen der USA
und ihrer Verbiindeten lange nach dem 11. September einen stirker netzwerkar-
tigen Charakter annahm.

Islam- und Regionalwissenschaftler vertraten mehrheitlich ein Bild der Ter-
rororganisation, das eher auf ihre lokalen Wurzeln und nationalen Zielsetzungen
abhebt. Tatsdchlich war die al-Qa‘ida bis 2001 mitnichten eine Vereinigung von
Militanten aus allen Teilen der islamischen Welt, sondern vielmehr eine fast aus-
schlieBlich arabische Organisation, die von Saudi-Arabern und Agyptern domi-
niert wurde und deren Kern aufSerdem noch einige Jemeniten und Kuwaitis ange-
horten. Zudem handelte es sich nicht um eine integrierte transnationale Organisa-
tion, sondern eher um die Summe nebeneinander fortbestehender nationaler
Gruppierungen, die eine gemeinsame Basis in Afghanistan hatten und eng mit-
einander kooperierten, sich aber oft genug erbitterte Grabenkdmpfe um die Kon-
trolle und die strategische Ausrichtung der Gesamtgruppierung lieferten. Dieses
Phinomen wurde meist nur von Autoren erfasst, die sich intensiv mit der politi-
schen Entwicklung der jeweiligen Herkunftslédnder und mit den Schriftprodukten
der Jihadisten selbst auseinandergesetzt haben.”

Wie sehr die Aktionen der al-Qa‘ida von konkreten Zielsetzungen in Agyp-
ten und Saudi-Arabien bestimmt waren, zeigen exemplarisch die Anschldge des

2 Ein Beispiel fiir eine Publikation mit einem islamwissenschaftlich geprigten Ansatz
aus dem angelsédchsischen Raum ist: Fawaz A. Gerges: The Far Enemy. Why Jihad
went Global, Cambridge: Cambridge University Press 2005. Trotz des Anspruchs,
sich mit dem Gesamtphdnomen Jihadismus zu befassen, beschrinkt sich Gerges fast
ausschlieBlich auf dgyptische Jihadisten. In Deutschland wurde publiziert: Guido
Steinberg: Der nahe und der ferne Feind. Die Netzwerke des islamistischen Terro-
rismus, Miinchen: C. H. Beck 2005. Eine sehr gute journalistische Darstellung mit
wissenschaftlichem Anspruch ist: Yassin Musharbash: Die neue Al-Qaida. Innenan-
sichten eines lernenden Terrornetzwerks, Koln: Kiepenheuer & Witsch 2006.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 197

11. September. Hierbei handelte es sich nicht um einen Angriff auf die ,westliche
Welt*, noch viel weniger auf die westliche Zivilisation und ihre Werte. Vielmehr
war der Anschlag Ausdruck des sehr genau kalkulierten Versuchs, die Regime in
Kairo, Riad und in anderen arabischen Staaten zu schwichen. al-Qa‘ida griff de-
ren wichtigsten Verbiindeten an und forderte ihn auf diese Weise auf, sich aus
Saudi-Arabien zuriickzuziehen und seine in erster Linie finanzielle Unterstiitzung
fiir Agypten einzustellen. Agyptische und saudi-arabische Terroristen verwirk-
lichten hier eine Strategie, die nicht mehr ausschlieBlich auf den ,,nahen Feind“,
also die Regierungen der jeweiligen Heimatldnder, sondern nun auch parallel auf
den ,.fernen Feind“, das heifit die USA und die westliche Welt, abzielte. Diese
Neuorientierung war Ergebnis eines Lernprozesses, infolgedessen militante Op-
positionsgruppen insbesondere in Agypten ihren Kampf gegen das Heimatregime
aufgaben. Sie mussten ab Mitte der 1990er Jahre einsehen, dass substaatliche
Gruppierungen nicht in der Lage waren, Regierungen in der arabischen Welt zu
stiirzen. Hierfiir machten sie aber nicht die eigene Schwiche oder die inhdrente
Stirke des Regimes verantwortlich. Vielmehr identifizierten sie das Biindnis
zwischen der Regierung und den USA als Quelle des Beharrungsvermogens ara-
bischer Machteliten. Deshalb gingen sie dazu iiber, verstirkt diejenigen westli-
chen Staaten anzugreifen, deren finanzieller und/oder militédrischer Unterstiitzung
ihre Heimatregime zumindest gemil der Interpretation al-Qa‘idas ihre Stabilitit
verdankten. So hofften sie, nach dem Riickzug der Amerikaner eine neue Ge-
schéftsgrundlage fiir den bewaffneten Kampf in ihrer Heimat schaffen zu kon-
nen. Genau diesem Zweck dienten die Anschlidge in den USA.

Erst infolge dieses Strategiewechsels und des damit einhergehenden Biind-
nisschlusses zwischen dgyptischen Jihadisten unter der Fiihrung von Aiman az-
Zawahiri und saudi-arabischen Kidmpfern, die sich um Usama Bin Laden ge-
schart hatten, entstand in den Jahren 1996/97 die al-Qa‘ida in ihrer bekannten
Form.

Die Agypter entstammten mehrheitlich der Jihad-Gruppe (Tanzim oder Ja-
ma‘at al-Jihad), einer der dltesten militanten islamistischen Organisationen der
arabischen Welt. Diese hatte sich bereits Ende der 1970er Jahre gebildet und
1981 den &dgyptischen Prisidenten Sadat ermordet. In der Folge sah sie sich ver-
schirfter Repression durch den dgyptischen Staat ausgesetzt, was viele Angeho-
rige und Sympathisanten veranlasste, sich Mitte der 1980er Jahre nach Pakistan
und Afghanistan abzusetzen. Dort versuchten sie, ihre stark geschwichte Organi-
sation zu reorganisieren. Die ,dgyptischen Afghanen‘ wurden von Aiman az-
Zawabhiri angefiihrt, einem Kairener Arzt, der schnell zum Fiihrer der Jihad-
Gruppe im Exil aufstieg. Da sie ihren Aufenthalt in Pakistan und Afghanistan le-
diglich zur Vorbereitung eines Aufstandes in ihrem Heimatland betrachteten, ent-
brannte ein Konflikt zwischen ihnen und dem damaligen Anfiihrer der arabischen
Afghanistankdmpfer, dem Palistinenser ‘Abdallah ‘Azzam (1941-1989). Dieser
plante, auf den Kampf gegen die Sowjetunion in Afghanistan eine ganze Reihe
von ,Heiligen Kriegen® iiberall, allerdings auch ausschlieBlich nur dort folgen zu

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | GUIDO STEINBERG

lassen, wo ,Ungldubige‘ muslimisches Territorium erobert hatten. Primiér ging es
ihm um Paléstina, aber er sah auch die Befreiung der muslimischen Teile Zent-
ralasiens, des Libanon und Tschad, Eritreas, Somalias, der Philippinen, des da-
mals sozialistischen Siidjemen und Spaniens vor.” Hiermit schloss er an die klas-
sische Auffassung muslimischer Juristen an, dass einmal von Muslimen erobertes
Land im Falle einer Riickeroberung durch Nichtmuslime wieder gewonnen wer-
den miisse. Im Gegensatz zu dieser traditionellen Haltung verlangten die dgypti-
schen Militanten eine Ausrichtung des Kampfes auf die ,ungldubigen‘ Regime in
der arabischen Welt, vor allem in ihrem Heimatland. Da ‘Azzam ihre Interpreta-
tion, dass die muslimischen Herrscher arabischer Staaten durch ihre Politik zu
Ungldubigen geworden waren, nicht teilte, lehnte er auch ihre Schlussfolgerung,
dass diese zu bekdmpfen seien, rundheraus ab. Das Verhiltnis zwischen beiden
Gruppen verschlechterte sich zusehends, bis ‘Azzam 1989 ermordet wurde.*

1992 brach in Agypten tatsichlich ein Aufstand aus, an dem auch zuriickge-
kehrte Afghanistankdmpfer teilnahmen. Er wurde allerdings von der Islamischen
Gruppe (al-Jama‘a al-Islamiya) getragen, die zahlenmiBig weitaus stirker war
als die Jihad-Gruppe. Diese spielte im Kampfgeschehen nur eine Nebenrolle; sie
veriibte vereinzelte Anschldge, von denen mehrere scheiterten. Deshalb setzte
sich bei der Exilfithrung der Jihad-Gruppe im Jahr 1995 die Einsicht durch, dass
es den Islamisten nicht gelingen wiirde, den dgyptischen Staat zu destabilisieren.
Aiman az-Zawabhiri entwarf nun eine neue Strategie, die darauf abzielte, den ,,na-
hen Feind*, also die eigene Regierung, zu schwiéchen, indem man ihren wichtigs-
ten Verbiindeten, den ,,fernen Feind*“ USA angriff. Terroristische Anschlédge soll-
ten Washington zwingen, seine Unterstiitzung fiir Kairo aufzugeben. Hierbei
handelte es sich um mehr als einen rein pragmatischen Wechsel in der Militanz-
strategie einer terroristischen Gruppe. Vielmehr war die Anderung Ergebnis eines
Umdenkens insbesondere Aiman az-Zawabhiris. Er hat den Wandlungsprozess in-
nerhalb der Jihad-Gruppe selbst beschrieben, abschlieend in seinem Buch ,,Rit-
ter unter dem Banner des Propheten®, das er um den 11. September 2001 herum
verfasst hat.’

3 FEine entsprechende Liste findet sich in: ‘Azzam, ‘Abdallah: Basha'ir an-nasr
(Frohbotschaften des Sieges), Peschawar 1988 unter http://www.tawhed.ws/a?i=77
vom 15. Mirz 2007. Als ‘Azzams Hauptwerk gilt ad-Difac ‘an aradi I-muslimin
ahamm furud al-a‘yan (Die Verteidigung der Lander der Muslime ist die wichtigste
der individuellen Glaubenspflichten), 0.0., o.J. http://www.tawhed.ws/r?i=1594
&c=3545 vom 15. Mirz 2007.

4 Azzam starb in Peschawar, als eine Bombe unter seinem PKW detonierte. Bis heute
ist die Urheberschaft des Anschlags ungeklirt. Einige Autoren halten seine dgypti-
schen Konkurrenten, andere sogar Usama Bin Laden fiir den Téter. Eine Aktion
sowjetischer Geheimdienste kann allerdings ebenso wenig ausgeschlossen werden.

5 Der Text erschien in der London erscheinenden arabischen Tageszeitung ash-Sharg
al-Ausat. ,,Al-Sharq al-Ausat Publishes Abstracts from Al-Jihad Leader Al-
Zawahiri’s New Book”, www.fas.org vom 23. Juni 2005.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 199

Die Saudi-Araber innerhalb der al-Qa‘ida waren weniger straff organisiert,
hatten aber eines der zahlenmifig stirksten Kontingente unter den arabischen
Afghanistankdmpfern gestellt. Die einflussreichste Personlichkeit unter ihnen
war Usama Bin Laden, der schon seit Beginn der 1980er Jahre Unterstiitzung aus
den Golfstaaten fiir den Kampf der Afghanen gegen die sowjetischen Truppen
organisierte. Er war damals zum wichtigsten Mitarbeiter ‘Abdallah ‘Azzams ge-
worden, geriet im Zuge der Auseinandersetzungen ‘Azzams mit den Agyptern je-
doch zwischen die Fronten. Er scheint zunichst die Visionen seines Mentors
‘Azzam geteilt zu haben, dann aber immer mehr von Zawahiris Strategie des
Kampfes gegen den ,,nahen Feind* beeinflusst worden zu sein. Inwieweit er sich
jedoch schon in den 1980er Jahren fiir die eine oder die andere Seite entschied,
ist unklar.

Zum Oppositionellen in seiner Heimat wurde Bin Laden erst, als die saudi-
arabische Regierung im August 1990 amerikanische Truppen ins Land rief,
nachdem der Irak das Emirat Kuwait besetzt hatte. Riad und Washington be-
fiirchteten damals einen Einmarsch der irakischen Truppen in die 6lreiche saudi-
arabische Ostprovinz. In Saudi-Arabien fiihrte der amerikanische Truppenauf-
marsch zur Entstehung einer islamistischen Oppositionsbewegung, die die Pri-
senz der Amerikaner vehement ablehnte. In der Tradition der Wahhabiya be-
trachteten viele Saudis die Anwesenheit ungldaubiger Truppen im ,,Land der Hei-
ligen Stitten Mekka und Medina als Sakrileg und kritisierten ihre Regierung,
die trotz des Olreichtums des Landes nicht in der Lage war, eine effektive Lan-
desverteidigung zu gewihrleisten. Bin Laden schloss sich dem Protest an und
musste das Land bereits 1991 verlassen, um seiner Inhaftierung zu entgehen. Bis
er beschloss, mit Gewalt gegen die saudi-arabische Regierung vorzugehen, dau-
erte es jedoch noch zwei bis drei Jahre. Anlass war die Verhaftung prominenter
oppositioneller Religionsgelehrter — insbesondere von Safar al-Hawali und Sal-
man al-‘Auda —, zu denen Bin Laden enge Kontakte unterhalten hatte. Im Spét-
sommer und Herbst 1993 schien sich die innenpolitische Lage in Saudi-Arabien
zuzuspitzen, so dass sich die Herrscherfamilie entschloss, mittels einer breit an-
gelegten Verhaftungswelle fiir Ruhe zu sorgen. Dies bewog Bin Laden, den be-
waffneten Kampf gegen die Familie Saud aufzunehmen. Im Sommer 1995 folgte
ein erster grofler Anschlag in Riad und im néchsten Jahr lie Bin Laden einen
programmatischen Text veroffentlichen, der mit ,Jihad-Erklirung gegen die
Amerikaner, die das Land der Heiligen Stitten besetzt halten* iiberschrieben
war.® Die Erklirung wird in Wissenschaft und Mediendffentlichkeit iiblicherwei-
se als ,,Kriegserkldrung an die USA* bezeichnet und als Auftakt des Kampfes
gegen den Westen gewertet. Dies ist korrekt; ein genauerer Blick auf den Text

6 Eine gekiirzte englische Ubersetzung findet sich in: Barry Rubin/Judith C. Rubin
(Hg.), Anti-American Terrorism and the Middle East. A Documentary Reader, Ox-
ford: Oxford University Press 2002, S. 137-142.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | GUIDO STEINBERG

selbst macht jedoch deutlich, dass es Bin Laden in erster Linie um Saudi-Arabien
ging. Schon der Untertitel ,,Vertreibt die Polytheisten von der Arabischen Halb-
insel* macht dies deutlich. Der eigentliche Text ist dann eine ausfiihrliche Ab-
rechnung mit der Herrscherfamilie Saud, in der alle erdenklichen Aspekte der
saudi-arabischen Innenpolitik kritisch beleuchtet werden.” Bis heute wird nir-
gendwo deutlicher als hier, dass Usama Bin Ladens antiamerikanische Ausrich-
tung eine Reaktion auf das schon seit den 1940er Jahren bestehende Biindnis
Saudi-Arabiens mit den USA ist.

Bis Mitte der 1990er Jahre war Bin Laden tatsdchlich ein herkommlicher
saudi-arabischer Oppositioneller, der sich von anderen Gegnern der Familie Saud
lediglich durch seine Radikalitit und Militanz, seine groBen finanziellen Res-
sourcen und seine transnationalen Verbindungen abhob. Dies dnderte sich jedoch
um 1996/97, als er sich mit Aiman az-Zawahiri, mit dem er bereits seit den
1980er Jahren in Kontakt stand, verbiindete. Gemeinsam beschlossen sie, den
bewaffneten Kampf auf den ,,fernen Feind“ und damit amerikanische Ziele aus-
zudehnen. Fiir die saudi-arabischen Jihadisten bedeutete dieser Strategiewechsel
keine so bedeutende Neuerung wie fiir die Agypter. Der oppositionelle Islamis-
mus in Saudi-Arabien hatte eine sehr viel ausgeprigtere anti-amerikanische Di-
mension, die auf die enge sicherheits- und energiepolitische Zusammenarbeit
zwischen Riad und Washington, insbesondere aber auf die physische Prisenz
amerikanischen Militérs in Saudi-Arabien seit 1990 zuriickging. Hinzu kam, dass
die islamistische Opposition auch in Saudi-Arabien die Stabilitédt des politischen
Systems nicht hatte erschiittern konnen, so dass sich ein Strategiewechsel anbot.
Wieder besiegelte Bin Laden seine Neuausrichtung, indem er gemeinsam mit
Aiman az-Zawabhiri im Februar 1998 den Aufruf der ,,Islamischen Weltfront fiir
den Jihad gegen Juden und Kreuzziigler veroffentlichte, in der sie ihre gemein-
same antiamerikanische Strategie darlegten.® Die amerikanische ,Besetzung*
Saudi-Arabiens spielte auch in diesem Dokument noch eine wichtige Rolle, wur-
de nun jedoch in einen regionalpolitischen Rahmen integriert. Die Unterzeichner
erklédrten den ,Heiligen Krieg® (jihad) gegen die USA und ihren Verbiindeten zur
individuellen Glaubenspflicht jedes Muslims. Terroristische Anschlige auf ame-
rikanische Ziele sollten die USA zum Riickzug aus Saudi-Arabien bewegen und
den Weg zum Kampf gegen die Regierung in Riad freimachen. Diesem Ziel
dienten alle Anschlige der al-Qa‘ida in den folgenden Jahren.

7 Der Text dhnelt bis in die Details stark einem ilteren Text mit dem Titel ,,Memo-
randum des Guten Rates* (Mudhakkirat an-Nasiha) vom Juli 1992, in dem die sau-
di-arabische islamistische Opposition ihre Forderung nach einer umfassenden Isla-
misierung des Staates vorbrachte.

8 Der Text der Erkldarung wurde am 23. Februar 1998 in der paldstinensischen Tages-
zeitung al-Quds al-Arabi veroffentlicht. Nass bayan al-jabha al-islamiya al-
‘alamiya li-jihad al-yahud wa-s-salibiyin. Eine gekiirzte englische Version findet
sich in: B. Rubin/J.C. Rubin: Anti-American Terrorism, S. 149f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 201

Eine auch nur kursorische Lektiire der grundlegenden Dokumente zur Ge-
schichte der al-Qa‘ida verdeutlicht bereits, wie wichtig eine islam- und regional-
wissenschaftliche Interpretation ist, will man dem Phénomen islamistischer Ter-
rorismus gerecht werden. Nimmt man die Eigenaussagen ihrer Protagonisten
ernst, entdeckt der Beobachter schnell, wie eng die Entwicklung ihrer Ideologien
und Strategien mit der Geschichte ihrer Heimatldnder verwoben ist. Ein schein-
bar globales Phinomen wird dadurch schnell wieder regional. Monolithisch und
tiberlebensgrof3 scheinende Organisationen wie al-Qa‘ida werden schnell zu stark
fragmentierten Einheiten, deren Verstindnis an eine intensive Beschéftigung mit
den Heimatldndern ihrer Aktivisten gebunden ist. Diese Diversitit zu vermitteln,
zur Differenzierung beizutragen, ist eine Aufgabe der Islamwissenschaft.

Von der Organisation zur Ideologie

In der Terrorismusforschung, in Politik und Offentlichkeit ist heute immer héufi-
ger die Rede davon, dass sich al-Qa‘ida ,,von der Organisation zur Ideologie®,
oder zu ,.einer ideologischen Leitstelle” entwickelt habe oder entwickele. Wih-
rend die Organisation selbst weitgehend zerschlagen und ihre Fiihrung in den pa-
kistanischen Bergen isoliert ist, handeln immer mehr Zellen und Gruppen welt-
weit entsprechend der ideologischen und strategischen Vorgaben Bin Ladens und
Zawabhiris. Dementsprechend wird es immer wichtiger, die ideologische Ent-
wicklung und die strategisch-taktischen Debatten unter militanten Islamisten
nachzuvollziehen, will man den islamistischen Terrorismus verstehen und auch
Aufschluss iiber mogliche Gefdhrdungen gewinnen. Oft ist heute die ideologi-
sche Entwicklung die einzige feste Basis fiir seine Erforschung. Dies konnen al-
lerdings nur Forschende mit einer profunden islamwissenschaftlichen Ausbil-
dung leisten. Mehr noch, die hierfiir erforderlichen Kenntnisse islamischer Ge-
schichte, Kultur und der fiir deren Studium relevanten Sprachen eignen sich Stu-
dierende vor allem in Studiengédngen an, die einen deutlichen Schwerpunkt auf
die Beherrschung verschiedener ,Islamsprachen‘ und vor allem des Arabischen
legen. Auch wenn dariiber hinaus sozialwissenschaftliche Kenntnisse niitzlich
sind, ist eine stark philologisch und an der Literatur auch fritherer Jahrhunderte
orientierte Ausbildung die beste Voraussetzung fiir eine nachhaltige Beschifti-
gung mit dem islamistischen Terrorismus nach 2001. Der islamistische Terroris-
mus ist zwar ein Phinomen der Moderne, doch beziehen sich seine Vordenker
immer auf klassische Texte, um ihrer Argumentation Nachdruck zu verleihen.
Der Riickbezug auf den Damaszener Gelehrten Taqi ad-Din b. Taimiya (1263-
1328) ist nur das prominenteste Beispiel hierfiir. Wihrend ein Politikwissen-
schaftler mit guten Arabischkenntnissen die Bindung islamistischer Terroristen
an ihre jeweiligen Heimatldnder gegebenenfalls noch nachzeichnen kann, sind
fur die Erforschung militanter Ideologie tiefergehende philologische und islam-
wissenschaftliche Kenntnisse vonnéten.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | GUIDO STEINBERG

Mit der Entwicklung der al-Qa‘ida von der Organisation zur Ideologie be-
schreibt die Terrorismusforschung einen Trend, der im Herbst 2001 mit der Zer-
schlagung der Strukturen der alten al-Qa‘ida in Afghanistan einsetzte. Thre Fiih-
rungsspitze war in den folgenden Jahren immer weniger in die konkrete Planung
und Organisation von Anschlidgen eingebunden. Gleichzeitig gewann die von ihr
vertretene Ideologie an Bedeutung. Mit Beginn der Luftangriffe auf Afghanistan
Anfang Oktober 2001 begannen Bin Laden und Zawahiri, in unregelmifligen
Zeitabstinden Audio- und Videobotschaften zu veroffentlichen, in denen sie
ideologische, strategische und taktische Fragen des bewaffneten Kampfes disku-
tierten. Dabei handelte es sich zum einen um allgemeine Standortbestimmungen
der al-Qa‘ida beispielsweise hinsichtlich der Frage, welche Staaten oder auch
nichtstaatliche Gruppen oder Individuen legitime Ziele terroristischer Gewalt
sind. Zum anderen gaben Bin Laden und Zawabhiri in diesen Botschaften konkre-
te Zielvorgaben, auf die in mehreren Fillen entsprechende Anschléige folgten.
Meist scheint es sich hierbei mitnichten um Handlungsanweisungen an eine be-
stimmte Zelle oder Gruppe gehandelt zu haben. Vielmehr nahmen unabhéngig
von der Mutterorganisation operierende Gruppen die Richtlinien der al-Qa‘ida-
Fithrung auf und versuchten dann, in ihrem Sinne terroristisch aktiv zu werden.
Diese Entwicklung fiihrte dazu, dass terroristische Zellen und Gruppen insbeson-
dere in Europa immer unberechenbarer wurden. Da es immer weniger Kontakte
(Brief- und E-Mailkontakte, Telefonate, personliche Treffen) zwischen terroristi-
schen Zellen und ihren jeweiligen Mutterorganisationen gibt, fillt es Sicherheits-
behorden auch immer schwerer, terroristische Strukturen aufzuspiiren. Umso
wichtiger wird es seitdem, die Ideologie- und Strategieentwicklung zu beobach-
ten, um auf diese Weise Aufschliisse tiber mogliche Gefahren zu erhalten.

Seit 2003 mehren sich die Anzeichen, dass zumindest Teile der al-Qa‘ida
ganz bewusst auf Dezentralisierung setzen und dabei eine Strategie verfolgen, die
der amerikanische Rechtsextremist Louis Beam (geb. 1946) zu Beginn der
1980er Jahre ,fiihrerlosen Widerstand*“ genannt hat: Er hatte beobachtet, dass
herkdmmliche, strikt hierarchisch strukturierte militante Organisationen von den
Sicherheitskriften moderner Gesellschaften ohne groBere Schwierigkeiten ent-
deckt und zerschlagen werden konnten. Da die Fithrung mit allen Teilen der Or-
ganisation intensiv kommuniziert, miissen Nachrichtendienste und Polizeibehor-
den lediglich die Kommunikationsstringe identifizieren, um die Gruppierung
dann auszuheben. Deshalb sollten die Extremisten direkte Kontakte untereinan-
der vermeiden, und stattdessen ihre Ideologie und Zielvorstellungen verbreiten,
so dass es einzelnen Zellen ganz ohne organisatorische Verbindung zu einer zent-
ralen Filhrung gelingen konnte, unabhiingig, aber in Einklang mit einer hand-
lungsleitenden Ideologie zu agieren. Nur so, argumentierte Beam, sei es moglich,
eine schnelle Aufdeckung und Zerschlagung der Organisation zu verhindern. U-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 203

ber ihre terroristischen Aktionen wiirden die Gruppen zueinander finden, um eine
landesweite Revolution auszulosen.’

Erst in der globalisierten Welt des Internets, das sich seit Ende der 1990er
Jahre auch in der arabischen Welt rasant ausbreitete, gewannen Beams Ideen
iber die USA hinaus an Relevanz und wurden nun von islamistischen Terroristen
rezipiert. Seitdem ist es ohne Weiteres moglich, eine handlungsleitende Ideologie
ungehindert weltweit zu verbreiten. Zwar ist nicht vollkommen gesichert, dass
sich islamistische Terroristen und ihre Anhénger mit dem Text Louis Beams be-
schiftigt haben.'® Dennoch weist ihre Vorgehensweise seit 2003 darauf hin, dass
sie auch iiber die Fiihrung der al-Qa‘ida hinaus einer dhnlichen Strategie folgen.
In der medialen Praxis war es der saudi-arabische Fliigel der al-Qa‘ida, al-Qa‘ida
im Land der Heiligen Stditten (al-Qa‘ida fi Bilad al-Haramain), der seit Septem-
ber 2003 zwei Zeitschriften im Internet verdffentlichte. Die eine war Die Stimme
des Jihad (Saut al-Jihad), in der vor allem ideologische Fragen diskutiert wurden
und die, obwohl sie seit April 2005 nicht mehr erschienen ist, von Jihadisten
weltweit gelesen wird. Ab Dezember 2003 kam eine zweite Publikation namens
Das Trainingscamp Yusuf al-Uyairis (Mu‘askar al-Battar) hinzu.'" Dabei han-
delte es sich um eine Art ,virtuelles Trainingscamp®, in dem sich die Autoren
vor allem Themen terroristischer Taktik widmeten. Die saudi-arabische al-Qa‘ida
versuchte hier, ihren Anhédngern iiber das Internet alle Informationen zukommen
zu lassen, die bis 2001 in den Trainingslagern der al-Qa‘ida vermittelt worden
waren. In den folgenden Jahren gingen auch unabhiingige terroristische Organisa-
tionen wie al-Qa‘ida im Irak (al-Qa‘ida fi Bilad ar-Rafidain), die kurdisch-
irakischen Helfer der Sunna (Ansar as-Sunna) und die algerische Salafistische
Gruppe fiir Predigt und Kampf (Groupe Salafiste pour la Prédication et le Com-
bat, GSPC) dazu {iiber, vor allem ideologisches und strategisches Material in In-
ternetzeitschriften zu verbreiten.

Zum Vordenker dieser Strategie des ,.fiihrerlosen jihadistischen Widerstands*
wurde jedoch der Syrer Mustafa as-Sitt Mariam (Abu Mus‘ab as-Suri), der seit
Mitte der 1990er Jahre zu einem wichtigen Strategen des islamistischen Terro-

9 Bruce Hoffman: Terrorismus. Der unerklirte Krieg. Neue Gefahren politischer Ge-
walt, Frankfurt/M: Fischer-Taschenbuch-Verlag 2002, S. 78-82. Der Originaltext
,Leaderless Resistance by Louis Beam, published in the Seditionist 12, February
1992 kursiert heute auf zahllosen Webseiten.

10 Jessica Stern behauptete in einem Artikel in Foreign Affairs von 2003, dass Louis
Beams Artikel schon damals von Islamisten intensiv rezipiert wurde. Sie nannte
aber keine Belege. Jessica Stern: ,,The Protean Enemy”, in: Foreign Affairs 82
(July/August 2003), S. 27-40, hier S. 34.

11 ,al-Battar war der Kampfname Yusuf al-‘Uyairis, eines saudi-arabischen Ideolo-
gen der al-Qa‘ida, der 2003 getdtet wurde. Seine Publikationen insbesondere zum
Krieg der USA im Irak sind bis heute in Jihadistenkreisen weit verbreitet. Vgl. z.B.
sein bekanntestes Werk Mustagbal al-Iraq wa-l-Jazira al-Arabiya bada suqut
Baghdad (Die Zukunft des Irak und der Arabischen Halbinsel nach dem Fall Bag-
dads), 0.0., 0.D. (2003).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | GUIDO STEINBERG

rismus geworden war.'> Im Dezember 2004 veroffentlichte er unter dem Titel
SHAufruf zum weltweiten islamischen Widerstand® eine monumentale Studie zu
Geschichte und Zukunft des Jihadismus, die seit ihrem Erscheinen zu einem der
wichtigsten ideologischen und strategischen Leitfdden des islamistischen Terro-
rismus wird. In Anlehnung an Beams ,.fiihrerlosen Widerstand* formulierte er:
,»Wir rufen die Jugend und alle Muslime auf, den individuellen Widerstand zu
wihlen, wobei der Widerstand sich nicht auf netzwerkartige und hierarchische
Strukturen stiitzt, bei denen die Verhaftung einiger Individuen zu ihrer Zersto-
rung und Verhaftung aller Angehorigen fiihrt. Dies geschieht durch die Wahl ei-
ner Vorgehensweise, die keine Organisationsform im bekannten Sinne ist. Viel-
mehr trigt jeder Teilnehmer unverbunden zu den Aktivitidten des Widerstands bei
und gehort damit zum ,weltweiten islamischen Widerstand® (al-mugawama al-
islamiya al-‘alamiya).”® Will man einen genaueren Einblick in die Fortentwick-
lung militanter Ideologie und Strategie gewinnen, ist Abu Mus‘ab as-Suris Buch
Pflichtlektiire. Inwieweit seine Vorstellungen in Zukunft allerdings tatséchlich
verwirklich werden, ist bisher offen. Dagegen spricht, dass al-Qa‘%da bis 2001
versucht hatte, eine weitgehend herkdmmliche, hierarchisch strukturierte Organi-
sation zu schaffen und erst anschlieBend, aus einer Position der Schwiche, eine
Dezentralisierung betrieb. Zu beobachten ist allerdings, dass eine Strategie des
fiihrerlosen Widerstands vor allem in der europdischen Diaspora Anhidnger zu
finden scheint. Hier macht sich seit Beginn des Irak-Krieges 2003 ein Trend zu
immer dezentraleren Organisationsformen terroristischer Gruppierungen be-
merkbar, in dem der Ideologievermittlung iiber das Internet eine besondere Be-
deutung zukommt.

Das moglicherweise wichtigste Beispiel hierfiir sind die Anschlidge von Mad-
rid am 11. Mérz 2004. Usama Bin Laden hatte bereits in einer Audiobotschaft
vom Oktober 2003 Attentate auf spanische, italienische und britische Ziele ge-
fordert, weil diese Staaten Truppen in den Irak entsandt hatten. Ungefihr zeit-
gleich erschien ein Strategiepapier der al-Qa‘da im Internet, in dem die bis heute
unbekannten Autoren die Zielvorgaben Bin Ladens niher erlduterten.'* Im Zent-
rum ihrer Argumentation stand die Forderung, die finanziellen, militdrischen und
politischen Kosten der Prisenz im Irak fiir die USA zu erhohen. Zu diesem
Zweck sollten die Truppen der amerikanischen Verbiindeten Italien, Spanien und
GroBbritannien im Irak angegriffen werden, um sie zum Riickzug zu bewegen.
Ohne die Unterstiitzung der damals wichtigsten Alliierten wiirde die amerikani-

12 as-Sitt Mariam schrieb zahlreiche Texte, in denen er die Erfahrungen militanter
Bewegungen in Syrien, Algerien, Zentralasien, Afghanistan und der Arabischen
Halbinsel analysierte.

13 Abu Musab as-Suri: Dawat al-mugawama al-islamiya al-alamiya (Aufruf zum
weltweiten islamischen Widerstand), 0.0., 2004, S. 54.

14 Formale und inhaltliche Hinweise verweisen auf saudi-arabische und marokkani-
sche Einfliisse und damit auf mehr als einen Autor.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 205

sche Pridsenz im Irak immer kostspieliger und damit auch ein Riickzug der US-
Truppen wahrscheinlicher. Spanien wurde als das schwichste Glied in der Kette
identifiziert, und folgerichtig forderten die Autoren nicht niher definierte Schlige
gegen die spanischen Truppen noch vor den am 14. Mirz 2004 anstehenden Par-
lamentswahlen:

,Wir miissen es unbedingt nutzen, dass in Spanien die landesweiten Wahlen schon in
néchster Zeit — im Mirz 2004 — folgen werden. Wir denken, dass die spanische Regie-
rung nicht einmal zwei oder drei (An-)Schlige (darabat, Sg. darba) aushalten wird, bis
sie wegen des offentlichen Drucks gezwungen sein wird, ihre Truppen zuriickzuziehen.
Wenn ihre Soldaten jedoch nach diesen Schldgen bleiben sollten, ist ein Sieg der Sozia-
listischen Partei beinahe garantiert und dann wird der Abzug der spanischen Truppen
auf ihrem Wahlprogramm stehen.“'

Die Anschldge in Madrid wurden zu einem der grofiten Erfolge des islamisti-
schen Terrorismus iiberhaupt. Das katastrophale Krisenmanagement der Regie-
rung Aznar trug zum Wabhlsieg der oppositionellen Sozialisten bei, die bis Som-
mer 2004 ihr Wahlversprechen wahr machten und siamtliche spanischen Truppen
aus dem Irak abzogen. Insofern handelte es sich bei den Anschldgen um eine fast
perfekte Umsetzung des Strategiepapiers, in dem die politischen Folgen im De-
tail vorgezeichnet worden waren. Bei den Tétern handelte es sich um eine Grup-
pe von mehrheitlich marokkanischen Nordafrikanern, sozio6konomisch unterpri-
vilegierte junge Minner, teils Kleinkriminelle, so dass in Sicherheitskreisen zu-
nichst die Auffassung vorherrschte, dass sie die Anschldge nicht eigenverant-
wortlich geplant und organisiert haben konnten. Vielmehr glaubten die Ermittler,
dass es eine Verbindung zu einem Planer im Hintergrund und/oder einer grof3e-
ren terroristischen Organisation geben miisse.

Der bisher einzig stichhaltige Beleg fiir eine solche ,organisatorische‘ Anbin-
dung ist das erwihnte Strategiepapier der al-Qa‘ida. Es besteht kein Zweifel,
dass die Titer es als Anleitung fiir ihre Aktion genutzt hatten. Unabhingig da-
von, ob — was wahrscheinlich ist — ein noch direkterer Kontakt zu al-Qa‘ida oder
zur Organisation des Jordaniers Zarqawi im Irak (damals Jama‘at at-Tauhid wa-
[-Jihad) bestand, verdeutlichte dieser Vorgang, wie wichtig die Verbreitung ideo-
logischer und strategischer Traktate im Internet sein kann. Immer haufiger ope-
rieren kleine terroristische Gruppierungen eigeninitiativ und in einem ideolo-
gisch-strategischen Rahmen, der von Jihadisten im Internet vorgegeben wird.

In dieser Situation wird es immer wichtiger, die ideologische Entwicklung
und die strategisch-taktischen Debatten unter militanten Islamisten nachzuvoll-
ziehen, will man sie verstehen und auch Aufschluss iiber mogliche Gefihrdungen
gewinnen. Da terroristische Gruppen immer dezentraler vorgehen, ist die Beo-

15 ,‘Iraq al-jihad — amal wa-akhtar, 0.0., 0.D. http://www.e-prism.org/images/book
_-_Iraq_al-Jihad.doc vom 15. Marz 2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | GUIDO STEINBERG

bachtung der Ideologie heute die nahezu einzige Moglichkeit, zumindest einen
groben Uberblick iiber ihre Entwicklung zu wahren. Folgerichtig wichst welt-
weit — in erster Linie in den USA — das Interesse an islamistischer und jihadisti-
scher Ideologie.'® Regierungen reagieren darauf seit 2001 (und in Deutschland
vermehrt seit den gescheiterten Kofferbombenattentaten im Sommer 2006), in-
dem sie vermehrt Islamwissenschaftler und sonstige Sprachkundige einstellen,
um das jihadistische Internet zu tiberwachen. Ob die zu diesem Zweck eingestell-
ten Islamwissenschaftler dieser Aufgabe gewachsen sind, ist von auflen nur
schwer einzuschitzen.'” Die Anforderungen an Interpreten islamistischer Ideolo-
gien sind in jedem Fall hoch. Um die entsprechenden Texte einordnen und inter-
pretieren zu konnen, sind zunidchst profunde Kenntnisse der islamischen Ge-
schichte, insbesondere der Geschichte religios-politischen Denkens und der Ge-
schichte islamischer Reformbewegungen unabdingbar. Ist es schon anspruchs-
voll, Texte wie Abu Mus‘ab as-Suris ,,Aufruf zum weltweiten islamischen Wi-
derstand® zu bearbeiten, haben diese oft eine historische Dimension, da sie ihre
Argumentation durch zahlreiche Zitate und Verweise auf Koran, Sunna und an-
gesehene Gelehrte der Vergangenheit zu untermauern suchen. Die wichtigste
Gewihrsperson ist dabei Taqi ad-Din b. Taimiya. Seine Lehren und Lebensfiih-
rung machen ihn zur wichtigsten intellektuellen Bezugsperson heutiger islamisti-
scher Terroristen. Fiir die Jihadisten ist insbesondere Ibn Taimiyas berithmtes
,Mongolenfatwa‘ wegweisend. Darin lieferte er den mamlukischen Herrschern
Syriens eine Rechtfertigung fiir einen ,Heiligen Krieg® gegen die mongolischen
Ilkhane, die damals Syrien bedrohten. Ibn Taimiya argumentierte, dass die Ilkha-
ne zwar zum Islam iibergetreten seien, aber dennoch Ungldubige seien, weil sie
nicht islamisches Recht, sondern den ,,yasa“ genannten Gesetzescode des Mon-
golenherrschers Dschingis Khan anwandten. Fiir islamistische Terroristen bietet
dieses Fatwa die Gelegenheit, sich auf einen gemeinhin anerkannten Religionsge-
lehrten zu beziehen, wenn sie den ,Heiligen Krieg* gegen die Regierungen ihrer
Heimatlénder fithren. Denn auch hier stellt sich das Problem, dass ein ,Heiliger
Krieg® gegen Muslime zunichst generell unzulédssig ist. Wenn Islamisten den-
noch einen jihad gegen den ,,nahen Feind* fithren und dies durch eine religions-
rechtliche Argumentation rechtfertigen wollen, miissen sie eine anerkannte Auto-
ritdt finden, auf die sie sich berufen konnen. Ein Kopf der Sadat-Attentiter, der
Ingenieur Muhammad ,Abdassalam Farag (1954-1982) nutzte denn auch den
Riickbezug auf das Mongolenfatwa des grofen Damaszeners, um den Mordan-

16 Vgl. z.B. William McCants (Hg.), Militant Ideology Atlas, Combating Terrorism
Center, US Military Academy, November 2006 unter http://www.ctc.usma.edu/atlas
/Atlas-ResearchCompendium.pdf vom 15. Marz 2007.

17 Der bekannteste Islamwissenschaftler in Diensten einer Sicherheitsbehorde ist ein
Mitarbeiter des Bundesnachrichtendienstes (BND), der ab 2006 im Auftrag des UN-
Generalsekretérs einen Gefangenenaustausch zwischen Israel und der libanesischen
Hizbullah vermitteln soll. Der Spiegel (23.10.2006) taufte ihn ,,Mr. Hisbollah®.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ISLAMWISSENSCHAFT UND DER 11. SEPTEMBER | 207

schlag auf den Adgyptischen Prisidenten 1981 zu rechtfertigen.'® Diese und andere
Texte stellen — so wenig originell die neueren unter ihnen oft auch sein mogen —
hohe sprachliche Anforderungen an den nichtmuttersprachlichen Leser, die die-
ser in der Regel erst nach mehrjahrigem Studium &dhnlicher Texte erwirbt. Hinzu
kommit, dass allein arabische Sprachkenntnisse fiir eine umfassende Beobachtung
des Themas nicht mehr ausreichen. Immer hiufiger publizieren Jihadisten in Eu-
ropa und der Tiirkei beispielsweise in tiirkischer Sprache, wobei sie allerdings a-
rabische jihadistische Literatur intensiv rezipieren. Urdu und Paschtu sind unab-
dingbar, wenn man sich mit militantem Islamismus in Pakistan und Afghanistan
befasst. Betrachtet man diese Anforderungen an den Interpreten jihadistischer I-
deologie, so wird hier deutlich, dass er ohne profunde islamwissenschaftliche
Kenntnisse scheitern wird.

Die Islamwissenschaft und der islamistische Terrorismus

Wie die im bisherigen Text angefiihrten Schlussfolgerungen zeigen, soll es hier
keinesfalls darum gehen, die Islamwissenschaft an den Erfordernissen der Terro-
rismusbekdmpfung zu messen. Der islamistische Terrorismus ist aus gutem
Grund ein Randthema in der Islamwissenschaft und sollte dies auch bleiben.
Vielmehr habe ich versucht, an zwei Beispielen zu zeigen, dass die deutsche Is-
lamwissenschaft in ihrer heutigen Erscheinungsform durchaus wichtige Beitrige
zu einer Erforschung des islamistischen Terrorismus leisten und auch entspre-
chende Spezialisten ausbilden kann, ohne dass sie zu einer reinen Sozialwissen-
schaft wird. Durch die in den letzten Jahren beschleunigte Annéherung an die Po-
litik- und Geschichtswissenschaft bieten sich interessierten Studierenden ohnehin
ausreichende Gelegenheiten, methodische Kompetenzen zu erwerben, die fiir ei-
ne vergleichende Betrachtung des Phidnomens vonnéten sind.

Die Islamwissenschaft sollte sich auf ihre Stirken besinnen. Wie oben ausge-
fiihrt, ist nur eine islam- und regionalwissenschaftliche informierte Betrachtung
des Phianomens geeignet, die Charakteristika des islamistischen Terrorismus rich-
tig, ndmlich als Folge- und Begleiterscheinung innerarabischer oder auch inner-
muslimischer Biirgerkriege zu verstehen und seine Wurzeln in der arabischen
und islamischen Welt aufzuspiiren. Aufgabe der Islamwissenschaft muss es sein,
diesen Aspekt der Politik, einer breiteren Offentlichkeit und auch denjenigen
Terrorismusforschern zu vermitteln, die sich aus politikwissenschaftlichen Per-
spektiven mit Islamisten und Jihadisten befassen. Zu hidufig noch konnen sich
diese mit einigen Plattitiiden zur Ideologie Sayyid Qutbs und ‘Abdallah ‘Azzams
aus der Affire ziehen. Die Voraussetzungen fiir eine effektivere Kommunikation

18 Dies in seiner Schrift ,,die vergessene Pflicht* (al-Farida al-Gha‘iba). Johannes J.
G. Jansen: The Neglected Duty: the Creed of Sadat's Assassins and Islamic Resur-
gence in the Middle East, New York: Macmillan u.a. 1986.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | GUIDO STEINBERG

aus der Islamwissenschaft heraus haben sich nach 2001 verbessert. Sie trifft
erstmals auf nachhaltiges Interesse, was ihr ermoglicht, ihre Arbeitsergebnisse
einer breiteren Offentlichkeit als zuvor zur Verfiigung zu stellen — und dies ohne
dass sie ihre Arbeitsschwerpunkte verdndert. Hier sollte sie prasenter sein und fiir
islamwissenschaftlich informierte und regionalwissenschaftlich differenzierte In-
terpretationen werben.

Die Islamwissenschaft sollte sich dariiber hinaus auch verstirkt der Erfor-
schung islamistischer und jihadistischer Ideologien widmen. Wihrend die darauf
basierende Interpretation von Gefdhrdungen getrost den Sicherheitsbehorden
iberlassen werden kann, deuten zumindest die Verdffentlichungen aus dem an-
gelsidchsischen Raum darauf hin, dass, wenn entsprechende Studien mit der phi-
lologischen Kompetenz der deutschen Islamwissenschaft erarbeitet wiirden,
durchaus weiterfithrende Ergebnisse erwartet werden konnten. Dariiber hinaus
handelt es sich bei den Debatten nicht nur iiber politische Interpretationen des Is-
lam, sondern auch iiber militante Ausprigungen des Islamismus um zentrale
Themenfelder des politischen Denkens in der islamischen Welt und unter Mus-
limen weltweit — und damit um einen wichtigen Gegenstand der Islamwissen-
schaft.

Um diese Beitrige zum Verstindnis einer Gegenwartsfrage leisten zu kon-
nen, muss sich die deutsche Islamwissenschaft nicht grundsitzlich umorientieren.
Insbesondere fiir das Studium islamistischer Ideologien ist eine solide philologi-
sche Ausbildung in mindestens einer Sprache unabdingbar. Wenn dann auch
noch Erfahrungen mit sozialwissenschaftlichen Methoden hinzukommen, ist dies
wiinschenswert, aber eben nicht entscheidend. Selbst wenn man sich einem so
gegenwartsbezogenen Thema wie dem islamistischen Terrorismus widmet, ist
die besondere Stirke des Islamwissenschaftlers seine profunde Kenntnis von Ge-
schichte, Kultur und (mehreren) Sprachen der islamischen Welt. Vor allem dies
unterscheidet ihn von Sozialwissenschaftlern und macht ihn auf einem sich inter-
nationalisierenden Arbeitsmarkt zu einem begehrten Spezialisten.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von der ,Islampolitik® zum ,,Dialog mit
der islamischen Welt“ — Anmerkungen zum
Verhaltnis zwischen Orientalistik und
deutscher (AuBen-)politik

TiM EPKENHANS (BISCHKEK)

,Da ist es denn eine der Grundfragen, wie man sich zum
Islam iiberhaupt stellt, ob man ihn bekdmpft, befordert oder
indifferent behandelt [...] ob man sich in die islamischen
Verhiltnisse einmischen soll, oder ob man die europdische
Staatsleitung vollkommen trennen soll von dem islamisch-
religiosen Leben der Bevolkerung, um sich hochstens auf ein
allgemeines Aufsichtsrecht zu beschrinken.*

Carl Heinrich Becker (1915) !

Einleitung

Als ich Anfang der 1990er Jahre mein Studium der Islamwissenschaft und Iranis-
tik aufnahm, reagierten Verwandte und Freunde eher mit Unverstdndnis auf mei-
ne Entscheidung, hiaufig mit dem Hinweis, dass es sich doch wohl um eine brot-
lose Kunst mit geringen beruflichen Perspektiven handle. Das Interesse am ,Is-
lam* war in der deutschen Offentlichkeit und Politik marginal und die deutsche
Orientalistik forschte und publizierte weitgehend selbstgeniigsam in einem
kommoden Elfenbeinturm. ,Den Islam‘ erklirten der deutschen Offentlichkeit
(und Politik) zumeist selbsternannte Experten (wie etwa der notorische Peter
Scholl-Latour), die in 6ffentlichen Debatten Fachvertretern der Orientalistik re-
gelmiBig den Rang abliefen (und heute noch ablaufen) und sich weitaus effizien-
ter den spezifischen Regeln einer Mediengesellschaft unterwarfen.” Offensicht-

1 Carl Heinrich Becker: ,,Islampolitik®, in: Die Welt des Islams 3 (1916), S. 101-120,
hier S. 108.

2 Vgl hier etwa die TV-Debatten wihrend des Golfkrieges 1991. Allerdings ist hier
anzumerken, dass sich Vertreter der orientalistischen Fachdisziplinen durchaus kri-
tisch gegen Scholl-Latour zu Wort meldeten (vgl. Verena Klemm/Karin Horner
(Hg.), Das Schwert des Experten — Peter Scholl-Latours verzerrtes Araber- und Is-
lambild, Heidelberg: Palmyra 1993). Gernot Rotter hatte zuvor bereits nachgewie-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | TiIM EPKENHANS

lich war und ist es vielen orientalistischen Fachvertretern unangenehm, sich in
die profanen Untiefen deutscher Medienoffentlichkeit oder gar der Politikbera-
tung zu begeben. Das Unbehagen in der Islamwissenschaft offenbarte sich nicht
zuletzt in der Kontroverse um die Verleihung des Friedenspreises des deutschen
Buchhandels 1995 an die Grand Old Dame der deutschen Orientalistik Annema-
rie Schimmel. Um es mit Stefan Wild zu sagen: ,,Ein Fach verkriecht sich*.

Der 11. September 2001 und die folgenden Ereignisse insbesondere in Euro-
pa hatten schlie3lich zur Folge, dass ,Islam‘ zu einem der zentralen Themen in
der deutschen Offentlichkeit und Politik avancierte. Mittlerweile bemiiht sich ei-
ne Flut von einschldgigen Publikationen um eine Erkldrung des ,Islam‘ und den
Absolventen der orientalistischen Disziplinen eroffneten sich zahlreiche berufli-
che Perspektiven unter anderem in staatlichen Institutionen, wie etwa dem Ver-
fassungsschutz, Bundesnachrichtendienst und dem Auswirtigen Amt. Letzteres
initiierte bereits Ende 2001 eine umfangreiche diplomatische Initiative unter dem
Titel ,,Dialog mit der islamischen Welt* (oder in der Kurzform ,,Islamdialog*),
zu dessen Implementierung auch Orientalisten als Referenten auf befristete Stel-
len vergleichbar zum héheren Dienst rekrutiert wurden.* Auch der Verfasser die-
ser Zeilen fand sich — durchaus zu seiner Uberraschung — nach seiner Promotion
im Frithjahr 2002 als so genannter ,Islambeobachter* an der deutschen Botschaft
in Duschanbe, Tadschikistan, wieder — doch dazu spéter mehr.

Die Anwerbung von Orientalisten im Rahmen einer dezidiert auf die islami-
sche Welt fokussierten AuBlenpolitik mag unter aufmerksamen Beobachtern der
deutschen Orientalistik unangenehme Assoziationen mit einer Zeit evozieren, wo
Fachvertreter und dilettantische Laien schon einmal versucht hatten, die deutsche
Jslampolitik ¢ zu beeinflussen.

sen, dass Gerhard Konzelmann (Publizist und Nahost-Korrespondent der ARD) in
seinem zahlreichen Publikationen wissenschaftliche Arbeiten plagiiert hatte (vgl.
Gernot Rotter: Allahs Plagiator. Die publizistischen Raubziige des ,,Nahostexper-
ten Gerhard Konzelmann, Heidelberg: Palmyra 1992). Dennoch ist Scholl-Latour
noch heute einer der erfolgreichsten Sachbuchautoren in Deutschland und auch
Konzelmann publiziert weiterhin (wenn auch weniger erfolgreich).

3 Stefan Wild: ,,.Der Friedenspreis und Annemarie Schimmel: Eine Nachlese®, in: Die
Welt des Islams 36 (1996), S. 107-122, hier S. 121.

4 Die Einrichtung befristeter Stellen fiir bestimmte Aufgaben war bis zu diesem Zeit-
punkt im Auswiértigen Amt génzlich uniiblich. Seit Einrichtung des AA 1951 wur-
den gelegentlich auch Absolventen der orientalistischen Ficher in den auswértigen
Dienst berufen. Der auswirtige Dienst untersteht jedoch dem Paradigma des Gene-
ralismus, d.h. die fachliche Qualifikation eines Beamten im Auswirtigen Dienst
wird nur bedingt in der Stellenplanung beriicksichtigt, wobei die amtsinterne Atta-
ché-Ausbildung eine Verwendung in allen Abteilungen des AA gewihrleisten soll.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER ,ISLAMPOLITIK* ZUM ,DIALOG MIT DER ISLAMISCHEN WELT* | 211

Der Erste Weltkrieg und die ,Revolutionierung* der islamischen Welt

Nach der Reichsgriindung 1871 und insbesondere wihrend der Regentschaft Wil-
helm II. verfolgte das Deutsche Reich eine ambitionierte Auflenpolitik, die ihm
einen Platz an der Sonne in Form iiberseeischer Kolonien garantieren sollte. We-
der die ,Weltpolitik* von Reichskanzler von Biilow noch die heterogenen Vor-
stellungen verschiedener Lobbyistengruppen (wie etwa dem Alldeutschen Ver-
band) folgten konsistenten Ideen, wie die koloniale Expansion im Orient und
insbesondere die Politik gegeniiber dem Osmanischen Reich ausfallen sollte,
filhrte aber zu zunehmenden Rivalititen mit Russland, GrofBbritannien und
Frankreich. Fachvertreter der orientalistischen Disziplinen, etwa Carl Heinrich
Becker, Eugen Mittwoch oder Martin Hartmann, bemiihten sich nachhaltig um
eine aktive Mitgestaltung der ,Orientpolitik® des Deutschen Reiches bereits im
Vorfeld des Ersten Weltkrieges. Obwohl es vor allem ,Laienorientalisten‘ wie
etwa Max von Oppenheim’ oder Konsul Schabinger waren, die sich aktiv um ei-
ne ,,Revolutionierung der islamischen Gebiete unserer Feinde*® bemiihten, hatten
sich auch zahlreiche Fachvertreter deutscher Universitidten nur allzu bereitwillig
fiir Plane der Reichsleitung und des Auswirtigen Amtes einspannen lassen. Dies
ist mittlerweile detailliert und kritisch dokumentiert worden.’ Allerdings, das En-

5 Max von Oppenheims Karriere war ungewohnlich fiir einen Nachkommen der ver-
mogenden Bankiersfamilie Oppenheim. 1860 geboren, trat er 1883 nach seinem Ju-
ra-Studium in den preuflischen Verwaltungsdienst ein. Das viterliche Vermogen er-
laubte ihm bereits frithzeitig die Moglichkeit ausgedehnter Reisen nach Nordafrika
und Indien. Oppenheim nutzte einen lingeren Aufenthalt in Alexandria, um auf den
Spuren des berithmten Richard Francis Burton ,ein Orientale‘ zu werden. Zwischen
1896 und 1910 residierte Oppenheim als Attaché an der deutschen Gesandtschaft in
Kairo. Seine nachrichtendienstliche Funktion verpflichtete ihn zu zahlreichen Rei-
sen im Gebiet der Arabischen Halbinsel und der Levante, wo er 1899 die hethitische
Siedlung Tell Halaf (im heutigen Syrien) entdeckte. 1910 quittierte er den diploma-
tischen Dienst und leitete bis 1913 die archidologischen Ausgrabungen in Tell Halaf.
Kurz nach Ausbruch des Ersten Weltkrieges berief das Auswirtige Amt Oppenheim
zur Bearbeitung der Angelegenheiten die islamische Welt betreffend zuriick. Vgl.
R. L. Melka: ,,Max Freiherr von Oppenheim. Sixty Years of Scholarship and Politi-
cal Intrigue in the Middle East®, in: Middle Eastern Studies 9 (1973), S. 8§1-93.

6  So der Titel der Denkschrift (1914) Max von Oppenheims. Siehe hierzu die Edition
von Tim Epkenhans: ,,Geld darf keine Rolle spielen*, Teil 1 und Teil 2, in: Archi-
vum Ottomanicum 18 (2000), S. 247-250 und 19 (2001), S. 121-163.

7 Vgl etwa: Gottfried Hagen: ,,German Heralds of Holy War: Orientalists and Ap-
plied Oriental Studies®, in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the
Middle East 24 (2004), S. 145-162; Ludmila Hanisch: ,,Gelehrtenselbstverstiandnis,
wissenschaftliche Rationalitidt und politische ,Emotionen‘: Ein Nachtrag®, in: Die
Welt des Islams 32 (1992), S. 107-123; Peter Heine: ,,C. Snouck Hrugronje versus
C. H. Becker. Ein Beitrag zur Geschichte der angewandten Orientalistik®, in: Die
Welt des Islams 23 (1984), S. 378-387; Martin Kroger: ,,Revolution als Programm.
Ziele und Realitit deutscher Orientpolitik im Ersten Weltkrieg®, in: Wolfgang Mi-
chalka (Hg), Der Erste Weltkrieg. Wirkung, Wahrnehmung, Analyse, Miinchen,

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | TiIM EPKENHANS

gagement von Orientalisten in der Politik ist keineswegs ein deutsches Phéno-
men: Der eminente russische Orientalist Vitaly V. Barthold wirkte aktiv an der
stalinistischen Nationalitdtenpolitik in Zentralasien mit, Snouck Hurgronje war in
der niederldndischen Kolonialverwaltung Indonesiens tétig und die Zahl briti-
scher Orientalisten, die zwischen militdrisch-administrativer und akademischer
Karriere oszillierten, ist betridchtlich — in den Worten Disraelis: The East was a
career.®

Carl Heinrich Becker duflerte sich 1904 noch mit deutlichem Unbehagen ge-
geniiber ,,schriftstellernden Beamten“g, die auf Karrierewege auflerhalb der Wis-
senschaft als Diplomaten oder Verwaltungsbeamten zuriickblickten und sich
dennoch zu orientalistischen Themen zumeist in einem politischen Kontext du-
Berten (wie etwa Max von Oppenheim). Dies soll jedoch nicht bedeuten, dass
Becker eine Einmischung in das politische Feld a priori als unwissenschaftlich
ablehnte. Im Gegenteil, ab 1908 leitete er das Seminar fiir Geschichte und Kultur
des Vorderen Orients in Hamburg, welches auch mit kolonialpolitischen Funkti-
onen betraut war und duflerte sich — wie das einleitende Zitat zeigt — wiederholt
zu dem Themenkomplex Islam und koloniale Politik. Beckers Mahnung, eine
»sachkundige Islampolitik“lo zu betreiben, unterstreicht, wie Gottfried Hagen
treffend bemerkt, sein Bestreben, ein ,,academic monopoly for authorative inter-
ventions in the public sphere“'' zu verteidigen. Im Kontext des Gelehrtenselbst-
verstindnisses des spiten Kaiserreiches rangierten Fragen der Diskurshoheit
vermutlich vor Fragen der Relevanz oder praktischen Anwendbarkeit der Orien-
talistik.

Der Ausbruch des Ersten Weltkrieges und die Einrichtung der Nachrichten-
stelle fiir den Orient durch das Auswirtige Amt gab zahlreichen Orientalisten (a-
ber vor allem auch ,schriftstellernden Beamten®, Dilettanten und gewitzten Be-
triigern'?) die Gelegenheit, Politik und Form der deutschen ,Orientpolitik* zu ges-
talten. Die deutsche Begeisterung fiir die Ausrufung des gihad gegen die Alliier-
ten durch Mehmet V. am 14. November 1914 verdeutlicht dies und ist zudem
Kern einer emotionalen Debatte zwischen Becker und seinem niederldndischen
Kollegen Snouck Hurgronje. Dieser griff die deutsche Orientpolitik und Becker,
der den Aufruf zum gihad ausdriicklich unterstiitzte, in seinem Artikel ,,Heiliger
Krieg made in Germany* scharf an."”’ Der Austausch zwischen Becker und Hur-

Ziirich: Piper 1994, S. 366-391; Herbert L. Miiller: Islam, Gihad (,,Heiliger Krieg*)
und das Deutsche Reich, Frankfurt/M u.a.: Lang 1991.
8 Vgl. Edward Said: Orientalism, London u.a.: Penguin Books 2003 (Erstausgabe

1978), S. 5.
9 Zitiert nach L. Hanisch, Gelehrtenselbstverstiandnis, S. 111.
10 Ebd., S. 107.

11 G. Hagen: Applied Oriental Studies, S. 154.

12 Vgl. M. Kroger: Orientpolitik, S. 376f.

13 Vgl. P. Heine: Hurgronje versus C. H. Becker, S. 379f.; Hurgronje verfasste 1915
einen Artikel mit dem Titel ,,Heilige Oorlog made in Germany*.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER ,ISLAMPOLITIK* ZUM ,DIALOG MIT DER ISLAMISCHEN WELT* | 213

gronje wirft weniger Fragen der wissenschaftlichen Ethik auf, sondern beleuchtet
vielmehr Elemente des orientalistischen Diskurses jener Zeit.'* Auch wenn ver-
schiedene Auffassungen iiber das vermeintlich fanatische Potential des ,Islam*
unter deutschen Orientalisten bestanden, unterstreicht das folgende Zitat von
Martin Hartmann wesentliche Elemente des Diskurses:

,.Es sei hiermit gewarnt, durch Erregung des religiosen Fanatismus Unruhen herbeizu-
filhren. Gegen einen solchen Versuch wiirden alle Kulturstaaten einmiitig zusammen-
stehen [...]. Islam ist eine Religion von Haf} und Krieg. Es darf nicht das herrschende
Prinzip in einer Nation der zivilisierten Welt werden.“"

Dass auch die ,sachkundige Islampolitik‘ eines Carl Heinrich Becker nicht die
erwiinschten Erfolge zeitigte, belegt die Einschitzung eines weiteren deutschen
Orientalisten, Friedrich Rosen (der in der Weimarer Republik kurzzeitig Auflen-
minister werden sollte), der weitaus niichterner und ohne Verweise auf die ver-
meintlichen kulturellen Dispositionen ,der Muslime* die deutschen Ambitionen
als ,Wahnvorstellungen* charakterisiert und feststellt:

»[IIm Auswirtigen Amt glaubte man damals ebenso fest an die griine Fahne des Pro-
pheten und den Heiligen Krieg, wie einige Jahre spiter an den Volkerbund und die Seg-
nungen der Locarno-Politik. [...] So wie Voltaire als der Vater der franzdsischen Revo-
lution angesehen wird, so konnte man Karl May als den Vater unserer Orientpolitik die-

ser Zeit betrachten.*'®

Eine Frage der Qualitat oder der Ethik?

Peter Heine schliet seinen Beitrag zur Auseinandersetzung zwischen Becker
und Hurgronje, indem er die Frage der Verantwortung einer ,,anwendungsbezo-
genen Wissenschaft™ aufwirft:

,Die Gefahr, in die jede angewandte Orientalistik geraten kann, die Gefahr ndmlich, in
direkte politische Auseinandersetzungen zu geraten. In solchen Auseinandersetzungen
geht es dann um wissenschaftliche Fragen eher am Rande. Solch eine Situation kann auf
Kosten der Qualitidt gehen. [...] Gerade in einer Zeit, in der viele Orientalisten in den
Bereichen der angewandten Orientalistik ein berufliches Betitigungsfeld sehen oder se-
hen miissen, sollte die Kontroverse Snouck Hurgronje/Becker uns ein warnender Hin-

weis auf die hohe Verantwortung jeder anwendungsbezogenen Wissenschaft sein.“"”

14 Said behandelt die deutsche Orientalistik nur am Rande, verweist aber mehrfach auf
Hurgronje (vgl. Orientalism, S. 255f.).

15 Vgl. Martin Hartmann: ,,Das Ultimatum des Panislamismus*, in: Das freie Wort 11
(1911), S. 605-610, hier S. 606.

16 Friedrich Rosen: Aus einem diplomatischen Wanderleben, Bd. 3-4, Wiesbaden:
Limes Verlag 1959, S. 54f.

17 P. Heine: Hurgronje versus C. H. Becker, S. 387.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | TiIM EPKENHANS

Obwohl Heine hier implizit eine ethische Dimension aufwirft, stellt sich ihm je-
doch vordringlich das Problem des Qualititsverlustes im Falle einer politischen
Kontamination, also um eine eher generelle Ablehnung, dem Fach eine politische
Dimension bzw. Funktion zuzuschreiben. Auch Hanisch erwiéhnt in ihrer Reakti-
on auf Heine die Webersche Verantwortungsethik im Kontext der gesellschaftli-
chen Verantwortung innerhalb eines politischen Systems.'® Wie Hagen bereits
angemerkt hat, verweisen Hanisch und Heine auf die generelle Problematik des
Verhiltnisses zwischen Wissenschaft und gesellschaftlicher Verantwortung, ohne
die spezifischen Charakteristika der Orientalistik zu beriicksichtigen, d.h. die
diskursive Ethik, die Said in Orientalism thematisiert."”

Die Frage der gesellschaftlichen Verantwortung von Wissenschaft ist vor al-
lem dann von erheblicher Relevanz, wenn das politische und gesellschaftliche
System, in dem Wissenschaft praktiziert wird, totalitér ist, wie etwa wihrend der
NS-Diktatur. Die deutsche Orientalistik hat sich in den vergangenen Dekaden
zwar detailliert mit der Rezeption des Faschismus/Nationalsozialismus in der is-
lamischen Welt beschiftigt®’, aber eine erste ausfiihrlichere Einordnung der Ori-
entalistik in die Wissenschaftsgeschichte des NS-Regimes lie8 bis 2006 auf sich
warten.”! Die zdgerliche Aufarbeitung kénnte dadurch bedingt sein, dass nicht
wenige eminente Orientalisten wihrend der NS-Zeit ihre akademische Karriere
begannen und nach dem Zweiten Weltkrieg fortsetzten. Auch zeigt Ellinger in
seiner Dissertation auf, dass Orientalisten als Funktionstriger im NS-System
agierten. Das Scheitern der Wahrnehmung sozialer Verantwortung von Wissen-
schaft wihrend der nationalsozialistischen Diktatur mit ihren teils wissenschaft-
lich legitimierten Perversionen von Rassenauslese ist selbstverstindlich kein ge-
nuines Problem der Orientalistik, sondern aller Disziplinen, aber wohl mit ein
Grund fiir den Riickzug der Orientalistik in einen wissenschaftlichen Elfenbein-
turm und fiir das groe Unbehagen gegeniiber einer ,angewandten Wissenschaft
nach dem Zweiten Weltkrieg. Ebenfalls ist zu bedenken, dass sich der gesell-
schaftspolitische Rahmen der Orientalistik in beiden deutschen Staaten verénder-
te. Die westdeutsche (und bedingt auch die ostdeutsche) Aufenpolitik stand unter
den Priamissen der deutschen Teilung (Hallstein-Doktrin) und der Konsolidierung
der BRD in Europa. Der auBlenpolitische Diskurs wurde nicht mehr vordringlich
im Kontext von nationalstaatlichen Interessen und Zielen formuliert, sondern
wechselte auf eine multilaterale (EU und Vereinte Nationen) sowie abstrakte

18 L. Hanisch: Gelehrtenselbstverstindnis, S. 107 und 123f.

19 Vgl. G. Hagen: Applied Oriental Studies, S. 155.

20 Vgl. etwa Stefan Wild: ,,National Socialism in the Arab near East between 1933 and
1939%, in: Die Welt des Islams 25 (1985), S. 126-173.

21 Vgl. Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus
1933-1945, Edingen-Neckarshausen: deux-mondes-Verlag 2006. Siehe auch K.
Kreiser: Gotthard Jischke, S. 406-423.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER ,ISLAMPOLITIK* ZUM ,DIALOG MIT DER ISLAMISCHEN WELT* | 215

Ebene, in der Demokratisierung, Menschenrechte und wirtschaftlich-soziale Ent-
wicklung zentrale Positionen einnahmen. ,Islam‘ oder gar eine ,Islampolitik*
stand nicht auf der Agenda deutscher Auflenpolitik, zumal ein GroBteil der isla-
mischen Welt durch sidkulare Regime beherrscht wurde. ,Islam‘ erlangte erst
wieder mit der Revolution in Iran 1979 und der graduell wachsenden Bedeutung
islamischer politischer Gruppen in den 1980er und 1990er Jahren an Bedeutung.

Edward Saids Orientalism erschiitterte zwar die Selbstgentigsamkeit der
deutschen orientalistischen Forschung und forderte eine anhaltende Diskussion®,
aber es scheint mir, dass andere Disziplinen die Anregungen und Uberlegungen
Saids weitaus bereitwilliger aufnahmen:

,Indem die Islamwissenschaft den allgemeinen sozial- und mehr noch den kulturwis-
senschaftlichen Diskurs weitgehend ignorierte, isolierte sie sich und wurde fiir andere
Forscher, die sich mit verwandten Themen in anderen Sprachen beschiftigen, unattrak-
tiv, hiufig unlesbar.“*

Orientalistik nach dem 11. September —
Islamdialog und auswértige Politik

Die Bundesregierung reagierte nach dem 11. September 2001 umgehend mit der
Verabschiedung der so genannten Anti-Terror-Pakete (ATP) I (noch im Septem-
ber 2001) und II (Dezember 2001), die nicht nur eine Reihe von Gesetzesidnde-
rungen beinhalteten24, sondern verschiedenen Ministerien und Bundesbehorden
zusitzliche Haushaltsmittel in Hohe von 1,5 Mrd. Euro bewilligten.

Auch das Auswirtige Amt wurde im Rahmen der ATP mit zusitzlichen
Haushaltsmitteln bedacht, mit denen unter anderem der ,,.Dialog mit der islami-
schen Welt“® finanziert werden sollte (neben anderen Antiterrorismusinitiati-
ven). Das Dialogprojekt sah vor, die Offentlichkeitsarbeit der deutschen Aus-
landsvertretungen (inklusive der Goethezentren) in der islamischen Welt zu in-
tensivieren, Islambeobachter an verschiedene Auslandsmissionen zu entsenden
und ein eigenes Referat (heute 626) unter der Leitung eines Beauftragten fiir den
Dialog mit der islamischen Welt (bis 2005 Botschafter Dr. Mulack) zu etablie-

22 Vgl. u. a. Reinhard Schulze: ,,Orientalistik und Orientalismus®, in: Werner En-
de/Udo Steinbach (Hg), Der Islam in der Gegenwart. Miinchen: C.H. Beck 1995, S.
707-718.

23 Navid Kermani: ,,Zur Zukunft der Islamwissenschaft”, in: Fikrun wa Fann 81
(2005), S. 3, http://www.goethe.de/mmo/priv/1224466-STANDARD.pdf vom Au-
gust 2007.

24 Vor allem die Anderungen StGB § 129a (,,Anti-Terrorismus-Paragraph*), Aufhe-
bung des Religionsprivilegs im Vereinsgesetz (§ 3), Auskunftspflicht der Banken
tiber Konten verddchtiger Organisationen.

25 Vgl. etwa: Auswirtiges Amt (Hg.), Dialog mit der islamischen Welt, Berlin 2006
(www.auswaertiges-amt.de).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | TIM EPKENHANS

ren.”® Laut der Homepage des Auswirtigen Amtes besteht das Ziel des Dialogs
darin:

»l...] die Verstindigung zwischen dem ,Westen* und der islamischen Welt sowie inner-
gesellschaftlichen Pluralismus und den Abbau antiwestlicher Feindbilder in islamisch
geprigten Gesellschaften zu fordern. Deutschland hat als erstes westliches Land bereits
2002 einen Politikschwerpunkt ,Dialog mit der islamischen Welt* (kurz: ,Islamdialog*)
im Auswirtigen Amt geschaffen. Unter anderem wurde das Amt des Beauftragten fiir
den Dialog mit der islamischen Welt eingerichtet, das derzeit [2007] Botschafter Hans-
Giinter Gnodtke innehat. Er berit alle Arbeitsebenen im Auswirtigen Amt und wird von
einem Arbeitsstab unterstiitzt, der ein Netz von sprach- und fachkundigen ReferentIn-
nen an den deutschen Auslandsvertretungen in der islamischen Welt koordiniert. Auf-
gabe der ReferentInnen ist es, iiber die Bedeutung von Islam und Islamismus in ihren
Gastldndern zu berichten, sowie lokale Partner fiir die Zusammenarbeit zu identifizieren

und mit diesen konkrete Projekte auszuarbeiten.**’

Wihrend ein Teil der hier erwihnten ,Referentlnnen® zeitlich befristet (fiir zwei
Jahre) in den vergleichbaren hoheren Dienst eingestellt wurden,28 erlaubten die
ATP eine umfangreiche Konsolidierung des Stellenplans im Auswértigen Amt.
Auch das Auswirtige Amt war in den 1990er Jahren von der Sparpolitik der
Bundesregierungen Kohl und Schréder nicht verschont geblieben, was zu suk-
zessiven Streichungen von Planstellen in Berlin, Bonn und an den Auslandsver-
tretungen fiihrte. Insbesondere im hoheren Dienst ergab sich dadurch ein erhebli-
cher Beforderungsstau. Im Rahmen des ATP konnten erstmals wieder Planstellen
in Referaten und Auslandsmissionen designiert werden, die zuvor entweder nicht
besetzt oder eingerichtet waren.”’ Diese Planstellen wurden sowohl fiir den ge-
hobenen als auch hoheren Dienst™ fiir bereits im auswirtigen Dienst titige Be-
amte eingerichtet und hatten nicht immer einen unmittelbaren Bezug zu den
ATP. Teilweise erfolgte eine Entsendung auf ,Islambeobachter‘-Stellen nicht
aufgrund der Qualifikation (einer der amtsinternen Islambeobachter teilte mir
schmunzelnd mit, seine Qualifikation beruhe wohl auf einer Zwischenlandung in
Kabul in den 1960er Jahren — eine offensichtlich hinreichende Erfahrung fiir die
Bedingung, die islamische Welt zu kennen), sondern hatte andere Beweggriinde

26 Das Referat 626 untersteht der Abteilung 6 fiir Kultur und Kommunikation.

27 http://www.auswaertiges-amt.de/diplo/de/Aussenpolitik/Kulturpolitik/Dialoglslam/
IslamDialog.html.

28 Wie bereits erwihnt, ist diese Einstellungspraxis fiir das Auswértige Amt uniiblich,
wird aber zurzeit (2007) in begrenztem Umfang weitergefiihrt.

29 Nach meinen Informationen (und durch Gespriche mit Kollegen) wurden 2002 zu-
néchst 45 externe Referentinnen und Referenten befristet eingestellt, wihrend etwa
200 Planstellen neu eingerichtet bzw. bestehende Planstellen ein zusétzliches Port-
folio im Rahmen des ATP erhielten.

30 Fiir die Organisation des AA vgl. BGB1 11990, 1842, Gesetz iiber den Auswiértigen
Dienst (GAD) vom 30. August 1990.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER ,ISLAMPOLITIK* ZUM ,DIALOG MIT DER ISLAMISCHEN WELT* | 217

(wie etwa der bereits erwihnte Beforderungsstau). Auch bei den externen Refe-
rentinnen und Referenten handelte es sich nicht ausschlieBlich um Orientalisten;
Juristen, Slawisten oder Chemiker wurden ebenfalls beriicksichtigt, da die ATP
nicht nur ,Islambeobachtung‘ umfassten, sondern auch den Komplex der ,Terro-
rismusbekdmpfung‘. Wihrend ein Teil der Referenten in Berlin (vor allem im Is-
lam-Referat) titig waren, entsandte das Auswértige Amt Referenten an verschie-
dene Auslandsmissionen, z.B. in Nigeria, Libanon, Iran und — in meinem Fall —
Tadschikistan. In der Regel, aber nicht immer, korrespondierte die Entsendung
bzw. der Einsatz der Referentinnen und Referenten mit ihrer spezifischen Quali-
fikation (insbesondere der Sprachkompetenz). Unter welchen Gesichtspunkten
das Auswirtige Amt einige der Auslandsstationen auswihlte, entzieht sich je-
doch meiner Kenntnis.

Neben der konkreten Islambeobachtung durch Referenten initiierte bzw. in-
tensivierte das Auswirtige Amt ab 2002 eine Vielzahl von Dialogprojekten, ins-
besondere in Form von periodisch erscheinenden Publikationen, Konferenzen
und Seminaren, auf die hier nicht weiter eingegangen werden soll, die aber nach
wie vor einen integralen Bestandteil des ,Islamdialogs* darstellen.*!

Islambeobachtung in Tadschikistan

Im Nachhinein war ich mehr als (positiv) tiberrascht, als im Friihjahr 2002 mein
Erlass fiir die Entsendung an die deutsche Botschaft in Duschanbe, Tadschikis-
tan, eintraf. Zwar verfiigte ich iiber rudimentédre Kenntnisse der Landeskunde und
Sprache (d.h. des Tadschikischen, einer Form des Farsi), allerdings hatte ich kei-
nerlei Erfahrung mit dem post-sowjetischen Raum. Trotz seiner Nachbarschaft zu
Afghanistan ist Tadschikistan von eher nachrangigem Interesse fiir die deutsche
AuBenpolitik. Die 1995 eingerichtete Botschaft ist eine so genannte Kleinstver-
tretung mit 10 Entsandten, wobei konsularische Titigkeit (Visa-Angelegen-
heiten,” Betreuung von deutschen — teilweise auch europidischen — Biir-
gern in Tadschikistan sowie der deutschen Minderheit™), die Koordinierung
der wirtschaftlichen Zusammenarbeit sowie der Bildungsinitiativen die wesentli-

31 So wurde beispielsweise eine arabische Version der Homepage des Auswiértigen
Amtes eingerichtet. Siehe auch die Homepage der Online-Zeitschrift www.qantara.
de und des deutschen Informationszentrums in Kairo (www.gic.de) sowie die Zeit-
schrift Fikrun wa Fann.

32 Die deutsche Botschaft in Duschanbe ist — wie in vielen der zentralasiatischen Staa-
ten — die einzige Botschaft, die ,,Schengen*-Visa ausstellt.

33 In den 1980er Jahren lebten etwa 40.000 Deutsche (zumeist Wolga-Deutsche und
deren Nachkommen, die in den 1940er Jahren deportiert wurden) in Tadschikistan,
vor allem in Duschanbe. Ein Grofteil der deutschen Minderheit verliels Tadschikis-
tan wihrend des Biirgerkrieges; vgl. Kamoludin Abdullaev/Shahram Akbarzadeh
(Hg.), Historical Dictionary of Tajikistan, Lanham, MD u.a.: Scarecrow Press 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | TiIM EPKENHANS

chen Aufgabengebiete darstellen. Wie die bereits zitierte Zielvorgabe des Aus-
wirtigen Amtes verdeutlicht, fiel die Erlasslage (d.h. die amtsinterne Definition
des Aufgabenbereiches) fiir die ,Islambeobachtung® insgesamt vage aus und er-
laubte eine recht freie Auslegung durch den Islambeobachter, aber auch durch die
Vorgesetzen in der Auslandsvertretung. Zu den Kernaufgaben zéhlt die Bericht-
erstattung iiber Ausdrucksformen islamischer Religiositit bzw. islamische Grup-
pierungen, Kontaktaufnahme zu Regierungsvertretern, die mit islamischen Ange-
legenheiten betraut sind, und mit offiziellen wie inoffiziellen islamischen Wiir-
dentridgern sowie die Identifikation von Projekten im Kontext des ,Islamdia-
logs*.*

Wie Kollegen aus den ATP berichteten, gelang die Integration des Islambe-
obachters in eine Auslandsvertretung nicht immer ohne Konflikte. Gelegentlich
hatten Vorgesetzte Vorbehalte gegeniiber ,amtsfremden‘ Mitarbeitern, stellten sie
als ,Islamisten‘ vor, ignorierten die Erlasslage oder standen dem Dialogprojekt
kritisch gegeniiber. Die vage Erlasslage ergab zudem, dass die Berichterstattung
der verschiedenen Islambeobachter kaum einheitlichen Kriterien folgte:
Akademische Interessen sowie Vorbildung eines Islambeobachters konnten somit
leicht Themen der Berichterstattung beeinflussen. Details bestimmter regionaler
Auslegungen islamischer Rechtsvorstellungen fiillten umfangreiche Berichte, de-
ren Relevanz fiir Laien nicht immer nachvollziehbar war. Bei der Identifikation
geeigneter Projekte im Rahmen des Islamdialogs ergaben sich ebenfalls Proble-
me durch die wenig konzisen Vorgaben, wie solche Projekte auszusehen hitten.
Eine Haushaltssperre 2003 erschwerte zudem die Realisierung von relevanten
Projekten, da nun Mittel nur noch bedingt zur Verfiigung standen.

In meinem Fall hatte ich auBerordentliches Gliick, an eine Auslandsvertre-
tung zu kommen, deren Mitarbeiter mich hervorragend in ein Arbeitsumfeld in-
tegrierten, das durch ein hohes Mal} kollegialer Solidaritit sowie Freundschaft
gekennzeichnet war. Formal wiesen mich der Kanzler und Botschafter den Be-
reichen Kultur sowie Presse und Offentlichkeitsarbeit zu, so dass sich ausrei-
chend Schnittmengen mit den Vorgaben des Islambeobachtererlasses ergaben.
Auch die spezifische Situation in Tadschikistan erwies sich als eine interessante
Herausforderung. Tadschikistans Entwicklung nach der unerwarteten Unabhén-
gigkeit 1991 ist iiberschattet durch einen verheerenden Biirgerkrieg (1992-1997)

34 Im spezifischen Fall Tadschikistans existierte eine Agentur fiir religiose Angele-
genheiten (bis Januar 2007), die von staatlicher Seite islamische Belange reglemen-
tierte. Die derzeitige tadschikische Regierung verfolgt eine dullerst repressive Poli-
tik gegeniiber Ausdrucksformen islamischer Religiositdt mit einem ostentativen
Verweis auf den sdkularen Charakter der Verfassung. Wihrend der Sowjetzeit ha-
ben sich zudem verschiedene Gruppen islamischer Wiirdentrdger herausgebildet,
die vereinfacht als ,offizieller* und ,inoffizieller* Islam bezeichnet werden kdnnen;
vgl. Oliver Roy: The New Central Asia. The Creation of Nations, London: Tauris
2000 und Adeeb Khaleed: Islam after Communism. Religion and Politics in Central
Asia, Berkeley: University of California Press 2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER ,ISLAMPOLITIK* ZUM ,DIALOG MIT DER ISLAMISCHEN WELT* | 219

und ein fragiles Friedensabkommen, das eine islamische politische Partei zeit-
weilig in die Regierung integrierte.”> Obwohl der ,Islam* in Zentralasien zumeist
als intellektuell wenig anspruchsvoll und institutionell schwach ausgeprigt be-
schrieben Wird,36 entwickelte sich in Tadschikistan bereits wéihrend der sowjeti-
schen Zeit ein komplexes Geflecht aus offiziellen und informellen islamischen
Strukturen sowie Identitdtsmustern — doch dies geht tiber die Grenzen des vorlie-
genden Beitrags hinaus.*’

Ein gut gemeinter Dialog?

Die Konzeption des ,Islamdialogs‘ seitens des Auswirtigen Amtes zeigt deutlich
das Bemiihen, ,Islam‘ weder essentialistisch noch entlang notorischer Bedro-
hungsszenarien zu thematisieren. Auch ist die heutige auswirtige Politik weit
entfernt von den ambitionierten und bizarren Vorstellungen einer ,Islam-‘ oder
,Orientpolitik‘, wie sie im Vorfeld und wihrend des Ersten Weltkrieges von
deutschen Diplomaten und Orientalisten ertriumt wurde. Allerdings spiegelt die
Idee des Dialogs der Kulturen bzw. des Dialogs mit der islamischen Welt eine
performative Arroganz wieder, denn:

»[tlatséchlich verfestigt das Paradigma des Dialogs der Kulturen genau jene manichéi-
sche Wahrnehmung, gegen das es sich scheinbar wendet: Als ob es bei Islam und Wes-
ten um zwei Subjekte handelte, die sich nun endlich verstehen miissten. [...] Nein, der
Dialog der Kulturen ist eine Karikatur, nicht weniger als der Kampf der Kulturen. Das
Problem ist allerdings, dass sich diese Karikaturen in immer mehr Kopfen festsetzen
und dann zu politischem oder gar militdrischem Handeln fiihren. Am 11. September
sollte offenkundig im Namen ,des‘ Islams ,der’ Westen bekdmpft werden statt eines
konkreten Staats oder einer Regierung, wie Terroristen es bislang vorgaben. Aber auch
in Europa wird die eigene Kultur zunehmend essentialisiert, also als eine eigenstindige

35 Obwohl der Biirgerkrieg gelegentlich als ein Konflikt zwischen islamischen und
post-kommunistischen Fraktionen dargestellt wird, waren es vor allem regionale
Identititen, sozial-6konomische Faktoren und der Einfluss von Strukturen organi-
sierten Verbrechens, die die wesentlichen Ursachen des Konfliktes darstellen (vgl.
0. Roy, New Central Asia, passim). Eine konzise Darstellung des tadschikischen
Biirgerkrieges steht allerdings noch aus.

36 Vgl. etwa T. Jeremy Gunn: ,,Shaping an Islamic Identity: Religion, Islamism, and
the State in Central Asia”, in: Sociology of Religion 64 (2003), S. 389-410; Vitalij
V. Naumkin: Radical Islam in Central Asia: Between Pen and the Rifle (Soviet Bloc
and After), Lanham u.a.: Rowman & Littlefield 2005 oder Martha Brill Olcott:
Roots of Radical Islam in Central Asia. (Carnegie Papers, 77), Washington 2007.

37 Vgl. die Uberlegungen in: Robert Hefner: ,,Public Islam and the Problem of De-
mocratization”, in: Sociology of Religion 62 (2001), S. 491-514. Fiir Zentralasien
siehe vor allem International Crisis Group (ICG): Central Asia: Islam and the State
(ICG Asia Report, 59), Osh, Brussels 2003, sowie idem: Radical Islam in Central
Asia: Responding to Hizb ut-Tahrir (ICG Asia Report, 58), Osh, Brussels 2003.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | TiIM EPKENHANS

anthropologische Grofe gedacht, die unabhédngig vom Menschen existiert und han-
delt. %

Betrachtet man die Dialogidee des Auswirtigen Amtes stellt sich letztendlich die
Frage, welches die Indikatoren fiir einen erfolgreichen ,Islamdialog® sind.

Offentlichkeitsarbeit, die Einladung islamischer Wiirdentrdger zu diversen
Konferenzen und Seminaren, Austausch von Jugendlichen oder die Einbeziehung
islamischer Gruppierungen in politische Prozesse sind Initiativen, deren Resulta-
te erst mittel- oder langfristig einzuschitzen sind — und dies ist vielleicht das ei-
gentliche Problem der Konzeption des Auswirtigen Amtes. Der auswirtige
Dienst untersteht dem Paradigma des Generalismus, d.h. Beamten des auswirti-
gen Dienstes sollen in allen Bereichen des Auswirtigen Amtes einsetzbar sein,
wobei die Standzeiten von Diplomaten in bestimmten Bereichen sowie Aus-
landsvertretungen in der Regel 3 bis 4 Jahre betragen. Eine Spezialisierung wird
im diplomatischen Dienst bis auf wenige Ausnahmen weder unterstiitzt noch er-
mutigt, auch der Bildungsweg spielt nur eine untergeordnete Rolle — ein Erbe aus
der Friihzeit des Auswirtigen Amtes, in der Loyalitédtskonflikte im Falle von lan-
gen Standzeiten oder Spezialisierungen antizipiert wurden. Die Herausforderun-
gen an die AuBlenpolitik nach dem 11. September 2001 und vielleicht auch die
Personalpolitik im Rahmen der ATP fiihrte zu einer internen Diskussion im
Auswirtigen Amt, inwieweit Spezialisierungen (und damit ldngere Standzeiten
bzw. Konzentration auf bestimmte Aufgabengebiete) im auswértigen Dienst eine
sinnvolle Ergédnzung zu der bestehenden Personalpolitik darstellen konnten. Die
Reforminitiative wurde im Friithjahr 2004 zuriickgewiesen. Letztendlich hatte
dies zur Folge, dass die ,Islambeobachtung® vor allem in den Auslandsmissionen
nach zwei oder drei Jahren aufgrund von Versetzung bzw. Vertragsende entwe-
der endete oder zumindest unterbrochen wurde. Angesichts der mangelnden Kon-
tinuitit ist es zweifelhaft, ob der ,Islamdialog* mittel- oder langfristige Auswir-
kungen zeitigen wird. Die Vermutung liegt nahe, dass das Auswértige Amt den
Jslamdialog® vor allem als eine Chance in der Personalpolitik sah, Planstellen zu
schaffen, die in den Jahren zuvor finanziellen Zwéngen zum Opfer gefallen wa-
ren.

Das Fiir und Wider einer angewandten Orientalistik

Die Frage nach der gesellschaftlichen Verantwortung von Wissenschaft ist von
ungebrochener Aktualitit, dies gilt nach dem 11. September insbesondere fiir die
Orientalistik, wobei diese Verantwortung zwei Ebenen hat: Zum einen betrifft sie
das Verhiltnis zum politischen Feld und zum anderen die Ebene des spezifischen
Diskurses (d.h. der ,Reprdsentation im Sinne Saids) iiber den islamischen Kul-

38 N. Kermani: Zur Zukunft der Islamwissenschaft, S. 8.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER ,ISLAMPOLITIK* ZUM ,DIALOG MIT DER ISLAMISCHEN WELT* | 221

turraum. Die 6ffentliche Debatte iiber ,Islam‘ wird auf absehbare Zeit ihre hohe
Relevanz bewahren und die Orientalistik herausfordern — dies betrifft vor allem
die vermeintlich ,angewandte Orientalistik® mit unmittelbaren politischen Bezii-
gen. Der so genannte ,Krieg gegen den Terror® mit all seinen diffusen Gefahren-
diskursen, Doppelstandards und rechtlichen Grauzonen (bis hin zu gravierenden
Verletzungen essentieller Menschenrechte) ist in diesem Zusammenhang viel-
leicht die groBte Herausforderung, da zunehmend auch Orientalisten auf ver-
schiedenen Ebenen involviert sind. Dies schliet nicht nur die Wortfiihrer eines
Zivilisationskonfliktes ein, die aus der sicheren Distanz ihrer Washingtoner Bii-
ros eine vermeintlich ,sachkundige Islampolitik® propagieren, sondern zuneh-
mend auch Mitarbeiter staatlicher wie nicht-staatlicher Institutionen, die with
boots on the ground politisch motivierte ,Islamprojekte* implementieren.*”

Die gegenwartsbezogene Beschiftigung mit der islamischen Welt bedeutet
vor allem auch die Auseinandersetzung mit iiberwiegend sdkularen autoritiren
Staaten, die die Menschenrechte ihrer Biirger massiv verletzen, aber aufgrund po-
litisch-militdrischer Erwidgungen im ,Krieg gegen den Terror® von den USA oder
den EU-Staaten hofiert werden. Die Verantwortungsethik der Wissenschaft wird
hier gleich in zweierlei Hinsicht strapaziert: Zum einen in Bezug auf das
,Forschungsobjekt‘, d.h. wie fithrt man in einem autoritdren politischen System
Forschungsprojekte durch, ohne dass man entweder Kollegen oder Kontaktper-
sonen gefihrdet (,,Do no Harm!*) bzw. von dem Regime vereinnahmt wird?*

39 Neben Deutschland verfolgen auch die USA und GroBbritannien so genannte ,,Mus-
lim Outreach® Projekte, die im Bereich der Offentlichkeitsarbeit angesiedelt sind.
Einige dieser Projekte zielen jedoch auf eine direkte Einflussnahme auf Gesell-
schaften in islamischen Lindern ab bzw. haben eine militdrische, sicherheitsorien-
tierte Komponente. Das US State Department stellt in diesem Zusammenhang um-
fangreiche Finanzmittel fiir eine ,Demokratisierung‘ bzw. einen Regimewechsel in
Iran zur Verfiigung. Die New York Times berichtete am 5.10.2007 (David Rohde:
,,Army Enlists Anthropolgy in War Zones*), dass US-Truppen in Afghanistan von
Zivilisten mit einschldgiger Ausbildung in Anthropologie und Landeskunde beglei-
tet werden.

40 Usbekistan ist in diesem Zusammenhang ein trauriges Beispiel, insbesondere hin-
sichtlich der Niederschlagung des Aufstandes in Andijan im Mai 2005 mit vermut-
lich Hunderten von getdteten Zivilisten. Eine Reihe von gut dokumentierten Berich-
ten bemiiht sich um eine Rekonstruktion der Ereignisse in Andijan vgl. etwa Human
Rights Watch: Bullets Were Falling Like Rain. The Andijan Massacre, May 13,
2005; New York, Juni 2005; ICG: Uzbekistan: The Andijon Uprising (Asia Briefing
No. 38); Bischkek, Briissel 2005; Organisation for Security and Co-operation in
Europe (OSCE)/Office of Democratic Institutions and Human Rights (ODIHR):
Preliminary Findings on the Events in Andijan, Uzbekistan, 13 May 2005; War-
schau 2005. Wihrend usbekische und russische Medien die Niederschlagung des
Aufstandes als einen Sieg im Krieg gegen den Terror feierten, war die westliche Be-
richterstattung gekennzeichnet von Schock und Abscheu. Das usbekische Regime
fand nur wenige Firsprecher, unter denen allerdings Shirin Akiner vom SOAS die
vielleicht lautstérkste ist. Akiner besuchte Andijan 12 Tage nach dem gescheiterten
Aufstand in Begleitung hochrangiger Vertreter des usbekischen Regimes und ver-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | TIM EPKENHANS

Zum anderen in Bezug auf die politische Agenda, d.h. inwieweit steht insbeson-
dere die orientalistische Forschung im Dienst des ,Kriegs gegen den Terror‘. Die-
sen Herausforderungen muss sie sich stellen.

fasste einen Bericht, der sich kritisch mit der westlichen Berichterstattung ausei-
nandersetzt und die Sichtweise des usbekischen Regimes unterstiitzt (vgl. Shirin
Akiner: Violence in Andijan, 13 May 2005: An Independent Assessment; Silk Road
Paper, 2005 auf http://www.silkroadstudies.org/new/inside/publications/0507 Aki-
ner.pdf). Grundsitzlich ist an einer kritischen Auseinandersetzung mit den Medien
nichts auszusetzen, allerdings ist die apologetische Darstellung von Akiner extrem
einseitig und verzichtet génzlich auf eine Einordnung der Ereignisse in einen breite-
ren Kontext. Insbesondere ihre enge Kollaboration mit Vertretern des usbekischen
Regimes (inklusive eines Interviews im usbekischen Staatsfernsehen) ist im Sinne
einer Wissenschaftsethik hochst problematisch.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Tater zu Opfern, die Opfer zu Tatern machen -
Raume und Grenzen islamwissenschaftlicher

Politikdeutung
UDO STEINBACH (HAMBURG)

Die grole Annemarie Schimmel — doch wer kannte sie schon in einer breiteren
Offentlichkeit, bevor sie im Oktober 1995 den Friedenspreis des Borsenvereins
des Deutschen Buchhandels erhielt? Eine Islamwissenschaftlerin allzu reinen
Wassers, fanden viele Kritiker der Entscheidung. Dies schien sie auch noch
durch einen Lapsus zu bestitigen: Als Anfang Mai 1995 bekannt wurde, dass sie
die nichste Preistragerin sein wiirde, trat sie am Abend in den Tagesthemen des
Ersten auf. Von Sabine Christiansen nach ihrer Einschitzung der ,,Fatwa Ayatol-
lah Khomeinis gegen Salman Rushdie gefragt, war sie sichtlich tiberfordert. Thr
Zogern und ihre ausweichende Antwort waren geeignet, den Eindruck zu erwe-
cken, als hege sie wie immer geartete Sympathien mit dem Verdikt des Ayatol-
lah.'

Dass Frau Schimmel den Preis nach heftiger Kampagne doch erhielt, war die
bislang wichtigste Anerkennung der Tatsache, dass der islamwissenschaftliche
Beitrag zum ,Dialog der Kulturen® und mithin zur Gestaltung der Beziehungen
zwischen der islamischen Welt und dem Westen heute als wichtiger politischer
Beitrag zum Frieden gewertet werden kann. Tatsdchlich hat kein anderes geis-
teswissenschaftliches Fach in den letzten zwei Jahrzehnten eine derart tiefgrei-
fende Revolution seines politischen und gesellschaftlichen Stellenwertes durch-
gemacht wie die Islamwissenschaft (bzw. Orientalistik). In Deutschland geboren
im 18. Jahrhundert als Magd der Theologie hat sie bis weit nach dem Zweiten
Weltkrieg — Ausnahmen bestitigen die Regel — als Orchideenfach im Verborge-
nen gebliiht: interessant, aber fiir das Leben in dieser Welt nicht essentiell. Nicht
wenige deutsche Islamwissenschaftler taten das Ihre, um diese Einschitzung zu

1 Annemarie Schimmel ist auch in ihrer Dankesrede anlédsslich der Preisverleihung
noch einmal auf die Situation zuriickgekommen, die sie offenkundig bewegt hat.
Die Rede A. Schimmels zum Thema ,,.Dem stillen Dialog verpflichtet ist vom Bor-
senverein des Deutschen Buchhandels im Rahmen der Publikation ,,Friedenspreis
des Deutschen Buchhandels 1995%, Frankfurt/M 1995, im Verlag der MVB verof-
fentlicht worden.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | UDO STEINBACH

bestitigen; sie wandten sich bewusst von der Gegenwart der islamischen Welt
ab. Sie wollten ihr Bild von der so hohen Kultur der Vergangenheit nicht durch
eine ziemlich erniichternde Gegenwart verdunkeln lassen.

Der Verfasser dieses Beitrags erinnert sich noch, wie unverhohlen die Zunft
die Nase riimpfte, als er Anfang der siebziger Jahre begann, an einem Think
Tank der Bundesregierung (Stiftung Wissenschaft und Politik) das Nahost-
Referat aufzubauen: So etwas tat ein Orientalist nicht, der sich mit hdochstem
akademischem Pridikat an einem mittelalterlichen arabischen Volksroman ver-
sucht hatte.? Es bedurfte eines Visionirs wie des Institutsdirektors Klaus Ritter,3
um nicht nur zu erkennen, dass die islamische Welt Gegenstand eines politischen
Think Tank der Regierung werden sollte, sondern dass es bei qualifizierter Be-
fassung mit ihr eines Islamwissenschaftlers bediirfen wiirde. Demgegeniiber wa-
ren andere fiihrende Mitarbeiter am Institut so frei zu bekennen, dass der soeben
eingestellte Islamwissenschaftler iiberfliissig sei und erst dann von Nutzen sein
werde, wenn er iiber die NATO arbeite.

Die Masse der Islamwissenschaftler hatte mit der politischen Wirklichkeit
nicht viel zu tun und diese (in Gestalt der Politiker) nicht viel mit den Islamwis-
senschaftlern. Als ein Geistlicher einen Massenaufstand entfesselte und in Tehe-
ran einen Freund des Westens vom Thron stiirzte, stand die Politik vor einer von
den Weltstrategen nicht erwarteten Herausforderung. Khomeini hat der unpoliti-
schen Annemarie Schimmel vor der Kamera Sabine Christiansens Gewissensbis-
se bereitet, er hat aber zugleich die Islamwissenschaft zu einer Schliisseldisziplin
fir das Verstindnis grundlegender, den ,Westen‘ betreffender Entwicklungen
werden lassen. Aber — mancher wird sich noch erinnern — auch lingst nicht alle
Orientalisten/Islamwissenschaftler wussten, was ein Ayatollah und wer Khomei-
ni war.

In den 28 Jahren seit dem Erfolg der Islamischen Revolution in Iran ist die is-
lamische Religion zu einer Bewegung geworden, die weltweit unmittelbar und
mittelbar auf ganz unterschiedliche Weise im politischen und gesellschaftlichen
Raum wirksam geworden ist. Der Islam ist gegenwirtig wohl die einzige geistig-
politische Kraft, die weltweit Menschen betroffen macht. Uniibersehbar haben
breiteste Teile von Menschen in der islamisch geprigten Welt ein Problem der
Akzeptanz mit Blick auf eine vom ,Westen® und insbesondere der Supermacht
USA politisch, wirtschaftlich, kulturell, zivilisatorisch (und militérisch) geprig-
ten Welt.

Hinter der Wahrnehmung eines GroBteils von Offentlichkeit, Medien und Po-
litik steht seit etwa anderthalb Jahrzehnten das Paradigma vom ,clash of civiliza-

2 Udo Steinbach: Dhat al-Himma. Kulturgeschichtliche Untersuchungen zu einem
arabischen Volksroman, Wiesbaden: Steiner 1972.

3 Klaus Ritter griindete die als politischen Think Tank konzipierte ,,Stiftung Wissen-
schaft und Politik” (SWP) 1965 und war bis 1988 ihr erster Direktor. Er ist Neffe
des Islamwissenschaftlers Hellmut Ritter (1892-1971).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 225

tions‘ d.h. einer auf Konflikt weisenden Grundténung vor allem der Beziehungen
zwischen der islamischen Welt und dem Westen. Der 11. September 2001, der
Kampf gegen den Terrorismus und die gewalttitigen Eruptionen seither, die vor
allem in Paldstina und im Irak (aber auch in Afghanistan) ihre Epizentren haben
und deren Auswirkungen zwischen Madrid und Bali zu verzeichnen sind, drohen
den ,clash of civilizations® zu einer self-fulfilling prophecy zu machen. Vor die-
sem Hintergrund kann sich die Islamwissenschaft nicht ldinger verweigern, in den
offentlichen Raum zu treten. Wo der Islam zur Rechtfertigung oder Mobilisie-
rung von Konflikten bemiiht wird, ist der Islamwissenschaftler/Orientalist her-
ausgefordert zu erkldren, und das heiit ipso facto zu differenzieren. Im
schlimmsten Fall muss er erldutern, warum und mit welcher Zielsetzung im Na-
men von Religion Menschen getotet werden. Wo es aber Tote gibt, sind in ho-
hem Mafle Emotionen freigesetzt; er muss den Grund fiir diese Emotionen ermit-
teln. Deshalb lauft der Islamwissenschaftler von Anfang an Gefahr, zwischen die
Fronten zu geraten — denn beide Seiten fiihlen sich als Opfer: Ein getoteter Ame-
rikaner oder Europier stirkt die Wahrnehmung, ,der Westen® werde angegriffen.
Der Extremist im Irak oder Palistina handelt aus der tiefsitzenden Uberzeugung,
die islamische Welt ihrerseits sei einmal mehr Opfer westlicher Aggression. Je-
der Versuch, zu erklidren und zu differenzieren, kann als Bemiihung wahrge-
nommen werden, zu verharmlosen bzw. das Opfer zum Téter und den Téter zum
Opfer zu machen.

Die Fragen, die zu stellen sind, sind nicht zuletzt deshalb schwierig, weil die
Antworten in den meisten Fillen nur Anndherungen an die ,Wahrheit‘ sein kon-
nen. Welche Rolle spielt die Religion wirklich — ist sie die treibende Kraft oder
wird sie zur Erreichung personlicher/politischer Ziele instrumentalisiert? In je-
dem Falle ist die Frage nach dem Wesenskern der islamischen Religion gestellt;
aber zugleich gilt es, deutlich zu machen, dass auch der Islam — wie jede andere
Religion — in unterschiedlichen gesellschaftlichen und politischen Kontexten un-
terschiedliche Erscheinungsformen annimmt. Damit richtet sich die Frage auf die
Gesellschaft, ihre politische und geistige Verfasstheit. Entscheidend ist auch der
internationale Kontext: Wer sind die Akteure; was sind ihre Ziele und ihre Wir-
kungsweise? Welche Verletzungen sind entstanden und entstehen weiterhin? Am
Ende richtet sich der Blick auf jeden einzelnen Titer; darauf, die Tat zu hinter-
fragen.

Der Blick vom Elfenbeinturm

In seiner Dankesrede anlédsslich der Verleihung des Friedenspreises des Deut-
schen Buchhandels am 6. Oktober 2006 kommt der Soziologe Wolf Lepenies auf
diese Art der ,Forschung‘, die er ,,Gegnerforschung® nennt, zu sprechen. Sie
miisse es nach Lage der Dinge auch geben: Es wire selbstmorderisch, auf ,,Geg-
nerforschung* zu verzichten. Notwendig sei es, der Militanz wehrhaft zu begeg-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | UDO STEINBACH

nen — auch mit den Mitteln der Wissenschaft. Um das Phinomen von Militanz
und Terror, das sich mit einem religiosen Mintelchen umgibt, an seiner Wurzel
zu verstehen, bediirfe es eines komplexeren Ansatzes. Hier reichten kulturelle
Zuweisungen nicht nur nicht aus, sondern seien auch Teil des Problems. Wenn
wir glaubten, die Ursachen des Terrors einzig in den Kulturideologien fremder
Volker finden zu konnen, seien wir ldngst Kombattanten im ,Krieg der Kulturen®,
den die Fundamentalisten herbeibomben wollen.

,Die Islamwissenschaft muss sich mit anderen Wissenschaften zusammentun: der Ge-
schichte, den Politik- und Gesellschaftswissenschaften. Immerhin — der Befund bleibt
giiltig: Heute gewinnt die Orient- oder Islamwissenschaft eine neue Bedeutung. Der El-
fenbeinturm reicht in die politische und gesellschaftliche Aktualitét: Es gibt Elfenbeim-

. .. 4
tiirme, von denen aus man weit sieht.*

Dass die im weiteren Sinne auf den ,Orient‘ gerichteten Wissenschaften objektiv
seien, ist spétestens seit der von dem Paléstina-stimmigen amerikanischen Lite-
raturwissenschaftler Edward Said in dem Buch Orientalism losgetretenen Debat-
te in Frage gestellt. Seine Kernthese, dass die westliche Orientalistik ein Bild von
der islamischen Welt entworfen habe, das von européischen kolonialen und im-
perialen Interessen geleitet gewesen sei — die Wissenschaft als ancilla der Politik
—, hat das Selbstverstindnis des Faches tief erschiittert.” Auch wenn Said selbst
seine These an englisch- und franzosischsprachiger Literatur festmacht, so haben
neuere Untersuchungen auch deutsche Wissenschaftler ausgemacht, deren Ar-
beitsergebnisse politische Beziige erkennen lassen.® Um Saids These ist es im
Laufe der Zeit stiller geworden; doch hat sie auch im Zusammenhang mit der
Greater Middle East Initiative des amerikanischen Prisidenten George W. Bush,
dem expliziten Versuch, die Region des Nahen und Mittleren Ostens — gegebe-
nenfalls mit gewalthaftem Nachdruck wie im Irak — nach westlichem Vorbild zu
demokratisieren, nichts an Aktualitit verloren. Zahlreiche Wissenschaftler haben
ihre Expertise hergegeben, zu beweisen, dass derartige Bemiithungen legitim,
machbar und erfolgreich sein konnen. Zahlreiche Wissenschaftler haben aber
auch klar gemacht, dass dies nach Lage der Dinge eine gefihrliche Illusion sei.
Kaum ein Thema ist in den letzten Jahren derart prominent hervorgetreten, wie
das Thema ,Islam und Demokratie‘. An der Diskussion waren Islam- wie Poli-
tikwissenschaftler (in zahlreichen Fillen sind beide Ansitze in einer Person ver-
eint) beteiligt.

4 Dankesrede anldsslich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhan-

dels am 8. Oktober 2006 in der Frankfurter Paulskirche. In: Berliner Journal fiir So-

ziologie 17/1 (2007), S. 131-136.

Edward Said: Orientalism, New York: Pantheon Books 1978.

6  Alexander Haridi: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation — oder die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933),
Wiirzburg: Ergon 2005.

W

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 227

Fragwdardiger ,Universalismus'

Die Frage nach der Objektivitit der Politikwissenschaft und den ihr zugrunde lie-
genden Kriterien bei der Beurteilung politischer Tatbestinde mit Blick auf den
Nahen Osten ist beispielhaft an der Beurteilung der Gestalt eines der Fiihrer des
paldstinensischen Widerstandes gegen die zionistische Besiedlung Paléstinas, des
Mufti Hajj Amin al-Husaini, akut geworden. In jiingster Zeit sind ihm mehrere
Untersuchungen gewidmet worden.” Die Arbeit von Klaus Michael Mallmann
und Martin Ciippers erschlieBt neues Archivmaterial.® Eine der gegeniiber friihe-
ren Arbeiten schirfer hervortretende Erkenntnis ist, dass die nationalsozialisti-
sche Politik im Vorderen Orient, stiarker als bisher deutlich gemacht, auf die Ver-
nichtung des Yishuv, des jiidischen Siedlungsraums in Palistina, ausgerichtet
gewesen sei. Der seit 1941 in Berlin residierende Mufti, der von der in Europa
angelaufenen Vernichtungsaktion gegen die Juden Kenntnis gehabt habe, sei an
diesen Aktivitidten als Spiritus rector mafigeblich beteiligt gewesen. In dem auf-
schlussreichen ,Epilog* setzen sich die Autoren kritisch mit den einschlidgigen
Untersuchungen der Geschichts- und Islamwissenschaften auseinander. ,,Gerade
innerhalb der Geschichts- und Islamwissenschaften fand die Ndhe zwischen Na-
tionalsozialismus und der arabischen Welt bis in die jiingste Vergangenheit eine
eher nur sehr zweifelhafte Beachtung. Von einem Standpunkt, der die Kollabo-
ration des Mufti mit dem nationalsozialistischen Regime bei der mehr oder min-
der wissenschaftlich belegten Intention zur Vernichtung des Yishuv in den Vor-
dergrund riickt und zu einer vollig negativen Bewertung der personlichen wie po-
litischen Qualitdten des Mufti kommt, erscheinen die angeblich so differenzierten
Einschitzungen von Geschichts- und Islamwissenschaftlern bestenfalls blaudu-
gig, wenn nicht bewusst schonfirberisch. Diese hitten versucht, den Mufti im
Licht einer gezielten Diffamierungskampagne Englands und Israels als Realpoli-
tiker (,,Der Feind meines Feindes ist mein Freund®) ja schlicht als Patrioten zu
sehen. Den Vorwurf des Eurozentrismus lassen Mallmann und Ciippers nicht gel-
ten; es fiihre an der Sache vorbei, ,,in einem derartigen Zusammenhang als fakti-
sche Absolution der arabischen Seite den Hinweis auf andersartige kulturelle
Umgangsformen einzufiithren®. Ein solcher Einwand bedeute nichts anderes, als
Individuen und ihr Tun auf diverse eherne Kulturkreise zu reduzieren und damit
zu entschuldigen sowie den Subjekten von vornherein faktisch jegliche Reflekti-
on menschlichen Handelns zu verwehren. ,,Die Kritik an solcherlei leichtfertigen
Zuschreibungen gar noch mit dem Vorwurf ,eurozentrischen‘ Denkens zu kon-

7 Gerhard Hopp u.a. (Hg.), Blind fiir die Geschichte? Arabische Begegnungen mit
dem Nationalsozialismus, Berlin: Klaus Schwarz 2004; Gerhard Hopp (Hg.), Mufti-
Papiere. Briefe, Memoranden, Reden und Aufrufe Amin al-Husainis aus dem Exil,
1940-45, Berlin: Klaus Schwarz 2001.

8 Klaus-Michael Mallmann/Martin Ciippers: Halbmond und Hakenkreuz. Das Dritte
Reich, die Araber und Palidstina, Darmstadt: WBG 2006.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | UDO STEINBACH

tern, kommt einem katastrophalen Denkverbot gleich. Die Autoren reklamieren
die Position eines ,Universalismus‘, ,,der [...] fiir die Formulierung eines Urteils
iber die Kollaboration von Arabern mit dem nationalsozialistischen Deutschland
von unverzichtbarer Bedeutung ist. Mit dieser ,universalistischen‘ Position zie-
hen sich die beiden Autoren jedoch auf einen Punkt zuriick, der der zionistischen
Bewegung eine nicht mehr zu hinterfragende Rechtfertigung verleiht und igno-
riert, dass durch sie die Lebensrechte palédstinensischer Araber einseitig in Frage
gestellt wurden.

Die Beteiligten der ,Islamischen Revolution® in Iran

Der Konflikt zwischen einem Universalismus (der von Mallmann und Ciippers
als ,,abendléndisches Denken* im Gefolge der ,,Errungenschaften der Aufkla-
rung“ gepriesen wird)'® und einer Sichtweise, die tatsichlich kulturelle und reli-
giose Elemente bei der Erkldrung politischer Phidnomene in Betracht zieht, ist
spatestens mit der Revolution in Iran (1978/79) aufgebrochen. Es war ein (schii-
tisch) islamischer Geistlicher, der einer verbreiteten Protestbewegung schlieflich
mit dem Islam entlehnten religiosen Konzepten ihre Durchschlagskraft verlieh,
sie zur Revolution eskalieren liel und beim Sturz der alten Ordnung Regie fiihr-
te. Nicht viele Orientalisten/Islamwissenschaftler gab es damals, die den Namen
Khomeini kannten; und nur wenige hatten seine Schrift von der hukumat-e isla-
mi, der ,islamischen Regierung®, der die vilayat-e faqih, die Amtsfithrung des
anerkannten Gottesgelehrten, zugrunde liegen wiirde, gelesen. Die gegenwarts-
bezogene Islamwissenschaft war in Deutschland noch wenig entwickelt und nur
unzureichend vorbereitet und willens, aktuelle politische Entwicklungen zu
kommentieren — schlieBlich hatte es dazu noch keine wirklich nachhaltigen An-
lasse gegeben. Das sollte sich dndern. Die Islamwissenschaft/Orientalistik trat
aus einem Schattendasein ins Rampenlicht der Offentlichkeit. Sie sollte Phino-
mene erkliren, die fiir die Politik, Medien und Offentlichkeit irritierend waren.
Dabei waren Konflikte programmiert. Der ,universalistische* common sense, in
dem sich der ,abendléndische’, die Aufkldrung hochhaltende Biirger eingerichtet
hatte, wiirde mit einer Sichtweise in Konflikt geraten, die in dem Geschehen eine
Logik sui generis erkennen wiirde; die rechtfertigen wiirde, wo aus der Sicht
westlicher Interessen, eines westlichen Werteverstindnisses, krasse Mittelalter-
lichkeit und Verletzungen eines modernen Verstdndnisses von Demokratie und
Menschenrechten geschehen wiirden. Sie wiirde allerdings zugleich deutlich ma-
chen miissen, an welchen Punkten die Erklidrung ihre Grenzen haben wiirde und
wo im Namen der Religion Geschehenes und Getanes vom Standpunkt ,univer-
saler’ Werte aus nicht mehr akzeptabel sein und Kritik, ja Verurteilung, ausge-

9 Vgl ebd., S. 243-258, Zitate auf den S. 253, 257 und 258.
10 Ebd., S. 258.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 229

sprochen werden miisste. Sie wiirde also konfliktbereit sein miissen — gegeniiber
der eigenen Gesellschaft ebenso wie gegeniiber den Akteuren, die im Namen der
islamischen Religion Werte verletzten, die in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhun-
derts Grundlage des globalen Zusammenlebens geworden waren.

Die Revolution im Iran bedeutete eine dramatische Herausforderung fiir das
Selbstverstindnis und die gesellschaftliche Relevanz der Islamwissenschaft/Ori-
entalistik. Angesichts der Gewalthaftigkeit des Geschehens und der grolen Zahl
der Opfer stellte sich die Frage nach der Rechtfertigung der Revolution als eines
Phinomens tiefgreifenden politischen Wandels: Wie stand es um die Legitimitt
der ,Islamischen Republik‘ im Lichte der augenfilligen Abweichungen des Sys-
tems der vilayat-e fagih von modernen Demokratiestandards? Wie stand es um
die Menschenrechte angesichts der Ubergriffe an und Verfolgungen von Men-
schen, die die islamischen Grundlagen des Systems nicht akzeptierten? Das Di-
lemma lag auf der Hand: Wiirden Werte, deren universale Geltung im Westen
gefordert wurde, uneingeschrinkt gelten miissen; oder wiirde das System eine ei-
gene Legitimation aus ihren reklamierten Wurzeln heraus haben und somit iiber
der Kritik vom Standpunkt westlicher Werte aus stehen? Wie Muhammad Kha-
tami, Staatsprasident Irans von 1997 bis 2005, noch im Jahre 2000 anlisslich der
Einweihung des ,Denkmals des Dialogs der Kulturen‘ im Schlosspark von Wei-
mar feststellte: Er spricht zunédchst von der Notwendigkeit der Kritik von Traditi-
on und der Moderne; ,,wir konnen uns weder der Tradition, noch der Moderne
unterwerfen, aber auch nicht die eine der anderen opfern. Die Errichtung der Is-
lamischen Republik sieht er im Licht der Losung des Spannungsverhiltnisses
von Tradition und Moderne: ,,Die neue religios-gesellschaftliche Ordnung wurde
im Iran etabliert, um auf die sich immer erneuernden Bediirfnisse und Fragestel-
lungen des heutigen Menschen Antworten zu finden.* Imam Khomeini habe so-
wohl auf der Erhaltung der Grundlagen der Religion als auch auf der Erhaltung
der Rolle des Volkes bestanden. Es gehe um die Etablierung der Volksherrschaft
im Einklang mit den traditionellen geistig-religiosen Grundlagen der Gesellschaft
bei gleichzeitiger Entwicklung einer modernen Zivilgesellschaft.11

Das Dilemma, das sich der Orientalistik/Islamwissenschaft stellte, lag auf der
Hand: Wie war das Geschehen zu erkldren, ohne zu rechtfertigen, was vom
Standpunkt universaler Werte nicht zu rechtfertigen war? Denn das Geschehen
hatte eine eigene, nachvollziehbare Logik: Die Urspriinge der Revolution lagen
in dem vom CIA im August 1953 unterstiitzten Putsch gegen die gewihlte sdku-
lare Regierung von Muhammad Musaddegh. Ein direkter Faden lie sich von
dessen Sturz zur Machtiibernahme Khomeinis Anfang 1979 ziehen. Ayatollah
Khomeini war ein Revolutionir in dem Sinne, dass er eine Massenbewegung ge-

11 Weimarer Gesprich von Prisident Seyed Mohammad Khatami und Bundesprisi-
dent Johannes Rau am 12. Juli 2000 im Schloss zu Weimar. In: Seyed Mohammed
Khatami: Religiositit und Moderne, Heidelberg: deux mondes, 2001, o.S.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | UDO STEINBACH

gen eine Ordnung in Gang setzte, die von der Masse der Iraner nicht gewollt war,
vom Ausland jedoch im Namen von dessen eigenen Interessen nachhaltig unter-
stiitzt wurde. Die Mobilisierung war nicht auf der Grundlage sékularer ,linker*
Denk- und Handlungsparadigmen erfolgt, die offensichtlich in Iran eine breite
Masse nicht zu erreichen vermochten. Khomeini war es gelungen, Elementen des
in Iran tief verwurzelten schiitisch-islamischen Glaubens eine Dynamik zu ver-
leihen, von der sich Millionen von Iranern mitgerissen fiihlten. Und von der Is-
lamischen Republik sagte Muhammad Khatami nach sieben Jahren gescheiterter
Anlédufe, das System in der Weise zu veridndern, dass politischer Pluralismus,
Rechtstaatlichkeit und Menschenrechte respektiert wiirden, anlédsslich der Feiern
zum 25. Jahrestag der Revolution am 11. Februar 2004 (etwa eine Woche vor
den Parlamentswahlen, vor denen der Wichterrat etwa 3.000 Kandidaten des
Khatami-Lagers aus dem Rennen geworfen hatte): Demokratie in einem islami-
schen Rahmen sei der beste Kurs fiir das Land.

,Diejenigen, die einem westlichen Stil von Sdkularismus folgen, werden nicht nur die
Unabhiéngigkeit, sondern auch die historische Identitét der iranischen Nation aufs Spiel
setzen. Und diejenigen, die die Demokratie unter dem Deckmantel des Islams untergra-
ben, stellen eine @hnliche Bedrohung dar und riskieren, die junge Generation zu ent-
fremden [...]. Wofiir ich immer gestanden habe und fiirderhin stehen werde, ist die drit-
te Option: Demokratie im Rahmenwerk der Religion vereinbar mit unserer Geschichte
und Religion.«'?

Damit brachte Khatami zum Ausdruck, dass er das Prinzip der vilayat-e faqih als
Grundlage des politischen Systems in Iran akzeptiere. Die Islamwissenschaft war
zu erkldren bemiiht, in welcher Weise ,der Islam‘ in dem Geschehen wirksam
war. Das politische Dilemma des Widerspruchs zwischen einem westlich geprig-
tem universalen Demokratieparadigma und der gesellschaftlichen und politischen
Wirklichkeit in Iran hat sie naturgemdf nicht zu 16sen vermocht. Dass die noch
immer anstehende politische und gesellschaftliche Modernisierung von Teilen
der islamischen Welt aber nicht ausschlieflich gemél aus dem Westen entnom-
menen Blaupausen verlaufen wird, ist eine zentrale Einsicht, die durch die Er-
gebnisse der Wissenschaft untermauert worden ist. Die Herausforderung der is-
lamischen Welt mit Blick auf Entwicklung und Modernisierung wiirde darin lie-
gen, universale Standards mit dem Riickgriff auf Kultur und Religion zu einer
Synthese zu bringen. Dass dies im ,Westen* akzeptiert wird, ist eine Vorbedin-
gung fiir die Gestaltung der Beziehungen zur islamischen Welt.

Wohin Versuche fiihren, westliche Demokratiemodelle zel quel in die islami-
sche Welt zu transplantieren, haben der durch die USA gewaltsam herbeigefiihrte
Sturz des irakischen Diktators Saddam Husain und das Scheitern der amerikani-
schen (aber auch von der Europédischen Union iibernommenen) Greater Middle

12 Weekly Press Digest (Teheran), Nr. 7, 7.2.-13.2.2004.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 231

East Initiative gezeigt. Die Orientalistik/Islamwissenschaft hat sich intensiv an
der Diskussion zu Themen wie ,Islam und Demokratie‘ und ,Islam und Men-
schenrechte® beteiligt, die auch in der islamischen Welt in den letzten zwei Jahr-
zehnten nicht zuletzt im Zusammenhang mit den Bemiithungen um demokratische
Reformen in Iran gefiihrt worden sind. Naturgemd$ sind die Ergebnisse kontro-
vers. Ganz grundsitzlich aber ist deutlich geworden, dass die vorstehend genann-
ten Begriffspaare einander nicht ausschlieBen. In welcher Weise die Begriffe
miteinander kompatibel gemacht werden konnen, ist Gegenstand zahlreicher is-
lamwissenschaftlicher Arbeiten gewesen.

Der ,Dialog der Kulturen'

Die Auflosung des Dilemmas muss im politischen Raum erfolgen. Der Ausweg
aus dem Spannungsverhiltnis von Universalitit der Geltung grundlegender poli-
tischer und gesellschaftlicher Werte auf der einen, und der Legitimitit der Griin-
dung jeweils eigener Ordnungen auf der Grundlage von Tradition, Kultur und
Religion auf der anderen Seite lag in dem, was vage und bisweilen missverstiand-
lich der ,Dialog der Kulturen‘ genannt wurde. Nach Lage der Dinge war es kein
Zufall, dass dieses Thema mit der Griindung und Konsolidierung der Islamischen
Republik an Aktualitit gewann. Mit dem Abschluss des irakisch-iranischen
Krieges durch den Waffenstillstand vom 20. August 1988 und dem Tod Khomei-
nis (3. Juni 1989) galt es zu ermitteln, auf welcher Grundlage sich kiinftig das
Zusammenleben ,westlicher’ Ordnungen und der Islamischen Republik Iran ges-
talten wiirde. Dass Deutschland im Rahmen der Europdischen Union dabei seit
1988 eine Vorreiterrolle annahm, war vor dem Hintergrund der Geschichte der
deutsch-iranischen Beziehungen kein Zufall. Symbolisch fiir diese Qualitét der
Beziehungen war die Einweihung des Denkmals des Dialogs der Kulturen in
Weimar anlidsslich des Staatsbesuchs Khatamis in Deutschland im Juli 2000
durch die beiden Staatspriasidenten Muhammad Khatami und Johannes Rau. Auf
zwei unbesetzten Sesseln aus Granit wird durch Zitate aus ihren Dichtungen die
Gegenwart von Goethe und Hafiz imaginiert. Am Vorabend des Ereignisses hat-
ten die beiden Staatsoberhidupter mit dem Theologen Hans Kiing und dem Is-
lamwissenschaftler Josef van Ess iiber philosophische und theologische Aspekte
der Beziehungen zwischen der islamischen Welt und dem Westen ,dialogisiert*."

Der ,Dialog der Kulturen® ist — anders als es der Begriff suggeriert — kein rein
kulturelles Ereignis. Er umfasst zwar eine kulturelle Dimension, ist aber in seiner
Reichweite politisch zielorientiert und richtet sich auf die Zukunft einer interna-
tionalen Ordnung, in der ,culture matters‘. Deshalb wurden die Menschenrechte
in den Mittelpunkt des ,Dialogs der Kulturen‘ mit Iran gestellt. Die Teilnehmer

13 S.o. Anm. 14.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | UDO STEINBACH

auf beiden Seiten kamen aus dem akademischen wie aus dem politisch-
diplomatischen Raum. Die Gegenwart der Islamwissenschaft war notwendig, um
die deutsche (,westliche) Delegation fiir die Legitimation von Riickfragen aus
dem iranischen (,islamischen‘) Raum zu sensibilisieren; so wie intime Kenner
Deutschlands (,des Westens®) auf der anderen Seite den iranischen Teilnehmern
verdeutlichen mussten, wo die essentiellen Anliegen der deutschen (westlichen)
Position lagen. Anliegen wie Anlage dieses ,Dialogs der Kulturen® aber reichten
weit iiber die Kompetenzgebiete von Islamwissenschaft/Orientalistik und West-
Kennerschaft/Okzidentalistik hinaus. Das Ergebnis musste ein politisches sein
und damit das Selbstverstindnis der Akteure, aber auch die Grundlage des globa-
len Ordnungssystems beriithren. So war die Wirkung des Dialogs der Kulturen
von Anfang an nur in langfristiger Perspektive zu sehen. War es ein Zufall, dass
Mitte der neunziger Jahre eine breite Bewegung in Iran Verdnderungen in der
demokratischen Verfasstheit und vertiefte Achtung der Menschenrechte einfor-
derte und 1997 Muhammad Khatami an die Macht wihlte? Auf deutscher Seite
war es Bundesprisident Roman Herzog, der die Logik des ,Dialogs der Kulturen*
unter den verinderten Bedingungen des ,culture matters‘ hervorhob."*

Er hielt auch die Laudatio bei der Verleihung des Friedenspreises des Deut-
schen Buchhandels im Oktober 1995 an die Islamwissenschaftlerin Professor
Annemarie Schimmel. Ohne auch nur ein Jota von der Geltung von Werten ab-
zugehen, auf die sich die internationale Gemeinschaft als ,global‘ geltend ver-
stindigt hat (u.a. in der Menschenrechtserklidrung der UNO von 1948) stellt Her-
zog fest, dass die political correctness ,keine legitime Schranke der verfassungs-
rechtlich verbiirgten Meinungsfreiheit sein kann.“ Am Beispiel amerikanischer,
britischer und russischer Literaturwissenschaftler macht er deutlich, dass die Be-
fassung mit deutscher Literatur und Kultur wihrend der Nazi-Barbarei geeignet
war, ein anderes, giiltigeres Verstdndnis der Deutschen zu vermitteln, ohne die
Furchtbarkeit des Regimes der Nazis zu relativieren. Die Aufgabe auch der Is-
lamgelehrten sieht er darin, jene Kenntnisse des Islams zu vermitteln, die die Ge-
sellschaft instand setzen, zu differenzieren und die Vielfalt von Religion und
Kultur zum Ausdruck zu bringen. Damit habe die Preistrigerin zum Frieden bei-
getragen und erhalte den Friedenspreis des Deutschen Buchhandels zu Recht. '’

Roman Herzog und Muhammad Khatami haben bis zum Ende der Amtszeit
des Bundesprisidenten einen immer wieder offentlich gemachten Dialog der
Kulturen gefiihrt.'® Der Verfasser dieses Beitrags hatte die Ehre, gemeinsam mit

14 Roman Herzog (Hg.), Dialogue of Cultures — the Future of Relations between Wes-
tern and Islamic Societies (Report on a Conference held at the initiative of the Ger-
man President Roman Herzog), Berlin 1999.

15 Die Laudatio von Bundespridsident Roman Herzog ist zu finden unter: http\www.
bundespraesident.de\dokumente\-2.12136\Rede\dokument.htm.

16 Sayed Mohammed Khatami: ,,Auch die Tradition ist nicht ewig*, in: FAZ, 1. Au-
gust 1998; idem: ,,Keine Religion ist im Besitz der absoluten Wahrheit“, in: FAZ,

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 233

den engsten Mitarbeitern des Bundesprisidenten eine Sequenz von Projekten und
Veranstaltungen zu erarbeiten, in der der wissenschaftliche und politische Raum
auf westlicher wie muslimischer Seite aufs engste miteinander kommunizieren
sollten. Auf der Seite der Wissenschaft wiirde die Islamwissenschaft/Orientalistik
den anderen beteiligten Wissenschaften von der Politik- iiber die Erziehungs-
und Naturwissenschaften bis hin zu den Ingenieurwissenschaften das Feld ebnen,
indem sie kenntlich machte, wo deren Stellenwert fiir eine auch kulturell relevan-
te Dimension an Gemeinsamkeiten mit Vertretern der entsprechenden Diszipli-
nen aus dem islamischen Raum liegen wiirde. Die am 23. April 1999 verabschie-
dete ,Berliner Erkldrung‘ sollte Wegweisung fiir den weiteren Gang der Dinge
sein.'” Die Entwicklungen haben dann eine andere Richtung eingeschlagen. Auf
die Griinde dafiir kann an dieser Stelle nicht eingegangen werden. Mit dem 11.
September 2001 war schlieBlich eine Situation entstanden, in der zwar viel von
Dialog geredet wurde. Aber nunmehr hatten politische Extremisten das Wort und
das Heft des Handelns auf ihrer Seite. Ein christlicher Fundamentalist im Weiflen
Haus, der sich auszuziehen anschickte, in erkliartermalen religioser Dimension
dem ,Greater Middle East‘ das Gute in Form westlich verstandener Demokratie
und Freiheit zu bringen; und Extremisten, die sich riisteten, tiber ,islamische*
Konzepte wie den dschihad Widerstand zu leisten und die islamische Welt von
den ,Kreuzfahrern‘ zu befreien. Der wirkliche Dialog blieb dabei auf der Strecke.
Die Wahl von Mahmud Ahmadineschad als Nachfolger Khatamis im Juni 2005
war nur eines — und noch eines der harmloseren — Ergebnisse dieser Entwick-
Iung. Khatami, nach den Griinden befragt, warum der Prozess der Demokratisie-
rung in Iran nicht vorangekommen sei, sieht einen der Griinde in der Politik Wa-
shingtons: Beim Kampf gegen die Taliban im Gefolge des 11. September habe
Iran doch die Nordallianz in Afghanistan unterstiitzt und sei somit an der Seite
der USA gewesen. Wenig spiter aber, am 29. Januar 2002, habe Prisident
George W. Bush in seiner ,State of the Union‘ Botschaft Iran auf der ,Achse des
Bosen® festgemacht. Dies habe diejenigen in Iran bestérkt, die Demokratisierung
mit Amerikanisierung gleichgesetzt hitten. Dem Demokratisierungsprozess sei
mithin die Legitimitét verlorengegangen.

Dieses mag man als einen weiteren Beleg fiir das sattsam bekannte Argumen-
tationsmuster in der islamischen Welt werten, ,dem Westen® alle Probleme der
islamischen Welt anzulasten.'® Die Flucht vor der Wirklichkeit sollte auch kei-

26. September 1998; Roman Herzog: ,,Warum der Westen lernen muss, skeptisch
zu werden®, in: FAZ, 30. April 1999; Sayed Mohammed Khatami: ,,Dialog der Zi-
vilisationen — 6stliche Spiritualitit und westliche Rationalitéit”, in: Die Welt, 7. Au-
gust 1999.

17 Zur Berliner Erkldrung und der einschldgigen Konferenz, aus der sie hervorgegan-
gen ist, s. Heiner Bielefeld in Orient 37 (1999), S. 38-47.

18 Bassam Tibi: Die Verschworung. Das Trauma arabischer Politik, Hamburg: Hoff-
mann und Campe 1993.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | UDO STEINBACH

neswegs kleingeredet oder entschuldigt werden. Eine der Herausforderungen an
die islamische Welt ist, sich der Moderne und der Auseinandersetzung mit dieser
ohne Tabus zu stellen. Aber der Westen und seine Politik tragen eben Mitschuld
an den Verkrampfungen gegeniiber dem Modernisierungsprozess weithin in der
islamischen Welt. Zu Recht fordert deshalb Roman Herzog, dass wir fiir ,,unsere
Vorstellungen von Menschenwiirde und Menschenrechten kimpfen und werben®
miissen, aber wir konnten das in Frieden tun — ,,niemand miisste mehr befiirch-
ten, dass hier eine Fortsetzung alter kolonialistischer Herrschaftsmethoden mit
ideologischen Mitteln stattfindet. Vor dem Hintergrund einer sich selbst erfiil-
lenden Prophezeiung eines ,Kampfes der Kulturen® sieht Herzog den interkultu-
rellen Dialog als ,,Teil einer rationalen Friedensstrategie. Und deshalb begriif3ite
er die Verleihung des Friedenspreises an Annemarie Schimmel: ,,Und fiir diesen
Dialog braucht man Menschen, die zwischen Kulturen wandern und die iiber sie
Wissen vermitteln, die bereit und imstande sind, sich auch in fremde Begrifflich-
keiten und Erfahrungen hineinzudenken und so das Gelernte weiter zu vermit-

. . . N 19
teln, die auf diese Weise Briicken des Vertrauens bauen®.

Der ,islamische Terrorismus’ — Tater zu Opfern machen?

Das Verbrechen des 11. September 2001 hat es weiter erschwert, das Selbstver-
standnis der Islamwissenschaft/Orientalistik als Briicke zu bestimmen. Die Les-
arten islamistisch begriindeter Gewalt lagen in der deutschen Offentlichkeit weit
auseinander. Die einen sahen sich im Kriegszustand. Die Brutalitit des 11. Sep-
tember und nachfolgender Terrorakte bestitigte ihnen einmal mehr, dass sich der
Terrorismus gegen fundamentale Wertvorstellungen richtete, die dem weltweiten
menschlichen Zusammenleben im 21. Jahrhundert zugrunde liegen. Tatséchlich
ist nach dem Terrorakt des 11. September die Dimension des Konflikts in die
Nihe eines ,Dritten Weltkrieges*® geriickt worden. Dieser Einschétzung einer ,is-
lamistischen Herausforderung® standen jene diametral gegeniiber, die in Terror
und Gewalttitigkeit im Wesentlichen eine Antwort auf eine Politik des Westens
— und insbesondere seiner Vormacht, der USA — sehen, die ihrerseits von riick-
sichtsloser Durchsetzung wirtschaftlicher Interessen, politischer — auch militéri-
scher — Dominanz und der Praktizierung doppelter Standards gekennzeichnet sei.
Islamistische Gewalttéiter werden so zu einer islamischen Variante von Verlierern
der Globalisierung.

Man muss nicht notwendig zu letzterer Spezies gehoren, um in den Ruch der
Blauidugigkeit, der Verharmlosung oder der ,Terroristen-Versteher‘ zu kommen.
Wer aber hat die Deutungshoheit? Wenn es der Islam ist, der von Gewalttéitern
instrumentalisiert wird, dann konnen diejenigen nicht abtauchen, aber auch nicht

19 S.o. Anm. 18.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 235

tiberhort werden, die sich mit dieser Religion, ihren theologischen, historischen,
kulturellen und aktuellen politischen Erscheinungsformen, vertieft befassen. Die
Wissenschaft vom Islam und der islamisch geprigten Welt muss riskieren, ihre
Unschuld zu verlieren, und die Studierstube/den Horsaal zu verlassen, in dem sie
sich lange eingerichtet hatte; und sie muss sich der Herausforderung stellen, in
der Offentlichkeit die Geschehnisse zu erkliren — ganz im Sinne jenes Elfenbein-
turms von Wolf Lepenies, von dem aus man weit sieht.

Varianten der Deutung anzubieten, geschieht mit zwei interdependenten Ziel-
setzungen: Der Differenzierung und der Offnung von Riumen politischen Han-
delns als Reaktion auf ein Phidnomen, das nicht wegdiskutiert werden kann: die
Instrumentalisierung von Religion fiir politische Zwecke und zur Rechtfertigung
von Gewalt und Terror. Essentiell ist die Erkenntnis, dass es in der gewalthaften
Begegnung nicht um einen Zusammenstofl von Kulturen oder Religionen geht.
Die Herausforderung bleibt in ihrem Kern eine politische; und die Losung des
Problems liegt im politischen Raum. Nach dem Ende des Ost-West-Problems
sind politische Erblasten schirfer hervorgetreten als im internationalen System
vergangener Jahrzehnte. Neue politische Herausforderungen sind hinzugekom-
men. Im Nahen und Mittleren Osten treten sie mit besonderer Dramatik zutage.
Es liegt in bestimmten Wesensziigen von Religion, dass sich der Islam fiir die
Mobilisierung durch Konfliktparteien besonders ,wirksam® instrumentalisieren
lasst. Deshalb ist es auch wenig forderlich, das Konfliktgeschehen in der Gegen-
wart in die Dimension des ,Dritten Weltkrieges® zu stellen. Denn auf diese Weise
tritt man in die Falle jener extremistischen Minderheit unter Muslimen, die sich
ihrerseits in einer globalen Auseinandersetzung mit ,dem Westen‘ sehen. Die
Weltkriegsdimension verwischt die dringend notwendige Differenzierung. Sie
verstellt auch die Tatsache, dass die tiberwiltigende Mehrheit der iiber einer Mil-
liarde Muslime zwischen dem Atlantik und dem Pazifik dringlich selbst die Lo-
sung der Konflikte und Krisen und nicht zuletzt auch die Befreiung von politi-
schen Regimen wiinscht, die im 21. Jahrhundert unzeitgemaf geworden sind.

Die nahezu globale Eskalation gewalthafter Entwicklungen seit dem Beginn
des Aufmarsches der USA gegen Saddam Husain Anfang 2002 und dem Fall des
baathistischen Regimes in Bagdad hat es unabdingbar gemacht, dass die Islam-
wissenschaft/Orientalistik noch weiter an die Politik- und Gesellschaftswissen-
schaften riicken, als dies ohnehin bereits der Fall gewesen ist. Der diffuse Terro-
rismus im Irak und im islamisch geprigten Raum zwischen Casablanca und Bali,
der spitestens mit den Terrorakten in Madrid (Mérz 2004) und London (Juli
2005) auch nach Europa heriibergekommen ist, bedarf eines komplexen wissen-
schaftlichen Ansatzes. Das bezieht sich umso mehr auf jene Elemente des
,Dschihadismus‘, die Selbstmordattentate als ,normale‘ Waffe des Kampfes zur
Erreichung welcher Ziele auch immer einsetzen.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | UDO STEINBACH

Das Ergebnis muss ein sozialpsychologischer Befund sein, zu dem die Is-
lamwissenschaft/Orientalistik einen Beitrag leisten kann — ohne jedoch den An-
spruch zu erheben, ihrerseits das Phiinomen erschépfend erkliren zu konnen.?
Die Uberwindung des Phinomens wird denn auch nicht aus sich selbst heraus
und von selbst erfolgen; sie wird vielmehr nur das Ergebnis einer umfassenden
Anderung von Politik sein. Dies gilt mit Blick auf Teile der islamischen Welt,
d.h. ihre politische, wirtschaftliche und gesellschaftliche Verfasstheit. Dies gilt
aber auch mit Blick auf die Gestaltung der Beziehungen zwischen dem Westen
und der islamischen Welt, nicht zuletzt beim Umgang mit den Konflikten in der
Region des Nahen Ostens. Dass der Losung des Nahostkonflikts dabei eine
Schliisselrolle zukommt, braucht hier nicht einmal mehr wiederholt zu werden.
Aufgabe der Islamwissenschaftler ist es, deutlich zu machen, dass es ,den Islam*
nicht als unwandelbares theologisches System und schon gar nicht als verbindli-
ches politisches oder gesellschaftliches Konzept gibt. Mit Blick auf das Phéno-
men der Gewalt, die sich auf den Islam beruft, haben sie zu Recht immer wieder
darauf hingewiesen, in welcher Weise und in welchen Zusammenhéngen im 20.
Jahrhundert aus einer Religion im Sinne des Glaubens an Gott eine Ideologie im
Sinne der Ausrichtung des Handelns an selektiv und subjektiv vorgenommenen
Interpretationen von Elementen des Islams gemacht worden ist.

Der Islam in unserer Gesellschaft

Differenzierung aber tut auch Not, um den Frieden in unserer eigenen Gesell-
schaft nicht zu gefihrden. Unabweisbar wird der Islam zu einer immer nachhalti-
ger sichtbaren Facette der gesellschaftlichen Wirklichkeit in Deutschland (und
Europa). Dabei leben alle Erscheinungsformen von Muslimen, welche die islami-
sche Welt selbst kennzeichnen, auch unter uns. Dazu gehdren Extremisten; die
tiberwiltigende Mehrheit aber sucht — jedoch ohne auf eine islamische Identitit
zu verzichten — an einer freiheitlichen Ordnung und den Chancen einer liberalen
Wirtschaftsordnung teilzuhaben. Auch in diesem Falle ist die Islamwissenschaft
nur eine Stimme in einer komplexen Antwort auf zahlreiche Fragen. Im Mittel-
punkt ihres Parts steht die Erorterung dariiber, ob und in welcher Weise sich der
Islam als Religion, aber insbesondere als religios-gesellschaftliches und religios-
politisches Phdnomen verindern muss und kann, um auch Muslimen in den sidku-
laren, liberalen, demokratisch verfassten und auf die Menschenrechte ausgerich-
teten Gesellschaften Europas ihren Platz zu geben. Dass dies keine leichte Auf-
gabe ist, ist angesichts des ,Unbehagens am Islam® in breitesten Teilen der Be-
volkerung nachvollziehbar. Und an keinem anderen Punkt der Gegenwart des Is-
lams und der Muslime ist die Islamwissenschaft derart verfiihrt, sich zur Bestiti-

20 Vgl. etwa Olivier Roy: Globalized Islam. The Search for a New Ummah, London:
Hurst 2004.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 237

gung weltanschaulicher und politischer Konzepte, ja Vorurteile und Klischees,
instrumentalisieren zu lassen. So schieBen denn auch ,Islamwissenschaftler wie
Pilze aus dem Boden, die man als ,selbsternannt‘ zu qualifizieren geneigt ist.
Aber wo ist die Grenze zwischen genuinem und selbsternanntem Expertentum?
Sie ist um so schwerer zu ziehen, als die Medien eher geneigt sind, den ,Bauch*
zu bedienen; d.h. jenen Gefiihlen Nahrung zu geben, fiir die der Islam per defini-
tionem eine Religion ist, die mit der Moderne und damit auch mit modernen poli-
tischen und gesellschaftlichen Systemen inkompatibel ist. In dieser konfrontati-
ven und polarisierten Situation erscheinen diejenigen Islamwissenschaftler, die
auf die Vielfalt der Erscheinungsformen des Islams, die zahlreichen Ansitze der
Modernisierung iiberall in der islamischen Welt verweisen und mithin zu dem
Ergebnis kommen, dass es der islamischen Welt moglich sein wird, einen eige-
nen Weg in eine mittlerweile globale Moderne zu gehen, als blaudugig.

Der Islamwissenschaftler/Orientalist muss heute — nach seiner Entscheidung
fiir sein Fach — noch eine andere Entscheidung treffen: Wo er seine wissenschaft-
liche Titigkeit ansiedelt — im Elfenbeinturm oder auf dem Elfenbeinturm. Wenn
er sich fiir letzteres entscheidet, ist er sichtbar und sieht vieles. Er ist Teil der Ge-
sellschaft; dieser muss er vermitteln, was er tut und ermittelt. Er benétigt heute —
wer hitte das Anfang der siebziger Jahre gedacht, als Moderne und Gegenwart
auch fiir die Islamwissenschaft/Orientalistik zum Thema wurden — Zivilcourage.
In seiner Arbeit sieht er sich mit Lobbies und Interessengruppen konfrontiert, die
politisch und gesellschaftlich besser vernetzt sind als er, der seine Unabhiingig-
keit bewahren muss. Im Gefolge des 11. September 2001 hat sich die Spannung
zwischen Vorurteilen und Interessen auf der einen und der Expertise des Islam-
wissenschaftlers/Orientalisten auf der anderen Seite verschirft. Wie ist das Ver-
hiltnis von Islam und Gewalt? Wo liegt der Ubergang von islamischer Frommig-
keit zu islamistischem Extremismus? Hier tun sich nicht selten unterschiedliche
Einstellungen zu jenem Establishment auf, das fiir die innere Sicherheit zustindig
ist. Ist der Islam in einer Weise modernisierbar, dass Muslime sich als europdi-
sche Biirger islamischen Glaubens in den europiischen Gesellschaften integrie-
ren? Gibt es also einen europdischen Islam, der mit dem Grundgesetz und der
Wertordnung kompatibel ist, auf dem das Grundgesetz beruht? Oder ist ,die
Scharia‘ ein unumstoBlich festes Rechtssystem, das unabdingbar eine Kluft zwi-
schen der ,islamischen Gemeinschaft® und der ,deutschen Gesellschaft® aufreif3t?
Hier legt sich der Islamwissenschaftler mit jenem breiten, hoch emotionalisierten
Strom in der deutschen Bevolkerung an, der ,den Islam‘ als das Gegenstiick
schlechthin zu den europdischen Errungenschaften, die durch Renaissance und
Aufkldrung erreicht wurden, wahrnimmt. Sie hatten ihre Hochgefiihle im Zu-
sammenhang mit dem ,Karikaturenstreit*.*' ,Muslime* seien unfihig, Biirgerrech-

21 Karikaturen in der dénischen Zeitung ,.Jyllands-Posten®, die islamistische Gewalt
mit dem Propheten Muhammad in Verbindung brachten, fithrten 2005 zu teils hefti-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | UDO STEINBACH

te im europdischen Sinne zu akzeptieren, zu denen das Recht auf freie Meinungs-
duBerung gehore. Den Fundamentalisten der Meinungsfreiheit ist selbstverstand-
lich, dass die hohen Giiter, die Europa durch die Geschichte der letzten Jahrhun-
derte geschaffen hat, nicht nachvollziehbar sind fiir die Angehorigen einer Reli-
gion, die nach weitest verbreiteten Einschitzungen das Mittelalter noch immer
nicht hinter sich gelassen hat.

An dieser Stelle treten Fronten mit Blick auf politische Herausforderungen
auch auflerhalb der eigenen Gesellschaft ins Bild. So etwa in der Frage nach der
Zukunft der Beziehungen zwischen der Tiirkei und der Europdischen Union. Die
,Abendlidnder‘, die — wie in der Debatte um die Migration von Muslimen nach
Deutschland — unter sich bleiben wollen, sehen eine derartige Andersartigkeit der
Identitdten zwischen ,Muslimen‘ und ,Europidern®, dass die Mitgliedschaft der
Tiirkei in der EU ,,das Projekt der politischen Einheit Europas torpedieren® wiir-
de.?? Diese unhistorisch apodiktische und populistische Feststellung durch Unter-
suchungen zu korrigieren, die sich der Instrumente und Methoden der Turkologie
(als einer Kulturwissenschaft) bedienen, wird als ,kulturalistisch® abgetan.

Politisch besonders brisant konnen die gegensitzlichen Wahrnehmungen
werden, wenn Israel ins Bild tritt. Die Kritik an Israels Politik in den besetzten
Gebieten — welcher Islamwissenschaftler/Orientalist konnte sich ihrer enthalten —
wird nicht nur allzu leicht in die Ecke des Antisemitismus geschoben. Die Argu-
mentationskette pflegt vielmehr diese kritische Einstellung mit der in der Grund-
haltung konstruktiven und differenzierten Position des Zeitgeschichtlers/
Islamwissenschaftlers/Orientalisten gegeniiber dem Islam in einen Zusam-
menhang zu bringen: Zwischen Islam und Islamismus sowie sich islamisch recht-
fertigender Militanz nicht mehr differenzierend wird der Islamwissenschaft-
ler/Orientalist zum Parteiginger eines ,Islams‘ abgestempelt, dessen Ziel die
Vernichtung Israels sei. Dabei wird die psychologische Dimension des Palistina-
Problems mit Blick auf den islamisch geprigten Nahen Osten, ja die islamische
Welt jenseits desselben, bewusst ausgeklammert. Die anhaltende Besatzung und
ihre gewalthaften Begleiterscheinungen wird von Arabern als tiefe Demiitigung
auch im Horizont der islamischen Religion wahrgenommen. Aus dieser Demiiti-
gung erwichst Gewaltbereitschaft. Wer vermochte diesen Zusammenhang besser
zu verstehen als der Islamwissenschaftler? In einer polarisierten politischen und
gesellschaftlichen Konstellation — sowohl mit Bezug auf Israel als auch auf den
Islam — kann es im Extrem zu existenzbedrohlichen Kampagnen kommen. Sie

gen und gewalttitigen Protesten unter den Muslimen in Europa und in der islami-
schen Welt. In Europa selbst standen sich zugleich kompromisslose Vertreter der
Meinungs- und kiinstlerischen Freiheit auf der einen und einer gebotenen Zuriick-
haltung angesichts muslimischer Empfindlichkeiten auf der anderen Seite gegen-
iiber.

22 Hans-Ulrich Wehler: ,,Verblendetes Harakiri. Der Tiirkei-Beitritt zerstort die EU®,
in: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ), Nr. 33-34, 9. August 2004.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TATER zU OPFERN, DIE OPFER ZU TATERN MACHEN | 239

finden in der lapidaren Drohung: ,,Und so einer wird aus Steuermitteln bezahlt®,
gleichermaf3en ihren Brennpunkt und ihr Totschlagargument. Damit aber ist zum
Ausdruck gebracht, welchen hohen gesellschaftlichen Stellenwert die Islamwis-
senschaft/Orientalistik heute einnimmt. Dass er kontrovers sein muss, liegt in der
Natur der Sache.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil IV
REORIENTIERUNGEN



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist das Tor des ,Igtihad® in

der Islamwissenschaft geschlossen?

ABBAS POYA (FREIBURG)

Meine Meinung ist richtig,

kann aber auch falsch sein.

Die Meinung des Anderen ist falsch,
kann aber auch richtig sein.

Ist seine Meinung besser begriindet,
akzeptiere ich sie.

(Arabische Gelehrtenweisheit)

Von dem Gelehrten ‘Ubaidallah b. Hasan al-‘Anbari (st. 168/785), der in der Ab-
basidenzeit fast zehn Jahre lang das Amt des Kadi und Vorbeters beim Freitags-
gebet in Basra innehatte, wurde der Satz zitiert: ,.kull mugtahid musib®“ (jeder
Sachkundige hat Recht).' Der Satz zeigt den Versuch auf, die vielen Meinungs-
verschiedenheiten jener Zeit zu legitimieren und damit die damaligen religios be-
griindeten Feindseligkeiten zu entkriften. Ob al-‘Anbari mit dieser Aussage auch
theologische und weltanschauliche Divergenzen anerkennen wollte, oder, wie
spater der Begriff Igtihad verstanden wurde, nur die Meinungsunterschiede im
Bereich der Jurisprudenz zu legitimieren versuchte, dariiber kann nur spekuliert
werden. Der Terminus Igtihad entwickelte sich allerdings im Laufe der Zeit zum
zentralen Begriff im islamischen Rechtsdiskurs und diente als theoretische
Grundlage dafiir, unterschiedlichste Meinungen in der Scharia zu vertreten, zahl-
reiche Rechtsschulen zu bilden und Pluralitit im Rahmen der islamischen Juris-
prudenz zu etablieren. Wie es auch as-Sahrastani (st. 1153) und Ibn Haldin (st.
1406) beschrieben, steckte hinter der Praxis des Igtihad eine pragmatische Uber-
legung: Man wisse, dass sich bei profanen wie auch sakralen Angelegenheiten
immer wieder aufs Neue Fragen ergeben, und man wisse auch, dass nicht alle
diese Fragen durch den Koran oder die Sunna beantwortet werden konnten, da
die Aussagen im Koran und in den Uberlieferungen begrenzt seien, stetig jedoch
neue Fragen entstiinden. Daher hitte man es fiir wichtig und sogar notwendig
gehalten, qualifizierten Sachkundigen die Moglichkeit einzurdumen, gemil neu-

1 Vgl Josef van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra,
Band II, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1992, S. 153f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | ABBAS POYA

en Gegebenheiten und Umstdnden zu neuen praktischen Urteilen zu kommen,
eben den Igtihad zu praktizieren.

Ohne Zweifel fiihrte der Igtihad zu einer grofen Entfaltung und ergo zu ei-
nem ,Pluralismus‘ im Rahmen des islamischen Rechts — dies gilt insbesondere
etwa in der Zeit zwischen dem 8. und dem 10. Jahrhundert. Diese Periode gilt
auch als die ,Bliitezeit‘ der islamischen Zivilisation, die freilich nicht nur durch
geistige Freiheit im Bereich des Rechts entstanden war, sondern auch durch eine
solche in allen anderen Disziplinen wie der Philosophie, Medizin, Mathematik,
Ubersetzungstéitigkeit, etc. Die These vom Ende der Igtihad-Zeit, mit der der An-
fang der Stagnation zumindest im Bereich der Jurisprudenz erklirt wird, ist um-
stritten. Der Begriff Igtihdd an sich blieb jedoch in der islamischen Geistesge-
schichte bis in die Gegenwart eine Metapher fiir Meinungsvielfalt, wissenschaft-
liche Pluralitit und geistige Dynamik. Als solche soll er auch in diesem Beitrag
verstanden werden. Vorher mochte ich aber noch auf einige Merkmale dieser
Praxis des Igtihad hinweisen.

Es ist beeindruckend, mit welcher Prizision die Gelehrten die theoretischen
Rahmenbedingungen fiir den Igtihad beschrieben haben: Die Notwendigkeit des
Igtihad-Praktizierens wurde, wie ich bereits anlehnend an as-Sahrastani und Ibn
Haldin darlegte, pragmatisch erklirt: Neue Gegebenheiten fithren zu neuen Fra-
gen und diese erzwingen neue Antworten, welche von qualifizierten Wissen-
schaftler/innen zu erarbeiten sind. Damit aber jede wissenschaftliche Beliebigkeit
vermieden wird, darf man erst dann die Fihigkeit zum Igtihad fiir sich beanspru-
chen, wenn man gewisse Voraussetzungen erfiillt hat. Zu diesen Voraussetzun-
gen gehoren u.a. die fachspezifische Kompetenz, ndmlich die Kenntnis der Quel-
len, und die sprachliche Kompetenz, namlich die Beherrschung der arabischen
Sprache und Grammatik.’ Das wissenschaftliche Bemiihen ist erst dann als voll-
kommener Igtihad zu bezeichnen, wenn man mit neuen methodischen Ansétzen
arbeitet, d. h. entweder in Form einer vollig neuen Methodik oder eines Eklekti-
zismus. Das bloe Rezipieren von Meinungen verschafft dem Igtihad-
Praktizierenden eine gewisse Autoritit gegeniiber den absoluten Laien, gilt je-
doch nicht als Igtihad im eigentlichen Sinne.* Daher spricht man auch von der
SchlieBung des Tors des Igtihad, nachdem in einigen Rechtsdiskursen die metho-

2 Vgl. M. Abi al-Fath a3-Sahrastani: al-Milal wa an-nihal, Bd. 1, Beirut o. J., S. 199;
‘Abd ar-Rahman M. Ibn Haldiin: al-Muqaddima, ediert von ‘Ali ‘Abd al-Wahid Wa-
fi, Kairo 1981, S. 1062.

3 Vgl. Abii Hamid M. al-Gazali: al-Mustasfd min Slm al-usil, ediert von Hamza b.
Zuhair Hafiz, Bd. 4, Medina o. J., S. 4-14.

4 Vgl. Sams ad-Din Ibn Qayyim al-Gauziyya: Ilam al-muwaqgiin ‘an rabb al-
‘dlamin, ediert von M. M. ‘Abd al-Hamid, Bd. 4, Kairo 1955, S. 212f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 245

dologische Entwicklung im Bereich des Rechtsfindungssystems ab dem 10. Jahr-
hundert in Frage gestellt wurde.’

Grundsitzlich steht der Begriff Igtihad also fiir diskursive Offenheit und e-
pistemische Neuerung, wihrend die SchlieBung des Tors des Igtihad als erkennt-
nistheoretische Stagnation angesehen wird. In einer kritischen und (selbst-) refle-
xiven Betrachtung wenden wir nun den Begriff des Igtihad auf die Islamwissen-
schaft an, um zu erkunden, inwieweit in der Islamwissenschaft von epistemischer
Offenheit gesprochen werden kann.

,Igtihad’ in der Islamwissenschaft

Die islamwissenschaftliche Forschung in Europa ganz allgemein und in Deutsch-
land bis zur Machtiibernahme des Nationalsozialismus (1933) im Besonderen
kann sich grundsitzlich nicht iiber den Mangel an ,Igtihad‘ beklagen. Es gab un-
terschiedliche Forschungsmotivationen und dementsprechend auch verschiedene
Forschungsansitze: theologische, philologische, historische, sozialpolitische und
kulturphilosophische — auch wenn sie oft im Zeichen der Gewalt standen. Die
frithe europdische Beschiftigung mit dem Islam fand erst im Geiste der Kreuzzii-
ge und dann der Reconquista statt. Die Koraniibersetzungen und Muhammadbio-
graphien damaliger Zeit hatten groften Teils dazu gedient, gegen den Islam zu
polemisieren. Auch Ubersetzungen medizinischer, naturwissenschaftlicher und
philosophischer Texte aus dem Arabischen fiihrten nicht zu Verstindnis und Re-
spekt gegeniiber den muslimischen Kulturen. Sie dienten vielmehr dazu, eine
Briicke zu den ,eigenen‘ kulturellen Wurzeln, zur Antike, zu konstruieren. Die
osmanischen Eroberungsziige auf dem Balkan gaben wieder Anlass, dem Islam
gegeniiber skeptisch zu sein und ihn als Religion des Schwertes und des Blutes
darzustellen. Vor allem wollten die christlichen Kirchenminner die arabische
Sprache und Grammatik beherrschen, um erfolgreich zu missionieren und die
arabischen Glaubensbriider besser zu unterstiitzen, aber auch, um nach urspriing-
lichen Quellen des eigenen Glaubens zu suchen. Die ersten Lehrstiihle fiir arabi-
sche Sprache an den europiischen Universititen wurden von Professoren mit
theologischem Hintergrund besetzt. Aber die akademische Beschiftigung mit
dem Islam und vor allem die Aufkldarung fiihrten auch dazu, mit einigen Vorurtei-
len tiber die islamische Kultur aufzurdumen, die religiosen Texte der Muslime
,objektiver‘ zu behandeln und letztendlich die Arabistik auch unabhingig von der
Theologie zu betreiben. Im deutschsprachigen Raum war es Johann Jacob Reiske
(1716-74), der entgegen der traditionellen, theologisch motivierten Beschifti-
gung mit der arabischen Sprache versucht hat, die arabische Philologie als eine

5 Zu der gesamten Igtihad- bzw. Rechtsthematik bietet das Buch von Birgit Krawietz
einen umfangreichen Uberblick: Hierarchie der Rechtsquellen im traditionellen
sunnitischen Islam, Berlin: Duncker & Humblot 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | ABBAS POYA

selbstindige Wissenschaftsdisziplin zu etablieren. Sein Versuch hat Reiske
»Missgunst®, ,,Misstrauen und den Vorwurf der ,,Freigeisterei* eingebracht und
seine Berufung auf einen Lehrstuhl an der Leipziger Universitit verhindert. Sein
Forschungsansatz trug jedoch zu einer neuen Qualitidt des islamwissenschaftli-
chen Diskurses bei und wurde in spiteren Islamstudien anerkennend gewiirdigt.®
Als Begriinder der modernen Arabistik und Vater der ,Orientalistik im enge-
ren Sinne als akademische Disziplin ging Antoine Isaac Silvestre de Sacy (1758-
1838) in die Geschichte ein. Als Sprachgenie — er beherrschte u.a. Aramadisch,
Hebriisch, Arabisch, Persisch, Ttiirkisch, Deutsch, Englisch, Italienisch und Spa-
nisch — und bester Kenner der arabischen Sprache und Grammatik seiner Zeit
bildete er zahlreiche Wissenschaftler aus allen Teilen Europas aus, die dann
selbst in ihren jeweiligen Herkunftslindern zu groen Orientalisten wurden. Aus
Deutschland zdhlten u.a. Wilhelm Freytag, Gustav Fliigel und Heinrich Lebrecht
Fleischer zu seinen Schiilern. Mit dieser neuen Ausrichtung hatte sich zwar die
Beschiftigung mit dem Islam von der kirchlichen bzw. theologischen Zweckge-
bundenheit befreit, jedoch war es nun den kolonialen Interessen in arabisch-
islamischen Lindern, in Afrika und Asien, sowie dem Versuch einer Eindim-
mung des osmanischen Einflusses auf dem Balkan geschuldet, dass das Studium
der arabischen, tiirkischen und persischen Sprache intensiver betrieben wurde.’
Im 19. Jahrhundert war die vorherrschende Idee in der Geisteswissenschaft
der Historismus. Er fiihrte in der Kunst zu der Einsicht, die Architekturformen
anderer Epochen als historisch bedingte und gleichwertige Formen anzuerkennen
und sie damit eklektizistisch in die neuen Bauten zu integrieren. In der Ge-
schichtswissenschaft betonte der Historismus im Gegensatz zur Idee der Aufkla-
rung das irrationale, historisch gepréigte und in seiner Vergangenheit verwurzelte
Wesen des Menschen. Man sah die Aufgabe einfach darin, moglichst ,objektiv*
zu zeigen, ,,wie es gewesen ist*. Diese geistige Haltung fiihrte, trotz einer starken
philologischen Orientierung des Faches, in der Islamforschung zu historisch-
kritischer Auseinandersetzung mit dem Islam und seiner Frithgeschichte. In die-
ser Periode sind herausragende Werke mit historischem Ansatz wie die Ge-
schichte der Chalifen (5 Bd. 1846-62) von Gustav Weil (1808-89) oder die Ge-
schichte des Qorans (1860) von Theodor Noldeke (1836-1930) entstanden.
Gleichzeitig wurden die philologischen Texteditionen weitergefiihrt, welche
nicht nur fiir die historischen Arbeiten innerhalb der Islamwissenschaft als

6  Gerhard EndreB3: Der Islam. Eine Einfiihrung in seine Geschichte, Miinchen: C.H.
Beck 1997, S.13-20; Annmarie Schimmel: ,,Der islamische Orient — Wege seiner
Vermittlung nach Europa®, in: Jochen Golz (Hg.), Goethes Morgenlandfahrten.
West-ostliche Begegnungen, Frankfurt/M: Insel 1999, S. 16-28, hier S. 18-22; Sa-
bine Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft* — Die deutsche Orientalistik im
19. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner 2004, S. 29-34.

7 Vgl. G. Endref3: Der Islam, S. 21-22; A. Schimmel: Der islamische Orient, S. 22-23;
S. Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft®, S. 38-39.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 247

Grundlage dienten, sondern dariiber hinaus auch von anderen Disziplinen in Zu-
sammenhang mit Islam-bezogenen Themen rezipiert wurden. Parallel zu diesen
Arbeiten wurden religionswissenschaftliche Studien betrieben. Zu den letzteren
zihlen Muhammedanische Studien (1889-90) von Ignaz Goldziher (1850-1921),
die iiber die Grenzen Europas hinaus auch in der islamischen Welt Beachtung
fanden.®

Als dann Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts die historistische
Haltung in der akademischen Landschaft massiv kritisiert wurde und soziologi-
sche Ansitze, vor allem die von Max Weber, an Bedeutung gewannen, beobach-
ten wir wieder eine Neuausrichtung in den islamwissenschaftlichen Forschungen.
Hier sind es nun Martin Hartmann (1851-1918) und insbesondere Carl Heinrich
Becker (1876-1933), die mit sozialwissenschaftlichen und kulturphilosophischen
Forschungsmethoden das Fach prigen. Becker, der auch hochschulpolitisch aktiv
war und eine Demokratisierung der Universitit betreiben wollte, entlehnt die
Schliisselbegriffe seiner Theorie wie ,,Kultur®, ,Zivilisation®, ,,Bildung®, ,,Hu-
manismus‘ und ,,Volk* den damaligen deutschen Diskursen in den Geisteswis-
senschaften und verwendet sie in seinen Forschungsarbeiten iiber den Islam.’
Auch die Untersuchungen Beckers insbesondere zum Islam in den kolonisierten
Gebieten Afrikas, im sogenannten Deutsch-Ostafrika, sind von den damaligen
politischen Gegebenheiten geprdgt und im Rahmen der deutschen Kolonialpolitik
in Afrika zu begreifen.'® Gleichzeitig fiihrte seine Herangehensweise an den For-
schungsgegenstand auch zu neuen Erkenntnissen und einer anderen Haltung in
Bezug auf den Islam. Er lehnte die vornehmlich theologische Betrachtung des Is-
lam ab, plddierte fiir ,,gemeinsame Grundlagen und Interaktionen von Christen-
tum und Islam* und sprach von ,,islamischer Zivilisation* statt von ,,islamischer
Religion."" Dieser neue Forschungsansatz konnte aber nicht lange weiter ver-
folgt werden. Mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten (1933) endete die
wissenschaftliche Freiheit und Vielfalt, auch in der Islamforschung.

Die oben skizzierte Geschichte der Islamwissenschaft bis 1933 zeigt eine
ambivalente Pluralitit an Ideen, Ansdtzen und Methoden auf. Der Forschungsge-
genstand — ,Islam‘ bzw. ,Muslime‘ — blieb zwar immer konstant, aber zwei sich
stindig dndernde Faktoren fiihrten zu einer gewissen Forschungsdynamik. Zum
einen der Faktor des sozialen bzw. politischen Zeitgeists: Je nachdem, ob die
Auseinandersetzung mit dem Islam in der Zeit der Kreuzziige, der Reconquista,

8 Vgl. G. EndreB: Der Islam, S. 22-27; S. Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissen-
schaft”, S. 103f.

9  Alexander Haridi: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation“ — oder die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933),
Wiirzburg: Ergon 2005, S. 11.

10 Roman Loimeier: ,,Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus: Eine kri-
tische Wiirdigung*, in: Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir kritische Afrikastudien 2
(2001), S. 63-85, hier S. 68-69.

11 Vgl. A. Haridi: Das Paradigma der ,.islamischen Zivilisation“ S. 19-24.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | ABBAS POYA

der Konfrontation mit den Osmanen oder der Kolonialisierung stattfand, sind
auch unterschiedliche Forschungsansitze und -schwerpunkte zu beobachten. Der
andere Faktor ist der wissenschaftliche Zeitgeist: Die Islamwissenschaft verfolg-
te die zeitgenossischen Diskurse innerhalb der Geisteswissenschaften aufmerk-
sam und adoptierte sie in ihre eigene Wissenschaftspraxis.

Ein wichtiger und von den Beteiligten meist iibersehener Grund dafiir, dass
man sich in Islam-bezogenen Diskursen immer einen groferen Spielraum gonnte
und es sich dadurch hin und wieder leisten konnte, die wissenschaftlichen Spiel-
regeln und Geflogenheiten aufler Acht zu lassen und dem Islam gegeniiber Pole-
mik und Agitation zu betreiben, war allerdings die Annahme und ja die Uberzeu-
gung, dass man sich mit etwas ,Fremdem* beschiftigte, von dem die ,eigenen*
gesellschaftlichen Empfindlichkeiten und wissenschaftlichen Diskurse nicht di-
rekt betroffen waren. Mehr sogar, es entsteht teilweise der Eindruck, dass dieses
JFremde‘ gelegentlich absichtlich instrumentalisiert und stellvertretend verun-
glimpft wurde, um ,eigene‘ Missstidnde an den Pranger zu stellen. Voltaire (1694-
1778), um nur ein Beispiel zu nennen, der das Bild des Islam in Europa nachhal-
tig geprégt hat, beschrieb in seinem 1742 verfassten Drama Mahomet den Pro-
pheten Muhammad ,,als einen skrupellosen Anfiihrer, der das vorislamische
Mekka in Anarchie stiirzt. Hinter diesem feindseligen Angriff auf den Islam
standen jedoch wohl andere Absichten. Angeblich habe er damit den christlichen
Fanatismus seiner Zeit kritisieren wollen.'? Zum gleichen Zweck lobte man aber
auch manchmal das ,Islamische‘ euphemistisch, wie es im positiven Entwurf der
Person des Saladin bei Lessing oder in Goethes Darstellung des Islam als ,,Inbe-
griff eines lauteren, durch keinerlei historische Ausprigung belasteten Mono-
theismus* zu beobachten ist."

Dieses fortwihrend ambivalente Bild des Islam'* zeigt aber auch ein stindi-
ges, umkdmpftes Bemiihen (Igtihad) um neue Erkenntnisse. Auch wenn keines
dieser Bilder den Islam widerspiegeln vermag, vermitteln sie uns doch die Ein-
sicht, dass wir uns den neuen Erkenntnissen und Ideen in den Geisteswissen-
schaften und den politischen und sozialen Gegebenheiten und Veridnderungen
unserer Zeit nicht verschliefen kénnen.

Die Zeit des Nationalsozialismus (1933-1945) war eine einschneidende Zasur
auch in der Geschichte der Islamforschung. Durch die Gleichschaltungs- und
Rassenpolitik hat die deutschsprachige Islamforschung zahlreiche herausragende
Wissenschaftler/innen verloren. Sie gingen in die Emigration oder wurden zur

12 Vgl. Tilman Nagel: Islam. Die Heilsbotschaft des Korans und ihre Konsequenzen,
Westhofen: WVA 2001, S. 9.

13 Vgl.ebd., S. 10-13.

14 Zu unterschiedlichen Islambildern in Europa vgl. Maxime Rodinson: Die Faszinati-
on des Islam, Miinchen: C.H. Beck 1991; Albert Hourani: Der Islam im européi-
schen Denken, Frankfurt/M: Fischer 1994; T. Nagel: Islam, S. 9-22.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD' IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 249

Emigration gezwungen. Einige von ihnen wurden ermordet."’ Die im Lande ver-
bliebenen Orientforscher/innen und die orientalistischen Institutionen waren der
Willkiir des Terrorregimes ausgeliefert und wurden zum Teil in die Nazipolitik
einverleibt bzw. fiigten sich bereitwillig in diese ein. Eine neue historische Un-
tersuchung iiber die Orientalistik in der Nazizeit kommt zum folgenden erniich-
ternden Ergebnis:

,,Betrachtet man die orientalistischen Wissenschaftsinhalte und das orientalistische
Netzwerk der Jahre 1933-45 in ihrer Gesamtheit, so stellt sich die deutsche Orientalistik
dieser Jahre als Wissenschaftsdisziplin dar, die sich durch einen hohen Identifikations-
grad mit dem NS auszeichnete. Die Orientalisten hatten es vermocht, sich personlich,
organisatorisch, institutionell und inhaltlich fest im NS zu verankern. Parteimitglied-
schaften, formale pro-nationalistische Bekenntnisse und inhaltlich differenzierte Stel-
lungnahmen definierten das personliche Verhiltnis zum NS im Allgemeinen und zur
NSDAP im Besonderen.*'®

Zum Zweck des Selbstschutzes versuchten zahlreiche Orientalist/innen, sich auf
Themen zu beschrianken, die mit der Gegenwart und mit der Politik augenschein-
lich wenig zu tun hatten, ndmlich auf philologische und zum Teil historische
Themen.

Nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich die deutsche Islamwissenschaft schwer
damit getan, an die frithere dynamischere Tradition anzukniipfen. Der Riickzug
auf die ,sichere‘ und politisch nicht heikle philologische und historische For-
schung, mit dem schon in der Zeit des Nationalsozialismus begonnen wurde,
setzte sich fort. Ein Grund war sicherlich die in den 1930er Jahren gesite und
spater immer noch lebendige Scheu vor jeglichen Themen, die einen zeitgenossi-
schen oder politischen Bezug hatten. Der andere Grund kann aber sicherlich auch
darin gesehen werden, dass der Islamwissenschaft nach den Verlusten, die sie in
den Jahren 1933-1945 erlebt hatte, die personelle Grundlage zur Ideenvielfalt
fehlte. Die zahlreichen und zum grofiten Teil herausragenden deutschsprachigen
Orientalist/innen, die aus Deutschland flohen, waren hiufig jiidischer Abstam-
mung oder linker und liberaler Gesinnung. So mangelte es nun der deutschen
Orientalistik bzw. Islamforschung an Internationalitit und Uberkonfessionalitit,
die die orientalistischen Organisationen wie die DMG vor 1933 ebenfalls ausge-
zeichnet hatten. Daher war weder die Moglichkeit noch das Interesse vorhanden,
andere Schwerpunkte in der Forschung zu setzen und der Islamwissenschaft neue
Perspektiven zu 6ffnen."”

15 Zu Portrits einzelner Betroffener vgl. Hanne Schonig (Hg.), Ausgegrenzte Kompe-
tenz. Portriits vertriebener Orientalisten und Orientalistinnen 1933-1945, Halle/
Saale: OWZ 2001.

16 Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus 1933-
1945, Berlin: deux mondes 2006, S. 419.

17 R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 73-74.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | ABBAS POYA

Die arabische Philologie, die seit 1933 bis in die Gegenwart die islamwissen-
schaftliche Forschung beherrscht, hatte immer einen besonderen Stellenwert.
Man empfand allgemein, dass jedwede islamwissenschaftliche Forschung, ganz
gleich mit welchem Ansatz, von dieser abhingig ist. Dies trifft aber nur bedingt
zu. Philologische Kompetenz im Sinne von Beherrschung des Arabischen und je
nach Schwerpunkt des Persischen oder Tirkischen oder anderer afrikanischer
und asiatischer Sprachen sowie die kritische Auseinandersetzung mit den Text-
quellen sollte eine Selbstverstindlichkeit sein, wenn man sich mit Islam-
bezogenen Themen beschiftigt. Man kann sich aber, hat man dieses ,Werkzeug*
erst einmal zur Hand, auch mit anderen Wissenschaftstheorien seinem Thema
nidhern — und tut dies ohnehin, auch wenn es dann unbewusst verlduft. Demge-
geniiber kann es auch fiir einen Philologen sehr dienlich sein, wenn er mit den
neusten Wissenschaftstheorien vertraut ist und sie in seine Forschung einflieen
lasst — dies insbesondere angesichts der Tatsache, dass in den geisteswissen-
schaftlichen Fichern vielfach von einem linguistic turn und cultural turn die Re-
de ist. Gerade fiir ein Fach wie die Islamwissenschaft, welches in den aktuellen
politischen und gesellschaftlichen Debatten immer mehr an Relevanz gewinnt
und zur medialen Ansprechpartnerin geworden ist, ist es sehr wichtig, sich z.B.
auch mit Orientalismus- und Rassismuskritiken, mit Kulturalismus bzw. Kultur-
relativismus und mit Postmodernismus und Postkolonialer Kritik auseinanderzu-
setzen. Wie in fritheren Phasen muss die Islamwissenschaft auch gegenwirtig
sowohl auf den politisch-sozialen Zeitgeist als auch auf den wissenschaftlichen
Zeitgeist reagieren, zumal in den letzten Jahrzehnten diesbeziiglich grofle Verin-
derungen festzustellen sind.

Der Schock der Orientalismuskritik

Zwei Annahmen haben Edward Said dazu gefiihrt, die deutsche Orientalistik
ausdriicklich von seiner Orientalismuskritik auszunehmen: a) die deutsche Orien-
talistik weise eine sehr starke philologische Tradition auf; und das sei auch ein
Beweis dafiir, dass b) Deutschland im Vergleich zu GroBbritannien und Frank-
reich weniger koloniale Verwicklungen im Orient aufweise.'® Wie aber oben
dargestellt, wurde auch in der deutschen Orientalistik trotz einer starken Pridsenz
der Philologie immer wieder mit anderen Forschungsansitzen gearbeitet. Dar-
iber hinaus blieb sie trotz einer in der Tat geringeren kolonialen Verwicklung nie
von kolonialistischen Tendenzen, wie sie insbesondere in der britischen und
franzosischen Orientalistik herrschten, unberiihrt. Vor allem im Zeitraum zwi-
schen dem Ende des 19. Jahrhunderts und dem Ende des 1. Weltkriegs, welcher
gleichzeitig als Entstehungszeit einer modernen Islamwissenschaft in Deutsch-

18 Eward Said: Orientalism, London: Penguin Books 1995, S. 2-4.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD' IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 251

land gelten kann, beobachtet man eine ausgeprigte koloniale Ausrichtung des
Faches." Saids Zuriickhaltung ist hier also zu revidieren.

In den muslimischen Léndern gab es die Auseinandersetzung mit orientalisti-
schen bzw. islamwissenschaftlichen Forschungen lange bevor das Buch Orienta-
lism im Jahre 1978 erschien. In allen politischen Lagern hatte man sich mit die-
sem Phidnomen befasst. Die Linken, die Nationalisten, die Islamisten und sogar
die liberalen Krifte beschiftigten sich im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit
den sozialpolitischen Missstidnden ihrer Gesellschaften intensiv mit Kolonialis-
mus, Imperialismus und deren ,Wegbereiter* und ,Gehilfen‘, nimlich den Orien-
talisten. Im ,Orient’ bzw. in weiten Teilen Afrikas und Asiens existierte zwar
nicht ausschlielich ein negatives Bild vom Westen, diese Bewertung iiberwog
aber, nicht zuletzt, weil viele politische Krifte aus der Instrumentalisierung des
Westens als ,Alleinschuldigen* fiir die herrschenden Missstinde in ihren Gesell-
schaften politisches Kapital schlagen und von ihrer eigenen Verantwortung ab-
lenken wollten. Davon zu unterscheiden sind aber intellektuell herausragende
Arbeiten und berechtigte Kritiken, welche in der Islamwissenschaft, wenn tiber-
haupt, dann nur eine marginale Rolle spiel(t)en. Die zentrale Kritik war, dass sich
die Orientalist/innen nicht aus rein wissenschaftlichem Interesse mit dem Islam
und den Muslimen befassten; sie titen es vielmehr im Dienste einer hegemonia-
len Politik des Westens gegeniiber den muslimischen Lindern. Kritik an der Ori-
entalistik also gab es auch schon vor dem Erscheinen von Saids Werk; und die
Orientalisten waren sich dessen ebenfalls bewusst und daran gewohnt,” ohne sie
jedoch weiter zu beachten.

Mit Saids Orientalism wurden dieselben Anschuldigungen nun plotzlich, je-
doch viel priagnanter formuliert, in einer Weltsprache und von einem wissen-
schaftlich anerkannten Fachmann vorgetragen, der mit der abendldndischen Geis-
tesgeschichte bestens vertraut war und sich in seiner Argumentation auf die neus-
ten Wissenschaftstheorien wie die von Foucault berief. Saids Arbeit erzeugte in
den akademischen und insbesondere in den orientalistischen Kreisen einen
Schockeffekt und hat ,,dazu beigetragen, die Ideologie der europiischen (vor al-
lem der anglofranzésischen) Orientalistik im 19. und 20. Jahrhundert und ihre
Verwurzelung in den politischen und wirtschaftlichen Zielen des damaligen Eu-
ropa besser zu erfassen.“?! Dieser Schockeffekt fiihrte in geringem MaBe auch
dazu, dass sich die Orientalist/innen kritischer als bisher mit ihrer eigenen Ver-
gangenheit beschiftigten. Man hatte sich zwar schon im 19. Jahrhundert, aber vor

19 Vgl. R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 63-65.

20 Vgl. Reinhard Schulze: ,,Orientalistik und Orientalismus®, in: Werner Ende/Udo
Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, 5. Aufl., Miinchen: C.H. Beck 2005,
S. 755-767, hier S. 761-763; vgl. auch Ekkehard Rudolph: Westliche Islamwissen-
schaft im Spiegel muslimischer Kritik. Grundziige und aktuelle Merkmale einer in-
nerislamischen Diskussion, Berlin: Klaus Schwarz 1991.

21 M. Rodinson: Die Faszination des Islam, S. 13-14.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | ABBAS POYA

allem seit Mitte des 20. Jahrhunderts mit der Geschichte der Orientalistik befasst.
Zu kritischen und gar anklagenden Auseinandersetzungen fiihrte allerdings erst
die sogenannte Orientalismusdebatte, in deren Folge sich die Einsicht bei den O-
rientalist/innen durchsetzte, dass sie womoglich ,,nicht so unschuldig sind, wie
sie meinen.“*

Auch wenn Said die deutsche Orientalistik in seiner Untersuchung ausklam-
merte, fithlte diese sich dennoch von den Vorwiirfen betroffen. Arbeiten zu Saids
Orientalismuskritik wurden verdffentlicht, und gleichzeitig entstanden eine Reihe
von Studien iiber die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte der Orientalistik
bzw. der Islamwissenschaft in Deutschland. Als Effekt wurde damit aber auch
nun ein Fach, das sich mit der ,,Kultur und der Geschichte des Vorderen Orients*
beschiftigte, selbst historisiert, und man hinterfragte mit kulturhistorischen Me-
thoden, inwieweit seine Geschichte von dem jeweiligen Zeitgeist und den politi-
schen Umstinden beeinflusst war. In neueren Untersuchungen wird z.B. darauf
hingewiesen, dass sich die Pioniere der neueren Islamwissenschaft, Martin Hart-
mann und Carl Heinrich Becker, ausdriicklich dazu bekannten, ,,praktische Wis-
senschaft im Dienste deutscher auswirtiger Interessen zu betreiben.*> Dass die
Paradigmen, mit denen Becker als Griinder der Islamwissenschaft arbeitete, sehr
stark von den herrschenden wissenschaftlichen Termini und Ideen geformt wur-
den, versteht sich ohnehin von selbst.”* Zentral fiir Untersuchungen iiber Islam-
wissenschaft ist die Auseinandersetzung mit ihrer Geschichte wihrend des Drit-
ten Reiches. Auch hier bestitigt sich die Vermutung, dass die Islamforschung in-
stitutionell, personell und auch schwerpunktmifig von der zeitgenossischen poli-
tischen Lage gepriigt war.”

Selbst die These Reinhard Schulzes iiber die ,,islamische Aufklarung® des 18.
Jahrhunderts, die zu der lebhaftesten Debatte innerhalb der deutschen Islamwis-
senschaft der letzten Jahrzehnte und zu einer erstaunlich groflen Polarisierung un-
ter den Fachkolleg/innen gefiihrt hat, kann als eine Reaktion auf Saids General-
kritik gelesen werden. Indem die europdische Historiographie das 18. ,christli-
che* Jahrhundert der islamischen Geschichte mit Attributen wie ,,Stagnation®,
»Niedergang®, ,,Unterdriickung®, ,,Geistlosigkeit™ und ,,Imitation” beschreibe, so
Schulze, wolle man den Muslimen jener Epoche jegliches Bemiithen um Aufkla-
rung und geistige Erneuerung absprechen. Schulze sieht zwar ebenfalls die von
Said angeregte Orientalismuskritik als einen Beitrag zur ,,Dekomposition* des
westlichen Bildes vom Orient an, ohne sie weiter fiir hilfreich zu halten, um den
Okzident und seine ,,machtvolle historische Identitdt” zu entzaubern. Letztend-
lich pflichtet er mit seiner Schlussfolgerung jedoch Said bei: ,,dass der ,Westen*

22 Ebd., S. 15.

23 S. Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft®, S. 294.

24 Vgl. A. Haridi: Das Paradigma der ,.islamischen Zivilisation®, S. 11.

25 Vgl. E. Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus, S. 420.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 253

sich den ,Orient‘ historisch geschaffen und zu eigen gemacht hat und nun iiber
das ,Material verfiigt, der Geschichtskritik Form und Inhalt zu verleihen.“?°

Die Orientalismuskritik richtet sich zwar auf die zu Recht kritisierte koloniale
Vergangenheit des Faches — vor allem in seiner franzosischen und britischen
Tradition. Doch Orientalisierungen gehoren nicht allein der Vergangenheit an.
Orientalisierungen spielen — auch heute noch und auch in ihrer deutschen Varian-
te — eine nicht zu unterschitzende Rolle, denn ,,gerade in Krisenphasen erheben
sich ndmlich alte orientalistische Konzeptionen wie Zombies aus ihren Gribern
und werden Teil neoorientalistischer Entwiirfe, die, wie Samuel Huntingtons
Konzept eines ,Clash of Civilizations®, den Islam und die Muslime erneut als den
Inbegriff des Bosen darstellen.«?’

Trotz kontrovers gefiihrter Diskussionen iiber die islamwissenschaftliche Me-
thodik als Folge der Orientalismuskritik blieb ein Paradigma in der Islamwissen-
schaft unbestritten, nimlich dass ohne ausreichende philologische Ausbildung
insbesondere in der arabischen Sprache oder — je nach Schwerpunkt — in anderen
afrikanischen, asiatischen Sprachen kaum eine qualifizierte Aussage in Bezug auf
den Islam oder die Muslime getroffen werden konne, auch, oder gerade, wenn es
sich um aktuelle Themen wie etwa ,muslimische Extremisten‘ handele. Das al-
lerdings schlieBt natiirlich die entgegengesetzte Aussage nicht aus, dass man
nimlich trotz ausreichender sprachlicher Ausbildung Polemik betreiben und of-
fen Orientalisierungen nachhingen kann. Gerade davon legt ja die Geschichte der
Islamwissenschaft Zeugnis ab. Aber wissenschaftliche Aussagen iiber Islam-
bezogene Themen ohne entsprechende Sprachkompetenz bleiben zumindest frag-
wiirdig. Abgesehen von diesem gemeinsamen Nenner zeichnen sich in den ge-
genwirtigen Islamforschungen zwei Tendenzen ab:*® Die eine Richtung sieht die
Philologie nicht nur als ein Werkzeug islamwissenschaftlicher Forschung, son-
dern auch als deren einzigen Forschungsrahmen. Sie vertritt die Meinung, dass
man nur durch eine philologische Herangehensweise zum einen zu einer ,objek-
tiv‘ kritischen Beurteilung der muslimischen Textquellen gelangen und zum an-
deren die Eigenstindigkeit des Faches bewahren konne. Diese Schule betont
nicht nur die Wichtigkeit der sprachlichen Kompetenz, die auch ihre Geg-
ner/innen an sich nicht bestreiten, sie lehnt dariiber hinaus vehement die Anwen-
dung vor allem sozialwissenschaftlicher Methoden in der Islamwissenschaft ab.
Somit sieht sie ihre Aufgabe darin, ,,die umsichtige und zielstrebige Herauslo-
sung des Faches aus der [...] Umklammerung durch sozialwissenschaftliche
Denkmuster, die auf westliche Verhiltnisse ausgerichtet sind und zu Unrecht

26 Vgl. Reinhard Schulze: ,,Das islamische achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer his-
toriographischen Kritik®, in: Die Welt des Islams 30 (1990), S. 140-159, hier S.
147.

27 R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 73.

28 R. Schulze: Orientalistik und Orientalismus, S. 767.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | ABBAS POYA

universale Geltung beanspruchen®,” zu betreiben. Die andere Deutungsrichtung
sieht zwar ein, dass man in den islamwissenschaftlichen Forschungen ohne philo-
logische Fihigkeit nicht weiter kommt, will aber gegeniiber anderen geistes- und
sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen, Ideen und Methoden offen sein.

Die Frage, welche dieser beiden Richtungen sich unter Umstinden durchset-
zen wird, kann noch nicht beantwortet werden. Die Diskussionen haben auf jeden
Fall der Islamwissenschaft gut getan und zu ihrer Vitalitit beigetragen. Nicht zu
leugnen ist auch, dass in jiingster Zeit zahlreiche islamwissenschaftliche Arbeiten
entstanden sind, die sowohl thematisch als auch methodisch nicht der Philologie
zuzuordnen sind.

Das Verschwinden des ,Fremden®

Trotz einer bewegten Geschichte der wissenschaftlichen Beschéftigung mit dem
Islam und ungeachtet aller Auseinandersetzungen iiber die Methoden und Theo-
rien beziiglich der Islamforschung sind einige Konstanten in den bisherigen is-
lamwissenschaftlichen Arbeiten zu beobachten. Eine erste ist der Gegenstand der
Untersuchung, nidmlich der Islam oder die Muslime, ganz gleich, ob hierbei die
Kultur(en) oder Geschichte(n) oder Menschen oder Sprachen der ,islamischen*
Welt im Mittelpunkt stehen. Ob angesichts der unbestrittenen kulturellen Vielfalt
in der islamischen Welt und angesichts der unterschiedlichen Forschungsschwer-
punkte innerhalb der Disziplin die Bezeichnung ,Islamwissenschaft® im Singular
fiir das universitire Fach berechtigt und zeitgemalf ist, wurde bereits thematisiert
und dabei fiir den Plural ,,Islamwissenschaften‘ pléidiert,3o was sich jedoch bisher
noch nicht durchgesetzt hat.

Eine weitere Konstante ist die Annahme, dass der Islam und die Muslime als
Gegenstand des Faches etwas ,Fremdes‘ darstellen. Als Synonym zu ,fremd*
wird auch das Wort ,anders‘ gebraucht. Wihrend ich im Folgenden den Ge-
brauch des Begriffes ,fremd‘ im Zusammenhang mit dem Islam und den Musli-
men als hierarchisierend und wirklichkeitsfern in Frage stelle, verstehe ich die
Bezeichnung ,anders‘ nicht im Sinne des ,Fremden‘, sondern als Ausdruck ge-
sellschaftlicher Vielfalt und individueller Differenzen. Die Annahme der friihe-
ren Islamforscher/innen, dass es sich bei dem Islam oder den Muslimen um etwas
,JFremdes* handelt, mag im Rahmen der damals herrschenden Denkmuster nach-
vollziehbar erscheinen. Die vorherrschenden biologistischen naturwissenschaftli-

29 Tilman Nagel: ,,Die Ebenbiirtigkeit des Fremden — Uber die Aufgabe arabistischer
Lehre und Forschung in der Gegenwart®, in: ZDMG 148 (1998), S. 367-378, hier S.
3717.

30 Vgl. Ludwig Ammann: , Islamwissenschaften®, in: Klaus E. Miiller (Hg.), Phino-
men Kultur. Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld: tran-
script 2003, S. 71-96; siehe auch seinen Beitrag ,Islamwissenschaften. Ein Ficher
von Fédchern im Wettbewerb um Mittel und Macht* in diesem Band.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 255

chen, kultur- und sprachwissenschaftlichen Theorien, von denen auch die Islam-
wissenschaftler/innen beeinflusst waren, gingen einst von fixen menschlichen
Kategorien aus. Auch Becker, der Begriinder der deutschen Islamwissenschaft,
sprach von ,,Rassenbeschaffenheit wie Arier, Semiten und Neger® oder vom
,,Geist* des ,,Ostens* und ,,Europas‘ oder sogar von ,,rassenpsychologischen Tat-
sachen*.”' So hat man sich iiber viele Jahrzehnte im Rahmen des Faches mit ei-
ner Religion, Kulturtradition und mit Sprachen und offensichtlich mit ,Rassen*
beschiftigt, die der eigenen Gesellschaft, Religion, Kultur, Sprache und ,Rasse*
fern lagen und so dem ,Eigenen‘ ,fremd‘ waren. Dass man das ,Islamische‘ als
Jfremd‘ ansah, lag nicht nur an der Unkenntnis der heutigen Kulturtheorien, die
inzwischen von einer Hybriditéit32 nicht nur der menschlichen ,Rassen‘, sondern
auch der menschlichen Kulturen ausgehen. Es mag auch daran gelegen haben,
dass es noch keine nennenswerte Einwanderung von Muslimen in die westlichen
Linder gab. Nun hat sich aber die Welt in den letzten Jahrzehnten stark verin-
dert: Globalisierung, Migration, das Internetzeitalter sind nur einige Stichworter,
um die heutige Zeit zu charakterisieren. Durch die Globalisierung haben sich In-
dividuen, Gesellschaften und Staaten immer mehr miteinander verflochten.
Gleichzeitig haben die Globalisierung und Einwanderung dazu gefiihrt, dass die
deutsche Gesellschaft in den letzten Jahrzehnten immer ,bunter’ geworden ist.
Menschen mit einem islamisch-kulturellen Hintergrund bilden inzwischen einen
festen Bestandteil der deutschen Gesellschaft. In Deutschland leben nach Schit-
zungen etwa 3,5 Mio. Muslime. Von den Muslimen deutscher Staatsangehorig-
keit sind ungefihr 80.000 deutschstimmig. Hinzu kommen weit mehr als
200.000 in den letzten Jahren eingebiirgerte Muslime. Eine dhnliche Situation
wie in Deutschland findet sich in Frankreich, Spanien, dem Vereinigten Konig-
reich, den Niederlanden, Belgien und Osterreich. Insgesamt leben etwa 15 bis 16
Millionen Muslime in der Europidischen Union. Der Islam stellt die grofite Min-
derheitenreligion in Europa dar. ,,Es gibt im protestantischen Nordeuropa mitt-
lerweile mehr Muslime als Katholiken, sowie mehr Muslime als Protestanten im
katholischen Siideuropa.“33 Die tiirkischen Gemiise- und Donerlidden, die Mo-
scheen an dieser und jener Ecke der Stadt, die muslimischen Studierenden und
Mitarbeiter/innen an den Universitdten und Forschungsinstituten und einige Ab-
geordnete in den Landesparlamenten und sogar im Bundestag sind heute Teil der
vielfiltigen deutschen Gesellschaft. Diese ,Buntheit* beobachtet man ebenfalls in
den islamwissenschaftlichen Seminaren. Fast alle Lektorinnen und Lektoren und

31 Carl Heinrich Becker: Islamstudien. Vom Werden und Wesen der islamischen Welt,
Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung 1967, Bd. 1, S. 2, 247.

32 Zu dem Begriff Hybriditéit und seinen historischen Bedeutungsschichten vgl. Kien
Nghi Ha: Hype um Hybriditit. Kultureller Differenzkonsum und postmoderne Ver-
wertungstechniken im Spitkapitalismus, Bielefeld: transcript 2005.

33 Iytte Klausen: ,,Europas neue muslimische Elite*, in: Aus Politik und Zeitgeschich-
te 20 (2005), S. 15-22, hier S. 17.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | ABBAS POYA

einige wenige Dozent/innen haben einen kulturislamischen Hintergrund. In man-
chen Grofstidten werden die islamwissenschaftlichen Kurse fast zur Hilfte von
Studierenden mit muslimischem Hintergrund besucht — und viele von ihnen sind
Deutsche.

Angesichts dieser Gesellschaftswirklichkeit kann der Islam kaum mehr als
etwas ,Exotisches‘ und ,Fremdes* betrachtet werden, er gehort mittlerweile zum
deutschen Alltag. Somit beschiftigt sich die Islamwissenschaft nicht mehr mit
Themen, die ausschlieBlich in anderen Regionen zu verorten sind, ganz gleich, ob
die Untersuchungsgegenstéinde historischer, philologischer oder rechtlicher Natur
sind; von diesen Themen ist die Weltsicht bzw. die Lebensvorstellung eines Teils
der deutschen Gesellschaft geprdgt. Hélt man sich an die Dichotomie des
,Eigenen‘ und des ,Fremden®, so fiihrt sie allein in den orientalischen Seminaren
zu einer reichlich bizarren Situation: Dort sitzen Studierende mit einem islami-
schen Hintergrund und bekommen von — nach der gingigen Kategorisierung —
Islam-/Orient-fremden Professor/innen ihre ,eigene‘ Geschichte und Kultur als
etwas ,Fremdes® unterrichtet. Noch grotesker und fast schizophren erscheint es,
wenn die Dozierenden selbst islamischer bzw. orientalischer Herkunft sind. Dann
wiirden sowohl die Lehrenden als auch die Studierenden das ,Eigene‘ als etwas
JFremdes‘ diskutieren.

Der Islamwissenschaft fillt aber noch immer schwer, sich von der traditionel-
len Dichotomie des ,Eigenen‘ und des ,Fremden® zu verabschieden. Tilman Na-
gel, ein bekennender Arabist, hélt in seiner programmatischen Rede an der Be-
schreibung des ,Islamischen® als etwas ,Fremdes‘ vehement fest und spricht von
der ,,Illusion eines Verschwindens des Fremden®. Nagel will dem ,Anderen‘ ge-
geniiber Respekt, Achtung und ,Ebenbiirtigkeit“ erweisen, indem er es als
JFremdes‘ anzusehen sucht.** Aber auch Marco Scholler, der vom traditionell ge-
pflegten, rein philologischen Forschungsansatz wegkommen will und fiir die
C)ffnung der islamwissenschaftlichen Methodik eintritt, kann sich nicht so recht
von der Dichotomie des ,Eigenen‘ und des ,Fremden‘ verabschieden. Im Sinne
der Hermeneutik spricht er von einem Zwischenstadium der ,,Fremdheit und Ver-
trautheit” und urteilt iiber die Arbeiten ,,anderer*, ,,islamisch‘ oder ,,orientalisch*
geprigter Wissenschaftler/innen nach der Annahme, dass sie ,,nicht europdische®
und ,,aus islamischen Lindern stammende® Wissenschaftler/innen sind. Als ob
sie nicht wie die ,europdischen‘ Forscher/innen méglichst ,objektiv‘ arbeiten
konnten, sondern ,,bei ihrer Erforschung und Deutung der islamischen Kultur oft
von der Vorstellung geleitet [sind], grundlegende Elemente des Islam in die
Sphire des Rationalismus ,heimholen® zu miissen, einerseits um dadurch die is-
lamische Kultur als der europiischen ebenbiirtig zu kennzeichnen, andererseits

34 T. Nagel: Die Ebenbiirtigkeit des Fremden, S. 371.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 257

um sie als zukunftstrichtig im Sinn westlich-aufklédrerischer Kriterien darzustel-
len.«®

Hier geht es um die Frage, ob angesichts der heutigen Lebenswirklichkeiten
in der deutschen Gesellschaft die pauschale Bezeichnung des Islam und der Mus-
lime als etwas ,Fremdes® haltbar ist. Nach den einschldgigen etymologischen
Worterbiichern beschreibt das ,Fremde‘ das, was dem eigenen Land oder Volk
nicht angehort, sondern von anderer Herkunft ist; so spricht man von ,,fremden
Arbeitskriften im Land®. ,Fremd* ist das, was unbekannt und nicht vertraut ist;
so spricht man vom ,,Leben mit fremden Menschen®. Der oder die ,Fremde* ist
jemand, der aus einer anderen Gegend, einem anderen Land stammt, der an ei-
nem Ort fremd ist, an dem Ort nicht wohnt; und so sagt man: ,,Ein Fremder hat es
hier schwer, heimisch zu werden*.*® Ist der Islam oder sind die Muslime in die-
sem Sinne ,fremd‘?

Der Versuch, zum Forschungsgegenstand moglichst ,Distanz‘ zu bewahren,
ist eine alte und gute wissenschaftliche Sitte; diese erreicht man aber nicht, in-
dem man seinen Forschungsgegenstand als etwas ,Fremdes* bezeichnet. Nach et-
lichen Jahren Beschiftigung mit der islamischen Text- und Kulturtradition ist sie
fir Islamforschende eher vertraut und bekannt und sogar manchmal vertrauter
und bekannter als womdoglich fiir viele Muslime. Einige wollen mit der Bezeich-
nung des ,Islamischen® als ,Fremden® vielmehr die ,,Einzigartigkeit* des ,Frem-
den‘ und die ,,Unvergleichbarkeit” des ,Islamischen‘ mit dem ,Eigenen‘ zum
Ausdruck bringen37 — ,.eine Aussage, die uns in ihrer Weltsicht auf kulturhistori-
sche Interpretationen des 19. Jahrhunderts verweist.**®

Indem man den Begriff des ,Fremden‘ dichotom zum Begriff des ,Eigenen®
verwendet, hebt man das ,Eigene‘ gegeniiber dem ,Fremden‘ ab. Das ,Eigene‘ ist
das Vertraute, das Bekannte, das man besitzt, iiber das man verfiigt. Und das
,Fremde* ist das Unbekannte, das das ,Eigene* potenziell gefihrdet und bedroht.
Das ,Fremde‘ soll daher auch moglichst fern und ergo ,fremd® bleiben. Das
JFremde* ist ,,etwas, das beobachtbar bleiben, aber mich nicht sehen soll, etwas,
das ich mir handhabbar machen konnte und das dennoch keinen Einfluss auf
mich ausiiben darf.“** Damit herrscht zwischen mir und dem JFremden‘ ein ,ver-
tikales Verhéltnis, in dem ich die Grenzen zwischen mir und dem ,Fremden‘ be-
stimme. In diesem Bezugssystem bin ich der Referenzpunkt, von dem ausgehend
definiert wird, was ,eigen‘ und was ,fremd* ist. Im Gegensatz zu dem Begriff des

35 Marco Scholler: Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft. Prolegomena,
Wiesbaden: Harrassowitz 2000, S. 3, 109.

36 Definitionen und Beispiele iibernommen aus: DUDEN, Das grofle Worterbuch der
deutschen Sprache, 3. Aufl., Mannheim u.a.: DUDEN 1999.

37 Vgl. T. Nagel: Die Ebenbiirtigkeit des Fremden, S. 376.

38 R. Loimeier: Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus, S. 73.

39 René Reinshagen: ,,Soziologisches Denken des Fremden®, in: Jennifer Wasmuth
(Hg.), Zwischen Fremd- und Feindbildern. Interdisziplindre Beitrdge zu Rassismus
und Fremdenfeindlichkeit, Miinster: LIT 2000, S. 162-197, hier S. 170.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | ABBAS POYA

,JFremden‘ stellt der Begriff des ,Anderen‘ ein ,horizontales‘ Verhiltnis dar. Ein
,Anderer‘ ist per Definition ,anders‘ als ich, wie ich auch fiir ihn. Er kann mich
als ,anders‘ bezeichnen, so wie ich ihn. Also sind wir ebenbiirtig. Wir unter-
scheiden uns zwar, sind ,,aber nicht grundlegend voneinander verschieden®. Der
,Andere‘ empfindet zu mir keine trennende Grenze, sondern kulturelle Nihe. ,,Im
Bild vom ,Anderen‘ ist so der ,Andere‘ immer schon im Bereich des ,Ichs‘ und
dort ist er vertraut“. Das ,Fremde‘ assoziiert jedoch das ,Unvertraute‘, das
,Unbekannte‘ und das ,Unvergleichbare‘. Das Bild des ,Anderen‘ lebt von
»symmetrischer Kommunikation®, von ,kultureller Ndhe* und von ,,Reziprozi-
tat”, wihrend dem Bild des ,Fremden‘ die ,,Asymmetrie*, ,,fehlende Reziprozi-
tat” und ,kulturelle Unvergleichbarkeit™ angeheftet ist.*0 ,,Fremdes ist nicht An-
ders, sondern eine Steigerung des Anderen, da es iiber die bloBe Differenz des
Andersseins hinausgeht.«*!

Ist es angesichts der verdnderten europdischen bzw. deutschen Gesell-
schaftswirklichkeit nicht an der Zeit, sich als Islamwissenschaftler/in ernsthaft
die Frage zu stellen, ob es sich bei dem Untersuchungsgegenstand tatsdchlich um
etwas ,Fremdes‘ handelt oder um etwas ,Anderes‘, das einem ,fremd‘ erscheint,
»weil ich dessen Andersheit kaum als Erfahrung zulasse.“*? Als Islamwissen-
schaftler/in den Islam als ,fremd* zu bezeichnen, ist im Sinne von ,Unbekanntem*
paradox und fiihrt im Sinne von ,Unvergleichbarem® zu einer asymmetrischen
Kommunikation. In beiden Fillen ist es obendrein realititsfern, denn die
,JFremdheit‘ des Islam ist schon lidngst obsolet.

Die Welt nach dem 11. September 2001

Man mag unterschiedlicher Meinung dariiber sein, ob die Ereignisse des 11. Sep-
tembers 2001 tatsdchlich eine Wende in der Weltgeschichte eingeleitet haben
oder nicht. Tatsache ist aber, dass diesen Ereignissen in der Weltpolitik und da-
mit in der Offentlichkeit ein groBes Gewicht beigemessen wurde. Unzihlige Titel
von Biichern, Beitrigen und Dokumentarfilmen wurden mit dem Zusatz ,,nach
dem 11. September* gekennzeichnet und suggerier(t)en eine Welt, die nicht mehr
so ist wie vor diesem Datum: ,,Die Welt nach dem 11. September*, ,,Islamische
Welt nach dem 11. September, ,Religion nach dem 11. September®, ,,Men-
schenrechte nach dem 11. September®, ,,Zentralasien nach dem 11. September*,
,,Digitale Technologien nach dem 11. September®, etc. Viele welt- und regional-
politische Entscheidungen — rechtmiflig oder unrechtméBig — und viele folgen-
reiche Aktionen bzw. Reaktionen — maBvoll oder maBlos — wurden mit den Er-

40 Vgl.ebd., S. 171-173.

41 Korbinian Spann: Der, Die, Das Fremde. Juden und jiidische Religion als Paradig-
ma einer Philosophie des Fremden, Berlin: LIT 2006, S. 16.

42 Vgl. R. Reinshagen: Soziologisches Denken des Fremden, S. 191.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD® IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 259

eignissen des 11. Septembers 2001 gerechtfertigt. Auch die Islamwissenschaft
musste und muss noch immer diesen Geschehnissen und deren Folgen Rechnung
tragen. Genau diese Ereignisse nimmt Martin Kramer zum Anlass und rechnet in
seiner Studie iiber die US-amerikanischen Nahoststudien mit den Islamwissen-
schaftler/innen des Landes ab. Er wirft ihnen kollektives Versagen vor, denn sie
hitten insbesondere durch den Einfluss der Orientalismuskritik realititsferne
Forschungsansitze betrieben, die muslimischen Zivilgesellschaften und die isla-
mischen Reforminitiativen herbeigeredet, so dass sie die herannahenden isla-
mistischen Gefahren nicht mehr sehen konnten.** Kramers Kritik hort sich so an,
als ob man denjenigen deutschen Sozialwissenschaftler/innen, die Kapitalismus-
kritik betrieben, vorhalten miisste, dass sie wegen ihrer Kapitalismuskritik nicht
in der Lage gewesen seien, die aus der linken Bewegung hervorgehende Gefahr
in Form der RAF richtig einzuschidtzen und rechtzeitig herannahen zu sehen;
oder als ob man von den Kriminologen erwarten miisste, die Aufgabe der Ge-
heimdienstler oder der Polizei wahrzunehmen.

Unbestritten ist auf jeden Fall, dass die Ereignisse des 11. Septembers 2001
die Islamwissenschaft verstirkt ins Blickfeld der Politik und der Offentlichkeit
geriickt haben. Eine Wissenschaftsdisziplin, die traditionell so angelegt ist, dass
sie sich mit Texten und historischen und kulturellen Fragen befasst, die der west-
lichen Realitidt und Gegenwart angeblich sehr weit fern liegen, wurde auf einmal
mit Fragen und Themen konfrontiert, wie sie fiir die hiesige Gesellschaft nicht
aktueller und brisanter sein konnten. Dabei fungieren die drei Begriffe ,Islam‘,
,Fundamentalismus‘ und ,Terrorismus* als Bindeglieder dieses neuen Diskurses.
Es versteht sich von selbst, dass die Islamwissenschaft als das Fach, das sich mit
dem Islam auseinandersetzt, alle fragenden Blicke auf sich zieht.

So ist es nicht mehr zu iibersehen, dass die Islamwissenschaft, die in ihrer
Vergangenheit eher im Dienste der deutschen AufBenpolitik, missionarischer
Ambitionen oder theologischer Selbstfindung eingesetzt wurde, nun bei innenpo-
litischen Fragen und Themen gefragt ist. Damit werden auch andere Erwartungen
und Berufsfelder mit dem Fach in Verbindung gebracht. Gleichzeitig hat dies zur
,Entfremdung‘ des ,Fremden* beigetragen. So paradox es auch klingen mag, ha-
ben die Ereignisse des 11. Septembers einerseits zur abermaligen Ddmonisierung
der Menschen muslimischer Herkunft in den westlichen Gesellschaften gefiihrt,
andererseits trugen sie dazu bei, dass dem ,Fremden‘ Zugang in das ,Eigene‘ ge-
wihrt wurde. Bei der Bekdmpfung terroristischer Bedrohungen sitzen inzwischen
viele Fachleute mit einem islamischen Hintergrund in wichtigen staatlichen Or-
ganen, wie im Bundesnachrichtendienst, im Landeskriminalamt und beim Bun-
desverfassungsschutz. Damit hat sich auch im Bezug auf den ,Absatzmarkt* fiir
Absolvent/innen von islamwissenschaftlichen Seminaren eine weitere Beschifti-

43 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand. The Failure of the Middle Eastern Studies in
America, Washington: Institute for Near East Policy 2001.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | ABBAS POYA

gungsmoglichkeit erdffnet. Wihrend vorher die meisten Islamwissenschaft-
ler/innen, die keine universitire Kariere anstrebten, mit dem Gedanken spielten,
in den diplomatischen Dienst einzutreten, was viele auch in die Tat umsetzten,
wird nun eine betréichtliche Anzahl von ihnen von den im Inland téitigen Diensten
angeworben.

Inzwischen stellen tatsidchlich der Islam und die Muslime innerdeutsche oder
anders ausgedriickt ,eigene‘ Themen dar. Daher wurde auch im Koalitionsvertrag
zwischen der CDU/CSU und der SPD vom November 2005 festgelegt, dass der
interreligiose und interkulturelle Dialog, insbesondere der Dialog mit dem Islam
eine ,,bedeutende Rolle* bei der Integrationspolitik, aber auch bei der ,,Bekdmp-
fung von Rassismus* spiele.** Dabei sehen die Politiker/innen die Muslime als
,einen festen Teil*“ der deutschen Gesellschaft an.® Islam-bezogene Fragen be-
schiftigen tagtiglich die deutsche Politik und Offentlichkeit: die Integrationsfra-
ge, der Islamunterricht, das Verhiltnis zwischen der Scharia und dem deutschen
Recht, die Kopftuchdebatte etc. sind nur einige Dauerthemen, von denen sich die
gesamtdeutsche Gesellschaft betroffen fiihlt. Diese Fragen wurden schon vor
dem 11. September 2001 diskutiert, sie haben aber danach viel stirker an Brisanz
gewonnen. Bei der Beantwortung solcher Fragen sind mehr Politikwissenschaft-
ler/innen, Soziolog/innen, Religionswissenschaftler/innen und die so genannten
Islamexpert/innen aus dem journalistischen Genre offentlich préasent als Islam-
wissenschaftler/innen. Ohne Zweifel kann ein Islamwissenschaftler oder eine Is-
lamwissenschaftlerin nicht in allen Bereichen des Islam und schon gar nicht fiir
alle Themen, die mit dem Islam im weitesten Sinne zu tun haben, Kompetenzen
beanspruchen, und es muss sich auch nicht jeder Islamwissenschaftler bzw. jede
Islamwissenschaftlerin fiir aktuelle Fragestellungen interessieren. Indem sich die
Islamwissenschaft aber anderen Forschungsansitzen — seien es politik- sozial-
oder kulturwissenschaftliche — 6ffnet, kann sie durch ihre philologischen Kompe-
tenzen einerseits qualifizierte Antworten anbieten und darf andererseits diese 6f-
fentlichkeitswirksamen Felder nicht den anderen Féchern iiberlassen und die
Chance auf eine kritische Beurteilung und Richtigstellung der an sie herangetra-
genen politischen Fragen und Statements verspielen.

Aber abgesehen von diesen ,marktwirtschaftlichen‘ Kalkulationen sind die Is-
lamwissenschaftler/innen angesichts aktueller und gesellschaftlich brisanter
Themen dazu aufgerufen, sich zu positionieren und ihre fachliche Kompetenz in
die Diskussionen einzubringen. Islamwissenschaftler/innen sind letztlich diejeni-

44 Koalitionsvertrag vom 11.11.2005, a.a.O., S. 117f., zitiert nach Heiner Bielefeldt:
Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft. Pladoyer fiir einen aufgeklédrten
Multikulturalismus, Bielefeld: transcript 2007, S. 119.

45 So Wolfgang Schiuble im Interview mit dem SPIEGEL: ,,Im Land leben rund drei
Millionen Muslime, aber wir haben keine Beziehung zur vielféltigen muslimischen
Gemeinschaft, obwohl sie ein fester Teil unserer Gesellschaft ist”, in: SPIEGEL 38
(18.09.06), S. 85f., zitiert nach H. Bielefeldt: Menschenrechte, S. 119.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IST DAS TOR DES ,IGTIHAD' IN DER ISLAMWISSENSCHAFT GESCHLOSSEN? | 261

gen, die beide Kompetenzen in sich vereinen: Sie sind einerseits mit der islami-
schen Text- und Kulturtradition vertraut, und sie kennen sich andererseits mit
den gesellschaftlichen und kulturellen Gegebenheiten im Westen aus — oder soll-
ten dies zumindest tun. Wenn nicht sie zu den insbesondere nach dem 11. Sep-
tember 2001 verstérkt thematisierten Fragen wie ,Islamunterricht in den Schu-
len‘, ,Kopftuch® oder ,Scharia‘ gefragt werden sollen, wer sonst? Es ist schwie-
rig, sich der Verantwortung zu entziehen und zu behaupten, dass man sich als
,westliche/r* Wissenschaftler/in nicht in ,theologische‘ oder ,innermuslimische*
Diskussionen einmischen wolle. Denn die Einteilung in westliche Wissenschaft-
ler/innen und islamische Fragestellungen ist nicht mehr aufrechtzuerhalten. Diese
Fragen und Probleme betreffen inzwischen nicht nur die Muslime, sondern die
gesamtdeutsche Gesellschaft. Des Weiteren trifft man mit islamwissenschaftli-
chen Studien oft auch theologisch relevante Aussagen, ob man es beabsichtigt
oder nicht. Indem man in einer wissenschaftlichen Untersuchung die Anfénge der
islamischen Jurisprudenz nicht, wie in der traditionellen muslimischen Vorstel-
lung, in der Zeit des Propheten, sondern erst im 8. Jahrhundert verortet,46 und in-
dem man dem Islam Rassismus im spezifisch europiischen Sinne abspricht*’ und
seiner Geschichte eine bessere Bilanz des ,,gelebten Pluralismus‘ und der ,,ange-
wandten Toleranz* im Vergleich zu ,,Europa vom Mittelalter bis in die Moderne*
ausstellt,”® oder indem man anhand verschiedener Methoden der Hadit-Kritik*
die Glaubwiirdigkeit vieler Uberlieferungen in Frage stellt, trifft man theologisch
wichtige und politisch richtungweisende Aussagen, die fiir die aktuellen Debat-
ten wie die Kopftuch- oder die Karikaturenfrage von groBer Bedeutung sind. Ei-
ne komplexfreie, selbstreflektierte und offene Diskussionskultur kann zum Ab-
bau vieler Vorurteile auf allen Seiten fithren und eine ,ebenbiirtige’ Begegnung
mit dem Islam und den Muslimen fordern.

Fazit

Die Tradition der ,Igtihad‘-Praxis in der Islamwissenschaft kann und soll weiter
beibehalten werden, indem man sich den neuen Anforderungen und Gegebenhei-

46 Harald Motzki: Die Anfinge der islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in
Mekka bis zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts, Stuttgart: Steiner 1991.

47 Gernot Rotter: Die Stellung des Negers in der islamisch-arabischen Gesellschaft bis
zum XVI. Jahrhundert, Bonn: Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit 1966,
S. 182-183.

48 Gudrun Krdamer: Islam, Menschenrechte und Demokratie: Anmerkungen zu einem
schwierigen Verhiltnis, Ladenburg: Gottlieb Daimler- und Karl Benz-Stiftung
2003, S. 32.

49 Einen Uberblick iiber den Hadit-Diskurs liefert der folgende Beitrag: Harald Motz-
ki: ,,Dating Muslim Traditions: A Survey*, in: Arabica. Journal of Arabic and Isla-
mic Studies 52 (2005), S. 204-253.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | ABBAS POYA

ten offnet. Ein intellektueller Zeitgeist, der die Orientalismuskritik kaum mehr
ignorieren kann, eine Gesellschaftswirklichkeit, in der der Islam nicht mehr pau-
schal als ,fremd‘ angesehen werden kann, und ein politisches Zeitalter im Zei-
chen des 11. Septembers 2001 erfordern andere Ansitze, eine andere Sichtweise
und eine andere Sprache bei der Er- und Vermittlung des Islam. Dass islamwis-
senschaftliches Arbeiten die philologisch kompetente Auseinandersetzung mit
der islamischen Text- und Kulturtradition voraussetzt, steht auler Debatte. Es
geht jedoch darum, anderen Forschungsmethoden und -ansétzen gegeniiber Tole-
ranz zu zeigen und sich der neuen Gesellschaftswirklichkeit und den anderen
Wissenschaftserkenntnissen zu 6ffnen; es geht im Sinne von Habermas darum,
dass man sich nicht auf die Verallgemeinerung der eigenen Untersuchungsme-
thode und der eigenen Untersuchungsergebnisse versteift, ,,dass man gerade nicht
das davon Abweichende ausgrenzt, dass die Toleranzbereiche unendlich viel
groler werden miissen.*’ Und je toleranter Islamwissenschaft betrieben wird,
umso weiter diirfte sich das Tor des ,Igtihad® in ihr 6ffnen.

50 So begriindet Habermas seine These, dass ,,es zu universalistischen Wertorientie-
rungen keine Alternative mehr gibt“. Die Aussage gilt jedoch, nach meinem Dafiir-
halten, genauso fiir die Kontroverse in der Islamwissenschaft. Vgl. Jiirgen Haber-
mas: Die nachholende Revolution, Frankfurt/M: Suhrkamp 1990, S. 153.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unterscheiden und Verstehen: Uber Nutzen und

Missbrauch der Islamwissenschaft’

GUDRUN KRAMER (BERLIN)

Warum sollten wir uns mit dem Islam beschiftigen, und wie sollten wir dies tun?
Die Frage mag auf den ersten Blick leicht erscheinen, stellt uns aber, wie so hiu-
fig der Fall, vor erhebliche Probleme. Verglichen mit dem ,Wie‘ ist die Antwort
auf das ,Warum* recht einfach: Kultur ist in Mode gekommen, und das schon seit
geraumer Zeit. Nicht nur in den Geisteswissenschaften, sondern auch in den So-
zialwissenschaften wird der sogenannte cultural turn intensiv diskutiert. Das gilt
im Besonderen fiir das Fach, in dem ich zuerst ausgebildet wurde und dem ich
mich bis heute verbunden fiihle: der Geschichtswissenschaft. Der cultural turn
hat die Soziologie und die Politikwissenschaft erfasst, in geringerem Ausmaf}
auch die Wirtschafts- und Rechtswissenschaften. Seine Anziehungskraft hat un-
ter anderem politische Griinde, denn der Zerfall der Sowjetunion und die Ver-
schérfung ethnischer Konflikte in vielen Teilen der Welt haben die Themen ,Kul-
tur® und ,Identitdt’ in den Vordergrund treten lassen. Der Zusammenhang zwi-
schen Politik (und ich mochte gleich hinzufiigen, dass ich keine Anhédngerin mo-
nokausaler Erkldarungen bin) und dem Interesse an Kultur und Identitit, die ihrer-
seits sehr unterschiedlich und oft genug unscharf definiert werden, muss nicht
zwingend bedeuten, dass dieses Interesse suspekt wire oder gar illegitim: Politik,
Gesellschaft, Recht und Wirtschaft mit groerer Aufmerksamkeit und Sensibilitit
gegeniiber kulturellen Normen und Bestrebungen in den Blick zu nehmen, kann
nicht falsch sein. Manches muss allerdings beunruhigen, vor allem, wenn die Be-
schiftigung mit Kultur geradezu zur Obsession wird. Das gilt zum einen fiir ag-
gressive Strategien der Macht- und Selbstbehauptung unter dem Vorzeichen der
Identititspolitik, zum anderen fiir die Rede von einem moglichen, wenn nicht gar
unausweichlichen ,Kampf der Kulturen‘. Gerade sie hitte wohl nie so fruchtba-
ren Boden und ein so breites Publikum gefunden, hitte es nicht den cultural turn
in der Wissenschaft und in dem, was man gemeinhin als das ,wirkliche‘ Leben
bezeichnet, gegeben.

1 Dieser Beitrag ist die ins Deutsche iibersetzte und iiberarbeitete Version eines Vor-
trages, den die Verfasserin anldsslich der ISIM Annual Lecture am 15. Mirz 2000 in
Utrecht, Niederlande, gehalten hat.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | GUDRUN KRAMER

Der Reiz des cultural turn fiir den Wissenschaftler ist offensichtlich: Versteht
man Kultur nicht als einen eigenstidndigen Lebensbereich, als abgrenzbares Feld
oder gar als eigenes System, das die Literatur, die Musik und die schonen Kiinste
umfasst (,gute‘ Literatur zumindest und ,ernste‘ Musik), sondern als verédnderba-
re Konfiguration von Wahrnehmungen, Darstellungen und Handlungsweisen, die
unser Lebensweise individuell und in der Gemeinschaft mit anderen lenkt und in-
spiriert, so lédsst sich aus der sorgfiltigen Untersuchung dieser Konfigurationen
viel lernen iiber ihr Entstehen und Vergehen, ihr komplexes Zusammenspiel, ihre
Bedeutung fiir unterschiedliche Personen in unterschiedlichen Kontexten, ihre
Vieldeutigkeit und Widerspriiche, ihre Wandlungen iiber Zeit und Raum. Die Ri-
siken einer solchen Fokussierung auf Kultur — anstelle von sozialer Ordnung,
Macht oder dem internationalen politischen System — sind offensichtlich: Allzu
leicht tritt an die Stelle eines 6konomischen Reduktionismus, wie ihn nicht so
sehr Marx selbst als vielmehr einige seiner schlichteren Anhénger vertreten, ein
kultureller Determinismus, der die Wahlmoglichkeiten, Verinderungen und Kon-
flikte innerhalb einer Kultur tibergeht oder verleugnet. Die Gefahr besteht vor al-
lem, wenn Kultur als einformige, zeitlose und allumfassende Grof3e verstanden
wird, die klar unterscheidbare, vollkommen in sich geschlossene und nach aufien
wasserdicht abgeschlossene Einheiten schafft. Wir konnen uns allerdings um et-
was mehr Anspruch bemiihen. Wiirde etwa die hédufig benutzte Analogie zur
,Personlichkeit® ernster genommen (und wir haben viel iiber ,die deutsche‘ oder
,die dgyptische® Personlichkeit gehort), lieBe sich der reduktionistischen Versu-
chung schon widerstehen: Keine Personlichkeit ist vollkommen in sich geschlos-
sen und frei von Widerspriichen, noch entwickelt sie sich in splendid isolation.
Um zu wachsen, bedarf sie der duleren Anregungen. Das Phanomen Kultur muss
ernst genommen werden, von Wissenschaftlern wie von Politikern. Kulturalis-
mus dagegen ist eine Falle, die es sorgfiltig zu vermeiden gilt.

Am Beispiel der Islamwissenschaft lidsst sich dies verdeutlichen: Die Be-
schiftigung mit dem Islam erfordert die Beschiftigung mit Kultur, Zivilisation
und Religion, um die Parameter islamischer Kultur(en) oder Zivilisation(en) be-
stimmen zu konnen — unabhingig davon, ob wir diese Begriffe im Singular oder
im Plural verwenden. Die Islamwissenschaft untersucht kein abgegrenztes geo-
graphisches Gebiet, wie dies Regionalwissenschaften wie etwa die Sinologie, In-
dologie oder Nordamerikanistik tun, denn der Islam ist global und beschrinkt
sich nicht auf eine bestimmte Region. Auch wenn dies moglicherweise anstoBig
klingen mag. Der Islam hat durchaus Zentren und Peripherien, aber der Nahe und
Mittlere Osten ist nicht ldnger sein einziges Zentrum, wenigstens nicht in intel-
lektueller Hinsicht und erst recht nicht in demographischer. Die groBte Ahnlich-
keit zur Islamwissenschaft weist meines Erachtens die Judaistik auf. Umso be-
dauerlicher ist es, dass so wenige Studien sich vergleichend mit Entwicklung,
Methoden und innerer Organisation dieser beiden Fachrichtungen beschiftigen,
wenn es diese Studien denn iiberhaupt gibt. Man muss nicht Dekonstruktivist

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NUTZEN UND MISSBRAUCH DER ISLAMWISSENSCHAFT | 265

sein, um ein besonderes Interesse dafiir aufzubringen, wie die beiden Ficher Fra-
gen stellen, welchen Fragen sie ausweichen oder welche sie tabuisieren.

Orientalismus — neu betrachtet

Innerhalb der Islamwissenschaften (dieser Begriff soll hier sehr weit gefasst wer-
den und verschiedene Regionalwissenschaften wie die Turkologie, Iranistik oder
Siidostasienwissenschaft einschlieen, insoweit sie sich auch mit dem Islam bzw.
einzelnen Aspekten des Islam beschiftigen) wurden die Gefahren des Kultura-
lismus — hier bekannt unter dem Signum des ,Orientalismus‘ — ausfiihrlich disku-
tiert. Orientalismus ist in der Tat etwas Schlimmes. Es ist unangenehm genug,
von Laien immer wieder als ,Islamist* statt als ,Islamwissenschaftler® bezeichnet
zu werden. Immerhin gibt es einen Unterschied zwischen einem politischen Ak-
tivisten, der sich auf den Islam beruft, und dem Forscher, der sich mit dem Phé-
nomen Islam auseinandersetzt. Aber ein Wissenschaftler, der etwas auf sich hilt,
mochte heutzutage doch eher nicht als ,Orientalist® bezeichnet werden.
Orientalismus ist, wie wir gelernt haben, ein Projekt, das den Islam als eine
abgegrenzte, homogene und zeitlose Einheit darstellt oder — wie viele sagen wiir-
den — Jkonstruiert* bzw. ,reprisentiert’. Aus orientalistischer Sicht konstituiert
sich der Islam im Wesentlichen iiber seine normativen Texte, das heiflit den Ko-
ran als gottliche Rede und die Sunna als die Tradition des Propheten Muhammad.
Muslime sind fiir den traditionellen Orientalisten allein dadurch hinreichend de-
finiert, dass sie Muslime sind, wobei es wenig Unterschied macht, ob sie in Kua-
la Lumpur, Kairo oder Karachi leben. Sie sind durch ihre Zugehorigkeit zum Is-
lam determiniert. Das ist natiirlich Kulturalismus in Reinkultur. Der Orientalis-
mus geht seinen Kritikern zufolge aber noch weiter: Er ,konstruiert‘ den Islam als
das schlechthin Andere und benutzt ihn als Negativfolie, auf der die Errungen-
schaften der westlichen Zivilisation, die auf den drei Sdulen des frithen Juden-
tums, der griechisch-romischen Antike und des christlichen Glaubens ruhen, in
umso hellerem Licht erstrahlen. Im Gegensatz dazu fehlen dem Islam nach orien-
talistischer Lehre die Idee der Freiheit und der Verantwortung, und zwar sowohl
der individuellen als auch der staatsbiirgerlichen, es fehlten ihm die Forscherlust
und der wissenschaftliche Geist, eine unabhiingige Mittelschicht und jegliche Art
anerkannter Gemeinschaft mit Ausnahme der umma, der Gemeinschaft der Glau-
bigen. Folgt man dieser Logik, so ist der Islam nicht viel mehr als ein Méngelpa-
ket. Bryan S. Turner, der, um moglichen Missverstindnissen vorzubeugen, diese
Sichtweise nicht teilt, sprach von einem ,,cluster of absences*. Es lohnt sich
nicht, die Liste dessen ,was wir haben und was dem Islam fehlt‘ im Einzelnen
durchzugehen, obgleich es nicht schwierig wire, ein nuancenreicheres Bild zu
zeichnen. Hier geht es um Orientalismus und um Orientalismuskritik, die ihrer-
seits einige Blindstellen aufweist. Ihr zufolge ist der unverbesserliche Orientalist
seinerseits durch ein ganzes Biindel an Mingeln und Schwichen gekennzeichnet,

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | GUDRUN KRAMER

namentlich einen schockierenden Mangel an Sensibilitidt. Der Orientalist verfolgt
dariiber hinaus ein politisches Projekt, das sich damals wie heute mit dem Kolo-
nialismus verbindet und aufgrund seiner kruden Schlichtheit umso machtvoller
wirkt. Schlichtheit ist bekanntlich nicht gleichbedeutend mit Unschuld.

Das gilt allerdings ebenso fiir die Kritik am Orientalismus oder ganz allge-
mein an denjenigen, die den Islam als ,AuBlenseiter‘ studieren. Es wire eine gro-
Be Erleichterung und Ermutigung fiir alle diejenigen, die sich mit dem Islam be-
schiftigen, wenn das innerhalb und auflerhalb der islamischen Welt betriebene
Orientalisten-bashing allméhlich auer Mode kidme. Anstatt anklagend mit dem
Finger auf die immer gleichen Wissenschaftler zu zeigen (die meisten von ihnen
tot oder hochbetagt), wiirde es sich lohnen, zur Kenntnis zu nehmen, was sich
derzeit auf dem weit gefassten Gebiet der Islamwissenschaft tut, und zwar nicht
nur in englischer Sprache. Vieles ruht hier auf strenger Selbstbefragung, die je-
dem Puritaner oder praktizierendem Sufi Ehre machen wiirde. Das Dilemma, wie
man Kultur ernst nehmen kann, ohne sie als die treibende Kraft der Geschichte
darzustellen, wird nicht durch rituelle Anklagen gegen den Orientalismus aufge-
hoben. Noch wird das Problem dadurch geldst, dass man alle heiklen Begriffe in
Anfiithrungszeichen setzt und also ,Islam‘ anstelle von Islam schreibt, ,islamische
Kultur® anstelle von islamische Kultur und ,Differenz‘ anstelle von Differenz,
oder immer den Plural benutzt und so konsequent Islame schreibt, oder, um auf
der ganz sicheren Seite zu stehen, ,Islame‘. Auch das beldsst noch immer die
Moglichkeit, dass es doch so etwas geben konnte, das legitimer Weise als Islam
bezeichnet wird oder als Kultur oder als Differenz. Und wie kann man iiberhaupt
etwas in den Plural setzen, das es im Singular nicht gibt, zumindest nicht fiir den
Wissenschaftler?

Einheit/Vielfalt

Um sich vom primitiven Orientalismus zu distanzieren (und das muss natiirlich
geschehen), erscheint es vielversprechender, der dynamischen und pluralen Natur
des Islams mehr Aufmerksamkeit zu schenken — wobei es hierbei keinen Unter-
schied macht, ob wir den Singular oder den Plural benutzen. Dies entspricht einer
erkennbaren Tendenz in den Geistes- und Sozialwissenschaften, starker auf Ak-
teure denn auf Systeme zu achten und sich auf Handlungsfihigkeit (agency),
Praktiken und Prozesse zu konzentrieren, die zwischen den Akteuren auf der ei-
nen Seite und Strukturen oder Systemen auf der anderen vermitteln. ,Aushand-
lung® ist hier das Schliisselwort, das uns direkt zum Marktplatz fiithrt. Dazu
gleich mehr. Wissenschaftler betonen heute die Offenheit historischer Prozesse,
die weder linear noch einformig verlaufen (das Wort ,Kontingenz* ist hier ange-
sagt), und konzentrieren sich auf Krifte und Bewegungen, die Megatrends wie
Industrialisierung, Modernisierung und Globalisierung entgegenstehen. Sie he-
ben innerkulturelle Vielfalt anstelle von Einheitlichkeit hervor, innergesellschaft-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NUTZEN UND MISSBRAUCH DER ISLAMWISSENSCHAFT | 267

lichen Konflikt anstelle von Harmonie, Fragmentierung anstelle von Kohérenz.
Die Gender Studies haben zu diesem Perspektivwechsel viel beigetragen. Histo-
riker haben von Anthropologen gelernt und umgekehrt. Dekonstruktivisten spre-
chen gelegentlich von der ,Kakophonie® des Diskurses bzw. der Diskurse. Fiir
unsere Zwecke sollten wir vielleicht eher von einer ,Polyphonie‘ muslimischer
Stimmen sprechen, denn obgleich sie zahlreich sind, miissen sie das Ohr doch
nicht kakophon quélen.

Selbst wenn wir in erster Linie auf Pluralitit, Polyphonie und Variation ab-
heben, bleiben doch grofle Herausforderungen, und zwar auf mehreren Ebenen.
Islamwissenschaftler konnen auf der Pluralitit des/r Islam(e) beharren, sie kon-
nen Anfithrungszeichen setzen, um ihr Unbehagen gegeniiber essentialisierenden
Begriffen deutlich zu machen, sie kdnnen sogar bestreiten, dass es so etwas wie
den Islam, das islamische Recht, die islamische Kunst oder Architektur gibt. Sie
konnen iber islamische Geschichtsdiskurse sprechen statt iiber islamische Ge-
schichte und damit nahe legen, dass Geschichte im Sinne eines realen histori-
schen Geschehens nicht rekonstruiert werden kann, ganz gleich ob in einem is-
lamischen oder einem nicht-islamischen Zusammenhang. Dennoch bleibt die
Tatsache, dass fiir zahllose Muslime der Islam genau das zeitlose, homogene und
einzigartige Ganze ist und die Summe aller gottlich bestimmten Normen, Werte
und Bestrebungen, die Islamwissenschaftler mit so viel Aufwand dekonstruieren
mochten. Es entbehrt nicht der Ironie, dass Islamwissenschaftler gerade mittels
der Dekonstruktion den Islam und die Muslime (keine Anfiihrungszeichen) ge-
geniiber jenen Kritikern zu verteidigen suchen, die nicht zwischen den Taliban in
Afghanistan, der Islamischen Republik Iran, einem Mullah in K6ln und dem Ver-
stindnis der prophetischen Lehre durch Muslime in Deutschland oder den Nie-
derlanden zu unterscheiden vermdgen. Wie also kann und soll ein Islamwissen-
schaftler mit den festen Uberzeugungen eines gliubigen Muslimen (also nicht
einfach irgendeines Muslims) umgehen? Die Antwort kann kaum lauten, diese
Uberzeugungen als Ausdruck eines falschen Bewusstseins abzutun.

Kultur auf dem Marktplatz

Ein moglicher Weg, den Anspruch intellektueller Integritit mit der Anerkennung
der festen Uberzeugungen derjenigen in Einklang zu bringen, die letzten Endes
die wichtigsten Partner der Islamwissenschaft sind und nicht das bloBe Objekt ih-
rer Forschung, besteht darin, den Islam als ein Repertoire von Texten, visuellen
und anderen Beziigen zu verstehen, die auf verschiedene Weise vermittelt wer-
den konnen, die aber unter allen Umstidnden der Interpretation bediirfen, um
Wirkung zu erlangen — und dies von Anbeginn der islamischen Geschichte an
(ich zogere nicht, den Begriff der islamischen Geschichte zu benutzen). Interpre-
tation wird von denkenden Menschen unternommen, oder um es im aktuellen
wissenschaftlichen Jargon auszudriicken: Interpretation beruht auf agency. Es hat

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | GUDRUN KRAMER

etwas Befreiendes, von einem Repertoire an Beziigen zu sprechen, die stindig
neu interpretiert, definiert und hiufig auch umkampft werden, ohne damit ihre
Verbindlichkeit fiir die Betroffenen zu verlieren. Unter anderem entbindet es die
Islamwissenschaft von der Notwendigkeit, zu iiberaus sensiblen Themen wie et-
wa der Frage, ob der Koran tatsédchlich Gottes Wort ist und Muhammad sein Pro-
phet, Stellung zu beziehen. Wichtig ist, dass muslimische Gldubige sie als solche
betrachten und verehren. In Anbetracht der Brisanz dieser Themen ist dies gerade
heute ein nicht zu unterschétzender Vorteil.

Einfach gesagt ist es nicht Aufgabe der Islamwissenschaft, fiir den gldubigen
Muslim den Islam zu definieren, seine Grenzen abzustecken und deren Uber-
schreitung zu vermessen. Ungeachtet der Faszination modischer Konzepte wie
ausgehandelter Raum, bewegliche Grenzen und vorgestellte Gemeinschaften gibt
es Grenzen, die nicht ohne Weiteres verhandelbar sind. Gerade der bereits mehr-
mals verwandte Begriff des Repertoires ist ja dadurch gekennzeichnet, dass es
begrenzt und erschopfbar ist. Von ausgehandeltem Raum zu sprechen, ist nicht
gleichbedeutend mit einem anything goes. Der Islam ist, wie Sayyid Qutb gesagt
haben soll, flexibel, aber nicht fliissig. Aufgabe des Islamwissenschaftlers ist es
zu kldren, wie in einem gegebenen Kontext die normativen Beziige ausgewihlt,
benutzt und kombiniert werden — und zwar von wem, zu welchem Zweck und
mit welcher Wirkung. Dabei sollte man mit der Metapher des Marktplatzes vor-
sichtig umgehen: Nicht jedem ist es moglich, die Referenzen, die den eigenen
Sichtweisen und Interessen dienen konnten, auf dem freien Markt zu beschaffen.
Interessant ist vielmehr heraus zu finden, welche Beziige bestimmten Personen in
bestimmten Situationen verfiigbar sind und welche nicht. In vielen Féllen diirften
die Wahlmoglichkeiten begrenzter sein, als es dem Wissenschaftler mit seinem
breiten Zugang zu Ideen, Quellen und Ressourcen zunichst erscheinen mag.

Zugleich sollte man um einiges vorsichtiger mit der Unterscheidung zwi-
schen inneren und duBeren Sichtweisen sein: Haufig ist diese Trennung nicht so
eindeutig wie angenommen. Jedenfalls gibt es keinen Grund, warum ein stidti-
scher Mittelklasseakademiker muslimischen Glaubens Phidnomene seiner eigenen
Geschichte, Kultur und Gesellschaft grundsitzlich (kompetent und richtig) ,ver-
stehen‘ sollte, wohingegen ein stidtischer Mittelklasseakademiker mit hinduisti-
schem, christlichem oder sonstigem Hintergrund sie lediglich ,interpretiert* — an-
dernfalls hitten europédische Mittelalterhistoriker nicht solche methodologischen
Probleme, mittelalterliche Geschichte zu verstehen.

Uber Differenz und Bescheidenheit

Wenn es so schwierig ist, Kultur(en) zu ,verstehen‘, und wenn der Islam so
schwer zu fassen ist, unabhéngig davon, ob man ihn von innen oder von auflen
betrachtet, warum machen wir uns dann iiberhaupt die Miihe? Natiirlich gibt es
praktische Griinde, dies zu tun: die zunehmende Pridsenz von Muslimen in west-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NUTZEN UND MISSBRAUCH DER ISLAMWISSENSCHAFT | 269

lichen Gesellschaften, die in ihnen nicht als Migranten oder Besucher leben, son-
dern als integraler Teil dieser Gesellschaften; der Aufstieg des politischen Islams;
die Forderung nach einer Anwendung der Scharia, einer Islamisierung des Wis-
sens usw. Diese praktischen Fragen und Anliegen verbinden sich, wie bekannt,
allzu hiufig mit einem Gefiihl der Bedrohung, die vom Islam ausgeht, oder zu-
mindest mit einem Gefiihl der Herausforderung, vor die man gestellt ist. Daneben
aber gibt es eine andere Dimension, die wenig oder gar nichts mit Angst und
Konfrontation zu tun hat. Sie beruht auf Neugier, sei sie intellektueller oder ganz
gewohnlicher Natur. Neugier setzt Differenz voraus — ein Konzept, das in der
Anthropologie und in den Orientwissenschaften so in Verruf geraten ist, dass vie-
le es nicht wagen, das Wort ohne alle Zeichen des Widerwillens auszusprechen.
Im schriftlichen Gebrauch lockt einmal mehr das Anfithrungszeichen. Meine ur-
spriingliche Motivation, mich mit dem Islam zu beschéftigen, war genau die An-
nahme, dass er irgendwie anders sei als das Leben, mit dem ich vertraut war. Ich
wollte wissen, inwiefern dies der Wahrheit entsprach, ja, ob es liberhaupt richtig
war. Romantik spielte dabei kaum eine Rolle: Weder faszinierte mich der Orien-
talismus in der Malerei noch hatte ich das Bediirfnis, als Beduinin mit Beduinen
in der Wiiste zu leben. Mich interessierte die Moglichkeit, anders zu denken, an-
ders zu leben oder die Gesellschaft in anderer Weise zu organisieren, ohne nun
gleich selbst diese andere Denk- und Lebensart zu iibernehmen, und ich vermute,
dass es vielen unserer Studenten ebenso geht (auBer natiirlich, sie sind auf der
Suche nach ihren Wurzeln).

Wir werden stindig mit Fragen konfrontiert, die nicht, oder wenigstens nicht
notwendigerweise, auf einem Gefiihl der Distanz oder Uberlegenheit beruhen,
das so oft mit der Vorstellung von Differenz in Zusammenhang gebracht wird.
Wenn Muslime glauben, dass es so etwas wie islamische Werte gibt, welche sind
es? Wenn Islamisten eine ,islamische Ordnung® propagieren, was ist so beson-
ders oder moglicherweise einzigartig an ihr? Sie muss ja nicht, wie viele Isla-
misten meinen, einzigartig sein, um Aufmerksamkeit zu verdienen. Wenn die
Kritiker der Modernisierungstheorie (einer vereinfachten, einlinigen Modernisie-
rungstheorie) die Moglichkeit unterschiedlicher Modernisierungspfade diskutie-
ren und von der Existenz ,multipler Modernen* ausgehen, die sich nicht auf das
westliche Modell beschrinken (von dem es wiederum mehrere gibt), worin be-
steht dann die Vielfalt der Pfade und inwieweit sind sie alle modern? Kann man
einen festen Kern des Islams, der sein Wesen und sein Fundament ausmacht, von
leichter formbaren Elementen unterscheiden, die sich an die verschiedensten
Umstidnde anpassen konnen, um den Islam — wie die bekannte Formel lautet — fiir
alle Zeiten und alle Orte geeignet zu machen? Und wie ldsst sich dies mit der
vertrauten Behauptung vereinbaren, der zu Folge ,Techniken‘ ohne Beschrin-
kung aus nicht-islamischen Quellen iibernommen werden kdnnen, wohingegen
die islamischen ,Werte‘ unter allen Umstdnden zu bewahren sind? Sicher ist die
Funktion derartiger Annahmen und Uberzeugungen zu analysieren, dariiber hin-
aus interessieren jedoch auch die Inhalte. Menschenrechte, gute Regierungsfiih-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | GUDRUN KRAMER

rung oder soziale Gerechtigkeit bieten exzellente Beispiele fiir das, was auf dem
Spiel steht.

All dies sind grofle Fragen, denen man sich in Bescheidenheit nihern sollte.
Bescheidenheit bildet, um eine moralische Bemerkung an den Schluss meiner
Ausfithrungen zu stellen, iiberhaupt eine wesentliche Voraussetzung, wenn wir
den Islam weiterhin in all seiner Vielfalt studieren mochten, ohne in die Falle des
Kulturalismus zu treten. Die Bescheidenheit, die hier gefragt ist, gilt nicht nur fiir
Frauen, und sie beschrinkt sich nicht auf Nichtmuslime: Den Islam zu verstehen
ist ein Gemeinschaftsprojekt. Wir alle teilen die Risiken, die Ertrige und die
Zweifel.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamwissenschaften: Ein Facher von Fachern
im Wettbewerb um Mittel und Macht’

LUDWIG AMMANN (FREIBURG)

Konkurrenz belebt das Geschift. Unbehaglich ist das nur dann, wenn man glaub-
te, sich im Schutz eines Deutungsvorrechts als Gelehrter hinter Biichern und
Handschriften verschanzen zu konnen. Dazu verfiihrt nicht zuletzt die Selbstbe-
zeichnung des Fachbereichs als ,Islamkunde‘ oder ,Islamwissenschaft‘, die All-
zustidndigkeit einer Disziplin fiir einen Gegenstand namens ,Islam‘ suggeriert.
Diese Einzahl ist in zwei Hinsichten triigerisch. Erstens umfasst der mit ,Islam*
bezeichnete Gegenstand der Untersuchung weit mehr als nur ein Land, eine
Sprache, eine Gesellschaft usf., nimlich die ganze ,Welt des Islam‘. Diese Welt
besteht aus einer Vielzahl von regionalen Kulturen und Gesellschaften, die nur
einen gemeinsamen Nenner haben: Alle wurden sie im Lauf ihrer Geschichte
auch — aber keineswegs nur! - vom Islam geprigt. Fiir diese Vielzahl zustindig
ist zweitens nicht nur eine Disziplin, am Ende gar die Islamwissenschaft, zustin-
dig ist eine Vielzahl von Disziplinen mit einer Vielzahl von Fragen an ihren je-
weiligen Gegenstand, ndmlich die Geschichts-, Politik-, Gesellschafts- und
Rechtswissenschaft, Geographie und Ethnologie, verschiedene Sprach- und Lite-
raturwissenschaften usf.

Wir haben es also in Wirklichkeit mit einem Fccher von Fiachern zu tun, die
allenfalls die unterstellte Pragung des in einzelnen Aspekten untersuchten Gan-
zen durch den Islam verbindet. Diese Aufficherung legt die Mehrzahl ,Islamwis-
senschaften‘ nahe. Allerdings ist auch das noch missverstindlich. Denn man
konnte meinen, und viele tun es, dass alle Aspekte der untersuchten Regionalkul-
turen gleichermaflen stark vom Islam geprigt seien. Das ist mitnichten der Fall,

1 Stark vereinfachte, abgekiirzte und um neue Aspekte erweiterte Fassung des
gleichnamigen Essays in: Klaus E. Miiller, Klaus E. (Hg.), 2003: Phidnomen
Kultur. Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld. S.
71-96. Zum dortigen ausfiihrlichen Literaturverzeichnis erginze die hellsich-
tige und leider noch immer aktuelle Bestandsaufnahme von Eugen Wirth
(1977): ,,Orientalistik und Orientforschung. Aufgaben und Probleme aus der
Sicht der Nachbarwissenschaften®, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenlin-
dischen Gesellschaft. Supplement.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | LUDWIG AMMANN

es gibt vermutlich mehr Aspekte, die nur teilweise, kaum oder gar nicht religios
geprdgt sind, so die Sprachen, Dichtungen, politischen und gesellschaftlichen
Geschichten. Der Name ,Islamwissenschaften benennt eine wichtige formative
und mehr noch symbolisch integrative Komponente ,islamischer‘ Kulturen; doch
man hiite sich, das Studium der islamischen Welt so zu betreiben, als sei Islam
das, was alles erklart!

Leider erwartet die Offentlichkeit, vom Namen verleitet, genau das vom Is-
lamwissenschaftler: dass er 9/11 schnurstracks aus dem Islam erklirt, weil es im
Koran Verse gibt, die zum Dschihad aufrufen, statt nach den politischen und ge-
sellschaftlichen Ursachen einer Radikalisierung zu fragen, die sich des Koran be-
dient. Oder schlimmer noch: dass IslamexpertInnen gleich welcher fachlichen
Qualifikation das Verhalten von Deutschtiirken aus ihrer religiosen Prigung er-
kldaren, wiewohl mindestens ein Viertel davon so weltlich ist, dass sich ein derar-
tiges Kurzschlussverfahren von selbst verbietet. Hier sollten Islamwissenschaft-
ler entweder die Allzustindigkeitserwartung enttduschen und den Grenzen ihres
Wissens eingedenk schweigen oder aber dazulernen, um kulturalistische Annah-
men mit substantiellen Argumenten zu entkriften.

Die Mehrzahl ,Islamwissenschaften‘ kann manche Missverstindnisse aus-
rdumen, zu denen der Kollektivsingular einlddt, doch eine Tduschung bleibt be-
stehen. Wenn niamlich ,Islam‘ in dieser Selbstbezeichnung mehr sein wollte als
eine schwache und vielfach nur nominelle Klammer fiir Disparates, dann miisste
Religionswissenschaft unsere Schliisseldisziplin sein. In Wirklichkeit kommt ge-
rade die Religionswissenschaft im Denkhorizont der Islamwissenschaften nicht
vor. Dies ist der blinde Fleck in unserem Selbstverstindnis, eine fundamentale
und hiufig fatale Wissensliicke. Dass sich ein Fachbereich so nennen kann, ohne
wenigstens beildufig von religionswissenschaftlichen Erkenntnissen Notiz zu
nehmen, erklért sich daraus, dass sich seine Vertreter in der Regel mit allem
maoglichen, nur nicht mit dem Islam beschdiftigen... Tun sie es doch, ist das Feh-
len religionswissenschaftlicher Expertise oft mit Hianden zu greifen.

,Ficher von Fichern® ist eine idealistische Metapher. Sie suggeriert, dass sich
die Facher um Zusammenarbeit bemiihen, um im Forschungsverbund eine Leis-
tung zu erbringen, die dem Einzelnen allein nicht moglich wire. Die Realitit
sieht oft anders aus, denn da konkurrieren die Facher um knappe Mittel, und dar-
um bricht periodisch Streit aus iiber die Frage, welche Methode, sprich welches
fachménnische Besteck dem Gegenstand am angemessensten sei. Man wird sol-
cher Debatten rasch iiberdriissig, wenn sie allein zu dem Zweck gefiihrt werden,
andere von den Fleischtopfen auszuschlieBen; wenn also zum Beispiel einzelne
Fachvertreter ihre Anspriiche auf Deutungsvorrechte kundtun. Ein prominenter
Fall sei angefiihrt: Tilman Nagel hat in seiner Programmrede iiber die Aufgaben
arabistischer Lehre und Forschung in der Gegenwart 1998 gefordert, das Fach
»~aus der etwa dreiBigjahrigen Umklammerung durch sozialwissenschaftliche

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTEN: EIN FACHER VON FACHERN IM WETTBEWERB | 273

Deutungsmuster* zu 16sen und ,,das unvergleichbar Fremde vor allem des islami-
schen Orients“ zu beschreiben.” Mit anderen Worten: Der Philologe fordert ein
Deutungsmonopol der Arabistik und Islamistik auf Kosten der Sozialwissen-
schaften. Das ist in dreifacher Hinsicht falsch. Erstens kann von einer ,,dreifig-
jdhrigen Umklammerung durch sozialwissenschaftliche Deutungsmuster in den
deutschen Islamwissenschaften beim besten Willen nicht die Rede sein. Zweitens
stellt sich die Frage, wie zum Beispiel eine Literaturwissenschaft zu verniinftigen
Ergebnissen gelangen soll, die nur das unvergleichbar Fremde beschreiben will,
statt durch Vergleiche Gemeinsamkeiten und Unterschiede herauszuarbeiten und
so die Begriffe zu schirfen. Drittens erlaubt das Monopol den Begiinstigten, trotz
unstreitiger Gelehrsamkeit an gravierenden Irrtiimern festzuhalten, die echte
Konkurrenz rasch zu Fall bréichte. Ein Beispiel dafiir bietet Tilman Nagels Sicht
des islamischen Rechts. Seine Einfithrung beginnt in enger Anlehnung an ein
ganz bestimmtes, keineswegs von allen Muslimen geteiltes Islamverstindnis mit
dem Satz: ,,Sich zu dieser Religion bekennen, ohne das Gesetz in seiner Ginze zu
bejahen und als unbezweifelbaren und stets giiltigen MaBstab fiir jegliches Tun
und Lassen zu befolgen, ist unméglich; denn das Gesetz ist ein wesentlicher Teil
der islamischen Heilsbotschaft.”® In seiner Giinze zu bejahen? Unbezweifelbar
und stets giiltig? Fir jegliches Tun und Lassen? Unmdglich? So sehen das nur
zwei Sorten Mensch: Buchstabengldubige Rechtsgelehrte — und auf ihre Art nicht
minder buchstabengldubige Islamwissenschaftler, die sich fiir allzustdndig halten
und ihr Wissen ausschlieBlich aus normativen Quellen schopfen. Es ist ein Jam-
mer, dass solche weltfremden Experten ausgerechnet das reaktiondre Islamver-
stindnis konservativer und radikaler Muslime bestdtigen, ldngst sdkularisierten
Gesellschaften wie der tiirkischen und arabischen Reformern wie Abdullahi an-
Na‘im in den Riicken fallen und damit zunehmend bewusst einer fremdenfeindli-
chen Islamkritik in die Hiande spielen, die von der Vielfalt der Deutungen aus po-
litischen Griinden nichts wissen will. Um es deutlich zu sagen: In der Tirkei,
dem fiir Deutschland und Europa mit Abstand wichtigsten Land mit muslimi-
scher Bevolkerungsmehrheit, gilt seit 1926 weltliches Recht europédischer Her-
kunft und nicht etwa die von Nagel fiir unabdingbar erklirte Scharia. Selbstver-
stiandlich sind die Tiirken dennoch gute Muslime; es ist ein Skandal, dass ausge-
rechnet ein Islamwissenschaftler sie als ungldubig, ndmlich vom Glauben abge-
fallen erscheinen lédsst, weil sie ein modernes Verstindnis der Heilsbotschaft
entwickelt haben.* Wie fragwiirdig und politisch folgenschwer das von Nagel

2 Tilman Nagel: ,,Die Ebenbiirtigkeit des Fremden — Uber die Aufgaben arabistischer
Lehre und Forschung in der Gegenwart*, in: ZDMG 148 (1998), S. 367-378.

3 Tilman Nagel: Das islamische Recht. Eine Einfithrung, Westhofen: WVA-Verlag
2001, S. 3.

4 Die verschmihte Sozialforschung kann sogar erfassen, wie es um die gesellschaftli-
che Akzeptanz der von oben verordneten Depotenzialisierung der Scharia zur Ethik
steht: Laut Umfrage hielt 1999 nur noch jeder fiinfte Tiirke an einem prinzipiellen

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | LUDWIG AMMANN

verfochtene Programm einer Verweigerung sozialwissenschaftlicher Erkenntnis-
se etwa durch Umfragen ist, stellen seine halb- und ganzseitigen Darlegungen
zum Dschihad in Leitmedien wie der Neuen Ziircher Zeitung und Siiddeutschen
Zeitung unter Beweis: Erortert wird hier ausschlieBlich der Angriffsdschihad ver-
gangener Jahrhunderte. Dass heute die meisten Muslime, gewohnliche Glaubige
ebenso wie fithrende Gelehrte den Dschihad als Verteidigungskrieg und gewalt-
lose Missionspflicht deuten, ist Nagel keine Zeile wert. Vielmehr erweckt er im
Gegenteil den Findruck, als gelte das frithere militante Verstidndnis bis heute un-
gebrochen fort. ,,Die damals erarbeiteten [rechtlichen] Konzepte sind bis auf den
heutigen Tag von keiner muslimischen Autoritit widerrufen oder auch nur ernst-
haft in Frage gestellt worden*.’ Das ist falsch, ein Schlag ins Gesicht aller Re-
formkrifte und wirft die Frage auf: Ist das bloB Selbstverblendung oder bereits
gezielte Desinformation eines nicht urteilsfahigen Massenpublikums?

In seiner Ginze unbezweifelbar und stets giiltig — das ist essentialistischer
Stuss wie ihn Edward Said in seiner Karikatur orientalistischer Textproduktion
der Forschung nachsagte. Um einige Jahrzehnte jiinger und damit Vertreter einer
kiinftigen Generation ist Marco Schoéller. Sein Plddoyer fiir Hermeneutik und
Diskursanalyse beim Verstehen fremder Sinnwelten ist zu begriilen, auch wenn
es offene Tiiren einrennt.® Misslich hingegen ist das Verbot kulturvergleichender
Forschungsprogramme, das er damit verkniipft. Warum kann, wer feinsinnige
werkimmanente Gedichtanalysen schitzt, nicht auch den anthropologisch infor-
mierten Blick auf die Qaside gelten lassen? Ohnehin verliert der vermeintliche
Zielkonflikt zwischen hermeneutischem und szientistischen Zugang an Bedeu-
tung, wenn wir zur Kenntnis nehmen, dass ,Regional*-Wissenschaften ja nicht
ein Privileg derer sind, welche eine fremde Region von auflen fiir sich entdecken,
historisch gesprochen der Europier, sondern zunehmend auch von denen betrie-

Bekenntnis zur Scharia als wiinschenswertem Recht fest; ein Bekenntnis, das nur
vor die konkrete Wahl zwischen sékularem und schariatférmigen Ehe-, Scheidungs-
und Erbrechtsregelungen gestellt werden musste, um auf 10-14% zu sinken. Es sind
genau diese Einblicke in das tatsidchliche Schariaverstindnis der Gldubigen, die Na-
gel kategorisch verweigert (S. IXf.). Zur Umfrage vgl. Ali Carkoglu: ,,Religion and
Public Policy in Turkey”, in: ISIM Newsletter 8 (2001), S. 29.

5 Tilman Nagel: ,,Kéimpfen bis zum endgiiltigen Triumph. Uber Gewalt im Islam*, in:
Neue Ziircher Zeitung vom 25./26. 11. 2006, S. 71. Vgl. ders.: ,,.Dschihad von An-
fang an. Der Londoner Nahostforscher Efraim Karsh iiber die aggressive Dynamik
des Islam®, in: Siiddeutsche Zeitung vom 4.5.2007, S. 16. — Man vergleiche dage-
gen die herausragende Uberschau von Patricia Crone, die mit Blick auf die Gegen-
wart fairerweise festhilt: ,,The Muslims have not practised missionary jihad since
the decline of the Ottoman empire, at least not under the sponsorship of states, and
to my knowlege there are no serious calls for its return.”, Patricia Crone: ,,,Jihad‘.
Idea and history*, in: www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/jihad_4579.jsp
(Abruf am 30.10.2007).

6 Marco Scholler: Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft. Prolegomena,
Wiesbaden: Harrassowitz 2000.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTEN: EIN FACHER VON FACHERN IM WETTBEWERB | 275

ben werden, die in der untersuchten Region leben oder aus ihr stammen. Das
wird der albernen Fixierung auf das ,,unvergleichbar Fremde* als Revier von Xe-
nologen hoffentlich bald den Garaus machen. Die von Wolf Lepenies ausgege-
bene Devise fiir Islamwissenschaften trifft ins Schwarze: ,,Forschung mit statt
Forschung iiber.*’

Wir sollten anderen andere Fragen nicht verbieten. Und vielleicht auch zur
Kenntnis nehmen, dass es eine Vielzahl von Gegenstinden gibt, bei denen sich
die unterschiedlichsten Herangehensweisen bestens erginzen.® Zum Beispiel der
islamische Aktivismus: Phidnomene wie die Reislamisierung verlangen geradezu
danach, im interdisziplinidren Verbund erforscht zu werden. Hier kann die Philo-
logie die geistesgeschichtliche Genealogie der Programme aufdecken — und die
Soziologie aufzeigen, was islamische Bewegungen mit anderen sozialen Bewe-
gungen wie der Frauen- und Schwarzenbewegung gemeinsam haben. Alle Betei-
ligten konnen von einer solchen Zusammenarbeit nur profitieren, ndmlich von-
einander lernen — man sollte sich diese einmalige Chance nicht durch Denkver-
bote ausreden lassen!

Die wichtigste Polaritit ist allerdings nicht die — auch im Motto des Orienta-
listentags 2001 angesprochene — von Philologie und Sozialwissenschaften. Kon-
stitutiv fiir unser Tun ist vielmehr das Zusammenspiel von regionaler und diszi-
plindrer Expertise, also zum Beispiel von Sprach- und Landeskenntnissen einer-
seits und Sozial- oder Literaturwissenschaft andererseits. Erforderlich ist immer
eine Doppelqualifikation — es geht nicht um ein Entweder-Oder, es geht um ein
Sowohl-Als auch! Man wird kein wirklich guter Islamhistoriker, wenn man sich
nicht mit den Grundlagen der Geschichtswissenschaft als Disziplin vertraut
macht. Das gilt natiirlich auch umgekehrt: Man ist kein guter Literaturwissen-
schaftler, wenn man seinen Begriff von Gedicht nur am deutschen Erlebnisge-
dicht ausgebildet hat und Phinomene wie die altarabische Qaside ignoriert. Und
gravierender noch: Man ist heute, im globalisierten 21. Jahrhundert, als Soziolo-
ge unglaubwiirdig, wenn man Gesellschaftstheorie mit universalem Geltungsan-
spruch produziert allein auf Basis von europdischen Daten. Wessen Horizont am
Mittelmeer endet, obwohl das weiterreichende Wissen ldngst von Fichern wie
den Islamwissenschaften bereitgestellt wurde, ist schlicht ein unbelehrbarer Eu-
rozentrist!

7  Wolf Lepenies: ,,Arbeitskreis Moderne und Islam. Empfehlungen fiir eine zukiinfti-
ge Forschungsforderung der Islamwissenschaften®, in: Ekkehard Rudolph (Red.),
Bestandsaufnahme. Kultur- und sozialwissenschaftliche Forschung iiber die musli-
mische Welt, Hamburg: Deutsches Orient-Institut 1999, S. 5-14.

8 Zur Komplementaritit der Zuginge aus ethnologischer Sicht Justin Stagl: ,,Szien-
tistische, hermeneutische und phianomenologische Grundlagen der Ethnologie®, in:
Wolfdietrich Schmied-Kowarzik/Justin Stagl (Hg.), Grundfragen der Ethnologie.
Beitrige zur gegenwirtigen Theorie-Diskussion, Berlin: Reimer 1993, S. 15-49;
zum logischen Primat der Kulturalitit vor der Sozialitidt dort und Michael Land-
mann. Fundamental-Anthropologie, Bonn: Bouvier 1984, S. 81, 147, 321.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | LUDWIG AMMANN

Soviel zu blinden Flecken da wie dort und fragwiirdigen Versuchen, den Zu-
gang zum Wissen zu monopolisieren. Dabei neigen im Wettbewerb um Mittel
und Deutungsmacht auch die zum Foul, die dem Eurozentrismus den Kampf an-
gesagt haben. Das beste Beispiel dafiir ist der Mann, der das Orientalisten-
Klatschen erfunden hat: der Wahl-Newyorker protestantisch-palédstinensischer
Herkunft Edward Said. Seine spektakuldre These in ,Orientalism* (1978) lautete:
,»Essenz des Orientalismus* sei die unausrottbare Unterscheidung zwischen west-
licher Uberlegenheit und orientalischer Minderwertigkeit; ,.jeder Europzer* sei in
dem, was er iiber den Orient sagen konnte, ein Rassist, ein Imperialist und fast
vollkommen ethnozentrisch.” Das ist selbstredend auch nur essentialistischer
Stuss, wenngleich mit umgekehrtem Vorzeichen. Allsétze iiber ,die Orientalen®
und ,die Orientalisten® sind gleichermafBlen falsch. Sie enthalten vielleicht ein
Kornchen Wahrheit — und dazu eine gehorige Portion Propaganda. Die tatséchli-
che Doppeldeutigkeit der Orientbilder und auf der Gegenseite der Okzidentbilder
— ein blinder Fleck Saids! — wurde ein Jahrzehnt vor ihm auf hoherem Reflexi-
onsniveau von Tayyib Salih in seinem postkolonialen Klassiker ,,Zeit der Nord-
wanderung* (1969) giiltig vorgefiihrt.

Dennoch ist es zugegebenermalien ein Segen, dass uns seit Saids Fundamen-
talkritik essentialistische Aussagen tiber ,die Muslime‘ und ,den Islam‘ nicht
mehr wie selbstverstindlich iiber die Lippen gehen. Nur sollte man bei aller ge-
botenen Vorsicht das Kind nicht mit dem Bad ausschiitten. Denn wer Islamwis-
senschaft im emphatischen Sinn als Wissenschaft vom Islam und der islamischen
Zivilisation betreiben will, der kommt um die aufgekldrt essentialistische Frage
nach dem ,.keimtriichtigen Kern “10 dieses Fichers von Kulturen nicht herum. Das
hierbei zugrunde gelegte Kulturkonzept sollte allerdings der auBerordentlichen
Komplexitit eines raumzeitlich derartig ausgedehnten Kulturkreises gerecht wer-
den, der Binnenunterschiede von Volkern und Schichten ebenso wie der fortwdh-
renden Umgestaltung durch Neuschopfungen und Kulturkontakte, deren Ergeb-
nis mitnichten apriorisch als ,,stimmige [...] Gegebenheit“11 bezeichnet werden
kann. Kultur ist Struktur und Prozess wie Licht Teilchen und Welle ist. Ernstzu-
nehmende Islam-als-Kultur/Zivilisation-Konzepte miissen darum gerade die Vor-
ldufigkeit und Fragwiirdigkeit jeder Wesensbestimmung ernst nehmen, den nicht
vorhersagbaren Wandel jeder Ausprigung von islamischer Kultur, ihre Viel-
stimmigkeit und nicht selten Unstimmigkeit, mit einem Wort: ihre Lebendigkeit.
Das gibt es. Zum Beispiel bei Marshall G.S. Hodgson in seinem Klassiker ,,The
Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization* von 1974. Fiir
Hodgson ist die fortdauernde Prisenz formativer Ideale der Wesenskern, der den

9 Edward Said: Orientalism, New York: Pantheon Books 1978, S. 204.

10 Klaus E. Miiller: ,Ethnicity, Ethnozentrismus und Essentialismus®, in: Wolfgang
EBbach (Hg.), wir/ihr/sie. Identitdt und Alteritdt in Theorie und Methode, Wiirz-
burg: Ergon 2000, S. 317-343.

11 T. Nagel: Das islamische Recht, S. XIII.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTEN: EIN FACHER VON FACHERN IM WETTBEWERB | 277

Zusammenhang zwischen den islamischen Regionalkulturen stiftet. Es geht um
den nicht abreilenden Dialog aufeinander folgender Generationen von Muslimen
mit den Idealen der Offenbarung — ein Dialog, der bedeutsame Neuerungen her-
vorbringt und nicht etwa auf der Stelle tritt. Ahnlich hat Gudrun Krimer letzthin
in einer wegweisenden Programmrede gefordert, Islam als Repertoire textueller
und visueller Beziige zu verstehen, die fortlaufend neu gedeutet werden.'> Auch
das heiB3t letztlich, islamische Kulturen als Geschichte der Deutungen ihrer kul-
turbildenden Ideale zu studieren.

Was bedeutet das Gesagte fiir den Kampf der Islamwissenschaften um Mittel
und Macht? Noch zihlt eine sich iiberwiegend singularistisch verstehende Is-
lamwissenschaft philologisch-historischer Prigung zu den Kriegsgewinnlern: Die
Offentlichkeit glaubt, dieses Fach habe zu den gegenwirtigen Islamdebatten et-
was beizutragen. Doch der Wettbewerb wird hirter, und so wird den mit der Ver-
teilung knapper Mittel befassten Ministerien bald auffallen, dass weite Teile des
Fachs zu den existentiellen Fragen der Gegenwart trotz des Versprechens, das im
Namen ,Islamwissenschaft® anklingt, schweigen — und mithin entbehrlich sind.
Es droht die Abwicklung. Erforderlich ist daher eine aggressive Selbstvermark-
tung.

Voraussetzung erfolgreicher Selbstpositionierung ist Selbsterkenntnis. Hier
steht die klassische Islamwissenschaft vor einem Dilemma: Je stérker sie ihr Pro-
fil schirft, also den Unique Selling Point hervorhebt, desto weniger hat sie auf
den ersten Blick zu verkaufen; denn die Offentlichkeit interessiert sich weder fiir
altarabische Qasiden noch fiir das abbasidische Hofzeremoniell. Uberdies erweist
sich der Kollektivsingular als Mogelpackung — denn gerade die Religion kommt
an den meisten ,islam‘wissenschaftlichen Seminaren zu kurz. Es ist daher aus-
sichtsreicher — und sachlich ohnehin zutreffender! — sich als Fédcher von Fichern
zu positionieren: die Summe der Disziplinen, die sich mit — unter anderem! —
vom Islam geprigten Regionalkulturen beschéftigen, also Islamwissenschaften
im Plural. Wer erklartermaBen vieles bietet, kann zumindest manchem etwas bie-
ten.

Das fiir unser Tun grundlegende Zusammenspiel von regionaler und diszipli-
ndrer Expertise ist im Wettbewerb mit Konkurrenten wie der Soziologie durch
Nachriistung und Abwerbung der besten Képfe zu stirken und im innerfachli-
chen Wettbewerb gegen Vertreter disziplinblinder Expertise gleich bornierter
Selbstbeschrinkung durchzusetzen. In der wissenschaftlichen Offentlichkeit ist
der wohlfeile Essentialismus-Vorwurf der Orientalismus-Kritik offensiv zu kon-
tern: Es handelt sich schon lange nicht mehr um die notwendige Korrektur eines
irrefilhrenden Sprachspiels (,der Islam‘, ,die Muslime‘), sondern erkennbar um
eine arbeitsbeschaffende MaBnahme fiir Vertreter von Postcolonial Studies, die

12 Gudrun Krimer: ,,On Difference and Understanding. The Use and Abuse of the
Study of Islam”, in: ISIM Newsletter 5 (2000), S. 6f.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | LUDWIG AMMANN

sich lastige Konkurrenten durch Orientalisten-Bashing vom Hals schaffen wol-
len.

Umgekehrt wird ein Schuh daraus: Es ist gerade die aufgekldrt essentialisti-
sche Suche nach dem keimtrdchtigen Kern islamischer Kulturen, welche die Is-
lamwissenschaften auszeichnet. Zum Unique Selling Point kulturwissenschaftlich
akzentuierter Islamforschung wird daher das Angebot, den bis heute andauern-
den kognitiven Eurozentrismus der Disziplinen zu Korrigieren. Nur so wird aus
Sonderwissen, das sich selbst geniigt und darum anderen gleichgiiltig ist, also ei-
ner bedrohten Spielwiese fiir Sonderlinge, ein allgemein nachgefragtes Gut. Um
die Notwendigkeit islamwissenschaftlicher Expertise vor Augen zu fiihren, emp-
fiehlt es sich, das Nichtwissen universalistisch argumentierender Ficher beherzt
zu kritisieren. Es gilt, die unzulédssige Verallgemeinerung aus dem europdischen
Beispiel abgeleiteter Begriffe und Theorien da zuriickzuweisen, wo es weh tut:
auf Konferenzen, durch Rezensionen jenseits der Fachzeitschrift und in 6ffentlich
ausgetragenen Debatten. So hitte die Islamwissenschaft Einiges beizutragen zur
Korrektur einer Sékularisierungstheorie, die inzwischen weithin als Fehldeutung
eines europdischen Sonderwegs gilt — wenn sie es denn endlich als eine ihrer
Aufgaben begriffe, sich in solche dem Anspruch nach interdisziplindren wissen-
schaftlichen Auseinandersetzungen einzumischen. Es bote die Chance, sich durch
Ubersetzung des iiber Generationen angesammelten Wissens in anschlussfihige
Deutungsvorschldge zu profilieren und dadurch im arbeitsteilig organisierten
Wissenschaftsbetrieb niitzlich zu machen.

Erst recht gilt es, in den gegenwirtigen Islamdebatten nachdriicklich Stellung
zu beziehen und insbesondere solche Debattenbeitriige in der breiteren Offent-
lichkeit erbarmungslos in ihrer ganzen Diirftigkeit bloBzustellen, die das Publi-
kum mit angemalBter Expertise hinters Licht fithren. Es ist unertréglich, dass ein
Deutschlandhistoriker wie Hans-Ulrich Wehler in Leitmedien mit haltlosen Ur-
teilen iiber ,den Islam‘ und ,die Tiirkei‘ Politik macht, ohne dass ihn fiihrende
Vertreter unseres Fachs fiir seine Kompetenziiberschreitung zur Rechenschaft
ziehen. Kein serioser Redakteur kime auf den Gedanken, einen Islamhistoriker
ganzseitig iiber die Europawiirdigkeit von Russland spekulieren zu lassen. Es
liegt an uns dafiir zu sorgen, dass es in Zukunft ebenso unmoglich wird, mit irre-
levantem Professorentitel ausgestattete Dilettanten wie Wehler iiber die Europa-
wiirdigkeit der Tiirkei mutmaBen zu lassen. Zu diesem Zweck empfiehlt es sich,
einen fiir Journalisten und andere nutzbaren elektronischen Pranger im Internet
einzurichten, der entsprechende Verfehlungen kontinuierlich dokumentiert und
zeitnah richtig stellt. Mit anderen Worten: Unser Fach braucht eine professionelle
Offentlichkeitsarbeit, die gerade an solchen publikumswirksamen Beispielen auf-
zeigt, was wir besser konnen als alle anderen, und damit unsere erstrangige De-
battenkompetenz unter Beweis stellt. Wenn wir diese einmalige Gelegenheit zur
Profilierung versdumen, wird schon bald kein Hahn mehr nach der Islamwissen-
schaft krihen — und das vermutlich zu Recht. Hier einige Beispiele aus den letz-
ten Monaten, die deutlich machen, wie wenig die Offentlichkeit der deutschen Is-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTEN: EIN FACHER VON FACHERN IM WETTBEWERB | 279

lamwissenschaft zutraut: Als fiihrende Expertin in Sachen Islam und nicht etwa
nur Einstellungen deutsch-tiirkischer Migrantlnnen gilt vielen Leitmedien die
Soziologin Necla Kelek, die bis heute nicht erkldren konnte, warum ihre Disser-
tation das genaue Gegenteil von dem nachweist, was sie nun lautstark vertritt —
und warum wir ihren jetzigen journalistischen Arbeiten mehr Vertrauen schenken
sollen als der wissenschaftlichen Arbeit, der sie ihren fachliche Expertise sugge-
rierenden Doktortitel verdankt.'*> Wie kann es geschehen, dass die F.A.Z. unter
ihrem Namen veroffentlichten Thesen iiber ,den‘ Islam in Geschichte und Ge-
genwart und namhafte Schulen und Vertreter eines neuen Islamverstindnisses
unwidersprochen eine volle Seite einrdumt, obwohl sie von islamischer Theolo-
gie und Geschichte und schon gar von traditioneller wie auch historisch-
kritischer Koranexegese nicht mehr versteht als ein Schaf vom Bellen?'* Wo
bleiben die Stimmen aus dem Fach, die solche Scharlatanerie einer auf qualitati-
ve Interviews spezialisierten Soziologin unverziiglich entlarven? Wiirden wir uns
das Christentum und Grundziige der Bibelhermeneutik von Claudia Roth erkla-
ren lassen, nur weil sie aus dem christlichen Kulturkreis stammt?

Als Luther der Islamwissenschaft gilt der F.A.Z. der emeritierte katholische
Religionswissenschaftler Karl-Heinz Ohlig, dessen ,,Appell fiir eine neue Islam-
wissenschaft ihr eine halbe Seite wert ist. Darin darf er, der sich damit briistet,
kein Wort Arabisch zu verstehen, dem Fach einmal mehr auf Grundlage bislang
vollig unbewiesener und teils schon von zustdndigen Fachwissenschaftlern wie
filhrenden Semitisten dtzender Kritik unterzogener Thesen vorwerfen, mit Blick
auf die Entstehung des Islam einem Ammenmirchen aufgesessen zu sein: Der

13 Necla Kelek: Islam im Alltag. Islamische Religiositit und ihre Bedeutung in der
Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer Herkunft, Miinster: Wax-
mann 2002. ,,Die Jugendlichen [...] partizipieren groBtenteils selbstverstindlich an
den vielen Moglichkeiten, die die Moderne bietet. Ihre Lebensentwiirfe sind, wenn
auch in unterschiedlicher Spannweite, auf Deutschland, auf die Moderne bezogen.
Was ihre familidren Vorstellungen angeht, orientieren sie sich mehr oder minder an
Modellen der modernen Kleinfamilie mit tiberwiegend emanzipativem Verhéltnis
zwischen Mann und Frau und liberaler Kindererziehung. Zusammenfassend ist per-
spektivisch eine weitgehende Anpassung an die Lebensweisen der westlichen Mo-
derne festzustellen.” So das Fazit ihrer Dissertation (S. 180). Ganz anders die nur
drei Jahre spiter publikumswirksam vertretenen Thesen in: Necla Kelek: Die frem-
de Braut, Koln: Kiepenheuer & Witsch 2005, S. 234f.: ,Dieses Menschen- und
Weltbild wird nicht hinterfragt, es ist ,fraglos gegeben‘, es kann auch gar nicht in-
frage gestellt werden, weil der Islam als Gesetzesreligion gottgegeben ist. Dieses
Kulturmuster préigt das Handeln der muslimischen Migranten in Deutschland bis in
den letzten Winkel ihres Alltags — ihr Leben, ihr Verhalten, die Erziehung ihrer
Kinder. Und diese Werte haben mit den Werten und Normen der deutschen Mehr-
heitsgesellschaft nicht viel gemein. Wer glaubt, dass sich diese Haltung im Laufe
der Generationen gleichsam ,auswéchst*, der irrt.*

14 Necla Kelek: ,,Und bist du nicht von uns, dann bist du des Teufels. Was Integration
heifit, das kann nicht allein der Islam definieren. Die Gebote des Koran und Euro-
pa“, in: FAZ vom 25.4.2007, S. 36.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | LUDWIG AMMANN

Koran basiere auf einer syrischen Grundschrift, der Islam sei nicht in Arabien
entstanden usf.'> Nun ist es an sich hdchst erfrischend, wenn der wissenschaftli-
che Konsens von Auflenseitern in Frage gestellt wird. Aber es sollte uns nach-

15 Karl-Heinz Ohlig: ,,Wir miissen uns wehren. Appell fiir eine neue Islamwissen-
schaft®, in: FAZ vom 21.11.2006, S. 41 und 43. — Immerhin erfolgte (nach einer
ersten Entgegnung von Nicolai Sinai) dann im Friihjahr die iiberfillige Klarstellung
durch den Semitisten und Numismatiker Heidemann, der die Amateure Ohlig und
Popp mit wiinschenswerter Deutlichkeit der Ahnungslosigkeit iiberfiihrt; Stefan
Heidemann: ,,Miinzen sind konservativ®, in: FAZ vom 2.3.2007. Vgl. auch die Re-
zension des von Ohlig herausgegebenen Bands ,,Der frithe Islam“ durch den Semi-
tisten Daniel Birnstiel auf www.qantara.de vom 7.8.2007 sowie dessen ausfiihrliche
Widerlegung Popps auf dem 30. Deutschen Orientalistentag in Freiburg, 24.-
28.9.2007, Revisionist Concepts on the Origin of Islam and their Meaning in the
Wider Socio-political context; Veroffentlichung demnéchst. — Ehre wem Ehre ge-
biithrt: Am 21. September 2007 hat nun ausgerechnet Tilman Nagel in einem Rezen-
sionsessay das unter Ohligs Anleitung in Saarbriicken betriebene Geschichtsfil-
schungsprojekt in aller Offentlichkeit als Unfug entlarvt; vgl. Tilman Nagel: ,.Be-
freit den Propheten aus seiner religiosen Umklammerung! Pladoyer fiir eine sikula-
re Islamwissenschaft: Wie muss eine Leben-Mohammeds-Forschung aussehen, die
den Koran nicht vergewaltigt, sondern historisch-kritisch erhellt?*, in: FAZ vom
21.9.2007, S. 39. — Und ein letztes Kuriosum: Ohlig fiihrt in seinem Artikel Patricia
Crone als Kronzeugin fiir seine Behauptung an, dass man Muhammad erst im 8.
Jahrhundert zum Stifter erklédrt und die Geschehnisse von Ostmesopotamien in die
Heimat der Araber verlegt habe: ,,So kommt auch Patricia Crone in einem gerade
erschienen Aufsatz zu der Uberzeugung, die Anfinge des Islam stammten nicht von
der Arabischen Halbinsel“. Hier ist, was die fithrende Historikerin, die ihre vor
Jahrzehnten in ,,Hagarism* aufgestellten Thesen heute als ,,rubbish* bezeichnet, tat-
sdchlich zum Stand der Forschung mitteilte: ,,There is no doubt hat Mohammed
existed, occasional attempts to deny it notwithstanding. His neighbors in Byzantine
Syria got to hear of him within two years of his death at the latest. [...] If such a re-
vised date is accurate, the evidence of the Greek text would mean that Mohammed
is the only founder of a world religion who is attested in a contemporary source. But
in any case, this source gives us pretty irrefutable evidence that he was an historical
figure. [...] The evidence that a prophet was active among the Arabs in the early
decades of the 7" century, on the eve of the Arab conquest of the middle east, must
be said to be exceptionally good. [...] we can be reasonably sure that the Qur’an is a
collection of utterances that he made in the belief that they had been revealed to him
by God.” Den von Ohlig als semitistischer Gewidhrsmann protegierten Luxenberg
bezeichnet sie als Amateur; und wenn sie die Lokalisierung — nicht aber Zeit und
Urheberschaft! — der Offenbarung in Mekka anzweifelt, so nicht etwa, um sie nach
Ostmesopotamien zu verlegen, wie Ohlig es tut, vielmehr erwigt sie alternativ so-
wohl Nordwest- als auch Siidarabien — beides gehort zur Arabischen Halbinsel! —
sowie die Gegend des Toten Meers. Mit anderen Worten: Ohligs Rekurs auf die be-
rithmte Expertin verfilscht ihre Aussagen aufs Dreisteste. In den Naturwissenschaf-
ten wiirde man einen solchen Betrug mit dem Ausschluss aus der scientific commu-
nity dchten. Es ist édrgerlich, dass die FAZ einem Propagandisten wie Ohlig blind
Vertrauen schenkt, ohne seine radikalen These einem Minimum an fact checking zu
unterwerfen. Vgl. Patricia Crone: ,,What do we actually know about Mohammed?*,
www.opendemocracy.net/faith-europe_islam/mohammed_3866.jsp (Abruf am 30.
10.2007).

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTEN: EIN FACHER VON FACHERN IM WETTBEWERB | 281

denklich stimmen, dass eine hochgradig spekulative Geschichtsfiktion einer nicht
urteilsfihigen Offentlichkeit als einzig glaubwiirdige Avantgarde im Kampf mit
einer verschnarchten Fachwissenschaft vorgestellt wird. Halten die Angegriffe-
nen die offentliche Arena fiir unter ihrer Wiirde, den Kontrahenten fiir nicht satis-
faktionsféhig, ihre Stellung fiir uneinnehmbar?

DIE ZEIT fasst den Anspruch und die Enttiuschung der Offentlichkeit so zu-
sammen:

,Eigentlich obliegt es der Wissenschaft, Licht ins Dunkel zu tragen und steile Thesen
durch empirisch abgesicherte Fakten zu ersetzen. Doch die zustidndigen Universititsge-
lehrten haben sich fiir den heimischen Islam lange kaum interessiert — vor allem die Is-
lamwissenschaftler nicht. Der Glaube der Migranten galt als riickstidndig und intellektu-
ell anspruchslos. Zudem verstehen sich die Orientalisten eher als Philologen denn als
Sozialwissenschaftler [...]. Zugespitzt formuliert: Schon alt und mdoglichst weit weg
musste das Forschungsobjekt sein. So kommt es, dass die deutschen Islamgelehrten
mehr {iber Sufi-Dichter im alten Persien zutage gefordert haben als tiber Vorbeter in
Deutschland. Wer sich dennoch mit dem hiesigen Islam beschiftigte, wurde nicht ernst
genommen [...]. Bis heute gibt es keinen ausgewiesenen Islamwissenschaftler, dessen

Forschungsschwerpunkt in Deutschland liegt.“16

Das Ergebnis dieser Versdumnisse: Als auf www.perlentaucher.de eine vielbeach-
tete internationale Islam-und-Multikulti-Debatte gefiihrt wurde, nahmen daran
auf deutscher Seite teil: der Politologe Bassam Tibi, die Publizistin Ulrike Acker-
mann und die Soziologin Necla Kelek. Und kein einziger Islamwissenschaftler!

All dies sind Symptome einer weit reichenden Marginalisierung der klassi-
schen Islamwissenschaften im offentlichen Diskurs und sollten als Krisensym-
ptom ernst genommen werden. Die zu erringende Debattenkompetenz wird uns
nicht in den Schof fallen. Die erforderlichen Sachkenntnisse und die Fahigkeit,
medienwirksam aufzutreten, sollten daher schon im Studium erworben werden.
Fiir unser Selbstverstindnis und unsere Selbstdarstellung unerlésslich ist zudem,
dass Muslime und Nichtmuslime gemeinsam auftreten: Islamwissenschaften er-
forschen nicht das ,,unvergleichbar Fremde®, weil Wissen kein Privileg verwelt-
lichten Westchristentums ist und weil das ,Fremde* hier lingst heimisch gewor-
den ist.

Stark vereinfachte, abgekiirzte und um neue Aspekte erweiterte Fassung des
gleichnamigen Essays in: Klaus E. Miiller, Klaus E. (Hg.), 2003: Phanomen Kul-
tur. Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld. S. 71-96.
Zum dortigen ausfiihrlichen Literaturverzeichnis ergénze die hellsichtige und lei-
der noch immer aktuelle Bestandsaufnahme von Eugen Wirth (1977): ,,Orienta-
listik und Orientforschung. Aufgaben und Probleme aus der Sicht der Nachbar-

16 Martin Spiewak: ,,Meinungsstark, aber ahnungslos*, in: Die Zeit, 19.4.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | LUDWIG AMMANN

wissenschaften®, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft.
Supplement.

- &m 13.02,2026, 21:55:0:


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gaze - Jenseits vom Orient und

von Zivilisierungsmissionen

MARIAM POPAL (HAMBURG)

,.In the absence of a critical awareness of colonialisms ideological
effects, reading of counter-discourses can all too easily serve an
institutional function of securing the dominant narrative. None of
us escapes the legacy of a colonial past and its traces in our
academic practice [.. Q¢

,,One must learn to read how desire for neutrality and/or desire for
the Other articulates itself. One must learn to read the text — the
narrative, the historical and institutional structures — in which

desire is written. “*
Un-Behagliches

Das Unbehagen in der Islamwissenschaft deutet auf eine behagliche Lage hin.
Denn im Behaglichen ist die Angst vorhanden, vielleicht das Ahnen, dass das
Unbehagen verdringt wird. Das (Un-)Behagen mag aus dem un-heimlichen Wis-
sen um die Konstruiertheit hegemonialer, heteronormativer Neutralitit herrithren
und ist daher von groBem analytischem Wert. Beachtenswert ist es zum Beispiel,
dass es eine Konferenz gibt, die sich noch immer ,Orientalistentag® nennt. Die
Frage stellt sich, ob nicht eine Tagung wiinschenswert und léngst tiberfillig ist,
die andere Aspekte dieser ,Regionalstudien‘ mindestens mitberiicksichtigt, wie
etwa die Jewish Studies, Postcolonial Studies, Black European Studies und die
Critical Whiteness Studies. Es sind diese Forschungsstringe, die die Sicht der
Anderen in der westlichen Forschungslandschaft sichtbar machen (wollen), um
dadurch einen eindimensionalen, dichotom gesetzten Blickwinkel zu entkréften
und aktiv in die Wissenschaft(-ssprache) einzudringen. Edouard Glissants Worte

1 Jenny Sharpe: ,Figures of Colonial Resistance®, in: Bill Ashcroft/Gareth Grif-
fiths/Helen Tiffin (Hg.), The Post-Colonial Studies Reader, London, New York:
Routledge 2004, S. 99-103, hier S. 99.

2 Sarah Harasym (Hg.), Gayatri Chakravorty Spivak. The Post-Colonial Critic — In-
terviews, Strategies, Dialogues, London: Routledge 1990, S. vii.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | MARIAM POPAL

machen die Notwendigkeit eines solchen Denkprozesses folgendermaflen deut-
lich:

,Denn tatsidchlich geht es um eine arrogante und todliche Auffassung, welche die Vol-
ker Europas und die westlichen Kulturen der Welt vermittelt haben, ndamlich, dass eine
Identitét aus einer einzigen Wurzel stammen miisse, die den Anderen ausschliefit. Diese
Sicht der Identitét steht im Gegensatz zu der heute in den komplexen Kulturen [cultures
composites] verwirklichten Auffassung von der Identitit als einem Faktor, der die Kreo-
lisierung zum Ergebnis hat, das heifit, die Auffassung von der Identitit als einem Rhi-
zom, einem Wurzelgeflecht. Die Identitdt speist sich nicht mehr aus einer einzigen
Waurzel, sondern ihre Wurzel vernetzt sich in der Begegnung mit anderen.*

Reprisentation im Sinne von darstellen und vertreten scheint aber das naturali-
sierte Muster geworden zu sein, nach dem ,Europa‘ sich vor allem selbst als Wei-
Ber und christlicher Kontinent mit einer abgrenzbaren (Geistes-)Geschichte und
Identitiit zu mythologisieren und damit zu re-konstruieren versucht.* Daher sind
der Einbezug und die Perspektiven der erwidhnten Forschungsdisziplinen uner-
lasslich. Erst im Rahmen solch ausgeweiteter Blickwinkel ist es moglich den
Orientalismus — der nicht nur in der Orientalistik, sondern in der gesamten west-
lichen Epistemologie existent ist — kritisch zu reflektieren und aus seinem dicho-
tomen, hierarchisierenden Blickwinkel herauszubrechen. Denn wihrend sich das
Behagliche oft aus dem Heim(l)i(s)chen und Altvertrautem (Denken) ergibt, er-
gibt sich das Unbehagliche aus dem Unheim(l)i(s)chen, dem (Un-)Denklichen,
dem Marginalisierten und Unterdriickten. Im Sinne eines erméichtigenden, eman-
zipatorischen Prozesses ist das Ausbrechen aus dem (Un-)Behagen vor allem fiir
People of Color’ von gravierender Bedeutung. Denn hier erwiichst das Unbeha-

3 Edouard Glissant: Kultur und Identitit — Ansitze zu einer Poetik der Vielheit, Paris:
Wunderhorn 1996, S. 19.

4 Vgl. dazu z.B. Eske Wollrad: Wei3sein im Widerspruch. Feministische Perspekti-
ven auf Rassismus, Kultur und Religion, Konigstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag
2005; Susan Arndt: ,,Weisein. Die verkannte Strukturkategorie Europas und
Deutschlands®, in: Maureen Maisha Eggers u.a. (Hg.), Mythen, Masken und Sub-
jekte. Kritische Weillseinsforschung in Deutschland, Miinster: Unrast Verlag 2005,
S. 24-28.

5 Zum Begriff People of Color im deutschsprachigen Raum und seiner Geschichte
vgl. Kien Nghi Ha: ,,People of Color — Koloniale Ambivalenzen und historische
Kampfe®, in: ders./Nicola Lauré al-Samarai/Sheila Mysorekar (Hg.), re/visionen.
Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Rassismus, Kulturpolitik und
Widerstand in Deutschland, Miinster: Unrast-Verlag 2007, S. 31-40. Der Begriff be-
inhaltet einen solidaritdtsstiftenden Sinn, so heifit es auf S. 37: ,,Als gemeinsame
Plattform fiir grenziiberschreitende Biindnisse wendet er sich gleichermaBen an alle
Mitglieder rassifizierter und unterdriickter Communities. People of Color bezieht
sich auf alle rassifizierten Menschen, die in unterschiedlichen Anteilen iiber afrika-
nische, asiatische, lateinamerikanische, arabische, jiidische, indigene oder pazifi-
sche Herkiinfte oder Hintergriinde verfiigen. Er verbindet diejenigen, die durch die

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 285

gen aus dem ambivalenten Wissen um die Fremdbestimmung und das Verding-
lichtsein und aus dem gleichzeitigen Wissen eigener Erfahrungen und des Ver-
wurzeltseins in der Welt, die neben dem hegemonialen (Un-)Behagen hin und her
pendelt — und es unwillkiirlich herausfordert. Entscheidend ist diese Sichtweise
jedoch gleichermafBen fiir die Bewusstmachung und Dekonstruktion von Weil3-
sein als privilegierte Position und in diesem Sinn fiir Weile, die die dichotome,
hierarchisierte Anordnung im Sinne einer Verantwortung und Verpflichtung fiir
alle mit umgestalten wollen.

Statt einer Orientalistentagung pléddiere ich daher fiir eine Okzidentalismusta-
gung. Okzidentalismus beinhaltet dabei drei Punkte, die fiir die Konstituierung
wie auch Dekonstruierung von Orientalisierungen von zentraler Bedeutung sind.
Er weist erstens sowohl auf die historische Entstehung der Orientalistik hin als
auch auf ihre gegenwirtige umkémpfte Bedeutung. Dies sei kurz erldutert. Es
gibt in der Islamwissenschaft die Tendenz, den Begriff Okzidentalismus in ein
angebliches Machtinstrument des ,Orients‘ umzufunktionieren. Dies ist aus vier
Griinden problematisch. Erstens ist ein ,Okzidentalismus‘ als komplementires
Gleichgewicht zum Orientalismus iiberhaupt nicht vorhanden, auch wenn es das
Wissen, im Sinne eines ,Wissensarchivs® of Color, um europiische Hegemonie
und Uberlegenheitswillen gibt, auf die reagiert wird. Zweitens verdeckt diese
Aneignung die Tatsache, dass es eine hegemoniale Asymmetrie gibt, die einen
Okzidentalismus im bindren Sinn eines Orientalismus faktisch unmoglich macht.
Drittens ist die dichotome Asymmetrie Okzident/Orient selbst Teil des diskursi-
ven hegemonialen Konstrukts und keine naturgegebene Realitit. Viertens bleibt
die Islamwissenschaft damit mehr dem (narzisstischen?) Bemiihen verpflichtet,
sich und ,den (christlichen) Westen?‘ von orientalisierenden Vorwiirfen durch ei-
ne imaginierte Umkehrung frei zu sprechen, und sich gar als Opfer eines Okzi-
dentalismus zu prisentieren. Glaubwiirdiger und fiir ein epistemologisches Wei-
terkommen in der Forschung unabdingbar wire es, sich mit den Erkenntnissen
der Orientalismus-Debatte und Postkolonialer Kritik argumentativ und selbstre-
flektiert auseinander zu setzen und zu positionieren — will die Orientalistik iiber-
haupt in der Forschungslandschaft iiberleben, denn an ihnen vorbei kommen,
wird sie ohnehin nicht mehr konnen. Gespiegelt wird dieser Gedanke eines Ge-
gendiskurses auch im Okzidentalismusbegriff von Hassan Hanafi, der jedoch in
den asymmetrischen Machtverhiltnissen verfangen bleibt, und sich nur im Be-
wusstsein iiber diese Ordnung entfalten kann. Seine weitreichende Ausgestaltung
findet dieses Verstidndnis des Okzidentalismus aber, und dies macht seine zweite
Dimension aus, in der von der afrikanisch-amerikanischen Literaturnobelpreis-
trigerin Toni Morrison eingeforderten Idee der Analyse weiler Perspektiven. In

WeiBle Dominanzkultur marginalisiert sowie durch die Gewalt kolonialer Tradie-
rungen und Prisenzen kollektiv abgewertet werden.*

6 Vgl hierzu den anregenden Beitrag von Maureen M. Eggers: ,,Ein Schwarzes Wis-
sensarchiv®, in: ders. u.a. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte, S. 18-21.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | MARIAM POPAL

ihrem viel beachteten Buch Playing in the Dark machte Toni Morrison deutlich,
»dass es ihr entgegen dem gewohnten Under the [white] Gaze um eine Verznde-
rung der Perspektive geht, den kritischen Blick vom rassischen Objekt zum rassi-
schen Subjekt zu wenden; von den Beschriebenen und Imaginierten zu den Be-
schreibenden und Imaginierenden; von den Dienenden zu den Bedienten.*” In-
zwischen konnte diese Erkenntnis im akademischen Bereich in die Critical Whi-
teness Studies beziehungsweise im deutschsprachigen Raum in die Kritische
WeiBseinsforschung miinden und scheint einen Paradigmenwechsel einzuleiten.®
Zum Dritten benutzt der postkoloniale Wissenschaftler Fernando Coronil den
Begriff des Okzidentalismus, um auf das Werden eines Europa aufmerksam zu
machen. Mit dem Begriff wird darauf hingewiesen, dass jede Aussage iiber den
Orient eine Aussage iiber den Okzident beinhaltet: Die Beschreibung der Ande-
ren geschieht stets vor dem Hintergrund der eigenen Selbstwahrnehmung und -
gestaltung als Okzident. Nach diesem Verstindnis macht der Begriff Okzidenta-
lismus im Sinne einer diskursiven Realismusproduktion die historische, geogra-
phische, religiose, ethnische und ethnisierende Konstruktion des Orients erfass-
bar. Somit liegt der Orient in den hegemonialen Diskursen eines ebenso kon-
struierten weillen, christlichen Okzidents.’

Wer spricht? Wer wird gehort?

,»Then if you think about Asia — and I notice you didn’t mention that I was an Asian in
your introduction; now let me say that I am one — there are intellectualls in Asia but
there are no Asian intellectuals. I would stand by that rather cryptic remark. From this
point of view I think the first question about the intellectuals, as indeed we are — as to
who asks the question about the intellectual and the specific intellectual, the universal
intellectual, is to see that the specific intellectual is being defined in reaction to the uni-
versal intellectual who seems to have no particular nation-state provenance. [...] |

7  Toni Morrison: Playing in the Dark: Whiteness and the Literary Imagination, 1992
(im Deutschen unter dem Titel Im Dunkeln spielen. Weifse Kultur und literarische
Imagination, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt 1994) hier zitiert nach URL:
http://de.wikipedia.org/wiki/Wei%C3%9Fsein vom 27.09.07.

8 Vgl. Susan Arndt: ,,,The Racial Turn‘. Kolonialismus, Weile Mythen und Critical
Whiteness Studies®, in: Marianne Bechhaus-Gerst u.a. (Hg.), Koloniale und postko-
loniale Konstruktionen von Afrika und Menschen afrikanischer Herkunft in der
deutschen Alltagskultur, Frankfurt/M: Peter Lang 2005 sowie Maureen M. Eggers
u.a. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte.

9 In diesem Sinn verstand sich auch die Internationale Konferenz ,,De/Konstruktionen
von Okzidentalismus. Eine geschlechter-kritische Intervention in die Herstellung
des Eigenen am Anderen* des Graduiertenkollegs ,,Geschlecht als Wissenskatego-
rie”, die vom 21.-23. Juni 2007 an der Humboldt-Universitit zu Berlin stattfand.
Vgl.  http://www?2.hu-berlin.de/gkgeschlecht/okzidentalismus/index2.php ~ vom
12.11.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 287

would say that the tendency not to look at the margins, at what escapes the things with
proper titles, is in itself caught within this definition of the intellectual.*'°

Diese Aussage der postkolonialen Kritikerin Gayatri Chakravorty Spivak weist
auf die historische Kontextualitit unseres Denkens und unserer Sprache hin, die
stark eurozentristisch ausgerichtet sind.!! JIntellektuelle® wird stillschweigend mit
Ideen der europdischen Moderne in Verbindung gebracht und die historische und
kontextuelle, provisorische Bedeutung von Worten, je nach Zusammenhang,
wird dabei aus den Augen verloren. Die europdische Moderne wiederum wird als
eine homogene Weltepoche kodiert, nicht etwa als widerspriichliche Momente
einer bestimmten historischen Gegebenheit unterschiedlichst erlebter Erfahrun-
gen und Diskurse. Dariiber hinaus wird paradoxerweise die europédische Moderne
als europainterne Geschichtserfahrung definiert, obgleich die Moderne im Zuge
der Kolonisierungsgeschichte und dem Beginn des Kapitalismus erst entstand.'?
Spivak hinterfragt den Mechanismus des Sprechens, hinterfragt, wer eine Frage
wonach stellen darf — wer diese Kodierungen dekodieren kann —, was das wie-
derum unhinterfragt bedeutet und damit schlieBlich, wer nicht gehort wird, ob-
wohl er/sie spricht, und was das bedeutet. Bezogen auf unser Thema méchte ich
die Frage nach den sprechenden und schreibenden Subjekten stellen. Wer spricht
in der Islamwissenschaft? Und was wird besprochen? Und — wer wird nicht ge-
hort?

Dazu miissen wir das wir in der Orientalistik einer Analyse unterziehen — und
damit betreten wir bereits das Feld der postkolonialen Kritik und der Kritischen
WeiBseinsforschung.' 3

10 S. Harasym (Hg.), Gayatri Chakravorty Spivak, S. 3-4.

11 Die Effekte der Kolonisierung auch auf — vermeintlich — kolonisierte Subjekte
machte schon Franz Fanon deutlich, deren Analyse er in seinen Werken Schwarze
Haut — Weif3e Masken und Die Verdammten dieser Erde aufnimmt.

12 Hierzu z.B. Tzvetan Todorov: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen,
Frankfurt/M: Suhrkamp 2005 (Erstdruck auf Deutsch 1985) und kritisch zur moder-
nen europdischen Geschichtsinterpretation Robert Young: White Mythologies. Wri-
ting History and the West, London, N.Y.: Routledge 1990 insbesondere S. 1-20;
Dipesh Chakrabarty: Provincialising Europe. Postcolonial Thought and Historical
Difference, Princeton, New Jercey: Princeton UP 2000 und Rosa Amelia Plumelle-
Uribe: Weisse Barbarei. Vom Kolonialrassismus zur Rassenpolitik der Nazis, Zii-
rich: Rotpunkt-Verlag 2004. Fiir den innerdeutschen Kontext vgl. Peggy Piesche:
,Der ,Fortschritt’ der Aufkldrung. Kants ,Race‘ und die Zentrierung des weifien
Subjekts®, in: Maureen M. Eggers u.a. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte, S. 30-
39; unabdingbar als theoretische Grundlage hin zu dieser Thematik vgl. Maureen
M. Eggers: ,,Ein Schwarzes Wissensarchiv®, in: ders. u.a. (Hg.), Mythen, Masken
und Subjekte, S. 18-21 sowie Kien Nghi Ha: ,,Deutsche Integrationspolitik als ko-
loniale Praxis®, in: ders. u.a. (Hg.), re/visionen, S. 113-128.

13 Vgl. Zu den Begriffen im deutschen Kontext Kien Nghi Ha: ,,Postkoloniale Kritik
und Migration. Eine Anndhrung®, in: ders. u.a. (Hg.), re/visionen, S. 41-54 sowie
Peggy Piesche: ,,Das Ding mit dem Subjekt, oder: Wem gehort die Kritische Weif3-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | MARIAM POPAL

Sowohl die Postkoloniale Kritik als auch die Kritische WeiBseinsforschung
sind interdisziplindr angelegte Theorie- und Forschungsansitze, die aber nicht
auf akademische Disziplinen eingeschriankt sind, sondern ebenso auf kiinstleri-
scher und aktivistischer Ebene vertreten werden. Beide Ansitze haben eine lange
Tradition, doch konnten sie sich erst seit den 1990er Jahren in der westlichen
Forschung Geltung verschaffen — und werden immer mehr en vogue, was nicht
unproblematisch ist."* Sie fokussieren auf unterschiedlichsten Ebenen westliche
Epistemologien und Wissensproduktionen und die darin enthaltenen Weiflen
Selbstentwiirfe. Diese Selbstentwiirfe gestalten sich in Abgrenzung zu Aussagen
tiber die Anderen. Im deutschen Kontext waren es oftmals Menschen jiidischer
Herkunft, die Gegendiskurse produzieren konnten, jedoch in der Regel margina-
lisiert wurden. Auch die deutsche Islamwissenschaft ist von dieser Geschichte
rassistischen Ausschlusses geprigt.'

In beiden Ansitzen geht es nicht darum, an biologistischen Konzepten von
,Rassen‘ festzuhalten oder sie zu essentialisieren. Weif3sein wird vielmehr als ei-
ne politische, soziale und akademische Kategorie begriffen und analysiert. Rassi-
fizierte Konstruktionen sind zwar unabdingbarer Teil des europdischen hegemo-
nialen Weltbilds, die ihre Hegemonie von Anbeginn an erst definierte. Jedoch
werden bis dato die Anderen bezeichnet und beschrieben, wihrend Weille Epis-
temologien und Blicke, von welchen diese Schau ausgehen und auf deren Grund-
lage die Anderen erst ,erschaffen® und markiert werden, als unsichtbar, neutral
und in auktorialer Erzdhlperspektive normiert und institutionalisiert erscheinen.
Solche Weillen Rassifizierungen aber pragen durch imperiale, 6konomische, po-
litische, kulturelle und 6kologische Hegemonialstrukturen die realen Lebensum-
stinde von Menschen weltweit. Thre epistemische, politische und soziale Funkti-

seinsforschung?, in: Maureen M. Eggers u.a. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte,
S. 14-17 und Susan Arndt: ,Weilsein und Kritische WeiBseinsforschung®, in:
http://www.unrast-verlag.de/unrast,3,0,261.html vom 16.09.2007.

14 Dazu David Scott: ,,The Construction of Postcolonial Studies®, in: Ania Loomba
u.a. (Hg.), Postcolonial Studies and Beyond, Durham, London: Duke UP 2005,
S. 385-400. Scott elaboriert hier unter anderem anhand von Thomas Kuhns Theo-
rien den Forschungsstand und -blick der Postcolonial Studies als revolutionéres Pa-
radigma, das immer mehr durch Institutionalisierung in eine Methode ohne kriti-
sches Potenzial abdriften konnte und erortert, wie das verhindert werden kann.

15 Vgl. dazu z.B. John M. Efron: ,,Orientalism and the Jewish Historical Gaze®, in:
Ivan Davidson Kalmar/Derek J. Penslar (Hg.), Orientalism and the Jews, Hanover,
London: UP New England 2005, S. 80-93. Efron weist auf den anderen, verander-
ten und oftmals nach den eigenen Wurzeln suchenden Blick von Islamwissenschaft-
ler/-innen jiidischer Herkunft hin. Herausragendes Beispiel ist fiir ihn Ignaz Goldzi-
her, dessen Konnen, Leistungen und Ansitze aufgrund rassistischer Blickwinkel in
den akademischen und gesellschaftspolitischen Institutionen nie seine volle Entfal-
tungskraft entwickeln konnte. Siehe auch den anregenden Artikel von Susannah
Heschel: ,,Revolt of the Colonized. Abraham Geiger’s Wissenschaft des Judentums
as a Challenge to Christian Hegemony in the Academy*, in: New German Critique
77 (1999), S. 61-86.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 289

on besteht in der Privilegierung Weiller Sichtweisen iiber Normalisierungen und
Normierungen.'® WeiBe Epistemologien erhalten dadurch Immunitiit, sie werden
zu unsichtbaren MalBstdben, an denen die Anderen gemessen werden. Dies ist ei-
ne alte Erkenntnis Schwarzer Wissensarchive, da es den Blick zuriick natiirlich
immer gegeben hat. Um diesem Blick zu entweichen und den kolonialen Blick
aufrecht erhalten zu konnen, werden Stereotypisierungen iiber People of Color
ebenso fortwihrend reproduziert wie Uberlegenheitsrituale. Eine zentrale, stets
(ab-)wertende Ritualisierung ist die Klassifikation von ,Rassen‘ — oder inzwi-
schen auch ,Kulturen® als (post-)moderne Codes derselben Denktradition — als fi-
xe, unveridnderliche und der westlichen Epistemologie inferiore Entititen. Auch
wenn es wissenschaftlich nie belegt werden konnte, dass es menschliche ,Rassen*
gibt, dies inzwischen ohnehin widerlegt ist, und vielmehr von ,Rasse‘ als sozia-
lem Konstrukt gesprochen wird, welches Produkt und nicht Grundlage des Ras-
sismus selbst ist,”gibt es auch heute noch ein rassifizierendes (Un-)Be-
wusstsein, das rassialisierte Vorstellungen beinhaltet und das Sprechen und die
Sprechpositionen bestimmt, mit denen Politik und Wissenschaft betrieben wird.'®
In der Kritischen Weillseinsforschung werden diese Markierungen und Kategori-
sierungen von Menschen durch Begriffe der Natur und solche, die sich auf dufer-
liche Merkmale wie Hautfarbe beziehen, abgelehnt.19 So wird WeiBsein, wie be-
reits erwihnt, als politisches Konstrukt der Analyse unterzogen. Zu Weilsein als
Analysekategorie muss aber auch die Weille christliche Religiositit gezihlt wer-
den. Sie war seit Beginn der kolonialen Eroberungen 1492 Motivationsquelle fiir
Eroberung und Ausschluss — und ist es bis heute geblieben.”

Fiir die Islamwissenschaft und weitere Regionalstudienginge bedeutet die
Ubertragung postkolonialer Theorien eine kritische Reflexion und Uberpriifung
bisheriger Standpunkte und vor allem ihrer Untersuchungsgegenstinde — und
somit einen Paradigmenwechsel. Ein zentraler Begriff dabei ist die Kritik der
Reprisentation, also die Situation eines angeblich wissenden Subjekts, das be-
trachtet und eines betrachteten, nichtwissenden Objekts.

16 Vgl. hierzu Isabell Lorey: ,,Weillsein und Immunisierung. Zur Unterscheidung zwi-
schen Norm und Normalisierung®, in: http://translate.eipcp.net/strands/03/lorey-
strandsO1de vom 10.10.2007.

17 Vgl. etwa Wulf D. Hund: Rassismus, Bielefeld: transcript Verlag 2007, S. 9.

18 Siehe dazu den aufschlussreichen Beitrag von Maureen M. Eggers zur Analyse von
Weillen Diskursen als rassifizierendes Ordnungsprinzip, Maureen M. Eggers: ,,Ras-
sifizierte Machtdifferenz als Deutungsperspektive in der Kritischen WeiBseinsfor-
schung in Deutschland®, in: ders. u.a. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte, S. 56-
72.

19 Siehe http://de.wikipedia.org/wiki/Wei%C3%9Fsein#_note-19 vom 27.09.07.

20 So z.B. Tzvetan Todorov: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen,
Frankfurt/M: Suhrkamp 2005; siehe auch Susan Arndt: Weif3sein, S. 24-28 und Ivan
Davidson Kalmar/Derek J. Penslar: ,,Orientalism and the Jews. An Introduction®,
in: ders. (Hg.), Orientalism and the Jews, S. XXI.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | MARIAM POPAL

Dass viele Forschungsansitze beziiglich der nicht-européischen Welt im All-
gemeinen und der islamischen hier im Besonderen stark mit der Kolonisierung in
Zusammenhang stehen, wurde nach dem Erscheinen von Edward W. Saids Ori-
entalism vermehrt untersucht und wird nicht mehr bezweifelt. Auch beschiftig-
ten sich viele islamwissenschaftliche Abhandlungen mit Saids Ergebnissen, zu-
meist aber in defensiver Natur und ohne auf den theoretischen Rahmen seiner
Arbeiten zu achten.”’ Obgleich Saids Werke als wichtige Meilensteine in der
Forschung angesehen werden und fruchtbar waren, werden sie in den Regional-
fachern, auch in der Islamwissenschaft, geradezu ausgeblendet.22 So gibt es bei-
spielsweise kaum Seminare zu den Thesen Saids oder beziiglich poststrukturalis-
tischer Theorien, die Said fiir seine Forschungen benutzt und ausweitet. Dies ist
inzwischen insofern beachtlich, als dass postkoloniale Theorien zum einen in
samtlichen anderen geistes-, kultur- und sogar geschichtswissenschaftlichen Dis-
ziplinen ldngst erortert werden und Thema von Tagung sind; zum anderen stellen
sie explizit die Frage nach der Darstellung/Reprisentation des (europdischen)
Anderen und des eigenen Selbst, die Frage nach der Forschungsperspektive und
nach der Subjektwerdung. Dies sind Kernpunkte islamwissenschaftlicher Ficher,
da hier séamtliche Aspekte ,der Muslime* und ,des Islam‘ von immer noch zu-
mindest zu 90% WeiBen Wissenschaftler/-innen, zumeist christlicher Herkunft,
als fremde Religion und Sitten und Briduche untersucht, erforscht und dargestellt
werden. Um Said zu bemiihen, beanspruchen Weile Wissenschaftler/-innen
christlicher Herkunft nach wie vor die Autoritéit der Wahrheit iiber ,die Muslime*
und ,den Islam*. Dies geschieht daher auch nicht in einem diskursiven Austausch
mit ,den Muslimen‘. Vielmehr wird {iber ,die Muslime* und ,den Islam‘ gespro-
chen und weite Teile der Welt damit verdinglicht. Obwohl dieser Umstand der
Schwerpunkt von Saids Kritik gewesen ist, hat sich bis dato nichts daran gein-
dert. Er wird weiterhin, weil es nachgerade keine Auseinandersetzung mit den
Erkenntnissen postkolonialer Ansitze gegeben hat, reproduziert. Auf diese Weise
werden ,,subalterne Kategorien, Personen und Gruppen mit Eigenschaften belegt.
Es wird ein ,Wissen‘ tiber ihr Wesen erzeugt. In diesem Wissen besteht die
Hauptaussage in der Artikulation ihrer ,Differenz‘ in Relation zu der hegemonia-
len weiflen Gruppe. In einer dichotomischen Anordnung werden ihnen Eigen-
schaften zugeschrieben, die in Opposition zu den (vermeintlichen) Eigenschaften
der weiffen Gruppe stehen.**

21 Siehe dazu Alexander Lyon Macfie: Orientalism. A Reader, New York: New York
UP 2000 sowie ders., Orientalism.

22 Der renommierte an der Universitdt Hamburg lehrende Islamwissenschaftler Alb-
recht Noth gehorte wohl zu den wenigen Orientalisten, die nachdriicklich Saids
Buch als unabdingbare Lektiire fiir ein islamwissenschaftliches Studium empfahlen.
So hingt das Kennen von Saids Thesen allein von der Progressivitit und dem kriti-
schem Vermogen einzelner Professor/-innen ab, denen Studierende das Gliick ha-
ben miissen zu begegnen. Eine Selbstverstiandlichkeit ist es bisher leider nicht.

23 Maureen M. Eggers: Rassifizierte Machtdifferenz, S. 57.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 291

Inzwischen gehort zum islamwissenschaftlichen Publikum eine grofle im
weitesten Sinne muslimischstimmige Studentenschaft und ist ,der Islam* in Eu-
ropa eine nicht zu verkennende Grofe mit einer Uberzahl an muslimischen
Communities, Lebensstilen und interkulturellen und internationalistisch ausge-
richteten (kiinstlerischen) Vernetzungen. Gleichzeitig ist in den letzten Jahren mit
dem ,war on terror‘ und den politisch brisanten Kriegen und kriegerischen Un-
ternehmungen in vielen muslimischen Léndern nicht nur ein mediales und oft-
mals islamophob geprigtes Interesse an ,dem Islam‘ und den ,Muslimen* zu ver-
zeichnen. Auch die Zahl von Konvertiten unterschiedlichster Herkunft in Europa,
Lateinamerika und USA wie auch die Zahl der Menschen muslimischer Her-
kunft, die sich immer mehr zum ,Islam‘ bekennen und ihre kulturellen oder histo-
rischen Wurzeln betonen, wichst — eine Bewegung, die weit iiber eine anti-
imperialistische Haltung hinausgeht.” Diesen Veriinderungen ist die Islamwis-
senschaft bisher in keinster Weise gerecht geworden. Ein wichtiger Grund liegt
meines Erachtens wiederum darin, dass sie sich neuen theoretischen Ansitzen
und philosophischen Uberlegungen nicht gedffnet hat und in gewisser Hinsicht
gelinde gesagt ,altertiimlich wirkt. Schwerwiegender jedoch ist, dass sie sich
damit auch ihrer politischen und wissenschaftlichen Verantwortung entzieht, zu-
treffende Aussagen zu machen und Denkrdume zu 6ffnen, sowohl gegeniiber der
Weillen Bevolkerung christlicher Herkunft, zu der sie selbst mehrheitlich zdhlt,
als auch gegeniiber der muslimischstimmigen Bevolkerung und den People of
Color in Deutschland, die sie zu ihrem Untersuchungsfeld zéhlt.

Die Fragestellungen und Ausgangspositionen Postkolonialer Kritik und der
Kritischen Weilseinsforschung in Deutschland sind komplex und umfassen viel-
schichtige Ansitze zur Dekonstruktion hegemonialer Diskurse. Der Beitrag hebt
sprachbezogene und geschichtsbezogene Aspekte heraus, um sie skizzenhaft vor-
zustellen.

Denn es kann und sollte aus den oben genannten Griinden zur Aufgabe der
Islamwissenschaft werden, insbesondere angesichts der Tatsache, dass auch Peo-
ple of Color immer mehr einen beachtlichen Teil der Student/-innen und For-
schenden in allen ,orientalistischen‘ Fachern ausmachen, Okzidentalismen und
Orientalisierungen zu entlarven und ihre Wirkungsweisen und Darstellungsprak-
tiken zu analysieren.

24 Hisham D. Aidi: Let Us Be Moors. Islam, Race, and ,Connected Histories®, in:
Souls. A Critical Journal of Black Politics, Culture, and Society 7/1 (2005), S. 36-
51. Vgl. auBerdem ders.: ,Jihadis in the Hood. Race, Urban Islam and the War on
Terror, in: Middle East Report Online, http://www.merip.org/mer/mer224/224
aidi.html vom 16.09.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | MARIAM POPAL

Geschichtsbilder als Narration — Alexander der GroBe, Columbus und
,die Muslime’

,»When I recall the shame I felt seeing those images, of the Indian and the ,great* white
men, I recognize that there is also rage there. I was not only angry at these images,
which did not feel right in my heart, I felt that being forced to look at them was like be-
ing forced to witness the symbolic reanactment of a colonizing ritual, a drama of white
supremacy. The shame was feeling powerless to protest or intervene.

We are not powerless today.“*

Eine wichtige (und méchtige) Disziplin in der westlichen Forschung stellt die
Geschichtswissenschaft dar. In der modernen Geschichtswissenschaft, wie sie im
19. Jahrhundert institutionalisiert wurde, wurden nationale Mythen und ein euro-
zentristischer Blickwinkel und Begriffe etabliert. Auch Universalgeschichten ge-
hen von dieser Interpretation der Geschichte aus und sind somit Europas Ge-
schichte(n) iiber die Welt.”® Weit davon entfernt eine ,objektive‘ Wissenschaft zu
sein, stellt die ,,eurozentrierte Historiographie die koloniale Verdinglichung des
Anderen nicht in Frage®, sondern setzt sie auch heute noch fort.?” Dies gilt fiir
geschichtswissenschaftliche Arbeiten im Rahmen der Islamwissenschaft wie
auch in den Geschichtswissenschaften selbst. Islamwissenschaftliche Arbeiten
bleiben oftmals nicht nur in einem dichotomen Blickwinkel verfangen, sie essen-
tialisieren auch unbescheiden eine ,muslimische Geschichte‘ nach dem Muster
der schon von Said kritisierten europdischen panoptischen Erzihlperspektive.
Monika Tworuschka etwa ldsst ihren Beitrag in dem Band Der islamische Ori-
ent”® mit folgenden Worten beginnen: ,,Dem Islam und Muslimen gegeniiber be-
gegnen wir [sic! Wer?] in unserer Umgangs-, Bildungs- ja selbst Wissenschafts-

25 bell hooks, Outlaw Culture. Resisting Representations, New York, London: Rout-
ledge 1994, S. 205.

26 Siehe dazu Dipesh Chakrabarty: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and
Historical Difference, Princeton: Princeton University Press 2000 und Sebastian
Conrad/Shalinie Randeria (Hg.), Postkoloniale Perspektiven in den Kultur- und Ge-
schichtswissenschaften, Frankfurt/M: Campus 2002; auch Hayden Whites postmo-
dernistische Kritik an Geschichtsschreibung bestitigt die Machtbezogenheit moder-
ner (europdischer) Geschichtsschreibung als integralem Teil der Erzdhlung. Denn
Geschichtsschreibung betrachtet das Vergangene aus der ,,6ffentlichen Gegenwart*
(S. 43) der Machtverteilung auf der Grundlage eines bestimmten Systems der Sinn-
gebung. Daher schlidgt White auch vor, die ,,Politik als mogliches Forschungsobjekt
einer wissenschaftlichen Historiographie® (S. 47) zu verwenden. Soweit entfernt
von Foucault ist dies nicht, wenn wir ,Politik* durch den Begriff der ,Macht* erset-
zen. Vgl. Hayden White: Die Bedeutung der Form. Erzahlstrukturen in der Ge-
schichtsschreibung, Frankfurt/M: Fischer-Verlag 1990, S. 23, 43f.

27 K. Nghi Ha: Postkoloniale Kritik und Migration, S. 47.

28 Albrecht Noth/Jiirgen Paul (Hg.), Der islamische Orient. Grundziige seiner Ge-
schichte, Wiirzburg: Ergon-Verlag 1998. Dieses Buch wird hier exemplarisch he-
rangezogen. Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass es sich der Ge-
schichte des ,islamischen Orients* aus einer kritischen Perspektive annidhern will.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 293

sprache mit verschiedenen Urteilsformen, die ein richtiges Verstehen dieser Kul-
tur erschweren.“” Die kategorial gebrauchten Worter ,Islam‘ und ,Muslime*
werden als statische Grofen verwendet und ,westlichen‘ Betrachtungen entge-
gengesetzt, betrieben von einer ,Westlerin® fiir ein ,westliches‘ Publikum. Hier
werden die komplexen Geschichten moderner (Meta-)Erzéhlungen und Formen
des Othering nicht weiter in Betracht gezogen und die Auseinandersetzung mit
Mechanismen von Orientalisierungen unterlassen, obwohl gerade dies den An-
spruch des Buches ausmacht, ndmlich die Reprisentation von ,Muslimen® kri-
tisch zu iiberpriifen.’® Gudrun Krimers Artikel Die islamische Welt im 20. Jahr-
hundert veranschaulicht ebenfalls bereits von Beginn an eine orientalisierende,
willkiirlich gesetzte kartographische Visualitit ,,der islamischen Welt im 20.
Jahrhundert®. Hier wird der Orient geographisch und ideell mit Deskriptionen
und Zuschreibungen essentialisiert und dadurch ein Realismus geschaffen, der
keinen Raum ldsst fiir kritische Fragen beziiglich etwa von Subjektivitit und For-
schung, Geschichtskonstruktionen und -methoden, und die eigentlich, nach all
der Orientalismuskritik, in dieser allumfassenden, positivistischen Form so gar
nicht mehr dastehen diirften: ,,Das letzte Ereignis, das Muslime in der gesamten
islamischen Welt von Marokko bis Java aufriittelte, diirfte die Abschaffung des
Kalifats im Jahre 1924 gewesen sein.“>' Woher nimmt die Verfasserin die Ge-
wissheit iiber ihre nicht belegte Aussage iiber die Gruppe ,Muslime‘? Woher et-
wa weill die Autorin was ,Muslime‘, geschlechter-, herkunfts-, alters- und
schichtiibergreifend iiber ein so weites Gebiet zur gleichen Zeit gemeinsam fiih-
len konnen — und dass sie etwas gemeinsam fiithlen? Dass solche Aussagen ,die
Muslime* essentialisieren, liegt auf der Hand. Und ist es womdglich nicht viel-
mehr so, dass die Abschaffung des Kalifats fiir das Selbstverstindnis europdi-
scher Michte und die europiische Geschichtsschreibung von grofler Relevanz
gewesen ist und entsprechend in ihr tradiert wird, weshalb die Forscherin sie hier
reflexartig auf ,die Muslime* projiziert? An anderer Stelle heif3t es:

»die [,die Gesellschaften des islamischen Orients‘] leiden alle unter den Folgen letztlich
von auflen induzierter soziookonomischer Umwandlungsprozesse, die nicht nur in die
Strukturen innerhalb der einzelnen Staaten und Gesellschaften eingriffen und weiterhin

29 Monika Tworuschka: ,,Islam und Vorurteile. Vorurteile und andere Urteilsformen®,
in: A. Noth/J. Paul (Hg.), Der islamische Orient, S. 15-24, hier S. 15.

30 Vgl. Vorwort des gleichen Buches; obwohl das Werk von den Arbeiten und Ansich-
ten des Iraners Abdoljavad Falaturi und seiner ,Islamwissenschaftlichen Akademie*
inspiriert ist, die der Unkenntnis und den Rassismen in Schulbiichern zu begegnen
bestrebt waren, und damit indirekt Orientalisierungen thematisieren, versdumt es
die islamwissenschaftliche Perspektive, hier theoretische und methodische Fragen
explizit zu problematisieren. Vgl. ebd., S. 439-504, hier S. 440.

31 Gudrun Krimer: ,,.Die islamische Welt im 20. Jahrhundert®, in: A. Noth/J. Paul
(Hg.), Der islamische Orient, S. 440.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | MARIAM POPAL

eingreifen, sondern auch die Gewichte zwischen den einzelnen Staaten und Regionen
verindern oder zumindest neu akzentuieren.***

Dies ist eine ebenso vage wie allgemeine Aussage, die grundsitzlich fiir jegliche
menschliche Gemeinschaft zutrifft. Interessant in diesem Rahmen ist der Aus-
druck ,letztlich von auBlen induzierter”. Zunichst atmet die Formulierung das
Bild eines unverinderlichen, passiven ,Orients‘, der sich erst durch européische
Jnduktionen‘ in Bewegung gesetzt hat (und dann wohl auch noch in die falsche
Richtung?). AuBerdem erscheint damit das ,Auflen‘, und damit die gewaltvolle
Kolonisierungsgeschichte Europas, wie ein natiirlicher Geschichtsprozess und
,Europa‘ als aktive und handelnde Macht. Damit reiht sich diese moderne Er-
zihlperspektive in die bisherigen Okzidentalismen ein.

Es miissen neue Zuginge der Erkenntnis erkundet werden, um solchen Fall-
stricken zu entgehen. Dafiir ist es als Erkenntnisbasis unerldsslich, Kultur und I-
dentitét als die instabilen, formbaren und stets im Wandel begriffenen Grofen zu
begreifen, die sie sind.

,Kultur, Identitdt und natiirlich auch Herkunft existieren. Sie bestimmen in einem ge-
wissen Grade die Handlungsweisen und die Wahrnehmung des Menschen, aber sie sind
komplexe, verdnderbare, in vieler Hinsicht wéhlbare und von vielen Faktoren bestimmte
Parameter — und damit individuelle GroBen. [...] Die antirassistische Auseinanderset-
zung muss also bereits in die vorgelagerten Debatten eingreifen. Kultur, Identitdt und
Herkunft sind als konstruierte Begriffe zu entlarven, die in Form der Fremdzuschrei-
bung zuriickgewiesen und als Eigenbestimmung neu geprigt werden [miissen].«**

Es gibt sicherlich auch kritische Ansitze in der Islamwissenschaft. So hat Rein-
hard Schulze in seinen Arbeiten auf die Monopolstellung eurozentristischer
Wabhrheitserzdhlungen hingewiesen: ,Mein grundsitzliches Argument ist, dass
der Ausschluss der islamischen Welt aus der europdischen Begriffsgeschichte ein
Ergebnis der europdischen Historiographie des 19. Jahrhunderts ist. Hierdurch
wurde der globale Aspekt der Kulturgeschichte der Neuzeit verdeckt und auf ein
europdisches (westliches) Niveau reduziert.“** Schulze ist bestrebt, die ,muslimi-
sche® Geschichte mit Begriffen zu erfassen, die fiir die europdische Geschichts-
schreibung reserviert sind. Auch dieser Ansatz vermag jedoch nicht die bindren
dichotomen Vorstellungen von ,europdisch‘ und ,muslimisch* zu iiberbriicken. Er
dezentriert nicht die Dominanz eurozentristischer Definitionsbestimmungen und
-macht, sondern bestitigt sie im Gegenteil umso mehr. Gewinnbringender mag es

32 Vgl. ebd., S. 441.

33 Sascha Zinflou: ,,Entwurfsmuster des deutschen Rassismus. Ein theoretischer Uber-
blick, in: K. Nghi Ha u.a. (Hg.), re/visionen, S. 55-64, hier S. 64.

34 Reinhard Schulze: ,,Die islamische Welt in der Neuzeit (16.-19. Jahrhundert)®, in:
A. Noth/J. Paul (Hg.), Der islamische Orient, S. 333-405, hier S. 333.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 295

daher sein, die Begriffe selbst zu dekodieren, zu historisieren und auf diese Wei-
se eine interdependente globale Historiographie zu entwickeln.

Doch solche eurozentristischen Kanonisierungen von (Welt-)Geschichte sind
nicht allein islamwissenschaftlichen Arbeiten eigen (nur sollten sie dort vielleicht
am wenigsten auftauchen). Dies soll noch beispielhaft an dem Band Zivilisie-
rungsmissionen — Imperiale Weltverbesserung seit dem 18. Jahrhundert” gezeigt
werden. Interessant sind hier bereits die bildliche Darstellung und sprachliche
Untermauerung dieser naturalisierenden Realismusproduktion. Im einfithrenden
Text zum Sammelband von Boris Barth und Jiirgen Osterhammel werden trotz
der Zentralitdt der Thematik Postkoloniale Theorien nicht erortert und Fragen der
Hegemonie nicht problematisiert, sondern diskutiert, wann das Eingreifen westli-
cher Michte, im Sinne einer zivilisierenden Mission sinnvoll erscheint. Zunichst
einmal ahistorisieren die beiden Historiker ihr eigenes Forschungsfeld und die
Fragestellung. Denn sowohl die Begriffe ,Zivilisation® und ,Zivilisierungsmissi-
onen‘ als auch die (militidrische) Intervention westlicher Michte stehen in einem
historischen Kontext.*® Der Hype um Themen des Empire in der Geschichtsfor-
schung scheint sich ohnehin nicht zuletzt dem Anwachsen postkolonialer Theo-
rien zu verdanken. Doch die Herausgeber entziehen sich dieser Fragestellung, in-
dem sie sie stillschweigend iibergehen. Auf dem Coverbild des Buches wird —
auch wenn dies eigentlich ,ironisch® gemeint sein mag und es uns in der Tat amii-
siert — sogar einer hegemonialen Sicht Geniige getan. Darauf ist ein Weiller
Mann, offensichtlich eine Mischung aus ,Alexander der Grofie‘, ,Columbus‘ und
,Napoleon‘ zu sehen, welcher in herrschaftlicher Pracht, mit breiter Brust und er-
hobenen Hauptes, sein Schwert in Schulterhohe mit ausgestrecktem Arm hilt.
Auf dem Giirtel seiner prachtvollen Riistung ist in grofen verzierten Lettern das
Wort Europa geschrieben. Vor ihm sind zwei eher grimmig und bdse aussehende
afrikanisch-asiatische ménnliche Figuren in zivilen Kleidungen abgezeichnet, die
in starkem Kontrast stehen zur Riistung des Weillen Eroberers; dass beide per-
spektivisch unter ihm gezeichnet sind, verstéirkt noch den Eindruck ihrer Nieder-
lage. Frauenperspektiven sind hier ausgeloscht. Da fragen wir uns gerade auch
als Women of Color in der Tat, was Europa sich ohne viel Aufsehens nach wie
vor alles erlauben kann. Die Perspektive entspricht einem Weiflen patriarchali-
schen M'ainnlichkeitsbild;37 dartiber hinaus zeigt das Bild eine polarisierte Auftei-

35 Hrsg. von Boris Barth und Jiirgen Osterhammel, Konstanz: UVK Verlagsgesell-
schaft mbH 2005.

36 Vgl. dazu und insbesondere zum Begriff Zivilisation auch im deutschen Kontext
Robert Young: Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race, London,
N.Y.: Routledge 1996, S. 30f.

37 Sandra MaB: WeiBle Helden — Schwarze Krieger. Zur Geschichte kolonialer Ménn-
lichkeit in Deutschland 1918-1964, Koln u.a.: Bohlau-Verlag 2006. Siehe au3erdem
die dritte Tagung des Arbeitskreises fiir interdisziplindre Ménner- und Geschlech-
terforschung (AIM Gender) 24.-26. Juni 2004 zum Thema Hegemoniale Mcdnnlich-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | MARIAM POPAL

lung zwischen dem siegreichen Weilen Mann (Singular) und den besiegten Men
of Color (Plural). Auch dieses Bild steht damit in der Tradition européischer Ge-
schichtsschreibung seit dem 19. Jahrhundert, die die Rolle eines starken Weillen
Mannes als verdient siegreichen tapferen Eroberer beansprucht und gleichzeitig
Men of Color als inferior zeigt. Was dieses Bild wohl vollkommen gemacht hit-
te, wiren noch verschleierte und aufreizend gezeichnete Women of Color gewe-
sen, die der grole Weille Mann vor ihren barbarischen, dunklen Ménnern rettet.*®
In dem Bild werden gegenderte Weille rassisch-kulturelle Geschichtsverstindisse
aus dem europdischen 18. Jahrhundert wiederholt. Das Bild zeigt, dass ,Europa‘
die Reprisentation der Anderen als Unterlegene betreibt, um sich selbst als iiber-
legen darstellen zu konnen.”

Obwohl die Umstrittenheit eines Begriffs wie ,Zivilisierungsmission‘ den
Herausgebern nicht entgangen ist, heifit es: ,,Wir sind nicht auf eine flache Weise
Jfiir® oder ,gegen® Zivilisierungsmissionen in der Gegenwart. Niemand mit einem
um historischen Abstand zu herrschenden Ideologien bemiihten Urteil wird be-
streiten, dass sich die Probleme nicht mit einem schlichten Entweder-Oder 16sen
lassen. Zivilisierungsmission ist nicht dasselbe wie ein Kreuzzug oder Angriffs-
krieg [...].“° Was aber ist der genaue Unterschied zwischen einer ,Zivili-
sierungsmission‘, einem ,Kreuzzug‘ oder ,Angriffskrieg‘ und wer ist erméichtigt,
tiber ihre Definitionen und Abgrenzungen zu entscheiden? Es entsteht der Ein-
druck als wiirden hier Begriffe willkiirlich anachronistisch und sinnentraubt ne-
ben einander gestellt, um letztlich einer hegemonialen Betrachtung zu dienen.
Der piadagogische Unterton lédsst darauf schliefen, dass hier gegen jene polemi-
siert wird, welche der Rhetorik dominanter Diskurse und Sprache widersprechen.
Haarstraubender wird das Vorwort noch durch weitere Behauptungen: ,,Ein Aus-
druck gedankenloser politischer Korrektheit ist es, zugleich die Respektierung
und Verbreitung der Menschenrechte zu fordern und die Idee der Zivilisierungs-
mission zu verdammen.“*! Warum? Dies wiirde bedeuten, dass ohne europiische
,Zivilisierungsmissionen‘ (also westliche Gewalt?) Menschenrechte nicht durch-
zusetzen sind. Setzt der Satz so formuliert nicht ein absolutes Kriegsrecht der
iiber die Menschenrechte Verfiigenden (und wir wissen, wen wir zu diesen zih-
len diirfen) fest und macht die Menschenrechte zur modernen Biirde des Weifsen
Mannes? Der koloniale Bezug ist hier zumindest nicht ausgerdumt. Die Sprech-
positionen sind hier klar an Weile Westler/-innen vergeben. Gesprochen wird

keit(en), http://www.ruendal.de/aim/tagung04/index.php3 vom 03.11.2007 sowie
http://hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/tagungsberichte/id=641 vom 03.11.2007.

38 Vgl. Gayatri Chakravorty Spivak: ,,Can the Subaltern Speak?”, in: Cary Nel-
son/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture, London,
Hampshire: MacMillan Education 1988, S. 271-313, insbesondere S. 294f.

39 R. Young: Colonial Desire, S. 35.

40 B. Barth/J. Osterhammel (Hg.), Zivilisierungsmissionen, S. 8.

41 Vgl. ebd.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 297

aus der Position des hegemonialen Diskurses. Im Gegensatz zum Wort ,Zivilisie-
rungsmission‘ wird hier zum Beispiel das Wort ,imperialistisch® in Anfiihrungs-
zeichen gesetzt (warum?), jedoch nicht einmal mit einem Verweis definiert oder
problematisiert. Dabei hingt doch ,Zivilisierungsmission‘ mit der Ausiibung von
Gewalt und mit Machtverhiltnissen zusammen. Das tief im imperialen westli-
chen Denken verankerte Wort ,Zivilisiertheit diirfte sich jedenfalls kaum fiir
universalistische WertmaBstibe eignen.42 Das Recht, ,,um kritischen Abstand zu
herrschenden Ideologien bemiihte Historiker und Historikerinnen® zu sein, schei-
nen auBerdem ausschlieBlich Weife, westliche Historiker und Historikerinnen zu
besitzen,43 denn nicht ein/e einzige/r Wissenschaftler/-in afrikanischer, asiati-
scher oder lateinamerikanischer Provenienz und postkoloniale/r Wissenschaftler/-
in ist hier vertreten. Das spricht fiir sich genommen Bénde. Auf diese Haltung
trifft auch die Analyse Zinflous zum Entwurfsmuster des deutschen Rassismus
zu, in welcher es heift: ,,Der rassistische Blick auf die Peripherie erlaubt es, die
gewalttitigen Konflikte weltweit nicht als Folge und als Instrument der herr-
schenden globalen Machtverhéltnisse zu verstehen, sondern als ,barbarischen Ur-
zustand‘, angesichts dessen sich die Machtverhiltnisse als bessere Alternative
durchsetzen miissen.“**

Der aus dem Rahmen fallende Artikel von Andreas Eckert” im selben Band
macht deutlich, dass die Analyse und Uberwindung imperialer Wissenschaftsper-
spektiven und -produktionen durchaus moglich ist. Sein Ansatz spiegelt eine
Weile Objektivitit und Verantwortlichkeit wider, die die Perspektiven von allen
Menschen in Betracht zu ziehen bemiiht ist. So gebraucht Eckert den Begriff Zi-
vilisierungsmission ,.cher in einem Austausch- und Aneignungsprozess“.*® Eckert
ist sich des imperialen Gebrauchs und rassistischen Anklangs von ,Zivilisie-
rungsmission‘ durchaus bewusst, setzt das Wort durchgéngig in Anfiihrungszei-
chen und macht seine Kritik zunichst mit folgenden Worten deutlich:

~Zunichst atmet der Begriff fiir meinen Geschmack zu stark das Parfum einer altmodi-
schen Imperialismusgeschichte, die vorwiegend die Kolonisierenden im Blick hat und
an den kolonisierten Afrikanern wenig oder kein Interesse zeigt. Nach einem genaueren
Blick auf verschiedene afrikanische Lokalititen erwies sich ,Zivilisierungsmissionen*

42 Siehe zu dieser Thematik z.B. Rosa Amelia Plumelle-Uribe, Weille Barbarei, Gud-
run Hentges, Schattenseiten der Aufkldrung. Die Darstellung von Juden und ,Wil-
den‘ in philosophischen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts, Schwalbach: Wo-
chenschau-Verlag 1999.

43 B. Barth/]J. Osterhammel (Hg.), Zivilisierungsmissionen, S. 8f.

44 Sascha Zinflou: ,.Entwurfsmuster des deutschen Rassismus. Ein theoretischer Uber-
blick®, in: K. Nghi Ha u.a. (Hg.), re/visionen, S. 55-64, hier S. 62.

45 Andreas Eckert: ,Die Verheiung der Biirokratie. Verwaltung als Zivilisierungs-
agentur im kolonialen Westafrika®, in: B. Barth/J. Osterhammel (Hg.), Zivilisie-
rungsmissionen, S. 269-283.

46 Vgl. ebd., S. 276.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | MARIAM POPAL

[...] in meinen Augen zudem letztlich als rhetorische Strategie, die nur schlecht rassisti-
sche Vorurteile und gradlinige Okonomische Interessen zu verbergen vermochte.
SchlieBlich schien ,Zivilisierungsmission‘ nicht besonders hilfreich, um die Dialektik
von universalen Anspriichen, die mit Kolonialherrschaft verkniipft waren, und spezifi-
schen Machtstrukturen in verschiedenen Teilen Afrikas herauszuarbeiten.«’

Dann wendet Eckert die Bedeutung des Begriffs fiir seinen Arbeitsansatz um, in-
dem er die Perspektive auf die Handlungsmacht und Subversion der Kolonisier-
ten lenkt, und damit selbst eine subversive Strategie der Umdeutung der hege-
monialen Fragestellung betreibt:

,,Und siehe da, es erwies sich als durchaus niitzlich, um einige der zentralen Aspekte ko-
lonialer Herrschaft in Afrika zu beleuchten. Ich mochte mich der Frage widmen, welche
Handlungsspielrdaume die europdische Kolonialherrschaft der afrikanischen Bevolke-
rung erodffnete. Dabei werde ich [...] betonen und darlegen, wie afrikanische Verwal-
tungsmitarbeiter [...] die Absichten der Kolonialadministration unterlaufen und ihre
[eigenen] Interessen stirken konnten [sic!]“.48

Don't ask for the meaning, ask what's the point*

,.It is rather a question of repositioning European systems of knowledge so as to demon-
strate the long history of their operation as the effect of their colonial other, a reversal
encapsulated in Fanon’s observation: ,Europe is literally the creation of the Third
World‘. We should not assume either that the anti-colonialism has been confined to
ower own age: sympathy for the oppressed other, and pressure for decolonization, is as
old as European colonialism itself. What has been new in the years since the Second
World War during which, for the most part, the decolonization of the European empire
has taken place, has been the accompanying attempt to decolonize European thought

47 Vgl. ebd., S. 269.

48 Ebd.; interessant ist im Weiteren der Artikel von Sebastian Conrad: ,,Die Zivilisie-
rung des ,Selbst‘ — Japans koloniale Moderne®, S. 245-268; hier wird der Begriff
des Kolonialismus nicht undifferenziert auf aulereuropdische Gebiete iibertragen,
wie héufig in der bisherigen Forschung, wobei oft der européische, Weifle Kolonia-
lismus als ,natiirliches‘, ,menschliches‘ Phinomen konstruiert und enthistorisiert
wird. Vielmehr werden die Effekte des Weilen Kolonialismus auf Japans politi-
sches Innen- und Auflenbild in den Blick genommen. Dabei wird der Begriff der
,Selbstkolonisierung® gebraucht. Die Frage aber ist, inwieweit dies eine japanische
Ausnahmesituation darstellt und ob dies nicht die Regel kolonialer Begegnungen
ist, nach der kolonisierte Andere (meist elitdrer Schichten) sich selbst nach den vor-
gegebenen MalBstiben der hegemonialen, westlichen Herrschaft neu messen und de-
finieren mussten.

49 Jan Hacking zitiert nach D. Scott: The Construction of Postcolonial Studies, S. 385.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAZE — JENSEITS VOM ORIENT UND VON ZIVILISIERUNGSMISSIONEN | 299

and the forms of its history as well. It thus marks that fundamental shift and cultural cri-

sis currently characterized as postmodernism.**

Nicht die liickenlose Konstruktion von Geschichte(n) und die lineare Betrachtung
von Phidnomenen konnen mehr im Blickfeld stehen. Vielmehr miissen Erzéhlun-
gen, sollen sie kohirent sein, Spuren folgen,” Spuren, die sich verwandeln, zu
neuen Ganzheitlichkeiten fithren und sich wieder in vielfiltige Abzweigungen
verlieren. Eine Sicht, die nach der Vollkommenheit einer (wissenschaftlichen)
Erzéhlung strebt, muss den Verlust und die Briiche mitdenken, Stimmen zulas-
sen, und sei es auch in ihrer Unauffindbarkeit, in ihrer Tonlosigkeit, die fortbe-
stehen, auflerhalb hegemonialer Erfassbarkeit und vielleicht auBerhalb des tra-
dierten, verschriftlichten Wissens eines Weiflen und hetero-patriarchalischen he-
gemonialen Kanons, denn sonst — und das charakterisiert die westliche Epistemo-
logie — ist die angestrebte Ganzheitlichkeit selbst nur ein Bruchstiick. Beginnen
konnen wir damit jedoch nur mitten in der Welt, in der wir sind. Die Welt, die
wir kennen, oder vielmehr zu kennen glauben, wird durch die Sprache (hegemo-
nialer Diskurse) konstituiert. In Abgrenzung zu ihnen entwickeln sich auch wi-
derstiandige Diskurse (counter-discourses). Das komplexe Feld Postkolonialer
Theorien und der Kritischen Weiseinsforschung kann als Ausgangspunkt fiir in-
terdisziplindre und interdiskursive (emanzipatorische) Betrachtungen genommen
werden, die sich der Darstellung islambezogener Themen annehmen. Eine Be-
trachtung ,der Muslime* ist jedoch nicht von den Betrachtungen ,der Anderen*
schlechthin, die im europdischen Kontext insbesondere ,die Juden® darstellten, zu
trennen.

Damit wird die Forschungsperspektive gedndert, nicht positivistische, fixie-
rende Aussagen iiber ,die Muslime‘/,die Anderen‘ stehen mehr im Vordergrund,
sondern der Kontext der Fragen, der Fragenden und Aussagen iiber ,die Ande-
ren‘. Auf diese Weise kann eine diskursive Unabhingigkeit erreicht werden und
konnen etwa Menschen muslimischer Herkunft Subjekte ihrer Betrachtungen und
Lebensarten sein, denn sie sind weder geographisch noch kiinstlerisch, weder re-
ligios noch ethnisch, weder sprachlich noch epochal eine ausmachbare GroSe,
sondern eine stets im Wandel begriffene inter- und trans- geographische, kiinstle-
rische, religiose, ethnische, sprachliche und epochale Mannigfaltigkeit. Das gibt
uns auch die Moglichkeit, Fragen nach Rassismen in den muslimischen Gesell-
schaften und Communities zu stellen, indem wir die Effekte WeiBler Rassismus-
vorstellungen dabei iiberpriifen.® Auch konnen auf diese Weise zum Beispiel

50 R. Young: White Mythologies, S. 119.

51 Vgl. zum Ausdruck und Idee des Denkens der Spur E. Glissant: Kultur und Identi-
tét.

52 So beispielsweise die Selbstdarstellungen iranischer Hegemonialanspriiche, die
stark nach dem Muster von Weillsein in seiner Entsprechung des Arianischsein auf-
gebaut sind und sich auch im politischen Alltag, so in der iranischen Fliichtlingspo-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | MARIAM POPAL

historische Schnittstellen und gemeinsame Erfahrungen zwischen Menschen jii-
discher und muslimischer Herkunft oder hinduistischer und muslimischer Her-
kunft untersucht werden, die einem Teilen-und-Herrschen-Mechanismus zuwi-
derlaufen und neue Wege gemeinsamen Handelns ermoglichen.™ Jede Aussage
allerdings iiber ,die Muslime‘ oder ,die Juden‘ und ,die Anderen‘ beinhaltet Aus-
sagen iiber die Weillen Sprechenden und ihre Blickwinkel. Dort liegt der Orient
(begraben) und der Hase im Pfeffer. Es ist moglich, seinen Spuren auf allen Ebe-
nen nach zu gehen und neue Sprache(n) und Subjektivititen wiederzufinden, um
andere Referenzwelten bilden zu konnen — im Sinne von dekolonisierender hu-
manistischer Wissensproduktion und Okonomie.

litik in Rassismen gegeniiber Menschen afghanischer Herkunft niederschlagen. Vgl.
zu deren Widerspieglung in der Forschung kritisch Wali Ahmadi: ,,Exclusionary
Poetics. Approaches to the Afghan ,Other* in Contemporary Iranian Literary Dis-
course®, in: Iranian Studies 37/3 (2004), S. 407-429, online Publikation: http://dx.
doi.org./10.1080/00286042000287514 vom 18.08.2007. Wichtig in diesem Zusam-
menhang wire es etwa die Effekte des ,Arianismus‘ im post-kolonialen farsi-
sprachigen Raum zu dekonstruieren. Bezogen auf den indischen Raum gibt es be-
reits erste Untersuchungen. Vgl. Tony Ballantyne: Orientalism and Race. Aryanism
in the British Empire, Houndsmills, N.Y. u.a.: Palgrave 2002.

53 Erste Ansitze hin zu einer solchen Betrachtung gibt es bereits. Vgl. 1. Davidson
Kalmar/D. J. Penslar (Hg.), Orientalism and the Jews.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Zukunft der Islamwissenschaft’

NAVID KERMANI (KOLN)

Das Fach, das sich der Erforschung der islamischen Welt widmet, ist ein Unge-
tim. Das Spektrum der Themen, Disziplinen, Methoden und historischen Epo-
chen, das es abzudecken sich vornimmt, ist um vieles zu weit, um sinnvoll in ei-
nem einzigen Zusammenhang erforscht und gelehrt zu werden. Die Absurditit
ihres Anspruches erweist sich sofort, wenn man sich zur Islamwissenschaft ein
Pendant vorstellt: ein einziges Fach, das die Religion, Kultur, Geschichte, Spra-
che, alte wie neue Literatur, Philosophie, die heutige politische Wirklichkeit, ja
die Musik, das Theater, das Recht, die Geschichte der Naturwissenschaften sowie
alle anderen fiir die Geistes- und Sozialwissenschaften relevanten Aspekte nicht
nur der europdischen, sondern weltweit aller christlichen Konfessionen, Konti-
nente, Nationen und ethnischen Minderheiten behandelt, und dies ausgerechnet
unter einem Titel wie ,Christliche Wissenschaft® oder ,Christenwissenschaft®, al-
so mit der impliziten Annahme, dass alle diese Phinomene einen Bezug zur Re-
ligion hitten und mit Blick auf diese studiert werden sollten. Mochte am Aus-
gang des 19. Jahrhunderts ein Gelehrter die Quellentexte und Forschungsarbeiten
des Faches noch einigermaBen iibersehen, kann heute kein Islamwissenschaftler
das gesamte Spektrum abdecken, und nur wenige versuchen es noch.

Die Problematik, die dem Fach Islamwissenschaft — dhnlich wie anderen Re-
gionalwissenschaften, die allerdings in der Regel nicht zusétzlich mit dem Ballast
beschwert sind, den Bezug zur Religion im Namen zu fithren — eingeschrieben
ist, diirfte von kaum jemanden noch bestritten werden. Reflektiert worden ist
auch und vor allem, wie fatal sich das religios-theologische Vorzeichen, unter
dem das Fach betrieben wird, auf das offentliche Bild der Kulturen ausgewirkt
hat, die vom Islam mitgeprédgt worden sind. Seit die frithe Orientalistik den Islam
als autonome anthropologische Grof3e behandelte, welcher der Muslim willenlos
ergeben sei, und die Religion der Muslime zur Ursache ihrer Unterlegenheit und
strukturellen Reformunfihigkeit erklidrte, wurde die muslimische Urgeschichte
zum Deutungsmuster auch der Gegenwart. In verbliiffender Analogie zu heutigen

1 Der Text basiert auf meinem Aufsatz ,,Moderne und Islam”, erschienen in: Dieter
Grimm: (Hg.), 25 Jahre Wissenschaftskolleg zu Berlin 1981-2006, (Akademie Ver-
lag), S. 229-242.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | NAVID KERMANI

islamistischen Auffassungen nahm man einen islamischen Urzustand an und be-
trachtet die Geschichte und die Kultur vorrangig unter der Frage, inwiefern sie
der frithislamischen Norm entspreche bzw. zu einem Abweichen von ihr gefiihrt
habe. Nicht religios determinierte Phdnomene, Diskurse und Strémungen wurden
so fast automatisch als heterodox gedeutet, anstatt in jener Autonomie wahrge-
nommen zu werden, die etwa Shakespeare, dem Zweiten Weltkrieg oder der
Phianomenologie des Geistes zukidme, die eine religiose Dimension wohl haben,
jedoch unmoglich auf diese zu reduzieren oder gar allein von der Bibel aus zu
verstehen sind. Dieser essentialistische Blick ist zwar innerhalb der Islamwissen-
schaft langst in Frage gestellt, beherrscht aber noch immer weite Teile der 6ffent-
lichen Darstellung. Der Islamwissenschaftler Aziz al-Azmeh sieht hier ,.fast eine
Art Komplizenschaft zwischen westlichen Kommentatoren und islamistischen
Ideologen”, da auf beiden Seiten die Urbegriindung jedes Phinomens in der is-
lamischen Welt in den religiosen Quellentexten angesiedelt werde.” Eine Be-
trachtung von solcher Normativitit wiirde sich in Bezug auf die Geschichte und
Gegenwart der ,christlichen Welt® von selbst diskreditieren.

Die Obsession des Westens, den Orient durch seine Religion zu verstehen,
macht sich bis heute in den Lehrplénen, ja bis in die Facheraufteilung bemerkbar,
die in die Erforschung eines gemeinsamen Kulturraums konfessionelle Schneisen
schldgt. An vielen groen Universitdten in Deutschland gibt es Seminare fiir Is-
lamwissenschaft, fir Judaistik und einige wenige fiir die Wissenschaft vom
christlichen Orient. Eine Verbindung zwischen diesen Seminaren besteht in der
Regel nicht — eine Folge auch des Nationalsozialismus, der die Tradition heraus-
ragender jiidischer Orientalisten in Deutschland und die hédufig mit ihnen korres-
pondierende Wissenschaft des Judentums abgebrochen hat. Heute lernen nur we-
nige Studenten, die sich mit der islamischen Theologie, Philosophie oder Mystik
beschiftigen, die Werke jiidischer oder christlicher Autoren kennen, obwohl die-
se zur gleichen Zeit, in der gleichen Stadt, ja, in der gleichen Gasse entstanden
sein konnten wie der Traktat, iiber den sie sich gerade beugen. Von der klassi-
schen Poesie der arabischsprachigen Juden etwa horen Studenten der Arabistik
kaum mehr, als dass sie existiert. Dabei ist diese Dichtung in ihren Motiven und
Gedanken selten spezifisch jiidisch, sondern weltlich ausgerichtet — wie die Wer-
ke vieler muslimischer Dichter auch. Sie ist in unmittelbarer Nachbarschaft zur
arabischen Dichtung und ihren Genres entstanden und teilt mit ihnen den isla-
misch gefirbten Hintergrund der arabischen Hofkultur. Umgekehrt lernen nur die
wenigsten Studenten der Judaistik die arabische Sprache, obwohl wesentliche
Werke der jiidischen Philosophie, Poesie oder Mystik von Autoren verfasst wor-
den sind, die Arabisch sprachen, schrieben und sich an eine arabischsprachige
Offentlichkeit wandten.

2 Vgl. Aziz Al-Azmeh: Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer politi-
schen Theologie, Frankfurt/M u.a.: Campus 1996.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR ZUKUNFT DER ISLAMWISSENSCHAFT | 303

Die Literaturen, die Kiinste und die religiosen Traditionen des arabisch ge-
pragten Kulturraums sind historisch so eng miteinander verflochten — oft bis zur
Ununterscheidbarkeit —, dass sie nur im Zusammenhang studiert und dargestellt
werden konnen. So setzt sich die islamische Theologie zu einem betrichtlichen
Teil aus Antworten auf Fragen zusammen, die vom Judentum und vom Christen-
tum an sie herangetragen worden sind — an den Hofen und in den Gelehrtenstu-
ben von Bagdad oder Cordoba. Ohne diese Fragen bleiben die Antworten unver-
stiandlich. Nicht viel anders steht es mit dem Judentum: Nicht nur das christliche
Europa, auch die Philosophen unter den rabbinischen Gelehrten wie der in Agyp-
ten geborene Saadiya ha-Gaon (st. 942), Abraham ibn Daud aus Toledo (st.
1180) oder Moses Maimonides (st. 1204) empfingen das antike Erbe zum grof3en
Teil in seiner Pragung durch die arabisch-islamische Kultur. Ohne Kenntnis die-
ser Kultur lédsst sich nicht verstehen, wie das Judentum nicht nur auf den Islam,
sondern spéter der Islam auch auf das Judentum zuriickgewirkt hat, in der Theo-
logie und deutlicher noch in der Mystik sowie in der Literatur. In der arabisch-
islamischen Kulturgeschichte spielten dabei orientalische Christen als Ubersetzer
und Bearbeiter griechischer Texte eine entscheidende Rolle. Der Prozess wech-
selseitiger Beeinflussungen verlief selten konfliktfrei — auch nicht im heute gerne
verkldarten Andalusien der Mauren. Muslime, Juden, Christen und Agnostiker,
Araber, Perser, Tiirken und andere Volker verfolgten und unterdriickten einander
und grenzten sich gegeneinander ab — blieben aber in der entscheidenden Phase
ihrer Kulturentwicklung im arabisch geprigten Raum eng aufeinander bezogen.

In der Formationsphase des Judentums wie des Islams (genauso wie des
Christentums) waren Identititen kaum so eindeutig festgelegt, wie es heute
scheint. Das ,,Wir* etwa in der arabischen Philosophie oder der arabischen Dich-
tung ist oft genug kein ,,Wir Muslime®, ,,Wir Juden* oder ,,Wir Christen‘; es ist
ein ,,Wir Philosophen®, dem das ,,Ihr* etwa der Mystik oder der Rechtswissen-
schaft entgegengesetzt wird, seien diese islamisch oder jiidisch. Genauso wie
Maimonides sich auf die Werke muslimischer Autoren bezog, hatte er selbst
wiederum muslimische Leser, darunter Dozenten, die einem jiidischen Publikum
die Philosophie Maimonides’ erkldrten. Ein muslimischer Philosoph wie al-
Farabi (st. ca. 950) hat, ohne dass es weiter bemerkenswert gefunden worden wé-
re, einen grofen Teil seiner Ausbildung bei dem nestorianischen Lehrer Ibn Yu-
nus (st. 940) erlangt, der wiederum christliche und muslimische Lehrer gehabt
hatte. Dies und unzihlige andere Beispiele der Interaktionen waren moglich und
selbstverstdndlich, weil die jiidische, christliche und muslimische Intelligenz des
arabisch geprigten Kulturraums sich mit denselben Grundfragen beschiftigte,
ohne notwendig dieselben Antworten zu geben oder die sozialen und rechtlichen
Unterschiede zwischen den Gruppen aufzuheben. Von manchen religionsphilo-
sophischen Texten lédsst sich bis heute nicht einmal mit Bestimmtheit sagen, ob
sie von einem Juden oder einem Muslim geschrieben worden sind. Die Durchlis-
sigkeit jenes arabisch gepridgten Kulturraums ist vielleicht nicht so sehr anders zu
denken als jene der heutigen westlich gepridgten Literatur, an der auch Autoren

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | NAVID KERMANI

wie Adonis, Orhan Pamuk oder Haruki Murakami teilhaben, ohne ihre eigene
Herkunft und nationale Bindung zu leugnen, sich als westlich oder auch nur ver-
westlicht bezeichnen zu miissen. Ein Studium arabischer, hebridischer oder persi-
scher Texte jener Jahrhunderte aus einem ausschlieBlich judaistischen bzw. is-
lamwissenschaftlichen Blickwinkel fiihrt zu einer Beschrinkung der Sinnebenen,
zu einem Ubergewicht religios-konfessioneller Momente in der Deutung: So
werden Autoren, die sich urspriinglich ldngst nicht so eindeutig auf eine einzelne
Identitidt bezogen, sondern allgemeine theologische, poetische oder philosophi-
sche Themen behandelten, nachtréglich auf ihre Konfession hin gelesen.

Gelegentlich explizit, jedenfalls aber implizit versuchen die meisten deut-
schen Islamwissenschaftler heute der religiosen Determinierung des Faches, die
in seinem Namen angelegt ist, zu entkommen, indem sie sich als bloBe Regio-
nalwissenschafter des Nahen und Mittleren Ostens begreifen. Die islamischen
Quellentexte werden im Grundstudium — héufig en passant — behandelt, spielen
aber danach nur noch fiir jene Studenten und Lehrer eine hervorgehobene Rolle,
die sich auf theologische Fragestellungen konzentrieren. Die daraus resultierende
Spezialisierung auf einzelne, weitgehend selbststindige Bereiche innerhalb der
Islamwissenschaft, die mit dem Islam selbst hdufig nichts mehr zu tun haben, er-
scheint schon aus arbeitsokonomischen Griinden unausweichlich, vollzog sich al-
lerdings bis vor einigen Jahren noch weitgehend unreflektiert. Sie war keinem
Konzept, sondern den begrenzten Kapazititen an den einzelnen Seminaren ge-
schuldet.

Dass die islamwissenschaftliche Forschung in ihren verschiedenen Ausrich-
tungen heute vorwiegend als Regionalstudium betrieben wird, ldasst in Deutsch-
land — mit einiger Verspitung gegeniiber den Vereinigten Staaten — den Prob-
lemhorizont der area studies aufziehen. Wiahrend sich die — in ihrem Selbstver-
stindnis universalen — systematischen Disziplinen wie die Geschichte, die Litera-
turwissenschaft, die Theologie oder die Rechtswissenschaft gemessen an ihrem
empirischen Repertoire zu partikularen westeuropdischen Regionaldisziplinen
entwickelt haben, wird die Forschung zur restlichen Welt an institutionell
schwach ausgestattete und methodisch iiberforderte Disziplinen wie die Islam-
Afrika- oder Asienwissenschaften delegiert. Die Folgen dieser Entwicklung sind
in doppelter Hinsicht bedenklich: Islamwissenschaftler nahmen lange Zeit die
zentralen Verdffentlichungen, die innerhalb der entsprechenden Hauptdisziplin
Aufsehen erregen, allenfalls am Rande zur Kenntnis und hinkten in ihrer Metho-
dik, Fragestellung und sogar im Stil oft um Jahrzehnte zuriick: Sammelbénde, die
sich methodisch in ostentativer Naivitdt mit arabischer oder persischer Literatur
beschiftigen, ohne sich auch nur in FuBnoten auf gegenwirtige Diskussionen in-
nerhalb der allgemeinen Literaturwissenschaft zu beziehen, gehorten und geho-
ren ebenso zum Bild wie die Philologen des klassischen Arabisch, die in den
Medien zu aktuellen politischen Vorgingen Stellung nehmen miissen, nur um je-
nen journalistischen ,Experten nicht gédnzlich das Feld zu iiberlassen, die ihre
mangelnden sprachlichen und historischen Kenntnisse mit aufbrausenden Vorur-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR ZUKUNFT DER ISLAMWISSENSCHAFT | 305

teilen aufwiegen. Am ehesten noch ist es der sozialwissenschaftlich orientierten
Islamwissenschaft gelungen, Anschluss zu finden an die Diskussionen innerhalb
der entsprechenden Hauptdisziplinen; die zunehmende Attraktivitit der sozial-
wissenschaftlichen Islamforschung, die sich in der Lehrstuhlvergabe und der
Zahl der Studenten manifestiert, diirfte einen Grund auch darin haben, dass sie
ihre eigene Relevanz iiber das eigene Fach hinaus zu vermitteln begonnen hat.
Indem die Islamwissenschaft den allgemeinen sozial- und mehr noch den kul-
turwissenschaftlichen Diskurs weitgehend ignorierte, isolierte sie sich und wurde
fiir andere Forscher, die sich mit verwandten Themen in anderen Sprachen be-
schéftigen, unattraktiv, hdufig unlesbar. Tatsichlich werden islamwissenschaftli-
che Forschungsarbeiten aulerhalb ihres eigenen, eng umgrenzten Gebietes noch
immer zu selten wahrgenommen. Allgemeine historische, kulturgeschichtliche
oder politikwissenschaftliche Studien namhafter Autoren zeugen immer wieder
von eklatanter Unkenntnis, sobald sie den islamischen Kulturkreis streifen (wenn
sie ihn nicht einfach ignorieren). Diese Situation ist bedauerlich fiir die Islamwis-
senschaften, weil sie sich damit die Moglichkeit nimmt, auf die groen Diszipli-
nen wie die Literatur-, Politik- oder Geschichtswissenschaft einzuwirken, sie ist
vor allem aber fiir die iibrigen Disziplinen bedenklich, insofern sie zu einseitigen
und eingeschrinkten Wahrnehmungen fiihrt. Andalusien liegt immerhin im Wes-
ten Europas, und die Osmanen waren eine zentraleuropdische Gromacht, um nur
zwei Stichworter fiir die vielfiltigen Verflechtungen zwischen dem Nahen Osten
und Europa anzudeuten, die durch den Ausschluss islamwissenschaftlicher Kom-
petenz in der Geschichtswissenschaft oder der Philosophie kaum angemessen
wahrgenommen werden. Ahnlich wire fiir die europdische Literaturgeschichte
oder die Philosophie zu argumentieren. Das Anliegen, die Islamwissenschaft als
Regionalwissenschaft exemplarisch in die allgemeinen Kultur- und Sozialwis-
senschaften einzubringen, ist also nicht ein fachspezifisches Desiderat, sondern
zielt auch und vor allem auf die Weiterentwicklungen der ,grolen‘ Disziplinen.
Die Aufgabe, die Islamwissenschaft in einen allgemeinen kultur- und sozial-
wissenschaftlichen Diskurs einzubringen, ist auch vor dem Hintergrund der ge-
genwirtigen gesellschaftlichen und kulturellen Situation in Europa zu sehen. Pro-
jekte, die die religiose Determination von Phinomen innerhalb der islamischen
Welt nicht mehr nur implizit, sondern offen und konsequent hinterfragen und
beispielsweise die Literatur als autonome Grofle und nicht in ihrer Abhingigkeit
von der Religion behandeln, stellen sich quer zur Erwartungshaltung einer breite-
ren Offentlichkeit, die im Orient exemplarisch den Ort der Religion sieht. Eine
sikulare Wahrnehmung wiirde die religiose Dimension von Vorgéingen und Ent-
wicklungen innerhalb der islamischen Welt nicht iibersehen, sie jedoch mit den-
selben Begriindungszusammenhingen konfrontieren und damit erst rational er-
kldrbar machen, wie sie in Bezug auf andere Regionen selbstverstdndlich sind.
Zum gesellschaftlichen und kulturellen Hintergrund der heutigen Islamwis-
senschaft gehort aber nicht nur die Wahrnehmung des Islams in der europdischen
Offentlichkeit, sondern ebenso das eigene europiische Selbstverstindnis, das die

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | NAVID KERMANI

eigenen jlidischen und islamisch mitgeprigten Traditionen jedenfalls im breiten
offentlichen Bewusstsein ignoriert und heute aufSerdem die — durch die Migration
entstandene — faktische Teilhabe an zahlreichen weiteren Kulturen verkennt.
Damit wird ein Wesensmerkmal und das eigentliche Erfolgsgeheimnis des euro-
pdischen Projektes, wie es sich in der Franzosischen Revolution normativ her-
ausgebildet hat, ins Gegenteil verkehrt: seine radikale Offenheit, sein ebenso an-
maBender wie utopischer Universalismus. Auf der expliziten Glaubensneutralitit
des Projektes zu beharren, bedeutet nicht, den religiosen (allerdings keineswegs
ausschlieBlich christlichen) Ursprung vieler europdischer Werte zu verleugnen.
Aber es sind Werte, die sidkularisiert, also im Laufe der Zeit innerweltlich be-
griindet worden sind. Von nichts anderem sprechen die muslimischen Reform-
denker, die sich zum Beispiel nicht mehr mit der Frage aufhalten, ob die Men-
schenrechte islamisch sind oder nicht, sondern sie aus der menschlichen Vernunft
ableiten und also implizit oder explizit deutlich machen, dass es Lebensbereiche
auflerhalb des Religiosen gibt. Gerade weil die europdischen Werte sékular sind,
sind sie an keine bestimmte Herkunft oder Religion gebunden, sondern lassen
sich prinzipiell iibertragen. In allen Kulturen gibt es fithrende geistige Bewegun-
gen, die genau diese Ubersetzung immer wieder neu angehen, etwa indem sie die
Demokratie oder die Menschenrechte in ein chinesisches, schwarzafrikanisches
oder eben islamisches Vokabular iiberfiihren.

Wer heute als Historiker die Muslime wegen ihres Glaubens zu ,Uneuropi-
ern® erklirt, verkennt nicht nur die europdische Geschichte, die mit dem Osmani-
schen Reich einen zentralen Akteur hatte und zu immerhin zwei muslimischen
Léandern auf européischen Boden gefiihrt hat. Er macht aus Europa eine Religion,
beinah eine Rasse und stellt damit das Vorhaben der europdischen Aufklidrung
auf den Kopf, das seine Spezifitit gerade dadurch gewinnt, dass es eine weltli-
che, prinzipiell allen Biirgern offene Willensgemeinschaft darstellt. Ein wirklich
sikulares Europa wiirde sich nicht religios-genealogisch definieren, sondern
durch Ideen, zu denen man sich ungeachtet seines Glaubens oder seiner Ab-
stammung bekennen kann oder eben nicht bekennt (auch zweiteres ist Europidern,
wie nicht nur die deutsche Geschichte, sondern auch die Ereignisse der letzten
Jahre auf dem Balkan oder innerhalb der ehemaligen Sowjetunion lehren, sehr
wohl méglich).

Erst wenn die aulereuropéischen und speziell die islamisch gepriagten Kultu-
ren in einem Zusammenhang mit der eigenen Vergangenheit und Gegenwart stu-
diert, wenn sie nicht linger als Exotikum begriffen werden, das positiv in seiner
faszinierenden Kuriositit, negativ in seiner Bedrohlichkeit zu studieren ist, fin-
den die Geisteswissenschaften zu einem angemessenen Verstidndnis auch der ei-
genen, europdischen Geschichte, Literatur und Kultur; gleichzeitig wiirden sie
jene Entwicklung einholen, die sich durch die Migration der letzten Jahrzehnte
langst vollzogen hat, ohne sich allerdings im offentlichen Bewusstsein niederge-
schlagen zu haben. Wegen ihrer engen Verflechtung mit der européischen Kultur
und Geschichte ist die Erforschung der islamischen Welt in besonderer Weise

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR ZUKUNFT DER ISLAMWISSENSCHAFT | 307

geeignet, die Dominanz zu brechen, die der Mechanismus der Exklusion in der
Beschiftigung mit nicht christlich oder nicht westlich gepridgten Traditionen wei-
terhin ausiibt. Damit konnte die Erforschung der nahostlichen Kulturen, wire sie
in die iibrigen Kulturwissenschaften integriert, eine Vorreiterrolle auch fiir ande-
re Regionalwissenschaften spielen. Die religiosen Traditionen, Literaturen, per-
formativen und bildenden Kiinste aus dem Nahen Osten wiirden in einem solchen
Diskurs der europdischen Kultur nicht entgegengesetzt, sondern als Bestandteil
einer Kultur verstanden, die den Nahen Osten und Europa gemeinsam prigt. Das
hiufig beschworene, nicht selten zur Floskel erstarrte Wort vom ,Dialog® wiirde
sich dann schon deshalb relativieren und zugleich neu beleben, weil man wahr-
nimmt, dass die Trennungslinien quer durch die Kulturen und Religionen verlau-
fen und ,man selbst’ immer auch schon zu ,den anderen‘ gehort. Bisher verfestigt
das Paradigma des Dialogs der Kulturen eher eben jene manichdische Wahrneh-
mung, gegen die es sich scheinbar wendet.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026,

!


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliographie

Abdel-Malek, Anouar: ,,L'orientalisme en crise®, Diogene 44/1983, S. 103-140.

Abdullaev, Kamoludin/Akbarzadeh, Shahram (Hg.): Historical Dictionary of Ta-
jikistan, Lanham, MD u.a.: Scarecrow Press 2002.

Abii Zayd, Nasr Hamid: Mafhtim an-nass, Beirut: al-Markaz al-taqafi al-‘arabi
1994.

Agai, Bekim/Kemper, Michael (Hg.): Abgeschlossene und laufende Forschungs-
arbeiten der Nachwuchsgruppe (Volkswagen-Stiftung) Islamische Bildungs-
netzwerke im lokalen und transnationalen Kontext (18.-20. Jahrhundert) am
Seminar fiir Orientalistik und Indologie der Ruhr-Universitit Bochum, Bo-
chum: RUB 2002.

Ahmad, Imtiaz/Reifeld, Helmut (Hg.): Lived Islam in South Asia. Adaption, Ac-
comodation & Conflict, New Delhi: Social Science Press 2004.

Ahmad, Aziz: ,Indien®, in: G. E. von Grunebaum (Hg.): Fischer Weltgeschichte,
Band 15: Der Islam II. Die islamischen Reiche nach dem Fall von Konstanti-
nopel, Frankfurt/M: Fischer 1976, S. 226-287.

Ahmadi, Wali: ,,Exclusionary Poetics. Approaches to the Afghan ‘Other’ in Con-
temporary Iranian Literary Discourse®, in: Iranian Studies 37 (2004), S. 407-
429.

Ahmed, Leila: Women and Gender in Islam. Historical Roots of a Modern Deba-
te, New Haven: Yale UP 1992.

Ahmed, Munir D./Hafez, Kai: ,,Das Orient- und Islambild in Deutschland. Uber-
legungen zum Friedenspreis des Deutschen Buchhandels und ein Gesprich
mit Annemarie Schimmel®, in: Orient 36 (1995), S. 411-428.

Aidi, Hisham D.: , Jihadis in the Hood. Race, Urban Islam and the War on Ter-
ror”, in: Middle East Report Online, http://www.merip.org/mer/mer224/
224 _aidi.html vom 16.09.2007.

Aidi, Hisham D.: ,Let Us Be Moors — Islam, Race, and ‘Connected Histories’*,
in: Souls. A Critical Journal of Black Politics, Culture, and Society 7 (2005),
S. 36-51.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Akiner, Shirin: Violence in Andijan, 13 May 2005. An Independent Assessment,
Silk Road Paper 2005 (http://www.silkroadstudies.org/new/inside/pub-
lications/0507 Akiner.pdf).

Al-Azmeh, Aziz: Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer politi-
schen Theologie, Frankfurt/M u.a.: Campus 1996.

Allohio-Nicke, Lars/Kalscheuer, Britta/Manzeschke, Arne (Hg.): Differenzen
anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz, Frank-
furt, New York: Campus 2005.

Amirpur, Katajun: ,,Die Revolutionire sind miide, in: Der Tagesspiegel vom 20.
6.2003, www.tagesspiegel.de/kultur/archiv/20.06.2003/620334.asp vom 1.
3.2007.

Amirpur, Katajun: ,,Feindbild Islam*, in: die tageszeitung vom 5.12.2005, S. 11.

Amirpur, Katajun: ,Iran auf der Achse des Bosen”, www.kas.de/db_files/do-
kumente/auslandsinformationen/7_dokument_dok_pdf_1225_1.pdf vom
1.3.2007.

Amirpur, Katajun: ,,Was Gott will — Es gibt kein islamisches Bilder- und Hu-
morverbot®, in: Frankfurter Rundschau online vom 11.2.2006, http://da-
vo.uni-mainz.de/info/060215.htm vom 1.3.2007.

Ammann, Ludwig: ,,Islamwissenschaften®, in: Klaus E. Miiller (Hg.): Phdnomen
Kultur. Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld:
transcript 2003, S. 71-96.

Ammann, Ludwig: Ostliche Spiegel. Ansichten vom Orient im Zeitalter seiner
Entdeckung durch den deutschen Leser 1800-1850, Hildesheim: Olms 1989.

Arkoun, Muhammad: ,,The study of Islam in French scholarship®, in: Azim Nanji
(Hg.): Mapping Islamic studies. Genealogy, continuity and change, Berlin,
New York: de Gruyter 1997.

Arndt, Susan: ,,The Racial Turn’. Kolonialismus, Weile Mythen und Critical
Whiteness Studies®, in: Marianne Bechhaus-Gerst/Sunna Gieseke/Rein-hard
Klein-Arendt (Hg.): Koloniale und postkoloniale Konstruktionen von Afrika
und Menschen afrikanischer Herkunft in der deutschen Alltagskultur, Frank-
furt/M: Peter Lang 2005, S. 11-26.

Arndt, Susan: ,,WeiBisein und Kritische Weilseinsforschung®, in: http://www. un-
rast-verlag.de/unrast,3,0,261.html vom 16.09.2007.

Arndt, Susan: ,,Wei3sein. Die verkannte Strukturkategorie Europas und Deutsch-
lands®, in: diess. u.a. (Hg.): Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weif3-
seinsforschung in Deutschland, Miinster: unrast-Verlag 2005, S. 24-28.

Asad, Talal: ,,The Idea of an Anthropology of Islam*, in: Washington DC: Cen-
ter for Contemporary Arab Studies, Georgetown University. Occasional pa-
per 1986, S. 1-22.

Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kulturwis-
senschaften, Reinbeck: Rowohlt 2006.

Baljon, J. M. S.: Religion and Thought of Shah Wali Allah Dihlaw1, 1703-1762,
Leiden: Brill 1986.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 311

Ballantyne, Tony: Orientalism and Race. Aryanism in the British Empire,
Houndsmills, New York u.a.: Palgrave 2002.

Bilz, Kilian: ,,Submitting faith to judicial scrutiny through the family trial: the
Abii Zayd case®, in: Die Welt des Islams 37 (1997), S. 135-55.

Bannerth, Ernst/Spies, Otto: Lehrbuch der Hindistani-Sprache, Leipzig, Wien:
Harrassowitz 1945.

Barth, Boris/Osterhammel, Jirgen (Hg.): Zivilisierungsmissionen. Imperiale
Weltverbesserung seit dem 18. Jahrhundert, Konstanz: UVK Verlagsgesell-
schaft mbH 2005.

Bauer, Thomas: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10.
Jahrhunderts. Eine literatur- und mentalitétsgeschichtliche Studie des arabi-
schen Gazal, Wiesbaden: Harrasowitz 1998.

Baumgarten, Helga: Paléstina. Befreiung in den Staat, Frankfurt/M: Suhrkamp
1991.

Bechert, Heinz/Simson, Georg von (Hg.): Einfithrung in die Indologie. Stand —
Methoden — Aufgaben, Darmstadt: WUG 1979.

Beck, Martin: ,,Globalisierung als Bedrohung. Die Globalisierungsresistenz des
Vorderen Orients als Ausdruck rationaler Reaktionen der politischen Eliten
auf die neuen Entwicklungen im internationalen System®, in: Henner Fiirtig
(Hg.): Islamische Welt und Globalisierung. Aneignung, Abgrenzung, Gegen-
entwiirfe, Wiirzburg: Ergon 2001, S. 53-85.

Becker, Carl Heinrich: ,,Die orientalischen Wissenschaften. A. Der vordere Ori-
ent und Afrika®“, in: Siegfried Korte/Friedrich Wilhelm von Loebel (Hg.):
Deutschland unter Kaiser Wilhelm II., Bd. 3, Berlin: Hobbing 1914, S. 1183-
1188.

Becker, Carl Heinrich: ,,Gedanken zur Hochschulreform (1918/19) (Ausziige)*,
in: Guido Miiller (Hg.): Carl Heinrich Becker. Internationale Wissenschaft
und nationale Bildung, KoIn: Bohlau 1997, S. 180-223.

Becker, Carl Heinrich: ,,Islampolitik®, in: Die Welt des Islams 3 (1916), S. 101-
120.

Becker, Carl Heinrich: , Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ost-
afrika®, in: Der Islam 2 (1911), S. 1-48.

Becker, Carl Heinrich: Deutschland und der Islam, Stuttgart: Deutsche Verlags-
anstalt 1914.

Becker, Carl Heinrich: Islamstudien, Leipzig: Quelle & Meyer 1924.

Becker, Carl Heinrich: Islamstudien. Vom Werden und Wesen der islamischen
Welt, Hildesheim: Georg Olms Verlagsbuchhandlung 1967.

Bhabha, Homi: Die Verortung der Kultur, Tiibingen: Stauffenburg Verlag 2000.

Bielefeldt, Heiner: Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft. Plidoyer
fiir einen aufgeklidrten Multikulturalismus, Bielefeld: transcript 2007.

Blair, Sheila S./Bloom, Jonathan M.: ,,The Mirage of Islamic Art: Reflections on
the Study of an Unwieldy Field, in: The Art Bulletin 85 (2003), S. 152-184.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Blair, Sheila S./Bloom, Jonathan M.: The Art and Architecture of Islam 1250-
1800 (Pelican History of Art), New Haven/London: Yale UP 1994.

Bobzin, Hartmut: ,,Geschichte der Arabischen Philologie in Europa bis zum
Ausgang des achtzehnten Jahrhunderts®, in: Wolfdietrich Fischer (Hg.):
Grundrif} der Arabischen Philologie, Bd. 3, Wiesbaden: Reichert 1992, S.
155-187.

Bobzin, Hartmut: Der Koran im Zeitalter der Reformation. Studien zur frithen
Geschichte der Arabistik und Islamkunde in Europa, Stuttgart: Steiner 1995.

Bourdieu, Pierre: Homo academicus, Frankfurt/M: Suhrkamp 1988.

Braun, Christina von/Stephan, Inge (Hg.): Gender@Wissen. Ein Handbuch der
Gender-Theorien, Koln u.a.: Bohlau 2005.

Brettell, Caroline B.: ,Introduction Fieldwork, Text, and Audience®, in: diess.
(Hg.): When They Read what We Write. The Politics of Ethnography, West-
port u.a.: Bergin & Garvey 1993, S. 1-24.

Brockelmann, Carl: ,,Die morgenléndischen Studien in Deutschland®, in: ZDMG
76 (1922), S. 1-17.

Biichler, Andrea: Das islamische Familienrecht. Eine Anndherung unter besonde-
rer Beriicksichtigung des Verhiltnisses des klassischen islamischen Rechts
zum geltenden dgyptischen Familienrecht, Bern: Stampfli 2003.

Biiren, Rainer: Gegenwartsbezogene Orientforschung in der Bundesrepublik
Deutschland. Gegenstand, Lage und Forderungsmoglichkeiten, Gottingen
1974 (Schriftenreihe der Stiftung Volkswagenwerk).

Burgat, Francois: ,,Ein anderer Blick auf den Islamismus. Eine Polemik®, in: In-
formationsprojekt Naher und Mittlerer Osten 31 (2002), S. 4-8.

Carkoglu, Ali: ,,Religion and Public Policy in Turkey®, in: ISIM Newsletter 8
(2001).

Chakrabarty, Dipesh: Provincialising Europe. Postcolonial Thought and Histori-
cal Difference, Princton, New Jercey: Princeton UP 2000.

Conrad, Lawrence (Hg.): The world of Ibn Tufayl. Interdisciplinary perpectives
on Hayy Ibn Yaqzan, Leiden: Brill 1996.

Conrad, Lawrence u.a. (Hg.): The Byzantine and early Islamic Near East, Prince-
ton: Darwin Press 1992.

Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postko-
loniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frank-
furt/M: Campus 2002.

Conrad, Sebastian: ,,Die Zivilisierung des ‘Selbst’ — Japans koloniale Moderne®,
in: Boris Barth/Jiirgen Osterhammel (Hg.): Zivilisierungsmissionen. Imperia-
le Weltverbesserung seit dem 18. Jahrhundert, Konstanz: UVK Verlagsge-
sellschaft mbH 2005, S. 245-268.

Crone, Patricia: ,,Islam, Judeo-Christianity and Byzantine iconoclasm®, in: Jeru-
salem Studies in Arabic and Islam 2 (1980), S. 70.

Crowder, Michael: West Africa under Colonial Rule, London: Hutchinson Uni-
versity Library for Africa 1968/82.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 313

Denffer, Dietrich von: ,, Theoretischer Ansatz und Methode in der Islamwissen-
schaft”, in: XIX DOT, ZDMG Supl. IIT 1 Wiesbaden 1977, S. 342-345.

Djait, Hichem: L'Europe et 1'Islam, Paris: Seuil 1978.

Dupret, Baudouin: ,,A propos de l'affaire Abu Zayd, universitaire poursuivi pour
apostasie; le proces: 1'argumentation des Tribunaux®, in: Maghreb-Mash-rek
(1996), S. 18-22.

Ebert, Hans-Georg u.a. (Hg.): Johann Jacob Reiske — Leben und Wirkung. Ein
Leipziger Byzantinist und Begriinder der Orientalistik im 18. Jahrhundert,
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2005.

Ebert, Hans-Georg: Das Personalstatut arabischer Linder. Problemfelder, Me-
thoden, Perspektiven. Ein Beitrag zum Diskurs iiber Theorie und Praxis des
islamischen Rechts, Frankfurt/M u.a.: Peter Lang 1996.

Eckert, Andreas: ,,Die VerheiBung der Biirokratie. Verwaltung als Zivilisierungs-
agentur im kolonialen Westafrika®, in: Boris Barth/Jiirgen Osterhammel
(Hg.): Zivilisierungsmissionen. Imperiale Weltverbesserung seit dem 18.
Jahrhundert, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH 2005, S. 269-283.

Edouard Glissant: Kultur und Identitit. Ansitze zu einer Poetik der Vielheit, Pa-
ris: Wunderhorn 1996.

Efron, John M.: ,,Orientalism and the Jewish Historical Gaze®, in: Ivan Davidson
Kalmar/Derek J. Penslar (Hg.): Orientalism and the Jews, London: Brandeis
UP 2005, S. 80-93.

Eggers, Maureen Maisha/Kilomba, Grada/Piesche, Peggy/Arndt, Susan (Hg.):
Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weillseinsforschung in Deutsch-
land, Miinster: unrast-Verlag 2005.

Eggers, Maureen Maisha: ,,Ein Schwarzes Wissensarchiv®, in: diess. u.a. (Hg.):
Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weiseinsforschung in Deutsch-
land, Miinster: unrast-Verlag 2005, S. 18-21.

Eggers, Maureen Maisha: ,,Rassifizierte Machtdifferenz als Deutungsperspektive
in der Kritischen Wei3seinsforschung in Deutschland®, in: diess. u.a. (Hg.):
Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weiseinsforschung in Deutsch-
land, Miinster: unrast-Verlag 2005, S. 56-72.

Eisenstadt, Shmuel N.: ,,Multiple Modernities®, in: Daedalus 129 (2000), S. 1-29.

Eisenstadt, Shmuel N.: Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft 2000.

Ellinger, Ekkehard: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus
1933-1945, Edingen-Neckarhausen: deux mondes 2006.

Embald, Birgit/Neuwirth, Angelika/Pannewick, Friederike (Hg.): Kulturelle
Selbstbehauptung der Palistinenser. Survey der modernen paléstinensischen
Dichtung, Wiirzburg: Ergon 2001.

Ende, Werner/Steinbach, Udo (Hg.): Der Islam in der Gegenwart, Miinchen:
Beck *2005.

Endrel, Gerhard: Einfiihrung in die islamische Geschichte, Miinchen: Beck
1982.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Epkenhans, Tim: ,,Geld darf keine Rolle spielen®, Teil 1 und Teil 2, in: Archi-
vum Ottomanicum 18 (2000), S. 247-250 und 19 (2001), S. 121-163.

Epple, Angelika: ,,°Global History’ und ‘Area History’. Pladoyer fiir eine weltge-
schichtliche Perspektivierung des Lokalen®, in: Birgit Schibler (Hg.): Area
Studies und die Welt. Weltregionen und neue Globalgeschichte, Wien: Man-
delbaum Verlag 2007, S. 90-116.

Ess, Josef van: ,From Wellhausen to Becker: The Emergence of ‘Kultur-
geschichte’ in Islamic Studies®, in: Malcolm H. Kerr (Hg.): Islamic Studies:
A Tradition and its Problems, Malibu: Undena Publications 1980, S. 27-51.

Ess, Josef van: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra,
Band II, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1992.

Essner, Cornelia/Winkelhane, Gerd: ,,Carl Heinrich Becker (1876-1933). Orien-
talist und Kulturpolitiker®, in: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 154-77.

Ettinghausen, Richard/Grabar, Oleg/Jenkins, Marilyn: The Art and Architecture
of Islam 650-1250 (Pelican History of Art), New Haven: Yale UP 2001.

Fowden, Garth: Qusayr ‘Amra. Art and the Umayyad Elite in Late Umayyad
Syria, Berkeley u.a.: California UP 2004.

Fragner, Bert G.: ,,Aktuelle Fragen der historischen Erforschung der islamischen
Welt“, in: Saeculum 40 (1989), S. 161-165.

Fragner, Bert G.: ,Iranistik in Europa: Gestern, heute und morgen®, in: Heiner
Eichner u.a. (Hg.): Iranistik in Europa: Gestern, heute, morgen, Wien: Verlag
der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 2006, S. 7-25.

Fragner, Bert G.: ,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft®,
http://web.uni-bamberg.de/split/dot/reden_fragner vom 15.3.2007.

Freitag, Ulrike: ,,Herausforderungen an die Geschichtswissenschaft im Zeitalter
der Globalisierung®, in: Lothar Gall (Hg.): 25 Jahre Historisches Kolleg,
Riickblick — Bilanz — Perspektiven, Miinchen: Oldenbourg 2006, S. 271-275.

Fiick, Johann: Die arabischen Studien in Europa bis in den Anfang des 20. Jahr-
hunderts, Leipzig: Harrassowitz 1955.

Gabin, Annemarie von (Hg.): Turkologie, Leiden, Koln: Brill 1963.

Gahlings, Ute: Hermann Graf Keyserling. Ein Lebensbild, Darmstadt: Justus-
von-Liebig-Verlag 1996.

Gangolf Hiibinger: ,,Geschichtskonstruktion und Gedéchtnispolitik. Ernst Tro-
eltschs Berliner Historik®, in: Graf, Friedrich Wilhelm (Hg.): ‘Geschichte
durch Geschichte tiberwinden’. Ernst Troeltsch in Berlin, Giitersloh: Giiters-
loher Verl.-Haus 2006.

al-Gauziyya, Sams ad-Din Ibn Qayyim: I‘lam al-muwaqqi‘in ‘an rabb al-‘dlamin,
ediert von M. M. ‘Abd al-Hamid, Bd. 4, Kairo 1955.

al-Gazali, Abti Hamid M.: al-Mustasfa min ‘ilm al-usiil, ediert von Hamza b. Zu-
hair Hafiz, Bd. 4, Medina o. J.

Gerges, Fawaz A.: The Far Enemy. Why Jihad went Global, Cambridge: Cam-
bridge UP 2005.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 315

Gingrich, Andre: ,,Osterreichische Identitdten und Orientbilder. Eine ethnologi-
sche Kritik”, in: Walter Dostal/Helmuth Niederle/Karl R. Wernhart (Hg.):
Wir und die Anderen. Islam, Literatur und Migration, Wien: Wiener Univer-
sitdtsverlag 1999, S. 29-34.

Goitein, Shlomo Dov Fritz: ,Nachruf auf Josef Horovitz“, in: Der Islam 22
(1935), S. 122-127.

Goldziher, Ignaz: ,,Muhammad Ibn Toumert et la théologie de 1'Islam dans le
Maghreb au XI¢ siecle, in: Jean-Dominique Luciani (Hg.): Le Livre de Mu-
hammad Ibn Toumert, Algier 1903.

Gonnella, Julia: Ein christlich-orientalisches Wohnhaus des 17. Jahrhunderts aus
Aleppo (Syrien). Das ,,Aleppo-Zimmer* im Museum fiir Islamische Kunst,
Staatliche Museen zu Berlin — Preuflischer Kulturbesitz, Mainz: von Zabern
1996.

Grabar, Oleg: ,,The Experience of Islamic Art*, in: Irene Bierman (Hg.): The Ex-
perience of Islamic Art on the Margins of Islam, Reading: Ithaca Press 2005,
S. 11-59.

Grunebaum, Gustave E. von: ,,The problem of cultural influence®, in: Dunning S.
Wilson (Hg.): Islam and medieval Hellenism. Social and cultural perspecti-
ves, London: Variorum Reprints 1976, S. 86-99.

Grunebaum, Gustave E. von: Der Islam II. Die islamischen Reiche nach dem Fall
von Konstantinopel, Frankfurt/M: Fischer 1982.

Gunn, T. Jeremy: ,,Shaping an Islamic Identity. Religion, Islamism, and the State
in Central Asia“, in: Sociology of Religion 64 (2003), S. 389-410.

Ha, Kien Nghi: ,,Deutsche Integrationspolitik als koloniale Praxis®, in: ders. u.a.
(Hg.): re/visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Ras-
sismus, Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Miinster: unrast-
Verlag 2007, S. 113-128.

Ha, Kien Nghi: ,,People of Color. Koloniale Ambivalenzen und historische
Kiampfe®, in: ders. u.a. (Hg.): re/visionen. Postkoloniale Perspektiven von
People of Color auf Rassismus, Kulturpolitik und Widerstand in Deutsch-
land, Miinster: unrast-Verlag 2007, S. 31-40.

Ha, Kien Nghi: ,,Postkoloniale Kritik und Migration. Eine Anndhrung®, in: ders.
u.a. (Hg.): re/visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf
Rassismus, Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Miinster: unrast-
Verlag 2007, S. 41-54.

Ha, Kien Nghi: Hype um Hybriditit. Kultureller Differenzkonsum und postmo-
derne Verwertungstechniken im Spatkapitalismus, Bielefeld: transcript 2005.

Haarmann, Ulrich: ,,Die islamische Moderne bei den deutschen Orientalisten®,
in: Friedrich H. Kochwasser/Hans R. Roemer (Hg.): Araber und Deutsche.
Begegnungen in einem Jahrtausend, Tiibingen u.a.: Erdmann 1974.

Habermas, Jiirgen: Die nachholende Revolution, Frankfurt/M: Suhrkamp 1990.

Haddad, Robert M.: ,,Iconoclasts and Mu‘tazila®, in: Greek Orthodox Theologi-
cal Review 27 (1982), S. 287-305.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Hafez, Kai/Richter, Carola: ,,Das Gewalt- und Konfliktbild des Islams bei ARD
und ZDF. Eine Untersuchung offentlich-rechtlicher Magazin- und Talk-
sendungen, www2.kommunikationswissenschaft-erfurt.de/uploads/bericht_
islam_in_ard_und_zdf_2005_2006.pdf vom 1.3.2007.

Hafez, Kai/Hopp, Gerhard: ,,Gegenwartsbezogene Orientwissenschaft in der
DDR und in den neuen Bundeslidndern: Kontinuitit oder Neubeginn?* in:
Wolf-Hagen Krauth/Ralf Wolz (Hg.): Wissenschaft und Wiedervereinigung.
Asien- und Afrikawissenschaften im Umbruch. Studien und Materialien der
Interdisziplindren Arbeitsgruppe Wissenschaften und Wiedervereinigung,
Berlin: Akademie Verlag 1998, S. 95-163.

Hafez, Kai: ,,Der Machtantritt der Hamas birgt die Chance auf ein Ende der Ge-
walt im Nahen Osten, in: die tageszeitung vom 28.02.2006; http://www.
taz.de/pt/2006/02/28/a0189.1/text.ges,1 vom 1.3.2007.

Hafez, Kai: Die politische Dimension der Auslandsberichterstattung. Das Nah-
ost- und Islambild der tiberregionalen Presse in Deutschland, Baden-Baden:
Nomos 2002.

Hagedorn, Annette: ,,Das Interesse fiir Islamische Kunst in Deutschland im 19.
Jahrhundert®, in: Joachim Gierlichs/Annette Hagedorn (Hg.): Islamische
Kunst in Deutschland, Mainz 2004, S. 16-20.

Hagen, Gottfried: ,,German Heralds of Holy War: Orientalists and Applied Ori-
ental Studies®, in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle
East 24 (2004), S. 145-162.

Hagen, Gottfried/Seidensticker, Tilman: ,,Reinhard Schulzes Hypothese einer is-
lamischen Aufkldarung. Kritik einer historiographischen Kritik®, in: Zeit-
schrift der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft 148 (1998), S. 83-110.

Hamann, Giinther: ,,Ein Uberblick iiber die Geschichte der Erforschung des
nordostlichen und 6stlichen Afrikas®, in: Abenteuer Ostafrika. Der Anteil Os-
terreich-Ungarns an der Erforschung Ostafrikas, Eisenstadt: Amt der Burgen-
landischen Landesregierung 1988, S. 81-124.

Hanisch, Ludmila: ,,Gelehrtenselbstverstindnis, wissenschaftliche Rationalitit
und politische ‘Emotionen’: Ein Nachtrag®, in: Die Welt des Islams 32
(1992), S. 107-123.

Hanisch, Ludmila: Die Nachfolger der Exegeten. Deutschsprachige Erforschung
des Vorderen Orients in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, Wiesbaden:
Harrassowitz 2003.

Hanisch, Ludmilla: ,,Akzentverschiebung. Zur Geschichte der Semitistik und Is-
lamwissenschaft wihrend des ‘Dritten Reichs’, in: Berichte zur Wissen-
schaftsgeschichte 18 (1995), S. 217-226.

Hanisch, Ludmilla: Ausgegrenzte Kompetenz. Portrits vertriebener Orientalisten
und Orientalistinnen 1933-1945, Halle: Orientwissenschaftliches Zentrum
der Martin-Luther Universitidt Wittenberg-Halle 2001.

Hans-Robert Roemer: Deutsche Orientalistik der siebziger Jahre. Thesen, Zu-
standsanalyse, Perspektiven, Deutsche Morgenlidndische Gesellschaft 1972.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 317

Harasym, Sarah (Hg.): Gayatri Chakravorty Spivak. The Post-Colonial Critic —
Interviews, Strategies, Dialogues, London: Routledge 1990.

Haridi, Alexander: Das Paradigma der ,,islamischen Zivilisation* — oder die Be-
griindung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker
(1876-1933), Wiirzburg: Ergon 2005.

Harrison, Christopher: France and Islam in West Africa, 1860-1960, Cambridge:
Cambridge UP 1988.

Hartmann, Angelika (Hg.): Angewandte interdisziplindre Orientforschung. Stand
und Perspektiven im westlichen und stlichen Deutschland; Ergebnisse eines
Kolloquiums an der Universitidt Wiirzburg im Juni 1990, Hamburg: Deut-
sches Orient-Institut 1991.

Hartmann, Angelika/Schliephake, Konrad: Angewandte interdisziplindre Orient-
forschung, Hamburg: Deutsches Orient-Institut Hamburg 1991.

Hartmann, Martin: ,,Das Ultimatum des Panislamismus®, in: Das freie Wort 11
(1911), S. 605-610.

Hattstein, Markus/Delius, Peter (Hg.): Islam. Kunst und Architektur, Kéln: Ko-
nemann 2000.

Heck, Gene W.: Charlemagne, Muhammad and the roots of capitalism, Berlin: de
Gruyter 2006.

Hefner, Robert: ,,Public Islam and the Problem of Democratization®, in: Sociol-
ogy of Religion 62 (2001), S. 491-514.

Hegasy, Sonja: ,,Arabiens Versailles®, in: Die Zeit, 6.5.2004, S. 4.

Heine, Peter: ,,‘Nur wer Hafiz liebt und kennt...’. Berliner Islamwissenschaft.
Ein wissenschaftsgeschichtlicher Uberblick®, in: Gerhard Hopp/Norbert Mat-
tes (Hg.): Berlin fiir Orientalisten, Berlin: Klaus Schwarz 2002, S. 45-58.

Heine, Peter: ,,C. Snouck Hrugronje versus C. H. Becker. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der angewandten Orientalistik®, in: Die Welt des Islams 23 (1984),
S. 378-387.

Heine, Peter: Kulturknigge fiir Nichtmuslime. Ein Ratgeber fiir alle Bereiche des
Alltags, Freiburg: Herder 2001, S. 158.

Hentges, Gudrun: Schattenseiten der Aufklidrung. Die Darstellung von Juden und
,»Wilden* in philosophischen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts, Schwal-
bach: Wochenschau-Verlag 1999.

Herzfeld, Ernst: ,,Die Genesis der islamischen Kunst und das Mshatta-Problem*,
in: Der Islam 1 (1910), S. 27-63, 105-144.

Herzog, Roman (Hg.): Dialogue of Cultures — the Future of Relations between
Western and Islamic Societies (Report on a Conference held at the initiative
of the German President Roman Herzog), Berlin 1999.

Heschel, Susannah: ,,Revolt of the Colonized. Abraham Geiger’s Wissenschaft
des Judentums as a Challenge to Christian Hegemony in the Academy*, in:
New German Critique 77 (1999), S. 61-86.

Hippler, Jochen/Lueg, Andrea: Feindbild Islam oder Dialog der Kulturen, Ham-
burg: Konkret 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Hirschkind, Charles: The Ethical Soundscape. Cassette Sermons and Islamic
Counterpublics, New York: Columbia UP 2006.

Hirsi Ali, Ayaan: Ich klage an. Plddoyer fiir die Befreiung der muslimischen
Frauen, Miinchen, Ziirich: Piper 2004.

Hoenerbach, Wilhelm: Der Orient in der Forschung. Festschrift fiir Otto Spies
zum 5. April 1966, Wiesbaden: Harrassowitz 1967.

Hoffman, Bruce: Terrorismus. Der unerklirte Krieg. Neue Gefahren politischer
Gewalt, Frankfurt/M: Fischer 2002.

Hofheinz, Albrecht: ,,Illumination and Enlightenment Revisited, or: Pietism and
the Roots of Islamic Modernity®, http://folk.uio.no/albrech/Hof-heinz_II-
lumEnlightenment.pdf vom 15.3.2007.

hooks, bell: Outlaw Culture. Resisting Representaions, New York, London:
Routledge 1994.

Hopkirk, Peter: On Secret Service East of Constantinople, Oxford: Oxford UP
1994.

Hopp, Gerhard (Hg.): Mufti-Papiere. Briefe, Memoranden, Reden und Aufrufe
Amin al-Husainis aus dem Exil, 1940-45, Berlin: Klaus Schwarz 2001.

Hopp, Gerhard u.a. (Hg.): Blind fiir die Geschichte? Arabische Begegnungen mit
dem Nationalsozialismus, Berlin: Klaus Schwarz 2004.

Hopp, Gerhard: Bereich Orientforschung im Institut fiir Allgemeine Geschichte,
Typoskript, Berlin 1991, S. 1. ZMO, Nachlass Hopp, Karton 5.9.

Horisch, Jochen: Die ungeliebte Universitit. Rettet die Alma mater!, Miinchen,
Wien: Hanser 2006.

Horner, Karin: ,,Das Islambild der Deutschen: Von Goethe bis Karl May®, in:
Gernot Rotter (Hg.): Die Welten des Islam, Frankfurt/M: Fischer 1993,
S. 206-210.

Horner, Karin/Klemm, Verena (Hg.): Das Schwert des Experten. Peter Scholl-
Latours verzerrtes Araber- und Islambild, Heidelberg: Palmyra 1993.

Horstmann, Axel: Antike Theoria und moderne Wissenschaft. August Boeckhs
Konzeption der Philologie, Frankfurt/M: Peter Lang 1992.

Hourani, Albert: Der Islam im europédischen Denken, Frankfurt/M: Fischer 1994.

Hiibinger, Gangolf/Terwey, Andreas: ,,Ernst Troeltsch: Fiinf Vortrige zu Religi-
on und Geschichtsphilosophie fiir England und Schottland. Der Historismus
und seine Uberwindung (1924)/Christian Thought. Its History and Applica-
tion (1923)%, Berlin, New York: Walter de Gruyter 2006.

Hiibinger, Gangolf: Gelehrte, Politik und Offentlichkeit. Eine Intellektuellenge-
schichte, Gottingen: Vandenhoeck & Rupprecht 2006, S. 190.

Huntington, Samuel P.: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpo-
litik im 21. Jahrhundert, Miinchen: Europaverlag 1996.

Huntington, Samuel: The clash of civilizations and the remaking of world order,
New York: Simon & Schuster 1996.

Hunwick, John (Hg.): The Writings of Central Sudanic Africa. Arabic Literature
of Africa, Bd. 2, Leiden: Brill 1995.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 319

Ibn Haldiin, ‘Abd ar-Rahman M.: al-Muqaddima, ediert von ‘Alf “‘Abd al-Wahid
Wafi, Kairo 1981.

Iliffe, John: Tanganyika under German Rule 1905-1912, Cambridge: Cambridge
UP 1969.

Inden, Ronald: Imagining India, Oxford u.a.: Blackwell 1990.

Jager, Friedrich/Riisen, Jorn: Geschichte des Historismus. Eine Einfiihrung,
Miinchen: Beck 1992.

Jager, Wolfgang: Die islamische Welt und Europa. Begegnung — Zusammenprall
— Dialog? Zur Geschichte des islamischen und des christlichen Kulturkreises,
Berlin: Cornelsen 2002.

Jansen, Johannes J. G.: The Neglected Duty. The Creed of Sadat's Assassins and
Islamic Resurgence in the Middle East, New York: Macmillan u.a. 1986.

Johansen, Baber: ,,Politics and Scholarship: The Development of Islamic Studies
in the Federal Republic of Germany*, in: Tareq Y. Ismael (Hg.): Middle East
Studies. International Perspectives on the State of the Art, New York: Prae-
ger 1990, S. 71-130.

Justin Stagl: ,,Szientistische, hermeneutische und phinomenologische Grundla-
gen der Ethnologie®, in: Wolfdietrich Schmied-Kowarzik/Justin Stagl (Hg.):
Grundfragen der Ethnologie. Beitrige zur gegenwirtigen Theorie-Diskus-
sion, Berlin: Reimer 1993, S. 15-49.

Kalmar, Ivan D./Penslar, Derek J.: ,,Orientalism and the Jews. An Introduction®,
in: ders. (Hg.): Orientalism and the Jews, Hanover, London 2005, S. xiii-xI.

Kalmar, Ivan Davidson/Penslar, Derek J. (Hg.): Orientalism and the Jews, Hano-
ver, London: UP New England 2005.

Kampffmeyer, Georg: ,,Plane perspicere®, in: Die Welt des Islams 1 (1913), S. 1-
6.

Kappert, Petra: ,,Europa und der Orient®, in: Jochen Hippler/Andrea Lueg (Hg.):
Feindbild Islam, Hamburg: Konkret Literatur Verlag 1993, S. 44-76.

Keisinger, Florian/Berger, Roland (Hg.): Wozu Geisteswissenschaften? Kontro-
verse Argumente fiir eine tiberfillige Debatte, Frankfurt, New York: Campus
2003, S. 17-28.

Kelek, Necla: ,,Und bist du nicht von uns, dann bist du des Teufels. Was Integra-
tion heif3t, das kann nicht allein der Islam definieren. Die Gebote des Koran
und Europa®, in: FAZ vom 25.4.2007, S. 36.

Kelek, Necla: Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des tiirkischen Le-
bens in Deutschland, Ké6ln: Kiepenheuer & Witsch 2005.

Kelek, Necla: Islam im Alltag. Islamische Religiositit und ihre Bedeutung in der
Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer Herkunft, Miinster:
Waxmann 2002.

Kemper, Michael (Hg.): Laufende Forschungsarbeiten der Nachwuchsgruppe
(Volkswagen-Stiftung) Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und trans-
nationalen Kontext (18.-20. Jahrhundert) am Seminar fiir Orientalistik und
Indologie der Ruhr-Universitit Bochum, Bochum: RUB 2000.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Kermani, Navid: ,,Der islamistische Traum ist aus“, in: die tageszeitung vom
3.11.2001; http://www.taz.de/pt/2001/11/03/a0106.1/text vom 1.3. 2007.

Kermani, Navid: ,,Moderne und Islam®, erschienen in: Dieter Grimm: (Hg.): 25
Jahre Wissenschaftskolleg zu Berlin 1981-2006, Berlin: Akademie Verlag, S.
229-242.

Kermani, Navid: ,,Zur Zukunft der Islamwissenschaft®, in: Fikrun wa Fann 81
(2005), S. 3, http://www.goethe.de/mmo/priv/1224466-STANDARD. pdf
vom August 2007.

Kermani, Navid: Dynamit des Geistes. Martyrium, Islam und Nihilismus, Got-
tingen: Wallstein 2002.

Keyserling, Hermann Graf: Das Reisetagebuch eines Philosophen, Band I,
Darmstadt: Reichl 1923.

Keyserling, Hermann Graf: Das Reisetagebuch eines Philosophen, ungekiirzte
Ausgabe, Frankfurt, Berlin: Ullstein 1990.

Khaleed, Adeeb: Islam after Communism. Religion and Politics in Central Asia,
Berkeley: University of California Press 2007.

Khatami, Seyed Mohammed: Religiositit und Moderne, Heidelberg: deux mon-
des 2001.

Kiefer, Michael/Seidel, Eberhard: ,,Kultur des Ressentiments®, in: die tageszei-
tung vom 26.11.2005, S. 11.

Kippenberg, Hans G./Seidensticker, Tilman (Hg.): Terror im Dienste Gottes. Die
,Geistliche Anleitung® der Attentiter des 11. September 2001, Frankfurt/M:
Campus 2004.

Kittsteiner, Heinz Dieter: ,,Zum Aufbau der europidischen Kulturgeschichte in
den Stufen der Moderne“, in: Graf, Friedrich Wilhelm (Hg.): ‘Geschichte
durch Geschichte iiberwinden’. Ernst Troeltsch in Berlin, Giitersloh: Giiters-
loher Verl.-Haus 2006.

Klausen, Iytte: ,,Europas neue muslimische Elite®, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte 20 (2005), S. 15-22.

Kohlhammer, Siegfried: ,,.Die Feinde und die Freunde des Islam*, in: Merkur 55
(November 2001), S. 958-978.

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt/M: Suhrkamp 1979.

Kracht, Klaus Grofie: Die zankende Zunft. Historische Kontroversen in Deutsch-
land nach 1945, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2005.

Kriamer, Gudrun: ,,Die islamische Welt im 20. Jahrhundert®, in: Albrecht Noth/
Jurgen Paul (Hg.): Der islamische Orient. Grundziige seiner Geschichte,
Wiirzburg: Ergon 1998, S. 439-502.

Kriamer, Gudrun: ,,On Difference and Understanding. The Use and Abuse of the
Study of Islam®, in: ISIM Newsletter 5 (2000).

Kriamer, Gudrun: Islam, Menschenrechte und Demokratie: Anmerkungen zu ei-
nem schwierigen Verhiltnis, Ladenburg: Gottlieb Daimler- und Karl Benz-
Stiftung 2003.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 321

Kramer, Martin: Ivory Towers on Sand. The Failure of the Middle Eastern Stud-
ies in America, Washington: Washington Institute for Near East Policy 2001.

Krawietz, Birgit: Hierarchie der Rechtsquellen im traditionellen sunnitischen Is-
lam, Berlin: Duncker & Humblot 2002.

Kreiser, Klaus (Hg.): ,,The Early Twentieth Century and its Impact on Oriental
and Turkish Studies®, in: Die Welt des Islams, Sondernummer 38 (1998).
Kremer, Alfred von: Geschichte der herrschenden Ideen des Islams. Der Gottes-

begriff, die Prophetie und Staatsidee, Hildesheim: Georg Olms 1961.

Kroger, Martin: ,,Revolution als Programm. Ziele und Realitit deutscher Orient-
politik im Ersten Weltkrieg®, in: Wolfgang Michalka (Hg), Der Erste Welt-
krieg. Wirkung, Wahrnehmung, Analyse, Miinchen, Ziirich: Piper 1994,
S.366-391.

Kiigelgen, Anke von: Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie
in den Werken ihrer Historiker (18.-19. Jahrhundert), Wiirzburg: Ergon 2002.

Kiing, Hans: Der Islam. Geschichte. Gegenwart. Zukunft, Miinchen, Ziirich: Pi-
per 2004.

Kiittler, Wolfgang/Riisen, Jorn/Schulin, Ernst (Hg.): Geschichtsdiskurs, Band 5,
Frankfurt/M: Fischer 1999.

Lapidus, Ira M.: Islamic Societies, Cambridge: Cambridge UP 1988.

Lepenies, Wolf: ,,Arbeitskreis Moderne und Islam. Empfehlungen fiir eine zu-
kiinftige Forschungsforderung der Islamwissenschaften, in: Ekkehard Ru-
dolph (Red.), Bestandsaufnahme. Kultur- und sozialwissenschaftliche For-
schung iiber die muslimische Welt, Hamburg: Deutsches Orient-Institut
1999, S. 5-14.

Lewis, Bernard: ,,Orientalism. An Exchange®, in: New York Review of Books
29, Nr. 13 (1993), S. 46-48.

Lewis, Bernard: ,,The Question of Orientalism*, in: New York Review of Books
29, Nr. 11 (1993), S. 49-56.

Lewis, Bernard: Die Wut der arabischen Welt. Warum der jahrzehntelange Kon-
flikt zwischen dem Islam und dem Westen weiter eskaliert, Frankfurt/M u.a.:
Campus 2003.

Lockman, Zachary: Contending Visions of the Middle East. The History and
Politics of Orientalism, Cambridge: Cambridge UP 2004.

Loimeier, Roman (Hg.): Die islamische Welt als Netzwerk. Moglichkeiten und
Grenzen des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext, Wiirzburg: Ergon
2000.

Loimeier, Roman: ,,Edward Said und der deutschsprachige Orientalismus: Eine
kritische Wiirdigung®, in: Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir kritische Afri-
kastudien 2 (2001), S. 63-85.

Lorey, Isabell: ,,Weilsein und Immunisierung. Zur Unterscheidung zwischen
Norm und Normalisierung®, in: http://translate.eipcp.net/strands/03/lorey-
strandsO1de vom 10.10.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Liiders, Michael: Im Herzen Arabiens. Stolz und Leidenschaft. Begegnung mit
einer zerrissenen Kultur, Freiburg: Herder 2004.

Macfie, Alexander Lyon: Orientalism. A Reader, New York: New York UP
2000.

Mahmood, Saba: Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject,
Princeton: Princeton UP 2004.

Malik, Jamal: Islamische Gelehrtenkultur in Nordindien. Entwicklungsgeschichte
und Tendenzen am Beispiel von Lucknow, Leiden, New York, Koln: Brill
1997.

Malik, Jamal: Islamisierung in Pakistan, 1977-1984. Untersuchungen zur Auflo-
sung autochthoner Strukturen, Wiesbaden: Steiner 1989.

Mallmann, Klaus-Michael/Ciippers, Martin: Halbmond und Hakenkreuz. Das
Dritte Reich, die Araber und Palistina, Darmstadt: WBG 2006.

Mangold, Sabine: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft®. Die deutsche Orientalis-
tik im 19. Jahrhundert, Wiesbaden: Franz Steiner Verlag 2004.

Manji, Irshad: Der Aufbruch. Pliddoyer fiir einen aufgekldrten Islam, Frank-
furt/M: Eichborn 2003.

Marzolph, Ulrich: ,Islamische Kultur als Gedéchtniskultur. Fachspezifische
Uberlegungen anhand des Fallbeispiels Iran®, in: Der Islam 75 (1998),
S. 296-317.

MaB, Sandra, Weile Helden — Schwarze Krieger. Zur Geschichte kolonialer
Minnlichkeit in Deutschland 1918-1964, K6ln u.a.: Bohlau-Verlag 2006.
May, Carola: Die Kopftuchdebatte in Frankreich, Hamburg: Magisterarbeit 2005.
Mayeur-Jaouen, Catherine (Hg.): Saints et héros du Moyen-Orient contemporain,

Paris: Maisonneuve et Larose 2002.

McCants, William (Hg.): Militant Ideology Atlas, Combating Terrorism Center,
US Military Academy, November 2006.

McEwan, Dorothea: Habsburg als Schutzmacht der Katholiken in Agypten, Kai-
ro: Schriften des oOsterreichischen Kulturinstituts Kairo 1982.

Meier, Christian: Die Welt der Geschichte und die Provinz des Historikers. Drei
Uberlegungen, Berlin: Wagenbach 1989.

Melka, R. L.: ,,Max Freiherr von Oppenheim. Sixty Years of Scholarship and Po-
litical Intrigue in the Middle East®, in: Middle Eastern Studies 9 (1973),
S. 81-93.

Meriwether, Magaret L. und Judith E. Tucker (Hg.): Social History of Women
and Gender in the Modern Middle East, Boulder Westview Press 1999.

Michael Landmann: Fundamental-Anthropologie, Bonn: Bouvier 1984.

Mir-Hosseini, Ziba: Marriage on Trial. A Study of Islamic Family Law Iran and
Morocco Compared, London, New York: Tauris 2000.

Morrone, Giovanni: Incontro di civilta. L'Islamwissenschaft di Carl Heinrich Be-
cker, Napoli: Liguori 2006.

Motzki, Harald: ,,Dating Muslim Traditions: A Survey*, in: Arabica. Journal of
Arabic and Islamic Studies 52 (2005), S. 204-253.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 323

Motzki, Harald: Die Anfidnge der islamischen Jurisprudenz. Ihre Entwicklung in
Mekka bis zur Mitte des 2./8. Jahrhunderts, Stuttgart: Steiner 1991.

Miiller, Friedrich Max: Indien in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung. Vorle-
sungen gehalten an der Universitdt Cambridge, tibers. v. C. Capeller, Leipzig:
Engelmann 1884.

Miiller, Guido (Hg.): Carl Heinrich Becker. Internationale Wissenschaft und na-
tionale Bildung, K6ln: Bohlau 1997.

Miiller, Herbert L.: Islam, Gihad (,,Heiliger Krieg®) und das Deutsche Reich,
Frankfurt/M u.a.: Peter Lang 1991.

Miiller, Klaus E.: ,Ethnicity, Ethnozentrismus und Essentialismus®, in: Wolf-
gang EBbach (Hg.): wir/ihr/sie. Identitdt und Alteritét in Theorie und Metho-
de, Wiirzburg: Ergon 2000, S. 317-343.

Miinkler, Herfried: Die neuen Kriege. Reinbeck: Rowohlt *2002.

Musharbash, Yassin: Die neue Al-Qaida. Innenansichten eines lernenden Terror-
netzwerks, Koln: Kiepenheuer & Witsch 2006.

Nagel, Tilman: ,,Die Ebenbiirtigkeit des Fremden. Uber die Aufgaben arabisti-
scher Lehre und Forschung in der Gegenwart*, in: Zeitschrift der Deutschen
Morgenliandischen Gesellschaft 148 (1998), S. 367-378.

Nagel, Tilman: Das islamische Recht. Eine Einfiihrung, Westhofen: WVA-
Verlag 2001.

Nagel, Tilman: Islam. Die Heilsbotschaft des Korans und ihre Konsequenzen,
Westhofen: WV A 2001.

Naumkin, Vitalij V.: Radical Islam in Central Asia. Between Pen and the Rifle
(Soviet Bloc and After), Lanham u.a.: Rowman & Littlefield 2005.

Noor, Farish A.: Writings on the War on Terror, New Delhi: Global Media Pub-
lications 2006.

Noth, Albrecht/Paul, Jiirgen (Hg.): Der islamische Orient. Grundziige seiner Ge-
schichte, Wiirzburg: Ergon 1998.

Noth, Albrecht: Quellenkritische Studien zu Themen, Formen und Tendenzen
frithislamischer Geschichtsiiberlieferung. Themen und Formen, Bonn 1973.
(Bonner Orientalistische Studien 25)

Oesterheld, Christina: ,,Problems of Teaching Urdu in Germany: A Foreigner’s
Reflections on the Status of Urdu“, in: The Annual of Urdu Studies 17
(2002), S. 125-137.

O'Fahey, Sean R. (Hg.): The Writings of Eastern Sudanic Africa. Arabic Litera-
ture of Africa, Bd. 1, Leiden: Brill 1994.

Ohlig, Karl-Heinz: ,,Wir miissen uns wehren. Appell fiir eine neue Islamwissen-
schaft®, in: FAZ vom 21.11.2006, S. 41 und 43.

Olcott, Martha Brill: Roots of Radical Islam in Central Asia. (Carnegie Papers
77), Washington 2007.

Ouzane, Lahoucine (Hg.): Islamic Masculinities, London, New York: Zed Books
2006.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Paret, Rudi: Arabistik und Islamkunde an deutschen Universitdten. Deutsche Ori-
entalisten seit Theodor Noldeke, Wiesbaden: Otto Harrassowitz 1966.

Patricia Crone: ,,‘Jihad’. Idea and history“, in: www.opendemocracy.net/faith-
europe_islam/jihad_4579.jsp vom 30.10.2007.

Patricia Crone: ,,What do we actually know about Mohammed?*, www.opende-
mocracy.net/faith-europe_islam/mohammed_3866.jsp vom 30.10.2007.

Paul, Jiirgen: Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittel-
asien im 15. Jahrhundert, Berlin, New York: de Gruyter 1991.

Pernau, Margrit: ,,Global history. Wegbereiter fiir einen neuen Kolonialismus®,
in: geschichte-transnational 2004, http://geschichte-transnational.clioon-
line.net/forum/id =572&count=26&recno=25&type= diskussionen&sort= da-
tumé&order=down&segment=16 vom 16.9.2007.

Pernau, Margrit: ,, Transkulturelle Geschichte und das Problem der universalen
Begriffe. Muslimische Biirger im Delhi des 19. Jahrhunderts®, in: Birgit
Schébler (Hg.): Area Studies und die Welt. Weltregionen und neue Globalge-
schichte, Wien: Mandelbaum 2007 (im Druck).

Pflitsch, Andreas: Mythos Orient. Eine Entdeckungsreise. Freiburg u.a.: Herder
2003.

Philipp, Thomas: ,,Geschichtswissenschaft und die Geschichte des Nahen Os-
tens*, in: Saeculum 1 (1994), S. 166-178.

Piesche, Peggy: ,.Das Ding mit dem Subjekt, oder: Wem gehort die Kritische
Weillseinsforschung?®, in: diess. u.a. (Hg.): Mythen, Masken und Subjekte.
Kritische WeiBseinsforschung in Deutschland, Miinster: unrast-Verlag 2005,
S. 14-17.

Piesche, Peggy: ,,.Der ‘Fortschritt’ der Aufkldrung. Kants ‘Race’ und die Zentrie-
rung des weiffen Subjekts®, in: diess. u.a. (Hg.): Mythen, Masken und Sub-
jekte. Kritische WeiBseinsforschung in Deutschland, Miinster: unrast-Verlag
2005, S. 30-39.

Plumelle-Uribe, Rosa Amelia: Weisse Barbarei. Vom Kolonialrassismus zur
Rassenpolitik der Nazis, Ziirich: Rotpunktverlag 2004.

Pollock, Sheldon: ,,Deep Orientalism? Notes on Sanskrit and Power Beyond the
Raj*, in: Carol Breckenridge/Peter van der Veer (Hg.): Orientalism and the
Postcolonial Predicament. Perspectives on South Asia, Philadelphia: Penn-
sylvania UP 1993, S. 76-133.

Preissler, Holger: Die Anfinge der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft,
Gottingen 1995 [Erweiterter Sonderdruck aus der ZDMG, Band 145/2].

Pritsch, Erich: ,,Georg Kampffmeyer®, in: Die Welt des Islams 18 (1936), S. 1-
11.

Quellien, Alain: La politique musulmane dans 1'Afrique Occidentale Frangaise ,
Paris: Emile Larose 1910.

Radtke, Bernd: ,,Von des Chisers Hiandeln und schmutzigen Tricks“ in: Der Is-
lam 81 (2004), S. 96-114.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 325

Radtke, Bernd: Autochthone islamische Aufkldrung im 18. Jahrhundert. Theore-
tische und filologische Bemerkungen. Fortfithrung einer Debatte, Utrecht:
Houtsma Stichting 2000.

Radtke, Bernd: Neue kritische Ginge. Zu Stand und Aufgaben der Sufikfor-
schung, Utrecht: Houtsma 2005.

Reinshagen, René: ,,Soziologisches Denken des Fremden®, in: Jennifer Wasmuth
(Hg.): Zwischen Fremd- und Feindbildern. Interdisziplinire Beitrige zu Ras-
sismus und Fremdenfeindlichkeit, Miinster: LIT 2000, S. 162-197.

Richter-Bernburg, Lutz: , Islamwissenschaft®, in: Florian Keisinger/Roland Ber-
ger (Hg.): Wozu Geisteswissenschaften? Kontroverse Argumente fiir eine
tiberfillige Debatte, Frankfurt, New York: Campus 2003, S. 124-130.

Riexinger, Martin: Sana’ullah Amritsart (1868-1948) und die Ahl-i Hadis im
Punjab unter britischer Herrschaft, Wiirzburg: Ergon 2004.

Rinn, Louis: Marabouts et Khouans, Etude sur I'Islam en Algérie, Algier: Adol-
phe Jourdan 1884.

Ritter, Hellmut: ,,Carl Heinrich Becker als Orientalist®, in: Der Islam 24 (1937),
S. 175-85.

Roche-Mahdi, Sarah: ,,The Cultural and Intellectual Background of German Ori-
entalism®, in: Azim Nanji (Hg.): Mapping Islamic Studies. Genealogy, Con-
tinuity and Change, Den Haag: Mouton de Gruyter 1997, S. 108-127.

Rodinson, Maxime: Die Faszination des Islam, Miinchen: Beck 1991.

Rohe, Mathias: Der Islam. Alltagskonflikte und Losungen, Freiburg u.a.: Herder
2001.

Rosen, Friedrich: Aus einem diplomatischen Wanderleben, Bd. 3-4, Wiesbaden:
Limes Verlag 1959.

Rosenthal, Franz: ,Die Krise der Orientalistik®, in: Fritz Steppat (Hg.): XXI.
Deutscher Orientalistentag vom 24. bis 29. Mirz 1980 in Berlin. Vortrige,
Wiesbaden: Steiner 1983, S. 10-21.

Rosenthal, Franz: The Muqaddimah. An Introduction to History, 3 Bde., Prince-
ton: Princeton UP 1967.

Rotter, Gernot: Allahs Plagiator. Die publizistischen Raubziige des ,,Nahostex-
perten* Gerhard Konzelmann, Heidelberg: Palmyra 1992.

Rotter, Gernot: Die Stellung des Negers in der islamisch-arabischen Gesellschaft
bis zum XVI. Jahrhundert, Bonn: Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit
1966.

Roy, Olivier: The New Central Asia. The Creation of Nations, London: Tauris
2000.

Roy, Olivier: Globalized Islam. The search for a new ummah, London: Hurst
2004.

Rubin, Barry/Rubin, Judith C. (Hg.): Anti-American Terrorism and the Middle
East. A Documentary Reader, Oxford: Oxford UP 2002.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Rudolph, Eckehard: Bestandsaufnahme. Kultur- und Sozialwissenschaftliche
Forschung iiber die muslimische Welt in der Bundesrepublik Deutschland,
Hamburg: Deutsches Orient-Institut 1999.

Rudolph, Ekkehard: Westliche Islamwissenschaft im Spiegel muslimischer Kri-
tik. Grundziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion,
Berlin: Klaus Schwarz 1991.

Riisen, Jorn: Kultur macht Sinn, Kéln, Weimar: Bohlau 2006.

Sabine Hark: Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Feminismus,
Frankfurt/M: Suhrkamp 2005.

Sachau, Eduard: Bericht iiber die Eroffnung des Seminars fiir Orientalische Spra-
chen an der koniglichen Friedrich-Wilhelms-Universitit zu Berlin und einige
auf das Seminar beziigliche Schriftstiicke, Berlin: Im Comm.-Verlag bei A.
Asser 1888.

Safranski, Riidiger: Nietzsche. Auswahl seiner Texte, Miinchen: dtv 1999.

as-Sahrastani, M. Abl al-Fath: al-Milal wa an-nihal, Bd. 1, Beirut o. J.

Said, Edward: Orientalism. New York: Vintage Books 2003 [11978].

Salvatore, Armando: Islam and the Political Discourse of Modernity, Reading:
Ithaca 1999.

Schébler, Birgit: ,,Das Studium der Weltregionen (Area Studies) zwischen Fach-
disziplinen und der Offnung zum Globalen: Eine wissenschaftsgeschichtliche
Anniherung®, in: diess., Area Studies und die Welt. Weltregionen und neue
Globalgeschichte, Wien: Mandelbaum Verlag 2007, S. 11-44.

Schébler, Birgit: ,,Konstruktionen des Selbst als Wissenschaft. Anmerkungen ei-
ner Nahost-Historikerin zu Leben und Werk Edward Saids®, in: Alf Liidt-
ke/Rainer Prass (Hg.): Gelehrtenleben. Wissenschaftspraxis in der Neuzeit,
Gottingen: Bohlau 2007 (im Druck).

Schébler, Birgit: ,,Vorwort®, in: diess., Area Studies und die Welt. Weltregionen
und neue Globalgeschichte, Mandelbaum Verlag: Wien 2007, S. 7-10.

Schébler, Birgit: Area Studies und die Welt. Weltregionen und neue Globalge-
schichte, Wien: Mandelbaum Verlag 2007.

Schébler Birgit: ,,Civilizing Others: Global Modernity and the Local Boundaries
(French/German, Ottoman, and Arab) of Savagery®, in: diess./Leif Stenberg
(Hg.): Globalization and the Muslim World. Culture, Religion and Moder-
nity, Syracuse UP 2004, S. 3-29.

Schébler, Birgit/Stenberg, Leif (Hg.): Globalization and the Muslim World. Cul-
ture, Religion and Modernity, with a Foreword by Roy Mottahedeh, Syra-
cuse: Syracuse UP 2004.

Schenk, Arnfrid: ,,1001 Hiirden. Nach dem 11. September wuchs das Interesse an
den Islamwissenschaften. Warum sie dennoch nicht zum Massenfach wer-
den®, in: Die Zeit vom 21.02.2002, S. 73.

Schiffer, Sabine: ,,Musliminnen in Deutschland. Von Kronzeugen und Halb-
wahrheiten®, http://qantara.de/webcom/show_article.php?wc_c=469&wc_
id=501 vom 1.3.2007.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 327

Schiffer, Sabine: Die Darstellung des Islams in der Presse. Sprache, Bilder, Sug-
gestionen. Eine Auswahl von Techniken und Beispielen, Erlangen, Niirnberg
(Dissertation) 2004.

Schild, Hartmut/Wild, Stefan (Hg.): Norm und Abweichung. Akten des 27. Deut-
schen Orientalistentages (Bonn, 28. September bis 2. Oktober 1998), Wiirz-
burg: Ergon 2001.

Schimmel, Annemarie: Auf den Spuren der Muslime. Mein Leben zwischen den
Kulturen, hg. von Hartmut Bobzin/Navid Kermani, Freiburg, Basel, Wien:
Herder 2002.

Schimmel, Annmarie: ,,Der islamische Orient. Wege seiner Vermittlung nach
Europa®, in: Jochen Golz (Hg.): Goethes Morgenlandfahrten. West-Ostliche
Begegnungen, Frankfurt/M: Insel 1999, S. 16-28.

Scholler, Marco: Methode und Wahrheit in der Islamwissenschaft: Prolegomena,
Wiesbaden: Harrassowitz 2000.

Schonig, Hanne (Hg.): Ausgegrenzte Kompetenz. Portrits vertriebener Orienta-
listen und Orientalistinnen 1933-1945, Halle/Saale: OWZ 2001.

Schulin, Ernst: Die weltgeschichtliche Erfassung des Orients bei Hegel und Ran-
ke, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1958.

Schulze, Reinhard: ,,Das islamische achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer histo-
riographischen Kritik®, in: Die Welt des Islams 30 (1990), S. 140-159.

Schulze, Reinhard: ,,Die islamische Welt in der Neuzeit (16.-19. Jahrhundert)®,
in: Albrecht Noth/Jiirgen Paul (Hg.): Der islamische Orient. Grundziige sei-
ner Geschichte, Wiirzburg: Ergon 1998, S. 333-405.

Schulze, Reinhard: ,,Orientalistik und Orientalismus®, in: Werner Ende/Udo
Steinbach (Hg.): Der Islam in der Gegenwart. Miinchen: Beck 2005, S. 755-
767.

Schulze, Reinhard: ,,Rasse, Klasse und Kultur®, in: Gewerkschaftliche Monats-
hefte 11-12/2001, S. 670-678.

Schulze, Reinhard: ,,Was ist die islamische Aufkldrung?‘, in: Die Welt des Is-
lams 36 (1996), S. 276-325.

Schiitte, Hans-Wilm: Die Asienwissenschaften in Deutschland. Geschichte,
Stand und Perspektiven, Hamburg: IFA 2002.

Scott, David: ,,The Construction of Postcolonial Studies“, in: Ania Loomba u.a.
(Hg.): Postcolonial Studies and Beyond, Durham, London: Duke UP 2005, S.
385-400

Seiffert, Helmut: Einfiihrung in die Wissenschaftstheorie, 2. Bd., Miinchen: Beck
1970.

Sen, Amartya: Die Identititsfalle. Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt,
Miinchen: Beck 2007.

Senghaas, Dieter: ,,Schluss mit der Fundamentalismus-Debatte! Pliadoyer fiir eine
Reorientierung des interkulturellen Dialogs®, in: Blétter fiir deutsche und in-
ternationale Politik 40 (1995), S. 180-191.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Sezgin, Hilal: ,,Stolzes Vorurteil®, in: die tageszeitung vom 20.09.2006: 11;
www.taz.de/pt/2006/09/20/a0138.1/text vom 1.3.2007.

Sharpe, Jenny: ,,Figures of Colonial Resistance®, in: Bill Ashcroft/Gareth Grif-
fiths/Helen Tiffin (Hg.): The Post-Colonial Studies Reader, London, New
York: Routledge 2004, S. 99-103.

Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kulturtheoretische
Schriften, Frankfurt/M: Fischer 1996.

Slaje, Walter: ,,Was ist und welchem Zweck dient Indologie? Tractatus irae®, in:
ZDMG 153 (2003), S. 311-331.

Slatin, Rudolph: Feuer und Schwert im Sudan, Leipzig: F. A. Brockhaus 1895/
1922.

Sloterdijk, Peter: Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch, Frank-
furt/M: Suhrkamp 2006.

Sokefeld, Martin (Hg.): Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Per-
spektiven auf Einwanderer aus der Tiirkei, Bielefeld: transcript 2004.

Sosemann, Bernd: ,,Das ‘erneuerte Deutschland’. Ernst Troeltschs politisches
Engagement im Ersten Weltkrieg®, in: Horst Renz/Friedrich Wilhelm Graf
(Hg.): Troeltsch-Studien, Bd. 3, Protestantismus und Neuzeit, Giitersloh
1984, S. 120-144.

Spann, Korbinian: Der, Die, Das Fremde. Juden und judische Religion als Para-
digma einer Philosophie des Fremden, Berlin: LIT 2006.

Spivak, Gayatri Chakravorty: ,,Can the Subaltern Speak?*, in: Cary Nel-
son/Lawrence Grossberg (Hg.): Marxism and the Interpretation of Culture,
London, Hampshire: MacMillan Education 1988, S. 271-313.

Sprondel, Walter M.: ,,Uber das Verhiltnis der Soziologie zu den Geisteswissen-
schaften®, in Florian Keisinger/Steffen Seischab (Hg.): Wozu Geisteswissen-
schaften? Kontroverse Argumente fiir eine iiberfillige Debatte, Frankfurt,
New York: Campus 2003, S. 163-167.

Stauth, Georg: Islam und westlicher Rationalismus. Der Beitrag des Orientalis-
mus zur Entstehung der Soziologie, Frankfurt/M: Campus 1993.

Steinbach, Udo: ,,Neuere Entwicklungen in der deutschen gegenwartsbezogenen
Nahost-Wissenschaft®, in: Marion Gebhardt (Hg.): Institutionen der gegen-
wartsbezogenen Orient-Forschung und -Information in der Bundesrepublik
Deutschland und Berlin (West), Hamburg: Deutsches Ubersee-Institut 1991,
S. IV-XXIV.

Steinbach, Udo: Dhat al-Himma. Kulturgeschichtliche Untersuchungen zu einem
arabischen Volksroman, Wiesbaden: Steiner 1972.

Steinberg, Guido: Der nahe und der ferne Feind. Die Netzwerke des islamisti-
schen Terrorismus, Miinchen: Beck 2005.

Steppat, Fritz: ,,Wissenschaftliche Nachrichten: Contemporary Middle East Stud-
ies in Germany*, in: ZDMG 126 (1976), S. 8-13.

Subrahmanyam, Sanjay: ,,Connected histories. Notes towards a reconfiguration
of early modern Eurasia®“, in: Modern Asian Studies 31 (1997), S. 735-62.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE | 329

as-Surl, Abu Mus‘ab: Da‘wa al-muqawama al-islamiya al-‘alamiya (Aufruf zum
weltweiten islamischen Widerstand), 0.0., 2004.

Sykes, Christopher: Wassmuss, the German Lawrence, New York: Longmans,
Green&Co. 1936.

Tibi, Bassam: Die Verschworung. Das Trauma arabischer Politik, Hamburg:
Hoffmann und Campe 1993.

Tibi, Bassam: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft
und Fundamentalismus, Hamburg: Hoffmann und Campe 1995.

Todorov, Tzvetan: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frank-
furt/M: Suhrkamp 2005.

Toprak, Ahmet: Das schwache Geschlecht — die tiirkischen Minner. Zwangshei-
rat, hiusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, Freiburg : Lambertus Verlag
2005.

Trautner, Bernhard J.: Der interkulturelle Dialog unter dem Druck des Funda-
mentalismus-Paradigmas, in: Orient 36 (1995), S. 228-241.

Troeltsch, Ernst: Der Historismus und seine Probleme, Tiibingen: Mohr 1922.

Turner, Bryan: Orientalism, postmodernism and globalism, London: Routledge
1994.

Tworuschka, Monika: ,,Islam und Vorurteile. Vorurteile und andere Urteilsfor-
men*, in: Albrecht Noth/Jiirgen Paul (Hg.): Der islamische Orient. Grundzii-
ge seiner Geschichte, Wiirzburg: Ergon 1998, S. 15-24.

Vahiduddin, Syed: ,,Islamic Experience in Contemporary Thought®, in: Christian
W. Troll (Hg.): Islam in India. Studies and Commentaries, Bd. 3, Delhi: Cha-
nakya Publications 1986.

Vahiduddin, Syed: Indisch-moslemische Werterlebnisse als Parallele zu européi-
schen Kulturwandlungen, Leipzig: J. A. Barth 1937.

Varisco, Daniel M.: Islam Obscured. The Rhetoric of Anthropological Represen-
tation, New York u.a.: Palgrave Macmillan 2005.

Vasilev, Aleksandr A.: Byzance et les Arabes, Bd.1: La Dynastie d'Amorium,
Briissel: Inst. de Philologie et d'Histoire Orientales 1935.

Vernoit, Stephen: ,,Islamic Art and Architecture. An Overview of Scholarship
and Collecting, c. 1850-1950%, in: Stephen Vernoit (Hg.): Discovering Is-
lamic Art. Scholars, Collectors and Collections, 1850-1950, London, New
York 2000, S. 1-61.

Voigt, Wolfgang (Hg.): Deutscher Orientalistentag: Vortrige. Vom 21. bis 27.
Juli 1968 in Wiirzburg, Teil 1. 1969, Zeitschrift der Deutschen Morgenlidndi-
schen Gesellschaft: Supplement; 1, S. XXXI.

Waardenburg, Jacques: ,,The Study of Islam in German Scholarship®, in: Azim
Nanji (Hg.): Mapping Islamic Studies. Genealogy, Continuity and Change,
Den Haag: Mouton de Gruyter, 1997, S. 1-32.

Wadud, Amina: Inside the Gender Jihad. Women's Reform in Islam, Oxford:
Oneworld 2006.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Wehler, Hans-Ulrich: Geschichte und Soziologie, Koln: Kiepenheuer & Witsch,
1976.

Wehler, Hans-Ulrich: ,,Verblendetes Harakiri. Der Tiirkei-Beitritt zerstort die
EU*, in: Aus Politik und Zeitgeschichte (APuZ), Nr. 33-34, 9. August 2004.

Wehler, Hans-Ulrich: Bismarck und der Imperialismus, Frankfurt/M: Fischer
1985.

Weidner, Stefan: ,,Zum Kampf der Waffen und Begriffe. Uber harte und weiche
Islamdeutungen®, in: Merkur 662 (2004), S. 500-509.

Weiss, Holger: ,,German Images of Islam in West Africa®, in: Sudanic Africa 11
(2000), S. 53-94.

White, Hayden: Die Bedeutung der Form. Erzidhlstrukturen in der Geschichts-
schreibung, Frankfurt/M: Fischer 1990, S. 23, 43-44.

Wild, Stefan: ,,.Der Friedenspreis und Annemarie Schimmel. Eine Nachlese®, in:
Die Welt des Islams 36 (1996), S. 107-122.

Wild, Stefan: ,,National Socialism in the Arab Near East between 1933 and
1939%, in: Die Welt des Islams 25 (1985), S. 126-173.

Windisch, Ernst: Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertums-
kunde, Reprint von 1917-21, Berlin, New York: de Gruyter 1992.

Wittkau, Annette: Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des Problems, 2.
Aufl., Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1994.

Woldan, Erich: ,,Osterreichische Forscher in Ostafrika und ihre Publikationen®,
in: Abenteuer Ostafrika. Der Anteil Osterreich-Ungarns an der Erforschung
Ostafrikas, Eisenstadt: Amt der Burgenldndischen Landesregierung 1988, S.
125-8.

Wollrad, Eske: Weillsein im Widerspruch. Feministische Perspektiven auf Ras-
sismus, Kultur und Religion, Konigstein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag
2005.

Wunsch, Cornelia (Hg.): XXV. Deutscher Orientalistentag, vom 8. bis 13.4.1991
in Miinchen. Vortrige, Stuttgart: Steiner 1994.

Wiistenfeld, Ferdinand: Geschichte des Fatimiden Chalifates, Gottingen 1880-81
u. 1890.

Young, Robert: White Mythologies. Writing History and the West, London, New
York: Routledge 1990.

Young, Robert: Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race, London,
New York: Routledge 1996.

Zach, Michael: Osterreicher im Sudan von 1820 bis 1914, Wien: Veroffentli-
chungen des Instituts fiir Afrikanistik und Agyptologie der Universitit Wien
1985.

Zinflou, Sascha: ,,Entwurfsmuster des deutschen Rassismus. Ein theoretischer
Uberblick®, in: Kien Nghi Ha/Nicola Lauré al-Samarai/Sheila Mysorekar
(Hg.): re/visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Ras-
sismus, Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Miinster: unrast-
Verlag 2007, S. 55-64.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Ludwig Ammann, geb. 1961, ist Filmverleger, Publizist und Islamwissenschaft-
ler in Freiburg/Breisgau. Zuletzt erschienen Was stimmt? Islam — Die wichtigsten
Antworten, Freiburg 2007, und Der Islam am Wendepunkt: Liberale und konser-
vative Reformer einer Weltreligion (hg. mit Katajun Amirpur), Freiburg 2006.

Tim Epkenhans, geb. 1972, ist Leiter der OSZE-Akademie in Bischkek, Kirgi-
sistan. Zurzeit forscht er im Rahmen eines Oral History-Projektes zu den Ursa-
chen des Biirgerkrieges in Tadschikistan. Zuletzt erschien The OSCE’s Dilemma
in Central Asia (OSCE Yearbook 2006), Baden-Baden 2007.

Bert G. Fragner, geb. 1941, ist Professor fiir Iranistik und leitet zurzeit das Institut
fiir Tranistik der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften. Seine For-
schungsschwerpunkte sind u.a. die Kultur-, Wirtschafts- und Gesellschaftsge-
schichte Irans, Afghanistans, des islamischen Indiens und Mittelasiens vom spé-
ten Mittelalter bis zum 20. Jahrhundert; zu seinen zahlreichen Veroffentlichun-
gen gehoren: Die ,, Persophonie: Regionalitdt, Identitdt und Sprachkontakt in
der Geschichte Asiens, Berlin 1999, und Zentralasien, 13. bis 20. Jahrhundert.
Geschichte und Gesellschaft (hg. mit A. Kappeler), Wien 2006.

Ulrike Freitag, geb. 1962, ist Direktorin des Zentrum Moderner Orient in Berlin
und Professorin fiir Islamwissenschaft an der FU Berlin. Thre zuletzt erschienene
Monographie ist Indian Ocean Migrants and State Formation in Hadhramaut,
Leiden 2003. Zurzeit arbeitet sie iiber die Stadtgeschichte von Jidda. Weitere
Forschungsinteressen sind moderne arabische Historiographie und die globalge-
schichtliche Verortung des Vorderen Orients.

Jan-Peter Hartung, geb. 19609, ist seit Herbst 2007 Lecturer for the Study of Is-
lam an der School of Oriental and African Studies in London. Zuletzt erschienen

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

Viele Wege und ein Ziel. Leben und Werk von Sayyid Abii I-Hasan ‘Ali al-Hasanit
Nadwt (1914-1999), Wiirzburg 2004, und Islamic Education, Diversity, and Na-
tional Identity. Dini Madaris in India Post 9/11 (hg. mit H. Reifeld), London
2006.

Benjamin Jokisch ist seit Februar 2006 als Privatdozent fiir Islamwissenschaft
an der Universitit Hamburg titig. Seine Forschungen konzentrieren sich derzeit
auf die Entwicklung des islamischen Rechts in transkulturellen Kontexten. Die
jiingste Veroffentlichung trigt den Titel Islamic Imperial Law. Hariin al-Rashid's
Codification Project, Berlin/New York 2007.

Navid Kermani, geb. 1967, ist habilitierter Islamwissenschaftler und war bis
2003 Long Term Fellow am Wissenschaftskolleg zu Berlin. Heute lebt er als
freier Schriftsteller in Koln. Zuletzt erschien von ihm die Monographie Der
Schrecken Gottes. Attar, Hiob und die metaphysische Revolte, Miinchen 2005,
und der Roman Kurzmitteilung, Ziirich 2007.

Lorenz Korn, geb. 1966, ist Professor fiir Islamische Kunstgeschichte und Ar-
chiologie an der Universitit Bamberg. Forschungsschwerpunkte sind Architektur
und Baudekor in den Kerngebieten der islamischen Welt (11.-16. Jh.), Metallar-
beiten, Epigraphik und Numismatik. Zuletzt erschienen Ayyubidische Architektur
in Agypten und Syrien, Heidelberg 2004, Governing the Holy City (hg. mit J.
Pahlitzsch), Wiesbaden 2004, und Bosra — Islamische Architektur und Archdiolo-
gie (Hg.), Rahden/Westf. 2005.

Gudrun Kramer, geb. 1953, ist Professorin fiir Islamwissenschaft an der Freien
Universitit Berlin. Forschungsschwerpunkte sind Geschichte, Politik und Gesell-
schaft des Modernen Vorderen Orients, islamische Bewegungen und islamisch-
politische Theorie. Zuletzt erschienen Geschichte des Islam, Miinchen 2005, und
Speaking for Islam: Religious Authorities in Muslim Societies, Leiden 2006.

Birgit Krawietz ist habilitierte Islamwissenschaftlerin und arbeitet gegenwirtig
als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Berliner Zentrum Moderner Orient. Von
ihr sind u.a. erschienen: Die Hurma: Schariatrechtlicher Schutz vor Eingriffen in
die korperliche Unversehrtheit nach arabischen Fatwas des 20. Jahrhunderts,
Berlin 1991, und Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam,
Berlin 2002.

Roman Loimeier, seit kurzem Professor am Department of Religions (Islamic
Studies), University of Florida, Gainesville, studierte Ethnologie, Religionswis-
senschaft, Soziologie und Islamwissenschaft an den Universititen Freiburg, Lon-
don (SOAS) und Bayreuth. Seit 1981 umfangreiche Forschungen in Afrika (Se-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 333

negal, Nigeria, Tansania) und zahlreiche Vertffentlichungen zum Themenfeld
‘Geschichte und Entwicklung islamischer Gesellschaften in Afrika’.

Mariam Popal, Freie Wissenschaftlerin und Lehrbeauftragte an der Albert-
Ludwigs-Universitidt Freiburg. Promotion an der Universitdt Hamburg iiber die
Konstruktion der Scharia als religioses Recht im Rahmen postkolonialer Theo-
rien. Zuletzt erschien ,,Kopftiicher HipHop — Korper sprechen schweigend (ande-
re) Geschichten® in: Kien Nghi Ha u.a. (Hg.), re/visionen. Postkoloniale Per-
spektiven von People of Color auf Rassismus, Kulturpolitik und Widerstand in
Deutschland, Miinster 2007.

Abbas Poya, geb. 1967, ist wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl Islamwis-
senschaft an der Universitdt Freiburg. Von ihm sind u.a. erschienen: Anerken-
nung des Igtihad — Legitimation der Toleranz. Moglichkeiten innerer und dufle-
rer Toleranz im Islam am Beispiel der Igtihad-Diskussion, Berlin 2003, und Sa-
kibayi, dimiikrast wa huqiig-i basar (Toleranz, Demokratie und Menschenrech-
te), Teheran 2007.

Maurus Reinkowski, geb. 1962, ist Professor fiir Islamwissenschaft an der Uni-
versitéit Freiburg. Seine Forschungsschwerpunkte sind die neuere Geschichte des
Nahen Ostens und des Ostlichen Mittelmeerraums, Libanon und Paldstina, Kon-
version und Nationalismus. Zuletzt erschienen Die Dinge der Ordnung. Eine
vergleichende Untersuchung iiber die osmanische Reformpolitik im 19. Jahrhun-
dert, Miinchen 2005, und Rechtspluralismus in der islamischen Welt: Gewohn-
heitsrecht zwischen Staat und Gesellschaft (hg. mit Michael Kemper), Berlin 2005.

Birgit Schébler, Professorin fiir Westasiatische Geschichte an der Universitit
Erfurt, ist z.Zt. Fellow am Max Weber-Kolleg. Zuletzt erschienen Globalization
and the Muslim World. Culture, Religion and Modernity (hg. mit Leif Stenberg),
Syracuse University Press 2004, und Area Studies und die Welt. Weltregionen
und neue Globalgeschichte, Wien 2007.

Manfred Sing, geb. 1966, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Orientalischen
Seminar in Freiburg/Breisgau. Zurzeit erforscht er in einem DFG-Projekt die
Neuorientierung arabischer Kommunisten nach 1989. Zuletzt erschien Progres-
siver Islam in Theorie und Praxis. Die interne Kritik an hegemonialen islami-
schen Diskurs durch den ,roten Scheich® ‘Abdallah al-‘Alayilt (1914-1996),
Wiirzburg 2007.

Udo Steinbach, geb. 1943, war von 1976 bis 2007 Direktor des Deutschen Ori-
ent-Instituts. Schwerpunkte seiner Arbeit sind Politik und Gesellschaft des arabi-
schen Raums, Irans und insbesondere der Tiirkei sowie der Nahe Osten in der in-
ternationalen Politik. Zuletzt erschienen Zentralasien — Geschichte, Politik, Wirt-

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | DAS UNBEHAGEN IN DER ISLAMWISSENSCHAFT

schaft, (hg. mit Marie-Carin von Gumppenberg), Miinchen 2004, und Autochtho-
ne Christen im Nahen Osten. Zwischen Verfolgungsdruck und Auswanderung,
Hamburg 2006.

Guido Steinberg arbeitet zurzeit fiir die Stiftung Wissenschaft und Politik
(SWP) in Berlin. In seiner Forschung beschiéftigt er sich mit der Golfregion, dem
Irak sowie islamistischen Terroristen und hat zahlreiche Biicher und Artikel zur
saudi-arabischen und irakischen Geschichte und Politik, zu Islamismus und Ter-
rorismus publiziert. Zuletzt erschienen Der nahe und der ferne Feind. Die Netz-
werke des islamistischen Terrorismus, Miinchen 2005.

- am 13.02.2026, 21:55:0%


https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Globaler lokaler Islam

Abbas Poya,

Maurus Reinkowski (Hg.)
Das Unbehagen in der
Islamwissenschaft
Ein klassisches Fach
im Scheinwerferlicht
der Politik und

der Medien

Maérz 2008, 322 Seiten,
kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-715-8

Georg Stauth

Agyptische heilige Orte II:
Zwischen den Steinen des
Pharao und islamischer
Moderne. Konstruktionen,
Inszenierungen und
Landschaften der

Heiligen im Nildelta:

Fuwa - Sa al-Hagar (Sais)
Mit dgyptologischen Studien
von Silvia Prell. Fotografische
Begleitung von Axel Krause
Maérz 2008, 250 Seiten,

kart., zahlr. farb. Abb., ca. 25,80 €,
ISBN: 978-3-89942-432-4

Schirin Amir-Moazami
Politisierte Religion

Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich
2007, 294 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-410-2

Johann P. Arnason,
Armando Salvatore,

Georg Stauth (eds.)

Islam in Process
Historical and Civilizational
Perspectives

(Yearbook of the Sociology
of Islam 7)

2007, 332 Seiten,

kart., 36,80 €,

ISBN: 978-3-89942-491-1

Gerdien Jonker,

Valérie Amiraux (eds.)
Politics of Visibility
Young Muslims in
European Public Spaces
2006, 226 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-506-2

Irka-Christin Mohr
Islamischer Religions-
unterricht in Europa
Lehrtexte als Instrumente
muslimischer Selbstverortung
im Vergleich

2006, 310 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-453-9

Georg Stauth
Agyptische heilige Orte I:
Konstruktionen,
Inszenierungen und
Landschaften der
Heiligen im Nildelta:
"Abdallah b. Salam
Fotografische Begleitung
von Axel Krause

2005, 166 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 24,80 €,
ISBN: 978-3-89942-260-3

Nilifer Gole,

Ludwig Ammann (Hg.)
Islam in Sicht

Der Auftritt von Muslimen
im offentlichen Raum
2004, 384 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-237-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 21:55:0!



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Globaler lokaler Islam

Georg Stauth (ed.)

On Archaeology of
Sainthood and Local
Spirituality in Islam

Past and Present Crossroads
of Events and Ideas
(Yearbook of the Sociology
of Islam 5)

2004, 228 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-141-5

Mechthild Rumpf, Ute Gerhard,
Mechtild M. Jansen (Hg.)
Facetten islamischer Welten
Geschlechterordnungen,
Frauen- und Menschenrechte
in der Diskussion

2003, 319 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-153-8

Heiner Bielefeldt
Muslime im sdakularen
Rechtsstaat
Integrationschancen
durch Religionsfreiheit
2003, 146 Seiten,

kart., 13,80 €,

ISBN: 978-3-89942-130-9

Levent Tezcan

Religiose Strategien der
»machbaren« Gesellschaft
Verwaltete Religion und
islamistische Utopie

in der Tiirkei

2003, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-106-4

Gerdien Jonker

Eine Wellenlinge zu Gott
Der »Verband der Islamischen
Kulturzentren in Europac
2002, 282 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-99-0

Georg Stauth

Politics and Cultures
of Islamization in
Southeast Asia
Indonesia and Malaysia
in the Nineteen-nineties
2002, 302 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-933127-81-5

Sigrid Nokel

Die Tochter der Gast-
arbeiter und der Islam

Zur Soziologie alltagswelt-
licher Anerkennungspolitiken.
Eine Fallstudie

2002, 340 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-933127-44-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 21:55:0!



https://doi.org/10.14361/9783839407158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Das Unbehagen in der Islamwissenschaft
	Inhalt
	Einführung: Was soll Islamwissenschaft bedeuten?
	TEIL I. SELBSTVER(UN)SICHERUNGEN
	Islamwissenschaft und relevante Redundanz
	Islamwissenschaft: Globalisierung einer philologischen Disziplin
	Historismus versus Orientalismus? Oder: Zur Geschichte einer Wahlverwandtschaft
	Islamwissenschaft aus der Sicht eines außer-universitären Forschungsinstituts: Orient als Islam?

	TEIL II. AN DEN ANGEBLICHEN RÄNDERN
	,Die Mauer muss weg!‘, oder: Alles für sich ist singulär. Gedanken zur islamwissenschaftlichen Beschäftigung mit Südasien in Deutschland
	Iranistik zwischen brennender Aktualität und exotischer Abseitigkeit – Gedanken zur Positionierung eines ,kleinen‘ orientalistischen Faches
	Afrika in der deutschen Islamwissenschaft
	Islamische Kunstgeschichte und Archäologie: Letztes Fach der Orientalistik?
	Gender Studies – eine Herausforderung zur Standortbestimmung der Islamwissenschaft

	TEIL III. MEDIALE UND POLITISCHE AMBIVALENZEN
	Auf dem Marktplatz der Islamgespenster. Die Islamwissenschaft in Zeiten des Erklärungsnotstandes
	Die Islamwissenschaft und der 11. September
	Von der „Islampolitik“ zum „Dialog mit der islamischen Welt“ – Anmerkungen zum Verhältnis zwischen Orientalistik und deutscher (Außen-)politik
	Die Täter zu Opfern, die Opfer zu Tätern machen – Räume und Grenzen islamwissenschaftlicher Politikdeutung

	TEIL IV. REORIENTIERUNGEN
	Ist das Tor des ‚Igtihad‘ in der Islamwissenschaft geschlossen?
	Unterscheiden und Verstehen: Über Nutzen und Missbrauch der Islamwissenschaft
	Islamwissenschaften: Ein Fächer von Fächern im Wettbewerb um Mittel und Macht
	Gaze – Jenseits vom Orient und von Zivilisierungsmissionen
	Zur Zukunft der Islamwissenschaft

	Bibliographie
	Autorinnen und Autoren

