VI. Anschluf3 an Transzendentalphilosophie und
Phanomenologie

Die »dogmatische« Metaphysik« (Frank folgt hier dem Urteil Kants)
hatte naiv das Sein als moglichen Gegenstand des begreifenden Er-
kennens angenommen. Durch Kants Skeptizismus war die Aufgabe
gestellt, sollte Philosophie das Sein tiberhaupt erreichen konnen, eine
andere Weise zu suchen, ein Wissen vom Sein zu gewinnen. Frank
hatte sich vor dem Ersten Weltkrieg intensiv mit den Versuchen aus-
einandergesetzt, den Subjektivismus in der Erkenntnislehre zu tiber-
winden. Die Erkenntnistheorie war, wie er feststellt, in eine Krise
geraten. In ihren Stellungnahmen zu der von Kant aufgeworfenen
Problematik haben Denker wie »Schuppe, Cohen, Rehmke und Hus-
serl in verschiedenen Formen die allgemeine Uberzeugung zum Aus-
druck gebracht, daf3 es keine Erkenntnistheorie als Erforschung der
>Erkenntnis< auflerhalb einer Untersuchung ihres Gegenstandes
gibt« (GAW 831.). »Cohen erklirt, daf >Erkenntnistheorie eine un-
klare Bezeichnung« sei und ersetzt sie durch eine >Logik der reinen
Erkenntnis¢; einige seiner Schiiler sprechen sogar von einer >Logik
des Seins<. Schuppe vermischt die Gnoseologie mit der Logik und
die Logik mit der Ontologie, Husserl ersetzt sie von Anfang an durch
die >Phdnomenologie« und in seinen jiingsten Arbeiten — durch eine
offene Ontologie«.! Die Versuche, die Erkenntnistheorie vom »Psy-
chologismus« zu befreien, haben in der Vergangenheit dazu gefiihrt,
faf3t Frank zusammen, sie als Wissenschaft, die sich von einer » Theo-
rie des Seins« unterscheidet und ihr vorausgeht, zum Verschwinden
zu bringen. Gegenwirtig sei das Bemiihen darauf gerichtet, eine Phi-
losophie zu schaffen, welche die Einheit von Wissen und Gegenstand
umfaf3t, »einerlei, ob wir sie nun als sPhinomenologies, >reine Logiks,
»Grundlage der Wissenschaft< oder >Ontologie« bezeichnen« (GdW

U S. Frank: Krizis sovremennoj filosofii. Antrittsvorlesung 1916. In: Zivoe znanie, Ber-
lin 1923, S. 256.

123

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/agt - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

ebd.). Frank selber halt den aristotelischen Begriff »Erste Philo-
sophie« fiir den geeignetsten, um die Frage nach dem Grund zu stel-
len, auf dem »die Unterscheidung zwischen Wissen und Gegenstand
des Wissens tiberhaupt erst moglich wird«. Ausdriicklich bestitigt er
bei der Entwicklung seiner eigenen Auffassung »Berithrungspunkte«
mit der zeitgenossischen deutschen Philosophie und durch sie ver-
mittelt mit dem »klassischen deutschen Idealismus«. Die von Frank
hervorgehobene Nihe zu Bergson und »einigen Stromungen der rus-
sischen Philosophie« weist auf das Motiv hin, das W. James mit dem
methodischen Prinzip des »radikalen Empirismus« verfolgt hatte.
Denn von Anfang an ist Franks Interesse an der Erkenntnistheorie
auf die Begriindung einer Anthropologie gerichtet, die keine blofle
Naturwissenschaft ist, sondern den Menschen als besondere Realisie-
rung des Seins versteht.

1. Kiritischer AnschluB3 an Kant

Obwohl ausdriickliche Kommentare Franks zu Kant selten sind, 143t
sich doch zeigen, wie Kants Denken fiir ihn zur fruchtbaren Heraus-
forderung wurde. Der Realitit »an sich« konnen wir uns, wie Kant
gemeint hatte, weder theoretisch noch mittels intellektueller An-
schauung vergewissern, aber es sei doch moglich, sie in unserem sitt-
lichen BewufStsein zu erreichen. Das Bewuf3tsein, vom Sittengesetz
unbedingt gefordert zu sein und ihm frei folgen zu konnen, hatte
Kant ein »Faktum« genannt, das »sich fiir sich selbst uns aufdringt«,
sobald wir unserer Vernunft inne werden. Kant rekurrierte damit auf
eine Erfahrung, die weder sinnlich noch psychisch genannt werden
kann.2 Diese Erfahrung bedurfte, wie Frank sah, unbedingt der wei-
teren Klarung. Auch in seiner »Kritik der Urteilskraft« hatte Kant die
Moglichkeit eingerdumt, im kiinstlerischen Schaffen mit dem »Ge-
fithl« etwas zu erfassen und in der kiinstlerischen »Vorstellung« zum
Ausdruck zu bringen, was fiir die begriffliche Sprache der Philoso-
phie »unnennbar« bleibt. Die schopferische kiinstlerische Gestal-
tungskraft (Kant nannte sie »produktives Erkenntnisvermdgen« oder
»Einbildungskraft«) vermag eine » Vorstellung« zu schaffen, »die viel
zu denken veranlaflt, ohne daf8 ihr doch irgendein bestimmter Ge-

2 1. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, S. 55 (Originalausgabe).

124

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritischer AnschluB an Kant

danke, d.1. Begriff, addquat sein kann, die folglich keine Sprache vol-
lig erreicht und verstdndlich machen kann«.? Die Formkraft des
Kiinstlers versetzt die Vernunft »in Bewegungs, iiber das hinaus-
zugehen, was begrifflich »in ihr aufgefafit und deutlich gemacht wer-
den kann«. Der »Begriff« wird so »auf unbegrenzte Art dsthetisch
erweitert«. Die bildlichen Symbole, durch die der Kiinstler etwa
einen religiosen Gegenstand sinnbildlich darstellt, geben »der Einbil-
dungskraft einen Schwung« und konnen dazu anregen, »mehr dabei,
obzwar auf unentwickelte Art, zu denken, als sich in einem Begriffe,
mithin in einem bestimmten Sprachausdrucke, zusammenfassen
laBt«.* Die kiinstlerische Einbildungskraft trigt »indirekt also doch
auch zu Erkenntnissen« bei.> Sie »belebt« das Erkenntnisvermogen,
ja noch mehr, sie verbindet »mit der Sprache als totem Buchstaben
Geist«.® Auch hier hatte Kant eine Realititserfahrung angenommen,
sie ontologisch aber gleichsam in der Luft hingen lassen. Uber Kant
hinausgehend sah Frank die Moglichkeit, gerade in der Erfahrung des
sittlichen Sollens und in der Erfahrung des Schénen das Sein geistig
zu »beriihren«, weil der menschliche Geist selber zur Sphire des
Seins gehort.

Die eigentliche Auseinandersetzung mit Kant spielt sich aber
auf dem Feld der Epistemologie und Ontologie ab. Franks »Gegen-
stand des Wissens« will den priméren oder eigentlichen Gegenstand
unserer Erkenntnis — das Sein — und die Weise, ihn zu erkennen,
untersuchen. Es ist in seiner Intention und Anlage eine Auseinander-
setzung mit Kants erkenntnistheoretischer Metaphysikkritik. Der
Begriff »transzendental«, mit dem Frank sein eigenes Vorgehen cha-
rakterisiert (vor allem in seinen spiteren Schriften, z.B. DU 168{,,
vgl. GAW 489), zeigt an, daf3 er sich bewufst der Fragestellung Kants
anschlieflt. Wie dieser fragt er nach den Bedingungen, welche im
Subjekt vorgingig zu jedem Empfangen von Eindriicken liegen und
die Gegenstandserkenntnis ermdoglichen.

Wie Kant verneint Frank die Moglichkeit, eine Metaphysik auf
gegenstindlich erkennbare materielle oder seelische Phdnomene
(und sei es ithre Summe als »Welt«) zu griinden: Er nimmt so mit

I. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 192f.
L. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 195-196 (Hervorh.von mir, P. E.).
I. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 198.
L. Kant: Kritik der Urteilskraft, §49, A 197 (Hervorh. von mir, P. E.).

o U e W

125

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

dem transzendentalen Denken das Anliegen des Kantischen Skepti-
zismus auf. Kants »kopernikanischer Wende« — nach der die Gegen-
stinde »sich nach unserer Erkenntnis richten« miissen, so daf3 wir
von ihnen »nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen«” —
folgt Frank freilich nicht, ohne deshalb auf die vorkantische rationa-
listische Gegentiberstellung von Subjekt und Objekt zuriickzugehen.
Franks epistemologische Position ist ideal-realistisch. In realistischer
Hinsicht besagt sie, dafd das gegenstindlich Gegebene durch sich
selbst bestimmt ist und im Erkennen »fiir uns« fafsbar wird. Unsere
Erkenntnis ist »wahr«, sofern unsere Begriffe mit der »an sich seien-
den Bestimmtheit« der gegenstindlichen Wirklichkeit zusammenfal-
len (DU 71). Das ideale Moment in Franks Erkenntnislehre besteht in
der Annahme eines »Uberschusses«, der in jedem Objekt iiber das
jeweils logisch-begrifflich Erkannte hinaus vorhanden ist. Wiirde
unser Denken von restlos bestimmten Wissensinhalten ausgehen,
konnte es tiberhaupt keinen Zusammenhang zu anderen Inhalten
als begriindet erkennen. Tatsidchlich geht unser Erkennen aber nicht
von einzelnen bestimmten Inhalten aus, an die sich Zusammenhinge
erst anschlieflen. Es geht von »ganzheitlichen Komplexen oder Ein-
heiten« aus, welche im Erkennen »in Inhalte, die untereinander zu-
sammenhingen, zerlegt werden«. Als Bedingung dafiir, daf3 das Sub-
jekt Begriffsinhalte und Zusammenhinge zwischen ihnen erkennen
kann, mufl ihm deshalb ein »ganzheitliches Bild des Seins« vorlie-
gen, in dem es noch keine fixierten Inhalte und Zusammenhinge
gibt, »sondern nur eine gewisse ganzheitliche kompakte Einheit«
(DU 76). Jede Gliederung und das Begreifen ihrer Zusammenhinge
stiitzt sich auf die »Anschauung« dieses »Bildes«, die einem »ur-
spriinglichen Wissen« gleicht. Die transzendental gewuflte Anwe-
senheit des Seins im gegenstindlich Erkannten ermoglicht erst, wie
Frank gegen Kant einwendet, immer tiefer in den Erkenntnisgegen-
stand einzudringen, ohne ihn wissensmifig je erschopfen zu konnen.

Wir besitzen also zwei Weisen des Wissens: das transzendentale
Wissen des Seins und das begriffliche Wissen des Gegenstandes.
Letzteres beruht auf dem ersten und bringt es abstrakt zum »Aus-
druck«. Es ist ein Wissen sekundirer Art, das zum urspriinglichen
Wissen des Seins nicht in der Beziehung logischer Identitit, sondern
in »metalogischer Entsprechung« steht, eben weil das Sein nicht lo-
gisch bestimmt werden kann (DU 82; 78f.; 1511.).

7 1. Kant: KdrV. B XVI; B XVIIL

126

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritischer AnschluB an Kant

Das Subjekt selber gehort beiden Seinsebenen an, die sein Wis-
sen erreicht: jener der objektiven »Wirklichkeit« und zugleich dem
Sein mit seiner unerschopflichen Fiille. Indem das unbedingte Sein
sich im Subjekt mit den zu ihm gehorenden Momenten des »Ha-
bens« und »Besitzens« enthiillt, ist tiberhaupt die Bedingung erfiillt,
bestimmte Wissensinhalte »haben« zu konnen. Das eigene »Bin-
Sein« ist keine abgeschlossene und sich geniigende Seinssphire, viel-
mehr ist »in jedem »ich bin< eo ipso unmittelbar auch das >es istc
(ndmlich das Sein des Objekts) als zweites korrelatives Moment des
Seins gegeben — nicht meines Seins, sondern des allumfassenden
Seins tiberhaupt«. Dieses Sein ist immer in uns, unabhingig davon,
auf welchen abgegrenzten Gegenstand unser aktuelles Erkennen ge-
richtet ist, weil »wir selbst in ihm sind [...] und uns unserer selbst
nur durch seine eigene Selbstenthiillung in uns bewuf3t werden« (DU
146). Keineswegs wird in Franks »lebendigem Wissen« die »An-
schauung des Subjekts als Objekt« versucht, die Kant als Trugschlufs
zuriickgewiesen hatte.® Die Erkenntnisstruktur des Subjekts ist fiir
Frank nicht vom Sein geschieden, das er vielmehr als lebendiges
»Licht« versteht, welches die »Urbegriindung« jeder Evidenz ist und
Erkennen tiberhaupt erst ermoglicht (vgl. DU 332).

Damit ist der grundlegende Mangel genannt, den Frank in Kants
Erkenntnislehre sieht. Er hat die »unklare Vermengung des >Sub-
jekts< als konkretes erkennendes Wesen, als Mensch, mit der Potenz
des Erkennens« zur Folge. Fiir Frank aber ist das Erkennen eine der
Realitit im menschlichen Verstand »zugehorige Potenz«. Denken be-
deutet darum, entgegen Kants Auffassung, »ein Sich-in-der-Reali-
tat-selber-Orientieren«. Daraus ergibt sich daf3 »die >transzendentale
Logik< eine Logik des Seins selber« ist und sich nicht darauf be-
schrinken darf, die subjektiven (genauer: subjekthaften) Bedingun-
gen des Denkens zu analysieren.

Kant berticksichtigt auch nicht den Zusammenhang, in dem die
formale Logik zur transzendentalen Logik steht. Nachdriicklich be-
tont Frank, daf$ die formalen logischen Prinzipien fiir die Konstituie-
rung der Gegenstindlichkeit »von grundlegender Bedeutung« sind.
Die transzendentale Frage, die sich auf die Bedingungen der Gegen-
standlichkeit richtet, muf3 deshalb »die Besinnung auf die Prinzipien

8 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 399ff. iiber die »Paralogismen« der Ver-
nunft.

127

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

der Rationalitdt« einschlielen. Daraus ergibt sich die fiir Frank zen-
trale Feststellung: Transzendentale Besinnung bedeutet eben, »die
Grenzen dessen zu transzendieren, worauf man sich besinnt« — die
»Grenzen der Rationalitit« selber (DU 169-172).

2. Fichtes »intellektuelle Anschauung«

J. G. Fichtes Philosophie hat Franks Denkweg von seinem Beginn an
begleitet und befruchtet. Sie hat offensichtlich auch dazu beigetra-
gen, dafl Frank das transzendentale Denken als »verstehendes Er-
leben« oder »lebendiges Wissen«, d.h. im Sinne einer transzenden-
talen Erfahrung verstand.

In seinem » Anhang zur Geschichte des ontologischen Beweises«
hat Frank die Wissenschaftslehre von 1804 und Die Anweisung zum
seligen Leben von 1806, in denen Fichte nach langem Ringen seiner
Philosophie die vollendete Gestalt gegeben hatte, anerkennend ge-
wiirdigt. Fichte sei hier die Entdeckung »des profunden Gedankens«
gelungen, welcher schon der Einsicht Descartes’ zugrunde lag, den
dieser aber »nicht nur nicht klar ausgedriickt, sondern auch nicht zu
Ende gedacht« hatte, namlich die Einsicht, dafy das absolute Sein
»nicht Subjekt und nicht Objekt, nicht Denken und nicht gedachtes
Sein ist, sondern reines sich selbst durchsichtiges und fiir sich seien-
des Licht (= Vernunft), lebendiges Denken als Einheit des Seins von
Denkendem und Gedachtem«. Fichte hat die »innere Einheit« der
Selbstevidenz des Denkens, die im cartesischen cogito ergo sum aus-
gesagt ist, mit der Selbstevidenz des allumfassenden Seins verstan-
den.

Die vom spiten Fichte immer wieder betonte Unmittelbarkeit,
mit der das absolute Sein in uns erfahren wird, war fiir Franks »ver-
stehendes Erleben« und »lebendiges Wissen« eine wichtige Anre-
gung. Wie Frank wuflte, hatte Fichte in seiner Anweisung zum seli-
gen Leben geschrieben, daf§ »auf dem Standpunkte der Religion« die
Erkenntnis gewonnen wird, dafd »die Erscheinung des inneren We-
sens Gottes, in uns, als dem Lichte, unmittelbar [...], — sein Aus-
druck, und sein Bild, durchaus und schlechthin, und ohne allen Ab-

9 Daf3 Kant den ontologischen Gehalt seiner eigenen Einsichten nicht ausgeschopft hat,
zeigt auch J. B. Lotz: Transzendentale Erfahrung. Freiburg 1978, S. 23 f.

128

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fichtes »intellektuelle Anschauung«

zug, also wie sein inneres Wesen herauszutreten vermag wie in
einem Bilde«.10 Gott tritt »in seinem wirklichen, wahren und unmit-
telbaren Leben in uns ein; oder strenger ausgedriickt, wir selbst sind
dieses sein unmittelbares Leben« (vgl. GAW 511). Und weiter heifst
es in Fichtes Anweisung: Im wahren religiésen Lebensvollzug
schwinden die Verhiillungen, »die Gottheit selbst tritt wieder in dich
ein, in ihrer ersten und urspriinglichen Form als Leben, als dein eig-
nes Leben, das du leben sollst und leben wirst«. Religioses Leben wird
von Fichte nicht als ein »das rationale Wissen begleitendes Gefiihl«
verstanden, sondern als eine »Reflexion«, die mit dem géttlichen Le-
ben im Menschen selbst gegeben ist: Gott ist das, »was der ihm Er-
gebene und von ihm Begeisterte tut«.!!

Zugleich konnte Frank erkennen, wie Fichte die pantheistische
Vermischung (die in den Schriften vor 1800 durchaus anzutreffen ist)
iiberwand. »Jenes unser Sein in Gott, ohnerachtet es in der Wurzel
immer das unsrige sein mag, [bleibt] uns dennoch ewig — fremd, und
so, in der Tat und Wahrheit, fiir uns selbst nicht unser Sein«. Wich-
tiger noch ist die Begriindung dafiir in der »Wissenschaftslehre« von
1812: »Gott macht sich nicht unmittelbar zum Erscheinenden, son-
dern nur mittelbar in und vermage der Freiheit der Erscheinung [...].
Er kann erscheinen nur in einem Freien«.12 Fichte hat die Bahn fiir
Franks eigenen Denkweg geebnet. Nicht ohne Sympathie nimmt
Frank die »lange geistige Entwicklung« und »das tiefe Nachdenken«
zur Kenntnis, mit dem Fichte seine Einsichten gewonnen hat, aber
auch »die auflergewohnliche Kompliziertheit« seines Denkens (GdW
514). Beide Philosophen wissen, daf nicht die »wissenschaftliche Phi-
losophie« es ist, die Gott allererst erkennen laf3t; sie reflektiert nur
den Weg, den der »natiirliche Wahrheitssinn« den Gottsucher bereits
gefiihrt hat. Auch Frank weifs wie Fichte, daf3 der Philosoph Gott
nicht rational »beweisen, daf$ er aber zum » Verstehen« dieser Wahr-
heit fiithren kann.?

10 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre. Ham-
burg 2001, S. 81.

11 Ebd,, S. 82. Vgl. S. 155.

12 7. G. Fichte: Wissenschaftslehre vorgetragen 1812. In: Nachgelassene Werke, her-
ausgg. v. ]. H. Fichte, Leipzig (ohne Jahr), Bd. 2. S. 382.

3 ], G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, S. 32. Vgl. DU 338.

129

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

3.  Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin
Heidegger

Zur Kenntnis genommen hat Frank auch die im 19. Jahrhundert ent-
wickelten philosophischen Lebensbegriffe. Dafy ihm der irrationali-
stische Zug in Bergsons, erst recht in Nietzsches Verstandnis des Le-
bens fremd war, wurde bereits erwihnt. In epistemologischer
Hinsicht steht ihm Wilhelm Diltheys Lebensbegriff niher.

Dilthey fragt, wie die Realgeltung einer Erfahrung, in der uns
der Sinngehalt eines literarischen Werkes aufgeht, begriindet sei.
Wir werden ihrer in einem urspriinglichen selbstevidenten Erleben
inne, meint Dilthey, in dem die Selbstunterscheidung des Subjekts
von den duferen Ereignissen noch nicht vollzogen ist. Hier ist die
Realitdt noch unmittelbar »fiir mich da«. Erst in der nachtriglichen
Reflexion, in der ich mir etwas als etwas vorstelle, setze ich es von
mir ab. Dilthey schreibt tiber dieses Haben der Realitdt im Erleben:
»Das Erlebnis tritt mir namlich nicht gegeniiber als ein Wahrgenom-
menes oder Vorgestelltes; es ist uns nicht gegeben, sondern die Rea-
litdt Erlebnis ist fiir uns dadurch da, dafd wir ihrer innewerden, daf3
ich sie als zu mir in irgendeinem Sinne zugehorig unmittelbar habe.
Erst im Denken wird es gegenstindlich«.** Schon in seiner »Breslau-
er Ausarbeitung« (1880-1890) hatte Dilthey (von Schleiermacher
angeregt) tiber die »Tatsache des BewufStseins« geschrieben: »Es gibt
ein Bewuf3tsein, welches nicht dem Subjekt des Bewuf3tseins einen
Inhalt gegeniiberstellt (vor-stellt), sondern in welchem ein Inhalt
ohne jede Unterscheidung steht. In ihm sind dasjenige, welches sei-
nen Inhalt bildet, und der Akt, in welchem das geschieht, gar nicht
zweierlei. Das, was inne wird, ist nicht gesondert von dem, welches
den Inhalt dieses Innewerdens ausmacht. Das, was den Inhalt des
Bewuf3tseins bildet, ist von dem Bewuf3tsein selber nicht unterschie-
den«.?

Was Dilthey unter der »Realitit« versteht, die im Erleben »fiir
mich da« ist, ist allerdings nicht die Realitit, von der Frank spricht.
Fiir Dilthey ist sie eine »BewufStseinstatsachec, die ihren » Ausdruck«
in einer Gestalt des objektiven Geistes findet. Zwar betont er, das
Leben sei das Letztgegebene und »von innen Bekannte« und deshalb

4 W. Dilthey: Fragmente zur Poetik (1907/1908). Gesammelte Schriften, Leipzig u.
Berlin 1922 ff,, Bd. VI (1924), S. 313. Hervorhebungen von mir, P. E.
15 'W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. XIX (1982), S. 66.

130

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

die »Grundtatsache« schlechthin, die »den Ausgangspunkt der Phi-
losophie bilden« miisse. Zugleich aber heif3t es, das Leben konne von
der Vernunft nicht beurteilt werden, weil »die Wirklichkeit selbst in
letzter Instanz nicht logisch aufgeklirt, sondern nur verstanden wer-
den« konne.'s Dilthey hatte hier zwischen Leben und Vernunft eine
Kluft aufgerissen, die Frank nicht anerkennen konnte. Das vor-
begriffliche Erleben, wie Dilthey es verstand, ist deshalb nicht das
lebendige Wissen im Sinne Franks. Ihm ging es um das im »Innewer-
den« enthaltene ontologische Moment, das Dilthey nicht sah. Fiir
diesen war das »Erleben« ein psychischer Vorgang, der, wie sein
durch begriffliche Artikulation gewonnener Ausdruck, ganz dem im-
manenten Weltzusammenhang in der Zeit angehort. Der éltere Dil-
they konzentrierte sich folgerichtig auf diesen Ausdruck und unter-
suchte, wie er innerhalb des Geisteslebens hermeneutisch zu
verstehen ist.

Fir Frank, wie er in einem deutsch geschriebenen Aufsatz 1929
offensichtlich auch im kritischen Blick auf Dilthey (und Bergson)
betont, geschieht im »Erleben« ein »stindiges Transzendieren iiber
das Einzelleben, oder — was dasselbe ist — ein Hineinwachsen« auch in
das, »was auflerhalb der Grenzen eines Finzelwesens als solchen
liegt«. Das wissende Erleben ist »Erfahrung im tiefsten Sinn des
Wortes, nicht als sinnlich-duflere Beriihrung des Seins, sondern als
ein In-sich-haben und In-sich-erfassen seiner. Es ist deshalb moglich,
weil wir vom Sein selber in seiner allumfassenden Einheit nicht ge-
schieden sind«. »Erleben« heif3t »das konkrete Leben, als Geschehen
und Wirken [...] in sich dadurch zu besitzen, dafd man an ihm selber
realiter teilnimmt. Zugleich aber ist Erleben als wissendes Erleben
das Haben des Zeitlichen samt seinem zeitlosen Aspekt, im Lichte
seiner zeitlosen Idee — mithin also das Haben der konkreten Inhalts-
fille des iiberzeitlichen Seins, als einer organischen Einheit von Zeit-
losigkeit und Zeit, von Idee und Leben."”

Von grofiter Bedeutung wurde fiir Frank das phinomenologi-
sche Denken. Schon in seiner Erkenntnislehre macht er auf die in
dieser Denkrichtung enthaltene Intention aufmerksam, die Einheit
von Denken und Sein neu zu begriinden und so die Kantische Tren-
nung zu iiberwinden. In der Abhandlung iiber Die Natur des see-

16 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. VII, 359 + VIII, 174.
17 S. Frank: Erkenntnis und Sein, in: Logos. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie
der Kultur. Bd. 18 (1929) S. 2581.

131

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/agt - [



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

lischen Lebens, die Frank 1927 in Berlin verfaf3t hatte, '8 wird sowohl
der kritische Ausgang von Kant als auch das Interesse an einer »radi-
kal empirischen« Anthropologie und Gotteslehre sichtbar. Wichtige
Anstofle, um die Einheit von Person und Sache neu zu denken, gin-
gen, so Frank, von F. v. Brentano aus, der schon 1874 in seinem Buch
Psychologie vom empirischen Standpunkte auf die Bedeutung des
Aktes aufmerksam gemacht hatte, mit dem das Bewuf3tsein sich ak-
tiv, billigend oder zuriickweisend, auf die Gegenstinde richtet. Ed-
mund Husserl hatte Brentanos Gedanken aufgenommen und zur
»Phanomenologie« weiterentwickelt. In seinem Aufsatz Philosophie
als strenge Wissenschaft (1910/11) hatte Husserl den Erfahrungs-
begriff auch auf die phinomenologische Wesensanalyse angewendet
und diese eine »empirische Analyse« genannt. Frank unterstreicht,
daf in diesem Denken die Trennung des Erlebens von den »Sachen«
grundsitzlich iiberwunden ist, sofern das Subjekt durch die intentio-
nalen Akte sich sinnhaft auf die Welt bezieht. »Im Erkennen, in Wil-
lensregungen, in Wertungen haben wir es nicht einfach mit einem
Erleben zu tun, nicht mit irgendwelchem Material oder Inhalt des
seelischen Lebens, sondern mit Akten, durch die gleichsam Verbin-
dungen zwischen der Person und der Gegenstandswelt hergestellt
werden, die man »Sinnbeziehungen« nennen kann.

Als Herausgeber der Logischen Untersuchungen in russischer
Sprache war Frank mit Husserls Anliegen vertraut. In Der Gegen-
stand des Wissens (1915) hat er sich mit dem bis dahin erschienenen
Werk auseinandergesetzt; noch in seiner Religionsphilosophie hat er
es anerkennend erwihnt. Zweifellos hat ihn Husserls »phéanomeno-
logische Einstellung« beeinflufit. Thr geht es darum, den Blick weg
vom Wahrgenommenen »auf das Wahrnehmen zu richten, bzw. auf
die Eigenheiten der Gegebenheitsweise des Wahrgenommenen«.®?
Diese »Einstellung« sucht die »immanente Wahrnehmung, die in
scharfer Unterscheidung zur »Dingwahrnehmung« eine »Erlebnis-
wahrnehmung« ist, als »schlichtes Erschauen von etwas ...«, und
zwar in seiner phinomenalen Ganzheit, zu verstehen. Mit ihm habe
ich »ein Absolutes, es hat keine Seiten, die sich bald so, bald so dar-

18 G L. Frank: O prirode dusevnoj zizni [Die Natur des seelischen Lebens], 1927 in
Berlin verfaft, veréffentlicht vom Sohn Vassili S. Frank in: Po tu storonu pravogo i
levogo, Paris (YMCA) 1972, S. 155-239. Zitate S. 224-226 und 228.

19 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phdanomenologischen Philoso-
phie (1913). I. Halbbd. (Husserliana I11/1). Den Haag 1976, S. 201.

132

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

stellen« oder »abschatten« konnten.2? Husserl nennt das Erschaute
»intentionales Objekt, das sich durch »Sinn« auszeichnet. »Sinn zu
haben, bzw. etwas >im Sinne zu habenc ist der Grundcharakter alles
Bewuftseins, das darum nicht nur tiberhaupt Erlebnis, sondern sinn-
habendes, snoetischesc ist«.?! Indem ich auf den unmittelbar gegebe-
nen Bewuf3tseinsstrom »hinblicke und mich selbst dabei als das reine
Subjekt dieses Lebens fasse [...], sage ich schlechthin und notwendig:
Ich bin, dieses Leben ist, Ich lebe: cogito«.2

Das heif3t, die »phanomenologische Einstellung«, in der von der
»Dingwahrnehmung« ganz abgesehen wird, fiihrt zur »immanenten
Wahrnehmung« des Seins des Subjekts. Dieses erfafit sich als »reines
Subjekt« und erlebt sich selbst als einfach seiend. Das »absolute Sein
des Immanenten« ist in seiner Gewifsheit schlechterdings unbestreit-
bar.2?

Trotz der Nihe zu Husserls phinomenologischer Einstellung ist
die Differenz nicht zu {ibersehen. Husserls »transzendentalen Idea-
lismus«, in dem die Welt zum »Bewuftseinskorrelat« des Ich
schrumpft, teilt Frank nicht. In seinem Aufsatz Zur Phinomenologie
der sozialen Erscheinung, den er 1928 in dem angesehenen »Archiv
fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik« verdffentlichte, stellt er
fest, dafd Husserls »Wesenswissenschaft«, die von jeder Realitit und
Tatsichlichkeit absieht, nicht fahig ist, das Wesen der sozialen Bezie-
hung zu erfassen. Frank zufolge ist die Gemeinschaftlichkeit des Wir
die Explikation des all-einen absoluten Seins; dabei bestreitet er (was
Husserl postuliert), daf das Ich dem » Anderen« und der »Welt« we-
senhaft vorangeht. Er betont die Gleichurspriinglichkeit und Nicht-
zuriickfiihrbarkeit von Ich und Du zugleich mit der Notwendigkeit,
sie als transrationale Einheit zu denken, um ihre unauflosliche Be-
ziehung (die als Ich-Du-Begegnung eben nicht nur die Beziehung zu
einem jeweils Anderen ist) und ihre unauthebbare Differenz verste-
hen zu konnen. Frank vertritt entschieden eine ideal-realistische Po-
sition, weil er weif3, daf3 dort, wo die »Welt« idealistisch als durch das
Ich konstituiert gedacht wird, der »Andere« nicht als Du, sondern
nur als Fremd-Ich erreicht wird.2

2 Ebd., S. 92.

! Ebd., S. 201.

Ebd., S. 97.

3 Ebd., S.91; 96f.

4 S. Frank: Zur Phinomenologie der sozialen Erscheinung. In: Archiv fiir Sozialwissen-

PR
N}

o

133

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

Von nicht geringer Bedeutung fiir Frank ist auch Max Schelers
methodisches Vorgehen. »Wenigstens prinzipiell« sei durch Scheler
»der Weg erdffnet, um das menschliche Leben in seiner konkreten
Fillle und Lebendigkeit zu erforschen und zu begreifen«, bemerkt
Frank in seinem Aufsatz iiber Die Natur des seelischen Lebens.?
Schon in seiner Erkenntnislehre hatte er Scheler mit Bezug auf des-
sen grundlegendes Werk Der Formalismus in der Ethik und die ma-
teriale Wertethik (1913) als »sehr talentierten zeitgendssischen deut-
schen Autor« bezeichnet (GdW 305). Wie Frank hilt auch Scheler es
fiir ausgeschlossen, das Sein der Person vergegenstindlichend be-
greifen zu konnen. In seinem friihen Hauptwerk schreibt er: »Ist aber
schon ein Akt niemals Gegenstand, so ist erst recht niemals Gegen-
stand die in ihrem Aktvollzug lebende Person. Die einzige und aus-
schliefSliche Art ihrer Gegebenheit ist vielmehr allein ihr Aktvollzug
selbst [...] — ihr Aktvollzug, in dem lebend sie gleichzeitig sich er-
lebt«. Eine »psychologische Objektivierung« der Person wire, so
Scheler, gleichbedeutend mit ihrer »Entpersonalisierung«.2 »Das
Sein des echten Aktes besteht in seinem Vollzug, und er ist eben
darin absolut — nicht relativ — vom Begriff des Gegenstandes ver-
schieden«. Was hier »Reflexion« heifdt, »ist allein ein Mitschweben
des véllig unqualifizierten >BewufStseins von< mit dem sich vollzie-
henden Akt«.?” Der phinomenologische Akt ist keine Wahrnehmung
eines Geschehens als eines »dinglich gegebenen Etwas«; vielmehr ist
die Aufmerksamkeit vom sinnlich vermittelten Gegenstand abzu-
wenden und auf das Vollzogenwerden des Aktes selbst zu richten.
Schelers phinomenologische »Einstellung« ist dem »lebendigen
Wissen« Franks sehr ahnlich. Scheler verwendet den Begriff »Mit-
schweben«, mit dem Frank das Wissen der Koinzidenz des Wider-
spriichlichen beschreibt.

Doch darf nicht iibersehen werden, daf3 Scheler in seiner Auf-
fassung vom Sein sich von Frank erheblich unterscheidet. Schelers
Interesse ist auf den Aktvollzug und dessen Zentrum, die Person,

schaft und Sozialpolitik (Mohr, Tiibingen 1928), Bd. 59, 5.75-95. Zur Beziehung von Ich
und Du bei Husserl und Buber vgl. M. Theunissen, Der Andere. Berlin 1981.

25 G, L. Frank, a.a. O.

26 M. Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Gesammelte
Werke, Band II, S. 397, S. 484, vgl. auch S. 50f.

27 M. Scheler: Idole der Selbsterkenntnis. II. Tduschung und innere Wahrnehmung«.
In: Vom Umsturz der Werte. 1. Aufl. 1915, 3. Aufl. 1923. Gesammelte Werke, Band 3,
S. 230 und 234.

134

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

gerichtet. Das transzendierende absolute Sein, das die Person und
jedes Phanomen, weil und sofern sie an ihm teil haben, erst sein lafst,
bleibt ihm fern; den ontologischen Status des Personseins hat Scheler
nicht geklart.

Die Beziehung Franks zu Martin Heidegger verdient besondere
Aufmerksamkeit. Die Auseinandersetzung mit Heideggers Sein und
Zeit, das 1927 erschienen war, bezeugen die Notizen, die Frank zur
Vorbereitung eines Vortrags am »Russischen Wissenschaftlichen In-
stitut« in Berlin niedergeschrieben hat; sie stammen etwa aus den
Jahren 1931 bis 1933.28 In Das Unergriindliche (1939) wird der Be-
griff »Fundamentalontologie« mit Bezug auf die neuere philosophi-
sche Diskussion zustimmend erwihnt, nicht aber Heideggers Name.

Von den wenigen ausdriicklichen Stellungnahmen, die Frank zu
Heideggers frithem grofien Werk abgegeben hat, sind die Bemerkun-
gen in einem Brief vom 24. Juli 1942 an den Schweizer Psychiater
und personlichen Freund Ludwig Binswanger am ergiebigsten. In
ihm hatte Frank auf Binswangers Buch Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins reagiert, das in jenem Jahr in Ziirich erschie-
nen war. Da Binswanger sich nach Franks Erachten zu sehr von Hei-
degger beeinfluft zeigte, begriindete Frank seine Ablehnung von Ge-
danken Heideggers und betonte im Sinne seiner eigenen Philosophie,
»daf} das menschliche Dasein ein zweifaches Antlitz trigt — zugleich
Tragik des In-der-Welt-Seins und Ruhe des Uber-die-Welt-hinaus-
Seins«. Heidegger aber verkenne das zweite Moment. Seine »Be-
schreibung des Wesens der Tragik ist ganz einseitig und willkiirlich
—ein krampfhaftes Erstarren in Verzweiflung«. Seine Philosophie sei
deshalb »reiner Nihilismus«. Heideggers »Grund« sei kein wahrer
Grund, auf dem man stehen konne: »Er ist so etwas wie ein Felsen,
an dem man sich anklammert am Rande und angesichts des Abgrun-
des. Ich frage mich immer: wieso Angst — und nicht Vertrauen? Wie-
so soll Angst ein >ontologisch« fundierter Zustand sein, und Vertrau-
en — schon eine vermaledeite >Theologie« ? [...] Wahrer Grund ist nur
das, was weiter ist als meine eigene Existenz; wahrer Grund ist nur
>Heimat¢, Boden, >Wir-Sein< und dgl.; alle Isolierung und Tragik fin-
det statt schon im Rahmen dieses priméiren Grundes und hat deshalb

% Vgl. N. Plotnikow: »Heidegger—Rezeption in Ruffland: Semen L. Frank und Ludwig
Binswanger. In: Daseinsanalyse. Zeitschrift f. phinomenologische Anthropologie und
Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 119. Hier sind auch die Briefe Franks an Binswanger,
24.07.1942 und 30.08.1950, veréffentlicht, in denen Frank auf Heidegger zu sprechen
kommt (s.u.).

135

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

einen Ausweg. Schon >Sorge« ist so etwas, wie ein Ausweg; Sorge
selbst um mich selber ist schon verniinftige Uberwindung der Not,
um so mehr Sorge um Andere, die Ausdruck der Liebe ist. Auch ist
>Sein zum Grunde< nicht ein krampthaft-heroisches Sich-zuriickzie-
hen auf sich selber, sondern im Gegenteil Selbstiiberwindung, das
Augustinische transcende te ipsum«. Heidegger verkenne auch »die
wahre Quelle aller Tragik« des Seins, namlich »das Damonische, Bo-
se, das Chaotische, Zerstorende«, das, was die Bibel »Siinde« nennt;
»denn es ist Folge der Vereinzelung«. Dieses »Damonische« ist »kei-
ne >theologische¢, auch keine rein »ethische« Idee, sondern der grund-
legende ontologische Zug des menschlichen Daseins«.?

Wie sehr Frank, ungeachtet seiner scharfen Kritik, den deut-
schen Philosophen schitzte, zeigt sein letzter Brief an Binswanger.
Frank schrieb ihn am 30. August 1950, knapp vier Monate vor sei-
nem Tode. Er hatte auf dem Krankenlager die Abhandlungen in Hei-
deggers Holzwege gelesen und duferte sich erfreut, »daf3 der grofte
deutsche Denker auf seinem eigenen Weg zum Ergebnis kommt, das
als Grundintuition, gleichsam als Offenbarung mein ganzes Schaffen
seit 40 Jahren leitet«. Frank beschlof3 seinen Abschiedsbrief an den
Freund: »Sollte die européische Kultur ihrer Vernichtung entgegen-
gehen, so ist Heideggers letztes Buch ihr bestes Abschiedswort — frei-
lich fiir diejenigen, die Ohren haben zu héren«.* Heideggers Huma-
nismusbrief (1946) kannte Frank offensichtlich nicht.

Mehr als die wenigen ausdriicklichen Bemerkungen Franks zu
Heidegger verdient die ontologische Fragerichtung, die beide Denker
verbindet, Aufmerksamkeit. Ob Frank einige seiner Uberlegungen in
seiner Religionsphilosophie und Anthropologie in direkter Ausein-
andersetzung mit Heidegger entwickelt hat, 1af3t sich nicht mit Si-
cherheit feststellen. Sowenig auszuschlieflen ist, daf$ Frank sich von
Heideggers Daseinsanalyse hat anregen lassen, so ist doch unbe-
streitbar, daf8 Frank auch dort, wo eine Nihe zu Heideggers Denken
erkennbar wird, aus eigenem Ursprung denkt.

Der Satz, mit dem Heidegger sein Seinsverstindnis charakteri-
siert, konnte auch aus Franks Feder stammen: »Sein ist das transcen-
dens schlechthin«. Das gilt auch fiir die Erlduterung zu diesem Satz:
»Sein und Seinsstruktur liegen tiber jedes Seiende und jede mogliche

29 Zitiert nach Plotnikow, a.a.O., S. 123.
30 Zitiert nach Plotnikow, a.a.O., S. 126.

136

- am 24.01.2026, 06:12:58. /de/ag! -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wilhelm Dilthey — Edmund Husserl — Max Scheler — Martin Heidegger

seiende Bestimmtheit eines Seienden hinaus«.3! Sowohl fiir Frank als
auch fiir Heidegger ist Erschlossenheit von Sein »veritas transcen-
dentalis«.*> »Der Uberstieg geschicht in Ganzheit und nie nur zuwei-
len und zuweilen nicht, etwa gar lediglich und zuerst als theoreti-
sches Erfassen von Objekten. Mit dem Faktum des Da-seins ist
vielmehr der Uberstieg da«, heifit es ergidnzend in Heideggers Schrift
Vom Wesen des Grundes (1929).%

Heidegger betont: »Wir nennen das, woraufhin das Dasein als
solches transzendiert, die Welt und bestimmen jetzt die Transzen-
denz als In-der-Welt-sein. Welt macht die einheitliche Struktur der
Transzendenz mit aus; als ihr zugehorig heifst der Weltbegriff ein
transzendentaler. Mit diesem Terminus wird alles benannt, was we-
senhaft zur Transzendenz gehort und seine innere Maglichkeit von
ihr zu Lehen trigt«. »Zur Transzendenz gehort Welt als das, worauf-
hin der Uberstieg geschieht«.* »Nur solange Dasein ist ..., >gibt es
Sein«®, hief3 es schon in »Sein und Zeit«, und: »Sein ist jeweils das
Sein eines Seienden«.%

Heideggers nachdriickliche Mahnung, das Sein nicht doch als
Seiendes zu verstehen und so wieder aus dem Blick zu verlieren, ist
der Leitgedanke, unter dem auch Franks gesamte Philosophie steht.
Beide begreifen die Seinsfrage als transzendentale Frage. Sie zielt auf
die »apriorische Bedingung der Moglichkeit« dafiir, daf3 iiberhaupt
Seiendes sein kann: »Jede ErschliefSung von Sein als des transcendens
ist transzendentale Erkenntnis«¥, — diese Einsicht Heideggers ist
auch die Franks seit seiner Erkenntnislehre. Darum gilt auch fiir ihn,
was Heidegger in seiner Vorlesung »Grundprobleme der Phanome-
nologie« (1927) schreibt: Die »transzendentale Wissenschaft vom
Sein [...] iibersteigt das Seiende, um zum Sein zu gelangen«. Dabei
»versteigt« sie sich aber »nicht wiederum zu einem Seienden, das
etwa hinter dem bekannten Seienden lige als eine Hinterwelt«®.

31 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 38. Hervorheb. von Heidegger.

32 Ebd., S. 38. Hervorheb. von Heidegger.

33 M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, 1929. In: Wegmarken. Frankfurt 21978,
S. 139.

3 Ebd.,, S. 139.

3 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 212.

% Ebd, S. 9.

7 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1963, S. 11 und 38.

% M. Heidegger: Die Grundprobleme der Phinomenologie. Marburger Vorlesung
Sommersemester 1927, GA (Frankfurt 1975), Bd. 24, S. 23.

137

- am 24.01.2026, 08:12:58. /de/agt -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AnschluB an Transzendentalphilosophie und Phinomenologie

Der A-Theismus, der in Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit
uniibersehbar ist, ist in der Aversion gegen ein Verstindnis Gottes als
»idealisiertes absolutes Subjekt« begriindet.?* Daf3 Frank nicht min-
der entschieden einen Gottesbegriff zuriickweist, der Gott in der Art
eines jenseitigen Subjekts denkt, das als causa prima oder als sum-
mum ens gleichsam an der Spitze einer Seins-Pyramide steht, kann
durchaus auch durch Heideggers Kritik veranlafit sein.

Der tiefreichende Unterschied in der Seinsauffassung zwischen
Frank und Heidegger ist, ungeachtet der Ahnlichkeit ihrer Formulie-
rungen, nicht zu iibersehen. Frank geht in Das Unergriindliche von
der Analyse des Selbstseins aus. Dieser Begriff scheint nicht ohne den
Blick auf Heideggers »Dasein« gewihlt; doch im »Selbstsein« ist mit
dem Sein in der Zeit — anders als im »Dasein« — zugleich die zeitent-
hobene Ewigkeit des Absoluten gegenwirtig.

% Zum Beispiel: »Die Behauptung >ewiger Wahrheiten< ebenso wie die Vermengung
der phdnomenal gegriindeten >Idealititc des Daseins mit einem idealisierten absoluten
Subjekt gehdren zu den noch lingst nicht ausgetriebenen Resten von christlicher Theo-
logie innerhalb der philosophischen Problematik«. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 229.

138

- am 24.01.2026, 08:12:58. /de/agt -[@



https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Kritischer Anschluß an Kant
	2. Fichtes »intellektuelle Anschauung
	3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

