
VI. Anschluß an Transzendentalphilosophie und
Ph�nomenologie

Die »dogmatische« Metaphysik« (Frank folgt hier dem Urteil Kants)
hatte naiv das Sein als möglichen Gegenstand des begreifenden Er-
kennens angenommen. Durch Kants Skeptizismus war die Aufgabe
gestellt, sollte Philosophie das Sein überhaupt erreichen können, eine
andere Weise zu suchen, ein Wissen vom Sein zu gewinnen. Frank
hatte sich vor dem Ersten Weltkrieg intensiv mit den Versuchen aus-
einandergesetzt, den Subjektivismus in der Erkenntnislehre zu über-
winden. Die Erkenntnistheorie war, wie er feststellt, in eine Krise
geraten. In ihren Stellungnahmen zu der von Kant aufgeworfenen
Problematik haben Denker wie »Schuppe, Cohen, Rehmke und Hus-
serl in verschiedenen Formen die allgemeine Überzeugung zum Aus-
druck gebracht, daß es keine Erkenntnistheorie als Erforschung der
›Erkenntnis‹ außerhalb einer Untersuchung ihres Gegenstandes
gibt« (GdW 83 f.). »Cohen erklärt, daß ›Erkenntnistheorie eine un-
klare Bezeichnung‹ sei und ersetzt sie durch eine ›Logik der reinen
Erkenntnis‹ ; einige seiner Schüler sprechen sogar von einer ›Logik
des Seins‹. Schuppe vermischt die Gnoseologie mit der Logik und
die Logik mit der Ontologie, Husserl ersetzt sie von Anfang an durch
die ›Phänomenologie‹ und in seinen jüngsten Arbeiten – durch eine
offene Ontologie«.1 Die Versuche, die Erkenntnistheorie vom »Psy-
chologismus« zu befreien, haben in der Vergangenheit dazu geführt,
faßt Frank zusammen, sie als Wissenschaft, die sich von einer »Theo-
rie des Seins« unterscheidet und ihr vorausgeht, zum Verschwinden
zu bringen. Gegenwärtig sei das Bemühen darauf gerichtet, eine Phi-
losophie zu schaffen, welche die Einheit von Wissen und Gegenstand
umfaßt, »einerlei, ob wir sie nun als ›Phänomenologie‹, ›reine Logik‹,
›Grundlage der Wissenschaft‹ oder ›Ontologie‹ bezeichnen« (GdW

123

1 S. Frank: Krizis sovremennoj filosofii. Antrittsvorlesung 1916. In: Živoe znanie, Ber-
lin 1923, S. 256.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebd.). Frank selber hält den aristotelischen Begriff »Erste Philo-
sophie« für den geeignetsten, um die Frage nach dem Grund zu stel-
len, auf dem »die Unterscheidung zwischen Wissen und Gegenstand
des Wissens überhaupt erst möglich wird«. Ausdrücklich bestätigt er
bei der Entwicklung seiner eigenen Auffassung »Berührungspunkte«
mit der zeitgenössischen deutschen Philosophie und durch sie ver-
mittelt mit dem »klassischen deutschen Idealismus«. Die von Frank
hervorgehobene Nähe zu Bergson und »einigen Strömungen der rus-
sischen Philosophie« weist auf das Motiv hin, das W. James mit dem
methodischen Prinzip des »radikalen Empirismus« verfolgt hatte.
Denn von Anfang an ist Franks Interesse an der Erkenntnistheorie
auf die Begründung einer Anthropologie gerichtet, die keine bloße
Naturwissenschaft ist, sondern den Menschen als besondere Realisie-
rung des Seins versteht.

1. Kritischer Anschluß an Kant

Obwohl ausdrückliche Kommentare Franks zu Kant selten sind, läßt
sich doch zeigen, wie Kants Denken für ihn zur fruchtbaren Heraus-
forderung wurde. Der Realität »an sich« können wir uns, wie Kant
gemeint hatte, weder theoretisch noch mittels intellektueller An-
schauung vergewissern, aber es sei doch möglich, sie in unserem sitt-
lichen Bewußtsein zu erreichen. Das Bewußtsein, vom Sittengesetz
unbedingt gefordert zu sein und ihm frei folgen zu können, hatte
Kant ein »Faktum« genannt, das »sich für sich selbst uns aufdringt«,
sobald wir unserer Vernunft inne werden. Kant rekurrierte damit auf
eine Erfahrung, die weder sinnlich noch psychisch genannt werden
kann.2 Diese Erfahrung bedurfte, wie Frank sah, unbedingt der wei-
teren Klärung. Auch in seiner »Kritik der Urteilskraft« hatte Kant die
Möglichkeit eingeräumt, im künstlerischen Schaffen mit dem »Ge-
fühl« etwas zu erfassen und in der künstlerischen »Vorstellung« zum
Ausdruck zu bringen, was für die begriffliche Sprache der Philoso-
phie »unnennbar« bleibt. Die schöpferische künstlerische Gestal-
tungskraft (Kant nannte sie »produktives Erkenntnisvermögen« oder
»Einbildungskraft«) vermag eine »Vorstellung« zu schaffen, »die viel
zu denken veranlaßt, ohne daß ihr doch irgendein bestimmter Ge-

124

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

2 I. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, S. 55 (Originalausgabe).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


danke, d. i. Begriff, adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völ-
lig erreicht und verständlich machen kann«.3 Die Formkraft des
Künstlers versetzt die Vernunft »in Bewegung«, über das hinaus-
zugehen, was begrifflich »in ihr aufgefaßt und deutlich gemacht wer-
den kann«. Der »Begriff« wird so »auf unbegrenzte Art ästhetisch
erweitert«. Die bildlichen Symbole, durch die der Künstler etwa
einen religiösen Gegenstand sinnbildlich darstellt, geben »der Einbil-
dungskraft einen Schwung« und können dazu anregen, »mehr dabei,
obzwar auf unentwickelte Art, zu denken, als sich in einem Begriffe,
mithin in einem bestimmten Sprachausdrucke, zusammenfassen
läßt«.4 Die künstlerische Einbildungskraft trägt »indirekt also doch
auch zu Erkenntnissen« bei.5 Sie »belebt« das Erkenntnisvermögen,
ja noch mehr, sie verbindet »mit der Sprache als totem Buchstaben
Geist«.6 Auch hier hatte Kant eine Realitätserfahrung angenommen,
sie ontologisch aber gleichsam in der Luft hängen lassen. Über Kant
hinausgehend sah Frank die Möglichkeit, gerade in der Erfahrung des
sittlichen Sollens und in der Erfahrung des Schönen das Sein geistig
zu »berühren«, weil der menschliche Geist selber zur Sphäre des
Seins gehört.

Die eigentliche Auseinandersetzung mit Kant spielt sich aber
auf dem Feld der Epistemologie und Ontologie ab. Franks »Gegen-
stand des Wissens« will den primären oder eigentlichen Gegenstand
unserer Erkenntnis – das Sein – und die Weise, ihn zu erkennen,
untersuchen. Es ist in seiner Intention und Anlage eine Auseinander-
setzung mit Kants erkenntnistheoretischer Metaphysikkritik. Der
Begriff »transzendental«, mit dem Frank sein eigenes Vorgehen cha-
rakterisiert (vor allem in seinen späteren Schriften, z. B. DU 168 f.,
vgl. GdW 489), zeigt an, daß er sich bewußt der Fragestellung Kants
anschließt. Wie dieser fragt er nach den Bedingungen, welche im
Subjekt vorgängig zu jedem Empfangen von Eindrücken liegen und
die Gegenstandserkenntnis ermöglichen.

Wie Kant verneint Frank die Möglichkeit, eine Metaphysik auf
gegenständlich erkennbare materielle oder seelische Phänomene
(und sei es ihre Summe als »Welt«) zu gründen: Er nimmt so mit

125

Kritischer Anschluß an Kant

3 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 192f.
4 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 195–196 (Hervorh.von mir, P. E.).
5 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 198.
6 I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 49, A 197 (Hervorh. von mir, P. E.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem transzendentalen Denken das Anliegen des Kantischen Skepti-
zismus auf. Kants »kopernikanischer Wende« – nach der die Gegen-
stände »sich nach unserer Erkenntnis richten« müssen, so daß wir
von ihnen »nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen«7 –
folgt Frank freilich nicht, ohne deshalb auf die vorkantische rationa-
listische Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt zurückzugehen.
Franks epistemologische Position ist ideal-realistisch. In realistischer
Hinsicht besagt sie, daß das gegenständlich Gegebene durch sich
selbst bestimmt ist und im Erkennen »für uns« faßbar wird. Unsere
Erkenntnis ist »wahr«, sofern unsere Begriffe mit der »an sich seien-
den Bestimmtheit« der gegenständlichen Wirklichkeit zusammenfal-
len (DU 71). Das ideale Moment in Franks Erkenntnislehre besteht in
der Annahme eines »Überschusses«, der in jedem Objekt über das
jeweils logisch-begrifflich Erkannte hinaus vorhanden ist. Würde
unser Denken von restlos bestimmten Wissensinhalten ausgehen,
könnte es überhaupt keinen Zusammenhang zu anderen Inhalten
als begründet erkennen. Tatsächlich geht unser Erkennen aber nicht
von einzelnen bestimmten Inhalten aus, an die sich Zusammenhänge
erst anschließen. Es geht von »ganzheitlichen Komplexen oder Ein-
heiten« aus, welche im Erkennen »in Inhalte, die untereinander zu-
sammenhängen, zerlegt werden«. Als Bedingung dafür, daß das Sub-
jekt Begriffsinhalte und Zusammenhänge zwischen ihnen erkennen
kann, muß ihm deshalb ein »ganzheitliches Bild des Seins« vorlie-
gen, in dem es noch keine fixierten Inhalte und Zusammenhänge
gibt, »sondern nur eine gewisse ganzheitliche kompakte Einheit«
(DU 76). Jede Gliederung und das Begreifen ihrer Zusammenhänge
stützt sich auf die »Anschauung« dieses »Bildes«, die einem »ur-
sprünglichen Wissen« gleicht. Die transzendental gewußte Anwe-
senheit des Seins im gegenständlich Erkannten ermöglicht erst, wie
Frank gegen Kant einwendet, immer tiefer in den Erkenntnisgegen-
stand einzudringen, ohne ihn wissensmäßig je erschöpfen zu können.

Wir besitzen also zwei Weisen des Wissens: das transzendentale
Wissen des Seins und das begriffliche Wissen des Gegenstandes.
Letzteres beruht auf dem ersten und bringt es abstrakt zum »Aus-
druck«. Es ist ein Wissen sekundärer Art, das zum ursprünglichen
Wissen des Seins nicht in der Beziehung logischer Identität, sondern
in »metalogischer Entsprechung« steht, eben weil das Sein nicht lo-
gisch bestimmt werden kann (DU 82; 78 f.; 151 f.).

126

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

7 I. Kant: KdrV. B XVI; B XVIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Subjekt selber gehört beiden Seinsebenen an, die sein Wis-
sen erreicht: jener der objektiven »Wirklichkeit« und zugleich dem
Sein mit seiner unerschöpflichen Fülle. Indem das unbedingte Sein
sich im Subjekt mit den zu ihm gehörenden Momenten des »Ha-
bens« und »Besitzens« enthüllt, ist überhaupt die Bedingung erfüllt,
bestimmte Wissensinhalte »haben« zu können. Das eigene »Bin-
Sein« ist keine abgeschlossene und sich genügende Seinssphäre, viel-
mehr ist »in jedem ›ich bin‹ eo ipso unmittelbar auch das ›es ist‹
(nämlich das Sein des Objekts) als zweites korrelatives Moment des
Seins gegeben – nicht meines Seins, sondern des allumfassenden
Seins überhaupt«. Dieses Sein ist immer in uns, unabhängig davon,
auf welchen abgegrenzten Gegenstand unser aktuelles Erkennen ge-
richtet ist, weil »wir selbst in ihm sind […] und uns unserer selbst
nur durch seine eigene Selbstenthüllung in uns bewußt werden« (DU
146). Keineswegs wird in Franks »lebendigem Wissen« die »An-
schauung des Subjekts als Objekt« versucht, die Kant als Trugschluß
zurückgewiesen hatte.8 Die Erkenntnisstruktur des Subjekts ist für
Frank nicht vom Sein geschieden, das er vielmehr als lebendiges
»Licht« versteht, welches die »Urbegründung« jeder Evidenz ist und
Erkennen überhaupt erst ermöglicht (vgl. DU 332).

Damit ist der grundlegende Mangel genannt, den Frank in Kants
Erkenntnislehre sieht. Er hat die »unklare Vermengung des ›Sub-
jekts‹ als konkretes erkennendes Wesen, als Mensch, mit der Potenz
des Erkennens« zur Folge. Für Frank aber ist das Erkennen eine der
Realität im menschlichen Verstand »zugehörige Potenz«. Denken be-
deutet darum, entgegen Kants Auffassung, »ein Sich-in-der-Reali-
tät-selber-Orientieren«. Daraus ergibt sich daß »die ›transzendentale
Logik‹ eine Logik des Seins selber« ist und sich nicht darauf be-
schränken darf, die subjektiven (genauer: subjekthaften) Bedingun-
gen des Denkens zu analysieren.

Kant berücksichtigt auch nicht den Zusammenhang, in dem die
formale Logik zur transzendentalen Logik steht. Nachdrücklich be-
tont Frank, daß die formalen logischen Prinzipien für die Konstituie-
rung der Gegenständlichkeit »von grundlegender Bedeutung« sind.
Die transzendentale Frage, die sich auf die Bedingungen der Gegen-
ständlichkeit richtet, muß deshalb »die Besinnung auf die Prinzipien

127

Kritischer Anschluß an Kant

8 Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 399ff. über die »Paralogismen« der Ver-
nunft.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Rationalität« einschließen. Daraus ergibt sich die für Frank zen-
trale Feststellung: Transzendentale Besinnung bedeutet eben, »die
Grenzen dessen zu transzendieren, worauf man sich besinnt« – die
»Grenzen der Rationalität« selber (DU 169–172).9

2. Fichtes »intellektuelle Anschauung«

J. G. Fichtes Philosophie hat Franks Denkweg von seinem Beginn an
begleitet und befruchtet. Sie hat offensichtlich auch dazu beigetra-
gen, daß Frank das transzendentale Denken als »verstehendes Er-
leben« oder »lebendiges Wissen«, d. h. im Sinne einer transzenden-
talen Erfahrung verstand.

In seinem »Anhang zur Geschichte des ontologischen Beweises«
hat Frank die Wissenschaftslehre von 1804 und Die Anweisung zum
seligen Leben von 1806, in denen Fichte nach langem Ringen seiner
Philosophie die vollendete Gestalt gegeben hatte, anerkennend ge-
würdigt. Fichte sei hier die Entdeckung »des profunden Gedankens«
gelungen, welcher schon der Einsicht Descartes’ zugrunde lag, den
dieser aber »nicht nur nicht klar ausgedrückt, sondern auch nicht zu
Ende gedacht« hatte, nämlich die Einsicht, daß das absolute Sein
»nicht Subjekt und nicht Objekt, nicht Denken und nicht gedachtes
Sein ist, sondern reines sich selbst durchsichtiges und für sich seien-
des Licht (= Vernunft), lebendiges Denken als Einheit des Seins von
Denkendem und Gedachtem«. Fichte hat die »innere Einheit« der
Selbstevidenz des Denkens, die im cartesischen cogito ergo sum aus-
gesagt ist, mit der Selbstevidenz des allumfassenden Seins verstan-
den.

Die vom späten Fichte immer wieder betonte Unmittelbarkeit,
mit der das absolute Sein in uns erfahren wird, war für Franks »ver-
stehendes Erleben« und »lebendiges Wissen« eine wichtige Anre-
gung. Wie Frank wußte, hatte Fichte in seiner Anweisung zum seli-
gen Leben geschrieben, daß »auf dem Standpunkte der Religion« die
Erkenntnis gewonnen wird, daß »die Erscheinung des inneren We-
sens Gottes, in uns, als dem Lichte, unmittelbar […], – sein Aus-
druck, und sein Bild, durchaus und schlechthin, und ohne allen Ab-

128

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

9 Daß Kant den ontologischen Gehalt seiner eigenen Einsichten nicht ausgeschöpft hat,
zeigt auch J. B. Lotz: Transzendentale Erfahrung. Freiburg 1978, S. 23 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zug, also wie sein inneres Wesen herauszutreten vermag wie in
einem Bilde«.10 Gott tritt »in seinem wirklichen, wahren und unmit-
telbaren Leben in uns ein; oder strenger ausgedrückt, wir selbst sind
dieses sein unmittelbares Leben« (vgl. GdW 511). Und weiter heißt
es in Fichtes Anweisung: Im wahren religiösen Lebensvollzug
schwinden die Verhüllungen, »die Gottheit selbst tritt wieder in dich
ein, in ihrer ersten und ursprünglichen Form als Leben, als dein eig-
nes Leben, das du leben sollst und leben wirst«. Religiöses Leben wird
von Fichte nicht als ein »das rationale Wissen begleitendes Gefühl«
verstanden, sondern als eine »Reflexion«, die mit dem göttlichen Le-
ben im Menschen selbst gegeben ist: Gott ist das, »was der ihm Er-
gebene und von ihm Begeisterte tut«.11

Zugleich konnte Frank erkennen, wie Fichte die pantheistische
Vermischung (die in den Schriften vor 1800 durchaus anzutreffen ist)
überwand. »Jenes unser Sein in Gott, ohnerachtet es in der Wurzel
immer das unsrige sein mag, [bleibt] uns dennoch ewig – fremd, und
so, in der Tat und Wahrheit, für uns selbst nicht unser Sein«. Wich-
tiger noch ist die Begründung dafür in der »Wissenschaftslehre« von
1812: »Gott macht sich nicht unmittelbar zum Erscheinenden, son-
dern nur mittelbar in und vermöge der Freiheit der Erscheinung […].
Er kann erscheinen nur in einem Freien«.12 Fichte hat die Bahn für
Franks eigenen Denkweg geebnet. Nicht ohne Sympathie nimmt
Frank die »lange geistige Entwicklung« und »das tiefe Nachdenken«
zur Kenntnis, mit dem Fichte seine Einsichten gewonnen hat, aber
auch »die außergewöhnliche Kompliziertheit« seines Denkens (GdW
514). Beide Philosophen wissen, daß nicht die »wissenschaftliche Phi-
losophie« es ist, die Gott allererst erkennen läßt; sie reflektiert nur
den Weg, den der »natürliche Wahrheitssinn« den Gottsucher bereits
geführt hat. Auch Frank weiß wie Fichte, daß der Philosoph Gott
nicht rational »beweisen«, daß er aber zum »Verstehen« dieser Wahr-
heit führen kann.13

129

Fichtes »intellektuelle Anschauung«

10 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre. Ham-
burg 2001, S. 81.
11 Ebd., S. 82. Vgl. S. 155.
12 J. G. Fichte: Wissenschaftslehre vorgetragen 1812. In: Nachgelassene Werke, her-
ausgg. v. J. H. Fichte, Leipzig (ohne Jahr), Bd. 2. S. 382.
13 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben, S. 32. Vgl. DU 338.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin
Heidegger

Zur Kenntnis genommen hat Frank auch die im 19. Jahrhundert ent-
wickelten philosophischen Lebensbegriffe. Daß ihm der irrationali-
stische Zug in Bergsons, erst recht in Nietzsches Verständnis des Le-
bens fremd war, wurde bereits erwähnt. In epistemologischer
Hinsicht steht ihm Wilhelm Diltheys Lebensbegriff näher.

Dilthey fragt, wie die Realgeltung einer Erfahrung, in der uns
der Sinngehalt eines literarischen Werkes aufgeht, begründet sei.
Wir werden ihrer in einem ursprünglichen selbstevidenten Erleben
inne, meint Dilthey, in dem die Selbstunterscheidung des Subjekts
von den äußeren Ereignissen noch nicht vollzogen ist. Hier ist die
Realität noch unmittelbar »für mich da«. Erst in der nachträglichen
Reflexion, in der ich mir etwas als etwas vorstelle, setze ich es von
mir ab. Dilthey schreibt über dieses Haben der Realität im Erleben:
»Das Erlebnis tritt mir nämlich nicht gegenüber als ein Wahrgenom-
menes oder Vorgestelltes; es ist uns nicht gegeben, sondern die Rea-
lität Erlebnis ist für uns dadurch da, daß wir ihrer innewerden, daß
ich sie als zu mir in irgendeinem Sinne zugehörig unmittelbar habe.
Erst im Denken wird es gegenständlich«.14 Schon in seiner »Breslau-
er Ausarbeitung« (1880–1890) hatte Dilthey (von Schleiermacher
angeregt) über die »Tatsache des Bewußtseins« geschrieben: »Es gibt
ein Bewußtsein, welches nicht dem Subjekt des Bewußtseins einen
Inhalt gegenüberstellt (vor-stellt), sondern in welchem ein Inhalt
ohne jede Unterscheidung steht. In ihm sind dasjenige, welches sei-
nen Inhalt bildet, und der Akt, in welchem das geschieht, gar nicht
zweierlei. Das, was inne wird, ist nicht gesondert von dem, welches
den Inhalt dieses Innewerdens ausmacht. Das, was den Inhalt des
Bewußtseins bildet, ist von dem Bewußtsein selber nicht unterschie-
den«.15

Was Dilthey unter der »Realität« versteht, die im Erleben »für
mich da« ist, ist allerdings nicht die Realität, von der Frank spricht.
Für Dilthey ist sie eine »Bewußtseinstatsache«, die ihren »Ausdruck«
in einer Gestalt des objektiven Geistes findet. Zwar betont er, das
Leben sei das Letztgegebene und »von innen Bekannte« und deshalb

130

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

14 W. Dilthey: Fragmente zur Poetik (1907/1908). Gesammelte Schriften, Leipzig u.
Berlin 1922ff., Bd. VI (1924), S. 313. Hervorhebungen von mir, P. E.
15 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. XIX (1982), S. 66.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die »Grundtatsache« schlechthin, die »den Ausgangspunkt der Phi-
losophie bilden« müsse. Zugleich aber heißt es, das Leben könne von
der Vernunft nicht beurteilt werden, weil »die Wirklichkeit selbst in
letzter Instanz nicht logisch aufgeklärt, sondern nur verstanden wer-
den« könne.16 Dilthey hatte hier zwischen Leben und Vernunft eine
Kluft aufgerissen, die Frank nicht anerkennen konnte. Das vor-
begriffliche Erleben, wie Dilthey es verstand, ist deshalb nicht das
lebendige Wissen im Sinne Franks. Ihm ging es um das im »Innewer-
den« enthaltene ontologische Moment, das Dilthey nicht sah. Für
diesen war das »Erleben« ein psychischer Vorgang, der, wie sein
durch begriffliche Artikulation gewonnener Ausdruck, ganz dem im-
manenten Weltzusammenhang in der Zeit angehört. Der ältere Dil-
they konzentrierte sich folgerichtig auf diesen Ausdruck und unter-
suchte, wie er innerhalb des Geisteslebens hermeneutisch zu
verstehen ist.

Für Frank, wie er in einem deutsch geschriebenen Aufsatz 1929
offensichtlich auch im kritischen Blick auf Dilthey (und Bergson)
betont, geschieht im »Erleben« ein »ständiges Transzendieren über
das Einzelleben, oder – was dasselbe ist – ein Hineinwachsen« auch in
das, »was außerhalb der Grenzen eines Einzelwesens als solchen
liegt«. Das wissende Erleben ist »Erfahrung im tiefsten Sinn des
Wortes, nicht als sinnlich-äußere Berührung des Seins, sondern als
ein In-sich-haben und In-sich-erfassen seiner. Es ist deshalb möglich,
weil wir vom Sein selber in seiner allumfassenden Einheit nicht ge-
schieden sind«. »Erleben« heißt »das konkrete Leben, als Geschehen
und Wirken […] in sich dadurch zu besitzen, daß man an ihm selber
realiter teilnimmt. Zugleich aber ist Erleben als wissendes Erleben
das Haben des Zeitlichen samt seinem zeitlosen Aspekt, im Lichte
seiner zeitlosen Idee – mithin also das Haben der konkreten Inhalts-
fülle des überzeitlichen Seins, als einer organischen Einheit von Zeit-
losigkeit und Zeit, von Idee und Leben.17

Von größter Bedeutung wurde für Frank das phänomenologi-
sche Denken. Schon in seiner Erkenntnislehre macht er auf die in
dieser Denkrichtung enthaltene Intention aufmerksam, die Einheit
von Denken und Sein neu zu begründen und so die Kantische Tren-
nung zu überwinden. In der Abhandlung über Die Natur des see-

131

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

16 W. Dilthey: Gesammelte Schriften, Bd. VII, 359 + VIII, 174.
17 S. Frank: Erkenntnis und Sein, in: Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie
der Kultur. Bd. 18 (1929) S. 258f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Lebens, die Frank 1927 in Berlin verfaßt hatte,18 wird sowohl
der kritische Ausgang von Kant als auch das Interesse an einer »radi-
kal empirischen« Anthropologie und Gotteslehre sichtbar. Wichtige
Anstöße, um die Einheit von Person und Sache neu zu denken, gin-
gen, so Frank, von F. v. Brentano aus, der schon 1874 in seinem Buch
Psychologie vom empirischen Standpunkte auf die Bedeutung des
Aktes aufmerksam gemacht hatte, mit dem das Bewußtsein sich ak-
tiv, billigend oder zurückweisend, auf die Gegenstände richtet. Ed-
mund Husserl hatte Brentanos Gedanken aufgenommen und zur
»Phänomenologie« weiterentwickelt. In seinem Aufsatz Philosophie
als strenge Wissenschaft (1910/11) hatte Husserl den Erfahrungs-
begriff auch auf die phänomenologische Wesensanalyse angewendet
und diese eine »empirische Analyse« genannt. Frank unterstreicht,
daß in diesem Denken die Trennung des Erlebens von den »Sachen«
grundsätzlich überwunden ist, sofern das Subjekt durch die intentio-
nalen Akte sich sinnhaft auf die Welt bezieht. »Im Erkennen, in Wil-
lensregungen, in Wertungen haben wir es nicht einfach mit einem
Erleben zu tun, nicht mit irgendwelchem Material oder Inhalt des
seelischen Lebens, sondern mit Akten, durch die gleichsam Verbin-
dungen zwischen der Person und der Gegenstandswelt hergestellt
werden«, die man »Sinnbeziehungen« nennen kann.

Als Herausgeber der Logischen Untersuchungen in russischer
Sprache war Frank mit Husserls Anliegen vertraut. In Der Gegen-
stand des Wissens (1915) hat er sich mit dem bis dahin erschienenen
Werk auseinandergesetzt; noch in seiner Religionsphilosophie hat er
es anerkennend erwähnt. Zweifellos hat ihn Husserls »phänomeno-
logische Einstellung« beeinflußt. Ihr geht es darum, den Blick weg
vom Wahrgenommenen »auf das Wahrnehmen zu richten, bzw. auf
die Eigenheiten der Gegebenheitsweise des Wahrgenommenen«.19

Diese »Einstellung« sucht die »immanente Wahrnehmung«, die in
scharfer Unterscheidung zur »Dingwahrnehmung« eine »Erlebnis-
wahrnehmung« ist, als »schlichtes Erschauen von etwas …«, und
zwar in seiner phänomenalen Ganzheit, zu verstehen. Mit ihm habe
ich »ein Absolutes, es hat keine Seiten, die sich bald so, bald so dar-

132

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

18 S. L. Frank: O prirode duševnoj žizni [Die Natur des seelischen Lebens], 1927 in
Berlin verfaßt, veröffentlicht vom Sohn Vassili S. Frank in: Po tu storonu pravogo i
levogo, Paris (YMCA) 1972, S. 155–239. Zitate S. 224–226 und 228.
19 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie (1913). I. Halbbd. (Husserliana III/1). Den Haag 1976, S. 201.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellen« oder »abschatten« könnten.20 Husserl nennt das Erschaute
»intentionales Objekt«, das sich durch »Sinn« auszeichnet. »Sinn zu
haben, bzw. etwas ›im Sinne zu haben‹ ist der Grundcharakter alles
Bewußtseins, das darum nicht nur überhaupt Erlebnis, sondern sinn-
habendes, ›noetisches‹ ist«.21 Indem ich auf den unmittelbar gegebe-
nen Bewußtseinsstrom »hinblicke und mich selbst dabei als das reine
Subjekt dieses Lebens fasse […], sage ich schlechthin und notwendig:
Ich bin, dieses Leben ist, Ich lebe: cogito«.22

Das heißt, die »phänomenologische Einstellung«, in der von der
»Dingwahrnehmung« ganz abgesehen wird, führt zur »immanenten
Wahrnehmung« des Seins des Subjekts. Dieses erfaßt sich als »reines
Subjekt« und erlebt sich selbst als einfach seiend. Das »absolute Sein
des Immanenten« ist in seiner Gewißheit schlechterdings unbestreit-
bar.23

Trotz der Nähe zu Husserls phänomenologischer Einstellung ist
die Differenz nicht zu übersehen. Husserls »transzendentalen Idea-
lismus«, in dem die Welt zum »Bewußtseinskorrelat« des Ich
schrumpft, teilt Frank nicht. In seinem Aufsatz Zur Phänomenologie
der sozialen Erscheinung, den er 1928 in dem angesehenen »Archiv
für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik« veröffentlichte, stellt er
fest, daß Husserls »Wesenswissenschaft«, die von jeder Realität und
Tatsächlichkeit absieht, nicht fähig ist, das Wesen der sozialen Bezie-
hung zu erfassen. Frank zufolge ist die Gemeinschaftlichkeit des Wir
die Explikation des all-einen absoluten Seins; dabei bestreitet er (was
Husserl postuliert), daß das Ich dem »Anderen« und der »Welt« we-
senhaft vorangeht. Er betont die Gleichursprünglichkeit und Nicht-
zurückführbarkeit von Ich und Du zugleich mit der Notwendigkeit,
sie als transrationale Einheit zu denken, um ihre unauflösliche Be-
ziehung (die als Ich-Du-Begegnung eben nicht nur die Beziehung zu
einem jeweils Anderen ist) und ihre unaufhebbare Differenz verste-
hen zu können. Frank vertritt entschieden eine ideal-realistische Po-
sition, weil er weiß, daß dort, wo die »Welt« idealistisch als durch das
Ich konstituiert gedacht wird, der »Andere« nicht als Du, sondern
nur als Fremd-Ich erreicht wird.24

133

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

20 Ebd., S. 92.
21 Ebd., S. 201.
22 Ebd., S. 97.
23 Ebd., S. 91; 96 f.
24 S. Frank: Zur Phänomenologie der sozialen Erscheinung. In: Archiv für Sozialwissen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von nicht geringer Bedeutung für Frank ist auch Max Schelers
methodisches Vorgehen. »Wenigstens prinzipiell« sei durch Scheler
»der Weg eröffnet, um das menschliche Leben in seiner konkreten
Fülle und Lebendigkeit zu erforschen und zu begreifen«, bemerkt
Frank in seinem Aufsatz über Die Natur des seelischen Lebens.25

Schon in seiner Erkenntnislehre hatte er Scheler mit Bezug auf des-
sen grundlegendes Werk Der Formalismus in der Ethik und die ma-
teriale Wertethik (1913) als »sehr talentierten zeitgenössischen deut-
schen Autor« bezeichnet (GdW 305). Wie Frank hält auch Scheler es
für ausgeschlossen, das Sein der Person vergegenständlichend be-
greifen zu können. In seinem frühen Hauptwerk schreibt er: »Ist aber
schon ein Akt niemals Gegenstand, so ist erst recht niemals Gegen-
stand die in ihrem Aktvollzug lebende Person. Die einzige und aus-
schließliche Art ihrer Gegebenheit ist vielmehr allein ihr Aktvollzug
selbst […] – ihr Aktvollzug, in dem lebend sie gleichzeitig sich er-
lebt«. Eine »psychologische Objektivierung« der Person wäre, so
Scheler, gleichbedeutend mit ihrer »Entpersonalisierung«.26 »Das
Sein des echten Aktes besteht in seinem Vollzug, und er ist eben
darin absolut – nicht relativ – vom Begriff des Gegenstandes ver-
schieden«. Was hier »Reflexion« heißt, »ist allein ein Mitschweben
des völlig unqualifizierten ›Bewußtseins von‹ mit dem sich vollzie-
henden Akt«.27 Der phänomenologische Akt ist keine Wahrnehmung
eines Geschehens als eines »dinglich gegebenen Etwas«; vielmehr ist
die Aufmerksamkeit vom sinnlich vermittelten Gegenstand abzu-
wenden und auf das Vollzogenwerden des Aktes selbst zu richten.
Schelers phänomenologische »Einstellung« ist dem »lebendigen
Wissen« Franks sehr ähnlich. Scheler verwendet den Begriff »Mit-
schweben«, mit dem Frank das Wissen der Koinzidenz des Wider-
sprüchlichen beschreibt.

Doch darf nicht übersehen werden, daß Scheler in seiner Auf-
fassung vom Sein sich von Frank erheblich unterscheidet. Schelers
Interesse ist auf den Aktvollzug und dessen Zentrum, die Person,

134

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

schaft und Sozialpolitik (Mohr, Tübingen 1928), Bd. 59, S.75–95. Zur Beziehung von Ich
und Du bei Husserl und Buber vgl. M. Theunissen, Der Andere. Berlin 1981.
25 S. L. Frank, a. a. O.
26 M. Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Gesammelte
Werke, Band II, S. 397, S. 484, vgl. auch S. 50 f.
27 M. Scheler: Idole der Selbsterkenntnis. II. Täuschung und innere Wahrnehmung«.
In: Vom Umsturz der Werte. 1. Aufl. 1915, 3. Aufl. 1923. Gesammelte Werke, Band 3,
S. 230 und 234.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtet. Das transzendierende absolute Sein, das die Person und
jedes Phänomen, weil und sofern sie an ihm teil haben, erst sein läßt,
bleibt ihm fern; den ontologischen Status des Personseins hat Scheler
nicht geklärt.

Die Beziehung Franks zu Martin Heidegger verdient besondere
Aufmerksamkeit. Die Auseinandersetzung mit Heideggers Sein und
Zeit, das 1927 erschienen war, bezeugen die Notizen, die Frank zur
Vorbereitung eines Vortrags am »Russischen Wissenschaftlichen In-
stitut« in Berlin niedergeschrieben hat; sie stammen etwa aus den
Jahren 1931 bis 1933.28 In Das Unergründliche (1939) wird der Be-
griff »Fundamentalontologie« mit Bezug auf die neuere philosophi-
sche Diskussion zustimmend erwähnt, nicht aber Heideggers Name.

Von den wenigen ausdrücklichen Stellungnahmen, die Frank zu
Heideggers frühem großen Werk abgegeben hat, sind die Bemerkun-
gen in einem Brief vom 24. Juli 1942 an den Schweizer Psychiater
und persönlichen Freund Ludwig Binswanger am ergiebigsten. In
ihm hatte Frank auf Binswangers Buch Grundformen und Erkenntnis
menschlichen Daseins reagiert, das in jenem Jahr in Zürich erschie-
nen war. Da Binswanger sich nach Franks Erachten zu sehr von Hei-
degger beeinflußt zeigte, begründete Frank seine Ablehnung von Ge-
danken Heideggers und betonte im Sinne seiner eigenen Philosophie,
»daß das menschliche Dasein ein zweifaches Antlitz trägt – zugleich
Tragik des In-der-Welt-Seins und Ruhe des Über-die-Welt-hinaus-
Seins«. Heidegger aber verkenne das zweite Moment. Seine »Be-
schreibung des Wesens der Tragik ist ganz einseitig und willkürlich
– ein krampfhaftes Erstarren in Verzweiflung«. Seine Philosophie sei
deshalb »reiner Nihilismus«. Heideggers »Grund« sei kein wahrer
Grund, auf dem man stehen könne: »Er ist so etwas wie ein Felsen,
an dem man sich anklammert am Rande und angesichts des Abgrun-
des. Ich frage mich immer: wieso Angst – und nicht Vertrauen? Wie-
so soll Angst ein ›ontologisch‹ fundierter Zustand sein, und Vertrau-
en – schon eine vermaledeite ›Theologie‹ ? […] Wahrer Grund ist nur
das, was weiter ist als meine eigene Existenz; wahrer Grund ist nur
›Heimat‹, Boden, ›Wir-Sein‹ und dgl.; alle Isolierung und Tragik fin-
det statt schon im Rahmen dieses primären Grundes und hat deshalb

135

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

28 Vgl. N. Plotnikow: »Heidegger–Rezeption in Rußland: Semen L. Frank und Ludwig
Binswanger. In: Daseinsanalyse. Zeitschrift f. phänomenologische Anthropologie und
Psychotherapie. 1994, H. 11. S. 119. Hier sind auch die Briefe Franks an Binswanger,
24.07.1942 und 30.08.1950, veröffentlicht, in denen Frank auf Heidegger zu sprechen
kommt (s. u.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Ausweg. Schon ›Sorge‹ ist so etwas, wie ein Ausweg; Sorge
selbst um mich selber ist schon vernünftige Überwindung der Not,
um so mehr Sorge um Andere, die Ausdruck der Liebe ist. Auch ist
›Sein zum Grunde‹ nicht ein krampfhaft-heroisches Sich-zurückzie-
hen auf sich selber, sondern im Gegenteil Selbstüberwindung, das
Augustinische transcende te ipsum«. Heidegger verkenne auch »die
wahre Quelle aller Tragik« des Seins, nämlich »das Dämonische, Bö-
se, das Chaotische, Zerstörende«, das, was die Bibel »Sünde« nennt;
»denn es ist Folge der Vereinzelung«. Dieses »Dämonische« ist »kei-
ne ›theologische‹, auch keine rein ›ethische‹ Idee, sondern der grund-
legende ontologische Zug des menschlichen Daseins«.29

Wie sehr Frank, ungeachtet seiner scharfen Kritik, den deut-
schen Philosophen schätzte, zeigt sein letzter Brief an Binswanger.
Frank schrieb ihn am 30. August 1950, knapp vier Monate vor sei-
nem Tode. Er hatte auf dem Krankenlager die Abhandlungen in Hei-
deggers Holzwege gelesen und äußerte sich erfreut, »daß der größte
deutsche Denker auf seinem eigenen Weg zum Ergebnis kommt, das
als Grundintuition, gleichsam als Offenbarung mein ganzes Schaffen
seit 40 Jahren leitet«. Frank beschloß seinen Abschiedsbrief an den
Freund: »Sollte die europäische Kultur ihrer Vernichtung entgegen-
gehen, so ist Heideggers letztes Buch ihr bestes Abschiedswort – frei-
lich für diejenigen, die Ohren haben zu hören«.30 Heideggers Huma-
nismusbrief (1946) kannte Frank offensichtlich nicht.

Mehr als die wenigen ausdrücklichen Bemerkungen Franks zu
Heidegger verdient die ontologische Fragerichtung, die beide Denker
verbindet, Aufmerksamkeit. Ob Frank einige seiner Überlegungen in
seiner Religionsphilosophie und Anthropologie in direkter Ausein-
andersetzung mit Heidegger entwickelt hat, läßt sich nicht mit Si-
cherheit feststellen. Sowenig auszuschließen ist, daß Frank sich von
Heideggers Daseinsanalyse hat anregen lassen, so ist doch unbe-
streitbar, daß Frank auch dort, wo eine Nähe zu Heideggers Denken
erkennbar wird, aus eigenem Ursprung denkt.

Der Satz, mit dem Heidegger sein Seinsverständnis charakteri-
siert, könnte auch aus Franks Feder stammen: »Sein ist das transcen-
dens schlechthin«. Das gilt auch für die Erläuterung zu diesem Satz:
»Sein und Seinsstruktur liegen über jedes Seiende und jede mögliche

136

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

29 Zitiert nach Plotnikow, a. a.O., S. 123.
30 Zitiert nach Plotnikow, a. a.O., S. 126.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiende Bestimmtheit eines Seienden hinaus«.31 Sowohl für Frank als
auch für Heidegger ist Erschlossenheit von Sein »veritas transcen-
dentalis«.32 »Der Überstieg geschieht in Ganzheit und nie nur zuwei-
len und zuweilen nicht, etwa gar lediglich und zuerst als theoreti-
sches Erfassen von Objekten. Mit dem Faktum des Da-seins ist
vielmehr der Überstieg da«, heißt es ergänzend in Heideggers Schrift
Vom Wesen des Grundes (1929).33

Heidegger betont: »Wir nennen das, woraufhin das Dasein als
solches transzendiert, die Welt und bestimmen jetzt die Transzen-
denz als In-der-Welt-sein. Welt macht die einheitliche Struktur der
Transzendenz mit aus; als ihr zugehörig heißt der Weltbegriff ein
transzendentaler. Mit diesem Terminus wird alles benannt, was we-
senhaft zur Transzendenz gehört und seine innere Möglichkeit von
ihr zu Lehen trägt«. »Zur Transzendenz gehört Welt als das, worauf-
hin der Überstieg geschieht«.34 »Nur solange Dasein ist …, ›gibt es‹
Sein«35, hieß es schon in »Sein und Zeit«, und: »Sein ist jeweils das
Sein eines Seienden«.36

Heideggers nachdrückliche Mahnung, das Sein nicht doch als
Seiendes zu verstehen und so wieder aus dem Blick zu verlieren, ist
der Leitgedanke, unter dem auch Franks gesamte Philosophie steht.
Beide begreifen die Seinsfrage als transzendentale Frage. Sie zielt auf
die »apriorische Bedingung der Möglichkeit« dafür, daß überhaupt
Seiendes sein kann: »Jede Erschließung von Sein als des transcendens
ist transzendentale Erkenntnis«37, – diese Einsicht Heideggers ist
auch die Franks seit seiner Erkenntnislehre. Darum gilt auch für ihn,
was Heidegger in seiner Vorlesung »Grundprobleme der Phänome-
nologie« (1927) schreibt: Die »transzendentale Wissenschaft vom
Sein […] übersteigt das Seiende, um zum Sein zu gelangen«. Dabei
»versteigt« sie sich aber »nicht wiederum zu einem Seienden, das
etwa hinter dem bekannten Seienden läge als eine Hinterwelt«38.

137

Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

31 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 38. Hervorheb. von Heidegger.
32 Ebd., S. 38. Hervorheb. von Heidegger.
33 M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, 1929. In: Wegmarken. Frankfurt 21978,
S. 139.
34 Ebd., S. 139.
35 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 212.
36 Ebd, S. 9.
37 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 1963, S. 11 und 38.
38 M. Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie. Marburger Vorlesung
Sommersemester 1927, GA (Frankfurt 1975), Bd. 24, S. 23.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der A-Theismus, der in Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit
unübersehbar ist, ist in der Aversion gegen ein Verständnis Gottes als
»idealisiertes absolutes Subjekt« begründet.39 Daß Frank nicht min-
der entschieden einen Gottesbegriff zurückweist, der Gott in der Art
eines jenseitigen Subjekts denkt, das als causa prima oder als sum-
mum ens gleichsam an der Spitze einer Seins-Pyramide steht, kann
durchaus auch durch Heideggers Kritik veranlaßt sein.

Der tiefreichende Unterschied in der Seinsauffassung zwischen
Frank und Heidegger ist, ungeachtet der Ähnlichkeit ihrer Formulie-
rungen, nicht zu übersehen. Frank geht in Das Unergründliche von
der Analyse des Selbstseins aus. Dieser Begriff scheint nicht ohne den
Blick auf Heideggers »Dasein« gewählt; doch im »Selbstsein« ist mit
dem Sein in der Zeit – anders als im »Dasein« – zugleich die zeitent-
hobene Ewigkeit des Absoluten gegenwärtig.

138

Anschluß an Transzendentalphilosophie und Ph�nomenologie

39 Zum Beispiel: »Die Behauptung ›ewiger Wahrheiten‹ ebenso wie die Vermengung
der phänomenal gegründeten ›Idealität‹ des Daseins mit einem idealisierten absoluten
Subjekt gehören zu den noch längst nicht ausgetriebenen Resten von christlicher Theo-
logie innerhalb der philosophischen Problematik«. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 229.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123 - am 24.01.2026, 06:12:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Kritischer Anschluß an Kant
	2. Fichtes »intellektuelle Anschauung
	3. Wilhelm Dilthey – Edmund Husserl – Max Scheler – Martin Heidegger

