
Konklusion

Bernhard Grümme/Gunda Werner

Und nun? Nach all den unterschiedlichen Anläufen, das hoch komplexe, vielschich-

tige und genealogisch durchaus differenzierte Werk Judith Butlers jeweils aus un-

terschiedlichen Perspektiven der Theologie zu besichtigen, sich anzueignen, dis-

kursiv zu bearbeiten, sich ihm gegenüber lern- und dialogbereit zu halten, was

bleibt? Über die gängigen Anfragen und kritischen Perspektiven auf Judith Butlers

hinaus, die vor allem ihre Konzeption des Subjekts und seiner Handlungsmacht

wie auch -freiheit berühren, zeigt sich in den vorliegenden Beiträgen eindrucks-

voll, welche kritischen und weiterführenden Horizonte sich für theologisches Ar-

beiten aus einer Auseinandersetzung und Rezeption Butlers ergeben. Ebenso wird

aber auch deutlich, dass sich die theologischen Anfragen an Judith Butlers umfang-

reiche Theorieentwürfe dazu eignen, diese selber zu einer kritischen Fortschrei-

bung anzuregen.Wir konzentrieren uns auf dreimaßgebliche Perspektiven: Erstens

die Frage des Subjekts, zweitens die Frage vorreflexiver, durch Iteration performativ

realisierter hidden patterns und schließlich drittens die Frage nach einer geheimen

Dialektik des Dekonstruktionsbegriffs selber.

 

1. Besonders virulent in der Butler-Diskussion ist die Frage des Subjekts. Denn

an ihr entscheidet sich, ob sich für ethisches Handeln, aber auch für die religiöse

Selbstbestimmung des Subjekts noch eine Instanz ausmachen lässt, so dass von

einer eigenen Handlung in der 1. Person Singular zu sprechen ist. Dies gilt sowohl

für die Theologie als auch, so die mannigfaltigen Anfragen in den Texten, für die

Überzeugungen Butlers von Widerständigkeit und ethischem Handeln. Die Un-

terscheidung von Subjekt und Person kann dabei ebenso hilfreich sein wie eine

weitergehende Reflexion der Körperlichkeit. Könnten Körperlichkeit wie körper-

liche Erfahrung nicht doch mehr sein als die Einschreibefläche subjektivierender

Diskurse und performativer Normen? Könnte der Körper nicht auch ein Moment

der vordiskursiven Erfahrung sein, der Unmittelbarkeit? Schlussendlich hängt die

Kraft fürmoralischesHandeln und ethischeUrteilskraft daran, dass es eine Instanz

gibt, der Freiheit zurechenbar ist. Butlers Theorie der Subjektivierung hat genau

darin ihre Pointe, zeigt diese doch zugleich einerseits die Wirksamkeit hegemo-

nialer Strukturen wie die subjektgenerierende Kraft dieser Prozesse für Freiheit

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018 - am 14.02.2026, 19:17:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Bernhard Grümme/Gunda Werner

und Selbstwirksamkeit des Subjekts andererseits. Ob dies nun (auf der Linie eines

in durch Geschichte und Gesellschaft gebrochenen transzendentalen Denkens) als

ein hinter dem durch Diskurse unterworfenen Subjekt und seinem Körper situier-

tes Ich gedacht wird, ob dies (handlungstheoretisch) als ein in intersubjektiv-ge-

schichtlichen Interkommunikationszusammenhängen konstituiertes Ich oder eher

(alteritätstheoretisch) als ein sich vom Anderen her enteignetes Ich gedacht wird:

der Rang einer solchen Instanz wird umso deutlicher, wenn dies im theologischen

Kontext der Sünde diskutiert wird, die per definitionem eine willentliche Hand-

lung vor Gott ist. Diese ist von einer Ich-Handlung in einem doppelten Sinne ab-

hängig: von der Fähigkeit der willentlichen und damit freien Entscheidung und der

Fähigkeit einer Beziehung zu einem personal geglaubten Gott.

Jedoch eröffnet Butlers Subjektivierungstheorem zugleich weiterführende Per-

spektiven für die traditionell hoch komplexen wie intrikaten Zusammenhänge von

Strukturen und Freiheit, diemit unterschiedlichemGewicht erbsündentheologisch

wie soteriologisch traktiert werden. Das Theologumenon der strukturellen Sünde,

gefasst als strukturelle Verfangenheit in vorfindbaren Diskursen, scheint von der

willentlichen Zustimmung zu dispensieren. Hier beharrt Butler aber auf dem ethi-

schen Anruf des Unrechts, der zum verändernden Handeln motiviert und damit

aber doch wieder die Fähigkeit des Sich-Verhaltens und damit der Zurechenbarkeit

voraussetzt. Dieser Anruf durch Unrecht, der als eine präreflexive Verflochtenheit

in die Ausgesetztheit dem anderen gegenüber und in einer primären Vulnerabilität

und Abhängigkeit resultiert, ist eine Denkfigur, die in einer ganz überraschenden

Parallelität sein Pendant im scholastischen Naturrecht findet. Die vonThomas von

Aquin als inclinationes naturales bezeichneten Neigungen bringen den Menschen zu

Handlungen, die zu ethischenVerbindlichkeiten durch die praktische Vernunft ver-

mittelt werden. Während dort aber diese Vermittlungsinstanz wiederum auf die

Leerstelle des ungeklärten Subjektbegriffs verweist, können Aporien dort vermie-

den werden, wo zwischen Subjekt (als Individuum oder Selbst) und Person (Iden-

tität) als empirische Gestalt unterschieden wird. Dann ist die Instanz gedacht, mit

der körperlicheDiskurse als auch subjektive Körperpraktiken politisch, ethisch und

religiös vermittelbar werden. Identitäten finden sich in normierenden Diskursen

vor, in denen bestimmte Körperpraxen, geschlechtliche Selbstverständnisse oder

religiöse Identifikationen nicht mehr intelligibel sind. Mit der Subjektivierungs-

theorie öffnet Butler zugleich den Grenzgedanken für eine die Angewiesenheit als

auch die subjektivierende Interpersonalität noch einmal übersteigende Dimensi-

on des Menschlichen: Gibt es etwas, auf das Menschen bauen, das sie aber selber

weder herstellen noch garantieren können? Weswegen würden sie sonst ethisch

handeln, vertrauen, lieben, kämpfen?Theologisch würde sich hier eine Grenzrefle-

xion auf die Denkbarkeit eines Gottes und von Gnade anschließen, ohne dazu eine

Wesens- oder Realitätsaussage machen zu müssen oder zu wollen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018 - am 14.02.2026, 19:17:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konklusion 309

 2. Die Intelligibilität transportiert freilich nicht nur versprachlichte Normen, son-

dern auch hidden patterns. Diese können kulturell, religiös, gender-theoretisch oder

rassistisch geprägt sein. Sie bestimmen, wer wie öffentlich sein darf. Die prekäre

Situation wird in der Versammlung von prekären Körpern deutlich. Was aber – so

lauten viele Anfragen – sagen diese hidden patterns in religiösen und theologischen

Kontext aus? Wie werden Pathologien zweiter Ordnung konstituiert, wie verän-

dert? Was sagen Räume und Gegenstände in Ritualorten über Machtpraxen und

geschlechtliche Zuordnungen aus? Nicht nur kognitive Muster, auch Anordnungen

im Raum sind intelligibel und wirken in ihrer Performanz normativ.

Zudem zeigen sich an diesen Themen die wissenschaftstheoretischen Voran-

nahmen. Von welchem Wissenschaftsverständnis her erarbeitet Theologie die ei-

genen Themen? Gerade aber in dem Versuch, sich kritisch gegenüber der binären

Struktur oder der vermachteten Diskurse zu verhalten, könnte sich eine abgewan-

delte Form eines wissenschaftlichenMonismus einschleichen,weil die Abgrenzung

selbst Setzungen evoziert, die eine andere Perspektive verneinen könnte.Theologie

scheint im Anschluss an Judith Butler eine differenzierte Methodik und ein ver-

ändertes Wissenschaftsverständnis zu brauchen, um nicht zu wiederholen, was

theologisch kritisiert wird, nämlich der Ausgang von der einen Wahrheit. Diese

wissenschaftstheoretische Schärfung zieht sich durch alle Disziplinen und würde

eine Meta-Diskussion erfordern, die einzelne Themen, zum Beispiel die Körper-

Raum-Performanz anschärfen würde.

Was als »spatial turn« kulturwissenschaftlich diskutiert wird, gewinnt etwa in

der Anordnung von liturgischen Räumen oder in praxeologischen Konstellatio-

nen von Körpern durch Butler an Schärfe. Dazu kommt eine weitere Einsicht:

Die zunächst selbstverständliche Solidarität mit Menschen in prekären Situatio-

nen und auch die Konstruktion von Gegendiskursen perpetuieren jedoch ande-

rerseits den marginalisierenden Mehrheitsdiskurs, solange diese Machtkonstruk-

tionen und Dynamiken nicht benannt werden. Denn auf verschiedenen Feldern,

sei es praktisch-theologisch, sei es ethisch, wird deutlich, inwieweit in diversen

Praktiken performativ kontraintentionale Exklusionen vollzogen werden, die frei-

lich dem Sinn und der Logik der jeweiligen Praxis widersprechen. Das bezieht sich

auf kognitiv rationale wie performativ-körperliche Praktiken bis in Gesten hin-

ein. Das Othering wird für theologische Diskurse damit zu einem Lackmus Test

– und dies umso mehr, weil für die Theologie die hochrelevante Frage der Wahr-

heit und des Gottesbegriffes nicht verabschiedet werden kann. Die virulente Nor-

mendebatte wirft dann freilich die intrikate Frage auf, nach welchen Kategorien,

Normen, Wahrheiten welcher Diskurs wie gedeutet wird. Wie fruchtbar das ist,

zeigt sich einerseits in der Unterbrechung von gängiger Geschichtsrekonstruktion

durch die Suche nach Abjekten als auch in der genealogischen Methode. Mit bei-

den werden die Risse, das Nicht-Sein, die Ambivalenzen zur gängigen Erzählung

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018 - am 14.02.2026, 19:17:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Bernhard Grümme/Gunda Werner

hinzugefügt und gegenwärtige Narrative entlarvt. Allerdings hat dieser Zugang

noch eine weitere Konnotation: die der politischen Bedeutung der Trauer. Könnte

Trauer als Signifikant für die Frage, wer als Mensch oder als Gruppe betrauerbar

ist, anerkennungstheoretisch eine Kategorie zweiter Ordnung sein? Dann würde

Trauer eine andere Bedeutung als Empathie haben und zwischen Opfer und Tä-

ter stehen sowie Trauer zwischen Verwandtschaft und Staat oder Regierung ste-

hen kann. Zugleich bleiben im Begriff der Trauer unabschließbare Prozesse übrig,

denn manches ist nicht zu heilen, Ambivalenzen der Anerkennung sind nicht zu

schließen. Zuletzt steht in diesem Zusammenhang die ethischeTheorie Judith But-

lers, die aus der Subjektivation heraus weitreichende Konsequenzen der Gewalt-

losigkeit erhebt. Dadurch kann diese nicht als ein friedlicher Zustand, sondern

als eine persönliche Praxis der Anerkennung der je eigenen und fremden Gren-

zen der Selbsterkenntnis, des Selbst-Wissens und damit der Selbstdurchsichtigkeit

verstanden werden. Diese steht durchaus diametral zu dem philosophischen und

theologischen Prinzip der Selbsterkenntnis und der Selbstrechenschaft.Wie ist An-

erkennung dann zu denken? Es bleibt eine Dialektik zwischen Anerkennung und

Anerkennbarkeit, die die Emphase eines jeden philosophischen wie theologischen

Anerkennungsdiskurses grundlegend herausfordert.

 

3. Letztlich stellt sich für die Theologie aber auch die Frage, wie und was in einer

Dekonstruktion übrigbleibt und ob es Grenzen geben muss oder geben kann? Wo-

her soll die Kraft zum Widerstand kommen, die über jene zarten Möglichkeiten

hinausgehen, die durch die Risse in der Iteration oder der vordiskursiven Erfah-

rung eröffnet werden? Deutet nicht schon die intuitive Insistenz darauf, dass Folter

und Mord nicht sein dürfen, auf einen normativen Anspruch hin, der die Totali-

tät vermachter Strukturen unterläuft? Bleibt nicht eine Perspektive auf Universa-

lisierung, sei es des Leidens, der Gerechtigkeit, die eine Dekonstruktion unter-

höhlt? Lässt sich, geschichtstheoretisch gedacht, Geschichte vollends in Konstruk-

tionen fassen, ohne die faktische Erfahrung geschehenen Leidens zu delegitimie-

ren? Müsste es nicht im Gefälle der Vulnerabilitätstheorie Butlers selber liegen,

noch stärker eine solche Instanz ins Feld zu führen?

Gleichwohl könnte wiederum auch andersherum gefragt werden, ob nämlich

die Grundannahme eines dekonstruktiven Zugangs für den Begriff theologischer

Tradition weiterführend ist? Geschieht nicht Tradition gerade in jenen Rissen, Ab-

brüchen undUnterbrechungen der Überlieferung, die durch die Differenz von Zitat

und Zitation gesetzt wird? Wenn dies traditionskonstituierend ist, wenn demnach

in der Weitergabe einer Norm die Veränderung unhintergehbares Strukturprinzip

ist, was bedeutet dies für theologische Rezeption und katholische Traditionsbil-

dung? Dann stellt sich auf der einen Seite erneut die Machtfrage, insofern damit

relevant wird, wer eigentlich über die Gestaltung, die normierenden Instanzen wie

die praxeologischen Formen in deren Legitimität entscheidet? Es wird anderer-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018 - am 14.02.2026, 19:17:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konklusion 311

seits hoch brisant, inwieweit Machtinstanzen undmachtvolle Inhalte Macht haben

können, wenn diese Macht nicht mehr anerkannt oder abgerufen wird. Zugleich

wird die Übersetzungsproblematik traditionstheoretisch wie bildungstheoretisch

relevant. Gibt es keine ungebrochene Weitergabe von Inhalten, dann ist die Frage

nach dem Wie, nach der Vermittlung und der Übersetzung hochrelevant. Letzt-

lich hängt die Sozialität einer Überzeugungsgemeinschaft an geteilten Überzeu-

gungen. Dass diese Überzeugung nicht nur rein sprachlich, sondern auch perfor-

mativ und zwar auch in Gruppen gelebt werden, kann überdies für Theologie in

ihren Theoremen des Kirchenbegriffs äußerst weiterführend sein. Denn den of-

fenen Flanken eines Vereindeutigungsbedürfnisses kann mit dem Wissen um die

Abjektifizierungspraktiken, die hidden patternswie um die Verfestigungen von herr-

schenden Diskursen durch genealogische Forschungen ebenso kritisch wie selbst-

reflexiv begegnet werden wie mit dem Wissen, dass der Dissens und die eigene

performative Handlung, auch die arbiträre, zur Vermittlung gehört.

Wir brechen hier ab. Immerhin, so kann ausblickend gesagt werden, eröff-

net eine theologische Auseinandersetzung mit Judith Butler für theologische For-

schung neue Einsichten und veränderte Zugänge in wesentlichen Themen. Aller-

dings gilt auch: Butlers Theorieangebote sind theologisch im Blick auf ihren Sub-

jektbegriff, ihre Handlungsfreiheit als auch ihren Körperbegriff nur bedingt zu

übernehmen, hier gilt esmit Butler über Butler hinauszudenken.Von derTheologie

her in der Ausdifferenziertheit ihrer Zugänge könnte Butler sich gerade im Blick

auf markierte Leerstellen ihrer eigenen Theorie zu denken geben lassen. Dennoch

ist subjekt- und anerkennungstheoretisch von Butler theologisch vor allem zu ler-

nen, dass hegemeoniale Strukturen tiefer gehen als diese wahrnehmbar sind und

alle Bereiche betreffen. Auch wenn es theologisch das ›Mehr‹ eines Transzendenz-

bezuges gibt, erinnert Butler auch hier an die – bis in die Symbolordnung hinein

ablesbare – Denkvoraussetzungen, die wiederum hegemonial geprägt sind.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018 - am 14.02.2026, 19:17:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018 - am 14.02.2026, 19:17:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

