Konklusion

Bernhard Griimme/Gunda Werner

Und nun? Nach all den unterschiedlichen Anlidufen, das hoch komplexe, vielschich-
tige und genealogisch durchaus differenzierte Werk Judith Butlers jeweils aus un-
terschiedlichen Perspektiven der Theologie zu besichtigen, sich anzueignen, dis-
kursiv zu bearbeiten, sich ihm gegeniiber lern- und dialogbereit zu halten, was
bleibt? Uber die gingigen Anfragen und kritischen Perspektiven auf Judith Butlers
hinaus, die vor allem ihre Konzeption des Subjekts und seiner Handlungsmacht
wie auch -freiheit berithren, zeigt sich in den vorliegenden Beitragen eindrucks-
voll, welche kritischen und weiterfithrenden Horizonte sich fiir theologisches Ar-
beiten aus einer Auseinandersetzung und Rezeption Butlers ergeben. Ebenso wird
aber auch deutlich, dass sich die theologischen Anfragen an Judith Butlers umfang-
reiche Theorieentwiirfe dazu eignen, diese selber zu einer kritischen Fortschrei-
bung anzuregen. Wir konzentrieren uns auf drei mafigebliche Perspektiven: Erstens
die Frage des Subjekts, zweitens die Frage vorreflexiver, durch Iteration performativ
realisierter hidden patterns und schliefilich drittens die Frage nach einer geheimen
Dialektik des Dekonstruktionsbegriffs selber.

1. Besonders virulent in der Butler-Diskussion ist die Frage des Subjekts. Denn
an ihr entscheidet sich, ob sich fiir ethisches Handeln, aber auch fir die religiose
Selbstbestimmung des Subjekts noch eine Instanz ausmachen lisst, so dass von
einer eigenen Handlung in der 1. Person Singular zu sprechen ist. Dies gilt sowohl
fiir die Theologie als auch, so die mannigfaltigen Anfragen in den Texten, fiir die
Uberzeugungen Butlers von Widerstindigkeit und ethischem Handeln. Die Un-
terscheidung von Subjekt und Person kann dabei ebenso hilfreich sein wie eine
weitergehende Reflexion der Korperlichkeit. Kénnten Korperlichkeit wie kérper-
liche Erfahrung nicht doch mehr sein als die Einschreibefliche subjektivierender
Diskurse und performativer Normen? Kénnte der Kérper nicht auch ein Moment
der vordiskursiven Erfahrung sein, der Unmittelbarkeit? Schlussendlich hingt die
Kraft fiir moralisches Handeln und ethische Urteilskraft daran, dass es eine Instanz
gibt, der Freiheit zurechenbar ist. Butlers Theorie der Subjektivierung hat genau
darin ihre Pointe, zeigt diese doch zugleich einerseits die Wirksamkeit hegemo-
nialer Strukturen wie die subjektgenerierende Kraft dieser Prozesse fiir Freiheit

- am14.02.2026, 19:17:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Bernhard Griimme/Gunda Werner

und Selbstwirksamkeit des Subjekts andererseits. Ob dies nun (auf der Linie eines
in durch Geschichte und Gesellschaft gebrochenen transzendentalen Denkens) als
ein hinter dem durch Diskurse unterworfenen Subjekt und seinem Kérper situier-
tes Ich gedacht wird, ob dies (handlungstheoretisch) als ein in intersubjektiv-ge-
schichtlichen Interkommunikationszusammenhingen konstituiertes Ich oder eher
(alterititstheoretisch) als ein sich vom Anderen her enteignetes Ich gedacht wird:
der Rang einer solchen Instanz wird umso deutlicher, wenn dies im theologischen
Kontext der Siinde diskutiert wird, die per definitionem eine willentliche Hand-
lung vor Gott ist. Diese ist von einer Ich-Handlung in einem doppelten Sinne ab-
hingig: von der Fihigkeit der willentlichen und damit freien Entscheidung und der
Fihigkeit einer Beziehung zu einem personal geglaubten Gott.

Jedoch erdffnet Butlers Subjektivierungstheorem zugleich weiterfithrende Per-
spektiven fiir die traditionell hoch komplexen wie intrikaten Zusammenhinge von
Strukturen und Freiheit, die mit unterschiedlichem Gewicht erbsiindentheologisch
wie soteriologisch traktiert werden. Das Theologumenon der strukturellen Siinde,
gefasst als strukturelle Verfangenheit in vorfindbaren Diskursen, scheint von der
willentlichen Zustimmung zu dispensieren. Hier beharrt Butler aber auf dem ethi-
schen Anruf des Unrechts, der zum verindernden Handeln motiviert und damit
aber doch wieder die Fihigkeit des Sich-Verhaltens und damit der Zurechenbarkeit
voraussetzt. Dieser Anruf durch Unrecht, der als eine prireflexive Verflochtenheit
in die Ausgesetztheit dem anderen gegeniiber und in einer primaren Vulnerabilitit
und Abhingigkeit resultiert, ist eine Denkfigur, die in einer ganz tiberraschenden
Parallelitit sein Pendant im scholastischen Naturrecht findet. Die von Thomas von
Aquin als inclinationes naturales bezeichneten Neigungen bringen den Menschen zu
Handlungen, die zu ethischen Verbindlichkeiten durch die praktische Vernunft ver-
mittelt werden. Wihrend dort aber diese Vermittlungsinstanz wiederum auf die
Leerstelle des ungeklirten Subjektbegriffs verweist, konnen Aporien dort vermie-
den werden, wo zwischen Subjekt (als Individuum oder Selbst) und Person (Iden-
titdr) als empirische Gestalt unterschieden wird. Dann ist die Instanz gedacht, mit
der koérperliche Diskurse als auch subjektive Korperpraktiken politisch, ethisch und
religiés vermittelbar werden. Identititen finden sich in normierenden Diskursen
vor, in denen bestimmte Korperpraxen, geschlechtliche Selbstverstindnisse oder
religiése Identifikationen nicht mehr intelligibel sind. Mit der Subjektivierungs-
theorie 6ffnet Butler zugleich den Grenzgedanken fiir eine die Angewiesenheit als
auch die subjektivierende Interpersonalitit noch einmal iibersteigende Dimensi-
on des Menschlichen: Gibt es etwas, auf das Menschen bauen, das sie aber selber
weder herstellen noch garantieren kénnen? Weswegen wiirden sie sonst ethisch
handeln, vertrauen, lieben, kimpfen? Theologisch wiirde sich hier eine Grenzrefle-
xion auf die Denkbarkeit eines Gottes und von Gnade anschlieflen, ohne dazu eine
Wesens- oder Realititsaussage machen zu miissen oder zu wollen.

- am14.02.2026, 19:17:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konklusion

2. Die Intelligibilitit transportiert freilich nicht nur versprachlichte Normen, son-
dern auch hidden patterns. Diese konnen kulturell, religios, gender-theoretisch oder
rassistisch gepragt sein. Sie bestimmen, wer wie 6ffentlich sein darf. Die prekire
Situation wird in der Versammlung von prekiren Koérpern deutlich. Was aber - so
lauten viele Anfragen — sagen diese hidden patterns in religiésen und theologischen
Kontext aus? Wie werden Pathologien zweiter Ordnung konstituiert, wie verin-
dert? Was sagen Riume und Gegenstinde in Ritualorten itber Machtpraxen und
geschlechtliche Zuordnungen aus? Nicht nur kognitive Muster, auch Anordnungen
im Raum sind intelligibel und wirken in ihrer Performanz normativ.

Zudem zeigen sich an diesen Themen die wissenschaftstheoretischen Voran-
nahmen. Von welchem Wissenschaftsverstindnis her erarbeitet Theologie die ei-
genen Themen? Gerade aber in dem Versuch, sich kritisch gegeniiber der biniren
Struktur oder der vermachteten Diskurse zu verhalten, kénnte sich eine abgewan-
delte Form eines wissenschaftlichen Monismus einschleichen, weil die Abgrenzung
selbst Setzungen evoziert, die eine andere Perspektive verneinen konnte. Theologie
scheint im Anschluss an Judith Butler eine differenzierte Methodik und ein ver-
andertes Wissenschaftsverstindnis zu brauchen, um nicht zu wiederholen, was
theologisch kritisiert wird, nimlich der Ausgang von der einen Wahrheit. Diese
wissenschaftstheoretische Schirfung zieht sich durch alle Disziplinen und wiirde
eine Meta-Diskussion erfordern, die einzelne Themen, zum Beispiel die Korper-
Raum-Performanz anschirfen wiirde.

Was als »spatial turn« kulturwissenschaftlich diskutiert wird, gewinnt etwa in
der Anordnung von liturgischen Riumen oder in praxeologischen Konstellatio-
nen von Koérpern durch Butler an Schirfe. Dazu kommt eine weitere Einsicht:
Die zunichst selbstverstindliche Solidaritit mit Menschen in prekiren Situatio-
nen und auch die Konstruktion von Gegendiskursen perpetuieren jedoch ande-
rerseits den marginalisierenden Mehrheitsdiskurs, solange diese Machtkonstruk-
tionen und Dynamiken nicht benannt werden. Denn auf verschiedenen Feldern,
sei es praktisch-theologisch, sei es ethisch, wird deutlich, inwieweit in diversen
Praktiken performativ kontraintentionale Exklusionen vollzogen werden, die frei-
lich dem Sinn und der Logik der jeweiligen Praxis widersprechen. Das bezieht sich
auf kognitiv rationale wie performativ-korperliche Praktiken bis in Gesten hin-
ein. Das Othering wird fiir theologische Diskurse damit zu einem Lackmus Test
- und dies umso mehr, weil fiir die Theologie die hochrelevante Frage der Wahr-
heit und des Gottesbegriffes nicht verabschiedet werden kann. Die virulente Nor-
mendebatte wirft dann freilich die intrikate Frage auf, nach welchen Kategorien,
Normen, Wahrheiten welcher Diskurs wie gedeutet wird. Wie fruchtbar das ist,
zeigt sich einerseits in der Unterbrechung von gingiger Geschichtsrekonstruktion
durch die Suche nach Abjekten als auch in der genealogischen Methode. Mit bei-
den werden die Risse, das Nicht-Sein, die Ambivalenzen zur gingigen Erzihlung

- am14.02.2026, 19:17:11.

309


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bernhard Griimme/Gunda Werner

hinzugefiigt und gegenwirtige Narrative entlarvt. Allerdings hat dieser Zugang
noch eine weitere Konnotation: die der politischen Bedeutung der Trauer. Kénnte
Trauer als Signifikant fiir die Frage, wer als Mensch oder als Gruppe betrauerbar
ist, anerkennungstheoretisch eine Kategorie zweiter Ordnung sein? Dann wiirde
Trauer eine andere Bedeutung als Empathie haben und zwischen Opfer und Ti-
ter stehen sowie Trauer zwischen Verwandtschaft und Staat oder Regierung ste-
hen kann. Zugleich bleiben im Begriff der Trauer unabschliefibare Prozesse iibrig,
denn manches ist nicht zu heilen, Ambivalenzen der Anerkennung sind nicht zu
schlieRen. Zuletzt steht in diesem Zusammenhang die ethische Theorie Judith But-
lers, die aus der Subjektivation heraus weitreichende Konsequenzen der Gewalt-
losigkeit erhebt. Dadurch kann diese nicht als ein friedlicher Zustand, sondern
als eine personliche Praxis der Anerkennung der je eigenen und fremden Gren-
zen der Selbsterkenntnis, des Selbst-Wissens und damit der Selbstdurchsichtigkeit
verstanden werden. Diese steht durchaus diametral zu dem philosophischen und
theologischen Prinzip der Selbsterkenntnis und der Selbstrechenschaft. Wie ist An-
erkennung dann zu denken? Es bleibt eine Dialektik zwischen Anerkennung und
Anerkennbarkeit, die die Emphase eines jeden philosophischen wie theologischen
Anerkennungsdiskurses grundlegend herausfordert.

3. Letztlich stellt sich fiir die Theologie aber auch die Frage, wie und was in einer
Dekonstruktion iibrigbleibt und ob es Grenzen geben muss oder geben kann? Wo-
her soll die Kraft zum Widerstand kommen, die iiber jene zarten Moglichkeiten
hinausgehen, die durch die Risse in der Iteration oder der vordiskursiven Erfah-
rung eréffnet werden? Deutet nicht schon die intuitive Insistenz darauf, dass Folter
und Mord nicht sein diirfen, auf einen normativen Anspruch hin, der die Totali-
tit vermachter Strukturen unterliuft? Bleibt nicht eine Perspektive auf Universa-
lisierung, sei es des Leidens, der Gerechtigkeit, die eine Dekonstruktion unter-
hohle? Lisst sich, geschichtstheoretisch gedacht, Geschichte vollends in Konstruk-
tionen fassen, ohne die faktische Erfahrung geschehenen Leidens zu delegitimie-
ren? Miisste es nicht im Gefille der Vulnerabilititstheorie Butlers selber liegen,
noch stirker eine solche Instanz ins Feld zu fithren?

Gleichwohl kénnte wiederum auch andersherum gefragt werden, ob niamlich
die Grundannahme eines dekonstruktiven Zugangs fiir den Begriff theologischer
Tradition weiterfithrend ist? Geschieht nicht Tradition gerade in jenen Rissen, Ab-
briichen und Unterbrechungen der Uberlieferung, die durch die Differenz von Zitat
und Zitation gesetzt wird? Wenn dies traditionskonstituierend ist, wenn demnach
in der Weitergabe einer Norm die Verinderung unhintergehbares Strukturprinzip
ist, was bedeutet dies fiir theologische Rezeption und katholische Traditionsbil-
dung? Dann stellt sich auf der einen Seite erneut die Machtfrage, insofern damit
relevant wird, wer eigentlich iiber die Gestaltung, die normierenden Instanzen wie
die praxeologischen Formen in deren Legitimitit entscheidet? Es wird anderer-

- am14.02.2026, 19:17:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konklusion

seits hoch brisant, inwieweit Machtinstanzen und machtvolle Inhalte Macht haben
konnen, wenn diese Macht nicht mehr anerkannt oder abgerufen wird. Zugleich
wird die Ubersetzungsproblematik traditionstheoretisch wie bildungstheoretisch
relevant. Gibt es keine ungebrochene Weitergabe von Inhalten, dann ist die Frage
nach dem Wie, nach der Vermittlung und der Ubersetzung hochrelevant. Letzt-
lich hingt die Sozialitit einer Uberzeugungsgemeinschaft an geteilten Uberzeu-
gungen. Dass diese Uberzeugung nicht nur rein sprachlich, sondern auch perfor-
mativ und zwar auch in Gruppen gelebt werden, kann tiberdies fir Theologie in
ihren Theoremen des Kirchenbegriffs duflerst weiterfithrend sein. Denn den of-
fenen Flanken eines Vereindeutigungsbediirfnisses kann mit dem Wissen um die
Abjektifizierungspraktiken, die hidden patterns wie um die Verfestigungen von herr-
schenden Diskursen durch genealogische Forschungen ebenso kritisch wie selbst-
reflexiv begegnet werden wie mit dem Wissen, dass der Dissens und die eigene
performative Handlung, auch die arbitrire, zur Vermittlung gehort.

Wir brechen hier ab. Immerhin, so kann ausblickend gesagt werden, eroft-
net eine theologische Auseinandersetzung mit Judith Butler fir theologische For-
schung neue Einsichten und verinderte Zuginge in wesentlichen Themen. Aller-
dings gilt auch: Butlers Theorieangebote sind theologisch im Blick auf ihren Sub-
jektbegriff, ihre Handlungsfreiheit als auch ihren Kérperbegriff nur bedingt zu
iibernehmen, hier gilt es mit Butler iiber Butler hinauszudenken. Von der Theologie
her in der Ausdifferenziertheit ihrer Zugange konnte Butler sich gerade im Blick
auf markierte Leerstellen ihrer eigenen Theorie zu denken geben lassen. Dennoch
ist subjekt- und anerkennungstheoretisch von Butler theologisch vor allem zu ler-
nen, dass hegemeoniale Strukturen tiefer gehen als diese wahrnehmbar sind und
alle Bereiche betreffen. Auch wenn es theologisch das >Mehr« eines Transzendenz-
bezuges gibt, erinnert Butler auch hier an die - bis in die Symbolordnung hinein
ablesbare — Denkvoraussetzungen, die wiederum hegemonial geprigt sind.

- am14.02.2026, 19:17:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 19:17:11.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

