
 472

keit einer neuen Elite, die ihre Rechtfertigung nicht aus den Kriegen des Mittelalters 
hatte, besprochen). 

7.3 Großbritannien 

Großbritannien war der europäische Staat, der angesichts der Revolution und Napo-
léons am längsten wählen konnte, ob er überhaupt kämpfen wollte. Die Literatur 
beschäftigt sich mit diesen politischen Auseinandersetzungen, in denen Großbritan-
nien zum Land der ersten kontinuierlichen Friedensbewegung wurde, die freilich 
erst schwach institutionalisiert war und vor allem in ihrer Publizistik gefaßt werden 
kann. Eine kontinuierliche Debatte, in der die Themen des 19. Jahrhunderts artiku-
liert wurden, aber kaum Theorie. 
J. E. Cookson, The Friends of Peace : Anti-War Liberalism in England, 1793-1815. 
– Cambridge 1982 (Sozialgeschichte dieser Bewegung und summarisches Referat 
der typischen Argumente in Friedenpublikationen) 
Dror Wahrman, Imaging the Middle Class : the Political Representation of Class in 
Britain, c. 1780-1840. – Cambridge 1995. – S. 31-60 (betont gegen Cookson, daß 
das “middle-class idiom“ dieser Bewegung Teil des Arguments ist und nicht einfach 
mit einer realen Middle Class Basis identifiziert werden darf) 
Martin Ceadel, The Origins of War Prevention : The British Peace Movement and 
International Relations, 1730-1854. – Oxford : Clarendon Pr., 1996. – S. 166-221 
The First Peace Movement : The French Wars and their Immediate Aftermath, 
1793-1816 (eine genaue Abhandlung der Bewegung zwischen 1793 und 1816 in 
acht Phasen, mit Referat der wichtigsten Publikationen; der Einfluß der pazifistisch 
argumentierenden Friedensbewegung auf die britische Politik war gering, im Gegen-
satz zu der Bewegung der Whigs und der Radikalen, für die Frieden nur ein sekun-
däres, politisches Thema war, und der Bewegung der Liverpooler Kaufleute, deren 
Problem allein die Behinderungen des Handels war) 
Emma Vincent Macleod, A War of Ideas : British Attitudes to the Wars against 
Revolutionary France 1792-1802. – Aldershot 1998 (ein Überblick über die Vielfalt 
der Haltungen zu den Revolutionskriegen von Burkes konterrevolutionärer Interven-
tionsforderung über das realpolitische Lavieren der konservativen Regierung, die 
innenpolitisch motivierten parlamentarischen Opposition, die Anhänger der Franzö-
sischen Revolution bis zu den prinzipiellen Pazifisten, die als einzige gegen die 
Kriege sowohl der Briten wie der Franzosen waren) 
Jörn Leonhard, Bellizismus und Nation : Kriegsdeutung und Nationsbestimmung in 
Europa und den Vereinigten Staaten 1750-1914. – München 2008. – S. 282-316 
(über britische Abneigung gegen Berufsarmee und Idealisierung der bellizistischen 
Nation). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 473 

7.3.1 Burke 

Edmund Burke, 1729-1797, geboren in Dublin als Sohn eines Anwalts. Journalist 
und Literat in London. Jahrzehntelang im Englischen Unterhaus der intellektuelle 
Sprecher der Whig Opposition; nicht aristokratisch genug, um diese Partei führen zu 
können, aber wichtig genug, um sie am Ende zerstören zu können. Zu seinen be-
rühmtesten Kampagnen gehört sein Engagement für die Amerikanischen Kolonien 
(aber nicht für deren Unabhängigkeit) und gegen die Ausbeutung Indiens. Von blei-
bender historischen Wirkung war sein Kampf gegen die Französische Revolution. 

 
Biographie:  
F. P. Lock, Edmund Burke. – Oxford 1998-2006. 
 
Mit seinen Polemiken gegen die Französische Revolution hatte Burke einen gewal-
tigen Einfluß auf den Konservatismus des 19. und 20. Jahrhunderts. Konservative 
wie Leo Strauss oder Russell Kirk haben versucht, ihn aus dem englischen 18. Jahr-
hundert zu nehmen und ihn zum Vorläufer des amerikanischen moralischen Konser-
vatismus zu machen. Das Faszinierende ist aber nicht, ob er Liberaler oder Konser-
vativer gewesen sei, sondern die Art, wie er zwischen beiden Positionen lavierte. 
Am Naturrechtsdenken störte ihn vor allem, daß es für egoistische Zwecke verwen-
det wird und damit Moral und Bindung, die der Gesellschaftszustand geschaffen 
hatte, aufgelöst werden. Wenn es dann Konflikte gibt, gibt es nur noch den Rückzug 
auf Gewalt. Die Basis seines Denkens ist religiös: Menschliche Wahrheiten für ab-
solute Wahrheiten zu nehmen, ist das Sakrileg Rousseaus. Vernunft kann nie die 
Vernunft des Einzelnen sein, die ist zu kurzfristig für komplexes Lernen. Gelernt 
wird bei Burke weniger durch die Ideen der Vorväter, als durch die von ihnen be-
gründeten, erhaltenen und verbesserten Institutionen. Nur der Staat kann Sicherheit 
zur Verfügung stellen und ist verpflichtet, sie zur Verfügung zu stellen. Darin ver-
sagt zu haben, ist Burkes Vorwurf an England als Kolonialmacht. Im Zweifelsfall 
bevorzugt Burke trusteeship vor representation, Leistungen einer patriarchalischen 
Regierung vor der Artikulation eigener Interessen der Untertanen; das gilt für Eng-
land und für das Empire. 
Vergleiche für die Überwindung der simplen Liberalismus-Konservativismus Inter-
pretationen: 
Charles Parkin, The Moral Basis of Burke’s Political Thought. – Cambridge 1956 
(das beste Buch über Burkes „Philosophie“) 
Frank O’Gornan, Edmund Burke : his Political Philosophy. – London 1973 (Burke 
hat keine politische Philosophie) 
Michael Freeman, Edmund Burke and the Critique of Political Radicalism. – Oxford 
1980 (Burke muß wenigstens als Revolutionstheoretiker ernstgenommen werden) 
James Connif, The Useful Cobbler : Edmund Burke and the Politics of Progress. – 
Albany, NY 1994 (Burke ist Politiker, nicht Theoretiker). 
 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 474

Internationale Gesellschaft der Staaten ist eine konservative Entdeckung im Moment 
des Verschwindens der internationalen Vergesellschaftung der europäischen Monar-
chien. Die konservativen Theoretiker haben bei Burke gelernt, während Kant die 
Existenz einer solchen internationalen Gesellschaft der Staaten leugnet. Martin 
Wight hat in seiner Untersuchung über das Fehlen einer internationalen Theorie 
Burke als einen der wenigen Politischen Theoretiker genannt, die sich ernsthaft mit 
Internationalen Beziehungen befaßt haben – freilich erst am Ende seines Lebens, 
angesichts der Revolution. Die kontinentalen Konservativen sind seine Schüler 
(Gentz, Adam Müller). Eine moderne Beschäftigung mit Burkes Internationaler 
Theorie hat erst spät begonnen und nur in England, gar nicht vergleichbar dem regen 
und breiten Interesse an Burkes Politischer Theorie oder an Burkes Haltung zu Ame-
rika, Indien, Irland oder gar zur Französischen Revolution. Burke wird als Klassiker 
der Internationalen Gesellschaft, der internationalen Zusammenarbeit aufgrund von 
Normen, auch wenn internationale Institutionen fehlen, geprüft. Aber so sehr das der 
Englischen Schule nahe liegen müßte, so wenig zeigt sie doch Begeisterung, sich auf 
ihn zu berufen. 

 
 

Texte 

 
Letters on a Regicide Peace 

in: The Writings and Speeches of Edmund Burke. – Oxford : Clarendon Pr., 

Bd. 9, The Revolutionary War, 1794-1797, Ireland. – 1980 

in: Empire and Community : Edmund Burke’s Writings and Speeches on In-

ternational Relations / ed. by David Fidler and Jennifer M. Welsh. – Boulder, 

CO : Westview Pr., 1999 
 

First Letter on a Regicide Peace on the Overtures of Peace (1796) 

Der Krieg mit Frankreich ist kein gewöhnlicher Krieg mit einem anderen Staat aus 
Leidenschaften oder um Interessen, sondern mit einem anderen System, das allen 
anderen Staaten feindlich gesonnen ist und Krieg und Frieden nur als Teil des Um-
sturzes anderer Staaten sieht, das in allen Staaten eine Partei hat. „It is with a armed 
doctrine, that we are at war.“ Die Revolution erkennt weder Gesetze, noch Verträge, 
noch alten Besitz an, sondern allein „physical nature and political convenience“. 
Hinter diesem Prinzipienkrieg steht ein Klassenkampf, der Aufstand der enterprising 
classes gegen property. Er wirft ihnen ihre Sitten (manners) vor, richtige Sitten sind 
wichtiger als Gesetze. 
Krieg ist der einzige Weg zur Gerechtigkeit zwischen Staaten. „Nothing can banish 
it from the world.” Aber es ist eine der wichtigsten Unternehmen menschlicher 
Weisheit solche Übel zu mäßigen, die nicht abschaffbar sind. Europa ist eine Einheit 
mit im wesentlichen derselben Religion, Recht, Sitten. Die Völkerrechtsautoren 
sprechen deshalb von einer europäischen Republik (commonwealth). Die Jakobiner 
haben mit allen Gemeinsamkeiten gebrochen, ein Ausstieg aus Geselligkeit und 
Nachbarschaft. Wie beim Nachbarschaftsrecht kann die Verpflichtung, alle großen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 475 

Veränderungen nur in Absprache mit den Nachbarn durchzuführen, eingeklagt wer-
den; wie beim Nachbarschaftsrecht sind die Nachbarn selber Richter. 
Ein Staat muß moralisch sein, ein mordender Staat ist nicht legitim. Bloßen Besitz 
eines Stück Landes als Staat denken, können allenfalls Geographen. Den Piraten-
staat Algier kann man dulden, er ist weit weg, nicht wirklich mächtig und vor allem 
nicht ansteckend; er ist ein alter Staat, der gut berechnet werden kann. Gegen Frank-
reich muß der Krieg fortgesetzt werden. 
 
Second Letter on a Regicide Peace on the Genius and Character of the French 

Revolution as it Regards other Nations (1796) 

Frankreich kann nicht als ein Staat betrachtet werden, sondern als eine Partei (facti-
on), eine Sekte, die eine Herrschaft über alle Staaten haben will und Frankreich als 
Zentrum des Staatensystems besetzte. Der Krieg kommt ihnen entgegen, weil sie so 
ihren Bürgerkrieg zu einem äußeren Krieg umwandeln konnten. Die Staaten sind in 
diese Falle getappt. 
Der Ursprung der Revolution war die zunehmend ungünstige französische Machtpo-
sition auf dem Kontinent (gegenüber Preußen, Österreich, Russland). Die Revoluti-
on war gedacht als Kompensation, weil sie Frankreich mehr Macht gibt. Die Macht 
aller europäischen Regierungen ist allmählich gewachsen, ohne festen Plan. Die 
Französischen Revolution unterscheidet sich davon: es gibt keine Bremsen für die 
Staatsmacht mehr, v. a. keine moralischen Bremsen mehr. „Individuality is left out 
of their scheme of government. The state is all in all.“ Das macht allen Mangel an 
materiellen Ressourcen wett. Das ist eine völlig neuer Typ Staat: keine kommerziel-
le Republik, sondern eine kriegerische Republik. 
 
Empire and Community : Edmund Burke’s Writings and Speeches on Interna-

tional Relations / ed. by David Fidler and Jennifer M. Welsh. – Boulder, CO : 

Westview Pr., 1999 
Enthält neben First Letter on a Regicide Peace eine Auswahl kürzerer Schriften zur 
Französischen Revolution, Irland, Amerika, Indien 
 
 
Literatur 

 
Vincent, R. J. 

Edmund Burke and the Theory of International Relations, in: Review of Inter-

national Studies 10 (1984) 205-218 

Die Maxime der britischen Politik war, zwischen innenpolitischen und außenpoliti-
schen Erwägungen streng zu trennen. Die Regierung Pitt wollte das auch nach der 
Französischen Revolution durchhalten. Burke will das für gewöhnliche Zeiten gelten 
lassen, nicht aber für diese Revolutionszeit. Die europäische Balance muß diesmal 
erhalten werden gegen Frankreich und seine Anhänger in allen Staaten. Burke beruft 
sich auf Vattel, der Intervention für die gerechte Seite in einem Bürgerkrieg, gegen 
einen Schurkenstaat, gegen eine zu starke Nation zugelassen hatte. Burke erkannte, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 476

daß das europäische Staatensystem auf mehr beruhte als Nichtintervention, nämlich 
auf einer gemeinsamen Kultur, was aber erst in der Bedrohung erkannt werden 
konnte. 
Vincent referiert hier die vorherrschende englische Schulinterpretation, letztlich 
Martin Wight, und verschweigt eigene Zweifel nicht: Burke wird in dieser Tradition 
mehr Kohärenz zugeschrieben, als er tatsächlich hat. Er hat weniger eine verlässli-
che Grundlage des Systems verteidigt, als eine Seite, die bereits verloren hatte. 
 
Welsh, Jennifer M. 

Edmund Burke and International Relations : the Commonwealth of Europe 

and the Crusade against the Frech Revolution. – Basingstoke (u.a.) : Macmillan 

; (u.a.), 1995. – 247 S. 

 

Edmund Burke and the Commonwealth of Europe : the Cultural Bases of In-

ternational Order, in: Classical Theories of International Relations / ed. by Ian 

Clark and Iver B. Neumann. – Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 1996. – S. 173-

192 

 

Edmund Burke’s Theory of International Order : the Debate between Realism 

and Rationalism, in: The Realist Tradition and Contemporary International 

Relations / ed. by W. David Clinton. – Baton Rouge : Louisiana State Univ. Pr., 

2007 (Political Theories in Foreign Policy ) S. 137-160 
Burke sieht schon früh das Europäische Staatensystem als internationale Gesell-
schaft, die ihre Mitglieder bindet. Das ist für ihn durchaus mit Machtgleichgewicht 
vereinbar; Balancierungpolitik darf nur Mittel zur Erhaltung des Friedens sein. Die 
Teilungen Polens verurteilt er deshalb. Europa ist gleichsam ein einziger großer 
Staat, die Französische Revolution und die Revolutionskriege sind Aufstand und 
Bürgerkrieg in dieser Staatengemeinschaft. Die Grundlage dieser Gemeinschaft ist 
eine gemeinsame Kultur, eine letztlich mittelalterliche, ritterliche Kultur, die jetzt 
durch die Französische Revolution in Gefahr ist. Burke beruft sich dafür auf das 
europäische Völkerrecht, aber tatsächlich greift er eher auf mittelalterliche Vorstel-
lungen der Christenheit zurück. Die Rechtfertigung der Intervention kommt aber 
nicht aus der Kulturgemeinschaft, sondern aus der Theorie des Gleichgewichts, die 
traditionell die Intervention gegen einen aufkommenden Hegemon erlaubt. Er erfin-
det einen neuen Interventionsgrund: Verhütung von Ansteckung durch gefährliche 
Maximen. Burke sieht diese Intervention als einen religiösen Krieg, als einen ge-
rechten Krieg, in dem aber Regeln über rechte Kriegsführung nicht mehr gelten 
sollen. „Burke’s quest for order and harmony ends in conflict. In attempting to shel-
ter Christian monarchies from the French Revolutionary storm, Burke is willing to 
undermine the very procedures and institutions which have traditionally served to 
maintain order among the members of international society.” 
Das Buch hat darüber hinaus Abschnitte über Naturrecht, das Britische Imperium, 
das Osmanische Reich (dem er weder eine eigene Kulturentwicklung zugesteht, 
noch eine Einbeziehung ins europäische Mächtegleichgewicht; Osmanen und Ruß-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 477 

land sind für ihn Staaten, die sich selber isoliert haben – wie das Frankreich der 
Revolution). 
Die beiden Aufsätze sind Versionen der zentralen Abschnitte des Buches mit einem 
besonderen Interesse, Burke als Rationalisten im Sinne Martin Wights, nicht als 
Realisten wahrzunehmen (leider behindert von einer engen Definition des Realismus 
als amoralisch). Burke gehört in die Tradition der „Internationalen Gesellschaft“, 
kann aber gegen die nur formalen gemeinsamen Werte, die die Englische Schule 
betont, zur Einsicht in die Notwendigkeit einer konkreten historischen Gemeinschaft 
helfen. Homogenität ist eine Voraussetzung der Legitimität. 

 
Whelan, Frederick G. 

Edmund Burke and India : Political Morality and Empire. – Pittsburgh, PA : 

Univ. of Pittsburgh Pr., 1996. – 368 S. 

Burke ist nie grundsätzlich gegen das Empire. Sowohl in Amerika wie in Indien 
sucht er nach einer Form, in der die Kolonie Teil des Empire bleiben kann. Er be-
zweifelt auch nicht, daß die East India Company zu ihrem Reich durch gerechte 
Kriege gekommen ist (Siege nach Angriffen auf ihre Niederlassungen). Aber ein 
unbeaufsichtigtes Reich der Händler ist nicht akzeptabel. Die Voraussetzung von 
Herrschaft sind „virtue and wisdom, actual or presumptive“; dazu fehlt den Händ-
lern alles. Burke besteht darauf, daß Rechtsstaatlichkeit gleichmäßig bis in die letzte 
Ecke des britischen Reiches gebracht werden muß. Letztlich läuft Burkes ganzes 
Engagement auf eine Maxime hinaus: Wenn Großbritannien Indien regieren soll, 
muß es Indien gut regieren. Die Basis ist das natürliches Recht, das Burke immer 
akzeptiert, auch in seinem Kampf mit dem Naturrechtsdenken der Französischen 
Revolution: rule of law. 

 
Mehta, Uday Singh 

Liberalism and Empire : a Study in Nineteenth-century British Liberal 

Thought. – Chicago : Univ. of Chicago Pr., 1999. – S. 153-189 Edmund Burke 

on the Perils of Empire 

Burke war der einzige britische Publizist, der danach fragte, wie das Reich die un-
geheuren Mengen an nicht christlichen (oder auch nur nicht protestantischen) neuen 
Untertanen verkraften könnte. Die übliche britische Argumentation mit einer Hierar-
chie der Zivilisationen akzeptiert er nicht. Während die späteren Liberalen die Inder 
als Kinder sehen, sieht Burke die jungen Männer, die für England Indien regieren, 
als Kinder. Sie haben keine gesellschaftlichen Bindungen. Sie zerstören in Indien 
den Adel und treten in England wie Herren auf. Die Besitznahme Indiens ist für 
Burke mit der Französischen Revolution vergleichbar. Burke denkt in politischen 
Gesellschaften mit Gesetzen, Rechten, Brauch, Rangordnung, Ehre, Eigentum. Die 
Sympathie Burkes für Indien ist nicht die Sympathie für ein unterdrücktes Volk, 
sondern für eine bedrohte politische Gesellschaft. Eine Ausweitung internationaler 
Sympathie ist nur möglich, wenn die anderen Gesellschaften als politische Nationen 
wahrgenommen werden. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 478

7.3.2 Bentham 

Jeremy Bentham, 1748-1833, geboren in London als Sohn eines Anwalts. Als An-
walt ausgebildet lernte er rasch das englische Rechtssystem zu verachten und wid-
mete sich den Rest seines Lebens als Privatier Projekten der Rechtsreform. 

 
Biographie:  
Mary P. Mack, Jeremy Bentham : an Odyssey of Ideas : 1748-1792. – London 1963. 
 
Für die antitraditionalistische Rechtsreform entwickelte Bentham eine antitradi-
tionalistische Moralphilosophie. Statt einer Philosophie der natürlichen Rechte, eine 
Kalkulation des größten Glücks der größten Zahl. Glück ist bei Bentham vor allem 
Sicherheit vor Willkür und Grausamkeit. 
Vergleiche zu Bentham als Philosoph: 
Ross Harrison, Bentham. – London 1983. 

 
Bentham hatte immer gegen die Launen der Herrschenden protestiert und in seinen 
späteren Jahren galten seinen Präferenzen der repräsentativen Demokratie, weil er 
den sinistren Einflüssen der Mächtigen immer mehr mißtraute. Egalitarismus war für 
Bentham kein Ziel, Verringerung von Ungleichheit sehr wohl, weil Ungleichheit lähmt 
und die Ordnung gefährdet. Für Autorität war er immer, die Nutzenkalkulation ist 
keine Abstimmung und zum Glück kann auch gezwungen werden. Der Utilitarismus 
ist eine Lehre für nationale Zielsetzung und Planung. 
Zur politischen Theorie vergleiche: 
Nancy L. Rosenblum, Bentham’s Theory of the Modern State. – Cambridge, Mass. 
1978 (siehe auch unten S. 484) 
Wilhelm Hofmann, Politik des aufgeklärten Glücks : Jeremy Benthams philoso-
phisch-politisches Denken. – Berlin 2002 
Mehr zu Benthams wechselnden politischen Ansichten: 
Frederick Rosen, Jeremy Bentham and Representative Democracy : a Study of the 
Constitutional Code. – Oxford 1983 
Lea Campos Boralevi, Bentham and the Oppressed. – Berlin 1984 
Philip Schofield, Utility and Democracy : the Political Thought of Jeremy Bentham. 
– Oxford 2006. 

 
Bentham Ruhm als Internationalist geht vor allem auf seine Schriften der 1780er 
Jahre zurück, in denen Kodifikation des internationalen Rechts, ein Internationaler 
Gerichtshof, Verträge über gegenseitige Emanzipation der Kolonien, Verträge über 
gegenseitige Abrüstung zusammen mit öffentlicher Kontrolle der Außenpolitik vor-
geschlagen wurden. Aber diese Essays wurden erst 1843 veröffentlicht und der 
wichtigste dieser Essays, A Plan for an Universal and Perpetual Peace, wurde auch 
erst damals posthum aus verstreuten Notizen und Essayentwürfen zusammengestellt. 
Der späte Bentham ist auf Fragen des Internationalismus auch nur in Notizen zu-
rückgekommen. Es ist klar, daß er eine Internationale Organisation suchte, aber auch 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472 - am 22.01.2026, 03:45:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-472
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

