1 Einleitung

sWenn es einen Tempel gibt, dann kann ich einfach dort hinge-
hen und eine Stunde dort sitzenbleiben, arbeiten oder putzen
und beten.“!

Die vorliegende Publikation befasst sich mit hinduistischen Tempel-
praktiken in der Schweiz und in Osterreich. Sie analysiert also das, was
im obenstehenden Zitat, aber auch im Titel der Arbeit anklingt: die-
jenigen Titigkeiten, die im Tempel einfach so geschehen, das selbst-
verstindliche doing. Sie positioniert sich damit einerseits im schnell
wachsenden Bereich derjenigen religionswissenschaftlichen Arbeiten,
die sich mit Migration befassen. Die Religionswissenschaft interessiert
sich schon linger fiir die in Europa entstehenden Praktiken und Ge-
meinschaften nichtchristlicher Religionen, die im Zuge von Migrati-
on und Globalisierung in Europa zunehmend an Sichtbarkeit gewin-
nen. Sowohl die Schweiz als auch Osterreich blicken bereits auf eine
rund 40-jdhrige Geschichte hinduistischer Tempel zuriick. Die Mehr-
zahl der Hindus in der Schweiz stammt aus Sri Lanka. Ab Beginn
der 1980er-Jahre kamen die Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lan-
ka als Fluchtlinge des Biirgerkrieges in die Schweiz. Dagegen stam-
men die Hindus in Osterreich in erster Generation grofitenteils aus
Nordindien und Bangladesch und sind, bei deutlich geringerer An-
zahl, eine ethnisch und sprachlich heterogenere Gruppe. Sie sind ab
den 1960er-Jahren in unterschiedlichen Etappen nach Osterreich ge-
kommen und haben sich mehrheitlich in Wien und Umgebung nie-
dergelassen. Thre Migrationsgeschichten lassen sich daher nicht wie

1 Das Zitat stammt aus dem Interview mit Garima Sadhu, einer Osterreiche-
rin, die gemeinsam mit anderen Frauen und ihren Familien in Wien jedes
Jahr die Feierlichkeiten zur durgapija ausrichtet.

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.

15


https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

16

bei den Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lanka entlang eines einzel-
nen Groflereignisses systematisieren.

In beiden Lindern haben sich ab den 1980er-Jahren Tempel-
rdume zur Ausiibung gemeinschaftlicher religitser Praxis etabliert.
Diese Orte zeichnen sich entsprechend durch eine beachtliche Kon-
tinuitit aus. Das ist nicht selbstverstindlich, da der Unterhalt von
Tempelriumen mit groflem finanziellem und personellem Engage-
ment verbunden ist. Gerade fiir kleinere Gruppen stellt dies eine be-
achtliche Herausforderung dar. Gleichzeitig sind Tempelgeschichten
geprigt durch substantielle Verinderungen, im Zuge deren mehrfach
neue Riume gesucht, Grundstiicke gekauft oder Gebaude baulich er-
weitert werden, personelle Wechsel verkraftet werden miissen oder
Tempel wieder verschwinden.

Das Interesse der vorliegenden Studie? liegt gleichermaflen in
den Routinen dieses Tempelalltags wie auch in ihrer Verinderung.
Sie rekonstruiert daher Tempelpraktiken und damit das, was im
Tempel einfach so geschieht. Um sich Hindutempeln als sozialen
(und religitsen) Phinomenen anzunihern, hat die Studie ihr zweites
Standbein andererseits in der Tradition praxistheoretischer Arbeiten,
wie sie seit Anfang 2000 insbesondere in der deutschsprachigen So-
ziologie an Popularitit gewinnt. Der Fokus auf Praktiken meint da-
bei im weitesten Sinne eine Konzentration auf routinierte Formen
des Verhaltens, das grundlegend als Verbalten von mit implizitem Wis-
sen ausgestatieten Korpern im Umgang mit Dingen gedacht werden muss.
Die Praxistheorie hat den Anspruch, ausgehend vom Praxisbegriff ei-
nen neuen Blick auf das Soziale zu entwickeln, wobei das Potenzi-
al dieses Perspektivenwechsels in der vorliegenden Forschungsarbeit
fur die Religionswissenschaft fruchtbar gemacht werden soll.

2 Die Dissertation geht als eine von zwei Qualifikationsarbeiten aus dem
vom Schweizerischen Nationalfonds gefdrderten Projekt ,Biirgerschaftli-
ches Engagement in religiosen Immigrantenvereinen: Muslimische, hin-
duistische und buddhistische Vereine in der Schweiz und in Osterreich am
Beispiel Ziirichs und Wiens“ hervor, das von Juli 2012 bis Dezember 2016
am Religionswissenschaftlichen Seminar der Universitit Luzern angesiedelt
war und von Prof. Dr. Martin Baumann geleitet wurde.

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

1.1 Forschungsfrage

Die beiden Aspekte, also die Erforschung von Hindutempeln in Eu-
ropa sowie die Frage nach ihrer Beschaffenheit als soziale Phinome-
ne, finden in der folgenden Forschungsfrage zusammen: Wie konsti-
tuieren sich Hindutempel in der Schweiz und in Osterreich im praktischen
Vollzug?

Diese tibergeordnete Fragestellung wird in mehreren Unterfra-
gen prézisiert: Was ist der Kontext der Migration siidasiatischer Hin-
dus in die Schweiz und nach Osterreich? Wie schligt sich der Um-
gang mit Migrantinnen und Migranten® und ihren Religionen in
nationalstaatlichen Regelungen zu Migration, Integration und Re-
ligion nieder? Welche Hindutempel haben sich in Zirich und Wien
etabliert und welche Geschichte haben sie? Welche Praktiken lassen
sich als konstitutiv fir Hindutempel ausmachen?

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

Mit dem Hindutempel in Europa stellt die vorliegende Untersuchung
ein Phinomen in den Mittelpunkt, dem bereits einige Forschungs-
arbeiten gewidmet wurden. Der Tempel wurde dabei bislang haupt-
sachlich auf die Bedeutung fiir seine Besucherinnen und Besucher
in Riickbindung an ihre Migrationsgeschichten untersucht. Im Zuge
dessen wurde der Tempel als ,Brennpunkt religidsen und sozialen
Lebens“ (Back 2007, S. 137), ,Heimat in der Fremde® (Amend und
Yetgin 2006) oder als ,place[s] of belonging” (Fibiger 2012, S. 34)
konzipiert.

Diese Riickbindung an die Migrationsgeschichte ist zweifels-
ohne wichtig, da die Entstehung von Hindutempeln in Europa nur
vor dem Hintergrund von Migrations- und Globalisierungsprozes-
sen verstanden werden kann. Allerdings kritisiert Nagel (2013, S. 17;

3 Ich verwende in dieser Untersuchung eine geschlechtergerechte Sprache. Es
werden daher geschlechtsneutrale Bezeichnungen oder die weibliche und
die minnliche Sprachform verwendet. Bei lingeren Aufzihlungen wech-
seln sich minnliche und weibliche Formen ab. Auf das generische Maskuli-
num wird so gut wie moglich verzichtet.

17

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

18

2010, S. 22), dass in Forschungsarbeiten zu Religion und Migrati-
on eine Dominanz substantialistischer, normativ gefirbter Zugin-
ge auszumachen sei. Entsprechende Arbeiten verstinden — so Nagels
Argumentation - die religidse Identitit, genauso wie religiose Or-
ganisationen von Menschen mit Migrationshintergrund, entweder
als Ressource oder Hindernis fir deren Teilhabe an Gesellschaft.*
In der vorliegenden Forschungsarbeit wird versucht, dieser Norma-
tivititsproblematik beizukommen, indem Migration als Konstituens
gegenwirtiger Gesellschaften verstanden wird. Auflerdem wird mit
dem praxistheoretischen Zugang der Fokus der Analyse verschoben.
Im Mittelpunkt des Interesses stehen demnach eher die Situationen
und ihre Menschen als die Menschen und ihre Situationen, um ein
bekanntes Zitat von Goffman (Goffman, Bergstrisser und Riemer
1986, S. 9) zu paraphrasieren. Mit dem Fokus auf doing mandir re-
spektive doing kovil wird entsprechend sprachlich fixiert, was auch
analytisch gilt: wer oder was feiernd ist - Tempelbesucherinnen und
-besucher, Gottinnen und Gotter, ihre Abbildungen oder symboli-
schen Reprisentationen —, ist von der Tatsache, dass Feierndes ge-
schieht und beobachtbar ist, weitgehend losgelost. Das soll allerdings
nicht zum Umbkehrschluss verleiten, dass die Menschen nicht zent-
raler Teil sowohl des Forschungsprozesses als auch der Analyse wi-
ren (vgl. Kapitel 3).

Eine Bestandsaufnahme empirischer Arbeiten in der Religionswis-
senschafi der letzten Jahre zeigt, dass insbesondere religiose Gruppen,
Organisationen und Gemeinschaften zunehmend in den Blick der
Forschung geraten. Fiir dieses Interesse an religiosen Gemeinschaf-
ten sind hauptsichlich zwei Faktoren verantwortlich: erstens die Er-
kenntnis, dass die Gesellschaft religios vielfiltiger ist, als die Do-
minanz von Sikularisierungsthesen tiber lange Zeit vermuten lief3.
So zeichnen sich europiische Gesellschaften ab den 1960er-Jahren

4 LFur den Zusammenhang von Religion und Migration sind bisher in der

Soziologie und der Religionswissenschaft gleichermaflen eher substan-
tialistische Zuginge dominant: Religion wird auf der Ebene der Akteure
entweder optimistisch als Identititsressource oder pessimistisch als Inte-
grationshindernis verhandelt. Entsprechend wird der Aufbau religioser In-
stitutionen und Organisationen entweder als Akt der Beheimatung begrif3t
oder als ,Ubergangslésung® auf dem Weg zur Akkulturation skeptisch be-
dugt” (Nagel 2010, S. 222).

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

durch eine zunehmende und zunehmend sichtbare religiose Vielfalt
aus (Stolz und M. Baumann 2007, Vilaca et al. 2014, Pace 2018). Die-
se Vielfalt wird in den meisten Lindern, so auch in Osterreich und
der Schweiz, mit Migrationsprozessen seit dem Zweiten Weltkrieg er-
klart (vgl. Kapitel 4). Die religiosen Gruppen von Migrantinnen und
Migranten geraten aber, zweilens, erst in den Blick, als sich die Religi-
onswissenschaft im Zuge einer innerfachlichen Auseinandersetzung
zu ihren sozialwissenschaftlichen Wurzeln bekennt (Fithrding 2013).
Neue Impulse aus der empirischen Sozialforschung sind mitverant-
wortlich, dass sich den bislang eher historisch und philologisch ar-
beitenden Forschenden auch methodisch ein neues Forschungsfeld
eroffnet, das quasi ,vor ihrer Haustiir zu finden ist. In der Folge in-
teressiert sich die religionswissenschaftliche Forschung immer mehr
fir die gegriindeten religidsen Vereine, Gruppen und Gemeinschaf-
ten von Migrantinnen und Migranten sowie die neu entstehenden
Orte ihrer religitsen Praxis.’

Ab den 1980er-Jahren geraten daher auch die sakralen Orte hin-
duistischer Gruppen und Gemeinschaften in den Blick der For-
schung. In England entstehen erste ethnografische Arbeiten zu Hin-
dutempeln zndischer Hindus bereits in den 1980er- und 1990er-Jahren
(Knott 1986, Nye 1995). Fiir die USA findet sich besonders mit der
Forschungsarbeit von Michele M. Verma (2008) ein einflussreicher
ethnomethodologischer Blick auf Hindutempel. Im restlichen euro-
pédischen Raum sind es dagegen Untersuchungen zu sri-lankisch ta-
milischen Hindus, durch die Hindus und ihre Tempel zunehmend
in den Blick der Forschung riicken (M. Baumann, Luchesi und Wil-
ke 2003; Jacobsen und Kumar 2004; Trouillet 2015; Lourengo 2015).
Neuere Arbeiten zu tamilischen als auch indischen Hindutempeln

5 Ein Teil dieser ab den 1990er-Jahren entstehenden Untersuchungen wid-
met sich der Grundlagenforschung: Wissensliicken in Bezug auf die Vielfalt
und die Grofe religioser Gemeinschaften sowie die Geschichte ihrer Insti-
tutionalisierung in unterschiedlichen Staaten werden geschlossen, z. B. im
Rahmen der National Congregations Study Switzerland NCSS (Stolz, Cha-
ves et al. 2011). Auch das Thema der Sichtbarkeit religioser Pluralitit ist ein
wichtiges Anliegen, wie bspw. das Pluralism Project fiir Amerika (http://
pluralism.org/, zuletzt gepriift am 16.02.18) oder ein Uberblick iiber die
zahlreichen religidsen Kartographieprojekte in Europa belegen: https://re
mid.de/projekte_lokal_orte/, zuletzt geprift am 16.02.18.

19

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

20

befassen sich einerseits mit Tempelbauprojekten und bilden auf der
Ebene der Forschung diejenigen Institutionalisierungsprozesse ab,
die Hindus in Europa durchlaufen, wenn sie von Provisorien in ei-
gene, neugebaute Riumlichkeiten tibersiedeln (Waghorne 2004,
Back 2007, Nguteren 2009a, M. Baumann und Tunger-Zanetti 2014,
Monnot 2016, Eulberg 2017).6 Andererseits richten sie den Blick zu-
nehmend auch auf die konkrete Tempelpraxis (Nesbitt 2006, Da-
vid 2009, Di Morelli 2010). Dennoch gilt, was Eulberg (2017, S. 37)
fur tamilische Hindus feststellt, auch ganz generell fir Hindutem-
pel in Europa: Religionswissenschaftliche Detailstudien zu speziel-
len Praktiken fehlen bislang fast vollkommen. Diese Forschungslii-
cke bearbeitet die vorliegende Studie.

Die Auseinandersetzung mit Sozialformen der Religion i reli-
gionssoziologischer Perspektive hat Tradition.” Allerdings befassten sich
bisherige Arbeiten weitaus hiufiger mit Phinomenen auf der soge-
nannten Mikro- und Makroebene denn auf der Mesoebene (vgl. Hei-
ser und Ludwig 2014; Nagel 2013; Krech, Schlamelcher und Hero
2013). Darum steht einer eher kleinen Zahl an systematischen Ar-
beiten zu religiosen Organisationen, Gemeinschaften oder Instituti-
onen bislang eine grofle Anzahl an Arbeiten zu gesamtgesellschaftli-
chen Phinomenen oder Aspekten individuellen Handelns gegeniiber.
Auch das lisst sich im Hinblick auf die Sikularisierungsthese erkli-
ren, die den Blick fiir gesamtgesellschaftliche Bestandsaufnahmen
und Analysen schirfte, aber fiir andere Phinomene verstellte (Wilke
2013b, Wolf und Konig 2013). Zwar kann in den letzten beiden Jah-
renzehnten im deutschsprachigen Raum ein steigendes Interesse fiir
die Analyse der Diversitit von Sozialformen der Religion festgestellt
werden, das Hand in Hand geht mit der Wiederbelegung der deut-
schen Religionssoziologie nach einer Phase der Stagnation bis in die
1990er-Jahre (bspw. Gabriel, Gebhardt und Kriiggeler 1999; Knob-

6 Jones (2016) schaut sich zudem exemplarisch an, was passiert, wenn sich
keine Tempel in erreichbarer Distanz etablieren.

7 Man braucht sich dazu blof die langanhaltende Wirkung der Arbeiten von
Weber (2016) und Troeltsch (Troeltsch 1912) zur Typologie von Kirche und
Sekte vor Augen zu fithren, denen jedes religionssoziologische Lehrbuch
ein Kapitel widmet, wie es Petzke und Tyrell (2012, S. 277) formulieren.

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

lauch 2009a; Liddeckens und Walthert 2010; Krech, Schlamelcher
und Hero 2013; Pollack et al. 2018).

Allerdings bleibt die Analyse von ,Sozialformen des Religiosen
unter den Bedingungen der Moderne® laut Krech, Schlamelcher und
Hero (2013, S. 52) ein Forschungsdesiderat. Insbesondere da die Mo-
derne die kongregationalen Zuginge zu Religion durch Prozesse der
De- und Reterritorialisierung religioser Praktiken herausfordert, wie
Vasquez das formuliert (vgl. 2011, S. 282).8 Hier will die vorliegen-
de Studie ansetzen, indem sie Praktiken fokussiert, in und durch
die Hindutempel als soziale Phinomene emergieren. Damit wird ein
Weg eingeschlagen, der aus Sicht der Religionswissenschaft relativ
neu ist, denn wihrend sich in der Soziologie in den letzten zehn Jah-
ren eine Fiille an empirischen und theoretischen Arbeiten entwickel-
te, die einen explizit praxistheoretischen Zugang rezipieren,” nimmt
die Arbeit mit solchen Positionen in der deutschsprachigen Religi-
onswissenschaft gerade Fahrt auf (vgl. u. a. Cress 2019, Limacher und
Walthert 2021,Walthert 2020, Zeugin 2020).

Die vorliegende Untersuchung ist darum als empirische, reli-
gionswissenschaftliche Studie konzipiert, deren Ziel es zum einen
ist, bestehende Wissensliicken tiber Hindus und ihre Tempel in der
Schweiz und Osterreich zu schlieflen, indem sie Migrations- und
Tempelgeschichten erforscht. Sie will zum anderen einen analyti-
schen Beitrag leisten, indem sie rekonstruiert, welche Praktiken kon-
stitutiv sind fiir das, was uns sicht- und erkennbar als Hindutempel
entgegentritt. Damit positioniert sie sich an der Schnittstelle zwi-
schen empirischer, religionswissenschaftlicher Forschung und reli-
gionssoziologischer Analyse und leistet so einen Beitrag zur Etablie-
rung einer religionswissenschaftlichen Praxisforschung.

8 »These ubiquitous, fluid, and polymorphous networks challenge the vener-
able congregational approach to religion, since this approach still assumes
that lived and popular religions are, for the most part, circumscribed to
the territorialized space of a congregation, itself anchored around the ,axis
mundi‘of the temple, mosque, or synagogue” (Vasquez 2011, S. 282).

9 Eine gute Ubersicht findet sich beispielsweise bei Hilmar Schifer (2016a,
S. 15).

21

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

22

1.3 Aufbau der Arbeit

In Kapitel 2 werden die in der Untersuchung verwendeten Theori-
en und Konzepte erortert. Nebst einer Darlegung praxistheoretischer
Konzepte aus der deutschsprachigen Soziologie werden Arbeitsdefini-
tionen der Begrifte Migrationsgesellschafi, Hinduismus und Religion pri-
sentiert. Die Begriffe sind als ,,sensitizing concepts” zu verstehen und
explizieren wichtige Ideen und Konzepte im Hintergrund des For-
schungsvorhabens (Glaser und Strauss 1967, S. 38f.).

In Kapitel 3 wird die methodische Konzeption der Untersu-
chung dargelegt. Dies beinhaltet in einem ersten Schritt Ausfithrun-
gen zu den ethnomethodologischen Grundlagen der Erhebung. Im
zweiten Schritt wird der Prozess der Datenerhebung und -auswer-
tung erldutert. Dabei wird die ethnografische Forschungsstrategie er-
klirt und die so gewonnenen Datenarten (Beobachtungsprotokolle,
Interviewtranskripte, Feldnotizen, Scans etc.) und ihre Auswertungs-
prozesse beschrieben. In einem letzten Schritt befasse ich mich in
Kapitel 3 zudem mit meiner Rolle als Forscherin im Feld und reflek-
tiere forschungsethische Fragen.

Kapitel 4 umreifit das thematisierte Forschungsfeld, indem zu-
erst die beiden nationalstaatlichen Kontexte der Erhebung, die
Schweiz und Osterreich, sowie historische und gesellschaftspoliti-
sche Entwicklungen rund um Migration, Integration und Religion
auf nationaler Ebene erldutert werden. Nachfolgend werden die be-
suchten Tempel und ihre Entstehungsgeschichten portritiert. Dieses
Kapitel schliefit insbesondere fiir Osterreich eine Forschungsliicke,
da den Orten religidser Praxis siidasiatischer Migrantinnen und Mi-
granten, mit Ausnahme der Arbeiten von Hutter (2001, 2010, 2015),
bisher wenig Aufmerksamkeit zuteil wurde. Das Kapitel 4 schliefit
mit einem Vergleich der beiden Erhebungskontexte.

In Kapitel 5 wird die Analyse prisentiert. In vier Teilkapiteln
werden unterschiedliche Praktiken rekonstruiert, die den Hindutem-
pel als soziales Phinomen konstituieren. Sie werden grob unterteilt
in Ordnungspraktiken, religiose Praktiken und Zeitpraktiken und
umfassen einen Grofiteil alltdglicher Aktivititen im Tempel. Ein wei-
teres Teilkapitel der Analyse widmet sich der Bedeutung von Materi-
alitit und Korperlichkeit im Kontext von doing mandir.

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.4 Transliteration

In Kapitel 6, dem Fazit der Arbeit, werden die Ergebnisse der
Analyse in Abgleich mit den Ausfihrungen zu Theorie und For-
schungsfeld diskutiert. Es werden zentrale Fragen der Praxistheorie
nach Konstitutierung, Erhalt und Verinderung von Sozialitit mit
Blick auf das Phinomen hinduistischer Tempelpraxis diskutiert. Die
Ergebnisse werden sodann in einen grofleren Kontext gesetzt, wobei
erortert wird, welche Impulse von praxistheoretischen Importen in
die Religionswissenschaft ausgehen kdnnen.

1.4 Transliteration

Schon der Titel der Forschungsarbeit — mandir ist das Hindi-Wort,
kovil eine tamilische Schreibweise fiir den Begriff Tempel — verweist
auf die sprachliche Vielfalt im Forschungsfeld. Nebst der Ritualspra-
che Sanskrit waren die hiufigsten Umgangssprachen in den besuch-
ten Tempeln Tamil, Hindi, Bengali, Panjabi, Englisch, Deutsch und
Schweizerdeutsch. Dass ich diese sprachliche Vielfalt selbst nur be-
schrinkt abbilden kann, schrinkt auch die situationsadiquate Ver-
wendung von Begrifflichkeiten ein. Im Falle religioser Begriffe und
Bezeichnungen verwende ich in der Regel im gesamten Text die Sans-
kritbegriffe in der I.A.S.T.-Transliteration mit lateinischen Buchsta-
ben. Zugunsten der Einheitlichkeit verzichte ich weitgehend darauf,
die Begriffe zusitzlich in ihrer tamilischen Entsprechung zu erfas-
sen, wohlwissend, dass damit die emische Perspektive der tamilischen
Hindus in der Schweiz nur ungeniigend abgebildet wird. Eine Aus-
nahme bilden Tempelnamen, spezifische Feste oder andere emische
Begriffe, die sprachspezifisch im Forschungsfeld auftauchen. In diesen
Fillen wird die entsprechende Ausgangssprache transliteriert.

23

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/67683828877665-15 - am 18,01.2026, 12:13:07.



https://doi.org/10.5771/9783828877665-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.1 Forschungsfrage
	1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand
	1.3 Aufbau der Arbeit
	1.4 Transliteration

