Kapitel II: Ausfiihrung

Wir miissen nun also die Systematik des Prinzips der Altermination entwickeln.
Dies wird iiber den Aufweis einiger fiir dieses Prinzip in seinem Wirken zentraler
Phidnomene, iiber das Problem der Typik des Begehrens und die Analyse der Textur
der Materialitidt geschehen. Die Motive, die sich bereits im ersten Kapitel andeute-
ten — Horizont, Begehren, Materialitit — werden also weiterentwickelt, damit wir
am Ende dieses Teils eine klare Konzeption der Altermination vorstellen und, in
eins damit, den metaphysischen Sinn, den Phéinomenologie annehmen muss, kldren
konnen.

Wir hatten schon eine Reihe von Beispielen gebracht, in denen es einerseits um den
Ausweis der Verschiebbarkeit der Auffassungen der Dinge ging, andererseits um
die Vorbereitung der Dimension des Begehrens. Wir hatten anhand des Unter-
schieds von Essen und Erndhrung die absolut irreduzible Stellung des Begehrens
gegeniiber einer blofl konsumtiven Relevanz (in der das Gewollte mit der Befriedi-
gung verschwindet oder durch eine numerisch bestimmbare Gleichheit ausgetauscht
werden kann) herausgestellt. Dasselbe soll nun noch einmal anhand des Unter-
schieds zwischen Sex und Fortpflanzung geschehen. Damit wird der Ubergang zu
einer umfassenderen Problematisierung vorbereitet.!

1 Woher diese Fixierung auf das Sexuelle? Richtig verstanden, namlich als Erotik, erwei-
tert es sich zu einem Phédnomen, das durch seine Charakteristik eine paradigmatische Rol-
le fiir die Beschreibung des Wesens Mensch einnimmt. Wir verstehen unter Erotik alles
begehrende Zugehen auf die Welt, ganz gleich, was die Objekte hiervon sind. Dann ist
die Erotik ein Phanomen unbedingter Universalitit (weil jeder sie kennt), sie ist zugleich
die mehr als blo8 begriffliche Vereinigung von Erfahrungen aus den unterschiedlichsten
Bereichen (weshalb es fragwiirdig wird, ob man die Erotik selbst noch als Phidnomen be-
zeichnen kann) und sie ist vor allen Dingen konstitutiv durch ihre Pluralitdt und Wider-

spriichlichkeit (schon bei einem Subjekt, umso mehr im Vergleich verschiedener) ge-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Auch hier sagt sowohl der herrschende biologistische Gedanke als auch so
manche Theorie der Philosophiegeschichte, dass wir miteinander schlafen, um uns
fortzupflanzen. Schon der Wechsel der Subjekte, der durch das beiderseitige ,,wir*
verdeckt wird, sollte uns aufhorchen lassen. Denn das erste ,,wir meint uns alle als
einzelnen Wesen, insofern wir eben Sex haben; dagegen nimmt uns das zweite
,»wir” als biologische Gattung auf. In Wirklichkeit lautet der Satz dann: Einzelne
Menschen haben miteinander Sex, um der Gattung Mensch das Uberleben zu si-
chern. Dieser Satz ist wie jede metaphysische Uberhohung wissenschaftlicher The-
sen eine hochst fragwiirdige Aussage, und wie die meisten biologistischen Spekula-
tionen irrt sie, indem sie der Natur Zwecke unterstellt. Dass das nicht angeht, zeigt
schon die einfache Nachfrage, wer oder was denn die Natur sei, dass sie nach Zwe-
cken handeln kann. Von zweckgerichtetem Handeln haben wir nur in Bezug auf
Bewusstseine einen halbwegs verstindlichen Begriff. Darauf hat schon Spinoza
hingewiesen, als er meinte, selbst wenn Gott — der fiir ihn mit der Totalitdt des
Seins zusammenfillt — Absichten verfolgte, einen Wille hitte, so wire unser Begriff
des Willens dem dieser Willensakte so dhnlich wie ein Hund dem Sternbild Hund.?

In Wirklichkeit haben Menschen Sex, weil sie ihn geniefen, und nur in sehr sel-
tenen Fillen, weil sie einen Kinderwunsch haben (der dann iibrigens auch nichts
mit der Fortpflanzung der Gattung zu tun hat, héchstens bei sehr versponnenen und
selbst biologistisch verblendeten Menschen). Wer nun moralisierend aufschreit und
meint, genau diese egoistische Konzentration auf den personlichen Genuss sei ein
Problem unserer modernen, gottvergessenen Welt, der gesteht die Differenz zwi-
schen Sex und Fortpflanzung ein. Denn ein Sollen kann es ja nur dort geben, wo
keine natiirliche GesetzmaBigkeit herrscht.

Das fiihrt uns zu solchen Phianomenen, die es auch erlauben werden, den Begriff
des Begehrens priziser zu fassen. Sex ist also eine Handlung, die wesentlich und
ausschlieBlich genussvoll ist. Nur weil es keine natiirliche, etwa instinktuelle Pri-
gung des Geschlechtlichen gibt, kann es auch alle moglichen Formen von ,,Perver-
sitdt” geben, die in manchen Fillen bis zu einer schmerzvollen Erfahrung der Sexu-
alitdt gehen kann. Perversitit ist dabei in dem prizisen Sinn verstanden, in dem
Freud den Begriff definiert hat. Freud nimmt nédmlich die Idee der Fortpflanzung als
den Kern des Sexualgeschehens auf, deutet ihn aber in einen Grenzbegriff, letztlich
eine bloBe heuristische Fiktion um, womit es ihm gelingt, das Wesen der menschli-
chen Sexualitit als das zu beschreiben, was diesen Kernpunkt manchmal umspielt,
manchmal sich von ihm entfernt, in keinem Fall aber auf ihn reduzierbar ist. Freud
kennzeichnet die reife Sexualitiit durch die Biindelung des Begehrens in den Geni-
talien. Doch diese Gestalt von Sexualitidt muss erst erarbeitet werden; das Kind ist

kennzeichnet. Genau in dieser Charakteristik liegt der unschitzbare Wert fiir die trans-
zendentale Analyse eines alterminierenden Subjekts.
2 Spinoza: Ethik. I. Teil. Lehrsatz 17. Anmerkung. 46 f.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 93

zunéchst und zuerst polymorph-pervers. D.h. es ignoriert eine Reihe von Grenzen,
die eben erst nachtréglich, aus der Position des erworbenen ,,Genitalprimats™ als
solche erscheinen:

erstens durch das Hinwegsetzen iiber die Artschranke (die Kluft zwischen Mensch und Tier),
zweitens durch die Uberschreitung der Ekelschranke, drittens der Inzestschranke (des Ver-
bots, Sexualbefriedigung an nahen Blutsverwandten zu suchen), viertens der Gleichge-
schlechtlichkeit, und fiinftens durch die Ubertragung der Genitalrolle an andere Organe und
Korperstellen. Alle diese Schranken bestehen nicht von Anfang an, sondern werden erst all-
méhlich im Laufe der Entwicklung und der Erziehung aufgebaut. Das kleine Kind ist frei von

ihnen.’

Man sieht, dass der Ubergang zu einer reifen Sexualitit zugleich ein Ubergang in
menschliche Kultur selbst ist: die Prigung von Genuss und Ekel, die Vertrautheit
mit den je historisch dominanten Vorstellungen von Geschlechtlichkeit, die Scham,
die Beziehung von Mensch zu Tier etc. Zugleich hat, immer nach Freud, jede ein-
mal herrschende Stufe der psychischen Entwicklung ihre Reste, auf die, zumindest
im Prinzip, jederzeit zuriickgekommen (regrediert) werden kann. Wir legen also un-
sere polymorphe Perversion nie vollstindig ab. Das wird deutlich, wenn Freud sagt,
der Kuss sei ein perverser Akt.* Damit ist sicherlich nicht gemeint, man solle auf
das Kiissen gefilligst verzichten, weil es pervers ist. Der Perversionsbegriff hat so
gefasst durchaus keine normative oder wertende Komponente. Genau darin liegt
seine Kraft, die ihn fiir uns so interessant macht, denn diese nicht-hierarchisierende
Sichtweise offnet den Blick auf ein komplexes Geflecht von moglichen Bezugnah-
men, das nicht aus einer Norm, sondern ausschliefslich aus seinen ,, Abweichungen
sein Wesen schopft. Gemeint ist dann ndmlich, dass unsere Sexualitit, weil sie aus-
schlieBlich auf Genuss gerichtet ist, aus dem, was man leichtfertig als pervers be-
zeichnet, allererst ihre Wirklichkeit gewinnt. Genussvoll ist genau das, was nicht
unter den reinen Zweck der Fortpflanzung fiéllt, was sich keiner Logik des Ver-
brauchs, des Niitzlichen, der Konsumtion unterwirft.> Und man kann noch weiter
gehen: Genussvoll ist die Sexualitit genau in dem MaBe, wie sie sich bewusst von
diesen Zwecken entfernt. Da andererseits durch religiose oder auch pseudowissen-
schaftliche Vorurteile diese Zwecke — die es, wie gesagt, nur als Unterstellung gibt
— immer auch zur Norm des Geschlechtlichen erhoben wurden, kann man mit Bau-

3 Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 213.
Ebd. 333.
5 In etwa so, wie nach Bergson Bewusstsein gerade die Distanz und Nicht-Identitédt von

Vorstellung und Handlung bezeichnet.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

delaire sagen: ,,[...] la volupté unique et supréme de I’amour git dans la certitude de
faire le mal.*®

Aus diesen Uberlegungen heraus scheint es richtig, hier einen anderen Begriff
als den biologisierenden Begriff der Sexualitdt zu wahlen (von dem noch ,,niichter-
neren” und vollkommen unangemessenen des ,,Geschlechtsverkehrs® ganz zu
schweigen). Insofern man vom Menschen spricht, ist daher der Begriff der Erotik
als Uberbegriff fiir alle in diesem Sinn lustvollen Handlungen, Wiinsche, Phantas-
men etc. anzusehen.

Nun ist es aber so, dass wir nicht einfach alles und jeden begehren. Im Gegen-
teil: Unsere Erotik fordert eine sehr dezidierte Auswahl an Partnern. Wieder liegt
hier eine ganz banale Auslegung nahe: Der eine mag halt Blonde lieber, der andre
Briinette; der erste schlanke, der nichste solche mit weiblicheren Formen; manche
Frau fiihlt sich zu dem weicheren ,, Typ* hingezogen, manche zu den ausgesprochen
,,minnlichen Minnern, inklusive Machismo etc. Der Geschmack ist halt unter-
schiedlich, wie sollte man daraus eine grofle Frage machen?!

Ganz recht, diese Unterschiede des ,,Geschmacks® sind uns so geldufig, dass
wir in ihnen keine besondere Fragwiirdigkeit sehen. Doch wiederum nur deswegen,
weil wir diese Differenzen und ihre Fragwiirdigkeit gekonnt ignorieren. Wir haben
solche im Wesen des Bewusstseins liegende Ignoranz schon gelegentlich angetrof-
fen; hier tritt sie wieder auf, und wird sogar noch dadurch verstirkt, dass gerade die
Abweichung vom eigenen ,,Geschmack® besonders ,,praktisch® ist: Wer dieselbe
Frau begehrt wie ich, wen ich also insofern ,,verstehe” (zumindest vermeintlich),
der ist ja mein Rivale und damit durch seine Nihe zu mir, dadurch dass er in diesem
wichtigen Punkt meine Welt nicht erschiittert, iiberhaupt nur ernst zu nehmen (d.h.
er muss dann ernst genommen werden). Dagegen ist derjenige, der eine Frau be-
gehrt, die mir besonders hésslich erscheint, nur wieder ein Kuriosum, vielleicht ein
Gegenstand meines Spottes, der Ausloser eines ungldubigen Schulterzuckens —
ernst muss ich ihn dann gerade nicht nehmen.”

6 Zitiert nach Georges Bataille: L’érotisme. 141. Aber widerspreche ich mir hier nicht of-
fensichtlich? In allen Formulierungen bleibt die Unterstellung des Normativen, des Ge-
setzlichen, deren Wahrheit ich bestreite, doch mit wirksam! In der Tat bedarf es der Un-
terstellung eines Gesetzes; das darf aber nicht mit dessen metaphysischer Wahrheit ver-
wechselt werden. Im Kontext der Dialektik wird das verstidndlicher werden.

7 Dieses Verhiltnis kehrt sich erst dann wieder um, wenn die ,,Abweichung* etwas Grund-
sétzliches in Frage zu stellen droht. Davon zeugt das schlichte, und nach Kriterien des
vielberufenen aufgeklirten Eigennutzes absolut nicht erklidrliche Vorhandensein der Ho-
mophobie. Nach diesem betrachtet, in Hinsicht auf die Niitzlichkeit fiir mich (insofern ich
selbst heterosexueller Mann bin), miisste ich jeden homosexuellen Mann dankbar begrii-
Ben, denn er ist ein potentieller Rivale weniger. Dass irgendjemand homophob sein kann,

fordert also ganz anderes zu seiner Erkldrung als die Kategorien, die eine naive Anthro-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 95

Die Frage, die sich so niemals stellt, ist die, wie es sein kann, dass der andere
jene hiissliche Frau schén finden kann. Wie gesagt, es wird hier der Bereich des As-
thetischen und Erotischen, gewissermallen als nicht wahrheitsfahige Privatangele-
genheit, von der Objektivitit der fiir sich bestehenden Welt abgeschnitten. Dort die
Dinge und Menschen, iiber die man bei wichtigen Themen auch objektive Aussagen
machen und Wissenschaft betreiben kann — hier der personliche ,,Geschmack®, der
sich nach recht undurchsichtigen, aber eigentlich auch irrelevanten Kriterien auf
diese Welt richtet.

Man sieht das iibliche Problem: Es wird auch hier wieder die Tatsache iiberse-
hen, dass es die Welt in ihrer Bestimmtheit nur fiir ein Subjekt geben kann. Es liegt
nicht erst die Welt in ihrer Objektivitit und Bestimmtheit herum, um dann in den
Geist der Menschen zu spazieren, und sich dort als schon oder hisslich beurteilen
zu lassen. Die Welt ist aufgefasste Welt, und derjenige, der diese oder jene Frau
schon findet, die all seine Freunde gar nicht attraktiv finden, der sieht sie in einem
prdzisen Sinn anders. Man wird sagen, dass sei doch bloe Spekulation, schlieBlich
konne man das nicht iiberpriifen. Aber wieder liegt darin der Irrtum zu glauben,
Frauen (oder Ménner) wiirden ebenso isoliert auftreten wie Tische und Baume (die
das ja ebenfalls nicht tun). Wir sagen ganz richtig, dass wir ,,etwas in jemandem se-
hen®, wenn ein Mensch uns interessiert. Wir sagen ebenso richtig und haufiger,
wenn wir das Interesse eines anderen Menschen an einem dritten nicht nachvollzie-
hen konnen: ,,Ich wei3 nicht, was er in ihm sieht. Andererseits hat eine vulgarisier-
te Psychoanalyse den Ausdruck geprigt, dass Frauen fiir Minner und Ménner fiir
Frauen Projektionsflichen seien. Damit ist etwas ganz Wesentliches getroffen, auch
wenn es meist nicht genauer ausgefiihrt wird. Interessanterweise findet man diesen

pologie aufbieten kann. Davon ganz abgesehen, dass schon diese Begriffe einer ,,sexuel-
len Orientierung®: ,Heterosexualitit — , Homosexualitat“ (im Ubrigen genauso wie
,,Pornographie*) Erfindungen des so ,,wissenschaftlichen 19. Jhs. sind. Es ist damit eine
ganz andere, viel grundlegendere Frage, ob diese Begriffe schlichte Beschreibungskate-
gorien sind, die ein Gegebenes ordnen, oder ob sie dieses nicht vielmehr in einer klaren
Abtrennung und AusschlieBlichkeit allererst schaffen! Dann wire der Begriff der Bise-
xualitdt nichts anderes als der blutleere Versuch, eine Aufteilung zu retten, die nicht viel
mit den Realitdten zu tun hat, indem man einen Begriff schafft, der das urspriingliche Be-
griffssystem gegen alle Anfechtungen schiitzen soll — und der es doch eigentlich in Frage
stellt. So behauptet Freud eine urspriingliche ,,Bisexualitit” des Kindes, und das heifit
doch nichts anderes als: urspriinglich wendet sich das Kind undifferenziert mit seinem
Lustleib an die Welt. Die Geschlechterdifferenz in ihrer jeweils giiltigen kulturell be-
stimmten Form — denn die Geschlechterdifferenz gibt es nicht an sich, sondern nur als
kulturelles Produkt — ist das Ergebnis einer spdteren Aneignung, die eine urspriingliche
Lustweise aufspaltet und damit erst in Kultur eintreten ldsst. Fiir ,,natiirlich® darf hier

nichts gehalten werden.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Ausdruck gerne in Bezug auf Prominente, vor allen Dingen Schauspielerinnen und
Schauspieler. Denn diese definieren sich ja geradezu durch eine eigenartige Dop-
pelstellung: Zum einen sind sie uns aus Filmen bekannt, in denen sie Abenteuer und
Leidenschaft verkorpern, ein Leben leben, das sich von dem in seinen meisten Tei-
len banalen Alltag wundersam abhebt — und sei es auch nur, weil das Drama, wie
Hitchcock bemerkte, das Leben sei, nur mit den langweiligen Teilen rausgeschnit-
ten® —, das also eine Intensitit aufweist, die uns verschlossen bleibt, die zugleich be-
torend und unheimlich ist. Zum anderen sind uns dieselben Schauspieler als strah-
lende Helden der roten Teppiche bekannt, wo sie uns in ihrer Schonheit und ihrem
Reichtum ruhmvoll entgegenlidcheln. Doch je austauschbarer diese Szenen sind, je
nichtssagender auch ihre AuBerungen zu ihren Filmen vor allem sind, je mehr uns
die Presse Details aus ihrem Privatleben enthiillt, die zeigen, dass dieses dem unsri-
gen aufs Haar gleicht — desto sicherer ist man doch, dass sich hinter dem Anschein
der uns allzu vertrauten Trivialitit ein anderes Sein verbergen muss, das sich trium-
phal von unserem abhebt. Wenn diese Personen unsere ,,Projektionsflichen® sind,
dann deswegen, weil ihnen ein Sein unterstellt wird, das sich von unserem unter-
scheidet, das aber selbst nicht ndher bestimmt werden kann, das durch die Intensitét
der Filme nur in seinen Moglichkeiten angedeutet wird, das aber durch alles, was
man von ihnen wissen kann, nur verschoben, aufgeschoben wird.’

8 ,,Das Drama ist ein Leben, aus dem man die langweiligen Momente herausgeschnitten
hat.“ Frangois Truffaut: Mr. Hitchcock, wie haben Sie das gemacht? 91.

9 Barthes hat in seinen Mythen des Alltags mehrmals diese eigenartige Funktion biirgerli-
cher Ideologie analysiert, dass ndmlich gewisse Personen als dem ,,Normalmenschen*
entriickt und doch ihm zum Verwechseln dhnlich dargestellt werden. Das sind die Film-
stars ebenso wie Politiker oder Wissenschaftler. Die Beschreibung der ,,Menschlichkeit
und ,,Gewohnlichkeit™ solcher Ideale tut ihrer Idealisierung keineswegs Abbruch, ganz
im Gegenteil: Thre magischen Fahigkeiten werden dadurch erst recht magisch, weil sie
von jeder Herleitung aus einer Geschichte abgeschnitten werden. Sie erscheinen gewis-
sermaflen als gottliche Gaben, die bestimmte Menschen immer schon aus der Gesell-
schaft mit den tibrigen herausheben. Barthes’ Analysen sind messerscharf und treffen die
mediale Darstellung ,,Prominenter” heute ebenso exakt wie in den 50er Jahren des ver-
gangenen Jahrhunderts. (So kann man etwa in einem Boulevardmagazin nacheinander
Berichte iiber Skandale in einem Adelshaus, menschliche Tragddien in einem anderen
und schlieBlich den alles tiberstrahlenden Glanz in einem dritten sehen.) Ebenso unzwei-
felhaft ist ihre ideologische Bedeutung fiir eine biirgerliche Gesellschaft. Dennoch stellt
sich die Frage, ob es sich nur um eine ideologische Problematik handelt, oder ob diese
nicht vielmehr einen Ansatz in bestimmten transzendentalen Strukturen findet (ohne na-

tiirlich zwingend aus ihnen folgen zu miissen).

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 97

EIN HORIZONT RADIKALER UNBESTIMMTHEIT

Denn wie tritt uns Schonheit entgegen? Ich behaupte, die erotische Schonheit ande-
rer Menschen hat die Form des Versprechens. Eine schone Frau, der ich begegne,
ist ein Versprechen auf etwas, das sie fiir mich sein konnte, ohne dass das, was sie
sein konnte, darin bereits festgelegt wire. Es ist ja gerade nicht so, dass beim An-
blick einer schonen Frau sofort sexuelle Phantasien in Gang gesetzt wiirden; zu-
mindest ist das nicht zwangsldufig der Fall. Oder anders formuliert: Solche sexuel-
len Phantasien konnen nur dann einsetzen, wenn sich durch den Anblick der Frau
ein Raum fiir sie erdftnet. Schonheit ist genau die Erdffnung eines Raums der Mog-
lichkeit, der Erwartung, dessen, was sein kann. Schonheit, und alle ihr verwandten
Phinomene, werden damit zu Er6ffnungen eines Horizonts in einem weiteren Sinn,
nun aber einem ganz neuen.!® Denn der Horizont der Schonheit lésst sich gerade
nicht in wirkliche Wahrnehmungen tiberfiihren. Was mir der Horizont der Schon-
heit gibt, ist das Schone als Schones, nicht aber irgendeine empirische oder isolier-
bare Wahrnehmung. Das ist einer der Griinde, weshalb sich das Begehren zwar le-
gen oder auf andere Objekte richten kann, weshalb aber ganz streng keine einzige
Erfahrung mit der Geliebten das Ende des Begehrens erzwingen kann, ebenso we-
nig wie die Schonheit der Bestétigung durch weitere Erfahrungen bedarf.

Die Liebe — die weder einfaches Korrelat der Schonheit, noch ein Synonym fiir
das Begehren ist — ist hierfiir aufschlussreich: Wenn ich liebe, dann ist es diese Lie-
be, die mir jede Bewegung, jede AuBerung und Eigenart, jede Macke und Schwi-
che liebeswert erscheinen ldsst. Ich priife meine Liebe nicht an den Erfahrungen,
die ich mit der Geliebten mache. Sie ist der Rahmen, innerhalb dessen ich diese Er-
fahrungen machen kann. Deswegen ist es durchaus moglich, dass die herbste Ent-
tauschung und schmerzvollste Verletzung meiner Liebe kein Ende setzt. Nichts
kann an sich die Liebe bestitigen und verstirken oder in Frage stellen und beenden.
Dies kann nur — das Ende der Liebe. Die Tautologie ist hier unvermeidlich, auch
wenn darin zugegebenermallen keine echte Erkldarung liegt. Aber wenn es der Hori-
zont des Begehrens ist, der sich als ein empirisch nicht einholbarer, ja: nicht einmal
in irgendeiner Weise realisierbarer Rahmen des Erfahrens aufspannt, dann beriihrt
ihn eben nur wieder sein eigenes Ende, nicht aber die empirischen Ereignisse.
Selbstverstindlich kann die Liebe enden, und sie endet vielleicht auch tatsichlich
anlésslich einer Enttduschung. Aber sie endet nicht durch sie, denn sonst miisste die

10 Vgl. auch Canetti: Nachtrige aus Hampsteadt. 20: ,,Es ist wohl so, dass es plotzlich be-
ginnen muss, aber wenn kein Augenblick der Ruhe folgt, zerfillt es gleich und ist verlo-
ren. Plotzlichkeit und Ruhe durchdringen sich, damit einem etwas schon sei: der Blitz des
Augs und die unmerkliche Geduld der Hande.” 29: ,,Alles was er nicht kennt, koénnte

schon sein. Was er kennt, ist bedeckt mit dunkler Lava.*

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Enttduschung regelmiBig die Liebe beenden, anstatt sie, wie in manchen Fillen, al-
lererst anzustacheln und auf neue Hohen der Verzweiflung zu treiben.

Ich hatte von Phidnomenen gesprochen, die mit der Schonheit in der Erdffnung
eines Horizonts absoluter Unbestimmtheit verwandt sind, im Charakter eines Ver-
sprechens ohne Gegenstand. Solche Phianomene sind etwa die Sehinsucht, mit ihren
nur scheinbar konkreteren Formen des Fernwehs oder des Heimwehs.!! Wer sich in
die Ferne sehnt, wer etwa, wie im Lied, nach New York, Hawaii, San Francisco
will, weil er dort noch nie war, kann man von ihm sagen, dass er einfach nur weg
will? Das scheint mir zu kurz gegriffen. Es ist doch vielmehr so, dass sich die ,,ge-
lebte Existenz gewissermafen verdoppelt, um sich in einer nicht gelebten zu spie-
geln, sich durchleuchten, vielleicht auch beurteilen zu lassen. Die Pointe ist aber,
dass die Existenz, die dort ertraumt wird, eben oft nicht ertrdumt wird, d.h. sie muss
nicht zwangslédufig durch eine elaborierte Phantasie begleitet sein. Es mag schon
der Klang des Namens einer exotischen Stadt sein, der wie ein Ton eine andere Sai-
te erklingen ldsst, wie die Obertone auch die tieferen Saiten eines Klaviers in
Schwingung versetzen konnen, wenn man nidmlich die Himmer von diesen zuriick-
zieht und ihnen so den Raum zur Schwingung er6ffnet! Nichts anderes tun diese
Phinomene der Sehnsucht. In Anderschs Roman ist es der bloBe Name Sansibar,
der die eskapistischen Traume des Jungen katalysiert.

Man musste Rerik verlassen, erstens weil in Rerik nichts los war, zweitens, weil Rerik seinen
Vater getotet hatte, und drittens, weil es Sansibar gab, Sansibar in der Ferne, Sansibar hinter

der offenen See, Sansibar oder den letzten Grund."

11 ,,Konkret* hier bezogen auf ihren Inhalt. Als Phdnomene ist alles Beschriebene zuhochst
konkret. Ob Fernweh und Heimweh symmetrische Phdnomene sind; ob sie ,,Unterfor-
men® der ,allgemeineren* Sehnsucht sind oder fiir sich bestehen und mit dieser nur bei
oberfldchlicher Betrachtung eine Gattungsgemeinschaft haben — solche und édhnliche Fra-
gen iiberlasse ich den Herstellern philosophischer Kataloge und Klassifikationen.

12 Alfred Andersch: Sansibar oder der letzte Grund. 95. Der ,,letzte Grund* lédsst sich dann
auch unbedingt ,,metaphorisch* lesen: als Horizont absoluter Moglichkeit ist er Un-
Grund der wirklichen Erfahrungen. Es ist eigenartig und doch ,,verstandlich* — ohne eine
Erkldrung im engen Sinn anbieten zu wollen —, dass eben dieser Junge, dessen Sehnsucht
dem Roman den Namen gegeben hat, am Ende die Moglichkeit, sich in Schweden davon-
zumachen (einem geradezu mirchenhaft einladenden Schweden) und Sehnsucht und
Freiheit so in Realitit tiberzufiihren, einfach und ganz selbstverstindlich wieder fahren
ldasst. Fast ist es, als verstiinde er, dass er die Freiheit und Absolutheit seiner Sehnsucht
gegen die Gefahren der Wirklichkeit (wozu auch die ,,Verwirklichung® gehort) schiitzen

miissen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 99

Und auch das Heimweh ist nicht unbedingt wesentlich konkreter: Wer in Italien das
deutsche Essen vermisst und in Spanien iiberhaupt alles am liebsten so haben moch-
te wie daheim, der hat ja kein Heimweh. Denn er war nie in der Ferne, hochstens
durch Zufall und irrtiimlicherweise. Denn das Heimweh bezieht sich letzten Endes
auf einen Ort, der ebenso wenig real oder konkret ist wie ,,die Ferne®. Es ist nur die
Moglichkeit, einige seiner Eigenschaften aufzuzéihlen — wie das Brot schmeckt, wie
die Leute heiflen und sprechen, dass die Miillabfuhr dort piinktlich ist etc. —, die den
Irrtum befordert, es ginge in wirklichem Heimweh um einen realen Ort. Denn all
diese Eigenschaften erhalten ihren Sinn daher, dass sie ,,Heimat“ sind, und nicht
etwa anders herum! Wonach sich der sehnt, der Heimweh hat, ist also nicht ein Ort,
sondern das Gefiihl der Vertrautheit, das man sich an diesem Ort ertraumt. Noch
genauer: Heimweh ist die Sehnsucht nach dem einzigen wirklichen Ort, d.h. nach
jenem einen archimedischen Punkt, der nicht in einem {iiberallhin ausdehnbaren
Raum austauschbar ist, sondern von dem aus sich die Welt erschlieft und vielleicht
auch gleich wieder schlieit. Interessanterweise muss er erst verloren sein, um als
solcher empfunden werden zu konnen. Und es ist alles andere als sicher, dass er in
der Riickkehr auch als solcher erfahren werden kann. Vielleicht verhilt es sich mit
der ,,Heimat“ wie mit der Unbekiimmertheit: Solange man sie hat, kennt man sie
nicht als solche; wenn man sie verloren hat, hat man sie endgiiltig verloren.

Noch deutlicher wird aber die Charakteristik des Horizonts der Sehnsucht, wenn
man ein anderes Phdnomen beleuchtet. Wer des Abends durch die Straen einer
Stadt streift, wird hier und da einen Blick in ein beleuchtetes Wohnzimmer oder ei-
ne Kiiche werfen konnen. Vielleicht sieht er darin Unbekannte ihren Titigkeiten
nachgehen oder nur sitzen und fernsehen; vielleicht erhascht er nur einen Blick auf
die Einrichtung, vielleicht wird er diese in einem Augenschlag beurteilen und
Schliisse iiber die dort lebenden Menschen ziehen. So oder so sind diese kurzen
verstohlenen Einblicke faszinierend, denn was hier fesselt ist nicht so sehr, dass
sich dort dieses oder jenes abspielt, also nicht ein Geschehen, nicht etwas Aufler-
gewohnliches, von dem man berichten konnte. Faszinierend ist gerade, dass sich
dort tiberhaupt nichts Ungewohnliches abspielt, dass aber diese vollkommene All-
tdglichkeit doch im Horizont vélliger Fremde erscheint.!* Was dort fasziniert, ist die
ganz leer und unbestimmt bleibende Maoglichkeit einer radikal anderen Existenz,

13 Es ist nicht wichtig, ob es eine vollkommene Fremdheit geben kann. Sie kann es wohl in
allen empirischen Begegnungen nicht geben, sonst géibe es auch keine Begegnung. Sie ist
aber doch wohl in jeder solcher Begegnung vorausgesetzt und bleibt uneinholbar. Le-
vinas’ Beschreibungen des Anderen als desjenigen, der nicht die Gestalt eines Gegen-
stindlichen annehmen kann und diese Unmoglichkeit in jeder seiner Wirkungen auf mich
bekriftigt, der mich genau dadurch zu einer anderen, nidmlich ethischen Einstellung
zwingt — die auch das Bose und den Hass erst als Moglichkeiten erdffnet —, scheinen mir

in diesem Kontext unbezweifelbar.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

letztlich die Tatsache, dass da jemand ist, der mir fremd ist und bleibt, der nicht in
meine Welt auflosbar ist, und der doch lebt. Es ist die Faszination der Alltdglich-
keit, die diese nur dem Blick von Auflen bieten kann, der ihre Ritselhaftigkeit er-
kennt. Faszinierend ist dabei nicht dieses oder jenes Alltdgliche, sondern dass es
Alltdglichkeit gibt. Nur ist diese Faszination in keiner Weise auf das eigene Leben
tibertragbar, denn der Unterschied besteht nicht zwischen einem spannenden und
einem langweiligen Leben, sondern zwischen der Unbestimmtheit der reinen Mog-
lichkeit und der Bestimmtheit des Wirklichen. Mein Leben kann niemals auf mich
die Faszination ausiiben, die ich im Blick durch das Fenster empfinde, weil es in al-
len seinen Teilen, selbst noch in den auBergewohnlichen ein genau bestimmtes
bleibt und damit jener (ganz radikalen) Offenheit entbehrt.'*

Ein weiteres Beispiel: Es wurde schon vom Fernweh gesprochen. Der blofie
Name, sagten wir, kann das Fernweh antreiben. Ebenso kann das ein Bild sein, etwa
das Bild labyrinthischer Straenschluchten oder endloser Weiten. Gerade in diesen
Bildern, die ja gerne von Filmen in Szene gesetzt werden, um einen Ort, einen
»Schau-Platz* zu etablieren, biindelt sich oft eine gewisse Sehnsucht. Wieder ge-
schieht dies, indem das Uniibersichtliche, das Uniibersehbare einen Sinn von radi-
kaler Unbestimmtheit evoziert. In diesen Stiddten, die sich in ihren Straf3en bis zum
Horizont verlieren, miisste doch absolute Freiheit herrschen. Wer sollte einen dort
noch einschriinken, wer konnte einen dort kennen, selbst nach Jahren, der der Frei-
heit, der absoluten Unbeschrinktheit wenigstens durch Bindung und Autoritit Ein-
halt gebieten konnte? Man kann sich fragen, ob die USA ihren Beinamen des Lan-
des der unbegrenzten Moglichkeiten auch ohne die Kinobilder ihrer Stidte und
Landschaften, ohne deren Weite und Offenheit, hitten zementieren konnen.

Wiederum ist aber klar, dass die so ertriumte und unbekannte Stadt absolut
nichts mit der erfahrenen gemein hat, und zwar nicht, weil zu viele Erwartungen
enttduscht wurden. Sondern ganz im Gegenteil deswegen, weil die Offenheit und

14 Vielleicht geht man nicht zu weit, wenn man diesen Blick ins Fenster mit jenem grundle-
genderen Phidnomen vergleicht, das in der vorigen Fufinote und schon friither mit Bezug
auf Biichner angesprochen wurde, namlich mit der Unmoglichkeit, die Welt auch nur ei-
ne Sekunde lang aus den Augen eines anderen zu sehen. Das geschieht auch hier nicht,
und wiirde es geschehen, dann wire doch dieser Blick um nichts ungewohnlicher oder
aufregender als der aus meinen Augen. Denn wenn ich in der Wohnung wire und von
dort auf die Strafe blickte, dann sihe ich diese eben in der gleichen unspektakulidren Ge-
stalt wie sonst auch. Was mir dort vorgefiihrt wird — wahrscheinlich auch erst dadurch,
dass sich die dortigen Menschen unbeobachtet fiihlen (Menschen, die ich, wie gesagt, gar
nicht unbedingt sehen muss) —, ist im Gegenteil der Hiatus der Welten als solcher. Er er-
scheint aber nicht noch einmal in einer Gestalt, die sich ndher fassen lieBe, sondern nur in

der Eroffnung des genannten Horizonts radikalster Unbestimmtheit.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 101

Unbestimmtheit des Versprechens einer Bestimmtheit der Realitdt Platz gemacht
hat. Die ersehnte Stadt war eben nie eine, die man bereisen konnte.

Diese Phénomene finden sich nicht nur im Fernweh, im verstohlenen Blick
durch ein fremdes Fenster, in Photos oder Filmen oder auch blo3 Namen ferner Or-
te; sie finden sich auch immer wieder in der Kunst. Der Aphoristiker Nicolas
Go6mez Davila hat den hierher gehdrigen Unterschied sehr spitzziingig und sehr
treffend auf den Punkt gebracht: ,,Dumm sein heifit glauben, man kénne den Ort
photographieren, den ein Dichter besungen hat.“!> Die besungene Landschaft ist
genau dadurch ausgezeichnet, dass in ihr nicht alles bestimmt ist, dass es auch erst
bestimmt werden muss (durch den Leser/Horer), aber nicht vollbestimmt sein kann.
Dagegen weicht die Unbestimmtheit des Epischen im Photo der Prosa der Einzel-
heiten — es sei denn, dem Photograph gelingt seinerseits ein Bild, das mehr Evoka-
tion als Abbildung ist. (Man sieht, dass daher viele der Schwierigkeiten riihren, ein
literarisches Werk in einen Film zu ,iibertragen®; im Ubrigen schwanken die
Schwierigkeiten je nach der Art der Literatur.) Gémez Davila hat in jedem Fall
recht: Die besungene Landschaft ist schlicht und ergreifend nicht dieselbe wie die,
die photographiert werden kann.

Ahnliches mag man auch in Werken der Malerei und bildenden Kunst finden.
Den hingeworfenen Strichen und Figuren und Farbklecksen eines Gemildes von
Miré entwindet sich plotzlich die Idee — anders lédsst es sich nicht sagen — eines
Jahrmarkts mit seiner bunten Budenwelt und seinen Zerstreuungen, und darin ein
kleines Médchen.'®

Was haben nun all diese Phidnomene gemein? Immer sieht man etwas, oder
kann, allgemein gesprochen, etwas wahrnehmen. Immer ist das nur ein kleines biss-
chen von dem, worum es geht; das Sichtbare gibt sich als Ausschnitt eines GroBe-
ren, als Bruchteil, gerade grof genug, um wahrgenommen zu werden und das Inte-
resse zu wecken.!” Wir haben es also wiederum mit einem Prozess der ,,Fundie-
rung® zu tun, der deutlich macht, wie sehr die ,,unterstufige von der ,,h6herstufi-
gen® Schicht abhingig sein kann: Zwar stiitzt sich diese Sehnsucht oder dieser Ge-

15 Nicolds Goémez Dévila: Das Leben ist die Guillotine der Wahrheiten. 216.

16 Die kleine Blonde im Vergniigungspark von 1950. Alle Beispiele sind nur mogliche.
Nicht jeder wird etwa in dem Gemilde von Mir6 etwas sehen. Mancher wird an andere
Werke denken, vielleicht stirker noch an andere Kunstgattungen, wird die Musik vermis-
sen etc. Das alles bestitigt ja nur die Grundbehauptung: die der unkommunizierbaren und
inkommensurablen Andersheit aller Welten.

17 Natiirlich weckt der Blick selbst, bzw. das in ihm Sichtbare das Interesse eben nicht von
sich aus — davon abgesehen, dass ,,Interesse wecken ein zu banalisierender Ausdruck ist.
Da es sich um eine Beziehung transzendentaler Sinnstiftung handelt, fungiert das Gese-
hene als Fundament und vielleicht ,,Ausloser” der Faszination; dass es dies aber vermag,

verdankt es vorangehender Sinnstiftungen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

nuss der Idee einer absoluten Freiheit'®

auf sinnliche Erfahrungen — zumindest in
den angefiihrten Beispielen; Sehnsucht mag sich vielleicht auch als ganz unbe-
stimmtes Sehnen und Unruhe bemerkbar machen —, doch ist schlieBlich der Sinn
des so Erfahrenen diesem ein ganz Fremdes. Denn in diesem Sinn erscheint das
sinnlich Erfahrene als der bloBe Ansatzpunkt einer radikalen Unbestimmtheit, die
mit keinen empirischen MaBstdben von Bestimmtheit oder Unbestimmtheit gemes-
sen werden kann. So iiberschreitet dieser Horizont radikaler Unbestimmtheit nicht
einfach nur die Erfahrung, wie es jeder Horizont tut (bzw. wie es alle von mir unter
den Horizontbegriff gebrachten unterschiedlichen Aspekte und Funktionen trans-
zendentaler Beziehungen tun); er iibersteigt diese Erfahrung vielmehr in unendli-
cher Weise. Vielleicht konnte man auch sagen, in irrealer Weise, indem die Erfah-
rung nicht auf einen Horizont weiterer Moglichkeiten, die realisiert werden konnen,
iiberschritten wird, sondern im Gegenteil auf eine Irrealitiit, die grundsitzlich nicht
realisiert werden kann und die ihrerseits die Erfahrung ,.irrealisiert. Denn das so
Erfahrene 10st sich in eigenartiger Weise aus der Prosa einer Welt, in der alles be-
stimmt ist, und 6ffnet sich zu einer Poesie der Freiheit.

Wir haben also wieder jenes wichtige Widerspiel von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit, das uns schon ldnger begleitet. Bevor wir hier noch einige kritische
Nachfragen formulieren, die von den Beschreibungen aus direkt auf das vorliegen-
de Projekt als Ganzes zuriickfallen, muss noch einmal auf die Schonheit zuriickge-
kommen werden. Passen diese Beschreibungen noch auf das Erscheinen der Schon-
heit, nicht der ,,Kunstschonheit™ (ein schwieriger Begriff), sondern auf die Schon-
heit eines anderen Menschen?

Man muss hier einiges unterscheiden. Es gibt wohl mindestens drei Weisen, in
denen mir die Schonheit eines Menschen begegnen kann.'” Zum einen gibt es so
etwas wie eine gedachte Schonheit: Ein Mann, eine Frau — hier ist auch die ,,sexuel-
le Orientierung™ hinféllig — kann so sein, dass ich mit einiger Sicherheit sagen kann,
er oder sie sei schon, ohne dass ich im mindesten eine Anziehung verspiire. Solche
Schonheit ,,ldsst uns kalt”. Sie ist dann auch keine Er6ffnung eines Horizonts im

18 Wie ich zu beschreiben versucht habe, ist diese ,,Freiheit derartig vollkommen, dass sie
mit gidngigen philosophischen oder gar politischen Konzepten von Freiheit nichts mehr zu
tun hat. Es wire letztlich auch die Freiheit vom eigenen Sein, von dieser Fatalitit, die da-
fur sorgt, dass ich ,,an mich selbst, an mein Selbst festgenietet* bin, wie Levinas das aus-
driickt (Totalité et infini. 26: ,,le moi rivé a soi“). Heiterer driickt dasselbe (in sich kei-
neswegs heitere) Faktum Jean Paul aus: ,,Ein so nérrisches Ding, als das selber ist, woran
es klebt, der Mensch!“ (Asthetik. 124)

19 Die Unterscheidung ist nicht ganz einfach. Es ist wohl auch moglich, dass ein und dersel-
be ,,Gegenstand* nacheinander in den verschiedenen Weisen der Schonheit erscheint.
Wiederum wire das nur ein Hinweis darauf, dass diese Modi der Schonheit vor allen

Dingen als transzendentale Sinne begriffen werden miissen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 103

beschriebenen Sinn. Ich kann hochstens eben diese Diskrepanz zwischen einer
Wirkung, die zu erwarten wire, und ihrem Ausbleiben konstatieren. Es gibt weiter-
hin eine Schonheit, die ich bewundernd bemerke, die aber nur als Gegenstand einer
Kontemplation auftritt — eine Schonheit also, die mich nicht ,.kalt lasst™, die aber in
ihrer Vollkommenheit wie von ihrer korperlichen Grundlage losgelost erscheint,
auch wenn sie doch nur in ihrer spezifischen Korperlichkeit ist und sein kann. Wir
sprechen dann von Unnahbarkeit oder von ,,dtherischer Schonheit”, um anzudeuten,
dass sie sich wie von einer anderen Welt einstellt. Auch diese Schonheit ist noch
nicht unbedingt die Evokation des Horizonts. Die Weise, in der wir sie beschreiben,
deutet aber durchaus darauf hin, dass sich hier etwas vollzieht, was unsere Weltge-
wissheit wenigstens punktuell erschiittern mag.?

SchlieBlich gibt es jene Schonheit, die sich weniger als Eigenschaft des Gegen-
stands gibt denn als Bewusstsein einer spezifischen Ergriffenheit. Natiirlich gilt das
in Wirklichkeit auch fiir die ersten beiden Weisen der Schonheit; sie sind eben das
Angesprochensein eines Subjekts durch einen anderen Menschen in spezifischer

20 Vielleicht sind damit auch die Phinomene duBerster Anmut verwandt, wie sie z.B. bei
Charlie Chaplin begegnen. Die Figur des Tramp ist eindeutig durch seine Ikonographie
(Hut, schlecht sitzender Anzug, Stock, Bértchen), vor allem aber durch seine Bewe-
gungsweise gekennzeichnet. Schon allein der Gang ist berithmt. Es ist dieser Gang, der
immer dort nachgeahmt wird, wo jemand zu einer ,,Hommage* an Chaplin sich bemiiffigt
fiihlt. Die Ironie besteht darin, dass dieser Gang, ebenso wie andere Bewegungen
Chaplins, einfach nicht nachgeahmt werden kann, denn sein ,,Genie* — und vielleicht
passt dieses viel missbrauchte Wort hier einmal — besteht darin, dass sich eine Perfektion
und Glitte und Beherrschung der Abldufe der einzelnen Bewegungen, ihr Zusammen-
schluss zu einem organischen Ganzen, dass sich also die Eigenschaften, die ein talentier-
ter Tdnzer sich anarbeiten kann, zu einer hoheren Einheit verbinden, die man nur noch
andeuten, nicht mehr aber selbst voll ausdriicken kann. ,,Anmut“, ,,Grazie", , Leichtig-
keit* sind solche Andeutungsversuche. Wenn Chaplin ein Huhn ist (wie in Gold Rush),
dann ist er ein Huhn, und zwar nicht einfach, weil er einzelne Bewegungen eines Huhnes
perfekt nachahmt, sondern weil er das mit der groBBten denkbaren Selbstverstindlichkeit
tut. (Und die grofBite ,,denkbare” Selbstverstidndlichkeit ist die, die — zumindest dem An-
schein nach — gerade nicht mehr bedacht werden muss: sonst wire es ja keine Selbstver-
standlichkeit.) Und wenn er in Rollschuhen riickwirts in halsbrecherischer Volte kurz vor
dem Abgrund umkehrt und Haken schlédgt (in Modern Times), dann ldsst sich darin nicht
eine Sekunde lang erkennen, dass er wiisste, dass dort ein Abgrund ist. Die Meisterschaft
der vollkommenen Anmut ist die Inszenierung der vollstindigen Abwesenheit von Refle-
xion. Wie das moglich ist, ldsst sich nicht mehr erlernen oder nachahmen. Auch die
Schonheit, von der wir sprechen, ist ein dhnliches Phdnomen, denn ihre Anmut ist eben-
falls eine, die sich in allerhochster Selbstverstiandlichkeit manifestiert: das ist konstituti-

ves Element der Schonheit selbst.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Weise.?! Aber in ihnen erscheint die Schénheit als etwas gewissermaBen Objekti-
ves. (Zwar nicht in der Weise objektiv, wie die Existenz des schonen Menschen o-
der eine wissenschaftliche Aussage; aber zum transzendentalen Sinn gehort eben
die Auffassung der Schonheit als etwas, was meinen personlichen ,,Geschmack®
ibersteigt.) Wenn ich aber eine Frau sehe, die ich schon finde, die mich wie direkt
»anspricht”, an deren Formen und Bewegungen, an deren Blick und Licheln ich
,etwas finde“, dann finde ich darin eben nie etwas Bestimmtes. Was mich anzieht,
ist das noch ganz offene Versprechen, dass sie etwas fiir mich sein konnte. An die-
ses Versprechen konnen sich dann Phantasien anschlieBen, gleich ob es besonders
romantische oder besonders erotische sind. Aber das urspriingliche Versprechen ist
es, was diese Phantasien erst ermoglicht. Aulerdem muss auf es immer wieder zu-
riickgekommen werden: Der Liebende, Begehrende will den geliebten Menschen
immer wieder sehen, ,.kann sich nicht satt sehen* an ihm. Aber nicht um etwas Be-
stimmtes zu sehen, etwa ein Detail niher kennen zu lernen (so wie man einen For-
schungsgegenstand sukzessive nédher kennen lernen kann); auch nicht um den Phan-
tasien genauere Grundlagen zu schaffen: Er schaut nur, um zu sehen. Dem Lieben-
den schmilzt die Welt auf einen Menschen zusammen, den er immerzu sehen muss.
Das ist aber fiir ihn kein Verlust, denn dieser Mensch trigt ganz alleine und ohne
Anstrengung die ganze Offenheit und Moglichkeit, zu der Welt iiberhaupt nur fihig
ist. Deswegen ist der Blick des Liebenden oder Begehrenden eben auch a priori
nicht auf ein Ende eingestellt: es gibt keinen irgendwie empirischen Punkt, an dem
genug gesehen wire. Es wire so, als wollte man von ihm fordern, nun endlich ein-
mal genug geatmet zu haben.??

21 ,,Angesprochensein eines Subjekts durch einen anderen Menschen®: die Problematik, die
in einer solchen Formulierung liegt, ist mir bewusst. Es ist die der genauen Situierung des
Subjekts, um das es hier geht, und um die klare Auffassung des Verstindnisses von
Transzendentalphilosophie, das fiir eine solche Untersuchung noch gelten kann.

22 Ich beschreibe freilich eine sehr intensive Verliebtheit, Liebe, Begehren (vorldufig unter-
scheide ich diese Begriffe nicht). Dennoch ist davon die Form des Liebeswahns zu unter-
scheiden, in der fiir den Liebenden der Besitz des Geliebten schon vollzogen oder zumin-
dest das Anrecht auf ihn eine unbezweifelbare Tatsache ist. Solcher Liebeswahn mag
vielleicht auch schon genau wissen, wie die ,,Zukunft” mit dem geliebten Menschen aus-
sehen wird. Nach allem Ausgefiihrten ist doch klar, dass dieser Liebende das Wesen der
Liebe selbst verfehlt: Denn die Offenheit, den Horizont radikaler Offenheit, den die
Schonheit der geliebten Person erdffnet, kann es nur geben, wenn mir diese nicht nur
noch nicht gehort; sondern wenn sie mir grundsétzlich nicht ,,gehoren” kann. Dieser
Wahnsinnige stellt sich denn auch nicht dem Wagnis dieser Offenheit, wie klar zu sehen
ist. Im Ubrigen bleibt ihm ein Bewusstsein fiir die Unmoglichkeit seines angeblichen Be-
sitzes, denn warum sollte er sich sonst in diesen Besitz so hineinsteigern? Man kann sich

fragen, ob diese Bezogenheit noch ,,Liebe heilen darf.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 105

Es passt zu dieser Form des Begehrens, dass der begehrte Mensch nicht unbe-
dingt schon, im Sinn kulturell herrschender (und vom Subjekt geteilter) Auffassun-
gen ist. Der Begehrende kann sich vollig dariiber im Klaren sein, dass das Objekt
seines Begehrens ,,nicht eigentlich schon® ist. (,,Elle n’est pas vraiment belle/, c’est
mieux: elle est faite pour moi*, wie es im Chanson heifit.) Das hindert sein Begeh-
ren in keiner Weise, es kann ihm sogar eine besondere und besonders reizvolle Fir-
bung geben.

Aus diesen ausfiihrlichen Beschreibungen scheint aber doch gerade etwas her-
vorgegangen zu sein, was unserer Ausgangsthese widerstreitet. Die war doch — frei-
lich ohne dass die ganze Tragweite fiir eine Ontologie schon voll abgeschitzt wer-
den kann —, dass die Bestimmtheit ein transzendentaler Schein im engen Sinn ist,
dass nidmlich Einstimmigkeit der Erfahrung etwas ist, was durch die Ignoranz ge-
geniiber allen anderen Welten einerseits und andererseits durch die nachtrigliche
Umdeutung der eigenen Sinngeschichte entsteht. Nun haben wir eine Reihe von
Phidnomenen beschrieben, die die grundsitzliche Unbestimmtheit zwar als Horizont
in sich tragen, in denen dieser aber eher wie eine Illusion auftritt. Was ist nun rich-
tig?

In Wirklichkeit gibt es hier keinen Widerspruch. Denn in den beschriebenen
Phinomenen ist die Offenheit keine Illusion. Sie kann nur nicht eingeldst werden,
weil jede wirkliche Erfahrung, fiir sich betrachtet, durchaus den Charakter der Ein-
stimmigkeit und Bestimmtheit trigt. Aber eben nur, wenn man einzelne Erfahrun-
gen herauslost und als etwas betrachtet, was fiir sich besteht. Dagegen ist der Hori-
zont in der vollen Bedeutung, die wir ihm nun gegeben haben, der Ermoglichungs-
grund aller einzelnen Erfahrungen. Die Phéanomene, die hier beschrieben wurden,
zeigen nun durchaus auflergewohnliche Momente an, in denen eine fundamentale
Offenheit und Unbestimmtheit selbst und als solche erfahren wird. Sie wird nicht so
erfahren wie ein Gegenstand; sie ist aber auch nicht etwa nur eine vage Ahnung,
ebenso wenig eine nur private ,,Stimmung®. Sie ist vielmehr eine Transzendenz, auf
die hin jene einzelnen Erfahrungen iiberschritten werden, die in ihr auftreten. Und
diese Transzendenz ist eben eine absoluter Offenheit.

Es sind auBergewohnliche Momente, vielleicht entziindet sich daran die Kritik.
Sollte man nicht lieber auf die alltdglichen, die ,,normalen Phianomene blicken, die
doch den GroBteil unserer Zeit und unseres Strebens ausmachen? Aber es ist doch
gerade die These, dass es iiberhaupt keine ,,normalen* Phdnomene gibt, wenn man
darunter solche versteht, die in sich nicht eine Aufladung mit Bedeutsamkeit tragen.
Oder genauer: es gibt sie nur insofern, als sie sich ihrerseits gewissermaflen als Mit-
tel und Notwendigkeiten einer Bedeutsamkeit unterordnen, die mich dazu bringt,
morgens aufzustehen. Wenn noch die Selbsterhaltung fiir die Menschen keine
Selbstverstdndlichkeit ist — weil ich mich dagegen entscheiden kann, aus ver-
schiedensten Griinden —, wie sollte dann in den Momenten alltdglicher Banalitit das
Wesen menschlicher Existenz entdeckt werden? Das Streben ist eben immer bezo-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

gen auf eine Bedeutsamkeit, und sei es als auf eine fehlende; dann kénnen Hand-
lungen und Zwinge als leer und sinnlos, vielleicht als entwiirdigend empfunden
werden. Aber dass sie dann schmerzvoll werden konnen, zeigt an, dass sie eine Be-
deutsamkeit fordern, die nicht eingelost wird. Im Ubrigen wird man nicht sagen
konnen, dass diese beschriebenen Erfahrungen so besonders auBlergewohnlich wi-
ren: Schon eine zuféllige Begegnung auf der Strale kann einem etwa jenen Hori-
zont der Schonheit er6ffnen — auch wenn nicht jeder diese Erfahrung wiederum po-
etisch so wird tiberhohen konnen wie Baudelaire im Sonett an die Passante.

Die These ist also, dass sich in den beschriebenen Phédnomenen etwas ganz
Grundlegendes menschlicher Welthabe zeigt. Es zeigt sich, dass der Horizont, in
dem Bedeutsamkeit, echte Bedeutsamkeit — die sicherlich Abstufungen der Intensitit
kennt, die aber im Ganzen besehen ein Leben allererst sinnhaft macht und antreibt —
sich konstituiert, ein Horizont fundamentalster Unbestimmtheit und Offenheit ist.
Radikale Unbestimmtheit ist also das Kennzeichen jenes Entwurfs, der Sinnstiftung
moglich macht. Somit haben wir die Unbestimmtheit auf der einen Seite als eine
wohlgemerkt rekonstruierte Grundlage von Sinnstiftung iiberhaupt — insofern die
Welt eben nicht eine irgendwie a priori schon bestimmte ist —, und auf der anderen
Seite, aber dieses Mal erfahrbar, als zielloser Entwurf im Horizont, in dem sich Be-
deutsamkeit, und damit ,,riickwirkend* Bestimmtheit der Welt, konkret konstitu-
iert®

Allerdings stellt sich so in Dringlichkeit die Frage der Ontologie. Kann man
wirklich sagen, dass die Welt ,,zundchst™ unbestimmt ist? Auf die Probleme, die
solche Reden mit sich bringen, wurde schon hingewiesen. Es sei an dieser Stelle
nur an eine Tatsache erinnert, die mit den genannten Phinomenen in engen Zu-
sammenhang steht und zugleich das Problem der Unbestimmtheit noch einmal an-
zeigt: Wer liebt und dann aufhort zu lieben, der sieht die einst geliebte Person wie
,,mit anderen Augen®. Sie ist insofern noch dieselbe, als man weil}: das ist die, die
ich einst liebte. Sie ist aber durchaus auch nicht mehr dieselbe Person, denn wie
man sie hat lieben konnen, das ist vielleicht inzwischen wie durch einen Abgrund
vom jetzigen Empfinden getrennt. Dabei ist dieses Nicht-Wiedererkennen ein ganz
konkretes und als solches sich aufdringendes Erlebnis. Auch jene Gesten und Wor-
te und Eigenarten, die einst voller Grazie waren, in denen sich die Liebe wie in ei-

23 Tm Ubrigen gibt es nicht nur eine solche Sinnstiftung im Horizont. Ganz im Gegenteil:
Wesensmerkmal dieser Form von Sinnstiftung ist gerade ihre bestindige Verschiebung
und Neuordnung. (Wir werden darauf zuriickkommen.) Das erdffnet zugleich die Mog-
lichkeit, allzu strikte und emphatische Abgrenzungen zu unterlaufen. Es geht nicht
zwangsldufig immer um den einen Moment, der das ganze Leben verédndert oder pragt.
Die Verschiebungen konnen ganz beildufig, unmerklich, wie unter der Oberfldche ablau-
fen. Somit erhilt sich das so als Begehrensleben bestimmte Dasein seine Beweglichkeit

und Offenheit, die ihm der Horizont, wenn auch empirisch uneinldsbar, verspricht.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 107

nem Brennpunkt biindelte, sind nun erblasst und wertlos, vielleicht sogar albern o-
der abstoBend. Man bemerkt es selbst erstaunt. ,,Irgendwie* sind es noch dieselben,
und doch sind sie es nicht. Identitdt wird so zu einem Problem, das neu formuliert
werden muss. Soweit ich sehe, haben wir fiir diese Art der ,,Identitdt kein Wort.
(Denn es geht hier nicht um Identitét in ihrer Beziehung zum Wandel. Dass hierin
kein Widerspruch, sondern im Gegenteil eine Bedingung besteht, hat spitestens
Leibniz gezeigt.)

SchlieBlich soll noch eine terminologische Klarung erfolgen, die wohl tiberfillig
ist. Habe ich bisher zwischen Liebe und Begehren nicht gehorig unterschieden, so
soll ab jetzt ,,Begehren als Uberbegriff fungieren. Es ist ein Uberbegriff, denn als
solches, ,,rein® gibt es das Begehren nicht. Es soll damit eine Familie von miteinan-
der durch Strukturidhnlichkeit verwandten Phinomenen angezeigt sein. Sie zeichnen
sich alle dadurch aus, dass in ihnen etwas erstrebt wird, wobei dieses etwas aber
zugleich ein anderes ist als es selbst. Jenes andere, in Bezug worauf erstrebt wird,
hat selbst in keiner Weise die Form eines Gegenstands. Dieses andere ,,gibt es
nicht“. Man wird vermuten diirfen, dass das, was ich im Vorangegangenen als
Kennzeichen bestimmter Phinomene wie Sehnsucht oder Liebe angefiihrt habe, un-
ter gehoriger Beriicksichtigung der Unterschiede im Einzelnen, auch auf andere
Phinomene des Begehrens Anwendung finden kann.

DIE TYPIK DES BEGEHRENS

Die Frage der Typik des Begehrens kniipft unmittelbar am zuletzt Ausgefiihrten an.
Was ist damit gemeint? Als die Beschreibung der Phinomene des Liebens begann,
fiel der Satz, den man allerorten hort: ,,Er/Sie ist nicht mein Typ.”“ Was wollen wir
damit sagen? Wir meinen damit, dass wir nicht nur nicht jeden anziehend finden,
sondern dass in dieser, in sich vollig unbegriindeten Wahl dennoch eine Regelma-
Bigkeit besteht. Wir mogen bestimmte Typen von Frauen und Ménnern z.B. Wenn
man sich aber anschickt, zum einen solche Typen niher zu bestimmen und zum an-
deren die Ursachen fiir diese oder jene ,,Vorliebe® zu benennen, kommt man oft
nicht allzu weit.

Wenn ein Mann etwa sagt, er bevorzuge blonde Frauen, oder besonders schlan-
ke oder grofe, oder solche mit oder ohne Brille, oder solche, die viel ldcheln, oder
eher unnahbar-arrogant wirkende — dann ist damit in Wirklichkeit noch fast nichts
gesagt. Was er damit meint, ist wohl, dass solche Frauen ihm in besonderer Weise
auffallen, ihn besonders oft oder nachdriicklich beschiftigen. Es ist damit nicht ge-
sagt, dass er sich nicht unsterblich in eine Frau verlieben wird, die mit seinem ,,Ide-
albild* rein gar nichts gemein hat oder seinem ,, Typ* nicht entspricht. Es fallt au-
Berdem auf, dass man mit solchen Angaben mit Sicherheit nicht seine ,, Traumfrau®

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

zusammenbasteln kann. Das liegt wohl daran, dass das, was ein Mann an einer Frau
anziehend findet,* sich in keiner Weise auf Eigenschaften oder ,,AuBerlichkeiten*
reduzieren lisst. Nicht deswegen, weil es schlecht wire, auf AuBerlichkeiten zu
achten und man sich stattdessen auf ,,innere Werte™ besinnen sollte — eine ebenso
unsinnige wie nutzlose Ermahnung. Sondern deswegen weil sich etwas zeigt und
zwar in dem Sichtbaren (oder Horbaren, oder Fiihlbaren, iibrigens nicht zuletzt auch
im Geruch), etwas, das aber seinerseits nicht noch einmal die Form eines Gegen-
stands annimmt. Wenn man so will, liegt das Anziehende gewissermaflen im Zwi-
schenraum der Eigenschaften. Aber auch unter Verzicht auf solche Formulierungen
kann man mutmallen, dass das, was ich begehre, etwas ist, was selbst nicht eine Fi-
genschaft ist> (Nur dann wird auch erklirlich, wie ich aufhéren kann zu lieben:
Wire es eine bestimmte benennbare Eigenschaft, eine echte und einfache Présenz,
wiirde als Erkldrung, dass mir heute nicht mehr gefillt, was ich gestern noch liebte,
wohl nur eine massive physiologische Beeintrichtigung herhalten konnen!)

Damit ist offenbar auf eine alte Frage in Bezug auf die Liebe die Antwort gege-
ben: Liebe ich jemanden oder etwas an jemandem? Nur letzteres ist eine verstindli-
che Antwort — eine Antwort, die im Ubrigen bereits Platon gegeben hat. Der Eros
richtet sich auf dieses oder jenes Schone nur, weil der schone Korper, die schone
Seele und schlieBlich die Schonheit der Erkenntnisse teilhaben am Schonen an sich.
Das Schone an sich ist nun aber selbst nicht wieder eine Eigenschaft, sondern nur
noch es selbst. Es fillt zwar schwer nachzuvollziehen, wie Platon meinen kann,
dass dieses als solches noch einmal Gegenstand einer Schau werden kann — einer
Schau allerdings, die gewisse Ziige einer Gnadenwirkung hat: sie geschieht
exaiphnes, plotzlich (Symp. 210a); sie wird zwar vorbereitet, aber ihre Erreichung
ist ein Sprung, von dem nicht klar ist, ob er in der Macht des Menschen steht; ent-
sprechend verwendet Platon dasselbe Wort exaiphnés auch im Siebenten Brief zur
Kennzeichnung der Einsicht in das Bedeutendste (ta megista; Siebenter Brief
340b ff.).2° Doch der Text des Symposions ist nicht nur einer der schénsten der Phi-
losophiegeschichte, sondern auch einer der ergiebigsten, was das hier in Frage Ste-
hende angeht.

24 Der Einfachheit halber behalte ich diese Redeform im Folgenden bei.

25 Ein wenig philosophische Reflexion wiirde also schon ausreichen, um sich die Zeit und
Miihe zu sparen, die auf jene kindischen Unternehmungen angewandt werden, in denen
aus Tausenden von Bildern (!) und unter Befragung ebenso vieler Probanden, schliellich
unter Aufwendung neuester Technologie das Bild der ,,perfekten Frau“ gebastelt wird.
Die Naivitit ist mit Hianden zu greifen — ganz anders eben als die Schonheit.

26 Ubrigens beklagt sich Alkibiades — jener bedauernswerte und doch schuldige Nicht-
Versteher (mit der Betonung auf dem Widerspiel der Verneinung) — im Symposion dar-
iiber, dass ihm Sokrates immer so plotzlich erschiene, immer dort, wo man ihn nicht er-

wartet! Vgl. Symp. 213c.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 109

Bei Platon erweist sich das Begehren (der Eros) als wesentlich verschiebbar;
das deswegen, weil es sich iiber sich selbst tduscht: Ich glaube, ich begehre diese
Frau. In Wirklichkeit begehre ich sie nur, insofern sie schon ist, d.h. insofern sie ein
anderes ist als sie selbst. Deswegen kann das Begehren an allen endlichen Giitern
keine Ruhe und Befriedigung finden: nicht so sehr, dass sie endlich sind, macht ihre
Unzulédnglichkeit aus, sondern dass sie ihr Gutsein, ihre Schonheit nicht sich selbst
verdanken. So erklédrt sich die charakteristische Bewegung der Unruhe, die das
menschliche Begehren auszeichnet: Kaum ist es befriedigt, erwacht es von neuem.
Kaum habe ich diese Frau ,,besessenen (oder glaube es zumindest), begehre ich die
ndchste. Immer meint man dabei, wirklich bei den Dingen und Menschen als sol-
chen zu sein. Aber sie sind bedeutsam nur durch ihre Beziehung auf ein Schones,
das sich in unterschiedlichen Abstufungen in ihnen verkorpert.

Das Begehren richtet sich so auf etwas im Présenten, im einfach Anwesenden,
Wahrnehmbaren, was diesem gegeniiber transzendent ist, es aber erst zu dem
macht, was es fiir mich ist — schon.”” Daher ist das Begehren seinem Wesen nach
verschiebbar. Nun gibt es zwar eine Aufstiegsgeschichte des Begehrens, ndmlich
die, von der die Rede Diotimas erzihlt. Aber dieser Aufstieg ist die Ausnahme: die
meisten verirren und verlieren sich in ihrem Begehren.

27 Soll es also keine ,,wahre Liebe“ geben? Keine Liebe, die den anderen nur um seiner
selbst willen liebt? Verstdndlich ist eine solche unbedingte und nicht mehr auf ein ande-
res im Anderen gerichtete Liebe aus den hier vorausgesetzten Prinzipien nicht mehr. Sie
wire also ein Mysterium. Andererseits konstatiere ich ja nichts Geringeres als die grund-
sdtzliche Uneintauschbarkeit und letzten Endes Unkommunizierbarkeit unserer Welten.
Wenn es schon schwer ist, sich tiber ein philosophisches Buch z.B. oder die Auffiihrung
einer Oper zu einigen — wie sollte dann das mit dem Wort ,,Liebe* nur sehr hilflos Ange-
deutete je zu einer objektiven Charakteristik gelangen? Liebe gibt es nur, darin ist der
Phinomenologie zu folgen, als erlebte und gefiihlte. Wer weil} also, zu welcher Exaltati-
on das Gefiihl fahig ist? Liebe wére dann, wenn sie als eine ,,reine” moglich ist, diejeni-
ge, in der die bezeichnete Struktur des Begehrens noch einmal iiberschritten, tibersprun-
gen wiirde. Eine solche Liebe wire schwer zu begreifen, hier stiele eine theoretische
Analyse an eine uniiberwindbare Grenze; aber man sollte sich auch gelegentlich an
Pascal erinnern: ,,Tout ce qui est incompréhensible ne laisse pas d’étre.” (L. 149, 521a).
Und der von Pascal verehrte wie gefiirchtete Montaigne hat diese Idee einer ,,reinen”
Liebe in seinem Essai I, 28 (,De I’ Amiti¢‘) in Bezug auf seinen verstorbenen Freund Eti-
enne de la Boétie mit der ihm eigenen Eleganz in eine beriihmte Formel gebracht: ,,Si on
me presse de dire pourquoi je je I’aimais, je sens que cela ne peut s’exprimer qu’en

répondant: Parce que c’était lui: parce que ¢’était moi.” (I. 373)

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Ich teile nun eine wichtige Voraussetzung Platons nicht mehr, ndmlich die der
Transzendenz der Schonheit (allgemein einer Transzendenz des Ideellen).”® Wo
diese Voraussetzung fillt, dndert sich die gesamte Theorie des Begehrens in ihren
zentralen Punkten: Zum einen gibt es nicht mehr ein wahres, natiirliches Begehren.
Das Begehren richtet sich nicht, wie es Platon auch dem christlichen Denken auf-
gegeben hat, urspriinglich auf ein absolutes Gut, von dem es nur ,,nachtriglich* ab-
gefallen ist. Es hat das absolute Gute, das vollkommen Schone vielmehr nie gege-
ben; es tritt aber durchaus im Begehren als verlorenes auf. Damit fillt aber auch ei-
ne a priori giiltige Hierarchie der Begehrensformen und -objekte fort: Das Begeh-
ren ist ein grundsitzlich in der Vielfalt seiner moglichen Objekte zerstreutes (und
prinzipiell kann eben alles Objekt des Begehrens werden, so wortlich, wie dieses
»alles* nur aufgefasst werden kann). Damit wird aber die ,,Individualitidt®, d.h. die
je eigene und unvergleichliche Gestalt, die das Begehren in den einzelnen Men-
schen einnimmt, nicht zu einem (durch Siinde, Verkorperung oder anderes) gewis-
sermaflen akzidentell zu einem wahren Begehren hinzugetretenen Irrtum, sondern
zum Wesen des Begehrens selbst. Die Unkommunizierbarkeit des Subjekts in sei-
nem Standpunkt, mit seiner Welt, und die seines Begehrens sind Seiten ein und der-
selben Tatsache.?” Daher ,,macht mich* mein Begehren ebenso vollstindig ,,aus*
wie jener unverwechselbare Blick, in dem sich fiir mich Welt eroffnet: beides —
Blick und Begehren, korrelativ die gesehene und begehrte Welt — ldsst sich denn
auch nicht voneinander trennen.

Damit entsteht die Aufgabe, jene Charakteristik, die das Begehren seit Platon in
der Philosophie hat (und die sich durch sdmtliche Metaphysiken durchtrigt), als
Elemente seiner transzendentalen Struktur verstidndlich zu machen. Man sieht be-
reits, welcher Modifikation der Gedanke des Transzendentalen damit unterworfen
wird, denn das Begehren wird so nicht ein Aspekt unter anderen flir ein ,,transzen-
dentales Subjekt®, sondern der Kern desselben.*

Damit eroffnet sich aber auch die Moglichkeit, die je ,,individuelle” Gestalt des
Begehrens ernst und als Herausforderung fiir eine philosophische Erkldrung anzu-
nehmen. Wir mogen dieses oder jenes Wollen, Wiinschen, Begehren personlich als
kindisch, geschmacklos, sogar verwerflich oder schlecht beurteilen — fiir die philo-

28 Die folgenden Ausfiihrungen sind sichtlich auf jene Modifikationen in der Theorie des
Begehrens gestiitzt, die Freud und, in seiner Nachfolge, Lacan eingefiihrt haben.

29 Wenn es so etwas wie eine reine Tatsache gibt, etwas, das Faktum ist und nichts sonst,
das sich nicht noch einmal in eine Theorie, eine Regelmifigkeit, unter ein Gesetz etc.
ordnet, dann dies: dass ich bin und dass ich ich bin, und Ich das einzige Ich ist, das ich
kenne und kennen kann.

30 Da wir im Anschluss an Freud und Lacan dieses Begehren aber strukturell begreifen, darf
dieser ,,Kern“ nirgends in substantieller Weise gefasst werden, wie es etwa noch bei

Schopenhauers individuellem Willen der Menschen der Fall ist.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 111

sophische Analyse sind solche Urteilskategorien selbst noch begriindungsbediirftig:
Sie kann nur die Vielfalt des Begehrens konstatieren und ihre Erkldrung unterneh-
men.

Nun aber waren wir bereits darauf gestoflen, dass unser Begehren — also immer
mein Begehren — einer Typik folgt. Ich begehre nicht alles; ich meine selbst, dass
mein Begehren in sich einer gewissen Logik folgt; ich glaube, eine RegelmifBigkeit
in, eine Verwandtschaft zwischen den Objekten meines Begehrens zu erkennen
(zumindest soweit ich sie der Reflexion fiir wert befinde). Wie ist das zu erkldren?

Das Faktum ist bekannt,®' aber die Erkldrungen sind meist diirftig ausgefallen.
Platon selbst antwortet im Phaidros mit einem Mythos: In den Zeiten zwischen den
Verkorperungen schauen die Seelen jene Gottheiten im Glanz ihrer Ewigkeit, nach
denen sie sich in ihren irdischen Leben dann sehnen. So schaut die eine Seele etwa
den Kriegsgott Ares und ist dann, in ihrer Verkorperung, von einem unstillbaren
Begehren nach allem Kriegerischen, Kdmpferischen, nach Kriftemessen, Wettbe-
werb und Sieg getrieben. Bei Schopenhauer verbleibt die ,,Ursache des individuel-
len Willens — der allerdings mehr in Bezug auf die moralische Disposition betrach-
tet ist — ebenfalls in einem metaphysischen Nirwana: Der Charakter ist einfach an-
geboren. Es gibt allein schon deswegen keine Ursache des Willens fiir Schopenhau-
er, weil Ursache und Wirkung Begriffe sind, die nur innerhalb der Welt der Er-
scheinungen ihre legitime Anwendung finden konnen. Der Charakter verweist aber
auf einen durch keine Erfahrung erkldrbaren Rest von Individualitit.

Bei Freud kommt es unter dem Einfluss Darwins zu einer neuen Fassung des
Problems: Meine Triebnatur ist sowohl von Vorindividuellem als auch von meinen
Erfahrungen bestimmt, denn sie verweist auf eine Geschichte der Sedimentierung
von Trieben, die mich als Einzelwesen weit iibersteigt, die in verschiedenen Graden
auf eine Vorzeit verweist (von der unmittelbaren Familie bis zur Geschichte der
Menschheit), die ich nur noch annehmen, nicht mehr dndern kann. Gleichwohl ent-
wickeln sich die Triebe in mir durch meine Erfahrungen und die Weise meines
Umgangs mit ihnen fort, sodass ich erstens nicht einfach von ihnen determiniert

31 Etwa bei Locke: Essay. 269: ,,The Mind has a different relish, as well as the Palate [...].”
Oder bei Pascal, L’art de persuader. 356a: ,,La raison de cette extréme difficulté vient de
ce que les principes du plaisir ne sont pas fermes et stables. Ils sont divers en tous les
hommes, et variables dans chaque particulier avec une telle diversité, qu’il n’y a point
d’homme plus différent d’un autre que de soi-méme dans les divers temps. Un homme a
d’autres plaisirs qu’une femme; un riche et un pauvre en ont de différents; un prince, un
homme de guerre, un marchand, un bourgeois, un paysan, les vieux, les jeunes, les sains,

les malades, tous varient; les moindres accidents les changent.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

bin, sondern mir eine ,,Freiheit belassen bleibt, und die Geschichte des so be-
stimmten Trieblebens eine prinzipiell unabschlieBbare ist.>

Eine kuriose Selbstbeschreibung liefert ausgerechnet Descartes: Er habe immer
eine unerklirliche Zuneigung zu schielenden Menschen gespiirt — unerklarlich, bis
er sich erinnerte, dass er als Kind eine Amme hatte, die schielte. Es war also die As-
soziation mit jener schielenden Kinderfrau, die die RegelmifBigkeit seines Begeh-
rens verursachte. Kurios ist nicht nur die Geschichte selbst und der Umstand, dass
ausgerechnet ein Descartes sie berichtet — kurios ist vor allem seine Behauptung,
dass die Neigung in dem Augenblick aufhorte, wo er sich ihrer Ursache bewusst
wurde!®® Auch wenn dieses Geschehen der Struktur nach mit psychoanalytischen
Theorien zusammenpasst, ist sie doch etwas zu glatt und problemlos und vor allem
restlos vorgestellt, um ganz glaubwiirdig zu sein.?* Hier ist es also eine durch Erfah-
rung bestimmte ,,Objektwahl®, die den Rationalisten irritiert, aber auch nur, bis sein
souveridner Geist sie aufklirt.

Letztlich ist die Frage, ob das Begehren seine Ursachen ganz im Metaphysi-
schen oder nur in Erfahrungen hat, nicht zu kldren, und daher auch nutzlos. Sie ist
eine im schlechten Sinn spekulative. Sie muss aber auch keineswegs geklart wer-
den, denn Freuds etwas salomonische Antwort ist doch durchaus einleuchtend, zu-
mindest wenn man ihren Biologismus hinter sich lidsst: Als unerklérlicher Rest ver-
weist das Begehren tatsidchlich auf einen Ursprung, der nicht mehr der eines seiner
selbst bewussten Ich ist. Mein Begehren geht mir in gewisser Hinsicht vorher. Die-
ser Primat muss dabei keineswegs unbedingt als biologisches Erbe begriffen wer-
den. Dass ich der Sohn meines Vaters und meiner Mutter bin, hat nimlich einen
korperlichen und einen geistigen Aspekt, und es ist zum einen nicht sicher, wie je-
ner diesen ,,begriinden kann, zum anderen ist fiir unsere Betrachtung das Begehren
ein Entwurf, der wiederum sinnlich, diesmal leiblich fundiert ist; doch hatten wir
schon gesehen, dass die leibliche Fundierung nicht schon das so Fundierte be-
stimmt.

32 Wenn Freud sagt, das Unbewusste und die Triebe seien zeitlos, dann meint er damit eben
nicht, sie stiinden jenseits aller Zeit, wie transzendente Instanzen; er meint vielmehr, dass
das Unbewusste keine Zeit kennt, dass also fiir das Unbewusste die Zeit keine Rolle
spielt. Der Trieb fiir sich betrachtet — und das ist immer nur eine Abstraktion — beachtet
die Zeitlichkeit nicht. Das steht in unmittelbarer Verbindung zur Theorie der urspriinglich
imaginidren Befriedigung des Triebes, eine direkte imaginédre Befriedigung, die im Traum
Auferstehung feiert.

33 Brief an Chanut, 6. Juni 1647. AT V. 56 f.

34 Die Psychoanalyse wiirde ja nicht behaupten, dass sich das Begehren mit der Einsicht in
seine Ursdchlichkeiten (im weitesten Sinn verstanden) schlichtweg auflost, sondern nur,

dass gewisse Symptome sich dann kliren konnen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 113

Also dass mir mein eigenes Begehren vorhergeht, hat einige Plausibilitidt. Vor
allen Dingen vertrigt es sich aber gut mit dem Erlebnis dieses Begehrens: Denn
obwohl es immer mein Begehren ist, das ich erlebe, kommt es wie ein fremdes iiber
mich. Es entwirft sich ja kein Ich-Subjekt nach reiflicher Uberlegung in einem Ho-
rizont des Begehrens. Sondern erstens besteht dieser immer schon und zweitens
kann mir mein Streben auch fremd und ,,unheimlich® (ndmlich im engen Freud-
schen Sinn) sein. Es ist ja bereits dann ein ,,fremdes®, wenn ich etwa von glithends-
tem Verlangen nach einer Frau ergriffen werden: Dieses Verlangen ,.kommt iiber
mich®, ,ergreift mich®, ,iiberwiltigt mich“, sagen wir etwa, und wir meinen ganz
ernst, dass das Verlangen auf uns fillt, als kiime es von anderswoher, als wire es
nicht mein ganz eigenes und eigenstes. Noch deutlicher wird die Fremdheit des Be-
gehrens, wenn es sich um solche Wiinsche handelt, die ich mir selbst nicht einge-
stehen kann, wo sich also mein bewusstes Ich gegen die Anstiirme seines Begeh-
rens verteidigt, genauer: wo dem Ich diese Verteidigung von dem Uber-Ich abge-
nommen wird, das dafiir sorgt, dass nur solches zu Bewusstsein kommt, was mit
ihm in eine, wenigstens prekire Ubereinstimmung gebracht werden kann. Das Sub-
Jjekt des Begehrens ist also wesentlich ein gespaltenes.®

Im Grunde wurde diese Fremdheit des Begehrens immer schon bemerkt: Der
Mythos Platons, die Transzendenz des Willens bei Schopenhauer, die Triebe bei
Freud, ja: letztlich das gesamte uralte Thema der Leidenschaften — all diese theore-
tischen Ansitze versuchen eben dieser Fremdheit Rechnung zu tragen.*® Freilich

35 Es ist wesentlich gespaltenes. Wieder darf man nicht der Versuchung erliegen, das ,,zu-
grundeliegende” begehrende Es fiir ein tatsdchlich fritheres zu halten, das erst ,,nachtrig-
lich* durch eine kulturelle Uberformung und damit auch Uberforderung in akzeptable
Bahnen gedringt wird. Das einzige uns bekannte Subjekt des Begehrens ist ein solches,
dass es grundsitzlich in der Differenz zwischen einem Begehren und seiner ,,Kultivie-
rung® steht. Tiere haben kein Begehren, so wie wir den Begriff verwenden, denn ihre Ob-
jekte des Wollens sind eindeutig bestimmt (durch Instinkt und Prigung), wie bereits aus-
gefiihrt wurde. Begehren ist genau die Einfiihrung jener Doppeldeutigkeit und Unbe-
stimmtheit in eine menschliche Welt, die sich eben dadurch erst als solche eroffnet. Mit
anderen Worten: Eine echte Transzendentalphilosophie (also die Philosophie der Mog-
lichkeitsbedingungen einer Welt fiir ein Subjekt, das sich zu sich selbst verhdlt) ist unvoll-
standig, ihr Gegenstand unverstindlich ohne eine Theorie des Begehrens.

36 Weshalb liest man heute nur noch wenig iiber die Leidenschaften? Ich denke, das liegt
daran, dass es ,,Leidenschaften” nur geben kann (in einem ganz strengen Sinn), solange
das Bewusstsein in seinem Leben und Streben an einem transzendenten Maf3stab gemes-
sen werden kann. Die Leidenschaft, als die korperlich oder durch die Begierde (im religi-
osen Sinn) bedingte Verunreinigung eines an sich reinen Strebens, welches letztere im-
mer auch ein ,,verniinftiges* ist, diese Leidenschaft hort auf, ein Thema zu sein, hort auf,

iberhaupt zu sein, wo der Glaube an eine ,,Orthorexis“, an ein rechtes und richtiges Stre-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

schlieBt das keineswegs aus, dass mein Begehren mir ein fiir alle Mal zufillt. Es
wird sicher von den Erfahrungen, die ich mache, mit bestimmt und immer wieder
neu inkliniert (wie eine Bewegung, die bestindig neue clinamina erféhrt).

Vor allem bleibt aber die Frage, wie die RegelméBigkeit des Begehrens zu fas-
sen ist. Bisher war sie nur behauptet, nicht schon erklért. Descartes’ Beispiel fiihrt
schon in eine Richtung, ebenso wie der Mythos Platons: Was Descartes begehrte,
war eine Ahnlichkeit mit...; und so auch die Seele bei Platon, die eben noch Ares
schaute und nun dem Krieg sein irdisches Leben widmet. In der Tat wird man an-
nehmen miissen, dass die Kommunikation der Objekte des Begehrens untereinander
durch das besorgt wird, was man einige Jahrhunderte lang Assoziation genannt hat.
Dabei ist man aber der Kldrung ihrer Prozesse erst im 20.Jh. ndher gekommen. Die
Assoziation fungiert nach Ahnlichkeit und Kontiguitit, hie es seit Hume.?” Aber
damit ist doch noch nichts gesagt, denn die Nihe in Raum und Zeit und die Ahn-
lichkeit bezeichnen ein unendliches Feld mdglicher Verkniipfungen, aber nicht eine
verstindliche Bestimmung wirklicher. Davon abgesehen, dass die ,,Ndhe* ein blof3
relativer Begriff ist (Ist etwas zeitlich nahe, was am selben Tag geschah, im selben
Monat, im selben Jahr? Muss es dasselbe Zimmer sein, dasselbe Haus, reicht die-
selbe Stadt?), es ist doch immer unendlich vieles gleichzeitig und in rdaumlicher Be-
ziehung zueinander. Ebenso ist sich doch vieles dhnlich, jeder Gegenstand hat eine
solche Vielzahl an Bestimmtheiten, die alle ihre Doppelgénger finden kénnen. Was
bestimmt nun aber, was in die Assoziation eingeht?

Man sieht, dass die Frage solange falsch gestellt ist, wie man auf dieser Ebene
verbleibt: So wird man nie zu einer Antwort kommen. Was man immer beriicksich-

ben, das in einer natiirlichen oder gar iibernatiirlichen Ordnung vorgegeben ist, versiegt.
Wenn, wie ich behaupte, das Streben des Menschen niemals einfach nur verniinftig ist,
wenn sogar ein ganz verniinftiges Streben kein menschliches mehr sein konnte, wenn je-
der Akt des Wollens und Begehrens die sinnhafte ,,Uberformung® eines in sich ganz In-
differenten ist — was soll man dann mit der klassischen Entgegensetzung von Vernunft
und Leidenschaften noch anfangen? Dass es also z.B. in dem hier vorgeschlagenen Den-
ken keine Leidenschaften mehr gibt, heifit nicht einfach, dass der Begriff fiir uns unnotig
oder unverstdndlich ist, sondern das heilit, dass es tatsdchlich nichts gibt, was ihm ent-
sprechen konnte — ganz wortlich. Es wird spiter noch diskutiert werden, was von solchen
Ubergingen zu halten ist, wo etwas, was iiber Jahrhunderte wie selbstverstindlich da war,
plotzlich verschwindet und nur das Befremden hinterlédsst, wie man sich so lange damit
beschiftigen konnte. So bringt ja auch das Phlogiston nichts mehr zum Brennen, es er-
hitzt keine Gemiiter mehr; bestenfalls wirmt es uns in unserer Selbstgewissheit, dass wir
es eben heute besser wissen.

37 David Hume: A Treatise of Human Nature. 12 ff. (Book 1, Part 1, Section 4). Freilich
nennt Hume als Drittes noch die Beziehung von Ursache und Wirkung, die als Mecha-

nismus der Assoziation wirkt.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 115

tigen muss, ist die Dimension der Bedeutsamkeit. Die Bedeutsamkeiten, die wir in
der Welt finden/stiften — und die doppelte Kennzeichnung folgt, das ist nun klar, ei-
nem Zwang in der Sache — heben uns dieses oder jenes heraus, was sich entweder
an dem Gegenstand, der in Frage steht, abhebt und somit zum Ankniipfungspunkt
von Ahnlichkeiten wird, oder aber was in der Erfahrung mit dem Gegenstand die
Marksteine seiner rdumlichen und zeitlichen Positionierung werden, an die sich die
Assoziation der Kontiguitidt anschliefen ldsst. (In der Realitit ist es freilich hiufig
genug umgekehrt: Nicht dient mir eine in sich neutrale Idee von Rdumen und Zei-
ten als Rahmen der Einordnung meiner Erlebnisse; es sind vielmehr diese, die
Réume und Zeiten skandieren, ordnen und damit bestimmen. Auch hier darf also
nicht von einer, selbst nie gegebenen Basis von Neutralitit ausgegangen werden,
auf die sich eine Bedeutsamkeit erst aufpfropft; es sind die Bedeutsamkeiten, die
unsere Auffassung von Raum und Zeit prigen.)

Aber auch das reicht noch nicht hin, um die Mechanismen der Assoziation
wirklich zu kldren. Gelungen ist das erst durch die Einbeziehung der Einsichten der
Sprachwissenschaft in die Analyse des Bewusstseins und des Unbewussten.*® Lacan
hat die Freudschen Begriffe der Verschiebung und Verdichtung mit den Analysen
Roman Jakobsons verbunden und sie als Metonymie und Metapher deuten konnen.
Dann sind nicht nur die Mechanismen, die die Zensur leiten (mit anderen Worten:
die die Produktivitit eines menschlichen Begehrens formen), im wesentlichen
sprachlicher Natur, sondern auch die Prinzipien der Assoziation.*

Wir hatten seit dem Anfang davon gesprochen, dass fiir ein menschliches Be-
wusstsein nie etwas nur es selbst ist; es ist immer auch zugleich ein anderes als es
selbst. Diese Doppelbestimmung aller Gegensténdlichkeiten wird nun allererst ver-
standlich. Denn was man einst als Kontiguitit bezeichnete, erweist sich nun als ein
Prozess, durch den sich eine Bedeutsamkeit auf etwas verschiebt, was mit dem ,,ur-
springlich® Bedeutsamen in einer duBlerlichen, zufilligen, aber dennoch irgendwie
gegebenen Verbindung steht. Wenn in den Liedern von der enttduschten Liebe der
Verlassene den Spiegel zerstort, in dem sie sich schon machte, dann folgt er den
Wegen der Metonymie: Dort sal} sie immer, dort habe ich sie gesehen; der Platz,
der Spiegel sprechen daher von ihr. Jakobson nachfolgend bemerkt Lacan denn
auch, dass die Metonymie die Stilfigur ist, die den sogenannten ,,Realismus® be-

38 Soweit man irgendwie sagen kann, die Bewiltigung eines solchen Problems sei wirklich
gelungen. Wer weil}, welche Naivitidten man in einigen Jahrzehnten darin finden wird.

39 Vgl. zu diesem gesamten Thema, wie allgemein zur Einbeziehung der Freud’schen und
Lacan’schen Thesen in den Kontext einer Transzendentalphilosophie meine Aufsitze
,Von verschrobenen Menschen, ersetzbaren Dingen und den Namen der Eisblumen® und

,Eros — Trieb — Begehren‘.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

herrscht, wihrend die Metapher dem ,,Symbolismus* ihr Geprige gibt.*’ Denn in
dieser wird zwischen den Gegenstinden eine innere Verbindung gestiftet: Sie sind
sich, in irgendeiner Weise, gleich. Wenn der Verlassene im gleichen Lied (Dites-
moi, von Michel Jonaz) beklagt, dass man immer noch so viel Larm von dem unter
der Wohnung liegenden Schulhof hort, doch keinen mehr aus dem Bett, das sie
einst teilten — dann folgen seine Gedanken der Logik der Metapher. Hier ist es nicht
die Idee der rdumlichen Néhe zwischen Schulhof und Wohnung, die leitend ist,
sondern der Lérm, in dem sich zwei Vorstellungen biindeln und verdichten.

Die Assoziation ist also ein Prozess, der ein Bewusstsein voraussetzt, das sich
sprachlich eine Welt eroffnet. Zugleich setzt sie ein begehrendes Bewusstsein vo-
raus. Kurz: In Metonymie und Metapher spricht sich assoziativ ein menschliches
Begehren aus.

Solche Thesen scheinen dem Unbewussten oder Vorbewussten (denn die ge-
nannten Beispiele sind ja nicht solche, die der Zensur unterliegen, bediirfen also
nicht des Eindringens in psychoanalytische Tiefen) eine ziemlich hohe Reflexions-
fahigkeit zuzutrauen. Sind wir es nicht gewohnt, Metaphern und Metonymien fiir
besonders anspruchsvolle Verwendungen der Sprache zu halten? (So anspruchsvoll
iibrigens, dass der Streit der genauen Abgrenzung der beiden und der prézisen Be-
stimmung vor allem der Metonymie noch lange dauern wird.) Denkt also das Den-
ken noch einmal, bevor wir es gedacht haben?

Solche Einwiénde verfehlen das Wesentliche der Argumentation: Da denkt kein
Denken, bevor gedacht wird. Was mit Metonymie und Metapher beschrieben wird,
ist nicht ein eigenstindiges Denken, das ich dann einholen kann oder auch nicht.
Metonymie und Metapher sind die Prozesse, in denen sich eine menschliche Welt,
eine Begehrenswelt erst artikuliert; sie sind damit aber auch die Moglichkeitsbe-
dingungen des Denkens iiberhaupt!

Wenn wir uns endgiiltig von der irrigen Idee verabschiedet haben, dass die Welt
uns neutral entgegentritt und uns einlddt, mit ihr dies oder jenes zu machen oder
von ihr zu denken; wenn wir die Welt radikal als das Korrelat eines Subjekts begrif-
fen haben, das diese Welt allererst in seiner Ordnung, Gliederung, Gewichtung,
eben: Artikulation zu entwerfen hat — dann kann dieser Entwurf nur geschehen, in-
dem sich die Elemente der Welt in ein Geflecht von Beziehungen zueinander bege-
ben. Genau das beobachten wir doch auch, dass namlich die Dinge und Menschen
aufeinander verweisen, dass sie eben nicht erst isoliert stehen und dann verbunden
werden miissten. Sie sind immer schon, insofern wir Bedeutsamkeit stiften, mitei-
nander in Kommunikation.

40 Lacan: Les psychoses. 260. Jakobson entwickelt diese These in: Randbemerkungen zur
Prosa des Dichters Pasternak [1935]. In: Jakobson: Poetik. Ausgewihlte Aufsitze 192-
211.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 117

Der Ort, von dem her der Entwurf dieser Bedeutsamkeit geschieht, ist ein Nir-
gendwo — ein Nirgendwo und ein Nichts, das uns spéter noch niher beschiftigen
wird. Der Horizont der Unbestimmtheit, der sich im Begehren erdffnet und seiner-
seits als Bestimmungsgrund der Gegenstidndlichkeiten fungiert, ldsst sich selbst
nicht noch einmal einholen und zu einer Gegenstindlichkeit machen. Mit anderen
Worten: Was wir wirklich begehren, das wahre Objekt unseres Begehrens gibt es
nicht*' Nur weil es das nicht gibt, begehren wir wie Menschen: indem sich das Be-
gehren verschiebt und verdichtet. Lacan nennt dieses Objekt, das es nicht gibt, auch
das Objekt a. Das ist nur eine Weise das anzudeuten, was sich begrifflich kaum
noch fassen ldsst, weil ihm das fehlt, was fiir eine Be-Greifen vorausgesetzt sein
miisste: die Kontur des Gegenstidndlichen. Zugleich tritt das Objekt @ immer als ein
verlorenes auf: Davon erzihlten ja sowohl der platonische Mythos als die cartesi-
sche Episode! Dadurch wird auch die Rhetorik der Liebe verstéindlich, die sich nun,
wo der wahre Geliebte gefunden ist, wie vervollstindigt fiihlt — wieder denkt man
an Platon —, so als sei das gefunden, was man immer suchte etc.

Lacan geht selbst auf den Vorwurf des Intellektualismus ein. Was die Zeitge-
nossen Freuds emporte, war nicht, so Lacan, dass er von der Sexualitit gesprochen
hat. Das sei ein akzeptierter wissenschaftlicher Gegenstand gewesen. Was Empo-
rung hervorrief, sei die Tatsache gewesen, dass Freuds Unbewusstes, seine Triebe
so ,,verniinftig® waren!*? Und Lacan fiigt hinzu, seine Horer mdgen allen misstrau-
en, die diesen Vorwurf des Intellektualismus teilten.** Aber ist das nicht doch etwas
viel verlangt: Metapher und Metonymie als sprachliche Prozesse sollen konstitutiv
unsere Sinnstiftung anleiten?

Um hier ein wenig Klarheit zu gewinnen, muss man sich nur einer simplen Tat-
sache erinnern: Die Ahnlichkeit, die in den Theorien der Assoziation immer fun-
giert und mit der wir alltiglich umgehen wie mit der grof3ten Selbstverstindlichkeit
der Welt — diese Ahnlichkeit ist alles, nur keine objektive Eigenschaft! Es gibt radi-

41 Eine schone Formel fiir die Vorstellung jenes wahren Objekts, die zugleich den richtigen
Schluss zieht — dass ndmlich in seinem Genuss die Verschiedenheit der Geschmécker ihr
Ende findet (was diese Verschiedenheit endgiiltig als eine gewissermaBen &duferliche
Verunreinigung eines an sich rechten Begehrens erweist) —, liefert wiederum Locke:
,,Could we suppose their relishes as different there [im Jenseits] as they are here, yet the
Manna in Heaven will suit every one’s Palate.“ (277)

42 Man hat also einen guten Hinweis darauf, wann sich der Ubergang vollzog von einer
Sicht, in der es Vernunft auf der einen Seite und Leidenschaften auf der anderen gab, zu
jener anderen, die Verniinftigkeit selbst als Frage betrachtete und diese gemeinsam mit
der ,,Leidenschaft” entstehen lief3.

43 Lacan: L’instance de la lettre dans I’inconscient ou la raison depuis Freud. In: Ecrits 1.
490-526. 520. Im gleichen Text schldgt Lacan iibrigens auch seine strukturelle Lesart der

Freud’schen Rede von einem ,,Kern unseres Wesens* vor.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

kal keine Moglichkeit, Ahnlichkeit objektiv auszuweisen oder zu bestitigen. Eben-
so kann ich eine Person auf der Strale einem Bekannten dhnlich finden, wihrend
ein Freund, der neben mir liuft und den Bekannten ebenfalls kennt, jede Ahnlich-
keit abstreitet. Zwar kann ich ihm sagen: ,,Doch! Sieh mal die Mundpartie!* Aber
zum einen ist es dann immer noch nicht sicher, dass mein Freund die Ahnlichkeit
sieht; und zum anderen: Selbst wenn er sie sieht, dann heif3t das, dass man zwar den
Blick eines anderen auf eine Ahnlichkeit lenken kann; vollziehen muss er sie
selbst.** Denn dass es ein aktiver Vollzug ist, der dazu erfordert wird, das zeigt die
Tatsache, dass der andere, nachdem er die Ahnlichkeit bemerkt hat, die unbekannte
Person anders sehen wird, gewissermaBen als andere.*® Der Beweis: jenes ununter-
driickbare geddmpfte Lachen, das einen kurz im Vollzug der Ahnlichkeit iiber-
kommt. Dieses Lachen ist keines der Belustigung, sondern wie ein Ventil, aus dem
die Spannung und Verbliiffung abgeleitet wird, die sich daraus ergibt, dass einer,
der eben noch er selbst und damit ,,irgendwer” war, plotzlich wie ein anderer ist
und doch nicht der andere ist.

Aber dass es keine objektive Ahnlichkeit gibt, das lehrt nicht nur die Erfahrung,
sondern auch die Natur der Sache. Denn Ahnlichkeit kann allein deswegen keine
objektive Eigenschaft sein, weil sie eine Beziehung ist. Und Beziehungen, Relatio-
nen sind nun einmal ihrem Wesen nach logische und nicht reale Eigenschaften.
Man sieht, wie sich der Begriff des Logischen verschieben muss, um seinem grund-
sitzlichsten Niveau gerecht werden zu konnen. Die Ahnlichkeit — ein Grundsatz,
unter den wir praktisch durchgehend unsere Welt ordnen — ist ja kein formallogi-
scher Grundsatz. Im Gegenteil, sie ist Ermoglichungsgrund der Bedeutungen, die
erst das Material der Logik bilden sollen, indem sie Ermoglichungsgrund der spezi-
fischen Identitdit ist, die Dinge fiir uns bekommen konnen: Sie werden ndmlich erst
zu dem, was sie sind, indem sie auch etwas anderes sind! Die bemerkte Doppeltheit

44 Sie dhnelt darin den Phdnomenen des esprit de finesse, die Pascal beschreibt: Thre Prinzi-
pien sind ,,vor aller Augen®, nicht artifiziell, zugleich aber so vielfiltig und fein, dass es
fast unmoglich ist, nicht eines von ihnen zu iibersehen. Und es macht unendliche Miihe,
sie jemandem sichtbar zu machen, der sie nicht schon sieht. Allerdings ist auch deutlich,
dass nach Pascals Beschreibung die gesamte Komplexitit der Welt, d.h. alles, was sie an
Sinn jemals wird gewinnen konnen, indem ihre Elemente unendlich viele verschiedene
Beziehungen eingehen, schon in der Welt liegt. Das ist und bleibt eine zweifelhafte meta-
physische Voraussetzung: Vielmehr vollzieht sich in jedem Augenblick eben die Be-
stimmtheit der Welt aufs Neue, mit ihrer Aura der Unbestimmtheit, ohne aber dass sich
sagen lieBe, der Sinn, den ich so finde, ldge in metaphysischer Weise schon in ihr. Dies
ist vielmehr gerade der transzendentale Sinn, der der Auffassung je notwendig zuge-
schrieben wird.

45 Mit einem aktiven Vollzug ist natiirlich eine Konstitutionsleistung gemeint, die einen

Sinn stiftet, der zuvor nicht gegeben war.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 119

der Gegenstdndlichkeiten — dass nichts nur ist, was es ist — ist also nicht etwa eine
nachtrdagliche Beeintrdchtigung, sondern die einzige Moglichkeit, unter der dem
menschlichen Bewusstsein iiberhaupt etwas erscheinen kann. Daher ist noch der
Versuch, einen formallogisch kohirenten Begriff von Ahnlichkeit zu entwickeln —
wogegen nichts spricht — von der Ahnlichkeit im ersten, grundlegenden Sinn ab-
hiingig, einem Sinn, der sich niemals wird formalisieren lassen, weil er die Grund-
lage aller formalisierten wie nicht-formalisierten Vernunft ist.*®

Das lisst sich auch daran ersehen, dass Tiere keine Ahnlichkeit kennen. Ein
Hund mag nicht zur Entscheidung kommen konnen, ob dieser oder jener Mensch
sein Herrchen ist oder nicht (wenn der sich z.B. verkleidet hat). Das heif3t ja nicht,
dass er eine Ahnlichkeit sieht. Er sieht im Gegenteil sein Herrchen, und er sieht es
doch nicht. Der Hund befindet sich also in dem Zustand, den die Stoiker fiir die Na-
tur der menschlichen Willensschwiche gehalten haben, und vielleicht passt ihre Be-
schreibung auch wirklich nur hier. Denn Ahnlichkeit ist gerade die Vermittlung die-
ser beiden einander widersprechenden Auffassungsweisen: Etwas ist es selbst, und
auch noch ein anderes. Man verzeihe den ein wenig kryptischen Stil; aber eine grif-
figere Formel wie z.B. ,,Ahnlichkeit ist das Bewusstsein einer Nicht-Identitit bei
partieller Identitdt™, hat das Problem, dass sie eben die Identitdten schon voraus-
setzt, um deren Konstitution es gerade geht. Jene kryptische Formel fasst die einzi-
ge Weise zusammen, in der uns Identitdt iiberhaupt erscheint. Dabei ist aber das,
was es fiir sich wdre (wenn das denkbar wdre), ein Ankniipfungspunkt einer unvor-
hersehbaren Vielzahl von anderem, was es auch ist. Jedes ist ein Etwas, wird man
sagen; liegt darin nicht, dass die vorgestellte Betrachtungsweise einer formal-
ontologischen bzw. formal-transzendentalen den Platz rdumen muss? In der Tat ist
alles, was uns in irgendeiner Weise begegnen kann, ein Etwas. Die Ergebnisse einer
,.klassischen® transzendentalen Analyse werden ja auch nicht bestritten. Es wird nur
behauptet, dass diese Sichtweise ein moglicher, sicherlich privilegierter, aber nicht
der einzig heilbringende Zugriff auf unsere Gegenstindlichkeiten ist. Denn auch
hier gilt ja, dass alles es selbst und anderes als es selbst ist: Alles, was uns begegnet,
ist ein Etwas. Darin hat die Formel ihre unbestrittene Universalitit. Aber ein Etwas
ist doch etwas anderes als dieses oder jenes; der empirische Gegenstand ist ja nicht
identisch mit ,,ein Etwas® — sonst wire ,,ein Etwas® eben nicht mehr die allgemeins-
te weil formallogische Form von Gegenstindlichkeit, sondern im krassen Gegensatz
dazu ein Eigenname. D.h.: dass wir jene transzendentale Struktur der Identifizie-
rung anwenden konnen, die scheinbar direkt auf ihren Gegenstand zugeht und ihn

46 Ein Beispiel: Jede Verwendung eines Begriffs als Regel fiir einen Fall, also jede noch so
durchschnittliche und banale, praktische Rede setzt eine Ahnlichkeit der Dinge unterei-
nander voraus, die sich unter einen Begriff ordnen. Diese Ahnlichkeit wird vollzogen, sie

wird mit einer gewissen Regelmafigkeit vollzogen — ausweisen lisst sie sich nicht.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

synthetisiert, setzt ein Bewusstsein voraus, dem sich Sein als Bestimmtheit gibt, ei-
ne Bestimmtheit, die niemals mit dem Bestimmten schlicht zusammenfillt.

Dass wir formale Logik und Transzendentalphilosophie betreiben konnen, liegt
also an der Struktur jenes Bewusstseins, fiir das alles es selbst und noch ein anderes
ist. Formale Logik und Transzendentalphilosophie sind dann insofern die allge-
meinsten aller Wissenschaften, als sie von den unzéhligen ,,anderen, die alles, was
ist, noch sein kann, sich auf die beiden ,,Alterminationen® stiitzen, die jedem immer
zukommen miissen: dass es etwas ist und dass es fiir jemanden ist. Auf diese We-
senseigenheiten, zumal die letzte, muss ich mich natiirlich auch stiitzen. Heif3t das,
dass es keine andere Philosophie als eine so verstandene Transzendentalphilosophie
geben kann? Nein, aber eine andere Philosophie kann niemals erste oder letzte Phi-
losophie sein. Diesen Anspruch, der dogmatischer wirkt, als er wirklich ist, kann
die Philosophie wohl nicht gut aufgeben.

Aber ist es nicht wieder eine Naivitit zu glauben, man konne durch eine Analy-
se des noch so transzendentalen Bewusstseins wirklich den Bedingungen von Sein
fiir uns auf die Spur kommen? Muss man nicht in Pascals beriihmtem Satz auch den
ersten Teil beachten, anstatt sich auf den nur scheinbar triumphalen zweiten zu be-
schrinken: ,,.Durch den Raum erfasst und verschlingt das Universum mich wie ei-
nen Punkt: Durch das Denken erfasse ich es.““’? Habe ich nicht selbst in mindes-
tens zwei Richtungen die Beschrinkung auf eine echte Transzendentalphilosophie
aufgegeben, indem ich die Bindung an ein Begehren, das meines ist und doch nicht
(1), und an einen Leib bzw. die materialen Gegebenheiten eingefiihrt und ausgiebig
gewiirdigt habe?

In Wirklichkeit besteht da kein Widerspruch, denn die Altermination erdffnet
gerade durch ihren Prinzipiencharakter nicht nur die Moglichkeit, sondern sogar die
Notwendigkeit, Welt und Subjekt sowie ihr Verhiltnis in solcher, selbst alterminie-
render Weise zu fassen. Begehren und Materialitit sind dann die, ihrerseits einander
korrelierten Alterminationen von Subjekt und Welt, in die sich eine Transzenden-
talphilosophie gewissermallen verdoppeln muss, auch wenn sie dadurch Gefahr
lauft, ihre Absolutheit einzubiifen. Aber eben das ist die Lehre der Altermination:
dass nichts, auch nicht die Transzendentalphilosophie absolut sein kann, und zwar
aus wesentlichen Griinden (und nicht etwa, weil das Absolute aus der Mode ge-
kommen ist).

Ich habe oben gesagt, dass dasjenige, was etwas nur fiir sich genommen wire, ein
Ankniipfungspunkt einer unbestimmten Vielzahl von Ahnlichkeiten und Nihen ist,
die sich allererst in den durch das Begehren gebahnten Wegen erdffnen. Dieser Satz
deutet zwar halbwegs das Richtige an, er ist aber dennoch in mehr als einer Weise
falsch. Dass nichts einfach nur fiir sich besteht, war ja bereits ausgefiihrt wurden.

47 L. 113. Gedanken iiber die Religion und einige andere Themen. 81.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 121

Somit operiert der Satz mit einer Fiktion, die aber unvermeidlich ist. Andererseits
lasst sich aber auch nicht sagen, dieses X sei ein Ankniipfungspunkt. Denn in den
Alterminationen erweist sich das X als ein bestimmtes, also weder als ein blof3 for-
males X — also nicht etwa ein Riickgang auf Kants Ding an sich, vielmehr: Es gibt
nichts, es sei denn es erscheint — noch als ein Punkt. Punkt bezeichnet ja jenes Ele-
ment, das durch nichts gekennzeichnet ist als durch seine einfache (simple) Identitéit
mit sich selbst. Alle Beziehungen, die sich von einem Punkt aussagen lassen, sind
ihm duferliche. Der Punkt besteht schon mathematisch als die Null der Dimensio-
nen, und das entspricht eben auch der Logik der Altermination. Was hier aber be-
schrieben werden soll, ist eine ,,Gegensténdlichkeit”, die sich im Zuge ihrer Alter-
minationen zunehmend bestimmt, und das nicht nur in dullerlicher Weise. Das heif3t
aber, dass diese immer schon etwas ist und nicht nur ein Punkt. Aber ist das nicht
ein Riickfall in eine ,,vorkritische* Sichtweise? Dann muss also das Gegenstidndli-
che in seiner Bestimmtheit wieder vorausgesetzt werden? Und die ,,zunehmende
Bestimmung® wire nichts weiter als das, was Husserl immer schon mit seinen Ho-
rizonten und den Auffassungssynthesen angezeigt hat?

So einfach ist es nicht. Die Bestimmtheit der Gegenstindlichkeit vor aller Be-
stimmung ist eine Voraussetzung, die wir nur riickwirkend einlosen kénnen. Wir
hatten schon ausgefiihrt, wie sich das Bewusstsein in seiner Tendenz zur Einstim-
migkeit bestdndig iiber die Inkommensurablitidt der Auffassungen unterschiedlicher
Subjekte sowie seiner eigenen Auffassungen zu verschiedenen Zeiten oder in ver-
schiedenen Situationen hinwegtiduscht. So geht dieses Bewusstsein, d.h. dasselbe
gefasst als empirisches, als Geist, davon aus, dass immer schon alles bestimmt ist,
eindeutig und ein fiir alle Mal. Was wir dann im Alltag oder in der Wissenschaft
machen, ist doch nur, dass wir diese vorausgesetzte Bestimmtheit nach und nach in
eine bekannte Bestimmung iibertragen. Aber etwas hat diese Sichtweise doch fiir
sich: Wir erfahren doch meistens eine ziemlich stabile Welt, und die Kommunikati-
on mit den anderen lduft doch in vielen Fillen auch sehr gut, zumindest funktionie-
rend; wir konnen Wissenschaft betreiben und uns dariiber streiten, ob wir uns dabei
verstehen — so weit scheinen wir uns zu verstehen und dasselbe zu meinen. Es
reicht ja nicht, auf die grundsitzliche und nur noch spekulative Moglichkeit, dass
wir uns selbst darin noch irren, oder auf bekannte und philosophisch wenig produk-
tive Phanomene wie die Farbenblindheit hinzuweisen.

DIE TEXTUR DER MATERIALITAT

Gibt es also nicht doch eine ganze Reihe von Hinweisen darauf, dass die Welt tat-
sdchlich immer schon bestimmt ist? Zunichst einmal besagt Transzendentalphilo-
sophie ja nicht einfach naiver Idealismus. Ich mache mir nicht die Welt wie Pippi

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Langstrumpf, ganz einfach wie sie mir gefillt. Das Materielle hat seine eigene, in-
nere Strukturiertheit, eine gewisse Form von ,,Bestimmtheit”. Um diese Bestimmt-
heit aber von der transzendentalen abzugrenzen, spreche ich von ,, Textur.*® Denn
damit ist zuerst nichts weiter gemeint als die schlichte Tatsache, dass sich mir die
Materialitit in spezifischer Weise, gewissermaflen stumm, entgegenstemmt. Das-
selbe tut im Ubrigen auch mein ,,Innenleben®, meine ,,Gefithle*: auch diese haben
ihre Textur. Denn beides — Materialitidt und Gefiihl — sind zuerst und zunéchst un-
verstanden. Sie sind nichts als der Widerstand und die Grenze, die sie den Auffas-
sungen eines Subjekts entgegenbringen.

Einer der langlebigsten Irrtiimer der Denkgeschichte ist die Auffassung, dass
die Materie in sich betrachtet reine homogene Masse sei, damit gewissermalien
auch das absolute Negativ jedes Denkens und nicht dessen Ansatzpunkt, sondern,
als Unerfassliches, sein Ende. Die Idee einer homogenen Materie ist nichts als eine
reine Abstraktion, ohne jeden Anhalt in der Anschauung. Materie ist niemals ein-
fach nur homogen. Erfahrbar, phinomenal gegeben ist immer nur eine Materie aus
Maserung, Textur, Linie, Kraft, Spannung, Richtung, Kérnung. Man muss dazu nur
jemanden befragen, der tatsdchlich mit Materie umzugehen hat: Man kann nicht mit
jedem Holz alles machen, man muss sich zusitzlich nach seiner Maserung richten,
muss also eine schon gegebene Strukturierung des Materialen beriicksichtigen — iib-
rigens in letzter Konsequenz eine ganz individuelle: Als Leibniz die adeligen Giste
bat, in den Herrenhiuser Giirten zwei identische Blitter zu finden, hat er auf etwas
durchaus Entscheidendes hingewiesen. Es sind bekanntlich metaphysische Motive,
die Leibniz zu der Uberzeugung brachten, dass es keine zwei verschiedene und
doch vollkommen identische Blitter geben konne, das sogenannte Prinzip der Iden-
titdt der Ununterscheidbaren (ein Prinzip, das tibrigens im Licht der vorgestellten
Theorie der Stiftung von Identitdt durch Altermination neu beleuchtet werden konn-
te). Dabei miissen wohl die rdaumlichen und zeitlichen Bestimmungen als Teil der
inneren, metaphysischen Bestimmtheit des Gegenstandes aufgefasst werden. Dar-

48 Ich iibernehme diesen Begriff der Textur, in seiner Entgegensetzung zum Text, von Giin-
ter Figal, vgl. dazu Figal: Uber die Schonheit der modernen Kunst. Dort 79 f. Fiir Figal
sollen die Begriffe Text und Textur die metaphysisch belasteten und auf einer unzuldssi-
gen Trennung zusammengehoriger Aspekte beruhenden Begriffe Form und Materie er-
setzen. ,,Die Form der Erscheinungsdinge ist Text, der in der Textur als der Beschaffen-
heit der Strukturelemente steht. Er ist dieser Beschaffenheit nicht ein- oder aufgeprigt,
sondern geht als Ensemble herausgehobener Momente aus dieser hervor, ohne sich je von
ihr abzuheben.* (79) Die ,,Erscheinungsdinge* sind Kunstwerke, und Figals Analyse ist
denn auch eine ausgesprochene Theorie der Kunst. Es ist klar, dass mein Zugriff dariiber
hinausgeht. Doch die Kunstwerke bringen ja nicht etwas ganz Neues in die Welt, sondern
bringen vielmehr eine Struktur selbst zur Erscheinung, die in aller Erscheinung, in allem

Sich-Geben von Dingen wirksam ist.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 123

iiber hinaus, iiber diese gewissermallen empirischen (aber von Leibniz metaphy-
sisch gedeuteten) Bestimmtheiten hinaus ldsst sich von diesen Gegenstinden nur
noch ein weiteres Element behaupten, ndmlich das innere Gesetz (lex insita), das al-
le Bestimmtheiten miteinander in Verbindung setzt.* Dieses Gesetz hat die parado-
xe Eigenschaft, Gesetz zu sein, d.h. RegelméBigkeit zu etablieren, und doch voll-
kommen individuell zu sein: Ein Gesetz, das nur fiir einen einzigen Gegenstand
gilt!

Das ldsst sich nun, wie gesagt, auf scheinbar sehr banale Beispiele anwenden:
Man wird ndamlich auch keine zwei Bdume mit derselben Maserung, Grofie, Gestalt
finden. Ebenso muss sich ein Landwirt iiberlegen, wie er seine Acker nutzt; nicht
jeder eignet sich in gleicher Weise fiir dieselben Sorten von Getreide. Man sieht
aber sofort, wie in diesen Beispielen eine bloBe interne Bestimmung der Textur be-
reits iiberschritten wird, namlich in diesen Fillen hin auf eine Altermination der
Verwendung und Nutzbarmachung. Dass das nicht die einzige Kategorie der
Altermination der Materie ist, ist offensichtlich. So setzt Kunst die Textur der Mate-
rie zu ihren eigenen, anderen Zwecken ein (,,Zwecke®, die nicht mehr so leicht zu
definieren sind). In der Skulptur ist immer noch der Stein als ein solcher anwesend.
In diesem Streit von Welt und Erde (wie sich Heidegger ausdriickt)*® besteht ganz
eigentlich Kunst, vor allem die bildende (aber ebenso auch die Wortkunst). Man
mag das an den Skulpturen Michelangelos sehen: Zwar ist von ihm das Diktum
tiberliefert, das Bildhauern sei leicht, da man nur wegschlagen miisse, was nicht zur
Figur gehort; so behauptet er gewissermaBen eine Teleologie des Schaffens, wo-
nach die Skulptur schon ,,in*“ der Materie ,,steckt” und nur befreit werden muss.
Andererseits aber ldsst er nicht selten seinen Skulpturen an einigen Stellen ihre ma-
teriale Rohheit: Sie ersteigen gewissermallen aus einer unformigen Masse Steins, an
die sie verhaftet bleiben. Aber nur weil diese Masse ,,unformig® ist, heifit das nicht,
dass sie nicht ihre eigene Textur hitte. So ldsst sich die besondere Kornung und
Rauheit des Steins erkennen, vielleicht erfiihlen, die Maserung des Marmors noch
erahnen zwischen den Abbruchstellen. In der Nouva Sagrestia in den Capelle dei
Medici in Florenz ist es gar ein ganzes Gesicht, das noch fast unbehauen geblieben
ist; ausgerechnet der ,,Tag™ wird von einem ausgearbeiteten Ménnerkorper versinn-
bildlicht, dessen Haupt fast nur Textur ist und dem umso ritselhafter ein leerer
Blick entsteigt. Der Effekt ist besonders stark durch den Kontrast mit der ,,Nacht*,
einem jungen vollen Frauenkorper, der nicht nur vollstindig ausgearbeitet ist, son-
dern so glattpoliert, dass er wie von Mondlicht erstrahlt.>!

49 In: De ipsa natura. GP IV, 507. Auf diese /ex insita werden wir in III, 4 zuriickkommen.

50 In: Der Ursprung des Kunstwerks. In: Holzwege. 1-74. 35.

51 Die Renaissancekirchen von Florenz sind allgemein ein gutes Exempel fiir den Umgang
mit der Textur der Materialitét, und zwar gerade weil diese Kunst sich von der groflen

Gegenstindlichkeit der Figuren und Symbole (von Jesus, Maria, Johannes, Damian und

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Der Streit von Erde und Welt ist bei Michelangelo unmittelbar in Szene gesetzt
(und das im Ubrigen ganz gleich, ob er z.B. die Absicht hatte, den Kopf des ,, Tags*
unbehauen zu lassen, oder ob dieser einfach nicht vollendet wurde). Somit wird
auf eine Materie hingewiesen, die als solche niemals fassbar wird. So wie es keine
bloe Wahrnehmung gibt, so gibt es ndmlich in Wirklichkeit auch keine bloe Ma-
terie.

Die unbedachte Rede von der Materie beruht auf einem zweiten, ebenso folgen-
schweren Irrtum, ndmlich auf der Substantialisierung der Materie. Wir miissen uns
aber von jedem Begriff der Substanz losen. Lockes Ausfiihrungen im § 2 des Sub-
stanzkapitels (Kapitel XIII) des zweiten Buchs des Essay sind hier richtungswei-
send. Die Frage ist dort, wie man zu der Vorstellung einer Substanz gelangt. Lockes

Cosmas, Lorenzo etc., dem Kreuz, den Attributen der Heiligen, dem Buch, das Maria bei
der Verkiindigung liest usw.) in immer kleinere Details vorarbeitet, die immer an einem
Punkt ihre darstellende Funktion einbiifen, um in Arabesken iiberzugehen. Auch diese
haben teilweise noch darstellende Elemente (etwa wenn sie Bliitenzweige, Seile, Blitter
oder auch die Symbole der Familienwappen verwenden und variieren). Aber unweiger-
lich kommt der Punkt, wo das sinnlich Inszenierte keine Darstellung mehr ist. Es ist aber
immer noch sinnliche Inszenierung, und das heifit dann immer auch: Inszenierung des
Sinnlichen. Jenseits dieser Stufe bleibt nur die bloe Textur des Materiellen, die als letzte
Stufe der Inszenierung des Sinnlichen selbst nicht noch einmal manipuliert werden kann,
wohl aber gezielt eingesetzt. D.h. in solchen durchkomponierten ,,Gesamtwerken* findet
sich eine feine und unterschiedlich rhythmisierte Abstufung der Verhiltnisse von Materi-
alitit und Bestimmung. Immer muss aber eine Textur zuerst hingenommen werden.

52 Interessant ist es aber doch, dass es ausgerechnet der ,,Tag® ist, der so unbestimmt bleibt,
und ausgerechnet am Kopf. Im Licht des Tages, unter der hellen Sonne wird die Wahrheit
erschaut, geben sich die Dinge und Menschen in ihrem wahren Sein und Sinn dem auf-
merkenden Auge. Diese uralte Metaphorik untergribt die Statue, ob beabsichtigt oder
nicht: Das Licht der Sonne ist wohl zu hell, es hindert den Blick eher, als dass es ihn
lenkt; daher geht der Blick des ,,Tages* auch wirklich ins Leere. Hier ist eine Helle am
Werk, die nur eine Chimire des zu Erkennenden sichtbar werden ldsst und daher keinen
Blick lohnt. Man konnte an die Uberbelichtung denken, die in den naturalistischen und
szientistischen Ideologien unserer Tage der Welt zugemutet wird. Man kann das Bild zu-
gleich umdrehen: Im so verstandenen Tageslicht — also in der Voraussetzung einer
gleichméBigen und neutralen Erscheinung — erscheint gerade nichts wirklich bestimmt.
Es bedarf zu solcher echten Bestimmung, die etwas klar Umrissenes zum Vorschein
bringt, einer anderen, einer bescheideneren Beleuchtung — ganz so, wie ja auch Descartes
seine Naturphilosophie im Discours damit einleitet, er wolle es wie die Maler machen
und seinem Bild etwas Schatten beimischen (AT VI. 41 f.)! Es ginge dann um nichts an-
deres als um die Universalitdt des phdnomenologischen Prinzips der Abschattung, die all

unsere Uberlegungen leitet.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 125

Antwort darauf ist denkbar einfach: Wir stellen in der uns umgebenden Welt eine
gewisse RegelmiBigkeit der Eindriicke, der Sensations fest. Dieser RegelméBigkeit
glauben wir eine Ursache unterlegen zu miissen, oder genauer: eine Stiitze. Damit
gelangen wir zum Begriff der Substanz. Dabei bleibt sie aber genau das, was ihr la-
teinischer Name sagt: eine Unter-Stellung. Substanz im Allgemeinen ist fiir Locke
nur ein billiger Name fiir etwas, das sich nicht weiter bestimmen ldsst und das nur
das ist: etwas. Er illustriert dies am Beispiel jenes Inders, der meinte, die Erde ruhe
auf einem riesigen Elefanten. Als man fragte, worauf diese stehe, antwortete er: auf
einer Schildkréte. Und worauf ruht diese? — Auf efwas. Die wahre Naivitit liegt
hier aber fiir Locke nicht auf Seiten des Inders, sondern auf derjenigen der klugen
Philosophen, die meinen, mit dem Wortchen ,,Substanz schon eine wirkliche Ant-
wort gegeben zu haben, wo sie doch nur den Ort des Problems bezeichneten.

Aber wie soll dann die Materie gedacht werden, wenn sie einerseits nicht als
Substanz verstanden werden soll, wenn sie aber andererseits einer Transzenden-
talphilosophie nicht widerstreiten soll, wenn aulerdem drittens die Forderung erho-
ben wird, dass ihr Verstindnis ein differenziertes zu sein hat und nicht die Idee ei-
ner homogenen Masse? Fiihrt eine Konzeption, die sich wie die Locke’sche auf die
Sensation stiitzt nicht auf einen psychologistischen Atomismus, so wie andererseits
die Idee einer diskreten Masse auf einen physikalischen Atomismus fiihrt? Lost sich
die Welt also in ein Gewirr von Eindriicken auf, das unser Gehirn in geregelter
Weise ordnet? Wiren also die Selbstverstindlichkeiten unserer alltdglichen Auffas-
sung, vor allem die der Bestdndigkeit der Dinge, nicht mehr transzendental aufzu-
kldrende Tatsachen, sondern schlichte [llusionen der Wahrnehmung?

Lockes Auffassung von ,,Sensation® scheint in solche Richtungen zu gehen: Das
physikalisch Wahre ist fiir ihn zweifellos das Ausgedehnte mit seinen klar erkenn-
baren Eigenschaften wie Grofle, Gestalt, Bewegung/Ruhe und Zahl, denen er noch
die Soliditit, die Undurchdringlichkeit hinzufiigt. Dieses physikalisch Wahre wird
als ein anderes wahrgenommen, nimlich je nachdem als Farbe, Ton etc.>* Und in
der Tat fasst Locke die Sensation primir als einen immer isolierten Eindruck auf,
der dann vom Geist (mind) synthetisiert wird — der Schritt, an dem sich auch der
Ursprung des Substanzbegriffs ankiindigt.

53 Man sieht, wie nahe sich ,,Rationalismus® und ,,Empirismus gelegentlich kommen kon-
nen. Descartes hatte ja bereits dieselbe These vertreten. Der Unterschied — ob man die
Undurchdringlichkeit ein- oder ausschliet — hat mit den Kriterien zu tun, nach denen das
Ausgedehnte bestimmt wird. Bei Descartes ist das Kriterium der Wesenserfassung die
klare und deutliche Erkenntnis; diese gibt uns ausschlieBlich, solange es um Ausgedehn-
tes geht, die Geometrie. In dieser gibt es aber keinen Platz fiir eine Undurchdringlichkeit,
schlieBlich kann ich z.B. zwei Flachen ,,zur Deckung bringen®. Dagegen fragt Locke von
Anfang an nach invariabeln und irrelativen Eigenschaften einer physikalischen Welt (an
sich).

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Aber man muss diesem Begriff von Sensation nicht unbedingt folgen. Stellen
wir es phidnomenologisch auf die Probe und fragen wir, wie Materialitit uns wirk-
lich erscheint. Die Antwort ist dann, dass, wo immer ein Begriff von Materialitét
zum Tragen kommt, der ihren Selbststand und ihre Besténdigkeit, sowie das Mas-
senhafte an ihr betont, die Vorstellung einer Widerstindigkeit leitend ist. Meine
These wird also lauten: Materie erscheint immer als Widerstindigkeit; allerdings
nicht in einem blof} allgemeinen und abstrakten Sinn. Sie erscheint vielmehr immer
als bestimmte Widerstdindigkeit. Auf dieser Grundlage macht weder die Bestédndig-
keit des Materiellen noch seine ,,von uns unabhéngige“ Textur ein Problem fiir eine
Transzendentalphilosophie. Erkldren wir uns niher.

Diese Widerstidndigkeit gehort sichtlich eher in den Bereich, der jene Sinne an-
geht, die in direktem Kontakt zu Materiellem stehen. Es ist daher nicht verwunder-
lich, wenn es dieses Paradigma ist, das die Philosophen der frilhen Neuzeit nicht
selten in der Bestimmung der Realitit des Materiellen angeleitet hat. Das Wesen der
Korper mag auch nach Descartes in der geometrischen Ausdehnung bestehen; ihre
Realitdt bekundet sich immer durch eine direkte Beriihrung des Korpers, so sehr,
dass fiir Descartes etwa das Beispiel des Blinden und seines Blindenstockes zur Er-

1> Man meinte, in der Kausalitit durch Beriih-

kldrung des Sehens herhalten muss
rung die einzige intelligible Weise der Verursachung im Korperlichen gefunden zu
haben, und lernte so am Billardtisch Physik. Freilich erkaufte man sich die (zumin-
dest scheinbare) Verstindlichkeit der Kausalitit an dieser Stelle durch die radikale
Unverstiandlichkeit der Vermittlung dieser Beriihrungen in heterogene sinnliche
Eindriicke. Aber man hat doch etwas Richtiges damit getroffen, ndmlich dass die
Beriihrung fiir die Konstitution des Sinns der Realitit von Korperlichkeit allgemein
(unserer wie korrelativ der umgebenden) zentral ist.

Aber im Versuch, diesem Paradigma die notige Weite zu geben, um als Grund-
lage einer Naturphilosophie taugen zu konnen, iibersah man die Vielfalt der Weisen
der Beriihrung. (In Wirklichkeit iibersah man sie nicht; es findet sich in diesen Tex-
ten sogar ein ausgeprigtes Bewusstsein fiir die Vielfalt taktil-sinnlicher Eindriicke.
Man versuchte sie aber ihrerseits auf die Homogenitit von einem Materiellen iiber-
haupt zu reduzieren, um eine universale Kausalitit begriinden zu kénnen.) Uberle-
gen wir: Jedes Stiick Holz, hatten wir gesagt, hat seine ihm eigene Strukturiertheit,
seine Textur. Es ldsst sich seine Maserung ansehen, vor allem aber macht es sie
auch in dem Versuch geltend, es zu bearbeiten, d.h. durch einen Kraftaufwand und
mithilfe von Instrumenten (schneidenden, sdgenden, schnitzenden, schlagenden) zu
modifizieren. Verschiedene Baumarten haben ihre je eigene Festigkeit und Bieg-
samkeit, ihre ganz spezifische Form von Widerstindigkeit, iiber die erschopfend
wohl niemand wirklich, wenn aber, dann ein geiibter Tischler Auskunft geben kann.
Damit soll nicht gesagt sein, dass die Weisheit der alten Handwerksberufe in jeder

54 Inder Dioptrique: AT VI. 84.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 127

Hinsicht die Kenntnisse von mit modernen Hilfsmitteln durchgefiihrten Forschun-
gen Ubertrifft. Es soll nur heilen, dass nur der Tischler anschaulich jene Art von
Widerstindigkeit kennt, die der Statiker in andere Ordnungen extrapoliert, um ein
Haus zu errichten, das sein eigenes Gewicht tragen kann. Dass es bei allen ,,Stof-
fen* so etwas geben mag wie kritische Grenzen, jenseits derer ihr Verhalten sich
dndert (also z.B. dass ein gewisser Stein zwar bis zu einem gewissen Gewicht kei-
nerlei Anzeichen einer Beanspruchung zeigt, jenseits dieser Grenze aber zusam-
menbrechen wird), ist damit ebenfalls nicht ausgeschlossen. Ganz im Gegenteil,
denn die Erfahrung der Metastabilitit ist sehr viel &lter als ihre Theorie und als die
detaillierten Kenntnisse iiber ihre jeweiligen Erscheinungsformen.®® In den Erfah-
rungskenntnissen der Handwerker sind also (nicht wie in einem nostalgisch zurtick-
gesehnten, sondern als in ihrem ganz konkreten Ursprung) jene Wesenseinsichten
in Materialitiit iberhaupt bereits gesetzt, die eine modernere Analyse des Stoffli-
chen in priziser Weise und weit iiber das Maf} des handwerklich Erfahrbaren hinaus
nur bestitigen kann. Materialitit ist immer eine bestimmte. Ihre Bestimmtheit ist
dabei, soweit es die arbeitende Auseinandersetzung mit ihr, ihre ,, Verarbeitung*
betrifft, eine der spezifischen wie individuellen Formen der Widerstdndigkeit des

Stoffes.

55 Zum Begriff der Metastabilitdt vgl. Gilbert Simondon: L’individu et sa genese physico-
biologique. Bereits die ,Introduction® ist hier aufschlussreich; das erste Kapitel des Ersten
Teils bringt dariiber hinaus eine scharfsinnige Kritik des hylemorphistischen Denksche-
mas — ein Schema, das die Vorstellung einer bloen Materie erst moglich macht. Simon-
don beschreibt im Gegensatz hierzu detailliert, was bei der ,,Formung* einer ,,Materie*
wirklich geschieht und wie schon bei einfachsten Beispielen (etwa der Herstellung eines
Ziegelsteins) der Gegensatz von Form und Materie durch eine zweifache Linie von Ope-
rationen ersetzt werden muss, die sich so aufeinander zu bewegen, dass schlieflich der
Ton in eine Form gefiillt werden kann — ein Schritt, bei dem wiederum der Ton durch die
Kennzeichnung einer reinen und passiven Materie verfehlt wird. Nach Simondon bedarf
es hier tiberall der Einbeziehung des Felds der Energie, um das hylomorphistische Sche-
ma wenigstens halbwegs nutzbar zu machen. Was somit bei Simondon in aus der Natur-
wissenschaft entlehnten und ihr verwandelt zuriickgegebenen Termini ausgedriickt ist,
findet bei uns sein phanomenologisches Analogon.

Simondons Analysen ist im Ubrigen auch zuerst das Motiv der ,,asymmetrischen Span-
nungen entnommen worden, das im Zweiten Teil dieser Arbeit systematisch entwickelt
werden wird. Dabei folgte meine Rezeption dieses Gedankens bei Simondon ausgerech-
net jener Logik, die er selbst als die des Transduktiven in den Mittelpunkt seiner Untersu-
chung stellt: Die mehr aufgeschnappte Idee pflanzte sich wie selbststdndig von einem Ort
zum nichstliegenden fort und strukturierte so allererst jene Regionen, in denen sie als Er-

klarungsgrund dienen konnte und deren ,,Gegenstidnde so erst sichtbar wurden.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Die Einschriankung des vorigen Satzes ist wichtig, denn sie bewahrt uns vor ei-
ner voreiligen Identifizierung des Wesens des Materiellen in einer bestimmten Form
der Widerstdndigkeit. Wenn nichts einfach nur es selbst ist, dann ist damit auch
ausgeschlossen, dass etwas — und sei es der ,,Stoff* — eine an und fiir sich bestehen-
de Weise der Gegebenheit hat (hier die ,,Verarbeitung®).

Denn man kann mit Materiellem ja auch ganz anders umgehen. Wenn ich etwa
ein kostliches Stiick Fleisch esse, dann ist ein wesentliches Element dieses Erleb-
nisses jener genaue bestimmte Widerstand, den das Fleisch mir entgegenbringt: die
leicht angebratene Kruste, der Rest von Zihigkeit, den das leicht blutige Fleisch
noch behilt, das schlussendliche Nachgeben und Zergehen... Es ist offensichtlich,
dass diese Widerstindigkeit zum Genuss des Essens ganz ebenso beitrigt, wie der
Geschmack selbst: er ist ein wesentliches Element nicht nur des Erlebnisses des Es-
sens, sondern auch seines Genusses. Das gilt ganz ebenso fiir den gegenteiligen
Fall, wenn das Fleisch etwa zu zih ist oder bereits zerfillt... Wem Rindfleisch nicht
mundet, der mag eine andere Beschreibung hier einsetzen, etwa von dem Genuss
einer Karotte in ihren verschiedenen Zustinden der Zubereitung. Man kann aber
vermuten, dass die Abneigung gegen ein ,,Nahrungsmittel“ — ein Ausdruck, der so
treffend ist wie ,,Geschlechtsverkehr* fiir Erotik — nicht zuletzt immer auch mit die-
ser Komponente des Widerstindigen verbunden ist, auch wenn Geschmack sich
nicht in diese Widerstiindigkeit auflosen lésst.*

Es gehoren natiirlich auch solche Eindriicke hierher, die in den Bereich des
klassisch Taktilen gehoren. Der kiihle Stein einer Sidule in der Kirche; der zu glatte
Stahl der Stange, an der man sich in der U-Bahn festhilt; die Konsistenz einer Erde
oder des Sandes am Meer; oder einfach der vertraute Griff zu Schliissel und Geld-
beutel, oder das Uberstreifen eines Hemdes. Uberall tritt uns das Materielle mit ei-
ner immer besonderen, immer individuellen Widerstindigkeit entgegen, nicht zu-
letzt dort, wo wir ihm entgegentreten im wortlichen Sinn: am Boden. Vielfach ge-
wohnen wir uns daran, diese Widerstiandigkeit nicht weiter zu beachten, weil sie ja
auch tatsdchlich als solche fiir unsere alltiglichen Handlungen meist keine echte
Relevanz hat. Und vielfach sind die Dinge unseres Lebens ja genau so konstruiert
und hergestellt, dass wir diese Widerstindigkeit nicht beachten miissen: Der beto-
nierte Weg ersetzt den gepflasterten und dieser den ausgetretenen; die Entwicklung
geht dabei hin zur zunehmenden Abwesenheit des Materiellen als solchen.

Man sieht, dass Widerstiandigkeit in einem sehr weiten Sinn genommen ist. Er
soll hier alle ,,Qualitdten” umfassen, die Korperliches in seiner direkten Einwirkung
auf uns haben kann. Sie wird also gefasst als eine immer besondere Weise der Ge-
gebenheit, die ihre Dimensionen der Glitte oder Rauheit, der Hérte oder Weichheit,
der Elastizitit oder Starrheit etc. hat. Der Verschiedenheit der Eindriicke ist keiner-

56 Vgl. zum vorangegangenen Absatz die ungleich bessere Beschreibung von Francis Ponge

in Le parti pris des choses.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 129

lei Grenze gesetzt, und die angefiihrten Begriffe sind denn auch ganz offensichtlich
duferst grobe Kategorisierungen eines Universums feiner und feinster Abstufungen
und Nuancen.

Nun kann man sich fragen, ob diese Widerstindigkeit als solche in den Blick
kommt, ob es also eine Weise der Gegebenheit des Materiellen in seiner irreduzib-
len Materialitdt gibt, die der phinomenologischen Forderung geniigen kann. Und in
der Tat sind hierfiir schon Beispiele angefiihrt worden: Wo die Figur aus dem Stein
ersteht, ohne diesen hinter sich lassen zu konnen, wird doch immer auch die irredu-
zible Materialitit als solche mit in den Blick gehalten. Wo sich der Genuss des Es-
sens nicht von dem Widerstand trennen ldsst, den eine Speise unserer Einverleibung
entgegensetzt, gehort dieser zum Genuss selbst. Wo die besondere Natur eines Stii-
ckes Holz in seiner Bearbeitung beriicksichtigt werden muss — sowohl um die Ar-
beit als solche zu erlauben und gegebenenfalls sogar selbst zu einem Genuss wer-
den zu lassen als auch um die Giite des Produkts zu gewihrleisten —, verschwindet
diese eben nicht einfach. Auch der kiihlende Stein in einer Kirche, die unangenehm
glatte Oberfliche einer Haltestange, sowie der Leib der Geliebten sind doch alles
Phinomene, in denen sich mir eine Widerstidndigkeit des Materiellen entgegenhiilt,
die nicht einfach ein Akzidenz, sondern das Wesen des Phinomens selbst ausmacht.

Man wird sicher unterscheiden miissen zwischen solchen Phdnomenen, in denen
sich die Materialitdt in einer pragmatischen Weise bemerkbar macht bzw. ver-
schwindet einerseits und andererseits den im engen Sinn genusshaften Phdnomenen.
Im ersten Fall besteht der ,,Genuss* eigentlich nur darin, dass dieses Materielle sich
gerade so wenig wie moglich aufdringt; doch auch diese tendenzielle Abwesenheit
kann durchaus sein Genussvolles haben. Levinas hat diesem Verstindnis des Ge-
nusses einige wichtige Seiten in Totalité et infini gewidmet;>’ so lisst sich etwa sa-
gen, dass der Genuss eines Hammers darin besteht, dass er gut in der Hand liegt.
Daran ist zu ersehen, dass auch der ,,Genuss® an einem Gebrauchsgegenstand etwas
grundsitzlich Positives ist, selbst dann, wenn sein Genuss tendenziell in einem Ver-
schwinden im Gebrauch besteht (denn ganz wird er nie verschwinden); und dass die
Abgrenzung zwischen den praktischen und den ,,blo* genusshaften Handlungen
nicht so einfach vonstatten geht, wie man auf den ersten Blick meint. Denn man
kann ja umkehrt wieder auf die bereits im Grundsatz zuriickgewiesene These zu-
riickkommen, dass man sich ernihrt, um zu iiberleben. Die These wurde im Grund-
satz zurlickgewiesen; das dndert natiirlich nichts daran, dass der Genuss eines guten
Essens auch vom Hunger abhingt.

Weiter ist erkennbar, dass auch der nicht gelingende Genuss die Materialitit als
solche zum Erscheinen bringen kann. Die Haltestange, die ich ungern beriihre; die
Speise, die mich ob ihrer Konsistenz anwidert (d.h. dass die Vorstellung des Ver-
zehrs, des Kauens oder Schluckens, widerwirtig ist — vielleicht mehr als der Ge-

57 A.a.O.137-142.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

schmack);*® das Werkzeug, das sich als ungeeignet erweist und dies mit jedem Ein-
satz unter Beweis stellt; der Mensch, den ich aus irgendwelchen Griinden nicht be-
riihren mag — in all diesen Fiéllen wird die schlichte Materialitit als eine solche ein-
dringlich widerstrebend. Somit konnte man terminologisch das Widerstrebende als
die negative Form des Oberbegriffs Widerstdndigkeit und damit als den Gegensatz
des Genussvollen festhalten. Das Widerstindige ist insofern auch begrifflich nicht
schon unbedingt negativ, als das so Bezeichnete sich mir einfach entgegenstellt und
mich damit, so oder so, herausfordert. Die alte Frage, ob das Positive als Primires
verstanden werden soll oder ob im Gegenteil nur das Negative wirklich ist und das
Positive davon nur die Negation darstellt, kann man getrost als blof} begriffliche auf
sich beruhen lassen. Da die Wirklichkeit dieser Eigenheiten nicht in den Sachen,
sondern in meiner Haltung ihnen gegeniiber liegt, ist es sicherlich auf das Positive
aus; dieses ist also das Telos. Das bedeutet aber nicht, dass das Negative weniger
wirklich wire. Beobachtbar ist eben beides: Genuss wie Widerwille.

Aber ist nun alles Genuss? Es bleibt ja nicht mehr viel iibrig, wie es scheint. Na-
tiirlich ist das keineswegs der Fall. Wie alle transzendentalen Phidnomene liegt Ge-
nuss nicht einfach vor. Und wie alle besonders ,,hochstufigen® transzendentalen
Phiénomene bedarf der Genuss immer auch der Einiibung und Achtsamkeit. Das
Widerstreben verliert man eigenartigerweise nicht so leicht wie die Fihigkeit zum
Genuss. Es ist ein ganz eigenes Problem, wie die Genussfihigkeit verloren geht und
wie sie wieder erworben werden kann; wir stellen uns ein kleines Kind schlieBlich
meist in einer besonders genussfihigen Weise vor — was allerdings den Nachteil
hat, dass es auch in besonders ungeschiitzter Weise dem Widerstrebenden ausge-
setzt ist. Allerdings sind das problematische Fragen, denn es kann immerhin sein,
dass man sich hier einer perspektivischen Tduschung hingibt, bzw. einfach eine Re-
konstruktion eines gewissermafen seligen Anfangszustandes entwirft, die sich in
keiner Weise iiberpriifen ldsst. Wiederum scheint hier die Psychoanalyse der geeig-
nete Entwurf zu sein, um die Entwicklung zu beschreiben, die einerseits das spezi-
fisch kindliche Empfinden von Widerstindigkeit in das des Erwachsenen {iiberfiihrt
und die dieses andererseits jenen Modifikationen unterwirft, die dem Genuss seine
Selbstverstindlichkeit nehmen. Ich will das an dieser Stelle nicht weiter vertiefen,

58 Das Beispiel des Ekels war schon genannt, wenn auch nicht erschopfend ausgefiihrt wor-
den. Wieder deutet sich bereits ein Verstdndnis an, das weit die Grenzen irgendeiner Na-
turalitit iibersteigt hin auf eine Sinnhaftigkeit. Es deutet sich aber auch an, wie eng Sinn-
haftes und Sinnliches verbunden sein miissen, denn das Ekelhafte ist nicht nur ekelhaft
durch seine in bestimmter Weise aufgefasste sinnliche Gegebenheit (z.B. kann die Auf-
fassung an dem Wissen festmachen, etwas ,,Ekelhaftes” vor sich zu haben; oder an einer
Konsistenz, die man als ekelhaft empfindet — in beiden Fillen verbinden sich Sinnhaftes
und Sinnliches zu einer komplexen phidnomenalen Einheit); das Ekelhafte ist auch ganz

wesentlich solches in seiner Wirkung auf meine Leiblichkeit.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 131

weil es zu weit vom Thema abfiihrt. Ebenso soll die andere Frage — als zu einer phi-
losophischen Lebensethik, und nicht mehr einer transzendentalphilosophischen Un-
tersuchung gehorig — hier ausgeschaltet bleiben: wie wir ndmlich die Selbstver-
stindlichkeit des Genusses wiedererwerben konnen.>

Aber um deutlich zu machen, dass der verwendete Begriff des Genusses nicht
nutzlos wird, weil er plotzlich alles zu bezeichnen hat oder weil in ihn die unter-
schiedlichsten Phianomene eingerechnet werden, muss eine Reihe von Unterschei-
dungen eingefiihrt werden. Denn 1) hatten wir schon darauf hingewiesen, dass Kul-
tur sowohl in der Inszenierung von Materialitét als auch in ihrer Neutralisierung be-
steht. Der gewissermallen ,.kultische* Aspekt der Kultur, in dem die grundlegenden
Voraussetzungen des Lebens und Zusammenlebens der Menschen, ihrer Uberzeu-
gungen und Beziehungen zu Transzendenzen etc. expliziert und gepflegt werden
(daher meine terminologische Eingrenzung), kennt eine besondere Aufmerksamkeit
auf die Materialitéten, und sei es nur im Versuch sie zu iiberwinden. Dagegen hat es
der eher pragmatische Aspekt auf ein Verschwinden der Materialitiit in seinem Ge-
brauch abgesehen, also in einer Formung der Materie in solcher Weise, dass sie als
solche nicht mehr bemerkbar wird. Dass diese Trennung keine absolute sein kann,
ist unmittelbar einsichtig und wird auch von vielfiltigsten Beispielen gestiitzt: So
ist Architektur immer in der Spannung zwischen dem kultischen und dem pragmati-
schen Aspekt positioniert. (Der Begriff des Kultischen hat hier, wie man sieht, eine
sehr weite Ausdehnung, denn damit ist auch z.B. gemeint, wie sich in der Architek-
tur eines Privathauses — und nicht etwa nur eines Gotteshauses — die Beziehungen
der Mitglieder einer Familie zueinander, ja: letztlich ein bestimmtes Verstidndnis
von Familie, von Zusammenleben etc. artikuliert.)

Somit ist ein besonders groBer Teil unserer Welt von den Widerstindigkeiten
der Materialitdt immer schon gereinigt. Das ist wohl auch gut so, denn davon abge-
sehen, dass die bestdndig erneuerte Auseinandersetzung mit ihnen tatséchlich ,,un-
praktisch wire, wenn andere Zwecke verfolgt werden sollen, wire sie wohl auch
etwas zu viel verlangt und eine gewisse Zumutung.®® Was nun unsere titigen Hand-

59 Contradictio in adjecto, wird man sagen: Eine Selbstverstindlichkeit kann ich nicht er-
werben und auch nicht wiedererwerben. Das ist nicht so sicher, denn wenn es stimmt,
dass diese grundlegende und gar nicht unbedingt emphatisch gemeinte Weise des Genie-
Bens an Ubung, Habitualisierung und Ritualisierung gebunden ist, dann wire ein klug
und besonnen genieBendes Leben eines einer gezielt hergestellten Selbstverstindlichkeit.

60 Allerdings kann man fragen, ob die Weisen der Beziehung zu solcher Materialitét nicht
auch charakteristisch fiir gewisse Formen von Kultur sein konnen. Zwar tendiert jede
Kultur, wie bemerkt, zumindest in einigen ihrer Aspekte auf eine Neutralisierung von
Materialitédt, aber kaum eine hat diese Tendenz zuvor zu einer Ideologie erhoben. Die
Ideologie der Effizienz ist letzten Endes der Traum einer Liquidierung aller Widerstén-

digkeit, und immer auch und grundlegend der Widersténdigkeit des Materiellen, zuguns-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

lungen in der Welt angeht, die sich mit der Materialitit auseinandersetzen miissen,
kann dort auch eine Reihe von Unterscheidungen eingefiihrt werden, die sich dies-
mal auf bestimmte Haltungen-zu... beziehen: Fassen wir diese Handlungen der
Kiirze halber unter einen weiten Begriff von Arbeit, dann macht es einen groBen
Unterschied, ob diese Arbeit 2) eine ist, die mit einer gewissen Gleichgiiltigkeit ihr
selbst gegeniiber und nur um eines anderen Zweckes willen ausgeiibt wird, ob sie 3)
in sich selbst schon genussvoll ist und genau deswegen angestrebt und ausgefiihrt
wird oder ob sie 4) zwar in sich selbst nicht zwangsldufig oder nur bedingt genuss-
voll ist, aus ihr aber ein Genuss anderer Art entsteht, der angestrebt werden kann.
Um das etwas fasslicher zu machen, fiihre ich die Unterscheidungen in aller
Kiirze aus: Wer einer Handlung, die er aus irgendwelchen Griinden ausfiihren muss
(z.B. um sich seinen Lebensunterhalt zu erwerben), gleichgiiltig gegeniibersteht,
dem verspricht diese Handlung noch nicht unbedingt Genuss oder Widerstreben.
Beides ist moglich, ebenso wie eine gewisse ,,neutrale® Absolvierung; wie das Er-
gebnis aussieht, hingt sicher von einer ganzen Reihe von Faktoren ab, die der
Handlung ,,duferlich® sind (die Umstinde und Situationen, Verhiltnisse zu den
Menschen z.B. am Arbeitsplatz, auch das fehlende oder vorhandene ,,Talent™ zur
Tatigkeit) (2.). Wer andererseits in seiner Freizeit Flaschenschiffe zusammenbaut,
der erwartet sich von dieser ,,Arbeit” und den durch sie gestellten Anforderungen
eine gewisse Art des GenieBens, die fiir sich angestrebt wird, aber eben nur iiber die
Arbeit verwirklicht werden kann. (Natiirlich gehoren in diesen Punkt 3) auch solche
grundlegenden Freuden, die vielleicht wirklich, wie Robert Pfaller schreibt, das Le-
ben erst lebenswert machen, wie ein gutes Essen, eine Zigarette mit Freunden, ein

ten eines, wie man gerne sagt, ,,reibungslosen Ablaufs“. Der reibungslose, also durch ei-
nen Widerstandskoeffizienten = 0 gestorte, also letztlich immaterielle Ablauf ist das Ide-
al. Diese Ideologie fordert denn auch die gleiche Unterwerfung unter das Ideal des Rei-
bungslosen von den Menschen; dkonomisch entspricht dem der Ubergang von der Ar-
beits- zur Dienstleistungsgesellschaft, technisch der vom Analogen zum Digitalen und
strategisch die Umwandlung des Angestellten zum Mitglied in der virtuellen Gemein-
schaft der Corporate Identity. Zugleich verspricht diese Ideologie, die ja vordergriindig
eine des Fortschritts ist, einen dereinst zu erreichenden vollstandigen Genuss des Wohl-
stands, der nur eben noch erwirtschaftet werden muss. Doch dieser Genuss ist, wie man
wohl sieht, nicht nur aus Griinden der Macht- und Verteilungsverhiltnisse niemals er-
reichbar (das Funktionieren der Ideologie beruht ja auf der Suggestion, prinzipiell jeder
konne an diesem Wohlstand seinen Teil haben, und dem gleichzeitigen Dementi, faktisch
sei nicht fiir jedermann Platz, deswegen miisse man sich anstrengen). Der Genuss versagt
sich auch deswegen, weil seine ganze Voraussetzung — die Widerstandigkeit des Materi-
ellen und die Ubung ihres Genusses — systematisch verabschiedet wurde. Der ,,Kult* der
Effizienz — der in Wirklichkeit eigenartig ineffizient ist — ist also eine sehr eigenwillige

Form von Kultur — wenn er tiberhaupt noch eine ist.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 133

Glas Wein im rechten Augenblick etc. Freilich passt da der, oben ja auch nur fiir
den Moment eingefiihrte Begriff der Arbeit nicht mehr.)®!

Etwas anders steht die Situation wohl bei Handlungen, die aus einem gewissen
Drang heraus ausgefiihrt werden, Handlungen also, die nicht unbedingt fiir sich ge-
nussvoll sind, die aber eine ,,Befriedigung® anderer Art bieten oder zumindest ver-
sprechen. Der Kiinstler, der sich iiber Jahre und Jahrzehnte vielleicht mit ein und
demselben Werk herumplagt; der Wissenschaftler, der einem Problem hinterher
jagt, das er nicht einmal prizise zu beschreiben in der Lage ist; der Erfinder, der ei-
ne ,,Idee* hat, die sich in der Realisierung der Erfindung allererst wirklich bestim-
men wird — all das sind Beispiele fiir eine an sich doch ,,sinnlose* Tétigkeit. Da will
jemand etwas leidenschaftlich, was ihm nicht nur gewisse einfache Freuden versagt,
was einer Bescheidung mit einem erreichbaren Genuss oftmals im Wege steht, son-
dern was ihm auch ein nicht unbetrichtliches MaB an Leiden einbringt. Im Klischee
muss der Kiinstler leiden, um Kiinstler zu werden; in der Wirklichkeit wird der
Kiinstler wohl am meisten an seinem eigenen Werk leiden. Was hier erstrebt wird,
ist offenbar eine andere Art von Genuss; ja, der Begriff sollte hier nicht mehr ver-
wendet werden, solange er in der eingefiihrten und an Levinas angelehnten Bedeu-
tung gebraucht ist. Wenn iiberhaupt, sollte man eher an Lacans jouissance denken.
Was den Kiinstler, den Wissenschaftler, den Erfinder, sicher auch den verbissenen
Sportler oder im Ubrigen auch den auf die unendliche Bestitigung seines Narziss-
mus’ durch Reichtum, Macht und Ruhm Ausgehenden antreibt, ist im einzelnen
Fall sicher immer etwas anders bestimmt; es iibersteigt aber in jedem Fall das sinn-
liche Genieflen der Materialitdt unendlich, und muss sich doch an dieser Materiali-
tit abarbeiten. Es sind dies natiirlich nichts anderes als besonders prignante Phi-
nomene eines Begehrens, das sich nicht an ,Realititen” und den ,,verniinftigen
Umgang* mit ihnen hélt — und das darin in gewisser Hinsicht im Recht ist, da, was
., Realitdt” und was ,,verniinftig” ist, ja erst im Durchgang durch dieses Begehren
bestimmt wird. Dies ist ja eine der Kernthesen dieses Buches.®

Die Bedeutung des Begehrens zeigt sich schlieBlich besonders deutlich in einer
fiinften und letzten Form von Genuss, die wir unterscheiden wollen. Es handelt sich
dabei in Wirklichkeit gerade nicht um einen Genuss, sondern um dessen tragisches

61 Vgl. Pfaller: Wofiir es sich zu leben lohnt.

62 Im Ubrigen ist ganz klar: Diese Unterscheidungen beschreiben mehr Tendenzen denn ra-
dikal getrennte Weisen des Tuns, denn zwischen ihnen sind mannigfaltige Uberginge
denkbar: So kann man eine Tétigkeit, die einem zuerst gleichgiiltig oder gar widerwértig
war, durchaus lieben lernen — ebenso wie das Gegenteilige moglich ist. Und auch die un-
ter 3) und 4) gefassten Weisen der Auseinandersetzung mit der Materialitdt kennen ihre
Ubergiinge. Vielleicht kann man sogar annehmen, dass jene jouissance des Begehrens —
wenn sie denn mal fiir einen Augenblick erreicht wire — sich nur in einem ,,Oszillieren*

und einer dialektischen Uberwindung des Genusses der Materialitit entwickeln kann.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Verfehlen. Wie ldsst sich Genuss verfehlen, wo er doch so ,,einfach® ist? Die Ant-
wort ist viel einfacher: Man verfehlt den Genuss dadurch, dass man ihn anstrebt,
ohne auf die Vermittlung mit der Materialitdt zu vertrauen und ohne sich der Aus-
einandersetzung mit ihrer Widerstdndigkeit zu stellen. Ein Genuss kann also nicht
unvermittelt angestrebt werden, es gibt keine Abkiirzung zu ihm. Dass die daran
gekniipften Hoffnungen etwas fraglos Verzweifeltes an sich haben, ldsst sich kaum
tibersehen. Ein naheliegendes Beispiel ist die Sehnsucht, die man in Drogen setzen
kann. Damit sollen weder die Ursachen fiir Drogenkonsum erschopfend beschrie-
ben sein — deren gibt es sicher viele — noch auch die Charakteristik der Sucht gege-
ben werden. Doch immer geht es in der exzessiven Weise des Genusses, der unter
den Begriff der Droge gestellt ist, darum, mit einem Minimum an Widerstidndigkeit
ein Maximum an Genuss zu erreichen. Wenn ich sage, dass darin ein Verfehlen des
Genusses liegt, heiflit das natiirlich nicht, dass die Droge keinen Genuss bietet.
Wiirde sie keinen bieten, nicht irgendeine Weise des ,,Gliicks® zumindest einmal
hervorgerufen haben, dann wiirde niemand sie ein zweites Mal anriihren. (Schlief3-
lich steht die ,,korperliche* Abhéngigkeit im Grunde bei allen Drogen mit der soge-
nannten ,,psychischen in keinem Verhiltnis.) Aber die Droge ist doch nur der Ver-
such, die Widerstindigkeit der Materie zu iiberspringen hin auf einen Genuss, der
sich dann gewissermallen herschenkt. Zumindest dauerhaft kann die Droge wohl
dieses Versprechen nicht erfiillen. Das Versprechen ist ndmlich eines, das ein
menschliches Mal} iibersteigt — und damit letztlich hinter menschliche Moglichkei-
ten zuriickfillt.

Aber die Idee der Minimierung, wenn nicht gar Authebung der Widerstindig-
keit der Materie findet sich auch in ganz anderen, scheinbar entgegengesetzten Be-
reichen. So sind die Magie, die Wundertitigkeit der Heiligen oder die Krifte der
Superhelden ebensolche Ellipsen der Materialitdt. Es ist allerdings bemerkenswert,
dass in diesen Geschichten, sobald sie ausgearbeitet werden, ein Rest von Wider-
stindigkeit erhalten bleiben muss; offenbar wird die Grenze der Intelligibilitit, die
diese Ellipsen bezeichnen, wohl gespiirt: Der Magier kann ja nicht einfach nach Be-
lieben manipulieren; zumindest bedarf es noch einer Materialitéit, ndmlich der der
magischen Worte. Die Heiligen beziehen die {ibermenschliche Kraft fiir ihre Wun-
der aus ihrem Glauben, der sowohl Gnadengabe als auch immer wieder zu erneu-
ernde Anstrengung ist. Und selbst die Superhelden konnen sich der Materialitit
nicht vollstindig entledigen: Supermans Krifte mdgen unsere himmelweit iiberstei-
gen, sie haben doch Grenzen (d.h. auch er muss sich gelegentlich anstrengen); und
noch bei den Helden des ,,Green Lantern Corps®, die mit der Unterstiitzung einer
griinen Laterne und eines Ringes alle ihre Gedanken materialisieren konnen — was
also sehr weit geht in der Beherrschung der Materie — ist eine Anstrengung vonno-
ten, niamlich eine konzentrierte, disziplinierte und zu schulende geistige Anstren-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 135

gung.® Womit aber im Umkehrschluss gesagt ist, dass der monotheistische und
transzendente Gott dadurch vollstidndig definiert ist, dass er das Wesen ist, das nicht
genieflen kann.

Was uns in diesen Beschreibungen vor allem der vierten und fiinften der unter-
schiedenen Weisen des Geniellens begegnet, ist immer wieder das Begehren in sehr
reiner Form. Und in solch reiner Form zeigt es eine seiner wichtigsten Eigenschaf-
ten: Das Begehren ist exorbitant, es ist immens. Das Begehren zielt immer, auf ver-
schiedensten Wegen, auf eine Erfiillung, die nicht von dieser Welt ist. In den meis-
ten Fillen bescheiden wir uns mit der Unmoglichkeit dieser Erfiillung. Dass das in
der Praxis zumeist geschieht, heifit noch lange nicht, dass das Begehren nicht im-
mer noch als exorbitantes wirken wiirde. Im Gegenteil, wenn ich sage, es geschieht
meist in der Praxis, dann heiflit das doch nur, dass wir, wenn man uns fragt und
Auskunft verlangt, meistens sagen werden: ,,Ich weil3 schon, dass das nicht erreich-
bar ist; ich gebe mich auch mit weniger zufrieden. Nur weil wir das sagen, heifit
das noch lange nicht, dass wir daran auch glauben. Es spricht im Gegenteil einiges
dafiir, dass das Begehren immer nur als solch exorbitantes wirkt. Was den Kiinstler
z.B., der sein ,,Gliick® opfert um eines Werkes willen, von dem er nicht wissen
kann, ob es auch nur annédhernd ein Gliick bieten wird, das es vielleicht verspricht,
von dem Menschen unterscheidet, der sich in gewissen ,,geregelten Verhiltnissen®
mit seinen ,,Glicksmoglichkeiten* bescheidet, ist doch nur dies: Der erstere hat den
Mut, sich der Absolutheit seines Begehrens zu stellen. Was nun gliicklicher macht
oder in irgendeiner Weise ,,besser® ist, ist eine unsinnige Frage. Es geht ja nicht um
Lebensratschlidge, noch weniger um Urteile iiber verschiedene Lebensentwiirfe. Es
geht lediglich um den Aufweis, dass auch ein Begehren, das sich so dem Realitiits-
prinzip beugt,* noch ganz es selbst bleibt: Wer sein Gliick in Familie und Hausbau
sieht, der will ja schlieBlich nicht ,,weniger” Gliick als ein anderer. Und wer sich je-

63 Die Zusammenstellung von Comichelden und Heiligen mag blasphemisch oder unsinnig
klingen. Vielleicht ist sie blasphemisch, unsinnig ist sie aber sicher nicht: Wenn man
manche Abbildungen der geradezu zahllosen Heiligen der katholischen Kirche — auf
Massenbildern oder als umgebender Chor in spatmittelalterlichen Altarbildern — mit dop-
pelseitigen Bildern aus DC-Comics vergleicht, auf denen alle Helden der ,,Justice League
of America® sich versammeln, dann wird man eine gewisse Ahnlichkeit nicht verkennen
konnen. Vielleicht ist ja eine Comicserie iiber die ,,Liga der Heiligen* eine reizvolle Idee,
wie iiberhaupt der Comic der einzige legitime Erbe (und zugleich unbekiimmert-
jugendlicher Erneuerer) aller Mythologien ist. (Ich muss iibrigens feststellen, dass die
Wirklichkeit wieder einmal schneller war als die Philosophie: Es gibt in der Tat einen
Comic mit dem Titel Helden der Bibel!)

64 Natiirlich gibt es kein Begehren, das sich nicht unter das Realitétsprinzip stellt. Genau das
besagt ja Menschsein: ein Begehren, das kein natiirliches Objekt hat, und fiir das deswe-

gen nichts einfach nur ist, was es ist.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

der Auseinandersetzung mit seinem beéngstigend vertrauten und fremden Begehren
verweigert, auf den wird es als unheimliches zuriickkommen. Deswegen sieht
Lacan als ,,Ethik* der Psychoanalyse nicht das Gliick des Patienten (in diesem Ziel
liegt eine Tyrannei des Analytikers gegeniiber dem Analysanden, sagt er), nicht die
Stiarkung des Ich gegeniiber dem Es (fiir Lacan ein illusorisches Ziel) oder in der
Eingliederung in die Gesellschaft (ein ganz und gar unmenschliches Ziel, das genau
das verleugnet, worum es geht: das Nicht-Integrierbare). Ethik fasst sich fiir die
Psychoanalyse in der Frage zusammen: ,,Hast du deinem Begehren gemil3 gehan-
delt?6

Letzten Endes wird das exorbitante Ziel des Begehrens in der Freudschen Kon-
zeption des Todestriebes festgehalten: Der Todestrieb besagt nicht, dass ich sterben
will; er besagt, dass ich einen Punkt der Vollkommenheit erreichen will, an dem es
gleichgiiltig ist, ob ich ,,weiterlebe” oder nicht. Denn was ,,Leben® iiberhaupt be-
deutet, lieBe sich nur von diesem Punkt aus ermessen. Der Todestrieb will jenen
Moment, in dem ,,alles stimmt®, in dem die Zersplitterung und Widerspriichlichkeit
und Unvollkommenheit des Empirischen tiberschritten wird hin auf eine Transzen-
denz, die nichts auBler sich lidsst. Im Grunde wetten Gott und Mephistopheles bei
Goethe um nichts anderes als darum, wenn sie die Formel festlegen, die iiber Sieg
und Niederlage bestimmen soll. Wenn Faust zum Augenblick sagen wird: ,,Verwei-
le doch, du bist so schon!“, dann hat ihm der Teufel auf Erden eine Vollkommen-
heit ermoglicht, die ,,eigentlich® dem Jenseits und der Vereinigung mit Gott vorbe-
halten ist.%

Es ist klar, dass eine solche Vollkommenheit, selbst wenn sie erreichbar sein
sollte, in keiner Weise kommunizierbar sein kann. Denn sprechen kénnen wir nur
nacheinander, im Diskurs, und das heil3t auch: indem wir die Elemente unseres Er-
lebens auseinanderlegen und nacheinander nennen. Wenn dieses Erleben aber darin
besteht, dass es keine Elemente hat, sondern ganz ,,organische” wie orgiastische
Einheit ist, dann Lisst sich davon auch nicht sprechen.®” Im Ubrigen bezeichnet die-

65 Lacan: L’éthique de la psychanalyse. Kapitel XXIV.

66 Und in der Tat: So ritselhaft das Ende von Faust II ist — immerhin scheint nach morali-
schen Maf}stiben Fausts Erlosung kaum gerechtfertigt —, so wahr ist es doch, dass der
Teufel es nicht erreicht, dass Faust die Vollkommenheit eines Augenblicks genieft. Sein

1ee

,Verweile doch, du bist so schon!“ bezieht sich auf einen imaginierten Moment, der in
einer unbestimmten Zukunft liegt. Faust bleibt also durchaus in der Logik, die nach Der-
rida unsere einzig mogliche ist: in der Logik (oder, wie Derrida gerne sagt, in der Oko-
nomie) der différance.

67 Noch einmal ist ein Blick auf die hohe wie ,,niedrige” Kunst aufschlussreich: Wenn sich
etwa die Fresken in der Kuppel von San Lorenzo in Florenz in spiralférmigen Bewegun-
gen als aufsteigende Engel und Heilige zum ,,Kernpunkt der Géttlichkeit (man verzeihe

den Ausdruck) aufschwingen, dann aber plétzlich ,,abbrechen und stattdessen die Off-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 137

ser Todestrieb auch jenen Punkt, den unter anderer Perspektive Derrida in den Mit-
telpunkt seiner Analysen gesetzt hat. Denn das ,transzendentale Signifikat® ist
nichts anderes als jenes Bedeutete, das allen anderen Bedeutungen Sinn verleiht,
und in dem Bedeutung und Bedeutendes zusammenfallen miisste® — wenn es es
denn gabe!

Wir werden darauf im Kontext der Dialektik zuriickkommen miissen. Fiir den
Augenblick halten wir nur fest, dass diese Kennzeichnung grundsitzlich in die Cha-
rakteristik des Begehrens eingehen muss: Das Begehren zielt auf dasjenige, von
dem aus alles andere erst Bedeutsamkeit erhdilt, das aber insofern nicht erreichbar
ist, als es selbst in keiner Weise jene Bestimmtheit hat, die die allein fiir uns zu-

nung der Kuppel zum Himmel hin den Platz des Géttlichen einnimmt, dann ist dieses
,,Loch® und der mit ihm verbundene Verweis auf das Transzendente ein sehr prizises
(und hochst eindrucksvolles) Zeichen der Unmoglichkeit, dieses Transzendente irgend-
wie kiinstlerisch ,,einfangen” zu kénnen. Auch kulminiert die (ovale!) Kuppel des Doms
von Pisa — die ganz dhnlich gestaltet ist — in einem goldenen Kreis, der abstrakter nicht
sein konnte. (Allerdings ist der Kreis so deutlich abgezeichnet vom Rest des Freskos,
dass es sich vielleicht um eine spitere Hinzufiigung oder sogar tatsichlich einen Ver-
schluss irgendeiner Art handelt!) Und man soll nicht glauben, die Tausende von Gottvi-
tern, von Gekreuzigten, von Tauben und Madonnen seien einfach nur ,,Ausdruck® von
Frommigkeit oder Ansporn fiir die Glaubigen. Sie sind sicher fiir die Kiinstler immer
auch die Auseinandersetzung mit einer Widerstidndigkeit ganz eigener Art gewesen, nim-
lich mit der Widerstidndigkeit dessen, was sich per definitionem entzieht. Interessant ist
auch wieder, wie in Comics damit umgegangen wird, ndmlich auf die einzige mogliche
Weise: Wenn die Titelheldin von Alan Moores Promethea im 4. Buch zum Géttlichen
selbst aufsteigt, dann sieht man das einzige, was dieses halbwegs gelingend anzeigen
kann: ein weiBes Panel. Ahnlich, aber mehr dem pessimistischen Aspekt von Freuds To-
destrieb verhaftet (und in der Tat in einigem an Jenseits des Lustprinzips erinnernd) be-
ginnt die Welt in Blackest Night von Geoff Johns, einem Buch aus der ,,Green Lantern®-
Reihe, mit dem Tod und dem Nichts. Und was sollte man da anderes sehen, als ein vollig
schwarzes Panel?!

68 Weil hier Bedeutung und Bedeutendes zusammenfallen miissten, kann Derrida auch das
als ,,Signifikat bezeichnen, was Lacan ,,Signifikant* nennt, ndmlich ,,signifiant maitre®.
Der Unterschied wiirde dann, an diesem Punkt, eben nicht mehr zu halten sein: Genau
das zeichnet den Punkt aus. Zugleich fiele (immer im Konjunktiv) die Unterscheidung
zwischen transzendent und transzendental, weil dann dasjenige gefunden wire, das als
Transzendentes auch Bedingung der Moglichkeit von... wire. Nun glaubt zwar Derrida
nicht an die Moglichkeit eines solchen transzendentalen Signifikats — genauer: seine Ana-
lysen haben gerade den Aufweis seiner Unmoglichkeit zum Ziel —, doch beschreibt er ihn
prézise aus seinen Operationen auf das (sprechende) Bewusstsein heraus, wodurch Derri-

das Philosophie ebenfalls eine Transzendentalphilosophie wird.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ganglichen ,, Gegenstdndlichkeiten™ auszeichnet. Wiirde es sein Ziel, iiber das es
selbst nicht Rechenschaft ablegen kann, erreichen, wiirde alles zusammenfallen —
im geometrischen wie architektonischen Sinn des Wortes. Weil aber das Begehrte
kein bestimmter Gegenstand ist und nicht sein kann, ist unser Begehren, wie schon
ausgefiihrt, ein sich bestindig verschiebendes.

Ein duBerst langer Exkurs schlieBt sich so. Kaum dass man noch weifl, worum es
eigentlich ging. Es ging im Ausgang um die Frage, wie der Gedanke der Wider-
stindigkeit der Materie mit der ldee der Transzendentalphilosophie vereinbart
werden konne. Ich hatte versucht zu zeigen, dass er nicht nur mit ihr vereinbart
werden kann, sondern dass er ein wesentliches Bestandstiick einer solchen Trans-
zendentalphilosophie zu sein hat. Diese Widerstdndigkeit, damit auch eine bestimm-
te Vorstellung von Unabhiingigkeit des materiellen Seins (ndmlich unabhdngig
,,von mir“) und von Soliditdt, konstituieren sich wie jeder Sinn in den beschreibba-
ren Weisen der Erfahrung mit diesen Gegenstinden. Fiir die genannten Aspekte des
Korperlichen sind vor allen Dingen die Erfahrungen des Beriihrens, der Kraftan-
strengung, der Bearbeitung, des Essens und Kauens etc. maBgeblich.®

So ldsst sich auch in dieser Hinsicht der Anspruch des Seins, von mir unabhin-
gig zu sein und sich mir gegeniiber gleichgiiltig zu verhalten, als Sinn aufzeigen,
der sich in konkret beschreibbaren Weisen der Erfahrung mit... herstellt. Dass diese
Beschreibungen konkret blieben, hat es zudem ermdglicht, den Blick darauf zu er-
offnen, dass sich solche Erfahrungen nicht als isolierte verstehen lassen und dass sie
immer mit dem Begehren in einem Zusammenhang stehen. Beides gehort sichtlich
zusammen, auch wenn es nicht dasselbe ist.

Alle beschriebenen Phidnomene hatten ihre Kontexte und Voraussetzungen, die
zwar meist nicht eigens ausgefiihrt wurden, die aber die je eigenstidndige Gestalt,
die etwa der Genuss des Essens oder der Widerwille gegen jene besondere Materia-
litdt annimmt, erst verstdndlich werden lassen. Es kann, wird darum wieder klar,
Genuss wie Widerwille (Genussvolles und Widerstrebendes) nur geben fiir ein Be-
wusstsein, fiir das alles, was ist, immer zugleich etwas anderes als es selbst ist und
fiir das sich die Beziehungen dieser Alterminationen im Horizont eines Begehrens
stiften, das selbst nie fiir sich auftritt. Genuss wie Widerwille sind sinnhafte Formen
des Umgangs mit...: In ihnen erscheint mir der fragliche Gegenstand als etwas, in

69 Es fillt auf, welchen Vorteil solche phinomenologischen Beschreibungsweisen gegen-
iiber herkommlichen haben: Nicht nur unterstellt die Rede z.B. vom Tastsinn eine Selbst-
verstindlichkeit der sinnlichen Affektion, die keineswegs so ohne Weiteres besteht und
meistens physiologische Erkldrungen erfordert — die wiederum ihrerseits zu den unver-
meidlichen metaphysischen Fragen iiber die ,,Ubersetzung® des Reizes in einen Bewusst-
seinszustand einhergehen. Die phianomenologische Herangehensweise ist auch ungleich

viel reicher und konkreter.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 139

bestimmter Weise; er steht also bereits in einem Zusammenhang mit etwas, was er
nicht ist. Dieser Zusammenhang, auch das wurde versucht auszufiihren, ist einer der
Assoziation, wobei dieser Begriff hoffentlich nun verstidndlicher geworden ist: As-
soziation bezeichnet Beziehungen, die ein begehrendes Bewusstsein entweder an
einen Gegenstand ankniipft, insofern er selbst erfahren ist (,,Ahnlichkeit*), oder in-
sofern er bereits rdumlich und zeitlich mit anderen Gegenstinden in Beziehung
steht (,,Kontiguitit™). Dabei sind die Wege der Assoziation (und damit auch der
Ahnlichkeit) nicht einfach a priori vorgezeichnet, sondern immer Produkt eines
Prozesses der begehrenden Sinnstiftung.

Das fiihrt uns zu einer der Ausgangsfragen zurlick, die tatsdchlich grundsitzli-
che Anspriiche der Phinomenologie in Frage zu stellen scheint: Diese geht ja davon
aus, dass sich das An-sich der unterschiedlichen Gegenstindlichkeiten des Be-
wusstseins aufzeigen ldsst, und zwar indem diese zu einer anschaulichen Gegeben-
heit gebracht werden. Nun haben wir aber zum einen gesehen, dass ,,dieselben” Ge-
genstindlichkeiten verschiedener anschaulicher Zugidnge fihig sind, und zwar
durch die Einbettung in die Logik des Begehrens. Wir haben zum anderen gesehen,
dass diese Logik des Begehrens kein Zusatz zu einem ansonsten reinen transzen-
dentalen Bewusstsein ist, sondern dass ein transzendentales Bewusstsein iiberhaupt
nicht denkbar ist ohne Begehren. Es ist nicht denkbar, insofern als wir von einem
solchen nirgends Kenntnis haben; und es ist nicht denkbar, weil alle Sinnstiftung
eine ,,getriebene” ist, eine, die ,,auf etwas aus“ ist, die also selbst begehrend ist.
Was wird dann aber aus dem Anspruch der Phdanomenologie, ,,zu den Sachen
selbst“ zuriickzufinden?

Das An-sich des Korperlichen ist konstituiert durch den leiblichen Umgang mit
ihm. Dieser Umgang ist einer mit dessen Widerstidndigkeit, und damit immer der
eines begehrenden Bewusstseins. Doch keine der genannten Weisen des Umgangs
mit... kann dabei Anspruch erheben, die einzig wahre, oder die urspriingliche, oder
die primédre zu sein. Nach welchem Kriterium sollte sie es auch sein? Und wenn
man sich dariiber streitet, ob der Mensch zuerst praktisch oder theoretisch in der
Welt ist, dann vergisst man, dass es fiir einen Menschen keine Theorie, kein Den-
ken gibt, das sich nicht an einer Widerstindigkeit entziindete, bzw. dass es fiir einen
Menschen keine Tat gibt, die nicht ihrerseits das Feld der Unmittelbarkeit iiber-
schreitet. So gibt es in der Tat nicht mehr ein An-sich der Gegenstindlichkeiten,
sondern eine unbestimmt grof3e, eine indefinite Vielzahl von An-sich. Wir werden
im Zusammenhang der ,logischen Zeit“ noch sehen, wie sich diese Vervielflti-
gung des An-sich noch verschirfen wird. Ist damit die Phdnomenologie in Frage
gestellt? Es miisste doch so scheinen, schlieBlich leitet sich der Anspruch auf Wis-
senschaftlichkeit, den sie selbstbewusst reklamiert, doch von der Moglichkeit her,
zu Wesenseinsichten zu gelangen. Und solche sind doch nur moglich, wenn sich
aus der unendlichen Vielzahl von Erscheinungen eine Struktur und Typik heraus-
hebt, die einen gewissermaflen gesetzgebenden Charakter hat.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Andererseits habe ich selbst bestindig solche Ausdriicke verwendet, die auf
derartige Wesensstrukturen verweisen. Der Anspruch auf Wesenserkenntnis scheint
also nicht wirklich aufgegeben zu sein. In der Tat wiirde ich behaupten, was ich hier
vom Bewusstsein und seinen Gegenstindlichkeiten sage, sind Wesenseinsichten.
Ich ziehe ja auch auf der anderen Seite bspw. nicht Husserls Analysen des Wahr-
nehmungsbewusstseins in Frage: Was er herausstellt, ist richtig, und er beschreibt
Wesensstrukturen. Nur bleibt seine Beschreibung unvollstindig, was sie eigenarti-
gerweise nicht ,,falsch® macht. Gleichwohl liegt hier offenbar ein grofles methodi-
sches Problem, das zwischen Scylla und Charybdis einer extremen Konkretion oder
einer extremen Abstraktheit zu wéhlen zwingt. Soll sich die Philosophie also mit
den so gewonnen Einsichten begniigen, oder muss sie im Gegenteil in die Ge-
schichtsschreibung oder sogar Literatur iibergehen? Ich werde versuchen, mich
zwischen diesen Extremen zu bewegen. Ob das gelingt, kann nur der Ausgang der
Arbeit zeigen.

Auf einen weiteren Punkt muss ich zuriickkommen: Wir hatten oben die Frage
diskutiert, ob die Einbeziehung der Sensations nicht in einen (psychologistischen)
Atomismus fiihren wiirde. Dieser Verdacht konnte schnell widerlegt werden, da wir
das Verstindnis der Sensation von Locke abgeldst und in ihren urspriinglichen
Kontext, den phiinomenologischen, zuriickversetzt haben.”” Wir hatten auch ge-
zeigt, dass ein wichtiger Aspekt des Sinnes, den die Materialitit fiir uns hat, sich
auf eine Widerstindigkeit bezieht, die zugleich immer eine, in eine Vielfalt von
Hinsichten differenzierte typische und individuelle ist. (Also: ,,JIm Allgemeinen ist
frisches Rindfleisch nicht zdh, aber dieses hier lidsst sich nicht beilen.*“ Oder: ,,Ei-
gentlich eignet sich Buchenholz fiir diese Form der Verarbeitung iiberhaupt nicht,
aber dieser Stamm hat eine ungewdhnliche Textur.“) Dies fiihrt nun auf so etwas
wie eine zumindest grobe Idee, wie eine phdnomenologische Philosophie der Natur
angelegt sein miisste. Sie miisste sich wohl auf eine Vorstellung von Kraft als auf
ihre Kernkategorie stiitzen. Denn die anschauliche Grundlage des Kraftbegriffs
kann nur in der Erfahrung dieser Widerstindigkeit gesucht werden; zugleich ist

70 Dass es zwischen dem ,,Empirismus™ von Locke und der Phinomenologie eine grund-
sétzliche Affinitdt gibt, ldsst sich natiirlich nicht bestreiten. Was sie voneinander trennt,
wird schon im I. Buch des Essay deutlich: Es gelingt Locke ndmlich nicht, die ,,eingebor-
nen Prinzipien® als Strukturen des Bewusstseins zu verstehen, wie sie seine ,,rationalisti-
schen* Widersacher und die Phidnomenologen auffassen. Er meint dagegen unter ihnen
bestimmte Vorstellungsinhalte sehen zu miissen. Dann hat er natiirlich recht, dass es so
etwas wie eingeborene Prinzipien nicht gibt. Dariiber hinaus stellt sich der erwéhnte psy-
chologische Atomismus ebenso dem phidnomenologischen Denken entgegen wie Lockes
Naturalismus. Im methodisch geforderten Riickgang auf die Gegebenheiten (die bei ihm
,,Ideas® heilen) ist er allerdings der Phianomenologie gelegentlich néher als ihr erklérter

,,Urahne* Descartes.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 141

,.Kraft“ dann immer und zugleich zweierlei: meine Kraft und die, die sich dieser
entgegenstellt. Die Bestdndigkeit des Materiellen darf also nicht als substantielle
begriffen werden,”! sondern als eine der Kraft — ndmlich der Kraft, die etwas seiner
eigenen Auflosung entgegenzusetzen weil. Es stellt sich kurz gesagt die Frage der
Kohdsion des Materiellen auf einer neuen Basis: Es ist diese Frage, die in der Frii-
hen Neuzeit ganze Generationen von Philosophen und Forschern umgetrieben hat;
sie wurde in dem Augenblick dringend, wo die Voraussetzung einer substantiellen
Form, die als Metaphysicum den Zusammenhalt des Physischen bewirkt, nicht
mehr allgemein geteilt wurde. Doch scheinen damals alle physikalischen Erkldrun-
gen fiir dieses Grundphdnomen des Materiellen gescheitert zu sein. Leibniz hat dar-
aus den Schluss gezogen, dass man auf die ,,verschrieenen® substantiellen Formen
zuriickkommen miisste. Man kennt die Abgriinde, die sich aus dieser Sichtweise er-
offnet haben: Jedes noch so kleine Teilchen Materie bedarf so der es einigen sub-
stantiellen Form; ,,in“ jedem Partikel ,,ist“ eine Monade, die allerdings dieses erst
zu einem Seienden macht (ndamlich indem sie es zu einem Seienden macht). Es ist
offenbar, wie diese hochst spekulative These von einer anderen abhéngt, gegen die
wir uns verwehrt hatten: namlich der Homogenitét der Materie. Denn nur wenn Ma-
terie als grundsitzlich homogen vorgestellt wird, muss man ihr auch die unendliche
Teilbarkeit zuerkennen, die Leibniz so konsequent durchdekliniert.”” Wenn man
aber von dieser Grundannahme fortkommt, dann f#llt auch die Debatte um Teilbar-
keit oder Atomismus mit seinen beiderseitigen Aporien: Nur die gedachte Materie

71 Lockes Kritik am Substanzbegriff ist an dieser Stelle wiederum voll berechtigt. Aller-
dings findet er im entsprechenden Kapitel des II. Buches nicht die rechte Position zum
Problem der Substanz: So sehr er diesen Begriff der Substanz kritisiert und fiir nutzlos
erklart, weil er doch nichts anderes besagte als ,,etwas®, so fraglos muss er doch immer
wieder auch auf ihn zuriickgreifen. Wieder erkennt er nicht, dass seine Kritik sich auf die
metaphysische Uberhohung des Substanzbegriffs mit vollem Recht bezieht, dass aber
dieser selbe, insofern er eine Funktion eines reflektierenden Bewusstseins ist, unverzicht-
bar ist: Denn ,,etwas“ sagen zu konnen, bedeutet vielleicht keinen grofen Erkenntnisge-
winn. Es bedeutet aber 1), dass eine synthetisierende Leistung des Bewusstseins stattge-
funden hat (was Locke in der Sache auch anerkennen muss, auch wenn er sie nicht nach
ihrer wahren Bedeutung einschitzt, wie es etwa Descartes im Wachsbeispiel getan hat);
es bedeutet 2), dass auf diese synthetisierende Leistung im Akt einer Reflexion zuriickge-
kommen werden kann.

72 Auch Bergson kritisiert die Idee einer homogenen und unendlich teilbaren Materie als ei-
ne pure Fiktion (vor allem im letzten Kapitel von Matiére et mémoire, aber auch in
L ‘Evolution créatrice, dort z.B. 157). Diese Fiktion beruht auf der Anwendung des

»,Raums* (der eine Funktion des Intellekts ist) auf die qualitative Ausdehnung.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ist unendlich teilbar; und nur in dieser gedachten Materie kann man den ,,Labyrint-
hen der Unendlichkeit* die Idee des Atomismus entgegenstellen.”

Ich setze dagegen noch einmal den Satz von oben hierher, um die Differenz er-
messen und die moglichen Schliisse fiir eine Philosophie der Natur deutlich werden
zu lassen: ,,Erfahrbar, phdnomenal gegeben ist immer nur eine Materie aus Mase-
rung, Textur, Linie, Kraft, Spannung, Richtung, Kérnung.

— Nun sind das aber alles nur Metaphern. Mit solchen Metaphern ldsst sich
doch wohl nur eine Philosophie der Natur begriinden, die als erbauliche Sinngebung
der offenbar so kalten Rede der Naturwissenschaften etwas entgegensetzen will.
Selbst wissenschaftlich wird eine solche Philosophie dann wohl nicht mehr sein. —

Natiirlich sind das Metaphern, aber es wire falsch anzunehmen, dass darin ein
Defekt, ein Mangel bestiinde. Die Ausdriicke sind Metaphern, nicht ,,nur” Meta-
phern. In der Tat tut sich die mathematisierende Naturwissenschaft mit solchen Me-
taphern, vor allem mit den aus dem Feld der Kraft geborgten Begriffen schwer.
Eindrucksvoll beweist dies Descartes’ Versuch, eine Physik rein auf der Grundlage
der mathematischen Begriffe und unter Ausschluss jedes Kraftbegriffs zu begriin-
den. Doch dass dieser Versuch so spektakulér scheitert, sollte uns zu denken geben.

Was genau heifit es also, dass diese Ausdriicke Metaphern sind? Die Metapher
ist die Sprachfigur, in der ein Ausdruck in einen Bereich iibertragen und eingefiihrt
wird, in den er ,.eigentlich nicht gehort. Zu sagen, diese Ausdriicke seien Meta-
phern in Bezug auf die Natur, setzt also zweierlei voraus: 1) Es gibt so etwas wie
einen ,.eigentlichen” Ort der Begrifflichkeiten und dieser ist auch erkennbar. 2) In
der Physik haben die genannten Ausdriicke nicht ihren urspriinglichen Ort; sie ver-
mengen vor allen Dingen unzulédssigerweise den Bereich der Natur, d.h. der exten-
sio, mit dem Bereich des Bewusstsein, der cogifatio. Dies ist ja die cartesische Ar-
gumentation.

Nun hatten wir aber im Vorangegangenen Folgendes gezeigt: Unser Begriff von
Welt ist, insofern diese eine materielle und von uns, als Subjekten, unabhéngige ist,
grundlegend geprigt von der Erfahrung der Widerstidndigkeit. Diese ist erstens in
einer Vielzahl von Phinomenen belegbar (und nicht zuletzt auch im Ausweichen
vor ihr), und sie ist zweitens immer eine bereits strukturierte, d.h. eine, die eine
konkrete Gestalt, Form, Beharrensweise hat. Es ist zwar richtig, dass sich die vielen
angefiihrten oder angedeuteten Phidnomene in der Tatsache der Widerstindigkeit
des Materiellen treffen, und somit konnte man bei dieser Tatsache stehen bleiben.
Zur Not wiirde man noch anfiigen, dass diese Widerstindigkeit sich natiirlich im-
mer konkret bemerkbar machen muss und dass es dafiir eine Reihe von Variationen

73 Leibniz unterscheidet zwei ,,Labyrinthe, in denen sich das Denken in die Gefahr begibt,
sich zu verlieren, das von Determination und Freiheit und das von Kontinuitit und Un-
teilbarkeit, welches letztere die Einbeziehung der Unendlichkeit erfordert, vgl. die Vorre-
de zur Theodizee, GP VI. 29.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 143

gibt. Wenn man aber diesen letzten Satz in seiner Bedeutung als Wesenswahrheit
ernstnimmt, dann sieht man, dass in der Vielfalt und der Unreduzierbarkeit der
Weisen der Widerstdndigkeit die eigentliche Pointe besteht. Es gibt einen guten
Grund, weshalb solche Schliisse oft nicht gezogen werden, denn sie bedrohen eine
der Grundfesten philosophischen Arbeitens: die Hierarchie zwischen Wesen und
Faktum. Und in der Tat kehrt sich fiir uns das Begriindungsverhdltnis zwischen We-
sen und Faktum, sowie zwischen dem Idealen und dem Empirischen wenigstens
teilweise um. Das Wesen gibt nicht einseitig und unumkehrbar die Moglichkeiten
des Tatsdchlichen vor, zumindest nicht immer und zwangsldufig. Das Wesen ist ra-
dikal und absolut nichts ohne das Faktum. Wenn darin ein Empirismus liegt — was
soll’s!

Damit ist aber doch gesagt, dass die Anwendung dieser Begriffe zur Beschrei-
bung der Natur in keiner Weise eine Metapher darstellt.”* Im Gegenteil: So, in Be-
griffen wie Spannung, Widerstand, Kraft, Textur, Maserung, Strukturierung, Rich-
tung, Kornung, Konturierung etc. von Natur zu sprechen, ist die urspriinglichste
Weise, die uns zu Gebote steht.

Die Berufung auf die mathematisierbaren Qualitdten bzw. auf eine generalisier-
te mathematische Methode zur Erfassung der Natur verwendet zwar zugegebener-
maflen strengere Begriffe als die angefiihrten; sie beruht aber auf einer Vermengung
der Bereiche: Wie bei Descartes deutlich wird, steht bei der Mathematisierung der
Natur die Idee einer klaren und deutlichen Erfassung des Physischen als Ideal im
Vordergrund. Die Ironie will es, dass es gerade dadurch zu keiner klaren und deut-
lichen Erfassung des Physischen kommt! Die Mathematisierung der Physik ist die
eigentliche in sich durch nichts legitimierbare Metapher — legitimierbar also nur
durch ihren ,,Erfolg “. Denn sie wendet Kategorien eines bloBen Denkens auf einen
Gegenstand an, der seinen gesamten Sinn, den er fiir uns haben kann, einer immer
konkreten und vielféltigen Erfahrung verdankt. Die Irrtiimer, die darin beschlossen
liegen, sind wohlbekannt: z.B. die vor allem in der Friihen Neuzeit gefiihrten De-
batten iiber Teilbarkeit oder Atomismus der Materie; die Verwechslung des natur-
wissenschaftlich konstruierten Raums mit einer Vielzahl von Dimensionen mit dem
erlebten Raum; allgemein die Vermengung von theoretischen Grofen mit wirkli-
chen (also die unbedachte Beantwortung der ontologischen Fragen mit dem Hin-

74 Es ist kaum der Miihe wert, dies zu erwihnen: In der vorgeschlagenen Konzeption von
Sprache und Welt und ihrem Verhiltnis gibt es keine Sprache, die nicht schon im Grund-
satz ,,metaphorisch®, ,,uneigentlich® wire. Eine eigentliche Sprache ist ein Widerspruch
in sich: Eigentlich, d.h. nicht umwegig oder alterminierend, sind nur die Tiere auf die
Welt gerichtet. Hitten sie eine Sprache, dann wire das eine eigentliche Sprache. Hitten
sie aber Sprache im echten Sinn, dann hitten sie auch ein alterminierendes Verhiltnis zur
Welt. Wenn man also unbedingt will, konnte man sagen: Ein Beispiel fiir eine nur eigent-

liche ,,Sprache wire der Schwinzeltanz der Bienen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

weis auf das nun ,,wissenschaftlich Gesicherte*’); die Wegdeutung auch des Spezi-
fischen in anderen Bereichen der Erfahrung, wie die Umdeutung alles Klangs und
damit auch aller Musik in Wellen; die Ausweitung des Paradigmas bis auf mora-
lisch bedeutsame Fragestellungen, z.B. die Verwechslung von Gehirn oder Genen
mit Bewusstsein und Strebungen etc. und damit die ganze Willensfreiheitsdiskussi-
on der letzten Jahre... mit einem Wort: alle Abirrungen des so oder so sich auf-
dringenden Naturalismus. (Im Ubrigen trifft hier Descartes im engen Sinn eine
Mitschuld, da die Januskopfigkeit seiner Philosophie schon den Naturalismus und
den erkenntnistheoretischen Konstruktivismus ausformuliert hat.)

Nun ist aber die so verfahrende Naturwissenschaft durchaus ,,erfolgreich®. Be-
legt das nicht ihren emphatischen Wahrheitsanspruch? (Ein Anspruch im Ubrigen,
der mehr von manchen Philosophen und Popularisierern als von den Wissenschaft-
lern selbst geteilt wird; diese wissen, wie dornig der Weg der Erkenntnis und wie
vorlaufig seine Erfolge sind.) Was besagt dieser Erfolg? Er besagt zuallererst, dass
dieser mathematisierende Ansatz eine grofle Systematik der Konzeption erlaubt, ja:
eine scheinbar universale Giiltigkeit. Es verbinden sich dabei die Idealitit und
Strenge der Mathematik mit ihrer prinzipiell unbegrenzten Weite der Anwendung;
diese Verbindung generiert den Eindruck, nun endlich zur Wahrheit gelangt zu sein.
Pythagoras und die Seinen hatten offenbar doch recht. Dass es aber gerade die pri-
zise Leere der Mathematik ist, die ihre universale Anwendbarkeit garantiert, dass
man also nur zweimal dasselbe sagt, wenn man so argumentiert, bleibt dabei zu-
meist unbedacht.

Andererseits wird man aber die tatsdchlichen Erfolge der Wissenschaften und
der Technik nicht bestreiten konnen. Wir konnen mit Telefonen, die wir mit uns
tragen, immer mit jedem anderen sprechen; wir konnen im Internet in Echtzeit alle
moglichen Ereignisse miterleben; wir steigen mit berechtigter Zuversicht ins Flug-
zeug, und wenn uns etwas auf den Kopf fillt, sind wir doch froh, dass es Neurochi-
rurgen gibt, die tatsdchlich eine Menge iiber das Gehirn wissen. All das ist unbe-
stritten. Ebenso wenig lédsst es sich aber auch bestreiten, dass mit diesen Erfolgen
keinerlei Endgiiltigkeit garantiert ist. Die Erfahrung der Geschichte der Wissen-
schaft sollte uns dabei Mahnung sein. Denn so wie man vor kaum mehr als hundert

75 Das ,,wissenschaftlich Gesicherte”? ,Neueste Forschungsergebnisse*? In solchen und
dhnlichen Formeln, die allerorten begegnen und in denen sich die Hegemonie einer Welt-
anschauung ausdriickt, artikuliert sich der Glaube, die Geschichtlichkeit der Wissenschaft
hénge ihr wie ein duBeres Akzidenz an und konnte ,,im Ergebnis* abgestreift werden. Mit
der Wirklichkeit der Wissenschaften hat eine solche Sichtweise nichts zu tun. An dieser
Stelle zeigt sich die Bedeutung einer Metaphysik der Immanenz — die noch aussteht und
deren grobe Grundziige in dieser Arbeit entworfen werden sollen —, in der sich Ge-
schichtlichkeit und Zeit als unhintergehbare Grundlagen aller WelterschlieBung erweisen.

Ich werde darauf im Zusammenhang mit der ,,logischen Zeit* noch naher eingehen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 145

Jahren glaubte, die Physik im Wesentlichen abgeschlossen zu haben, nur um dann
eine doppelte Revolution (Quantenphysik und Relativitétstheorie) zu erleben, die
alle Grundlagen der Physik neu zu bestimmen hatte,’® so sollten wir auch heute den
Gedanken wach halten, dass eine solche Revolution jederzeit unsere wissenschaftli-
chen Vorstellungen umwerten kann.

AulBlerdem sollte man nicht unterschitzen, wie eine bestimmte ,,funktionieren-
de Herangehensweise eine ,,Einstimmigkeit der Phanomene suggeriert, die sich
so vielleicht gar nicht findet. Jeder ,,Denkstil“, der immer auch gestiitzt ist von ei-
nem sich selbst und den korrelativen Stil stabilisierenden und konservierenden
,Denkkollektiv, neigt ganz einfach dazu, solches nicht zu sehen, was in seinen Be-
griffen nicht fassbar ist. Jede herrschende Sicht auf die Welt ist also immer auch ei-
ne Art ,,optischer Illusion®, die sich nur wieder durch die nichste Sicht korrigieren,
nicht aber auf eine Sicht an sich liberschreiten ldsst.””

Das An-sich gibt es nicht, das hatten wir schon gesagt. Es gibt aber gleichwohl
die Moglichkeit eines phinomenologischen Riickgangs auf konstitutive Erfahrun-
gen, die einen Bereich von Sein erst in sein Selbst stellen. Diese Erfahrungen sind
selbst eine teilweise widersprechende und auf jeden Fall nicht auf eine einheitliche
und eindeutige Form zu bringende Vielfalt, wie gezeigt wurde. Dennoch haben sie
ihren Generalbass, der vielleicht nicht als Korrektiv fiir wissenschaftliches Arbeiten
dienen kann — denn diesen Anspruch kann Philosophie wohl nur bei offensichtli-
chen Verfehlungen erfiillen —, der wohl aber als eine Orientierungslinie fungieren
kann.

Um dies noch an einem weiteren Beispiel zu illustrieren: Unsere Medizin hat
ganz unzweifelhafte Erfolge und ,,Fortschritte” vorzuweisen. Dennoch sollte man
sich ihre Vorldufigkeit bewusst halten, denn sie ist und bleibt cartesisch: Es fehlen
uns noch die Begriffe und Denkweisen, um eine Medizin anders denn als Behand-
lung eines kranken Korpers zu verstehen, an dem irgendwie auch ein Geist teilhat,
so dass sich ein schwer beschreibbares Eines (unum quid) ergibt. Die Sorge um die
,andere Seite” wird dann der Erfahrung und Sensibilitdt des Arztes iiberlassen oder

76 Im Ubrigen hat diese Revolution auch jene Physik in ihre genau bestimmbaren Grenzen
verwiesen, fiir die allein das Paradigma der direkten Mathematisierung und der gleichzei-
tigen vollstindigen Determination uneingeschrinkt galt. So einfach, wie sich manche
Philosophen das Verhiltnis von Mathematik und Physik vorstellen, ist es heute sicherlich
nicht mehr. Umso befremdlicher ist es, wenn einige Disziplinen, die sich fiir naturwissen-
schaftlich halten und entsprechende Methoden z.B. auch auf die Analyse des menschli-
chen Verhaltens anwenden, dabei an einem Verstindnis von Naturwissenschaft festhal-
ten, das nun wirklich ldngst nicht mehr dem Gang der Physik entspricht.

77 Zu den Begriffen von Denkstil und Denkkollektiv und dem ganzen hierher gehorigen Be-
reich von Problemen vgl. Ludwik Flecks Entstehung und Entwicklung einer wissenschaft-

lichen Tatsache und die austiihrliche Wiirdigung dieses Textes in II, 2.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

mehr schlecht als recht von anderen, auch nicht-europdischen Paradigmen impor-
tiert. Eine Sichtweise, in der der Mensch zuerst und systematisch als ein Ganzes er-
scheint, das auch in der medizinischen Behandlung als solches wirksam beriicksich-
tigt werden kann, geht uns ab. Mir scheint, dass langsam das Bewusstsein dafiir
steigt, dass dieses Fehlen ein echtes Manko ist. Uberwunden ist es noch nicht ein-
mal im Ansatz.”

Im Ubrigen kehrt sich aber nun das gesamte Bild um: Die vorgebrachte Charak-
terisierung der Materie ist nicht mehr ein besonders metaphorischer Ausdruck, son-
dern erreicht ein Hochstmaf an ,,Eigentlichkeit”. Dadurch bleibt sie eine Orientie-
rungslinie des Sprechens tiber ,,Natur* — egal ob als Naturphilosophie oder als Na-
turwissenschaft —, die nicht ignoriert werden kann. Welche Ergebnisse ein solcher
Riickgang auf die phinomenologische Erfahrung in Weltanschauung, Technik oder
Wissenschaft hervorbringt — bzw. in den vielfiltigen Verquickungen und Ubergiin-
gen dieser Bereiche —, ldsst sich dabei nicht voraussehen und ein fiir alle Mal be-
stimmen; das ist aber auch gar nicht notig. Auf der anderen Seite erweist sich die
Mathematisierung der Natur als ein Akt uneigentlichen Redens von ihr. Die Ma-
thematik ist so die Metapher der Physik. Auch darin muss kein Defizit oder Irrtum
gesehen werden: Wenn die Logik der Altermination unbegrenzt gilt — und nichts
anderes ist ja die These —, dann entscheidet die Weise, in der Altermination ge-
schieht, noch nicht iiber das Schicksal eines Unternehmens. Nur weil die Physik mit
der Mathematik einen metaphorischen Zugang zur Natur bahnt, ist sie deswegen
nicht schon ,,falscher oder ,,wahrer* als andere Zuginge. Uberhaupt muss man sich
in dieser Frage nach dem ,,Schicksal“ einer systematischen Auffassungsweise von
den allzu groben Alternativen freimachen: Die Wahl ist nicht zwischen metaphysi-
scher Wahrheit oder Irrtum, auch nicht zwischen Fruchtbarkeit und technischer
Anwendbarkeit oder ,,unpraktischer®, ,,spekulativer”, ,,abgehobener Theorie. Was
das Schicksal einer Denkweise ist, ldsst sich iiberhaupt nur bestimmen als das
Problem, aus dem sie erwdchst, und das Ziel, dem sie zuwdchst. Ersteres muss ihr
selbst unklar bleiben, und letzteres muss sie verfehlen. Dieses ,,Scheitern” ist aber
gerade Teil jeder echten Denkanstrengung. Schicksal und Scheitern sind also das-
selbe, beide sind aber nur im Nachhinein fassbar, gewissermaf3en als die ,,Postter-
mination* des Geistigen.

Zum anderen aber, und damit kniipfe ich an die Frage der Metaphorizitit noch
einmal anders an, sind die Ausdriicke in dem Satz, den ich zur Charakterisierung

78 Wie gesagt werden dadurch die Leistungen der Medizin nicht geschmilert. Und auch
dass Descartes nun ofters in einer ,,negativen Rolle* auftritt, darf nicht missverstanden
werden: Die Probleme und Unzulidnglichkeiten, die wir in den Nachwirkungen seines
Denkens bis heute entdecken, bedurften ja allererst der ungeheuerlichen Leistung seiner
Philosophie — sowohl um zu entstehen als auch um als solche erkannt werden zu konnen.

Auch dazu wird im Kontext der ,,logischen Zeit* noch manches zu sagen sein.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 147

der Natur vorgeschlagen habe, durchaus Metaphern. Sie sind und bleiben es, selbst
dann, wenn sie der urspriinglichen Erfahrung von Materie sehr viel niher kommen
als die mathematischen Begriffe. Diese Metaphorizitit ist unvermeidlich, sobald
wir von der Natur sprechen wollen, also von dem Gegenstand, der zwar neben der
weiblichen Schonheit wohl die meisten Metaphern in der Geschichte der Literatur
hervorgebracht hat, der aber auch in seinem ,,An-sich am entschiedensten jeder
Metapher entgegengesetzt ist. Die Natur ist, was sie ist. Was ist sie? Das andere des
Menschen, der Rest, von dem sich seine Kultur nihrt, den sie aber nicht verschlin-
gen kann; vielleicht ist sie auch das, woran sich diese Kultur unrechtmifBig ver-
greift; oder auch der stille Fingerzeig darauf, wie wir ,eigentlich® leben sollten.
Und plétzlich sieht man, dass das doch nicht so einfach ist, die Natur zu bestimmen.
Ihre scheinbare Einfachheit, das Ungebrochene oder Unverbildete, das der Begriff
suggeriert, ist schwer zu fassen zu bekommen. Weil er es ist, gibt er auch den viel-
faltigsten Deutungen Raum. Derrida hat in seiner Grammatologie ausfiihrlich an-
hand von Rousseaus Naturbezug die Paradoxien aufgezeigt, in die der Versuch ge-
rit, das Eindeutige, das Wahre und Einfache, das Natiirliche eben, auch nur zu nen-
nen. Ganz davon abgesehen, dass genau diese Kennzeichnung nur eine winzige
Uberdrehung der Stimmung davon entfernt ist, in ein System zur Anzeige eines
Gottlichen umzukippen, also jene Textlichkeit und Kulturalitidt in Reinform anzu-
nehmen, deren Kopien unsere menschlichen Texte und Kulturen wéren. Auch das
findet man bei Derrida schon ausgefiihrt. Was ist aber ,,wahr* an der Kennzeich-
nung der Natur als solches ,,andere* der menschlichen Welt?

Wabhr ist an ihr die Struktur, die sie vorfiihrt: So wie unser Begriff der Materiali-
tdt gewonnen ist aus einer immer schon bestimmten Widerstindigkeit, d.h. sich
nicht nur als ein bloB {ibriger Rest, sondern als aktive Verweigerung der vollstindi-
gen Vereinnahmung und Bestimmung gibt, so inszeniert der Begriff der Natur in
seinen verschiedensten Gestalten die Widerstindigkeit und Bestimmtheit einer
Wahrheit, die das blof3 Menschliche iibersteigt und bedingt. Der Begriff der Natur
ist also der zum metaphysischen Prinzip erhobene urspriingliche Begriff der Mate-
rie. Der Irrtum besteht nur darin zu glauben, dass eine solche Natur in irgendeiner
Weise erreichbar wire. Denn wenn die Natur so verstanden wird, dann ist sie genau
das, was sie nicht sein soll: ein Text! Sie soll aber doch in dieser Vorstellung das
Gegenteil, das Andere des Textes sein. Somit figuriert die Logik des Natiirlichen
undurchschaut eben die Logik der différance, die sie aushebeln soll. Es ist sicher
kein Zufall, wenn Derrida fiir eines seiner ersten grofen Biicher ausgerechnet

Rousseau und dessen ,,Natiirlichkeit“ zum Gegenstand gewshlt hat.”

79 Zu Materie und Natur vgl. auch vom Autor: Das Subjekt im Anspruch. Im Ubrigen schert
sich ,,die Natur* auch tiberhaupt nicht darum, ob sie in unsere engen Begriffe passt. Wir
diirfen nicht vergessen, dass jede Form dieser Bestimmung zugleich als Textur eines Tex-

tes den unbestimmbaren Rest mit hervorbringt, den sie zu eliminieren sucht. Das beste

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Also ist jede Aussage liber die Natur, es kann nicht anders sein, Text. Aber ist
das nicht wiederum eine Banalitédt? Natiirlich ist eine Aussage ein Text. Aber des-
wegen ist doch das Woriiber der Aussage noch nicht unbedingt einer. Auch das ist
richtig, und hier ist der Augenblick, um sich schon einmal von Derrida abzugren-
zen. Denn soweit ich sehe, hat Derrida sich nicht der Frage gewidmet, was denn
tiber das Woriiber des Textes systematisch gesagt werden konnte. Sicherlich: das
Streben nach vollstidndiger Erfassung (der Todestrieb auf philosophischer und wis-
senschaftlicher Ebene) und die Unmoglichkeit, das auszusagen, was nicht die
Seinsweise eines Diskurses hat, weil es einfach (simplex) ist, treiben das Sprechen
und Schreiben an; dies ist die Logik und Okonomie der différance. Und sicherlich
treffen wir nirgends auf eine irgendwie gereinigte Erfahrung, nicht auf eine Gegen-
standlichkeit, die sich der ,,Schrift im Sinne Derridas entziehen wiirde. Aber trotz-
dem ist ja nicht alles Text, Schrift, Metapher, Sprache.

DIE LOGIK DER ALTERMINATION UND DIE
PHANOMENOLOGISCHE METAPHYSIK

Auf diesen Widerspruch versucht das Konzept der Altermination zu antworten.
Wenn sich die Materialitit als eine Textur erweist, die sich so von einem Text iiber
sie abgrenzt, dann besteht diese Textur eben gerade nicht an und fiir sich, diesseits
allen Textes. Text und Textur ergeben sich vielmehr in einem Wurf; die Textur ist

Beispiel ist die Kategorie der Bestimmung von Natur iiberhaupt: die Kausalitit. Thr gan-
zer Zweck ist es, eine Beschreibung von Natur zu ermoglichen, die diese als eine voll-
kommen bestimmte zeigt. Fiir ein menschliches Denken — und damit ist nicht gemeint: in
Abgrenzung zu einem anderen, gottlichen, englischen, marsmenschlichen, sondern nur
dies: fiir jenes Denken, das uns bekannt ist — kann Natur tiberhaupt nur als eine bestimm-
te gedacht werden, sobald iiber sie gedacht wird. Der erste Theoretiker der Natur hat sie
als bestimmte gedacht und hat eine Form von Kausalitdt in Anschlag gebracht. Genau
damit hat er aber auch einen Abgrund aufgerissen, der sich diesmal durchaus erfahren
lasst, denn es handelt sich nicht um den grundsitzlicheren zwischen Text und Textur;
dieser letztere ist ja nicht erfahrbar. Wohl aber ist die besondere Form der Bestimmung,
die jedes noch so ,,primitive” physikalische Denken prigt (und sei es ein animistisches!),
unterscheidbar von anderen Zugéngen zu dieser ,,selben” Natur. Also das Denken iiber
Natur ist zum Determinismus verdammt — man mag das werten wie man will. Das gleiche
gilt nicht fiir jede Altermination der Natur iiberhaupt. Deswegen sind die Aporien der
Quantenphysik durchaus ein Problem — und zwar fiir diese Theorie der Natur. Sie sind
natiirlich tiberhaupt kein Problem fiir diese Natur selbst, als jene Textur, die jeder Be-

stimmung zugrunde liegt und doch von ihr erst hervorgebracht wird.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 149

jenes, das sich der Aufhebung in den Text entzieht und verweigert und ganz alleine
dadurch ist sie erschopfend definiert. Deswegen ist auch nicht ein fiir alle Mal fest-
gelegt, was als Textur der Altermination zu gelten hat oder, in traditionelleren Ter-
mini, was das erste ,,etwas* der Struktur der Auffassung (etwas als etwas auffassen)
ist. Text und Textur, um diese Behelfsbegriffe noch einmal zu verwenden, ergeben
sich beweglich aus den vielféltigen Alterminationen als ihre beiden ,,Seiten®.

Um diese Logik in einigen Sétzen zusammenzufassen, ldsst sich sagen: Alter-
mination ist die Bestimmung (Determination) durch ein anderes (alter), durch die
etwas zu einem anderen wird als es selbst (1). Dabei 16st es sich aber nicht in die-
sem anderen auf: es bleibt sehr wohl ,.es selbst (2). Nur gibt es dieses ,,es selbst®,
sein ,,An sich“ nicht auBerhalb der Altermination (3).%

Gibt es dann etwa das alter der Altermination zuerst an sich? Da dieses alter
zuerst” selbst keine Bestimmtheit, sondern umfassend situierte Sicht-auf... ist, al-
so Bedingung einer Bestimmung und nicht schon etwas, ist es zunéchst auch noch
nicht alterminiert. Sobald ich aber darauf reflektiere — was ich im Prinzip immer
kann —, stellt es sich als eine Herausforderung dar, die eine Bestimmung erfordert.
Und diese Bestimmung ist wie jede wieder eine Altermination. Man sieht daran
auch, dass es eine Widerstdndigkeit gibt, die auf allen Ebenen erfahren wird (sinn-
lich wie intellektuell), die als solche das Denken und Bestimmen antreibt, ebenso
wie das Bestimmen in geheimer Sehnsucht nach ihr getrieben ist. Wenn wir spéter
die Rolle des Namens, der von Aufien dem Subjekt hinzutritt, und vor allem mit
Fleck die ,,passiven Koppelungen* besprechen, wird diese Widerstindigkeit eine
neue, abstraktere oder doch grundsitzlichere Gestalt annehmen. Ebenso werden wir
das alter der Altermination als den unfassbaren Vertex aufzufassen lernen.

Wir kénnen nun also, indem wir den zentralen Begriff zur Beschreibung der
menschlichen Welthabe gewonnen haben, die ,,Ergebnisse* resiimieren, die sich in
diesem ersten Teil pridsentiert haben, und aufzeigen, wohin sie in metaphysischer
Hinsicht fiihren.

Anhand der Einbettung der phinomenologischen Beschreibung in die reale
Komplexitit menschlicher Beziehung auf eine Welt hatten sich nach und nach meh-

80 Genau deswegen, weil sich die Konzeption der Altermination jeder Spekulation iiber ein
An-sich enthalten kann, weil in ihr das, was bestimmt wird, nie fiir sich auftritt, fillt sie
nicht unter die Kritik eines Intellektualismus. Sie ist weder eine Hermeneutik noch eine
andere Form der unzulissigen Ubertragung bedeutungstheoretischer Konzepte auf die
Welterfahrung. Sie ersetzt Wahrnehmung nicht durch Urteile, Erfahrung nicht durch Pri-
dikation. Sie ist allerdings der Versuch, dem Umstand Rechnung zu tragen, dass alles
Sein zur Welt ein ,,verstdndiges® ist, eines ,,unter Maf3gabe von®, und dass sich diese
Malgaben und Verstindnisweisen dndern und vielfiltig sind. Erfahrung kann in ihrem
konkreten Sein so wenig jenseits von Geschichte und Pluralitit stehen wie irgendetwas

sonst im Sein der Menschen.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

rere klassische Begriffe und Probleme der Philosophie als nur mehr heuristisch
niitzlich erwiesen; fiir eine Formulierung wirklicher Fragen taugen sie eher nicht.
So hatte sich z.B. die ,,Reflexion®, die ,,vorprddikative Erfahrung®, die Entgegen-
setzung von gegenstindlich und ungegenstindlich, zuletzt auch die klare hierarchi-
sche Trennung von Wesen und Faktum als nur vorldufig sinnvoll erwiesen. Und
noch der Begriff des ,,Sinns* selbst wird zunehmend fragwiirdig. Vor allen Dingen
wurde ein Begriffspaar nicht einmal mehr erwihnt, von dem man doch erwarten
wiirde, dass es an erster Stelle in der Diskussion einer solchen Frage vom phino-
menologischen Standpunkt aus stehe: Begriff und Anschauung. In dieser Disjunkti-
on stellt sich ein guter Teil der phinomenologischen Tradition das Problem vor
(und nicht erst die phianomenologische); in der Tat waren die ersten Reflexionen,
die ich zu dieser Arbeit machte, so wie die ersten Entwiirfe von diesem Begriffspaar
geleitet. Und darin liegt wohl auch der Grund, weshalb ausgerechnet diese beiden
Begriffe (als Gegensatzpaar) keine Rolle mehr spielen: Sie waren fiir mich zu tief
mit einer Weise des Zugriffs auf das, was geklirt werden sollte, verbunden, als dass
sie noch weiter Verwendung hitten finden konnen, als deutlich wurde, dass die Kla-
rung erst wiirde erfolgen konnen, wenn die Weise des Zugriffs erweitert und ver-
schoben wiirde. Solche Prozesse werden uns noch in II, 2 beschiftigen.

Wir hatten weiter gesehen, dass sich Transzendentalphilosophie fiir uns nur dar-
stellen kann in einer Ausweitung ihres Verstdndnisses, die zugleich eine tiefgrei-
fende Modifikation desselben darstellt. Diese Ausweitung und Modifikation spielt
sich auf drei Schauplitzen ab: 1) die schrittweise Vertiefung der Idee des Horizonts,
die in der Konzeption eines Horizonts reiner Moglichkeit gipfelte; dieser beschrei-
bende Aspekt hatte zugleich systematisch die Aufgabe, die letzten Reste des (vom
Empirismus herstammenden) ,,Atomismus® aus der Phianomenologie hinauszuspii-
len, die sich dort vor allem in der Wahl der Beispiele selbst sowie in der Konzepti-
on der Fundierung verschanzt hatten; 2) die Einbeziehung der Dimension des Be-
gehrens als unerlésslich fiir die Analyse einer wirklich menschlichen Welt; diese
verschiebbare (I, 1) und exorbitante (I, 2), also wesentlich dynamische und iiber-
schieBende Dimension von Welthabe verweist so schon auf einen Aspekt der
»inngeschichte®, der dem einzelnen Subjekt notwendig verschlossen bleiben muss
und der somit gleichzeitig Riickgang wie Fortgang einfordert; 3) die transzendenta-
le Griindung der Ontologie in der vielfiltigen Textur der Materialitit; in diesen
Texturen wurde die Idee der Altermination endgiiltig sinnenfillig, so wie sich durch
die damit verbundenen Analysen allererst ein wirkliches Verstdndnis fiir die onto-
logischen Aporien der Vergangenheit im Allgemeinen und das Problem des Natura-
lismus im Besonderen ergab.

Das Konzept der Altermination sollte schliellich die Welthabe des Menschen
angemessen(er) beschreiben helfen. Was dieses Konzept auszeichnet, ist, dass die
Altermination zwar die Bestimmung von etwas durch ein anderes aussagt, dass sie
aber dieses ,,andere* weder als gegenstindlich noch auch, und das ist viel entschei-

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 151

dender, ausschlieflich als ,,System®, ,, Form* oder ,,Struktur” auffasst. Was diese
Begriffe andeuten und was seine paradigmatische Gestalt in der Sprache gewinnt,
ist in seiner Bedeutung nicht zu iiberschitzen. Und doch muss es seinerseits immer
seine Orientierung von einem anderen her erhalten, das ganz eigentlich das ,,alter*
der Altermination ist; dieses andere wird im Folgenden als Vertex beschrieben wer-
den. Erst in diesem Zusammenspiel eines nicht gegebenen, wohl aber wirksamen
Vertex und den Systemen, die er aus sich entlédsst — deren erstes und wichtigstes die
Sprache ist und bleibt — wird verstédndlich, dass das, was da bestimmt wird, nicht in
einem Spiel von Symbolischem, Strukturen, Sprachen usw. aufgeht. In dem Malle,
wie etwas der Altermination unterliegt, wird es erst zu etwas, zu dem, was es ist;
nur erschopft sich in diesem Sein und ebenso wenig in der Summe aller moglichen
Bestimmtheiten nicht das der Bestimmung Unterworfene. Es bleibt ein Rest, der
sich nur als solcher, als Rest, Entzug und Widerstand bemerkbar machen kann.
Hochstens kann er noch negativ angezeigt werden, indem sich verschiedene Alter-
minationen nicht nur als nicht komplementédr oder kommensurabel erweisen, son-
dern ganz streng die Redeweise infrage stellen, wonach sie sich auf ,,dasselbe* be-
ziehen. Nichts ist zweifelhafter als die Identitit dieses ,,Selben®.

Daher erweist sich auch der Begriff des ,,Sinns*“ als so irrefithrend, und das in
mindestens zweierlei Hinsicht: Erstens soll mit der Altermination die Streichung je-
der Idee von ,,Zwischenschaltung® oder ,,Vermittlung® zwischen Gegenstand und
Subjekt erreicht werden. Der Akt, in dem sich ein Subjekt der Welt zuwendet, ist
genau so unmittelbar, wie er fiir uns tiberhaupt sein kann. Zwar ist es vollkommen
richtig, dass Welt und Gegenstédndlichkeiten fiir uns nur in dem Mafle Bestimmtheit
gewinnen konnen, etwas sein konnen, wie sie einer Altermination unterworfen sind;
und es ist richtig, dass solche Alterminationen nirgends als isolierte Zugriffe auftre-
ten konnen, sondern mindestens einer Differenz bediirfen, um wirksam werden zu
konnen (und damit ist der Grundthese jedes ,,Strukturalismus® — ganz weit genom-
men — schon zugestimmt); dennoch ist es aus eben diesem Grund falsch, von ,,Ver-
mittlung® oder dhnlichem zu sprechen. Die Dinge unserer Welt sind uns vollkom-
men unmittelbar gegeben; so unmittelbar, wie einem menschlichen Wesen iiber-
haupt etwas gegeben sein kann.®! Der Riss geht ausschlieBlich durch die Welt als

81 Man erkennt, wie in den Debatten, die gerade in der phanomenologischen Tradition (etwa
durch Derrida) um das Problem der Unmittelbarkeit gefiihrt wurden, héufig noch ein Be-
griff von Unmittelbarkeit in Frage stand, der seinerseits ein menschenunmoglicher ist.
Ein solcher Begriff, der seine Ausformulierung etwa in Kants ,,intellectus archetypus* ge-
funden hat, basiert also selbst wieder auf einem Vorurteil der Metaphysik der Transzen-
denz. Christian Lotz hat in einem hervorragenden Aufsatz (The Historicity of the Eye)
die Vorstellungen einer reinen und von allem Kulturellen unberiihrten Wahrnehmung von
Welt einer konzisen Kritik unterworfen. Er bezieht sich dort vor allem kritisch auf Danto

(und Carroll), doch weisen seine Bemerkungen dariiber hinaus. So kritisiert er ebenfalls

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ganze, d.h. durch die als kohérent erfahrene Altermination dessen, was als Gesamt
des Erfahrbaren auftritt. Die Gegensténdlichkeiten aber ergreifen wir ,,ohne Hinter-
gedanken®. Sie sind immer bestimmte, und das bleiben sie sogar noch dort, wo sich
die Frage ihrer Bestimmung stellt (in der reflektierenden Urteilskraft Kants); denn
ihre Bestimmtheit ist als transzendentale Voraussetzung aller Altermination immer
schon voraus, ebenso wie sie von dieser bestindig Bestitigung erfihrt. In einem
Akt konzentrieren sich in konkreter Weise ,,Voraussetzungen®, Theorien, Erfahren-
heiten, Gewohnheiten, d.h. sie bestimmen ihn als Akt in seinem So-Sein; sie liegen
aber deswegen noch nicht im Sinn einer ,,Vermittlung* in ihm. ,,Sinn“ représentiert
die Idee einer solchen Anwesenheit einer irgendwie aufweisbaren Vermittlung im
Akt. Aber der ,,Sinn“ ist nichts und nirgends, es ldsst sich von ihm in keiner ver-
standlichen Weise sprechen. Der ist da nicht; es gibt ihn nur als nachtrégliche und
hochst abstrakte Hineininterpretation in einen in Wirklichkeit ganz in sich verwach-
senen (concretum) Akt. ,,Sinn” ist also der Titel einer Vergegenstindlichung von
etwas, was sich nicht einmal als Aspekt des Phinomenalen isolieren liefe (ge-
schweige denn als Element oder Teil).

Zweitens bezeichnet ,,Sinn“ aus eben diesem Grund die letzte Bastion, die das
Vorurteil des An-sich verteidigt, diesmal im Herzen jener Philosophie, die dem An-
sich den Garaus zu machen berufen ist, nimlich der Phanomenologie: ,,Sinn* wire
dann etwas, was — wie die Sphiarenmusik — deswegen nicht selbst zu Erscheinung
kommen kann, weil es bestidndig da ist und sich seine Pridsenz nur in der Abgren-
zung von der Moglichkeit seines Aufhorens erfahren liee. Mit anderen Worten:
Um den ,,Sinn“ wirklich zum Gegenstand einer phdnomenologischen Einsicht ma-
chen zu konnen, miissten wir eine andere als die menschliche Sichtweise einneh-
men kénnen. Weg damit also!®?

die Vorstellung eines Schichtenmodells, wonach es so etwas wie eine ,,reine Wahrneh-
mung als ,,Kern“ (,,core®) der ,,h6herstufigen® Leistungen gebe. Besonders treffend ist
seine Antwort auf die naive Behauptung, dass wir doch schlieBlich ,,dasselbe® sehen:
Dieses ,,Dasselbe-Sehen® ist nicht die Grundlage, sondern ein Ergebnis des Prozesses in-
tersubjektiver Auseinandersetzung. ,,[...] identification is itself a public act. [...] We see
with others. [...] Indeed, Danto’s claim that ,there must be an impenetrable core of per-
ceptual processing so universally distributed that we all live in the same world® should be
rejected because the ,sameness of our worlds is not a natural property of these worlds,
nor is it rooted in the natural constitution of the eye; rather, it is established intersubjec-
tively through historical developments and cultural activities.” (91 £.)

82 Auch grenzt sich dieser Ansatz sichtlich von jeder hermeneutischen Philosophie ab. Pa-
radigma ist die positionierte und deswegen abgeschattete Wahrnehmung und nicht etwa
das Verstehen eines Textes, auch wenn die oben bei der Analyse des Materiellen verwen-
deten Begriffe (,, Textur* und ,,Text*) diese Vermutung hétten nahe legen konnen. Es ist

bezeichnend und liegt auf einer Linie mit unserer Abgrenzung von aller Hermeneutik,

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 153

Denn darin erfiillt sich der metaphysische Sinn der Phdnomenologie. (Hier liegt
natiirlich ein anderer Begriff von Sinn zugrunde.) Die Phdnomenologie ist die radi-
kalste Absage an jede Vorstellung eines An-sich, das im Prinzip irgendwo bestiinde
und das wir blof aufgrund unserer beschrinkten Erkenntniskrifte nicht erkennen
konnten. Wo auch immer eine solche Idee eingesetzt wird — ganz gleich ob platoni-
sierend, ob idealistisch oder naturalistisch oder in welcher Spielart sonst —, ist die
Philosophie noch nicht zu ihrer radikalsten Entfaltung gekommen. Selbst noch
Husserls Idee von An-sich, das sich im ,Prinzip aller Prinzipien‘ ausspricht, fillt
unter diese Kritik: Durch die Konzentration auf das rein Gegebene zu einer An-
schauung zu gelangen, die von allen Vorannahmen, Theorien, Voraussetzungen etc.
unberiihrt wire, also die Gegebenheit rein als solche zur Erscheinung zu bringen,
ist nicht moglich. Auch dieses An-sich ist eine Fiktion. Dass wir so viel Energie da-
rauf verwendet haben, eben das nachzuweisen, hat einen doppelten Grund: Erstens
wurde Husserl hier, anders als bei vielen oberfldchlichen Kritiken, ernst genommen,
und zwar so ernst, dass die Abweisung jedes An-sich erst in dieser Untersuchung
als der verborgene, aber stets wirksame Sinn der Phdnomenologie entdeckt wurde.
Zweitens aber ist Husserls ,,An-sich“ insofern auch schon ein riesiger Schritt in
eben diese Richtung, als dieses An-sich immer nur sein kann als ein An-sich-fiir-
uns. Damit grenzt sich Husserl von Anfang an von aller klassischen Metaphysik
(d.h. jeder Metaphysik, die so oder so eine Transzendenz unterstellt) ab. Der Punkt,
an dem Husserl stehen bleibt, ist lediglich die Vermutung, das An-sich, das sich nur
im Fiir-uns gibt, lieBe sich im Singular aussagen. Genau das ist es, was wir bestrei-
ten. Wenn man noch von ,,An-sich“ sprechen will — und die Rede ist unter dieser
Kautel zwar unverdéchtig, dann aber auch ein wenig unsinnig —, dann nur von einer
unbestimmten Vielzahl von ,,An-sichs“, die so nebeneinander stehen, dass eine
Rangordnung oder Hierarchie nicht mehr erkennbar ist. (Noch einmal die Logik un-
seres Arguments: Um diese Hierarchie erkennen zu konnen, miisste man wiederum

wenn Husserl in der Fiinften Logischen Untersuchung, im § 14 und danach noch mehr-
fach, das ,,deuten” und die ,,Deutung* aus der ersten Auflage in der zweiten durch ,,auf-
fassen” bzw. ,,Auffassung* ersetzt! Denn Deutung wiirde einen ersten Sinn suggerieren,
dem dann ein zweiter untergeschoben wird, und legt auBlerdem eine aktive Betitigung ei-
nes Ich nahe. Noch sprechender ist die Ersetzung in der Beilage, die die LU beschlief3t:
Dort ist von der ersten zur zweiten Auflage ,,Interpretation” durch ,,Apperzeption” er-
setzt, und das in Bezug auf die ,,innere” wie ,,dulere Wahrnehmung®! Diese Ersetzungen
sind sichtlich gleichbedeutend mit einer Abweisung eines hermeneutischen Denkens.
Man sieht auch, inwiefern sich Heideggers Konzept von Sinn und Welt strukturell unse-
rer Idee der Altermination annihert, ohne doch mit ihm zusammenfallen zu konnen, z.B.:
,,Sinn bedeutet das Woraufhin des priméren Entwurfs, aus dem her etwas als das, was es
ist, in seiner Moglichkeit begriffen werden kann.* (Sein und Zeit. 324. Und zur Trans-

zendenz der Welt und dem ,,verstehenden Zukommen auf...“ vgl. etwa ebd. 366)

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

in der Lage zu sein, aus der Positionierung eines menschlichen Bewusstseins her-
auszutreten in einen transzendenten Standpunkt. Wo also eine solche Hierarchie un-
terstellt wird, da verbleibt ein Rest von klassischer Metaphysik, der iiberwunden
werden muss.) Es liegt in der Konsequenz der Sache, dass sich mit dieser letztlich
minimalen Uberdrehung des Husserlschen Gedankens auch groBe Teile seiner kon-
zeptuellen Instrumente neu bestimmen und verschieben mussten (Problematisierung
der ,,Fundierung®, Relativierung der Wahrnehmungsanalysen, Infragestellung der
Hierarchie von Wesen und Faktum, integrale Einbindung des ,,Affektiven...).8
Aus alledem ergibt sich als der letzte metaphysische Sinn der Phdnomenologie
der Entwurf einer Metaphysik der Immanenz. Jede wie auch immer geartete Trans-
zendenz muss — soweit sie nicht ausdriicklich und streng durchgehalten in ihrer
transzendentalen Charakteristik (ndmlich eben als transzendentaler ,,Sinn“ (!), den
man diesem oder jenem zuschreibt) verstanden wird — gnadenlos abgewiesen wer-
den. Die Idee einer Transzendenz ist mit der Grundintuition der Phinomenologie in

83 Es ist interessant zu sehen, dass sich gelegentlich in der phdnomenologischen Literatur
als Leitfaden der Methode eine Uberdrehung auch der Forderung, das Wesen der Sachen
aus ihnen selbst zu entnehmen, findet. Dieser Leitfaden ist dann die Identitit der wesent-
lichen Komponenten in einem und fiir ein Phéinomen, das dieses als ein ausgezeichnetes
der phidnomenologischen Analyse empfiehlt. Diese Identitit des Wesentlichen — eine
Forderung, die ich an anderer Stelle als das Grundprinzip jenes anderen Denkers der Im-
manenz, ndmlich Spinozas analysieren werde — findet sich etwa in Heideggers Rechtfer-
tigung der Auszeichnung der Angst und ihrer Beziehung zu einer Philosophie von Welt,
die diese jeder Messung an einem transzendenten Malstab entzieht: ,,Die existenziale
Selbigkeit des Erschlieflens mit dem Erschlossenen, so zwar, dass in diesem die Welt als
Welt, das In-Sein als vereinzeltes, reines, geworfenes Seinkénnen erschlossen ist, macht
deutlich, dass mit dem Phdnomen der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema
der Interpretation geworden ist.” (Sein und Zeit. 188) Die Tendenz auf eine Philosophie
der Immanenz zeigt sich auch einige Seiten spiter, wenn Heidegger schreibt: ,,Die Be-
hauptung ,ewiger Wahrheiten‘, ebenso wie die Vermengung der phidnomenal gegriinde-
ten ,Idealitdt® des Daseins mit einem idealisierten absoluten Subjekt gehdren zu den
langst noch nicht radikal ausgetriebenen Resten von christlicher Theologie innerhalb der
philosophischen Problematik.* (229) Ebenso lésst sich die Phénoménologie de la percep-
tion als der Versuch einer Metaphysik der Immanenz lesen: Immer wieder kritisiert Mer-
leau-Ponty das ,,Vorurteil der Welt” (oder auch ,,préjugé de I’étre déterminé*) und ver-
langt eine Methode, die dem ,,immanenten Sinn“ nachspiirt, dem Sinn ,,a 1’état naissant™.
Diese Sichtweise steht in genauer Ubereinstimmung mit einer Forderung nach einer Me-
taphysik der Immanenz. Vgl. besonders auch die letzten beiden Seiten des ,Avant-
propos‘. Auch die Trennung von Form und Inhalt, die wir immer wieder kritisieren (be-
sonders spiter in Bezug auf die Idee der Zeit), lehnt Merleau-Ponty mehrfach ab (etwa

807 in Bezug auf Wahrnehmung, Sprache und Bewegung, 941 in Bezug auf den Raum).

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Altermination der Welt | 155

keiner Weise zu vereinbaren. Nur aus diesem Grund darf und muss die Phdnomeno-
logie die leitende Rolle in der Entwicklung einer Philosophie der Zukunft spielen.®*

Und eben das fiihrt uns ins Nichste: SchlieBlich lieBe sich ,,Philosophie der Zu-
kunft* auch so lesen, dass die Phinomenologie eine Philosophie ist, deren privile-
gierter Gegenstand die Zukunft ist. Die Ermoglichung dieser Zukunft (als Offenheit
des Seins auf anderes und damit auf eine andere Zeit hin) wird Thema des néchsten
Teils sein, so wie dort ganz allgemein die einzige Konsequenz gezogen wird, die
einer Philosophie der Immanenz verbleibt: zu konstatieren nidmlich, dass dann
,,Zeit” oder ,,Geschichte Andeutungen auf die einzige Dimension sind, in der sich
Welt tatséchlich artikuliert.

84 Einen konzisen und mehr programmatischen, aber zur Orientierung sehr niitzlichen
Uberblick iiber die Bestandteile einer Metaphysik der Immanenz und ihre Abgrenzung
von einer Metaphysik der Transzendenz findet man in meinem Aufsatz ,Metaphysik und
Phénomenologie‘. Es ist vielleicht nicht unwichtig zu erwdhnen, dass dieser erst nach der
vorliegenden Arbeit entstanden ist; es war erst der Durchgang durch die Thematik (des-
sen Protokoll dieses Buch ist), der die Pointierung der dort vorgelegten Grundgedanken

ermoglichte.

14.02.2026, 14:20:38. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 14:20:38.



https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

