
Kapitel II: Ausführung 

 
 
 

Wir müssen nun also die Systematik des Prinzips der Altermination entwickeln. 
Dies wird über den Aufweis einiger für dieses Prinzip in seinem Wirken zentraler 
Phänomene, über das Problem der Typik des Begehrens und die Analyse der Textur 
der Materialität geschehen. Die Motive, die sich bereits im ersten Kapitel andeute-
ten  Horizont, Begehren, Materialität  werden also weiterentwickelt, damit wir 
am Ende dieses Teils eine klare Konzeption der Altermination vorstellen und, in 
eins damit, den metaphysischen Sinn, den Phänomenologie annehmen muss, klären 
können. 
 

Wir hatten schon eine Reihe von Beispielen gebracht, in denen es einerseits um den 
Ausweis der Verschiebbarkeit der Auffassungen der Dinge ging, andererseits um 
die Vorbereitung der Dimension des Begehrens. Wir hatten anhand des Unter-
schieds von Essen und Ernährung die absolut irreduzible Stellung des Begehrens 
gegenüber einer bloß konsumtiven Relevanz (in der das Gewollte mit der Befriedi-
gung verschwindet oder durch eine numerisch bestimmbare Gleichheit ausgetauscht 
werden kann) herausgestellt. Dasselbe soll nun noch einmal anhand des Unter-
schieds zwischen Sex und Fortpflanzung geschehen. Damit wird der Übergang zu 
einer umfassenderen Problematisierung vorbereitet.1  

                                                             
1  Woher diese Fixierung auf das Sexuelle? Richtig verstanden, nämlich als Erotik, erwei-

tert es sich zu einem Phänomen, das durch seine Charakteristik eine paradigmatische Rol-

le für die Beschreibung des Wesens Mensch einnimmt. Wir verstehen unter Erotik alles 

begehrende Zugehen auf die Welt, ganz gleich, was die Objekte hiervon sind. Dann ist 

die Erotik ein Phänomen unbedingter Universalität (weil jeder sie kennt), sie ist zugleich 

die mehr als bloß begriffliche Vereinigung von Erfahrungen aus den unterschiedlichsten 

Bereichen (weshalb es fragwürdig wird, ob man die Erotik selbst noch als Phänomen be-

zeichnen kann) und sie ist vor allen Dingen konstitutiv durch ihre Pluralität und Wider-

sprüchlichkeit (schon bei einem Subjekt, umso mehr im Vergleich verschiedener) ge-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Auch hier sagt sowohl der herrschende biologistische Gedanke als auch so 
manche Theorie der Philosophiegeschichte, dass wir miteinander schlafen, um uns 

verdeckt wird, sollte uns aufhor
einzelnen Wesen, insofern wir eben Sex haben; dagegen nimmt uns das zweite 

Menschen haben miteinander Sex, um der Gattung Mensch das Überleben zu si-
chern. Dieser Satz ist wie jede metaphysische Überhöhung wissenschaftlicher The-
sen eine höchst fragwürdige Aussage, und wie die meisten biologistischen Spekula-
tionen irrt sie, indem sie der Natur Zwecke unterstellt. Dass das nicht angeht, zeigt 
schon die einfache Nachfrage, wer oder was denn die Natur sei, dass sie nach Zwe-
cken handeln kann. Von zweckgerichtetem Handeln haben wir nur in Bezug auf 
Bewusstseine einen halbwegs verständlichen Begriff. Darauf hat schon Spinoza 
hingewiesen, als er meinte, selbst wenn Gott  der für ihn mit der Totalität des 
Seins zusammenfällt  Absichten verfolgte, einen Wille hätte, so wäre unser Begriff 
des Willens dem dieser Willensakte so ähnlich wie ein Hund dem Sternbild Hund.2 

In Wirklichkeit haben Menschen Sex, weil sie ihn genießen, und nur in sehr sel-
tenen Fällen, weil sie einen Kinderwunsch haben (der dann übrigens auch nichts 
mit der Fortpflanzung der Gattung zu tun hat, höchstens bei sehr versponnenen und 
selbst biologistisch verblendeten Menschen). Wer nun moralisierend aufschreit und 
meint, genau diese egoistische Konzentration auf den persönlichen Genuss sei ein 
Problem unserer modernen, gottvergessenen Welt, der gesteht die Differenz zwi-
schen Sex und Fortpflanzung ein. Denn ein Sollen kann es ja nur dort geben, wo 
keine natürliche Gesetzmäßigkeit herrscht.  

Das führt uns zu solchen Phänomenen, die es auch erlauben werden, den Begriff 
des Begehrens präziser zu fassen. Sex ist also eine Handlung, die wesentlich und 
ausschließlich genussvoll ist. Nur weil es keine natürliche, etwa instinktuelle Prä-

alität gehen kann. Perversität ist dabei in dem präzisen Sinn verstanden, in dem 
Freud den Begriff definiert hat. Freud nimmt nämlich die Idee der Fortpflanzung als 
den Kern des Sexualgeschehens auf, deutet ihn aber in einen Grenzbegriff, letztlich 
eine bloße heuristische Fiktion um, womit es ihm gelingt, das Wesen der menschli-
chen Sexualität als das zu beschreiben, was diesen Kernpunkt manchmal umspielt, 
manchmal sich von ihm entfernt, in keinem Fall aber auf ihn reduzierbar ist. Freud 
kennzeichnet die reife Sexualität durch die Bündelung des Begehrens in den Geni-
talien. Doch diese Gestalt von Sexualität muss erst erarbeitet werden; das Kind ist 
                                                                                                                                       

kennzeichnet. Genau in dieser Charakteristik liegt der unschätzbare Wert für die trans-

zendentale Analyse eines alterminierenden Subjekts.  

2  Spinoza: Ethik. I. Teil. Lehrsatz 17. Anmerkung. 46 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 93 

zunächst und zuerst polymorph-pervers. D.h. es ignoriert eine Reihe von Grenzen, 

solche erscheinen: 
 

erstens durch das Hinwegsetzen über die Artschranke (die Kluft zwischen Mensch und Tier), 

zweitens durch die Überschreitung der Ekelschranke, drittens der Inzestschranke (des Ver-

bots, Sexualbefriedigung an nahen Blutsverwandten zu suchen), viertens der Gleichge-

schlechtlichkeit, und fünftens durch die Übertragung der Genitalrolle an andere Organe und 

Körperstellen. Alle diese Schranken bestehen nicht von Anfang an, sondern werden erst all-

mählich im Laufe der Entwicklung und der Erziehung aufgebaut. Das kleine Kind ist frei von 

ihnen.3 

 
Man sieht, dass der Übergang zu einer reifen Sexualität zugleich ein Übergang in 
menschliche Kultur selbst ist: die Prägung von Genuss und Ekel, die Vertrautheit 
mit den je historisch dominanten Vorstellungen von Geschlechtlichkeit, die Scham, 
die Beziehung von Mensch zu Tier etc. Zugleich hat, immer nach Freud, jede ein-
mal herrschende Stufe der psychischen Entwicklung ihre Reste, auf die, zumindest 
im Prinzip, jederzeit zurückgekommen (regrediert) werden kann. Wir legen also un-
sere polymorphe Perversion nie vollständig ab. Das wird deutlich, wenn Freud sagt, 
der Kuss sei ein perverser Akt.4 Damit ist sicherlich nicht gemeint, man solle auf 
das Küssen gefälligst verzichten, weil es pervers ist. Der Perversionsbegriff hat so 
gefasst durchaus keine normative oder wertende Komponente. Genau darin liegt 
seine Kraft, die ihn für uns so interessant macht, denn diese nicht-hierarchisierende 
Sichtweise öffnet den Blick auf ein komplexes Geflecht von möglichen Bezugnah-
men, das nicht aus einer Norm, 
sein Wesen schöpft. Gemeint ist dann nämlich, dass unsere Sexualität, weil sie aus-
schließlich auf Genuss gerichtet ist, aus dem, was man leichtfertig als pervers be-
zeichnet, allererst ihre Wirklichkeit gewinnt. Genussvoll ist genau das, was nicht 
unter den reinen Zweck der Fortpflanzung fällt, was sich keiner Logik des Ver-
brauchs, des Nützlichen, der Konsumtion unterwirft.5 Und man kann noch weiter 
gehen: Genussvoll ist die Sexualität genau in dem Maße, wie sie sich bewusst von 
diesen Zwecken entfernt. Da andererseits durch religiöse oder auch pseudowissen-
schaftliche Vorurteile diese Zwecke  die es, wie gesagt, nur als Unterstellung gibt 

 immer auch zur Norm des Geschlechtlichen erhoben wurden, kann man mit Bau-

                                                             
3  Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 213. 

4  Ebd. 333.  

5  In etwa so, wie nach Bergson Bewusstsein gerade die Distanz und Nicht-Identität von 

Vorstellung und Handlung bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

faire le mal 6 
Aus diesen Überlegungen heraus scheint es richtig, hier einen anderen Begriff 

als den biologisierenden Begriff de

schweigen). Insofern man vom Menschen spricht, ist daher der Begriff der Erotik 
als Überbegriff für alle in diesem Sinn lustvollen Handlungen, Wünsche, Phantas-
men etc. anzusehen.  

Nun ist es aber so, dass wir nicht einfach alles und jeden begehren. Im Gegen-
teil: Unsere Erotik fordert eine sehr dezidierte Auswahl an Partnern. Wieder liegt 
hier eine ganz banale Auslegung nahe: Der eine mag halt Blonde lieber, der andre 
Brünette; der erste schlanke, der nächste solche mit weiblicheren Formen; manche 

ter-
schiedlich, wie sollte man daraus eine große Frage machen?! 

wir in ihnen keine besondere Fragwürdigkeit sehen. Doch wiederum nur deswegen, 
weil wir diese Differenzen und ihre Fragwürdigkeit gekonnt ignorieren. Wir haben 
solche im Wesen des Bewusstseins liegende Ignoranz schon gelegentlich angetrof-
fen; hier tritt sie wieder auf, und wird sogar noch dadurch verstärkt, dass gerade die 

der ist ja mein Rivale und damit durch seine Nähe zu mir, dadurch dass er in diesem 
wichtigen Punkt meine Welt nicht erschüttert, überhaupt nur ernst zu nehmen (d.h. 
er muss dann ernst genommen werden). Dagegen ist derjenige, der eine Frau be-
gehrt, die mir besonders hässlich erscheint, nur wieder ein Kuriosum, vielleicht ein 
Gegenstand meines Spottes, der Auslöser eines ungläubigen Schulterzuckens  
ernst muss ich ihn dann gerade nicht nehmen.7  
                                                             
6  Z widerspreche ich mir hier nicht of-

fensichtlich? In allen Formulierungen bleibt die Unterstellung des Normativen, des Ge-

setzlichen, deren Wahrheit ich bestreite, doch mit wirksam! In der Tat bedarf es der Un-

terstellung eines Gesetzes; das darf aber nicht mit dessen metaphysischer Wahrheit ver-

wechselt werden. Im Kontext der Dialektik wird das verständlicher werden.  

7  

sätzliches in Frage zu stellen droht. Davon zeugt das schlichte, und nach Kriterien des 

vielberufenen aufgeklärten Eigennutzes absolut nicht erklärliche Vorhandensein der Ho-

mophobie. Nach diesem betrachtet, in Hinsicht auf die Nützlichkeit für mich (insofern ich 

selbst heterosexueller Mann bin), müsste ich jeden homosexuellen Mann dankbar begrü-

ßen, denn er ist ein potentieller Rivale weniger. Dass irgendjemand homophob sein kann, 

fordert also ganz anderes zu seiner Erklärung als die Kategorien, die eine naive Anthro-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 95 

Die Frage, die sich so niemals stellt, ist die, wie es sein kann, dass der andere 
jene hässliche Frau schön finden kann. Wie gesagt, es wird hier der Bereich des Äs-
thetischen und Erotischen, gewissermaßen als nicht wahrheitsfähige Privatangele-
genheit, von der Objektivität der für sich bestehenden Welt abgeschnitten. Dort die 
Dinge und Menschen, über die man bei wichtigen Themen auch objektive Aussagen 
machen und Wissenschaft betreiben kann  hier der persönliche 
sich nach recht undurchsichtigen, aber eigentlich auch irrelevanten Kriterien auf 
diese Welt richtet. 

Man sieht das übliche Problem: Es wird auch hier wieder die Tatsache überse-
hen, dass es die Welt in ihrer Bestimmtheit nur für ein Subjekt geben kann. Es liegt 
nicht erst die Welt in ihrer Objektivität und Bestimmtheit herum, um dann in den 
Geist der Menschen zu spazieren, und sich dort als schön oder hässlich beurteilen 
zu lassen. Die Welt ist aufgefasste Welt, und derjenige, der diese oder jene Frau 
schön findet, die all seine Freunde gar nicht attraktiv finden, der sieht sie in einem 
präzisen Sinn anders. Man wird sagen, dass sei doch bloße Spekulation, schließlich 
könne man das nicht überprüfen. Aber wieder liegt darin der Irrtum zu glauben, 
Frauen (oder Männer) würden ebenso isoliert auftreten wie Tische und Bäume (die 

wenn wir das Interesse eines anderen Menschen an einem dritten nicht nachvollzie-

te Psychoanalyse den Ausdruck geprägt, dass Frauen für Männer und Männer für 
Frauen Projektionsflächen seien. Damit ist etwas ganz Wesentliches getroffen, auch 
wenn es meist nicht genauer ausgeführt wird. Interessanterweise findet man diesen 
                                                                                                                                       

pologie aufbieten kann. Davon ganz abgesehen, dass 

 

ganz andere, viel grundlegendere Frage, ob diese Begriffe schlichte Beschreibungskate-

gorien sind, die ein Gegebenes ordnen, oder ob sie dieses nicht vielmehr in einer klaren 

Abtrennung und Ausschließlichkeit allererst schaffen! Dann wäre der Begriff der Bise-

xualität nichts anderes als der blutleere Versuch, eine Aufteilung zu retten, die nicht viel 

mit den Realitäten zu tun hat, indem man einen Begriff schafft, der das ursprüngliche Be-

griffssystem gegen alle Anfechtungen schützen soll  und der es doch eigentlich in Frage 

stellt. So behauptet Freud eine urs

doch nichts anderes als: ursprünglich wendet sich das Kind undifferenziert mit seinem 

Lustleib an die Welt. Die Geschlechterdifferenz in ihrer jeweils gültigen kulturell be-

stimmten Form  denn die Geschlechterdifferenz gibt es nicht an sich, sondern nur als 

kulturelles Produkt  ist das Ergebnis einer späteren Aneignung, die eine ursprüngliche 

nichts gehalten werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Ausdruck gerne in Bezug auf Prominente, vor allen Dingen Schauspielerinnen und 
Schauspieler. Denn diese definieren sich ja geradezu durch eine eigenartige Dop-
pelstellung: Zum einen sind sie uns aus Filmen bekannt, in denen sie Abenteuer und 
Leidenschaft verkörpern, ein Leben leben, das sich von dem in seinen meisten Tei-
len banalen Alltag wundersam abhebt  und sei es auch nur, weil das Drama, wie 
Hitchcock bemerkte, das Leben sei, nur mit den langweiligen Teilen rausgeschnit-
ten8 , das also eine Intensität aufweist, die uns verschlossen bleibt, die zugleich be-
törend und unheimlich ist. Zum anderen sind uns dieselben Schauspieler als strah-
lende Helden der roten Teppiche bekannt, wo sie uns in ihrer Schönheit und ihrem 
Reichtum ruhmvoll entgegenlächeln. Doch je austauschbarer diese Szenen sind, je 
nichtssagender auch ihre Äußerungen zu ihren Filmen vor allem sind, je mehr uns 
die Presse Details aus ihrem Privatleben enthüllt, die zeigen, dass dieses dem unsri-
gen aufs Haar gleicht  desto sicherer ist man doch, dass sich hinter dem Anschein 
der uns allzu vertrauten Trivialität ein anderes Sein verbergen muss, das sich trium-
p
dann deswegen, weil ihnen ein Sein unterstellt wird, das sich von unserem unter-
scheidet, das aber selbst nicht näher bestimmt werden kann, das durch die Intensität 
der Filme nur in seinen Möglichkeiten angedeutet wird, das aber durch alles, was 
man von ihnen wissen kann, nur verschoben, aufgeschoben wird.9  
 

                                                             
8  Das Drama ist ein Leben, aus dem man die langweiligen Momente herausgeschnitten 

 Hitchcock, wie haben Sie das gemacht? 91. 

9  Barthes hat in seinen Mythen des Alltags mehrmals diese eigenartige Funktion bürgerli-

cher Ideologi

entrückt und doch ihm zum Verwechseln ähnlich dargestellt werden. Das sind die Film-

im Gegenteil: Ihre magischen Fähigkeiten werden dadurch erst recht magisch, weil sie 

von jeder Herleitung aus einer Geschichte abgeschnitten werden. Sie erscheinen gewis-

sermaßen als göttliche Gaben, die bestimmte Menschen immer schon aus der Gesell-

gangenen Jahrhunderts. (So kann man etwa in einem Boulevardmagazin nacheinander 

Berichte über Skandale in einem Adelshaus, menschliche Tragödien in einem anderen 

und schließlich den alles überstrahlenden Glanz in einem dritten sehen.) Ebenso unzwei-

felhaft ist ihre ideologische Bedeutung für eine bürgerliche Gesellschaft. Dennoch stellt 

sich die Frage, ob es sich nur um eine ideologische Problematik handelt, oder ob diese 

nicht vielmehr einen Ansatz in bestimmten transzendentalen Strukturen findet (ohne na-

türlich zwingend aus ihnen folgen zu müssen).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 97 

EIN HORIZONT RADIKALER UNBESTIMMTHEIT 
 

Denn wie tritt uns Schönheit entgegen? Ich behaupte, die erotische Schönheit ande-
rer Menschen hat die Form des Versprechens. Eine schöne Frau, der ich begegne, 
ist ein Versprechen auf etwas, das sie für mich sein könnte, ohne dass das, was sie 
sein könnte, darin bereits festgelegt wäre. Es ist ja gerade nicht so, dass beim An-
blick einer schönen Frau sofort sexuelle Phantasien in Gang gesetzt würden; zu-
mindest ist das nicht zwangsläufig der Fall. Oder anders formuliert: Solche sexuel-
len Phantasien können nur dann einsetzen, wenn sich durch den Anblick der Frau 
ein Raum für sie eröffnet. Schönheit ist genau die Eröffnung eines Raums der Mög-
lichkeit, der Erwartung, dessen, was sein kann. Schönheit, und alle ihr verwandten 
Phänomene, werden damit zu Eröffnungen eines Horizonts in einem weiteren Sinn, 
nun aber einem ganz neuen.10 Denn der Horizont der Schönheit lässt sich gerade 
nicht in wirkliche Wahrnehmungen überführen. Was mir der Horizont der Schön-
heit gibt, ist das Schöne als Schönes, nicht aber irgendeine empirische oder isolier-
bare Wahrnehmung. Das ist einer der Gründe, weshalb sich das Begehren zwar le-
gen oder auf andere Objekte richten kann, weshalb aber ganz streng keine einzige 
Erfahrung mit der Geliebten das Ende des Begehrens erzwingen kann, ebenso we-
nig wie die Schönheit der Bestätigung durch weitere Erfahrungen bedarf. 

Die Liebe  die weder einfaches Korrelat der Schönheit, noch ein Synonym für 
das Begehren ist  ist hierfür aufschlussreich: Wenn ich liebe, dann ist es diese Lie-
be, die mir jede Bewegung, jede Äußerung und Eigenart, jede Macke und Schwä-
che liebeswert erscheinen lässt. Ich prüfe meine Liebe nicht an den Erfahrungen, 
die ich mit der Geliebten mache. Sie ist der Rahmen, innerhalb dessen ich diese Er-
fahrungen machen kann. Deswegen ist es durchaus möglich, dass die herbste Ent-
täuschung und schmerzvollste Verletzung meiner Liebe kein Ende setzt. Nichts 
kann an sich die Liebe bestätigen und verstärken oder in Frage stellen und beenden. 
Dies kann nur  das Ende der Liebe. Die Tautologie ist hier unvermeidlich, auch 
wenn darin zugegebenermaßen keine echte Erklärung liegt. Aber wenn es der Hori-
zont des Begehrens ist, der sich als ein empirisch nicht einholbarer, ja: nicht einmal 
in irgendeiner Weise realisierbarer Rahmen des Erfahrens aufspannt, dann berührt 
ihn eben nur wieder sein eigenes Ende, nicht aber die empirischen Ereignisse. 
Selbstverständlich kann die Liebe enden, und sie endet vielleicht auch tatsächlich 
anlässlich einer Enttäuschung. Aber sie endet nicht durch sie, denn sonst müsste die 

                                                             
10  V be-

ginnen muss, aber wenn kein Augenblick der Ruhe folgt, zerfällt es gleich und ist verlo-

ren. Plötzlichkeit und Ruhe durchdringen sich, damit einem etwas schön sei: der Blitz des 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Enttäuschung regelmäßig die Liebe beenden, anstatt sie, wie in manchen Fällen, al-
lererst anzustacheln und auf neue Höhen der Verzweiflung zu treiben. 

Ich hatte von Phänomenen gesprochen, die mit der Schönheit in der Eröffnung 
eines Horizonts absoluter Unbestimmtheit verwandt sind, im Charakter eines Ver-

sprechens ohne Gegenstand. Solche Phänomene sind etwa die Sehnsucht, mit ihren 
nur scheinbar konkreteren Formen des Fernwehs oder des Heimwehs.11 Wer sich in 
die Ferne sehnt, wer etwa, wie im Lied, nach New York, Hawaii, San Francisco 
will, weil er dort noch nie war, kann man von ihm sagen, dass er einfach nur weg 

geln, sich durchleuchten, vielleicht auch beurteilen zu lassen. Die Pointe ist aber, 
dass die Existenz, die dort erträumt wird, eben oft nicht erträumt wird, d.h. sie muss 
nicht zwangsläufig durch eine elaborierte Phantasie begleitet sein. Es mag schon 
der Klang des Namens einer exotischen Stadt sein, der wie ein Ton eine andere Sai-
te erklingen lässt, wie die Obertöne auch die tieferen Saiten eines Klaviers in 
Schwingung versetzen können, wenn man nämlich die Hämmer von diesen zurück-
zieht und ihnen so den Raum zur Schwingung eröffnet! Nichts anderes tun diese 
Phänomene der Sehnsucht. In Anderschs Roman ist es der bloße Name Sansibar, 
der die eskapistischen Träume des Jungen katalysiert.  

 
Man musste Rerik verlassen, erstens weil in Rerik nichts los war, zweitens, weil Rerik seinen 

Vater getötet hatte, und drittens, weil es Sansibar gab, Sansibar in der Ferne, Sansibar hinter 

der offenen See, Sansibar oder den letzten Grund.12 

 

                                                             
11  st 

oberflächlicher Betrachtung eine Gattungsgemeinschaft haben  solche und ähnliche Fra-

gen überlasse ich den Herstellern philosophischer Kataloge und Klassifikationen. 

12  A

-

Grund d  ohne eine 

Erklärung im engen Sinn anbieten zu wollen , dass eben dieser Junge, dessen Sehnsucht 

dem Roman den Namen gegeben hat, am Ende die Möglichkeit, sich in Schweden davon-

zumachen (einem geradezu märchenhaft einladenden Schweden) und Sehnsucht und 

Freiheit so in Realität überzuführen, einfach und ganz selbstverständlich wieder fahren 

lässt. Fast ist es, als verstünde er, dass er die Freiheit und Absolutheit seiner Sehnsucht 

gegen d

müssen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 99 

Und auch das Heimweh ist nicht unbedingt wesentlich konkreter: Wer in Italien das 
deutsche Essen vermisst und in Spanien überhaupt alles am liebsten so haben möch-
te wie daheim, der hat ja kein Heimweh. Denn er war nie in der Ferne, höchstens 
durch Zufall und irrtümlicherweise. Denn das Heimweh bezieht sich letzten Endes 

Möglichkeit, einige seiner Eigenschaften aufzuzählen  wie das Brot schmeckt, wie 
die Leute heißen und sprechen, dass die Müllabfuhr dort pünktlich ist etc. , die den 
Irrtum befördert, es ginge in wirklichem Heimweh um einen realen Ort. Denn all 
diese Eige
etwa anders herum! Wonach sich der sehnt, der Heimweh hat, ist also nicht ein Ort, 
sondern das Gefühl der Vertrautheit, das man sich an diesem Ort erträumt. Noch 
genauer: Heimweh ist die Sehnsucht nach dem einzigen wirklichen Ort, d.h. nach 
jenem einen archimedischen Punkt, der nicht in einem überallhin ausdehnbaren 
Raum austauschbar ist, sondern von dem aus sich die Welt erschließt und vielleicht 
auch gleich wieder schließt. Interessanterweise muss er erst verloren sein, um als 
solcher empfunden werden zu können. Und es ist alles andere als sicher, dass er in 
der Rückkehr auch als solcher erfahren werden kann. Vielleicht verhält es sich mit 

ge man sie hat, kennt man sie 
nicht als solche; wenn man sie verloren hat, hat man sie endgültig verloren. 

Noch deutlicher wird aber die Charakteristik des Horizonts der Sehnsucht, wenn 
man ein anderes Phänomen beleuchtet. Wer des Abends durch die Straßen einer 
Stadt streift, wird hier und da einen Blick in ein beleuchtetes Wohnzimmer oder ei-
ne Küche werfen können. Vielleicht sieht er darin Unbekannte ihren Tätigkeiten 
nachgehen oder nur sitzen und fernsehen; vielleicht erhascht er nur einen Blick auf 
die Einrichtung, vielleicht wird er diese in einem Augenschlag beurteilen und 
Schlüsse über die dort lebenden Menschen ziehen. So oder so sind diese kurzen 
verstohlenen Einblicke faszinierend, denn was hier fesselt ist nicht so sehr, dass 
sich dort dieses oder jenes abspielt, also nicht ein Geschehen, nicht etwas Außer-
gewöhnliches, von dem man berichten könnte. Faszinierend ist gerade, dass sich 
dort überhaupt nichts Ungewöhnliches abspielt, dass aber diese vollkommene All-
täglichkeit doch im Horizont völliger Fremde erscheint.13 Was dort fasziniert, ist die 
ganz leer und unbestimmt bleibende Möglichkeit einer radikal anderen Existenz, 
                                                             
13  Es ist nicht wichtig, ob es eine vollkommene Fremdheit geben kann. Sie kann es wohl in 

allen empirischen Begegnungen nicht geben, sonst gäbe es auch keine Begegnung. Sie ist 

aber doch wohl in jeder solcher Begegnung vorausgesetzt und bleibt uneinholbar. Le-

ständlichen annehmen kann und diese Unmöglichkeit in jeder seiner Wirkungen auf mich 

bekräftigt, der mich genau dadurch zu einer anderen, nämlich ethischen Einstellung 

zwingt  die auch das Böse und den Hass erst als Möglichkeiten eröffnet , scheinen mir 

in diesem Kontext unbezweifelbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

letztlich die Tatsache, dass da jemand ist, der mir fremd ist und bleibt, der nicht in 
meine Welt auflösbar ist, und der doch lebt. Es ist die Faszination der Alltäglich-
keit, die diese nur dem Blick von Außen bieten kann, der ihre Rätselhaftigkeit er-
kennt. Faszinierend ist dabei nicht dieses oder jenes Alltägliche, sondern dass es 
Alltäglichkeit gibt. Nur ist diese Faszination in keiner Weise auf das eigene Leben 
übertragbar, denn der Unterschied besteht nicht zwischen einem spannenden und 
einem langweiligen Leben, sondern zwischen der Unbestimmtheit der reinen Mög-

lichkeit und der Bestimmtheit des Wirklichen. Mein Leben kann niemals auf mich 
die Faszination ausüben, die ich im Blick durch das Fenster empfinde, weil es in al-
len seinen Teilen, selbst noch in den außergewöhnlichen ein genau bestimmtes 
bleibt und damit jener (ganz radikalen) Offenheit entbehrt.14 

Ein weiteres Beispiel: Es wurde schon vom Fernweh gesprochen. Der bloße 
Name, sagten wir, kann das Fernweh antreiben. Ebenso kann das ein Bild sein, etwa 
das Bild labyrinthischer Straßenschluchten oder endloser Weiten. Gerade in diesen 
Bildern, die ja gerne von Filmen in Szene gesetzt werden, um einen Ort, einen 

-
schieht dies, indem das Unübersichtliche, das Unübersehbare einen Sinn von radi-
kaler Unbestimmtheit evoziert. In diesen Städten, die sich in ihren Straßen bis zum 
Horizont verlieren, müsste doch absolute Freiheit herrschen. Wer sollte einen dort 
noch einschränken, wer könnte einen dort kennen, selbst nach Jahren, der der Frei-
heit, der absoluten Unbeschränktheit wenigstens durch Bindung und Autorität Ein-
halt gebieten könnte? Man kann sich fragen, ob die USA ihren Beinamen des Lan-
des der unbegrenzten Möglichkeiten auch ohne die Kinobilder ihrer Städte und 
Landschaften, ohne deren Weite und Offenheit, hätten zementieren können. 

Wiederum ist aber klar, dass die so erträumte und unbekannte Stadt absolut 
nichts mit der erfahrenen gemein hat, und zwar nicht, weil zu viele Erwartungen 
enttäuscht wurden. Sondern ganz im Gegenteil deswegen, weil die Offenheit und 

                                                             
14  Vielleicht geht man nicht zu weit, wenn man diesen Blick ins Fenster mit jenem grundle-

genderen Phänomen vergleicht, das in der vorigen Fußnote und schon früher mit Bezug 

auf Büchner angesprochen wurde, nämlich mit der Unmöglichkeit, die Welt auch nur ei-

ne Sekunde lang aus den Augen eines anderen zu sehen. Das geschieht auch hier nicht, 

und würde es geschehen, dann wäre doch dieser Blick um nichts ungewöhnlicher oder 

aufregender als der aus meinen Augen. Denn wenn ich in der Wohnung wäre und von 

dort auf die Straße blickte, dann sähe ich diese eben in der gleichen unspektakulären Ge-

stalt wie sonst auch. Was mir dort vorgeführt wird  wahrscheinlich auch erst dadurch, 

dass sich die dortigen Menschen unbeobachtet fühlen (Menschen, die ich, wie gesagt, gar 

nicht unbedingt sehen muss) , ist im Gegenteil der Hiatus der Welten als solcher. Er er-

scheint aber nicht noch einmal in einer Gestalt, die sich näher fassen ließe, sondern nur in 

der Eröffnung des genannten Horizonts radikalster Unbestimmtheit.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 101 

Unbestimmtheit des Versprechens einer Bestimmtheit der Realität Platz gemacht 
hat. Die ersehnte Stadt war eben nie eine, die man bereisen könnte. 

Diese Phänomene finden sich nicht nur im Fernweh, im verstohlenen Blick 
durch ein fremdes Fenster, in Photos oder Filmen oder auch bloß Namen ferner Or-
te; sie finden sich auch immer wieder in der Kunst. Der Aphoristiker Nicolas 
Gómez Dávila hat den hierher gehörigen Unterschied sehr spitzzüngig und sehr 

photographieren, den ein Dichter 15 Die besungene Landschaft ist 
genau dadurch ausgezeichnet, dass in ihr nicht alles bestimmt ist, dass es auch erst 
bestimmt werden muss (durch den Leser/Hörer), aber nicht vollbestimmt sein kann. 
Dagegen weicht die Unbestimmtheit des Epischen im Photo der Prosa der Einzel-
heiten  es sei denn, dem Photograph gelingt seinerseits ein Bild, das mehr Evoka-
tion als Abbildung ist. (Man sieht, dass daher viele der Schwierigkeiten rühren, ein 

n schwanken die 
Schwierigkeiten je nach der Art der Literatur.) Gómez Dávila hat in jedem Fall 
recht: Die besungene Landschaft ist schlicht und ergreifend nicht dieselbe wie die, 
die photographiert werden kann. 

Ähnliches mag man auch in Werken der Malerei und bildenden Kunst finden. 
Den hingeworfenen Strichen und Figuren und Farbklecksen eines Gemäldes von 
Miró entwindet sich plötzlich die Idee  anders lässt es sich nicht sagen  eines 
Jahrmarkts mit seiner bunten Budenwelt und seinen Zerstreuungen, und darin ein 
kleines Mädchen.16  

Was haben nun all diese Phänomene gemein? Immer sieht man etwas, oder 
kann, allgemein gesprochen, etwas wahrnehmen. Immer ist das nur ein kleines biss-
chen von dem, worum es geht; das Sichtbare gibt sich als Ausschnitt eines Größe-
ren, als Bruchteil, gerade groß genug, um wahrgenommen zu werden und das Inte-
resse zu wecken.17 

in kann: Zwar stützt sich diese Sehnsucht oder dieser Ge-
                                                             
15  Nicolás Gómez Dávila: Das Leben ist die Guillotine der Wahrheiten. 216.  

16  Die kleine Blonde im Vergnügungspark von 1950. Alle Beispiele sind nur mögliche. 

Nicht jeder wird etwa in dem Gemälde von Miró etwas sehen. Mancher wird an andere 

Werke denken, vielleicht stärker noch an andere Kunstgattungen, wird die Musik vermis-

sen etc. Das alles bestätigt ja nur die Grundbehauptung: die der unkommunizierbaren und 

inkommensurablen Andersheit aller Welten.  

17  Natürlich weckt der Blick selbst, bzw. das in ihm Sichtbare das Interesse eben nicht von 

sich aus  davon abgesehen, 

Da es sich um eine Beziehung transzendentaler Sinnstiftung handelt, fungiert das Gese-

verdankt es vorangehender Sinnstiftungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

nuss der Idee einer absoluten Freiheit18 auf sinnliche Erfahrungen  zumindest in 
den angeführten Beispielen; Sehnsucht mag sich vielleicht auch als ganz unbe-
stimmtes Sehnen und Unruhe bemerkbar machen , doch ist schließlich der Sinn 
des so Erfahrenen diesem ein ganz Fremdes. Denn in diesem Sinn erscheint das 
sinnlich Erfahrene als der bloße Ansatzpunkt einer radikalen Unbestimmtheit, die 
mit keinen empirischen Maßstäben von Bestimmtheit oder Unbestimmtheit gemes-
sen werden kann. So überschreitet dieser Horizont radikaler Unbestimmtheit nicht 
einfach nur die Erfahrung, wie es jeder Horizont tut (bzw. wie es alle von mir unter 
den Horizontbegriff gebrachten unterschiedlichen Aspekte und Funktionen trans-
zendentaler Beziehungen tun); er übersteigt diese Erfahrung vielmehr in unendli-

cher Weise. Vielleicht könnte man auch sagen, in irrealer Weise, indem die Erfah-
rung nicht auf einen Horizont weiterer Möglichkeiten, die realisiert werden können, 
überschritten wird, sondern im Gegenteil auf eine Irrealität, die grundsätzlich nicht 

Erfahrene löst sich in eigenartiger Weise aus der Prosa einer Welt, in der alles be-
stimmt ist, und öffnet sich zu einer Poesie der Freiheit.  

Wir haben also wieder jenes wichtige Widerspiel von Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit, das uns schon länger begleitet. Bevor wir hier noch einige kritische 
Nachfragen formulieren, die von den Beschreibungen aus direkt auf das vorliegen-
de Projekt als Ganzes zurückfallen, muss noch einmal auf die Schönheit zurückge-
kommen werden. Passen diese Beschreibungen noch auf das Erscheinen der Schön-

heit eines anderen Menschen? 
Man muss hier einiges unterscheiden. Es gibt wohl mindestens drei Weisen, in 

denen mir die Schönheit eines Menschen begegnen kann.19 Zum einen gibt es so 
etwas wie eine gedachte Schönheit: Ein Mann, eine Frau  sexuel-

 kann so sein, dass ich mit einiger Sicherheit sagen kann, 
er oder sie sei schön, ohne dass ich im mindesten eine Anziehung verspüre. Solche 

                                                             
18  

mit gängigen philosophischen oder gar politischen Konzepten von Freiheit nichts mehr zu 

tun hat. Es wäre letztlich auch die Freiheit vom eigenen Sein, von dieser Fatalität, die da-

drückt (Totalité et infini. Heiterer drückt dasselbe (in sich kei-

neswegs heitere) Faktum Jean Paul 

 

19  Die Unterscheidung ist nicht ganz einfach. Es ist wohl auch möglich, dass ein und dersel-

t erscheint. 

Wiederum wäre das nur ein Hinweis darauf, dass diese Modi der Schönheit vor allen 

Dingen als transzendentale Sinne begriffen werden müssen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 103 

beschriebenen Sinn. Ich kann höchstens eben diese Diskrepanz zwischen einer 
Wirkung, die zu erwarten wäre, und ihrem Ausbleiben konstatieren. Es gibt weiter-
hin eine Schönheit, die ich bewundernd bemerke, die aber nur als Gegenstand einer 
Kontemplation auftritt  
ihrer Vollkommenheit wie von ihrer körperlichen Grundlage losgelöst erscheint, 
auch wenn sie doch nur in ihrer spezifischen Körperlichkeit ist und sein kann. Wir 
sprechen dann von Unnahba
dass sie sich wie von einer anderen Welt einstellt. Auch diese Schönheit ist noch 
nicht unbedingt die Evokation des Horizonts. Die Weise, in der wir sie beschreiben, 
deutet aber durchaus darauf hin, dass sich hier etwas vollzieht, was unsere Weltge-
wissheit wenigstens punktuell erschüttern mag.20 

Schließlich gibt es jene Schönheit, die sich weniger als Eigenschaft des Gegen-
stands gibt denn als Bewusstsein einer spezifischen Ergriffenheit. Natürlich gilt das 
in Wirklichkeit auch für die ersten beiden Weisen der Schönheit; sie sind eben das 
Angesprochensein eines Subjekts durch einen anderen Menschen in spezifischer 
                                                             
20  Vielleicht sind damit auch die Phänomene äußerster Anmut verwandt, wie sie z.B. bei 

Charlie Chaplin begegnen. Die Figur des Tramp ist eindeutig durch seine Ikonographie 

(Hut, schlecht sitzender Anzug, Stock, Bärtchen), vor allem aber durch seine Bewe-

gungsweise gekennzeichnet. Schon allein der Gang ist berühmt. Es ist dieser Gang, der 

immer dort nachgeahm

fühlt. Die Ironie besteht darin, dass dieser Gang, ebenso wie andere Bewegungen 

 und vielleicht 

passt dieses viel missbrauchte Wort hier einmal  besteht darin, dass sich eine Perfektion 

und Glätte und Beherrschung der Abläufe der einzelnen Bewegungen, ihr Zusammen-

schluss zu einem organischen Ganzen, dass sich also die Eigenschaften, die ein talentier-

ter Tänzer sich anarbeiten kann, zu einer höheren Einheit verbinden, die man nur noch 

solche Andeutungsversuche. Wenn Chaplin ein Huhn ist (wie in Gold Rush), 

dann ist er ein Huhn, und zwar nicht einfach, weil er einzelne Bewegungen eines Huhnes 

perfekt nachahmt, sondern weil er das mit der größten denkbaren Selbstverständlichkeit 

 zumindest dem An-

schein nach  gerade nicht mehr bedacht werden muss: sonst wäre es ja keine Selbstver-

ständlichkeit.) Und wenn er in Rollschuhen rückwärts in halsbrecherischer Volte kurz vor 

dem Abgrund umkehrt und Haken schlägt (in Modern Times), dann lässt sich darin nicht 

eine Sekunde lang erkennen, dass er wüsste, dass dort ein Abgrund ist. Die Meisterschaft 

der vollkommenen Anmut ist die Inszenierung der vollständigen Abwesenheit von Refle-

xion. Wie das möglich ist, lässt sich nicht mehr erlernen oder nachahmen. Auch die 

Schönheit, von der wir sprechen, ist ein ähnliches Phänomen, denn ihre Anmut ist eben-

falls eine, die sich in allerhöchster Selbstverständlichkeit manifestiert: das ist konstituti-

ves Element der Schönheit selbst. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Weise.21 Aber in ihnen erscheint die Schönheit als etwas gewissermaßen Objekti-
ves. (Zwar nicht in der Weise objektiv, wie die Existenz des schönen Menschen o-
der eine wissenschaftliche Aussage; aber zum transzendentalen Sinn gehört eben 

übersteigt.) Wenn ich aber eine Frau sehe, die ich schön finde, die mich wie direkt 

ist das noch ganz offene Versprechen, dass sie etwas für mich sein könnte. An die-
ses Versprechen können sich dann Phantasien anschließen, gleich ob es besonders 
romantische oder besonders erotische sind. Aber das ursprüngliche Versprechen ist 

es, was diese Phantasien erst ermöglicht. Außerdem muss auf es immer wieder zu-
rückgekommen werden: Der Liebende, Begehrende will den geliebten Menschen 

stimmtes zu sehen, etwa ein Detail näher kennen zu lernen (so wie man einen For-
schungsgegenstand sukzessive näher kennen lernen kann); auch nicht um den Phan-
tasien genauere Grundlagen zu schaffen: Er schaut nur, um zu sehen. Dem Lieben-
den schmilzt die Welt auf einen Menschen zusammen, den er immerzu sehen muss. 
Das ist aber für ihn kein Verlust, denn dieser Mensch trägt ganz alleine und ohne 
Anstrengung die ganze Offenheit und Möglichkeit, zu der Welt überhaupt nur fähig 
ist. Deswegen ist der Blick des Liebenden oder Begehrenden eben auch a priori 
nicht auf ein Ende eingestellt: es gibt keinen irgendwie empirischen Punkt, an dem 
genug gesehen wäre. Es wäre so, als wollte man von ihm fordern, nun endlich ein-
mal genug geatmet zu haben.22  
                                                             
21  Subjekts durch einen anderen Menschen Problematik, die 

in einer solchen Formulierung liegt, ist mir bewusst. Es ist die der genauen Situierung des 

Subjekts, um das es hier geht, und um die klare Auffassung des Verständnisses von 

Transzendentalphilosophie, das für eine solche Untersuchung noch gelten kann.  

22  Ich beschreibe freilich eine sehr intensive Verliebtheit, Liebe, Begehren (vorläufig unter-

scheide ich diese Begriffe nicht). Dennoch ist davon die Form des Liebeswahns zu unter-

scheiden, in der für den Liebenden der Besitz des Geliebten schon vollzogen oder zumin-

dest das Anrecht auf ihn eine unbezweifelbare Tatsache ist. Solcher Liebeswahn mag 

sehen wird. Nach allem Ausgeführten ist doch klar, dass dieser Liebende das Wesen der 

Liebe selbst verfehlt: Denn die Offenheit, den Horizont radikaler Offenheit, den die 

Schönheit der geliebten Person eröffnet, kann es nur geben, wenn mir diese nicht nur 

noch nicht gehört; sondern wen gehör

Wahnsinnige stellt sich denn auch nicht dem Wagnis dieser Offenheit, wie klar zu sehen 

ist. Im Übrigen bleibt ihm ein Bewusstsein für die Unmöglichkeit seines angeblichen Be-

sitzes, denn warum sollte er sich sonst in diesen Besitz so hineinsteigern? Man kann sich 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 105 

Es passt zu dieser Form des Begehrens, dass der begehrte Mensch nicht unbe-
dingt schön, im Sinn kulturell herrschender (und vom Subjekt geteilter) Auffassun-
gen ist. Der Begehrende kann sich völlig darüber im Klaren sein, dass das Objekt 

mieux: elle est faite pour moi nson heißt.) Das hindert sein Begeh-
ren in keiner Weise, es kann ihm sogar eine besondere und besonders reizvolle Fär-
bung geben. 

Aus diesen ausführlichen Beschreibungen scheint aber doch gerade etwas her-
vorgegangen zu sein, was unserer Ausgangsthese widerstreitet. Die war doch  frei-
lich ohne dass die ganze Tragweite für eine Ontologie schon voll abgeschätzt wer-
den kann , dass die Bestimmtheit ein transzendentaler Schein im engen Sinn ist, 
dass nämlich Einstimmigkeit der Erfahrung etwas ist, was durch die Ignoranz ge-
genüber allen anderen Welten einerseits und andererseits durch die nachträgliche 
Umdeutung der eigenen Sinngeschichte entsteht. Nun haben wir eine Reihe von 
Phänomenen beschrieben, die die grundsätzliche Unbestimmtheit zwar als Horizont 
in sich tragen, in denen dieser aber eher wie eine Illusion auftritt. Was ist nun rich-
tig? 

In Wirklichkeit gibt es hier keinen Widerspruch. Denn in den beschriebenen 
Phänomenen ist die Offenheit keine Illusion. Sie kann nur nicht eingelöst werden, 
weil jede wirkliche Erfahrung, für sich betrachtet, durchaus den Charakter der Ein-
stimmigkeit und Bestimmtheit trägt. Aber eben nur, wenn man einzelne Erfahrun-
gen herauslöst und als etwas betrachtet, was für sich besteht. Dagegen ist der Hori-
zont in der vollen Bedeutung, die wir ihm nun gegeben haben, der Ermöglichungs-
grund aller einzelnen Erfahrungen. Die Phänomene, die hier beschrieben wurden, 
zeigen nun durchaus außergewöhnliche Momente an, in denen eine fundamentale 
Offenheit und Unbestimmtheit selbst und als solche erfahren wird. Sie wird nicht so 
erfahren wie ein Gegenstand; sie ist aber auch nicht etwa nur eine vage Ahnung, 

die hin jene einzelnen Erfahrungen überschritten werden, die in ihr auftreten. Und 
diese Transzendenz ist eben eine absoluter Offenheit. 

Es sind außergewöhnliche Momente, vielleicht entzündet sich daran die Kritik. 

doch den Großteil unserer Zeit und unseres Strebens ausmachen? Aber es ist doch 

darunter solche versteht, die in sich nicht eine Aufladung mit Bedeutsamkeit tragen. 
Oder genauer: es gibt sie nur insofern, als sie sich ihrerseits gewissermaßen als Mit-
tel und Notwendigkeiten einer Bedeutsamkeit unterordnen, die mich dazu bringt, 
morgens aufzustehen. Wenn noch die Selbsterhaltung für die Menschen keine 
Selbstverständlichkeit ist  weil ich mich dagegen entscheiden kann, aus ver-
schiedensten Gründen , wie sollte dann in den Momenten alltäglicher Banalität das 
Wesen menschlicher Existenz entdeckt werden? Das Streben ist eben immer bezo-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

gen auf eine Bedeutsamkeit, und sei es als auf eine fehlende; dann können Hand-
lungen und Zwänge als leer und sinnlos, vielleicht als entwürdigend empfunden 
werden. Aber dass sie dann schmerzvoll werden können, zeigt an, dass sie eine Be-
deutsamkeit fordern, die nicht eingelöst wird. Im Übrigen wird man nicht sagen 
können, dass diese beschriebenen Erfahrungen so besonders außergewöhnlich wä-
ren: Schon eine zufällige Begegnung auf der Straße kann einem etwa jenen Hori-
zont der Schönheit eröffnen  auch wenn nicht jeder diese Erfahrung wiederum po-
etisch so wird überhöhen können wie Baudelaire im Sonett an die Passante.  

Die These ist also, dass sich in den beschriebenen Phänomenen etwas ganz 
Grundlegendes menschlicher Welthabe zeigt. Es zeigt sich, dass der Horizont, in 

dem Bedeutsamkeit, echte Bedeutsamkeit  die sicherlich Abstufungen der Intensität 
kennt, die aber im Ganzen besehen ein Leben allererst sinnhaft macht und antreibt  
sich konstituiert, ein Horizont fundamentalster Unbestimmtheit und Offenheit ist. 

Radikale Unbestimmtheit ist also das Kennzeichen jenes Entwurfs, der Sinnstiftung 
möglich macht. Somit haben wir die Unbestimmtheit auf der einen Seite als eine 
wohlgemerkt rekonstruierte Grundlage von Sinnstiftung überhaupt  insofern die 
Welt eben nicht eine irgendwie a priori schon bestimmte ist , und auf der anderen 
Seite, aber dieses Mal erfahrbar, als zielloser Entwurf im Horizont, in dem sich Be-

iert.23 
Allerdings stellt sich so in Dringlichkeit die Frage der Ontologie. Kann man 

wirklich sagen, das
solche Reden mit sich bringen, wurde schon hingewiesen. Es sei an dieser Stelle 
nur an eine Tatsache erinnert, die mit den genannten Phänomenen in engen Zu-
sammenhang steht und zugleich das Problem der Unbestimmtheit noch einmal an-
zeigt: Wer liebt und dann aufhört zu lieben, der sieht die einst geliebte Person wie 

ich einst liebte. Sie ist aber durchaus auch nicht mehr dieselbe Person, denn wie 
man sie hat lieben können, das ist vielleicht inzwischen wie durch einen Abgrund 
vom jetzigen Empfinden getrennt. Dabei ist dieses Nicht-Wiedererkennen ein ganz 
konkretes und als solches sich aufdrängendes Erlebnis. Auch jene Gesten und Wor-
te und Eigenarten, die einst voller Grazie waren, in denen sich die Liebe wie in ei-
                                                             
23  Im Übrigen gibt es nicht nur eine solche Sinnstiftung im Horizont. Ganz im Gegenteil: 

Wesensmerkmal dieser Form von Sinnstiftung ist gerade ihre beständige Verschiebung 

und Neuordnung. (Wir werden darauf zurückkommen.) Das eröffnet zugleich die Mög-

lichkeit, allzu strikte und emphatische Abgrenzungen zu unterlaufen. Es geht nicht 

zwangsläufig immer um den einen Moment, der das ganze Leben verändert oder prägt. 

Die Verschiebungen können ganz beiläufig, unmerklich, wie unter der Oberfläche ablau-

fen. Somit erhält sich das so als Begehrensleben bestimmte Dasein seine Beweglichkeit 

und Offenheit, die ihm der Horizont, wenn auch empirisch uneinlösbar, verspricht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 107 

nem Brennpunkt bündelte, sind nun erblasst und wertlos, vielleicht sogar albern o-
en, 

und doch sind sie es nicht. Identität wird so zu einem Problem, das neu formuliert 

(Denn es geht hier nicht um Identität in ihrer Beziehung zum Wandel. Dass hierin 
kein Widerspruch, sondern im Gegenteil eine Bedingung besteht, hat spätestens 
Leibniz gezeigt.) 

Schließlich soll noch eine terminologische Klärung erfolgen, die wohl überfällig 
ist. Habe ich bisher zwischen Liebe und Begehren nicht gehörig unterschieden, so 
soll begriff, denn als 

der durch Strukturähnlichkeit verwandten Phänomenen angezeigt sein. Sie zeichnen 
sich alle dadurch aus, dass in ihnen etwas erstrebt wird, wobei dieses etwas aber 

zugleich ein anderes ist als es selbst. Jenes andere, in Bezug worauf erstrebt wird, 
hat selbst in keiner Weise die Form eines Gegenstands. 

en dürfen, dass das, was ich im Vorangegangenen als 
Kennzeichen bestimmter Phänomene wie Sehnsucht oder Liebe angeführt habe, un-
ter gehöriger Berücksichtigung der Unterschiede im Einzelnen, auch auf andere 
Phänomene des Begehrens Anwendung finden kann.  

 
 

DIE TYPIK DES BEGEHRENS 
 

Die Frage der Typik des Begehrens knüpft unmittelbar am zuletzt Ausgeführten an. 
Was ist damit gemeint? Als die Beschreibung der Phänomene des Liebens begann, 

 wollen wir 
damit sagen? Wir meinen damit, dass wir nicht nur nicht jeden anziehend finden, 
sondern dass in dieser, in sich völlig unbegründeten Wahl dennoch eine Regelmä-
ßigkeit besteht. Wir mögen bestimmte Typen von Frauen und Männern z.B. Wenn 
man sich aber anschickt, zum einen solche Typen näher zu bestimmen und zum an-

nicht allzu weit. 
Wenn ein Mann etwa sagt, er bevorzuge blonde Frauen, oder besonders schlan-

ke oder große, oder solche mit oder ohne Brille, oder solche, die viel lächeln, oder 
eher unnahbar-arrogant wirkende  dann ist damit in Wirklichkeit noch fast nichts 
gesagt. Was er damit meint, ist wohl, dass solche Frauen ihm in besonderer Weise 
auffallen, ihn besonders oft oder nachdrücklich beschäftigen. Es ist damit nicht ge-

ßerdem auf, dass man mit solchen A

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

zusammenbasteln kann. Das liegt wohl daran, dass das, was ein Mann an einer Frau 
anziehend findet,24 
reduzieren lässt. Nicht deswegen, weil es schlecht wäre, auf Äußerlichkeiten zu 

 eine ebenso 
unsinnige wie nutzlose Ermahnung. Sondern deswegen weil sich etwas zeigt und 
zwar in dem Sichtbaren (oder Hörbaren, oder Fühlbaren, übrigens nicht zuletzt auch 
im Geruch), etwas, das aber seinerseits nicht noch einmal die Form eines Gegen-
stands annimmt. Wenn man so will, liegt das Anziehende gewissermaßen im Zwi-
schenraum der Eigenschaften. Aber auch unter Verzicht auf solche Formulierungen 
kann man mutmaßen, dass das, was ich begehre, etwas ist, was selbst nicht eine Ei-

genschaft ist.25 (Nur dann wird auch erklärlich, wie ich aufhören kann zu lieben: 
Wäre es eine bestimmte benennbare Eigenschaft, eine echte und einfache Präsenz, 
würde als Erklärung, dass mir heute nicht mehr gefällt, was ich gestern noch liebte, 
wohl nur eine massive physiologische Beeinträchtigung herhalten können!) 

Damit ist offenbar auf eine alte Frage in Bezug auf die Liebe die Antwort gege-
ben: Liebe ich jemanden oder etwas an jemandem? Nur letzteres ist eine verständli-
che Antwort  eine Antwort, die im Übrigen bereits Platon gegeben hat. Der Eros 
richtet sich auf dieses oder jenes Schöne nur, weil der schöne Körper, die schöne 
Seele und schließlich die Schönheit der Erkenntnisse teilhaben am Schönen an sich. 
Das Schöne an sich ist nun aber selbst nicht wieder eine Eigenschaft, sondern nur 
noch es selbst. Es fällt zwar schwer nachzuvollziehen, wie Platon meinen kann, 
dass dieses als solches noch einmal Gegenstand einer Schau werden kann  einer 
Schau allerdings, die gewisse Züge einer Gnadenwirkung hat: sie geschieht 
exaiphnès, plötzlich (Symp. 210a); sie wird zwar vorbereitet, aber ihre Erreichung 
ist ein Sprung, von dem nicht klar ist, ob er in der Macht des Menschen steht; ent-
sprechend verwendet Platon dasselbe Wort exaiphnès auch im Siebenten Brief zur 
Kennzeichnung der Einsicht in das Bedeutendste (ta megista; Siebenter Brief 
340b ff.).26 Doch der Text des Symposions ist nicht nur einer der schönsten der Phi-
losophiegeschichte, sondern auch einer der ergiebigsten, was das hier in Frage Ste-
hende angeht.  
                                                             
24  Der Einfachheit halber behalte ich diese Redeform im Folgenden bei.  

25  Ein wenig philosophische Reflexion würde also schon ausreichen, um sich die Zeit und 

Mühe zu sparen, die auf jene kindischen Unternehmungen angewandt werden, in denen 

aus Tausenden von Bildern (!) und unter Befragung ebenso vieler Probanden, schließlich 

Die Naivität ist mit Händen zu greifen  ganz anders eben als die Schönheit.  

26  Übrigens beklagt sich Alkibiades  jener bedauernswerte und doch schuldige Nicht-

Versteher (mit der Betonung auf dem Widerspiel der Verneinung)  im Symposion dar-

über, dass ihm Sokrates immer so plötzlich erschiene, immer dort, wo man ihn nicht er-

wartet! Vgl. Symp. 213c. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 109 

Bei Platon erweist sich das Begehren (der Eros) als wesentlich verschiebbar; 
das deswegen, weil es sich über sich selbst täuscht: Ich glaube, ich begehre diese 
Frau. In Wirklichkeit begehre ich sie nur, insofern sie schön ist, d.h. insofern sie ein 
anderes ist als sie selbst. Deswegen kann das Begehren an allen endlichen Gütern 
keine Ruhe und Befriedigung finden: nicht so sehr, dass sie endlich sind, macht ihre 
Unzulänglichkeit aus, sondern dass sie ihr Gutsein, ihre Schönheit nicht sich selbst 
verdanken. So erklärt sich die charakteristische Bewegung der Unruhe, die das 
menschliche Begehren auszeichnet: Kaum ist es befriedigt, erwacht es von neuem. 

nächste. Immer meint man dabei, wirklich bei den Dingen und Menschen als sol-
chen zu sein. Aber sie sind bedeutsam nur durch ihre Beziehung auf ein Schönes, 
das sich in unterschiedlichen Abstufungen in ihnen verkörpert.  

Das Begehren richtet sich so auf etwas im Präsenten, im einfach Anwesenden, 
Wahrnehmbaren, was diesem gegenüber transzendent ist, es aber erst zu dem 
macht, was es für mich ist  schön.27 Daher ist das Begehren seinem Wesen nach 
verschiebbar. Nun gibt es zwar eine Aufstiegsgeschichte des Begehrens, nämlich 
die, von der die Rede Diotimas erzählt. Aber dieser Aufstieg ist die Ausnahme: die 
meisten verirren und verlieren sich in ihrem Begehren.  

                                                             
27  Soll es also keine nur um seiner 

selbst willen liebt? Verständlich ist eine solche unbedingte und nicht mehr auf ein ande-

res im Anderen gerichtete Liebe aus den hier vorausgesetzten Prinzipien nicht mehr. Sie 

wäre also ein Mysterium. Andererseits konstatiere ich ja nichts Geringeres als die grund-

sätzliche Uneintauschbarkeit und letzten Endes Unkommunizierbarkeit unserer Welten. 

Wenn es schon schwer ist, sich über ein philosophisches Buch z.B. oder die Aufführung 

einer Oper zu einigen  

deutete je zu einer objektiven Charakteristik gelangen? Liebe gibt es nur, darin ist der 

Phänomenologie zu folgen, als erlebte und gefühlte. Wer weiß also, zu welcher Exaltati-

on das Ge

ge, in der die bezeichnete Struktur des Begehrens noch einmal überschritten, übersprun-

gen würde. Eine solche Liebe wäre schwer zu begreifen, hier stieße eine theoretische 

Analyse an eine unüberwindbare Grenze; aber man sollte sich auch gelegentlich an 

 149, 521a). 

Liebe i

répo  373)  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Ich teile nun eine wichtige Voraussetzung Platons nicht mehr, nämlich die der 
Transzendenz der Schönheit (allgemein einer Transzendenz des Ideellen).28 Wo 
diese Voraussetzung fällt, ändert sich die gesamte Theorie des Begehrens in ihren 
zentralen Punkten: Zum einen gibt es nicht mehr ein wahres, natürliches Begehren. 
Das Begehren richtet sich nicht, wie es Platon auch dem christlichen Denken auf-

gefallen ist. Es hat das absolute Gute, das vollkommen Schöne vielmehr nie gege-
ben; es tritt aber durchaus im Begehren als verlorenes auf. Damit fällt aber auch ei-
ne a priori gültige Hierarchie der Begehrensformen und objekte fort: Das Begeh-
ren ist ein grundsätzlich in der Vielfalt seiner möglichen Objekte zerstreutes (und 
prinzipiell kann eben alles Objekt des Begehrens werden, so wörtlich, wie dieses 

je eigene und unvergleichliche Gestalt, die das Begehren in den einzelnen Men-
schen einnimmt, nicht zu einem (durch Sünde, Verkörperung oder anderes) gewis-
sermaßen akzidentell zu einem wahren Begehren hinzugetretenen Irrtum, sondern 
zum Wesen des Begehrens selbst. Die Unkommunizierbarkeit des Subjekts in sei-
nem Standpunkt, mit seiner Welt, und die seines Begehrens sind Seiten ein und der-
selben Tatsache.29 
wie jener unverwechselbare Blick, in dem sich für mich Welt eröffnet: beides  
Blick und Begehren, korrelativ die gesehene und begehrte Welt  lässt sich denn 
auch nicht voneinander trennen.  

Damit entsteht die Aufgabe, jene Charakteristik, die das Begehren seit Platon in 
der Philosophie hat (und die sich durch sämtliche Metaphysiken durchträgt), als 
Elemente seiner transzendentalen Struktur verständlich zu machen. Man sieht be-
reits, welcher Modifikation der Gedanke des Transzendentalen damit unterworfen 

30 
Damit eröffnet sich aber auch d

Begehrens ernst und als Herausforderung für eine philosophische Erklärung anzu-
nehmen. Wir mögen dieses oder jenes Wollen, Wünschen, Begehren persönlich als 
kindisch, geschmacklos, sogar verwerflich oder schlecht beurteilen  für die philo-
                                                             
28  Die folgenden Ausführungen sind sichtlich auf jene Modifikationen in der Theorie des 

Begehrens gestützt, die Freud und, in seiner Nachfolge, Lacan eingeführt haben.  

29  Wenn es so etwas wie eine reine Tatsache gibt, etwas, das Faktum ist und nichts sonst, 

das sich nicht noch einmal in eine Theorie, eine Regelmäßigkeit, unter ein Gesetz etc. 

ordnet, dann dies: dass ich bin und dass ich ich bin, und Ich das einzige Ich ist, das ich 

kenne und kennen kann.  

30  Da wir im Anschluss an Freud und Lacan dieses Begehren aber strukturell begreifen, darf 

Schopenhauers individuellem Willen der Menschen der Fall ist.  

-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 111 

sophische Analyse sind solche Urteilskategorien selbst noch begründungsbedürftig: 
Sie kann nur die Vielfalt des Begehrens konstatieren und ihre Erklärung unterneh-
men.  

Nun aber waren wir bereits darauf gestoßen, dass unser Begehren  also immer 
mein Begehren  einer Typik folgt. Ich begehre nicht alles; ich meine selbst, dass 
mein Begehren in sich einer gewissen Logik folgt; ich glaube, eine Regelmäßigkeit 
in, eine Verwandtschaft zwischen den Objekten meines Begehrens zu erkennen 
(zumindest soweit ich sie der Reflexion für wert befinde). Wie ist das zu erklären? 

Das Faktum ist bekannt,31 aber die Erklärungen sind meist dürftig ausgefallen. 
Platon selbst antwortet im Phaidros mit einem Mythos: In den Zeiten zwischen den 
Verkörperungen schauen die Seelen jene Gottheiten im Glanz ihrer Ewigkeit, nach 
denen sie sich in ihren irdischen Leben dann sehnen. So schaut die eine Seele etwa 
den Kriegsgott Ares und ist dann, in ihrer Verkörperung, von einem unstillbaren 
Begehren nach allem Kriegerischen, Kämpferischen, nach Kräftemessen, Wettbe-

len Willens  der allerdings mehr in Bezug auf die moralische Disposition betrach-
tet ist  ebenfalls in einem metaphysischen Nirwana: Der Charakter ist einfach an-
geboren. Es gibt allein schon deswegen keine Ursache des Willens für Schopenhau-
er, weil Ursache und Wirkung Begriffe sind, die nur innerhalb der Welt der Er-
scheinungen ihre legitime Anwendung finden können. Der Charakter verweist aber 
auf einen durch keine Erfahrung erklärbaren Rest von Individualität. 

Bei Freud kommt es unter dem Einfluss Darwins zu einer neuen Fassung des 
Problems: Meine Triebnatur ist sowohl von Vorindividuellem als auch von meinen 
Erfahrungen bestimmt, denn sie verweist auf eine Geschichte der Sedimentierung 
von Trieben, die mich als Einzelwesen weit übersteigt, die in verschiedenen Graden 
auf eine Vorzeit verweist (von der unmittelbaren Familie bis zur Geschichte der 
Menschheit), die ich nur noch annehmen, nicht mehr ändern kann. Gleichwohl ent-
wickeln sich die Triebe in mir durch meine Erfahrungen und die Weise meines 
Umgangs mit ihnen fort, sodass ich erstens nicht einfach von ihnen determiniert 

                                                             
31  Etwa bei Locke: Essay. 

Oder  La raison de cette extrême difficulté vient de 

ce que les principes du plaisir ne sont pas fermes et stables. Ils sont divers en tous les 

-même dans les divers temps. Un homme a 

rents; un prince, un 

homme de guerre, un marchand, un bourgeois, un paysan, les vieux, les jeunes, les sains, 

les malades, tous varient; les moindres accidents les changent.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

d die Geschichte des so be-
stimmten Trieblebens eine prinzipiell unabschließbare ist.32  

Eine kuriose Selbstbeschreibung liefert ausgerechnet Descartes: Er habe immer 
eine unerklärliche Zuneigung zu schielenden Menschen gespürt  unerklärlich, bis 
er sich erinnerte, dass er als Kind eine Amme hatte, die schielte. Es war also die As-
soziation mit jener schielenden Kinderfrau, die die Regelmäßigkeit seines Begeh-
rens verursachte. Kurios ist nicht nur die Geschichte selbst und der Umstand, dass 
ausgerechnet ein Descartes sie berichtet  kurios ist vor allem seine Behauptung, 
dass die Neigung in dem Augenblick aufhörte, wo er sich ihrer Ursache bewusst 
wurde!33 Auch wenn dieses Geschehen der Struktur nach mit psychoanalytischen 
Theorien zusammenpasst, ist sie doch etwas zu glatt und problemlos und vor allem 
restlos vorgestellt, um ganz glaubwürdig zu sein.34 Hier ist es also eine durch Erfah-

souveräner Geist sie aufklärt.  
Letztlich ist die Frage, ob das Begehren seine Ursachen ganz im Metaphysi-

schen oder nur in Erfahrungen hat, nicht zu klären, und daher auch nutzlos. Sie ist 
eine im schlechten Sinn spekulative. Sie muss aber auch keineswegs geklärt wer-
den, denn Freuds etwas salomonische Antwort ist doch durchaus einleuchtend, zu-
mindest wenn man ihren Biologismus hinter sich lässt: Als unerklärlicher Rest ver-
weist das Begehren tatsächlich auf einen Ursprung, der nicht mehr der eines seiner 
selbst bewussten Ich ist. Mein Begehren geht mir in gewisser Hinsicht vorher. Die-
ser Primat muss dabei keineswegs unbedingt als biologisches Erbe begriffen wer-
den. Dass ich der Sohn meines Vaters und meiner Mutter bin, hat nämlich einen 
körperlichen und einen geistigen Aspekt, und es ist zum einen nicht sicher, wie je-

ein Entwurf, der wiederum sinnlich, diesmal leiblich fundiert ist; doch hatten wir 
schon gesehen, dass die leibliche Fundierung nicht schon das so Fundierte be-
stimmt.  

                                                             
32  Wenn Freud sagt, das Unbewusste und die Triebe seien zeitlos, dann meint er damit eben 

nicht, sie stünden jenseits aller Zeit, wie transzendente Instanzen; er meint vielmehr, dass 

das Unbewusste keine Zeit kennt, dass also für das Unbewusste die Zeit keine Rolle 

spielt. Der Trieb für sich betrachtet  und das ist immer nur eine Abstraktion  beachtet 

die Zeitlichkeit nicht. Das steht in unmittelbarer Verbindung zur Theorie der ursprünglich 

imaginären Befriedigung des Triebes, eine direkte imaginäre Befriedigung, die im Traum 

Auferstehung feiert.  

33  Brief an Chanut, 6. Juni 1647. AT V. 56 f. 

34  Die Psychoanalyse würde ja nicht behaupten, dass sich das Begehren mit der Einsicht in 

seine Ursächlichkeiten (im weitesten Sinn verstanden) schlichtweg auflöst, sondern nur, 

dass gewisse Symptome sich dann klären können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 113 

Also dass mir mein eigenes Begehren vorhergeht, hat einige Plausibilität. Vor 
allen Dingen verträgt es sich aber gut mit dem Erlebnis dieses Begehrens: Denn 
obwohl es immer mein Begehren ist, das ich erlebe, kommt es wie ein fremdes über 
mich. Es entwirft sich ja kein Ich-Subjekt nach reiflicher Überlegung in einem Ho-
rizont des Begehrens. Sondern erstens besteht dieser immer schon und zweitens 

schen Sinn) sein. Es ist ja berei

ernst, dass das Verlangen auf uns fällt, als käme es von anderswoher, als wäre es 
nicht mein ganz eigenes und eigenstes. Noch deutlicher wird die Fremdheit des Be-
gehrens, wenn es sich um solche Wünsche handelt, die ich mir selbst nicht einge-
stehen kann, wo sich also mein bewusstes Ich gegen die Anstürme seines Begeh-
rens verteidigt, genauer: wo dem Ich diese Verteidigung von dem Über-Ich abge-
nommen wird, das dafür sorgt, dass nur solches zu Bewusstsein kommt, was mit 
ihm in eine, wenigstens prekäre Übereinstimmung gebracht werden kann. Das Sub-

jekt des Begehrens ist also wesentlich ein gespaltenes.35 
Im Grunde wurde diese Fremdheit des Begehrens immer schon bemerkt: Der 

Mythos Platons, die Transzendenz des Willens bei Schopenhauer, die Triebe bei 
Freud, ja: letztlich das gesamte uralte Thema der Leidenschaften  all diese theore-
tischen Ansätze versuchen eben dieser Fremdheit Rechnung zu tragen.36 Freilich 
                                                             
35  Es ist wesentlich g

Bahnen gedrängt wird. Das einzige uns bekannte Subjekt des Begehrens ist ein solches, 

jekte des Wollens sind eindeutig bestimmt (durch Instinkt und Prägung), wie bereits aus-

geführt wurde. Begehren ist genau die Einführung jener Doppeldeutigkeit und Unbe-

stimmtheit in eine menschliche Welt, die sich eben dadurch erst als solche eröffnet. Mit 

anderen Worten: Eine echte Transzendentalphilosophie (also die Philosophie der Mög-

lichkeitsbedingungen einer Welt für ein Subjekt, das sich zu sich selbst verhält) ist unvoll-

ständig, ihr Gegenstand unverständlich ohne eine Theorie des Begehrens. 

36  Weshalb liest man heute nur noch wenig über die Leidenschaften? Ich denke, das liegt 

das Bewusstsein in seinem Leben und Streben an einem transzendenten Maßstab gemes-

sen werden kann. Die Leidenschaft, als die körperlich oder durch die Begierde (im religi-

ösen Sinn) bedingte Verunreinigung eines an sich reinen Strebens, welches letztere im-

überhaupt zu sein, wo d

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

schließt das keineswegs aus, dass mein Begehren mir ein für alle Mal zufällt. Es 
wird sicher von den Erfahrungen, die ich mache, mit bestimmt und immer wieder 
neu inkliniert (wie eine Bewegung, die beständig neue clinamina erfährt).  

Vor allem bleibt aber die Frage, wie die Regelmäßigkeit des Begehrens zu fas-

schon in eine Richtung, ebenso wie der Mythos Platons: Was Descartes begehrte, 

schaute und nun dem Krieg sein irdisches Leben widmet. In der Tat wird man an-
nehmen müssen, dass die Kommunikation der Objekte des Begehrens untereinander 
durch das besorgt wird, was man einige Jahrhunderte lang Assoziation genannt hat. 
Dabei ist man aber der Klärung ihrer Prozesse erst im 20.Jh. näher gekommen. Die 
Assoziation fungiert nach Ähnlichkeit und Kontiguität, hieß es seit Hume.37 Aber 
damit ist doch noch nichts gesagt, denn die Nähe in Raum und Zeit und die Ähn-
lichkeit bezeichnen ein unendliches Feld möglicher Verknüpfungen, aber nicht eine 
verständliche Bestimmung wirklicher in bloß 
relativer Begriff ist (Ist etwas zeitlich nahe, was am selben Tag geschah, im selben 
Monat, im selben Jahr? Muss es dasselbe Zimmer sein, dasselbe Haus, reicht die-
selbe Stadt?), es ist doch immer unendlich vieles gleichzeitig und in räumlicher Be-
ziehung zueinander. Ebenso ist sich doch vieles ähnlich, jeder Gegenstand hat eine 
solche Vielzahl an Bestimmtheiten, die alle ihre Doppelgänger finden können. Was 
bestimmt nun aber, was in die Assoziation eingeht? 

Man sieht, dass die Frage solange falsch gestellt ist, wie man auf dieser Ebene 
verbleibt: So wird man nie zu einer Antwort kommen. Was man immer berücksich-
                                                                                                                                       

ben, das in einer natürlichen oder gar übernatürlichen Ordnung vorgegeben ist, versiegt. 

Wenn, wie ich behaupte, das Streben des Menschen niemals einfach nur vernünftig ist, 

wenn sogar ein ganz vernünftiges Streben kein menschliches mehr sein könnte, wenn je-

differenten ist  was soll man dann mit der klassischen Entgegensetzung von Vernunft 

und Leidenschaften noch anfangen? Dass es also z.B. in dem hier vorgeschlagenen Den-

ken keine Leidenschaften mehr gibt, heißt nicht einfach, dass der Begriff für uns unnötig 

oder unverständlich ist, sondern das heißt, dass es tatsächlich nichts gibt, was ihm ent-

sprechen könnte  ganz wörtlich. Es wird später noch diskutiert werden, was von solchen 

Übergängen zu halten ist, wo etwas, was über Jahrhunderte wie selbstverständlich da war, 

plötzlich verschwindet und nur das Befremden hinterlässt, wie man sich so lange damit 

beschäftigen konnte. So bringt ja auch das Phlogiston nichts mehr zum Brennen, es er-

hitzt keine Gemüter mehr; bestenfalls wärmt es uns in unserer Selbstgewissheit, dass wir 

es eben heute besser wissen.  

37  David Hume: A Treatise of Human Nature. 12 ff. (Book 1, Part 1, Section 4). Freilich 

nennt Hume als Drittes noch die Beziehung von Ursache und Wirkung, die als Mecha-

nismus der Assoziation wirkt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 115 

tigen muss, ist die Dimension der Bedeutsamkeit. Die Bedeutsamkeiten, die wir in 
der Welt finden/stiften  und die doppelte Kennzeichnung folgt, das ist nun klar, ei-
nem Zwang in der Sache  heben uns dieses oder jenes heraus, was sich entweder 
an dem Gegenstand, der in Frage steht, abhebt und somit zum Anknüpfungspunkt 
von Ähnlichkeiten wird, oder aber was in der Erfahrung mit dem Gegenstand die 
Marksteine seiner räumlichen und zeitlichen Positionierung werden, an die sich die 
Assoziation der Kontiguität anschließen lässt. (In der Realität ist es freilich häufig 
genug umgekehrt: Nicht dient mir eine in sich neutrale Idee von Räumen und Zei-
ten als Rahmen der Einordnung meiner Erlebnisse; es sind vielmehr diese, die 
Räume und Zeiten skandieren, ordnen und damit bestimmen. Auch hier darf also 
nicht von einer, selbst nie gegebenen Basis von Neutralität ausgegangen werden, 
auf die sich eine Bedeutsamkeit erst aufpfropft; es sind die Bedeutsamkeiten, die 
unsere Auffassung von Raum und Zeit prägen.)  

Aber auch das reicht noch nicht hin, um die Mechanismen der Assoziation 
wirklich zu klären. Gelungen ist das erst durch die Einbeziehung der Einsichten der 
Sprachwissenschaft in die Analyse des Bewusstseins und des Unbewussten.38 Lacan 
hat die Freudschen Begriffe der Verschiebung und Verdichtung mit den Analysen 
Roman Jakobsons verbunden und sie als Metonymie und Metapher deuten können. 
Dann sind nicht nur die Mechanismen, die die Zensur leiten (mit anderen Worten: 
die die Produktivität eines menschlichen Begehrens formen), im wesentlichen 
sprachlicher Natur, sondern auch die Prinzipien der Assoziation.39  

Wir hatten seit dem Anfang davon gesprochen, dass für ein menschliches Be-
wusstsein nie etwas nur es selbst ist; es ist immer auch zugleich ein anderes als es 
selbst. Diese Doppelbestimmung aller Gegenständlichkeiten wird nun allererst ver-
ständlich. Denn was man einst als Kontiguität bezeichnete, erweist sich nun als ein 

gegebenen Verbindung steht. Wenn in den Liedern von der enttäuschten Liebe der 
Verlassene den Spiegel zerstört, in dem sie sich schön machte, dann folgt er den 
Wegen der Metonymie: Dort saß sie immer, dort habe ich sie gesehen; der Platz, 
der Spiegel sprechen daher von ihr. Jakobson nachfolgend bemerkt Lacan denn 
auch, dass die Metonymie die 

                                                             
38  Soweit man irgendwie sagen kann, die Bewältigung eines solchen Problems sei wirklich 

gelungen. Wer weiß, welche Naivitäten man in einigen Jahrzehnten darin finden wird. 

39  Vgl. zu diesem gesamten Thema, wie allgemein zur Einbeziehung der Freud schen und 

Lacan schen Thesen in den Kontext einer Transzendentalphilosophie meine Aufsätze 

 Trieb   

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

40 Denn in 
dieser wird zwischen den Gegenständen eine innere Verbindung gestiftet: Sie sind 
sich, in irgendeiner Weise, gleich. Wenn der Verlassene im gleichen Lied (Dites-
moi, von Michel Jonaz) beklagt, dass man immer noch so viel Lärm von dem unter 
der Wohnung liegenden Schulhof hört, doch keinen mehr aus dem Bett, das sie 
einst teilten  dann folgen seine Gedanken der Logik der Metapher. Hier ist es nicht 
die Idee der räumlichen Nähe zwischen Schulhof und Wohnung, die leitend ist, 
sondern der Lärm, in dem sich zwei Vorstellungen bündeln und verdichten.  

Die Assoziation ist also ein Prozess, der ein Bewusstsein voraussetzt, das sich 
sprachlich eine Welt eröffnet. Zugleich setzt sie ein begehrendes Bewusstsein vo-
raus. Kurz: In Metonymie und Metapher spricht sich assoziativ ein menschliches 
Begehren aus. 

Solche Thesen scheinen dem Unbewussten oder Vorbewussten (denn die ge-
nannten Beispiele sind ja nicht solche, die der Zensur unterliegen, bedürfen also 
nicht des Eindringens in psychoanalytische Tiefen) eine ziemlich hohe Reflexions-
fähigkeit zuzutrauen. Sind wir es nicht gewohnt, Metaphern und Metonymien für 
besonders anspruchsvolle Verwendungen der Sprache zu halten? (So anspruchsvoll 
übrigens, dass der Streit der genauen Abgrenzung der beiden und der präzisen Be-
stimmung vor allem der Metonymie noch lange dauern wird.) Denkt also das Den-
ken noch einmal, bevor wir es gedacht haben?  

Solche Einwände verfehlen das Wesentliche der Argumentation: Da denkt kein 
Denken, bevor gedacht wird. Was mit Metonymie und Metapher beschrieben wird, 
ist nicht ein eigenständiges Denken, das ich dann einholen kann oder auch nicht. 
Metonymie und Metapher sind die Prozesse, in denen sich eine menschliche Welt, 
eine Begehrenswelt erst artikuliert; sie sind damit aber auch die Möglichkeitsbe-

dingungen des Denkens überhaupt! 
Wenn wir uns endgültig von der irrigen Idee verabschiedet haben, dass die Welt 

uns neutral entgegentritt und uns einlädt, mit ihr dies oder jenes zu machen oder 
von ihr zu denken; wenn wir die Welt radikal als das Korrelat eines Subjekts begrif-
fen haben, das diese Welt allererst in seiner Ordnung, Gliederung, Gewichtung, 
eben: Artikulation zu entwerfen hat  dann kann dieser Entwurf nur geschehen, in-
dem sich die Elemente der Welt in ein Geflecht von Beziehungen zueinander bege-
ben. Genau das beobachten wir doch auch, dass nämlich die Dinge und Menschen 
aufeinander verweisen, dass sie eben nicht erst isoliert stehen und dann verbunden 
werden müssten. Sie sind immer schon, insofern wir Bedeutsamkeit stiften, mitei-
nander in Kommunikation.  

                                                             
40  Lacan: Les psychoses. 260. Jakobson entwickelt diese These in: Randbemerkungen zur 

Prosa des Dichters Pasternak [1935]. In: Jakobson: Poetik. Ausgewählte Aufsätze 192-

211. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 117 

Der Ort, von dem her der Entwurf dieser Bedeutsamkeit geschieht, ist ein Nir-
gendwo  ein Nirgendwo und ein Nichts, das uns später noch näher beschäftigen 
wird. Der Horizont der Unbestimmtheit, der sich im Begehren eröffnet und seiner-
seits als Bestimmungsgrund der Gegenständlichkeiten fungiert, lässt sich selbst 
nicht noch einmal einholen und zu einer Gegenständlichkeit machen. Mit anderen 
Worten: Was wir wirklich begehren, das wahre Objekt unseres Begehrens gibt es 
nicht.41 Nur weil es das nicht gibt, begehren wir wie Menschen: indem sich das Be-
gehren verschiebt und verdichtet. Lacan nennt dieses Objekt, das es nicht gibt, auch 
das Objekt a. Das ist nur eine Weise das anzudeuten, was sich begrifflich kaum 
noch fassen lässt, weil ihm das fehlt, was für eine Be-Greifen vorausgesetzt sein 
müsste: die Kontur des Gegenständlichen. Zugleich tritt das Objekt a immer als ein 
verlorenes auf: Davon erzählten ja sowohl der platonische Mythos als die cartesi-
sche Episode! Dadurch wird auch die Rhetorik der Liebe verständlich, die sich nun, 
wo der wahre Geliebte gefunden ist, wie vervollständigt fühlt  wieder denkt man 
an Platon , so als sei das gefunden, was man immer suchte etc.  

Lacan geht selbst auf den Vorwurf des Intellektualismus ein. Was die Zeitge-
nossen Freuds empörte, war nicht, so Lacan, dass er von der Sexualität gesprochen 
hat. Das sei ein akzeptierter wissenschaftlicher Gegenstand gewesen. Was Empö-
rung hervorrief, sei die Tatsache gewesen, dass Freuds Unbewusstes, seine Triebe 

42 Und Lacan fügt hinzu, seine Hörer mögen allen misstrau-
en, die diesen Vorwurf des Intellektualismus teilten.43 Aber ist das nicht doch etwas 
viel verlangt: Metapher und Metonymie als sprachliche Prozesse sollen konstitutiv 
unsere Sinnstiftung anleiten? 

Um hier ein wenig Klarheit zu gewinnen, muss man sich nur einer simplen Tat-
sache erinnern: Die Ähnlichkeit, die in den Theorien der Assoziation immer fun-
giert und mit der wir alltäglich umgehen wie mit der größten Selbstverständlichkeit 
der Welt  diese Ähnlichkeit ist alles, nur keine objektive Eigenschaft! Es gibt radi-
                                                             
41  Eine schöne Formel für die Vorstellung jenes wahren Objekts, die zugleich den richtigen 

Schluss zieht  dass nämlich in seinem Genuss die Verschiedenheit der Geschmäcker ihr 

Ende findet (was diese Verschiedenheit endgültig als eine gewissermaßen äußerliche 

Verunreinigung eines an sich rechten Begehrens erweist) , liefert wiederum Locke: 

 

42  Man hat also einen guten Hinweis darauf, wann sich der Übergang vollzog von einer 

Sicht, in der es Vernunft auf der einen Seite und Leidenschaften auf der anderen gab, zu 

jener anderen, die Vernünftigkeit selbst als Frage betrachtete und diese gemeinsam mit 

 ließ. 

43  

490-526. 520. Im gleichen Text schlägt Lacan übrigens auch seine strukturelle Lesart der 

Freud  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

kal keine Möglichkeit, Ähnlichkeit objektiv auszuweisen oder zu bestätigen. Eben-
so kann ich eine Person auf der Straße einem Bekannten ähnlich finden, während 
ein Freund, der neben mir läuft und den Bekannten ebenfalls kennt, jede Ähnlich-

zum einen ist es dann immer noch nicht sicher, dass mein Freund die Ähnlichkeit 
sieht; und zum anderen: Selbst wenn er sie sieht, dann heißt das, dass man zwar den 
Blick eines anderen auf eine Ähnlichkeit lenken kann; vollziehen muss er sie 
selbst.44 Denn dass es ein aktiver Vollzug ist, der dazu erfordert wird, das zeigt die 
Tatsache, dass der andere, nachdem er die Ähnlichkeit bemerkt hat, die unbekannte 
Person anders sehen wird, gewissermaßen als andere.45 Der Beweis: jenes ununter-
drückbare gedämpfte Lachen, das einen kurz im Vollzug der Ähnlichkeit über-
kommt. Dieses Lachen ist keines der Belustigung, sondern wie ein Ventil, aus dem 
die Spannung und Verblüffung abgeleitet wird, die sich daraus ergibt, dass einer, 

zlich wie ein anderer ist 
und doch nicht der andere ist.  

Aber dass es keine objektive Ähnlichkeit gibt, das lehrt nicht nur die Erfahrung, 
sondern auch die Natur der Sache. Denn Ähnlichkeit kann allein deswegen keine 
objektive Eigenschaft sein, weil sie eine Beziehung ist. Und Beziehungen, Relatio-
nen sind nun einmal ihrem Wesen nach logische und nicht reale Eigenschaften. 
Man sieht, wie sich der Begriff des Logischen verschieben muss, um seinem grund-
sätzlichsten Niveau gerecht werden zu können. Die Ähnlichkeit  ein Grundsatz, 
unter den wir praktisch durchgehend unsere Welt ordnen  ist ja kein formallogi-
scher Grundsatz. Im Gegenteil, sie ist Ermöglichungsgrund der Bedeutungen, die 
erst das Material der Logik bilden sollen, indem sie Ermöglichungsgrund der spezi-
fischen Identität ist, die Dinge für uns bekommen können: Sie werden nämlich erst 

zu dem, was sie sind, indem sie auch etwas anderes sind! Die bemerkte Doppeltheit 
                                                             
44  Sie ähnelt darin den Phänomenen des esprit de finesse, die Pascal beschreibt: Ihre Prinzi-

fast unmöglich ist, nicht eines von ihnen zu übersehen. Und es macht unendliche Mühe, 

sie jemandem sichtbar zu machen, der sie nicht schon sieht. Allerdings ist auch deutlich, 

dass nach Pascals Beschreibung die gesamte Komplexität der Welt, d.h. alles, was sie an 

Sinn jemals wird gewinnen können, indem ihre Elemente unendlich viele verschiedene 

Beziehungen eingehen, schon in der Welt liegt. Das ist und bleibt eine zweifelhafte meta-

physische Voraussetzung: Vielmehr vollzieht sich in jedem Augenblick eben die Be-

stimmtheit der Welt aufs Neue, mit ihrer Aura der Unbestimmtheit, ohne aber dass sich 

sagen ließe, der Sinn, den ich so finde, läge in metaphysischer Weise schon in ihr. Dies 

ist vielmehr gerade der transzendentale Sinn, der der Auffassung je notwendig zuge-

schrieben wird.  

45  Mit einem aktiven Vollzug ist natürlich eine Konstitutionsleistung gemeint, die einen 

Sinn stiftet, der zuvor nicht gegeben war.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 119 

der Gegenständlichkeiten  dass nichts nur ist, was es ist  ist also nicht etwa eine 

nachträgliche Beeinträchtigung, sondern die einzige Möglichkeit, unter der dem 
menschlichen Bewusstsein überhaupt etwas erscheinen kann. Daher ist noch der 
Versuch, einen formallogisch kohärenten Begriff von Ähnlichkeit zu entwickeln  
wogegen nichts spricht  von der Ähnlichkeit im ersten, grundlegenden Sinn ab-
hängig, einem Sinn, der sich niemals wird formalisieren lassen, weil er die Grund-
lage aller formalisierten wie nicht-formalisierten Vernunft ist.46  

Das lässt sich auch daran ersehen, dass Tiere keine Ähnlichkeit kennen. Ein 
Hund mag nicht zur Entscheidung kommen können, ob dieser oder jener Mensch 
sein Herrchen ist oder nicht (wenn der sich z.B. verkleidet hat). Das heißt ja nicht, 
dass er eine Ähnlichkeit sieht. Er sieht im Gegenteil sein Herrchen, und er sieht es 
doch nicht. Der Hund befindet sich also in dem Zustand, den die Stoiker für die Na-
tur der menschlichen Willensschwäche gehalten haben, und vielleicht passt ihre Be-
schreibung auch wirklich nur hier. Denn Ähnlichkeit ist gerade die Vermittlung die-
ser beiden einander widersprechenden Auffassungsweisen: Etwas ist es selbst, und 
auch noch ein anderes. Man verzeihe den ein wenig kryptischen Stil; aber eine grif-

-Identität bei 
partiell
setzt, um deren Konstitution es gerade geht. Jene kryptische Formel fasst die einzi-

ge Weise zusammen, in der uns Identität überhaupt erscheint. Dabei ist aber das, 
was es für sich wäre (wenn das denkbar wäre), ein Anknüpfungspunkt einer unvor-
hersehbaren Vielzahl von anderem, was es auch ist. Jedes ist ein Etwas, wird man 
sagen; liegt darin nicht, dass die vorgestellte Betrachtungsweise einer formal-
ontologischen bzw. formal-transzendentalen den Platz räumen muss? In der Tat ist 
alles, was uns in irgendeiner Weise begegnen kann, ein Etwas. Die Ergebnisse einer 

behauptet, dass diese Sichtweise ein möglicher, sicherlich privilegierter, aber nicht 
der einzig heilbringende Zugriff auf unsere Gegenständlichkeiten ist. Denn auch 
hier gilt ja, dass alles es selbst und anderes als es selbst ist: Alles, was uns begegnet, 
ist ein Etwas. Darin hat die Formel ihre unbestrittene Universalität. Aber ein Etwas 
ist doch etwas anderes als dieses oder jenes; der empirische Gegenstand ist ja nicht 

 
te weil formallogische Form von Gegenständlichkeit, sondern im krassen Gegensatz 
dazu ein Eigenname. D.h.: dass wir jene transzendentale Struktur der Identifizie-
rung anwenden können, die scheinbar direkt auf ihren Gegenstand zugeht und ihn 

                                                             
46  Ein Beispiel: Jede Verwendung eines Begriffs als Regel für einen Fall, also jede noch so 

durchschnittliche und banale, praktische Rede setzt eine Ähnlichkeit der Dinge unterei-

nander voraus, die sich unter einen Begriff ordnen. Diese Ähnlichkeit wird vollzogen, sie 

wird mit einer gewissen Regelmäßigkeit vollzogen  ausweisen lässt sie sich nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

synthetisiert, setzt ein Bewusstsein voraus, dem sich Sein als Bestimmtheit gibt, ei-
ne Bestimmtheit, die niemals mit dem Bestimmten schlicht zusammenfällt.  

Dass wir formale Logik und Transzendentalphilosophie betreiben können, liegt 
also an der Struktur jenes Bewusstseins, für das alles es selbst und noch ein anderes 
ist. Formale Logik und Transzendentalphilosophie sind dann insofern die allge-

zukommen müssen: dass es etwas ist und dass es für jemanden ist. Auf diese We-
senseigenheiten, zumal die letzte, muss ich mich natürlich auch stützen. Heißt das, 
dass es keine andere Philosophie als eine so verstandene Transzendentalphilosophie 
geben kann? Nein, aber eine andere Philosophie kann niemals erste oder letzte Phi-
losophie sein. Diesen Anspruch, der dogmatischer wirkt, als er wirklich ist, kann 
die Philosophie wohl nicht gut aufgeben.  

Aber ist es nicht wieder eine Naivität zu glauben, man könne durch eine Analy-
se des noch so transzendentalen Bewusstseins wirklich den Bedingungen von Sein 
für uns auf die Spur kommen? Muss man nicht in Pascals berühmtem Satz auch den 
ersten Teil beachten, anstatt sich auf den nur scheinbar triumphalen zweiten zu be-

urch den Raum erfasst und verschlingt das Universum mich wie ei-
47? Habe ich nicht selbst in mindes-

tens zwei Richtungen die Beschränkung auf eine echte Transzendentalphilosophie 
aufgegeben, indem ich die Bindung an ein Begehren, das meines ist und doch nicht 
(!), und an einen Leib bzw. die materialen Gegebenheiten eingeführt und ausgiebig 
gewürdigt habe? 

In Wirklichkeit besteht da kein Widerspruch, denn die Altermination eröffnet 
gerade durch ihren Prinzipiencharakter nicht nur die Möglichkeit, sondern sogar die 
Notwendigkeit, Welt und Subjekt sowie ihr Verhältnis in solcher, selbst alterminie-
render Weise zu fassen. Begehren und Materialität sind dann die, ihrerseits einander 
korrelierten Alterminationen von Subjekt und Welt, in die sich eine Transzenden-
talphilosophie gewissermaßen verdoppeln muss, auch wenn sie dadurch Gefahr 
läuft, ihre Absolutheit einzubüßen. Aber eben das ist die Lehre der Altermination: 
dass nichts, auch nicht die Transzendentalphilosophie absolut sein kann, und zwar 
aus wesentlichen Gründen (und nicht etwa, weil das Absolute aus der Mode ge-
kommen ist). 

 
Ich habe oben gesagt, dass dasjenige, was etwas nur für sich genommen wäre, ein 
Anknüpfungspunkt einer unbestimmten Vielzahl von Ähnlichkeiten und Nähen ist, 
die sich allererst in den durch das Begehren gebahnten Wegen eröffnen. Dieser Satz 
deutet zwar halbwegs das Richtige an, er ist aber dennoch in mehr als einer Weise 
falsch. Dass nichts einfach nur für sich besteht, war ja bereits ausgeführt wurden. 
                                                             
47  L. 113. Gedanken über die Religion und einige andere Themen. 81.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 121 

Somit operiert der Satz mit einer Fiktion, die aber unvermeidlich ist. Andererseits 
lässt sich aber auch nicht sagen, dieses X sei ein Anknüpfungspunkt. Denn in den 
Alterminationen erweist sich das X als ein bestimmtes, also weder als ein bloß for-
males X  also nicht etwa ein Rückgang auf Kants Ding an sich, vielmehr: Es gibt 
nichts, es sei denn es erscheint  noch als ein Punkt. Punkt bezeichnet ja jenes Ele-
ment, das durch nichts gekennzeichnet ist als durch seine einfache (simple) Identität 
mit sich selbst. Alle Beziehungen, die sich von einem Punkt aussagen lassen, sind 
ihm äußerliche. Der Punkt besteht schon mathematisch als die Null der Dimensio-
nen, und das entspricht eben auch der Logik der Altermination. Was hier aber be-
schrieben werden soll, is
minationen zunehmend bestimmt, und das nicht nur in äußerlicher Weise. Das heißt 
aber, dass diese immer schon etwas ist und nicht nur ein Punkt. Aber ist das nicht 

 Sichtweise? Dann muss also das Gegenständli-

rizonten und den Auffassungssynthesen angezeigt hat? 
So einfach ist es nicht. Die Bestimmtheit der Gegenständlichkeit vor aller Be-

stimmung ist eine Voraussetzung, die wir nur rückwirkend einlösen können. Wir 
hatten schon ausgeführt, wie sich das Bewusstsein in seiner Tendenz zur Einstim-
migkeit beständig über die Inkommensurablität der Auffassungen unterschiedlicher 
Subjekte sowie seiner eigenen Auffassungen zu verschiedenen Zeiten oder in ver-
schiedenen Situationen hinwegtäuscht. So geht dieses Bewusstsein, d.h. dasselbe 
gefasst als empirisches, als Geist, davon aus, dass immer schon alles bestimmt ist, 
eindeutig und ein für alle Mal. Was wir dann im Alltag oder in der Wissenschaft 
machen, ist doch nur, dass wir diese vorausgesetzte Bestimmtheit nach und nach in 
eine bekannte Bestimmung übertragen. Aber etwas hat diese Sichtweise doch für 
sich: Wir erfahren doch meistens eine ziemlich stabile Welt, und die Kommunikati-
on mit den anderen läuft doch in vielen Fällen auch sehr gut, zumindest funktionie-
rend; wir können Wissenschaft betreiben und uns darüber streiten, ob wir uns dabei 
verstehen  so weit scheinen wir uns zu verstehen und dasselbe zu meinen. Es 
reicht ja nicht, auf die grundsätzliche und nur noch spekulative Möglichkeit, dass 
wir uns selbst darin noch irren, oder auf bekannte und philosophisch wenig produk-
tive Phänomene wie die Farbenblindheit hinzuweisen.  

 
 

DIE TEXTUR DER MATERIALITÄT 
 

Gibt es also nicht doch eine ganze Reihe von Hinweisen darauf, dass die Welt tat-
sächlich immer schon bestimmt ist? Zunächst einmal besagt Transzendentalphilo-
sophie ja nicht einfach naiver Idealismus. Ich mache mir nicht die Welt wie Pippi 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Langstrumpf, ganz einfach wie sie mir gefällt. Das Materielle hat seine eigene, in-

heit aber von der transzendental 48 Denn 
damit ist zuerst nichts weiter gemeint als die schlichte Tatsache, dass sich mir die 
Materialität in spezifischer Weise, gewissermaßen stumm, entgegenstemmt. Das-

ihre Textur. Denn beides  Materialität und Gefühl  sind zuerst und zunächst un-

verstanden. Sie sind nichts als der Widerstand und die Grenze, die sie den Auffas-
sungen eines Subjekts entgegenbringen.  

Einer der langlebigsten Irrtümer der Denkgeschichte ist die Auffassung, dass 
die Materie in sich betrachtet reine homogene Masse sei, damit gewissermaßen 
auch das absolute Negativ jedes Denkens und nicht dessen Ansatzpunkt, sondern, 
als Unerfassliches, sein Ende. Die Idee einer homogenen Materie ist nichts als eine 
reine Abstraktion, ohne jeden Anhalt in der Anschauung. Materie ist niemals ein-
fach nur homogen. Erfahrbar, phänomenal gegeben ist immer nur eine Materie aus 
Maserung, Textur, Linie, Kraft, Spannung, Richtung, Körnung. Man muss dazu nur 
jemanden befragen, der tatsächlich mit Materie umzugehen hat: Man kann nicht mit 
jedem Holz alles machen, man muss sich zusätzlich nach seiner Maserung richten, 
muss also eine schon gegebene Strukturierung des Materialen berücksichtigen  üb-
rigens in letzter Konsequenz eine ganz individuelle: Als Leibniz die adeligen Gäste 
bat, in den Herrenhäuser Gärten zwei identische Blätter zu finden, hat er auf etwas 
durchaus Entscheidendes hingewiesen. Es sind bekanntlich metaphysische Motive, 
die Leibniz zu der Überzeugung brachten, dass es keine zwei verschiedene und 
doch vollkommen identische Blätter geben könne, das sogenannte Prinzip der Iden-
tität der Ununterscheidbaren (ein Prinzip, das übrigens im Licht der vorgestellten 
Theorie der Stiftung von Identität durch Altermination neu beleuchtet werden könn-
te). Dabei müssen wohl die räumlichen und zeitlichen Bestimmungen als Teil der 
inneren, metaphysischen Bestimmtheit des Gegenstandes aufgefasst werden. Dar-
                                                             
48  Ich übernehme diesen Begriff der Textur, in seiner Entgegensetzung zum Text, von Gün-

ter Figal, vgl. dazu Figal: Über die Schönheit der modernen Kunst. Dort 79 f. Für Figal 

sollen die Begriffe Text und Textur die metaphysisch belasteten und auf einer unzulässi-

gen Trennung zusammengehöriger Aspekte beruhenden Begriffe Form und Materie er-

Text, der in der Textur als der Beschaffen-

heit der Strukturelemente steht. Er ist dieser Beschaffenheit nicht ein- oder aufgeprägt, 

sondern geht als Ensemble herausgehobener Momente aus dieser hervor, ohne sich je von 

denn auch eine ausgesprochene Theorie der Kunst. Es ist klar, dass mein Zugriff darüber 

hinausgeht. Doch die Kunstwerke bringen ja nicht etwas ganz Neues in die Welt, sondern 

bringen vielmehr eine Struktur selbst zur Erscheinung, die in aller Erscheinung, in allem 

Sich-Geben von Dingen wirksam ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 123 

über hinaus, über diese gewissermaßen empirischen (aber von Leibniz metaphy-
sisch gedeuteten) Bestimmtheiten hinaus lässt sich von diesen Gegenständen nur 
noch ein weiteres Element behaupten, nämlich das innere Gesetz (lex insita), das al-
le Bestimmtheiten miteinander in Verbindung setzt.49 Dieses Gesetz hat die parado-
xe Eigenschaft, Gesetz zu sein, d.h. Regelmäßigkeit zu etablieren, und doch voll-
kommen individuell zu sein: Ein Gesetz, das nur für einen einzigen Gegenstand 
gilt! 

Das lässt sich nun, wie gesagt, auf scheinbar sehr banale Beispiele anwenden: 
Man wird nämlich auch keine zwei Bäume mit derselben Maserung, Größe, Gestalt 
finden. Ebenso muss sich ein Landwirt überlegen, wie er seine Äcker nutzt; nicht 
jeder eignet sich in gleicher Weise für dieselben Sorten von Getreide. Man sieht 
aber sofort, wie in diesen Beispielen eine bloße interne Bestimmung der Textur be-
reits überschritten wird, nämlich in diesen Fällen hin auf eine Altermination der 
Verwendung und Nutzbarmachung. Dass das nicht die einzige Kategorie der 
Altermination der Materie ist, ist offensichtlich. So setzt Kunst die Textur der Mate-

definieren sind). In der Skulptur ist immer noch der Stein als ein solcher anwesend. 
In diesem Streit von Welt und Erde (wie sich Heidegger ausdrückt)50 besteht ganz 
eigentlich Kunst, vor allem die bildende (aber ebenso auch die Wortkunst). Man 
mag das an den Skulpturen Michelangelos sehen: Zwar ist von ihm das Diktum 
überliefert, das Bildhauern sei leicht, da man nur wegschlagen müsse, was nicht zur 
Figur gehört; so behauptet er gewissermaßen eine Teleologie des Schaffens, wo-

Andererseits aber lässt er nicht selten seinen Skulpturen an einigen Stellen ihre ma-
teriale Rohheit: Sie ersteigen gewissermaßen aus einer unförmigen Masse Steins, an 

dass sie nicht ihre eigene Textur hätte. So lässt sich die besondere Körnung und 
Rauheit des Steins erkennen, vielleicht erfühlen, die Maserung des Marmors noch 
erahnen zwischen den Abbruchstellen. In der Nouva Sagrestia in den Capelle dei 
Medici in Florenz ist es gar ein ganzes Gesicht, das noch fast unbehauen geblieben 
ist; ausger
bildlicht, dessen Haupt fast nur Textur ist und dem umso rätselhafter ein leerer 

einem jungen vollen Frauenkörper, der nicht nur vollständig ausgearbeitet ist, son-
dern so glattpoliert, dass er wie von Mondlicht erstrahlt.51 
                                                             
49  In: De ipsa natura. GP IV, 507. Auf diese lex insita werden wir in III, 4 zurückkommen.  

50  In: Der Ursprung des Kunstwerks. In: Holzwege. 1-74. 35.  

51  Die Renaissancekirchen von Florenz sind allgemein ein gutes Exempel für den Umgang 

mit der Textur der Materialität, und zwar gerade weil diese Kunst sich von der großen 

Gegenständlichkeit der Figuren und Symbole (von Jesus, Maria, Johannes, Damian und 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Der Streit von Erde und Welt ist bei Michelangelo unmittelbar in Szene gesetzt 
(und das im Übrigen ganz gleich, ob er z.B. die Absicht ha
unbehauen zu lassen, oder ob dieser einfach nicht vollendet wurde)52. Somit wird 
auf eine Materie hingewiesen, die als solche niemals fassbar wird. So wie es keine 
bloße Wahrnehmung gibt, so gibt es nämlich in Wirklichkeit auch keine bloße Ma-
terie.  

Die unbedachte Rede von der Materie beruht auf einem zweiten, ebenso folgen-
schweren Irrtum, nämlich auf der Substantialisierung der Materie. Wir müssen uns 
aber von jedem Begriff der Substanz lösen. Lockes Ausführungen im § 2 des Sub-
stanzkapitels (Kapitel XIII) des zweiten Buchs des Essay sind hier richtungswei-
send. Die Frage ist dort, wie man zu der Vorstellung einer Substanz gelangt. Lockes 
                                                                                                                                       

Cosmas, Lorenzo etc., dem Kreuz, den Attributen der Heiligen, dem Buch, das Maria bei 

der Verkündigung liest usw.) in immer kleinere Details vorarbeitet, die immer an einem 

Punkt ihre darstellende Funktion einbüßen, um in Arabesken überzugehen. Auch diese 

haben teilweise noch darstellende Elemente (etwa wenn sie Blütenzweige, Seile, Blätter 

oder auch die Symbole der Familienwappen verwenden und variieren). Aber unweiger-

lich kommt der Punkt, wo das sinnlich Inszenierte keine Darstellung mehr ist. Es ist aber 

immer noch sinnliche Inszenierung, und das heißt dann immer auch: Inszenierung des 

Sinnlichen. Jenseits dieser Stufe bleibt nur die bloße Textur des Materiellen, die als letzte 

Stufe der Inszenierung des Sinnlichen selbst nicht noch einmal manipuliert werden kann, 

sich eine feine und unterschiedlich rhythmisierte Abstufung der Verhältnisse von Materi-

alität und Bestimmung. Immer muss aber eine Textur zuerst hingenommen werden.  

52  

und ausgerechnet am Kopf. Im Licht des Tages, unter der hellen Sonne wird die Wahrheit 

erschaut, geben sich die Dinge und Menschen in ihrem wahren Sein und Sinn dem auf-

merkenden Auge. Diese uralte Metaphorik untergräbt die Statue, ob beabsichtigt oder 

nicht: Das Licht der Sonne ist wohl zu hell, es hindert den Blick eher, als dass es ihn 

Werk, die nur eine Chimäre des zu Erkennenden sichtbar werden lässt und daher keinen 

Blick lohnt. Man könnte an die Überbelichtung denken, die in den naturalistischen und 

szientistischen Ideologien unserer Tage der Welt zugemutet wird. Man kann das Bild zu-

gleich umdrehen: Im so verstandenen Tageslicht  also in der Voraussetzung einer 

gleichmäßigen und neutralen Erscheinung  erscheint gerade nichts wirklich bestimmt. 

Es bedarf zu solcher echten Bestimmung, die etwas klar Umrissenes zum Vorschein 

bringt, einer anderen, einer bescheideneren Beleuchtung  ganz so, wie ja auch Descartes 

seine Naturphilosophie im Discours damit einleitet, er wolle es wie die Maler machen 

und seinem Bild etwas Schatten beimischen (AT VI. 41 f.)! Es ginge dann um nichts an-

deres als um die Universalität des phänomenologischen Prinzips der Abschattung, die all 

unsere Überlegungen leitet.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 125 

Antwort darauf ist denkbar einfach: Wir stellen in der uns umgebenden Welt eine 
gewisse Regelmäßigkeit der Eindrücke, der Sensations fest. Dieser Regelmäßigkeit 
glauben wir eine Ursache unterlegen zu müssen, oder genauer: eine Stütze. Damit 
gelangen wir zum Begriff der Substanz. Dabei bleibt sie aber genau das, was ihr la-
teinischer Name sagt: eine Unter-Stellung. Substanz im Allgemeinen ist für Locke 
nur ein billiger Name für etwas, das sich nicht weiter bestimmen lässt und das nur 
das ist: etwas. Er illustriert dies am Beispiel jenes Inders, der meinte, die Erde ruhe 
auf einem riesigen Elefanten. Als man fragte, worauf diese stehe, antwortete er: auf 
einer Schildkröte. Und worauf ruht diese?  Auf etwas. Die wahre Naivität liegt 
hier aber für Locke nicht auf Seiten des Inders, sondern auf derjenigen der klugen 

wort gegeben zu haben, wo sie doch nur den Ort des Problems bezeichneten.  
Aber wie soll dann die Materie gedacht werden, wenn sie einerseits nicht als 

Substanz verstanden werden soll, wenn sie aber andererseits einer Transzenden-
talphilosophie nicht widerstreiten soll, wenn außerdem drittens die Forderung erho-
ben wird, dass ihr Verständnis ein differenziertes zu sein hat und nicht die Idee ei-
ner homogenen Masse? Führt eine Konzeption, die sich wie die Locke sche auf die 
Sensation stützt nicht auf einen psychologistischen Atomismus, so wie andererseits 
die Idee einer diskreten Masse auf einen physikalischen Atomismus führt? Löst sich 
die Welt also in ein Gewirr von Eindrücken auf, das unser Gehirn in geregelter 
Weise ordnet? Wären also die Selbstverständlichkeiten unserer alltäglichen Auffas-
sung, vor allem die der Beständigkeit der Dinge, nicht mehr transzendental aufzu-
klärende Tatsachen, sondern schlichte Illusionen der Wahrnehmung? 

Sensation n solche Richtungen zu gehen: Das 
physikalisch Wahre ist für ihn zweifellos das Ausgedehnte mit seinen klar erkenn-
baren Eigenschaften wie Größe, Gestalt, Bewegung/Ruhe und Zahl, denen er noch 
die Solidität, die Undurchdringlichkeit hinzufügt. Dieses physikalisch Wahre wird 
als ein anderes wahrgenommen, nämlich je nachdem als Farbe, Ton etc.53 Und in 
der Tat fasst Locke die Sensation primär als einen immer isolierten Eindruck auf, 
der dann vom Geist (mind) synthetisiert wird  der Schritt, an dem sich auch der 
Ursprung des Substanzbegriffs ankündigt. 
                                                             
53  

nen. Descartes hatte ja bereits dieselbe These vertreten. Der Unterschied  ob man die 

Undurchdringlichkeit ein- oder ausschließt  hat mit den Kriterien zu tun, nach denen das 

Ausgedehnte bestimmt wird. Bei Descartes ist das Kriterium der Wesenserfassung die 

klare und deutliche Erkenntnis; diese gibt uns ausschließlich, solange es um Ausgedehn-

tes geht, die Geometrie. In dieser gibt es aber keinen Platz für eine Undurchdringlichkeit, 

schließlich kann ich z.

Anfang an nach invariabeln und irrelativen Eigenschaften einer physikalischen Welt (an 

sich).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Aber man muss diesem Begriff von Sensation nicht unbedingt folgen. Stellen 
wir es phänomenologisch auf die Probe und fragen wir, wie Materialität uns wirk-
lich erscheint. Die Antwort ist dann, dass, wo immer ein Begriff von Materialität 
zum Tragen kommt, der ihren Selbststand und ihre Beständigkeit, sowie das Mas-
senhafte an ihr betont, die Vorstellung einer Widerständigkeit leitend ist. Meine 
These wird also lauten: Materie erscheint immer als Widerständigkeit; allerdings 
nicht in einem bloß allgemeinen und abstrakten Sinn. Sie erscheint vielmehr immer 

als bestimmte Widerständigkeit. Auf dieser Grundlage macht weder die Beständig-

Transzendentalphilosophie. Erklären wir uns näher. 
Diese Widerständigkeit gehört sichtlich eher in den Bereich, der jene Sinne an-

geht, die in direktem Kontakt zu Materiellem stehen. Es ist daher nicht verwunder-
lich, wenn es dieses Paradigma ist, das die Philosophen der frühen Neuzeit nicht 
selten in der Bestimmung der Realität des Materiellen angeleitet hat. Das Wesen der 
Körper mag auch nach Descartes in der geometrischen Ausdehnung bestehen; ihre 
Realität bekundet sich immer durch eine direkte Berührung des Körpers, so sehr, 
dass für Descartes etwa das Beispiel des Blinden und seines Blindenstockes zur Er-
klärung des Sehens herhalten muss!54 Man meinte, in der Kausalität durch Berüh-
rung die einzige intelligible Weise der Verursachung im Körperlichen gefunden zu 
haben, und lernte so am Billardtisch Physik. Freilich erkaufte man sich die (zumin-
dest scheinbare) Verständlichkeit der Kausalität an dieser Stelle durch die radikale 
Unverständlichkeit der Vermittlung dieser Berührungen in heterogene sinnliche 
Eindrücke. Aber man hat doch etwas Richtiges damit getroffen, nämlich dass die 
Berührung für die Konstitution des Sinns der Realität von Körperlichkeit allgemein 
(unserer wie korrelativ der umgebenden) zentral ist. 

Aber im Versuch, diesem Paradigma die nötige Weite zu geben, um als Grund-
lage einer Naturphilosophie taugen zu können, übersah man die Vielfalt der Weisen 
der Berührung. (In Wirklichkeit übersah man sie nicht; es findet sich in diesen Tex-
ten sogar ein ausgeprägtes Bewusstsein für die Vielfalt taktil-sinnlicher Eindrücke. 
Man versuchte sie aber ihrerseits auf die Homogenität von einem Materiellen über-
haupt zu reduzieren, um eine universale Kausalität begründen zu können.) Überle-
gen wir: Jedes Stück Holz, hatten wir gesagt, hat seine ihm eigene Strukturiertheit, 
seine Textur. Es lässt sich seine Maserung ansehen, vor allem aber macht es sie 
auch in dem Versuch geltend, es zu bearbeiten, d.h. durch einen Kraftaufwand und 
mithilfe von Instrumenten (schneidenden, sägenden, schnitzenden, schlagenden) zu 
modifizieren. Verschiedene Baumarten haben ihre je eigene Festigkeit und Bieg-
samkeit, ihre ganz spezifische Form von Widerständigkeit, über die erschöpfend 
wohl niemand wirklich, wenn aber, dann ein geübter Tischler Auskunft geben kann. 
Damit soll nicht gesagt sein, dass die Weisheit der alten Handwerksberufe in jeder 
                                                             
54  In der Dioptrique: AT VI. 84.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 127 

Hinsicht die Kenntnisse von mit modernen Hilfsmitteln durchgeführten Forschun-
gen übertrifft. Es soll nur heißen, dass nur der Tischler anschaulich jene Art von 
Widerständigkeit kennt, die der Statiker in andere Ordnungen extrapoliert, um ein 

ändert (also z.B. dass ein gewisser Stein zwar bis zu einem gewissen Gewicht kei-
nerlei Anzeichen einer Beanspruchung zeigt, jenseits dieser Grenze aber zusam-
menbrechen wird), ist damit ebenfalls nicht ausgeschlossen. Ganz im Gegenteil, 
denn die Erfahrung der Metastabilität ist sehr viel älter als ihre Theorie und als die 
detaillierten Kenntnisse über ihre jeweiligen Erscheinungsformen.55 In den Erfah-
rungskenntnissen der Handwerker sind also (nicht wie in einem nostalgisch zurück-
gesehnten, sondern als in ihrem ganz konkreten Ursprung) jene Wesenseinsichten 
in Materialität überhaupt bereits gesetzt, die eine modernere Analyse des Stoffli-
chen in präziser Weise und weit über das Maß des handwerklich Erfahrbaren hinaus 
nur bestätigen kann. Materialität ist immer eine bestimmte. Ihre Bestimmtheit ist 
dabei, soweit es die a

betrifft, eine der spezifischen wie individuellen Formen der Widerständigkeit des 
Stoffes.  

                                                             
55  idu et sa genèse physico-

biologique. 

Teils bringt darüber hinaus eine scharfsinnige Kritik des hylemorphistischen Denksche-

mas  ein Schema, das die Vorstellung einer bloßen Materie erst möglich macht. Simon-

wirklich geschieht und wie schon bei einfachsten Beispielen (etwa der Herstellung eines 

Ziegelsteins) der Gegensatz von Form und Materie durch eine zweifache Linie von Ope-

rationen ersetzt werden muss, die sich so aufeinander zu bewegen, dass schließlich der 

Ton in eine Form gefüllt werden kann  ein Schritt, bei dem wiederum der Ton durch die 

Kennzeichnung einer reinen und passiven Materie verfehlt wird. Nach Simondon bedarf 

es hier überall der Einbeziehung des Felds der Energie, um das hylomorphistische Sche-

ma wenigstens halbwegs nutzbar zu machen. Was somit bei Simondon in aus der Natur-

wissenschaft entlehnten und ihr verwandelt zurückgegebenen Termini ausgedrückt ist, 

findet bei uns sein phänomenologisches Analogon.  

 

werden wird. Dabei folgte meine Rezeption dieses Gedankens bei Simondon ausgerech-

net jener Logik, die er selbst als die des Transduktiven in den Mittelpunkt seiner Untersu-

chung stellt: Die mehr aufgeschnappte Idee pflanzte sich wie selbstständig von einem Ort 

zum nächstliegenden fort und strukturierte so allererst jene Regionen, in denen sie als Er-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Die Einschränkung des vorigen Satzes ist wichtig, denn sie bewahrt uns vor ei-
ner voreiligen Identifizierung des Wesens des Materiellen in einer bestimmten Form 
der Widerständigkeit. Wenn nichts einfach nur es selbst ist, dann ist damit auch 
ausgeschlossen, dass etwas   eine an und für sich bestehen-
de Weise der Gegebenheit hat (hier die  

Denn man kann mit Materiellem ja auch ganz anders umgehen. Wenn ich etwa 
ein köstliches Stück Fleisch esse, dann ist ein wesentliches Element dieses Erleb-
nisses jener genaue bestimmte Widerstand, den das Fleisch mir entgegenbringt: die 
leicht angebratene Kruste, der Rest von Zähigkeit, den das leicht blutige Fleisch 

dass diese Widerständigkeit zum Genuss des Essens ganz ebenso beiträgt, wie der 
Geschmack selbst: er ist ein wesentliches Element nicht nur des Erlebnisses des Es-
sens, sondern auch seines Genusses. Das gilt ganz ebenso für den gegenteiligen 

mundet, der mag eine andere Beschreibung hier einsetzen, etwa von dem Genuss 
einer Karotte in ihren verschiedenen Zuständen der Zubereitung. Man kann aber 

 ein Ausdruck, der so 
 nicht zuletzt immer auch mit die-

ser Komponente des Widerständigen verbunden ist, auch wenn Geschmack sich 
nicht in diese Widerständigkeit auflösen lässt.56  

Es gehören natürlich auch solche Eindrücke hierher, die in den Bereich des 
klassisch Taktilen gehören. Der kühle Stein einer Säule in der Kirche; der zu glatte 
Stahl der Stange, an der man sich in der U-Bahn festhält; die Konsistenz einer Erde 
oder des Sandes am Meer; oder einfach der vertraute Griff zu Schlüssel und Geld-
beutel, oder das Überstreifen eines Hemdes. Überall tritt uns das Materielle mit ei-
ner immer besonderen, immer individuellen Widerständigkeit entgegen, nicht zu-
letzt dort, wo wir ihm entgegentreten im wörtlichen Sinn: am Boden. Vielfach ge-
wöhnen wir uns daran, diese Widerständigkeit nicht weiter zu beachten, weil sie ja 
auch tatsächlich als solche für unsere alltäglichen Handlungen meist keine echte 
Relevanz hat. Und vielfach sind die Dinge unseres Lebens ja genau so konstruiert 
und hergestellt, dass wir diese Widerständigkeit nicht beachten müssen: Der beto-
nierte Weg ersetzt den gepflasterten und dieser den ausgetretenen; die Entwicklung 
geht dabei hin zur zunehmenden Abwesenheit des Materiellen als solchen.  

Man sieht, dass Widerständigkeit in einem sehr weiten Sinn genommen ist. Er 
sol
auf uns haben kann. Sie wird also gefasst als eine immer besondere Weise der Ge-
gebenheit, die ihre Dimensionen der Glätte oder Rauheit, der Härte oder Weichheit, 
der Elastizität oder Starrheit etc. hat. Der Verschiedenheit der Eindrücke ist keiner-
                                                             
56  Vgl. zum vorangegangenen Absatz die ungleich bessere Beschreibung von Francis Ponge 

in Le parti pris des choses.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 129 

lei Grenze gesetzt, und die angeführten Begriffe sind denn auch ganz offensichtlich 
äußerst grobe Kategorisierungen eines Universums feiner und feinster Abstufungen 
und Nuancen.  

Nun kann man sich fragen, ob diese Widerständigkeit als solche in den Blick 
kommt, ob es also eine Weise der Gegebenheit des Materiellen in seiner irreduzib-
len Materialität gibt, die der phänomenologischen Forderung genügen kann. Und in 
der Tat sind hierfür schon Beispiele angeführt worden: Wo die Figur aus dem Stein 
ersteht, ohne diesen hinter sich lassen zu können, wird doch immer auch die irredu-
zible Materialität als solche mit in den Blick gehalten. Wo sich der Genuss des Es-
sens nicht von dem Widerstand trennen lässt, den eine Speise unserer Einverleibung 
entgegensetzt, gehört dieser zum Genuss selbst. Wo die besondere Natur eines Stü-
ckes Holz in seiner Bearbeitung berücksichtigt werden muss  sowohl um die Ar-
beit als solche zu erlauben und gegebenenfalls sogar selbst zu einem Genuss wer-
den zu lassen als auch um die Güte des Produkts zu gewährleisten , verschwindet 
diese eben nicht einfach. Auch der kühlende Stein in einer Kirche, die unangenehm 
glatte Oberfläche einer Haltestange, sowie der Leib der Geliebten sind doch alles 
Phänomene, in denen sich mir eine Widerständigkeit des Materiellen entgegenhält, 
die nicht einfach ein Akzidenz, sondern das Wesen des Phänomens selbst ausmacht.  

Man wird sicher unterscheiden müssen zwischen solchen Phänomenen, in denen 
sich die Materialität in einer pragmatischen Weise bemerkbar macht bzw. ver-
schwindet einerseits und andererseits den im engen Sinn genusshaften Phänomenen. 

gerade so wenig wie möglich aufdrängt; doch auch diese tendenzielle Abwesenheit 
kann durchaus sein Genussvolles haben. Levinas hat diesem Verständnis des Ge-
nusses einige wichtige Seiten in Totalité et infini gewidmet;57 so lässt sich etwa sa-
gen, dass der Genuss eines Hammers darin besteht, dass er gut in der Hand liegt. 

grundsätzlich Positives ist, selbst dann, wenn sein Genuss tendenziell in einem Ver-
schwinden im Gebrauch besteht (denn ganz wird er nie verschwinden); und dass die 

nicht so einfach vonstatten geht, wie man auf den ersten Blick meint. Denn man 
kann ja umkehrt wieder auf die bereits im Grundsatz zurückgewiesene These zu-
rückkommen, dass man sich ernährt, um zu überleben. Die These wurde im Grund-
satz zurückgewiesen; das ändert natürlich nichts daran, dass der Genuss eines guten 
Essens auch vom Hunger abhängt. 

Weiter ist erkennbar, dass auch der nicht gelingende Genuss die Materialität als 
solche zum Erscheinen bringen kann. Die Haltestange, die ich ungern berühre; die 
Speise, die mich ob ihrer Konsistenz anwidert (d.h. dass die Vorstellung des Ver-
zehrs, des Kauens oder Schluckens, widerwärtig ist  vielleicht mehr als der Ge-
                                                             
57  A.a.O. 137-142. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

schmack);58 das Werkzeug, das sich als ungeeignet erweist und dies mit jedem Ein-
satz unter Beweis stellt; der Mensch, den ich aus irgendwelchen Gründen nicht be-
rühren mag  in all diesen Fällen wird die schlichte Materialität als eine solche ein-
dringlich widerstrebend. Somit könnte man terminologisch das Widerstrebende als 
die negative Form des Oberbegriffs Widerständigkeit und damit als den Gegensatz 
des Genussvollen festhalten. Das Widerständige ist insofern auch begrifflich nicht 
schon unbedingt negativ, als das so Bezeichnete sich mir einfach entgegenstellt und 
mich damit, so oder so, herausfordert. Die alte Frage, ob das Positive als Primäres 
verstanden werden soll oder ob im Gegenteil nur das Negative wirklich ist und das 
Positive davon nur die Negation darstellt, kann man getrost als bloß begriffliche auf 
sich beruhen lassen. Da die Wirklichkeit dieser Eigenheiten nicht in den Sachen, 
sondern in meiner Haltung ihnen gegenüber liegt, ist es sicherlich auf das Positive 
aus; dieses ist also das Telos. Das bedeutet aber nicht, dass das Negative weniger 
wirklich wäre. Beobachtbar ist eben beides: Genuss wie Widerwille.  

Aber ist nun alles Genuss? Es bleibt ja nicht mehr viel übrig, wie es scheint. Na-
türlich ist das keineswegs der Fall. Wie alle transzendentalen Phänomene liegt Ge-

Phänomene bedarf der Genuss immer auch der Einübung und Achtsamkeit. Das 
Widerstreben verliert man eigenartigerweise nicht so leicht wie die Fähigkeit zum 
Genuss. Es ist ein ganz eigenes Problem, wie die Genussfähigkeit verloren geht und 
wie sie wieder erworben werden kann; wir stellen uns ein kleines Kind schließlich 
meist in einer besonders genussfähigen Weise vor  was allerdings den Nachteil 
hat, dass es auch in besonders ungeschützter Weise dem Widerstrebenden ausge-
setzt ist. Allerdings sind das problematische Fragen, denn es kann immerhin sein, 
dass man sich hier einer perspektivischen Täuschung hingibt, bzw. einfach eine Re-
konstruktion eines gewissermaßen seligen Anfangszustandes entwirft, die sich in 
keiner Weise überprüfen lässt. Wiederum scheint hier die Psychoanalyse der geeig-
nete Entwurf zu sein, um die Entwicklung zu beschreiben, die einerseits das spezi-
fisch kindliche Empfinden von Widerständigkeit in das des Erwachsenen überführt 
und die dieses andererseits jenen Modifikationen unterwirft, die dem Genuss seine 
Selbstverständlichkeit nehmen. Ich will das an dieser Stelle nicht weiter vertiefen, 
                                                             
58  Das Beispiel des Ekels war schon genannt, wenn auch nicht erschöpfend ausgeführt wor-

den. Wieder deutet sich bereits ein Verständnis an, das weit die Grenzen irgendeiner Na-

turalität übersteigt hin auf eine Sinnhaftigkeit. Es deutet sich aber auch an, wie eng Sinn-

haftes und Sinnliches verbunden sein müssen, denn das Ekelhafte ist nicht nur ekelhaft 

durch seine in bestimmter Weise aufgefasste sinnliche Gegebenheit (z.B. kann die Auf-

fassung an dem Wissen festmachen, et

Konsistenz, die man als ekelhaft empfindet  in beiden Fällen verbinden sich Sinnhaftes 

und Sinnliches zu einer komplexen phänomenalen Einheit); das Ekelhafte ist auch ganz 

wesentlich solches in seiner Wirkung auf meine Leiblichkeit.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 131 

weil es zu weit vom Thema abführt. Ebenso soll die andere Frage  als zu einer phi-
losophischen Lebensethik, und nicht mehr einer transzendentalphilosophischen Un-
tersuchung gehörig  hier ausgeschaltet bleiben: wie wir nämlich die Selbstver-
ständlichkeit des Genusses wiedererwerben können.59  

Aber um deutlich zu machen, dass der verwendete Begriff des Genusses nicht 
nutzlos wird, weil er plötzlich alles zu bezeichnen hat oder weil in ihn die unter-
schiedlichsten Phänomene eingerechnet werden, muss eine Reihe von Unterschei-
dungen eingeführt werden. Denn 1) hatten wir schon darauf hingewiesen, dass Kul-
tur sowohl in der Inszenierung von Materialität als auch in ihrer Neutralisierung be-

Voraussetzungen des Lebens und Zusammenlebens der Menschen, ihrer Überzeu-
gungen und Beziehungen zu Transzendenzen etc. expliziert und gepflegt werden 
(daher meine terminologische Eingrenzung), kennt eine besondere Aufmerksamkeit 
auf die Materialitäten, und sei es nur im Versuch sie zu überwinden. Dagegen hat es 
der eher pragmatische Aspekt auf ein Verschwinden der Materialität in seinem Ge-
brauch abgesehen, also in einer Formung der Materie in solcher Weise, dass sie als 
solche nicht mehr bemerkbar wird. Dass diese Trennung keine absolute sein kann, 
ist unmittelbar einsichtig und wird auch von vielfältigsten Beispielen gestützt: So 
ist Architektur immer in der Spannung zwischen dem kultischen und dem pragmati-
schen Aspekt positioniert. (Der Begriff des Kultischen hat hier, wie man sieht, eine 
sehr weite Ausdehnung, denn damit ist auch z.B. gemeint, wie sich in der Architek-
tur eines Privathauses  und nicht etwa nur eines Gotteshauses  die Beziehungen 
der Mitglieder einer Familie zueinander, ja: letztlich ein bestimmtes Verständnis 
von Familie, von Zusammenleben etc. artikuliert.) 

Somit ist ein besonders großer Teil unserer Welt von den Widerständigkeiten 
der Materialität immer schon gereinigt. Das ist wohl auch gut so, denn davon abge-
sehen, dass die beständig erneuerte Auseinandersetzung mit ihnen t

etwas zu viel verlangt und eine gewisse Zumutung.60 Was nun unsere tätigen Hand-
                                                             
59  Contradictio in adjecto, wird man sagen: Eine Selbstverständlichkeit kann ich nicht er-

werben und auch nicht wiedererwerben. Das ist nicht so sicher, denn wenn es stimmt, 

dass diese grundlegende und gar nicht unbedingt emphatisch gemeinte Weise des Genie-

ßens an Übung, Habitualisierung und Ritualisierung gebunden ist, dann wäre ein klug 

und besonnen genießendes Leben eines einer gezielt hergestellten Selbstverständlichkeit.  

60  Allerdings kann man fragen, ob die Weisen der Beziehung zu solcher Materialität nicht 

auch charakteristisch für gewisse Formen von Kultur sein können. Zwar tendiert jede 

Kultur, wie bemerkt, zumindest in einigen ihrer Aspekte auf eine Neutralisierung von 

Materialität, aber kaum eine hat diese Tendenz zuvor zu einer Ideologie erhoben. Die 

Ideologie der Effizienz ist letzten Endes der Traum einer Liquidierung aller Widerstän-

digkeit, und immer auch und grundlegend der Widerständigkeit des Materiellen, zuguns-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

lungen in der Welt angeht, die sich mit der Materialität auseinandersetzen müssen, 
kann dort auch eine Reihe von Unterscheidungen eingeführt werden, die sich dies-
mal auf bestimmte Haltungen-
Kürze halber unter einen weiten Begriff von Arbeit, dann macht es einen großen 
Unterschied, ob diese Arbeit 2) eine ist, die mit einer gewissen Gleichgültigkeit ihr 
selbst gegenüber und nur um eines anderen Zweckes willen ausgeübt wird, ob sie 3) 
in sich selbst schon genussvoll ist und genau deswegen angestrebt und ausgeführt 
wird oder ob sie 4) zwar in sich selbst nicht zwangsläufig oder nur bedingt genuss-
voll ist, aus ihr aber ein Genuss anderer Art entsteht, der angestrebt werden kann.  

Um das etwas fasslicher zu machen, führe ich die Unterscheidungen in aller 
Kürze aus: Wer einer Handlung, die er aus irgendwelchen Gründen ausführen muss 
(z.B. um sich seinen Lebensunterhalt zu erwerben), gleichgültig gegenübersteht, 
dem verspricht diese Handlung noch nicht unbedingt Genuss oder Widerstreben. 

; wie das Er-
gebnis aussieht, hängt sicher von einer ganzen Reihe von Faktoren ab, die der 

Tätigkeit) (2.). Wer andererseits in seiner Freizeit Flaschenschiffe zusammenbaut, 

eine gewisse Art des Genießens, die für sich angestrebt wird, aber eben nur über die 
Arbeit verwirklicht werden kann. (Natürlich gehören in diesen Punkt 3) auch solche 
grundlegenden Freuden, die vielleicht wirklich, wie Robert Pfaller schreibt, das Le-
ben erst lebenswert machen, wie ein gutes Essen, eine Zigarette mit Freunden, ein 
                                                                                                                                       

nen Widerstandskoeffizienten = 0 gestörte, also letztlich immaterielle Ablauf ist das Ide-

al. Diese Ideologie fordert denn auch die gleiche Unterwerfung unter das Ideal des Rei-

bungslosen von den Menschen; ökonomisch entspricht dem der Übergang von der Ar-

beits- zur Dienstleistungsgesellschaft, technisch der vom Analogen zum Digitalen und 

strategisch die Umwandlung des Angestellten zum Mitglied in der virtuellen Gemein-

schaft der Corporate Identity. Zugleich verspricht diese Ideologie, die ja vordergründig 

eine des Fortschritts ist, einen dereinst zu erreichenden vollständigen Genuss des Wohl-

stands, der nur eben noch erwirtschaftet werden muss. Doch dieser Genuss ist, wie man 

wohl sieht, nicht nur aus Gründen der Macht- und Verteilungsverhältnisse niemals er-

reichbar (das Funktionieren der Ideologie beruht ja auf der Suggestion, prinzipiell jeder 

könne an diesem Wohlstand seinen Teil haben, und dem gleichzeitigen Dementi, faktisch 

sei nicht für jedermann Platz, deswegen müsse man sich anstrengen). Der Genuss versagt 

sich auch deswegen, weil seine ganze Voraussetzung  die Widerständigkeit des Materi-

ellen und die Übung ihres Genusses  

Effizienz  der in Wirklichkeit eigenartig ineffizient ist  ist also eine sehr eigenwillige 

Form von Kultur  wenn er überhaupt noch eine ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 133 

Glas Wein im rechten Augenblick etc. Freilich passt da der, oben ja auch nur für 
den Moment eingeführte Begriff der Arbeit nicht mehr.)61 

Etwas anders steht die Situation wohl bei Handlungen, die aus einem gewissen 
Drang heraus ausgeführt werden, Handlungen also, die nicht unbedingt für sich ge-

ver-
sprechen. Der Künstler, der sich über Jahre und Jahrzehnte vielleicht mit ein und 
demselben Werk herumplagt; der Wissenschaftler, der einem Problem hinterher 
jagt, das er nicht einmal präzise zu beschreiben in der Lage ist; der Erfinder, der ei-

men wird  
jemand etwas leidenschaftlich, was ihm nicht nur gewisse einfache Freuden versagt, 
was einer Bescheidung mit einem erreichbaren Genuss oftmals im Wege steht, son-
dern was ihm auch ein nicht unbeträchtliches Maß an Leiden einbringt. Im Klischee 
muss der Künstler leiden, um Künstler zu werden; in der Wirklichkeit wird der 
Künstler wohl am meisten an seinem eigenen Werk leiden. Was hier erstrebt wird, 
ist offenbar eine andere Art von Genuss; ja, der Begriff sollte hier nicht mehr ver-
wendet werden, solange er in der eingeführten und an Levinas angelehnten Bedeu-
tung gebraucht ist. Wenn überhaupt, sollte man eher an Lacans jouissance denken. 
Was den Künstler, den Wissenschaftler, den Erfinder, sicher auch den verbissenen 
Sportler oder im Übrigen auch den auf die unendliche Bestätigung seines Narziss-

Fall sicher immer etwas anders bestimmt; es übersteigt aber in jedem Fall das sinn-
liche Genießen der Materialität unendlich, und muss sich doch an dieser Materiali-
tät abarbeiten. Es sind dies natürlich nichts anderes als besonders prägnante Phä-

 und das darin in gewisser Hinsicht im Recht ist, da, was 

bestimmt wird. Dies ist ja eine der Kernthesen dieses Buches.62  
Die Bedeutung des Begehrens zeigt sich schließlich besonders deutlich in einer 

fünften und letzten Form von Genuss, die wir unterscheiden wollen. Es handelt sich 
dabei in Wirklichkeit gerade nicht um einen Genuss, sondern um dessen tragisches 
                                                             
61  Vgl. Pfaller: Wofür es sich zu leben lohnt.  

62  Im Übrigen ist ganz klar: Diese Unterscheidungen beschreiben mehr Tendenzen denn ra-

dikal getrennte Weisen des Tuns, denn zwischen ihnen sind mannigfaltige Übergänge 

denkbar: So kann man eine Tätigkeit, die einem zuerst gleichgültig oder gar widerwärtig 

war, durchaus lieben lernen  ebenso wie das Gegenteilige möglich ist. Und auch die un-

ter 3) und 4) gefassten Weisen der Auseinandersetzung mit der Materialität kennen ihre 

Übergänge. Vielleicht kann man sogar annehmen, dass jene jouissance des Begehrens  

wenn sie denn mal für einen Augenblick erreicht wäre  

und einer dialektischen Überwindung des Genusses der Materialität entwickeln kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

wort ist viel einfacher: Man verfehlt den Genuss dadurch, dass man ihn anstrebt, 
ohne auf die Vermittlung mit der Materialität zu vertrauen und ohne sich der Aus-
einandersetzung mit ihrer Widerständigkeit zu stellen. Ein Genuss kann also nicht 
unvermittelt angestrebt werden, es gibt keine Abkürzung zu ihm. Dass die daran 
geknüpften Hoffnungen etwas fraglos Verzweifeltes an sich haben, lässt sich kaum 
übersehen. Ein naheliegendes Beispiel ist die Sehnsucht, die man in Drogen setzen 
kann. Damit sollen weder die Ursachen für Drogenkonsum erschöpfend beschrie-
ben sein  deren gibt es sicher viele  noch auch die Charakteristik der Sucht gege-
ben werden. Doch immer geht es in der exzessiven Weise des Genusses, der unter 
den Begriff der Droge gestellt ist, darum, mit einem Minimum an Widerständigkeit 
ein Maximum an Genuss zu erreichen. Wenn ich sage, dass darin ein Verfehlen des 
Genusses liegt, heißt das natürlich nicht, dass die Droge keinen Genuss bietet. 

hervorgerufen haben, dann würde niemand sie ein zweites Mal anrühren. (Schließ-

such, die Widerständigkeit der Materie zu überspringen hin auf einen Genuss, der 
sich dann gewissermaßen herschenkt. Zumindest dauerhaft kann die Droge wohl 
dieses Versprechen nicht erfüllen. Das Versprechen ist nämlich eines, das ein 
menschliches Maß übersteigt  und damit letztlich hinter menschliche Möglichkei-
ten zurückfällt. 

Aber die Idee der Minimierung, wenn nicht gar Aufhebung der Widerständig-
keit der Materie findet sich auch in ganz anderen, scheinbar entgegengesetzten Be-
reichen. So sind die Magie, die Wundertätigkeit der Heiligen oder die Kräfte der 
Superhelden ebensolche Ellipsen der Materialität. Es ist allerdings bemerkenswert, 
dass in diesen Geschichten, sobald sie ausgearbeitet werden, ein Rest von Wider-
ständigkeit erhalten bleiben muss; offenbar wird die Grenze der Intelligibilität, die 
diese Ellipsen bezeichnen, wohl gespürt: Der Magier kann ja nicht einfach nach Be-
lieben manipulieren; zumindest bedarf es noch einer Materialität, nämlich der der 
magischen Worte. Die Heiligen beziehen die übermenschliche Kraft für ihre Wun-
der aus ihrem Glauben, der sowohl Gnadengabe als auch immer wieder zu erneu-
ernde Anstrengung ist. Und selbst die Superhelden können sich der Materialität 
nicht vollständig entledigen: Supermans Kräfte mögen unsere himmelweit überstei-
gen, sie haben doch Grenzen (d.h. auch er muss sich gelegentlich anstrengen); und 

grünen Laterne und eines Ringes alle ihre Gedanken materialisieren können  was 
also sehr weit geht in der Beherrschung der Materie  ist eine Anstrengung vonnö-
ten, nämlich eine konzentrierte, disziplinierte und zu schulende geistige Anstren-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 135 

gung.63 Womit aber im Umkehrschluss gesagt ist, dass der monotheistische und 
transzendente Gott dadurch vollständig definiert ist, dass er das Wesen ist, das nicht 
genießen kann. 

Was uns in diesen Beschreibungen vor allem der vierten und fünften der unter-
schiedenen Weisen des Genießens begegnet, ist immer wieder das Begehren in sehr 
reiner Form. Und in solch reiner Form zeigt es eine seiner wichtigsten Eigenschaf-
ten: Das Begehren ist exorbitant, es ist immens. Das Begehren zielt immer, auf ver-
schiedensten Wegen, auf eine Erfüllung, die nicht von dieser Welt ist. In den meis-
ten Fällen bescheiden wir uns mit der Unmöglichkeit dieser Erfüllung. Dass das in 
der Praxis zumeist geschieht, heißt noch lange nicht, dass das Begehren nicht im-
mer noch als exorbitantes wirken würde. Im Gegenteil, wenn ich sage, es geschieht 
meist in der Praxis, dann heißt das doch nur, dass wir, wenn man uns fragt und 
Auskunft verlangt, m

das noch lange nicht, dass wir daran auch glauben. Es spricht im Gegenteil einiges 
dafür, dass das Begehren immer nur als solch exorbitantes wirkt. Was den Künstler 

kann, ob es auch nur annähernd ein Glück bieten wird, das es vielleicht verspricht, 
von dem Menschen unterscheidet, der sich i

Mut, sich der Absolutheit seines Begehrens zu stellen. Was nun glücklicher macht 
nnige Frage. Es geht ja nicht um 

Lebensratschläge, noch weniger um Urteile über verschiedene Lebensentwürfe. Es 
geht lediglich um den Aufweis, dass auch ein Begehren, das sich so dem Realitäts-
prinzip beugt,64 noch ganz es selbst bleibt: Wer sein Glück in Familie und Hausbau 

                                                             
63  Die Zusammenstellung von Comichelden und Heiligen mag blasphemisch oder unsinnig 

klingen. Vielleicht ist sie blasphemisch, unsinnig ist sie aber sicher nicht: Wenn man 

manche Abbildungen der geradezu zahllosen Heiligen der katholischen Kirche  auf 

Massenbildern oder als umgebender Chor in spätmittelalterlichen Altarbildern  mit dop-

pelseitigen Bildern aus DC-

n, dann wird man eine gewisse Ähnlichkeit nicht verkennen 

wie überhaupt der Comic der einzige legitime Erbe (und zugleich unbekümmert-

jugendlicher Erneuerer) aller Mythologien ist. (Ich muss übrigens feststellen, dass die 

Wirklichkeit wieder einmal schneller war als die Philosophie: Es gibt in der Tat einen 

Comic mit dem Titel Helden der Bibel!) 

64  Natürlich gibt es kein Begehren, das sich nicht unter das Realitätsprinzip stellt. Genau das 

besagt ja Menschsein: ein Begehren, das kein natürliches Objekt hat, und für das deswe-

gen nichts einfach nur ist, was es ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

der Auseinandersetzung mit seinem beängstigend vertrauten und fremden Begehren 
verweigert, auf den wird es als unheimliches zurückkommen. Deswegen sieht 

liegt eine Tyrannei des Analytikers gegenüber dem Analysanden, sagt er), nicht die 
Stärkung des Ich gegenüber dem Es (für Lacan ein illusorisches Ziel) oder in der 
Eingliederung in die Gesellschaft (ein ganz und gar unmenschliches Ziel, das genau 
das verleugnet, worum es geht: das Nicht-Integrierbare). Ethik fasst sich für die 

65 
Letzten Endes wird das exorbitante Ziel des Begehrens in der Freudschen Kon-

zeption des Todestriebes festgehalten: Der Todestrieb besagt nicht, dass ich sterben 
will; er besagt, dass ich einen Punkt der Vollkommenheit erreichen will, an dem es 

deutet, ließe sich nur von diesem Punkt aus ermessen. Der Todestrieb will jenen 

und Unvollkommenheit des Empirischen überschritten wird hin auf eine Transzen-
denz, die nichts außer sich lässt. Im Grunde wetten Gott und Mephistopheles bei 
Goethe um nichts anderes als darum, wenn sie die Formel festlegen, die über Sieg 
und Niederlage bestimmen soll. Wenn Faust zum Augenblick sagen wird

halten ist.66  
Es ist klar, dass eine solche Vollkommenheit, selbst wenn sie erreichbar sein 

sollte, in keiner Weise kommunizierbar sein kann. Denn sprechen können wir nur 
nacheinander, im Diskurs, und das heißt auch: indem wir die Elemente unseres Er-
lebens auseinanderlegen und nacheinander nennen. Wenn dieses Erleben aber darin 
besteht, dass 
Einheit ist, dann lässt sich davon auch nicht sprechen.67 Im Übrigen bezeichnet die-
                                                             
65   

66  Und in der Tat: So rätselhaft das Ende von Faust II ist  immerhin scheint nach morali-

schen Maßstäben Fausts Erlösung kaum gerechtfertigt , so wahr ist es doch, dass der 

Teufel es nicht erreicht, dass Faust die Vollkommenheit eines Augenblicks genießt. Sein 

h auf einen imaginierten Moment, der in 

einer unbestimmten Zukunft liegt. Faust bleibt also durchaus in der Logik, die nach Der-

rida unsere einzig mögliche ist: in der Logik (oder, wie Derrida gerne sagt, in der Öko-

nomie) der différance. 

67  Noch einmal ist 

etwa die Fresken in der Kuppel von San Lorenzo in Florenz in spiralförmigen Bewegun-

den Ausdruck) au

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 137 

ser Todestrieb auch jenen Punkt, den unter anderer Perspektive Derrida in den Mit-
telpunkt seiner Analysen ge
nichts anderes als jenes Bedeutete, das allen anderen Bedeutungen Sinn verleiht, 
und in dem Bedeutung und Bedeutendes zusammenfallen müsste68  wenn es es 

denn gäbe! 
Wir werden darauf im Kontext der Dialektik zurückkommen müssen. Für den 

Augenblick halten wir nur fest, dass diese Kennzeichnung grundsätzlich in die Cha-
rakteristik des Begehrens eingehen muss: Das Begehren zielt auf dasjenige, von 
dem aus alles andere erst Bedeutsamkeit erhält, das aber insofern nicht erreichbar 
ist, als es selbst in keiner Weise jene Bestimmtheit hat, die die allein für uns zu-

                                                                                                                                       
nung der Kuppel zum Himmel hin den Platz des Göttlichen einnimmt, dann ist dieses 

(und höchst eindrucksvolles) Zeichen der Unmöglichkeit, dieses Transzendente irgend-

von Pisa  die ganz ähnlich gestaltet ist  in einem goldenen Kreis, der abstrakter nicht 

sein könnte. (Allerdings ist der Kreis so deutlich abgezeichnet vom Rest des Freskos, 

dass es sich vielleicht um eine spätere Hinzufügung oder sogar tatsächlich einen Ver-

schluss irgendeiner Art handelt!) Und man soll nicht glauben, die Tausende von Gottvä-

tern, von Gekreuzigten, 

Frömmigkeit oder Ansporn für die Gläubigen. Sie sind sicher für die Künstler immer 

auch die Auseinandersetzung mit einer Widerständigkeit ganz eigener Art gewesen, näm-

lich mit der Widerständigkeit dessen, was sich per definitionem entzieht. Interessant ist 

auch wieder, wie in Comics damit umgegangen wird, nämlich auf die einzige mögliche 

Weise: Wenn die Titelheldin von Alan Moores Promethea im 4. Buch zum Göttlichen 

selbst aufsteigt, dann sieht man das einzige, was dieses halbwegs gelingend anzeigen 

kann: ein weißes Panel. Ähnlich, aber mehr dem pessimistischen Aspekt von Freuds To-

destrieb verhaftet (und in der Tat in einigem an Jenseits des Lustprinzips erinnernd) be-

ginnt die Welt in Blackest Night vo -

Reihe, mit dem Tod und dem Nichts. Und was sollte man da anderes sehen, als ein völlig 

schwarzes Panel?! 

68  Weil hier Bedeutung und Bedeutendes zusammenfallen müssten, kann Derrida auch das 

 

Der Unterschied würde dann, an diesem Punkt, eben nicht mehr zu halten sein: Genau 

das zeichnet den Punkt aus. Zugleich fiele (immer im Konjunktiv) die Unterscheidung 

zwischen transzendent und transzendental, weil dann dasjenige gefunden wäre, das als 

nicht an die Möglichkeit eines solchen transzendentalen Signifikats  genauer: seine Ana-

lysen haben gerade den Aufweis seiner Unmöglichkeit zum Ziel , doch beschreibt er ihn 

präzise aus seinen Operationen auf das (sprechende) Bewusstsein heraus, wodurch Derri-

das Philosophie ebenfalls eine Transzendentalphilosophie wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

selbst nicht Rechenschaft ablegen kann, erreichen, würde alles zusammenfallen  
im geometrischen wie architektonischen Sinn des Wortes. Weil aber das Begehrte 
kein bestimmter Gegenstand ist und nicht sein kann, ist unser Begehren, wie schon 

ausgeführt, ein sich beständig verschiebendes.  
 

Ein äußerst langer Exkurs schließt sich so. Kaum dass man noch weiß, worum es 
eigentlich ging. Es ging im Ausgang um die Frage, wie der Gedanke der Wider-
ständigkeit der Materie mit der Idee der Transzendentalphilosophie vereinbart 
werden könne. Ich hatte versucht zu zeigen, dass er nicht nur mit ihr vereinbart 
werden kann, sondern dass er ein wesentliches Bestandstück einer solchen Trans-
zendentalphilosophie zu sein hat. Diese Widerständigkeit, damit auch eine bestimm-
te Vorstellung von Unabhängigkeit des materiellen Seins (nämlich unabhängig 

 
ren Weisen der Erfahrung mit diesen Gegenständen. Für die genannten Aspekte des 
Körperlichen sind vor allen Dingen die Erfahrungen des Berührens, der Kraftan-
strengung, der Bearbeitung, des Essens und Kauens etc. maßgeblich.69 

So lässt sich auch in dieser Hinsicht der Anspruch des Seins, von mir unabhän-
gig zu sein und sich mir gegenüber gleichgültig zu verhalten, als Sinn aufzeigen, 
der sich in konkret beschreibbaren Weisen der Erfa
Beschreibungen konkret blieben, hat es zudem ermöglicht, den Blick darauf zu er-
öffnen, dass sich solche Erfahrungen nicht als isolierte verstehen lassen und dass sie 
immer mit dem Begehren in einem Zusammenhang stehen. Beides gehört sichtlich 
zusammen, auch wenn es nicht dasselbe ist. 

Alle beschriebenen Phänomene hatten ihre Kontexte und Voraussetzungen, die 
zwar meist nicht eigens ausgeführt wurden, die aber die je eigenständige Gestalt, 
die etwa der Genuss des Essens oder der Widerwille gegen jene besondere Materia-
lität annimmt, erst verständlich werden lassen. Es kann, wird darum wieder klar, 

Genuss wie Widerwille (Genussvolles und Widerstrebendes) nur geben für ein Be-
wusstsein, für das alles, was ist, immer zugleich etwas anderes als es selbst ist und 
für das sich die Beziehungen dieser Alterminationen im Horizont eines Begehrens 

stiften, das selbst nie für sich auftritt. Genuss wie Widerwille sind sinnhafte Formen 
enstand als etwas, in 

                                                             
69  Es fällt auf, welchen Vorteil solche phänomenologischen Beschreibungsweisen gegen-

über herkömmlichen haben: Nicht nur unterstellt die Rede z.B. vom Tastsinn eine Selbst-

verständlichkeit der sinnlichen Affektion, die keineswegs so ohne Weiteres besteht und 

meistens physiologische Erklärungen erfordert  die wiederum ihrerseits zu den unver-

seinszustand einhergehen. Die phänomenologische Herangehensweise ist auch ungleich 

viel reicher und konkreter. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 139 

bestimmter Weise; er steht also bereits in einem Zusammenhang mit etwas, was er 
nicht ist. Dieser Zusammenhang, auch das wurde versucht auszuführen, ist einer der 
Assoziation, wobei dieser Begriff hoffentlich nun verständlicher geworden ist: As-
soziation bezeichnet Beziehungen, die ein begehrendes Bewusstsein entweder an 

sofern er bereits räumlich und zeitlich mit anderen Gegenständen in Beziehung 
steht (
Ähnlichkeit) nicht einfach a priori vorgezeichnet, sondern immer Produkt eines 
Prozesses der begehrenden Sinnstiftung. 

Das führt uns zu einer der Ausgangsfragen zurück, die tatsächlich grundsätzli-
che Ansprüche der Phänomenologie in Frage zu stellen scheint: Diese geht ja davon 
aus, dass sich das An-sich der unterschiedlichen Gegenständlichkeiten des Be-
wusstseins aufzeigen lässt, und zwar indem diese zu einer anschaulichen Gegeben-

heit ge
genständlichkeiten verschiedener anschaulicher Zugänge fähig sind, und zwar 
durch die Einbettung in die Logik des Begehrens. Wir haben zum anderen gesehen, 
dass diese Logik des Begehrens kein Zusatz zu einem ansonsten reinen transzen-
dentalen Bewusstsein ist, sondern dass ein transzendentales Bewusstsein überhaupt 
nicht denkbar ist ohne Begehren. Es ist nicht denkbar, insofern als wir von einem 
solchen nirgends Kenntnis haben; und es ist nicht denkbar, weil alle Sinnstiftung 

 
Das An-sich des Körperlichen ist konstituiert durch den leiblichen Umgang mit 

ihm. Dieser Umgang ist einer mit dessen Widerständigkeit, und damit immer der 
eines begehrenden Bewusstseins. Doch keine der genannten Weisen des Umgangs 

ursprüngliche, oder 
die primäre zu sein. Nach welchem Kriterium sollte sie es auch sein? Und wenn 
man sich darüber streitet, ob der Mensch zuerst praktisch oder theoretisch in der 
Welt ist, dann vergisst man, dass es für einen Menschen keine Theorie, kein Den-
ken gibt, das sich nicht an einer Widerständigkeit entzündete, bzw. dass es für einen 
Menschen keine Tat gibt, die nicht ihrerseits das Feld der Unmittelbarkeit über-
schreitet. So gibt es in der Tat nicht mehr ein An-sich der Gegenständlichkeiten, 
sondern eine unbestimmt große, eine indefinite Vielzahl von An-sich. Wir werden 

gung des An-sich noch verschärfen wird. Ist damit die Phänomenologie in Frage 
gestellt? Es müsste doch so scheinen, schließlich leitet sich der Anspruch auf Wis-
senschaftlichkeit, den sie selbstbewusst reklamiert, doch von der Möglichkeit her, 
zu Wesenseinsichten zu gelangen. Und solche sind doch nur möglich, wenn sich 
aus der unendlichen Vielzahl von Erscheinungen eine Struktur und Typik heraus-
hebt, die einen gewissermaßen gesetzgebenden Charakter hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Andererseits habe ich selbst beständig solche Ausdrücke verwendet, die auf 
derartige Wesensstrukturen verweisen. Der Anspruch auf Wesenserkenntnis scheint 
also nicht wirklich aufgegeben zu sein. In der Tat würde ich behaupten, was ich hier 
vom Bewusstsein und seinen Gegenständlichkeiten sage, sind Wesenseinsichten. 
Ich ziehe ja auch auf der anderen Seite bspw. nicht Husserls Analysen des Wahr-
nehmungsbewusstseins in Frage: Was er herausstellt, ist richtig, und er beschreibt 
Wesensstrukturen. Nur bleibt seine Beschreibung unvollständig, was sie eigenarti-

sches Problem, das zwischen Scylla und Charybdis einer extremen Konkretion oder 
einer extremen Abstraktheit zu wählen zwingt. Soll sich die Philosophie also mit 
den so gewonnen Einsichten begnügen, oder muss sie im Gegenteil in die Ge-
schichtsschreibung oder sogar Literatur übergehen? Ich werde versuchen, mich 
zwischen diesen Extremen zu bewegen. Ob das gelingt, kann nur der Ausgang der 
Arbeit zeigen. 

Auf einen weiteren Punkt muss ich zurückkommen: Wir hatten oben die Frage 
diskutiert, ob die Einbeziehung der Sensations nicht in einen (psychologistischen) 
Atomismus führen würde. Dieser Verdacht konnte schnell widerlegt werden, da wir 
das Verständnis der Sensation von Locke abgelöst und in ihren ursprünglichen 
Kontext, den phänomenologischen, zurückversetzt haben.70 Wir hatten auch ge-
zeigt, dass ein wichtiger Aspekt des Sinnes, den die Materialität für uns hat, sich 
auf eine Widerständigkeit bezieht, die zugleich immer eine, in eine Vielfalt von 
Hinsichten differenzierte typische und individuelle 
frisches Rindfleis
gentlich eignet sich Buchenholz für diese Form der Verarbeitung überhaupt nicht, 

wie eine zumindest grobe Idee, wie eine phänomenologische Philosophie der Natur 
angelegt sein müsste. Sie müsste sich wohl auf eine Vorstellung von Kraft als auf 
ihre Kernkategorie stützen. Denn die anschauliche Grundlage des Kraftbegriffs 
kann nur in der Erfahrung dieser Widerständigkeit gesucht werden; zugleich ist 
                                                             
70  Dass es zwis

sätzliche Affinität gibt, lässt sich natürlich nicht bestreiten. Was sie voneinander trennt, 

wird schon im I. Buch des Essay 

nen Prinzip Strukturen des Bewusstseins 

bestimmte Vorstellungsinhalte sehen zu müssen. Dann hat er natürlich recht, dass es so 

etwas wie eingeborene Prinzipien nicht gibt. Darüber hinaus stellt sich der erwähnte psy-

chologische Atomismus ebenso dem phänomenologischen Denken entgegen wie Lockes 

Naturalismus. Im methodisch geforderten Rückgang auf die Gegebenheiten (die bei ihm 

) ist er allerdings der Phänomenologie gelegentlich näher als ihr erklärter 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 141 

entgegenstellt. Die Beständigkeit des Materiellen darf also nicht als substantielle 
begriffen werden,71 sondern als eine der Kraft  nämlich der Kraft, die etwas seiner 
eigenen Auflösung entgegenzusetzen weiß. Es stellt sich kurz gesagt die Frage der 
Kohäsion des Materiellen auf einer neuen Basis: Es ist diese Frage, die in der Frü-
hen Neuzeit ganze Generationen von Philosophen und Forschern umgetrieben hat; 
sie wurde in dem Augenblick drängend, wo die Voraussetzung einer substantiellen 
Form, die als Metaphysicum den Zusammenhalt des Physischen bewirkt, nicht 
mehr allgemein geteilt wurde. Doch scheinen damals alle physikalischen Erklärun-
gen für dieses Grundphänomen des Materiellen gescheitert zu sein. Leibniz hat dar-

zurückkommen müsste. Man kennt die Abgründe, die sich aus dieser Sichtweise er-
öffnet haben: Jedes noch so kleine Teilchen Materie bedarf so der es einigen sub-

t 
zu einem Seienden macht (nämlich indem sie es zu einem Seienden macht). Es ist 
offenbar, wie diese höchst spekulative These von einer anderen abhängt, gegen die 
wir uns verwehrt hatten: nämlich der Homogenität der Materie. Denn nur wenn Ma-
terie als grundsätzlich homogen vorgestellt wird, muss man ihr auch die unendliche 
Teilbarkeit zuerkennen, die Leibniz so konsequent durchdekliniert.72 Wenn man 
aber von dieser Grundannahme fortkommt, dann fällt auch die Debatte um Teilbar-
keit oder Atomismus mit seinen beiderseitigen Aporien: Nur die gedachte Materie 

                                                             
71  Lockes Kritik am Substanzbegriff ist an dieser Stelle wiederum voll berechtigt. Aller-

dings findet er im entsprechenden Kapitel des II. Buches nicht die rechte Position zum 

Problem der Substanz: So sehr er diesen Begriff der Substanz kritisiert und für nutzlos 

wieder auch auf ihn zurückgreifen. Wieder erkennt er nicht, dass seine Kritik sich auf die 

metaphysische Überhöhung des Substanzbegriffs mit vollem Recht bezieht, dass aber 

dieser selbe, insofern er eine Funktion eines reflektierenden Bewusstseins ist, unverzicht-

t keinen großen Erkenntnisge-

winn. Es bedeutet aber 1), dass eine synthetisierende Leistung des Bewusstseins stattge-

funden hat (was Locke in der Sache auch anerkennen muss, auch wenn er sie nicht nach 

ihrer wahren Bedeutung einschätzt, wie es etwa Descartes im Wachsbeispiel getan hat); 

es bedeutet 2), dass auf diese synthetisierende Leistung im Akt einer Reflexion zurückge-

kommen werden kann.  

72  Auch Bergson kritisiert die Idee einer homogenen und unendlich teilbaren Materie als ei-

ne pure Fiktion (vor allem im letzten Kapitel von Matière et mémoire, aber auch in 

, dort z.B. 157). Diese Fiktion beruht auf der Anwendung des 

auf die qualitative Ausdehnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

yrint-
73  

Ich setze dagegen noch einmal den Satz von oben hierher, um die Differenz er-
messen und die möglichen Schlüsse für eine Philosophie der Natur deutlich werden 

enal gegeben ist immer nur eine Materie aus Mase-
 

  Nun sind das aber alles nur Metaphern. Mit solchen Metaphern lässt sich 
doch wohl nur eine Philosophie der Natur begründen, die als erbauliche Sinngebung 
der offenbar so kalten Rede der Naturwissenschaften etwas entgegensetzen will. 
Selbst wissenschaftlich wird eine solche Philosophie dann wohl nicht mehr sein.   

Natürlich sind das Metaphern, aber es wäre falsch anzunehmen, dass darin ein 
Defekt, ei
phern. In der Tat tut sich die mathematisierende Naturwissenschaft mit solchen Me-
taphern, vor allem mit den aus dem Feld der Kraft geborgten Begriffen schwer. 
Eindrucksvoll beweist dies Desca
der mathematischen Begriffe und unter Ausschluss jedes Kraftbegriffs zu begrün-
den. Doch dass dieser Versuch so spektakulär scheitert, sollte uns zu denken geben. 

Was genau heißt es also, dass diese Ausdrücke Metaphern sind? Die Metapher 
ist die Sprachfigur, in der ein Ausdruck in einen Bereich übertragen und eingeführt 

phern in Bezug auf die Natur, setzt also zweierlei voraus: 1) Es gibt so etwas wie 

der Physik haben die genannten Ausdrücke nicht ihren ursprünglichen Ort; sie ver-
mengen vor allen Dingen unzulässigerweise den Bereich der Natur, d.h. der exten-
sio, mit dem Bereich des Bewusstsein, der cogitatio. Dies ist ja die cartesische Ar-
gumentation. 

Nun hatten wir aber im Vorangegangenen Folgendes gezeigt: Unser Begriff von 
Welt ist, insofern diese eine materielle und von uns, als Subjekten, unabhängige ist, 
grundlegend geprägt von der Erfahrung der Widerständigkeit. Diese ist erstens in 
einer Vielzahl von Phänomenen belegbar (und nicht zuletzt auch im Ausweichen 
vor ihr), und sie ist zweitens immer eine bereits strukturierte, d.h. eine, die eine 
konkrete Gestalt, Form, Beharrensweise hat. Es ist zwar richtig, dass sich die vielen 
angeführten oder angedeuteten Phänomene in der Tatsache der Widerständigkeit 
des Materiellen treffen, und somit könnte man bei dieser Tatsache stehen bleiben. 
Zur Not würde man noch anfügen, dass diese Widerständigkeit sich natürlich im-
mer konkret bemerkbar machen muss und dass es dafür eine Reihe von Variationen 
                                                             
73  

sich zu verlieren, das von Determination und Freiheit und das von Kontinuität und Un-

teilbarkeit, welches letztere die Einbeziehung der Unendlichkeit erfordert, vgl. die Vorre-

de zur Theodizee, GP VI. 29.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 143 

gibt. Wenn man aber diesen letzten Satz in seiner Bedeutung als Wesenswahrheit 
ernstnimmt, dann sieht man, dass in der Vielfalt und der Unreduzierbarkeit der 
Weisen der Widerständigkeit die eigentliche Pointe besteht. Es gibt einen guten 
Grund, weshalb solche Schlüsse oft nicht gezogen werden, denn sie bedrohen eine 
der Grundfesten philosophischen Arbeitens: die Hierarchie zwischen Wesen und 
Faktum. Und in der Tat kehrt sich für uns das Begründungsverhältnis zwischen We-
sen und Faktum, sowie zwischen dem Idealen und dem Empirischen wenigstens 

teilweise um. Das Wesen gibt nicht einseitig und unumkehrbar die Möglichkeiten 
des Tatsächlichen vor, zumindest nicht immer und zwangsläufig. Das Wesen ist ra-
dikal und absolut nichts ohne das Faktum. Wenn darin ein Empirismus liegt  was 

 
Damit ist aber doch gesagt, dass die Anwendung dieser Begriffe zur Beschrei-

bung der Natur in keiner Weise eine Metapher darstellt.74 Im Gegenteil: So, in Be-

griffen wie Spannung, Widerstand, Kraft, Textur, Maserung, Strukturierung, Rich-
tung, Körnung, Konturierung etc. von Natur zu sprechen, ist die ursprünglichste 
Weise, die uns zu Gebote steht. 

Die Berufung auf die mathematisierbaren Qualitäten bzw. auf eine generalisier-
te mathematische Methode zur Erfassung der Natur verwendet zwar zugegebener-
maßen strengere Begriffe als die angeführten; sie beruht aber auf einer Vermengung 
der Bereiche: Wie bei Descartes deutlich wird, steht bei der Mathematisierung der 
Natur die Idee einer klaren und deutlichen Erfassung des Physischen als Ideal im 
Vordergrund. Die Ironie will es, dass es gerade dadurch zu keiner klaren und deut-
lichen Erfassung des Physischen kommt! Die Mathematisierung der Physik ist die 
eigentliche in sich durch nichts legitimierbare Metapher  legitimierbar also nur 

. Denn sie wendet Kategorien eines bloßen Denkens auf einen 
Gegenstand an, der seinen gesamten Sinn, den er für uns haben kann, einer immer 
konkreten und vielfältigen Erfahrung verdankt. Die Irrtümer, die darin beschlossen 
liegen, sind wohlbekannt: z.B. die vor allem in der Frühen Neuzeit geführten De-
batten über Teilbarkeit oder Atomismus der Materie; die Verwechslung des natur-
wissenschaftlich konstruierten Raums mit einer Vielzahl von Dimensionen mit dem 
erlebten Raum; allgemein die Vermengung von theoretischen Größen mit wirkli-
chen (also die unbedachte Beantwortung der ontologischen Fragen mit dem Hin-
                                                             
74  Es ist kaum der Mühe wert, dies zu erwähnen: In der vorgeschlagenen Konzeption von 

Sprache und Welt und ihrem Verhältnis gibt es keine Sprache, die nicht schon im Grund-

h 

in sich: Eigentlich, d.h. nicht umwegig oder alterminierend, sind nur die Tiere auf die 

Welt gerichtet. Hätten sie eine Sprache, dann wäre das eine eigentliche Sprache. Hätten 

sie aber Sprache im echten Sinn, dann hätten sie auch ein alterminierendes Verhältnis zur 

Welt. Wenn man also unbedingt will, könnte man sagen: Ein Beispiel für eine nur eigent-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

weis auf 75); die Wegdeutung auch des Spezi-
fischen in anderen Bereichen der Erfahrung, wie die Umdeutung alles Klangs und 
damit auch aller Musik in Wellen; die Ausweitung des Paradigmas bis auf mora-
lisch bedeutsame Fragestellungen, z.B. die Verwechslung von Gehirn oder Genen 
mit Bewusstsein und Strebungen etc. und damit die ganze Willensfreiheitsdiskussi-

drängenden Naturalismus. (Im Übrigen trifft hier Descartes im engen Sinn eine 
Mitschuld, da die Janusköpfigkeit seiner Philosophie schon den Naturalismus und 
den erkenntnistheoretischen Konstruktivismus ausformuliert hat.) 

legt das nicht ihren emphatischen Wahrheitsanspruch? (Ein Anspruch im Übrigen, 
der mehr von manchen Philosophen und Popularisierern als von den Wissenschaft-
lern selbst geteilt wird; diese wissen, wie dornig der Weg der Erkenntnis und wie 
vorläufig seine Erfolge sind.) Was besagt dieser Erfolg? Er besagt zuallererst, dass 
dieser mathematisierende Ansatz eine große Systematik der Konzeption erlaubt, ja: 
eine scheinbar universale Gültigkeit. Es verbinden sich dabei die Idealität und 
Strenge der Mathematik mit ihrer prinzipiell unbegrenzten Weite der Anwendung; 
diese Verbindung generiert den Eindruck, nun endlich zur Wahrheit gelangt zu sein. 
Pythagoras und die Seinen hatten offenbar doch recht. Dass es aber gerade die prä-
zise Leere der Mathematik ist, die ihre universale Anwendbarkeit garantiert, dass 
man also nur zweimal dasselbe sagt, wenn man so argumentiert, bleibt dabei zu-
meist unbedacht. 

Andererseits wird man aber die tatsächlichen Erfolge der Wissenschaften und 
der Technik nicht bestreiten können. Wir können mit Telefonen, die wir mit uns 
tragen, immer mit jedem anderen sprechen; wir können im Internet in Echtzeit alle 
möglichen Ereignisse miterleben; wir steigen mit berechtigter Zuversicht ins Flug-
zeug, und wenn uns etwas auf den Kopf fällt, sind wir doch froh, dass es Neurochi-
rurgen gibt, die tatsächlich eine Menge über das Gehirn wissen. All das ist unbe-
stritten. Ebenso wenig lässt es sich aber auch bestreiten, dass mit diesen Erfolgen 
keinerlei Endgültigkeit garantiert ist. Die Erfahrung der Geschichte der Wissen-
schaft sollte uns dabei Mahnung sein. Denn so wie man vor kaum mehr als hundert 
                                                             
75  

ähnlichen Formeln, die allerorten begegnen und in denen sich die Hegemonie einer Welt-

anschauung ausdrückt, artikuliert sich der Glaube, die Geschichtlichkeit der Wissenschaft 

der Wirklichkeit der Wissenschaften hat eine solche Sichtweise nichts zu tun. An dieser 

Stelle zeigt sich die Bedeutung einer Metaphysik der Immanenz  die noch aussteht und 

deren grobe Grundzüge in dieser Arbeit entworfen werden sollen , in der sich Ge-

schichtlichkeit und Zeit als unhintergehbare Grundlagen aller Welterschließung erweisen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 145 

Jahren glaubte, die Physik im Wesentlichen abgeschlossen zu haben, nur um dann 
eine doppelte Revolution (Quantenphysik und Relativitätstheorie) zu erleben, die 
alle Grundlagen der Physik neu zu bestimmen hatte,76 so sollten wir auch heute den 
Gedanken wach halten, dass eine solche Revolution jederzeit unsere wissenschaftli-
chen Vorstellungen umwerten kann.  

en-

nem sich selbst und den korrelativen Stil stabilisierenden und konservierenden 
nicht zu sehen, was in seinen Be-

griffen nicht fassbar ist. Jede herrschende Sicht auf die Welt ist also immer auch ei-

nicht aber auf eine Sicht an sich überschreiten lässt.77  
Das An-sich gibt es nicht, das hatten wir schon gesagt. Es gibt aber gleichwohl 

die Möglichkeit eines phänomenologischen Rückgangs auf konstitutive Erfahrun-
gen, die einen Bereich von Sein erst in sein Selbst stellen. Diese Erfahrungen sind 
selbst eine teilweise widersprechende und auf jeden Fall nicht auf eine einheitliche 
und eindeutige Form zu bringende Vielfalt, wie gezeigt wurde. Dennoch haben sie 
ihren Generalbass, der vielleicht nicht als Korrektiv für wissenschaftliches Arbeiten 
dienen kann  denn diesen Anspruch kann Philosophie wohl nur bei offensichtli-
chen Verfehlungen erfüllen , der wohl aber als eine Orientierungslinie fungieren 
kann. 

Um dies noch an einem weiteren Beispiel zu illustrieren: Unsere Medizin hat 

sich ihre Vorläufigkeit bewusst halten, denn sie ist und bleibt cartesisch: Es fehlen 
uns noch die Begriffe und Denkweisen, um eine Medizin anders denn als Behand-
lung eines kranken Körpers zu verstehen, an dem irgendwie auch ein Geist teilhat, 
so dass sich ein schwer beschreibbares Eines (unum quid) ergibt. Die Sorge um die 

                                                             
76  Im Übrigen hat diese Revolution auch jene Physik in ihre genau bestimmbaren Grenzen 

verwiesen, für die allein das Paradigma der direkten Mathematisierung und der gleichzei-

tigen vollständigen Determination uneingeschränkt galt. So einfach, wie sich manche 

Philosophen das Verhältnis von Mathematik und Physik vorstellen, ist es heute sicherlich 

nicht mehr. Umso befremdlicher ist es, wenn einige Disziplinen, die sich für naturwissen-

schaftlich halten und entsprechende Methoden z.B. auch auf die Analyse des menschli-

chen Verhaltens anwenden, dabei an einem Verständnis von Naturwissenschaft festhal-

ten, das nun wirklich längst nicht mehr dem Gang der Physik entspricht.  

77  Zu den Begriffen von Denkstil und Denkkollektiv und dem ganzen hierher gehörigen Be-

reich von Problemen vgl. Ludwik Flecks Entstehung und Entwicklung einer wissenschaft-

lichen Tatsache und die ausführliche Würdigung dieses Textes in II, 2.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

mehr schlecht als recht von anderen, auch nicht-europäischen Paradigmen impor-
tiert. Eine Sichtweise, in der der Mensch zuerst und systematisch als ein Ganzes er-
scheint, das auch in der medizinischen Behandlung als solches wirksam berücksich-
tigt werden kann, geht uns ab. Mir scheint, dass langsam das Bewusstsein dafür 
steigt, dass dieses Fehlen ein echtes Manko ist. Überwunden ist es noch nicht ein-
mal im Ansatz.78 

Im Übrigen kehrt sich aber nun das gesamte Bild um: Die vorgebrachte Charak-
terisierung der Materie ist nicht mehr ein besonders metaphorischer Ausdruck, son-

 egal ob als Naturphilosophie oder als Na-
turwissenschaft , die nicht ignoriert werden kann. Welche Ergebnisse ein solcher 
Rückgang auf die phänomenologische Erfahrung in Weltanschauung, Technik oder 
Wissenschaft hervorbringt  bzw. in den vielfältigen Verquickungen und Übergän-
gen dieser Bereiche , lässt sich dabei nicht voraussehen und ein für alle Mal be-
stimmen; das ist aber auch gar nicht nötig. Auf der anderen Seite erweist sich die 
Mathematisierung der Natur als ein Akt uneigentlichen Redens von ihr. Die Ma-

thematik ist so die Metapher der Physik. Auch darin muss kein Defizit oder Irrtum 
gesehen werden: Wenn die Logik der Altermination unbegrenzt gilt  und nichts 
anderes ist ja die These , dann entscheidet die Weise, in der Altermination ge-
schieht, noch nicht über das Schicksal eines Unternehmens. Nur weil die Physik mit 
der Mathematik einen metaphorischen Zugang zur Natur bahnt, ist sie deswegen 

den allzu groben Alternativen freimachen: Die Wahl ist nicht zwischen metaphysi-
scher Wahrheit oder Irrtum, auch nicht zwischen Fruchtbarkeit und technischer 

Was 
das Schicksal einer Denkweise ist, lässt sich überhaupt nur bestimmen als das 
Problem, aus dem sie erwächst, und das Ziel, dem sie zuwächst. Ersteres muss ihr 

gerade Teil jeder echten Denkanstrengung. Schicksal und Scheitern sind also das-
ter-

 
Zum anderen aber, und damit knüpfe ich an die Frage der Metaphorizität noch 

einmal anders an, sind die Ausdrücke in dem Satz, den ich zur Charakterisierung 
                                                             
78  Wie gesagt werden dadurch die Leistungen der Medizin nicht geschmälert. Und auch 

, darf nicht missverstanden 

werden: Die Probleme und Unzulänglichkeiten, die wir in den Nachwirkungen seines 

Denkens bis heute entdecken, bedurften ja allererst der ungeheuerlichen Leistung seiner 

Philosophie  sowohl um zu entstehen als auch um als solche erkannt werden zu können. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 147 

der Natur vorgeschlagen habe, durchaus Metaphern. Sie sind und bleiben es, selbst 
dann, wenn sie der ursprünglichen Erfahrung von Materie sehr viel näher kommen 
als die mathematischen Begriffe. Diese Metaphorizität ist unvermeidlich, sobald 
wir von der Natur sprechen wollen, also von dem Gegenstand, der zwar neben der 
weiblichen Schönheit wohl die meisten Metaphern in der Geschichte der Literatur 

-
Metapher entgegengesetzt ist. Die Natur ist, was sie ist. Was ist sie? Das andere des 
Menschen, der Rest, von dem sich seine Kultur nährt, den sie aber nicht verschlin-
gen kann; vielleicht ist sie auch das, woran sich diese Kultur unrechtmäßig ver-
greift; oder auch der stille Fing
Und plötzlich sieht man, dass das doch nicht so einfach ist, die Natur zu bestimmen. 
Ihre scheinbare Einfachheit, das Ungebrochene oder Unverbildete, das der Begriff 
suggeriert, ist schwer zu fassen zu bekommen. Weil er es ist, gibt er auch den viel-
fältigsten Deutungen Raum. Derrida hat in seiner Grammatologie ausführlich an-
hand von Rousseaus Naturbezug die Paradoxien aufgezeigt, in die der Versuch ge-
rät, das Eindeutige, das Wahre und Einfache, das Natürliche eben, auch nur zu nen-
nen. Ganz davon abgesehen, dass genau diese Kennzeichnung nur eine winzige 
Überdrehung der Stimmung davon entfernt ist, in ein System zur Anzeige eines 
Göttlichen umzukippen, also jene Textlichkeit und Kulturalität in Reinform anzu-
nehmen, deren Kopien unsere menschlichen Texte und Kulturen wären. Auch das 

 
Wahr ist an ihr die Struktur, die sie vorführt: So wie unser Begriff der Materiali-

tät gewonnen ist aus einer immer schon bestimmten Widerständigkeit, d.h. sich 
nicht nur als ein bloß übriger Rest, sondern als aktive Verweigerung der vollständi-
gen Vereinnahmung und Bestimmung gibt, so inszeniert der Begriff der Natur in 
seinen verschiedensten Gestalten die Widerständigkeit und Bestimmtheit einer 
Wahrheit, die das bloß Menschliche übersteigt und bedingt. Der Begriff der Natur 

ist also der zum metaphysischen Prinzip erhobene ursprüngliche Begriff der Mate-
rie. Der Irrtum besteht nur darin zu glauben, dass eine solche Natur in irgendeiner 
Weise erreichbar wäre. Denn wenn die Natur so verstanden wird, dann ist sie genau 
das, was sie nicht sein soll: ein Text! Sie soll aber doch in dieser Vorstellung das 
Gegenteil, das Andere des Textes sein. Somit figuriert die Logik des Natürlichen 
undurchschaut eben die Logik der différance, die sie aushebeln soll. Es ist sicher 
kein Zufall, wenn Derrida für eines seiner ersten großen Bücher ausgerechnet 
Rousseau und dessen 79 
                                                             
79  Zu Materie und Natur vgl. auch vom Autor: Das Subjekt im Anspruch. Im Übrigen schert 

dürfen nicht vergessen, dass jede Form dieser Bestimmung zugleich als Textur eines Tex-

tes den unbestimmbaren Rest mit hervorbringt, den sie zu eliminieren sucht. Das beste 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Also ist jede Aussage über die Natur, es kann nicht anders sein, Text. Aber ist 
das nicht wiederum eine Banalität? Natürlich ist eine Aussage ein Text. Aber des-
wegen ist doch das Worüber der Aussage noch nicht unbedingt einer. Auch das ist 
richtig, und hier ist der Augenblick, um sich schon einmal von Derrida abzugren-
zen. Denn soweit ich sehe, hat Derrida sich nicht der Frage gewidmet, was denn 
über das Worüber des Textes systematisch gesagt werden könnte. Sicherlich: das 
Streben nach vollständiger Erfassung (der Todestrieb auf philosophischer und wis-
senschaftlicher Ebene) und die Unmöglichkeit, das auszusagen, was nicht die 
Seinsweise eines Diskurses hat, weil es einfach (simplex) ist, treiben das Sprechen 
und Schreiben an; dies ist die Logik und Ökonomie der différance. Und sicherlich 
treffen wir nirgends auf eine irgendwie gereinigte Erfahrung, nicht auf eine Gegen-

dem ist ja nicht alles Text, Schrift, Metapher, Sprache. 
 
 

DIE LOGIK DER ALTERMINATION UND DIE 
PHÄNOMENOLOGISCHE METAPHYSIK 

 
Auf diesen Widerspruch versucht das Konzept der Altermination zu antworten. 
Wenn sich die Materialität als eine Textur erweist, die sich so von einem Text über 

sie abgrenzt, dann besteht diese Textur eben gerade nicht an und für sich, diesseits 
allen Textes. Text und Textur ergeben sich vielmehr in einem Wurf; die Textur ist 

                                                                                                                                       
Beispiel ist die Kategorie der Bestimmung von Natur überhaupt: die Kausalität. Ihr gan-

zer Zweck ist es, eine Beschreibung von Natur zu ermöglichen, die diese als eine voll-

kommen bestimmte zeigt. Für ein menschliches Denken  und damit ist nicht gemeint: in 

Abgrenzung zu einem anderen, göttlichen, englischen, marsmenschlichen, sondern nur 

dies: für jenes Denken, das uns bekannt ist  kann Natur überhaupt nur als eine bestimm-

te gedacht werden, sobald über sie gedacht wird. Der erste Theoretiker der Natur hat sie 

als bestimmte gedacht und hat eine Form von Kausalität in Anschlag gebracht. Genau 

damit hat er aber auch einen Abgrund aufgerissen, der sich diesmal durchaus erfahren 

lässt, denn es handelt sich nicht um den grundsätzlicheren zwischen Text und Textur; 

dieser letztere ist ja nicht erfahrbar. Wohl aber ist die besondere Form der Bestimmung, 

che Denken prägt (und sei es ein animistisches!), 

Also das Denken über 

Natur ist zum Determinismus verdammt  man mag das werten wie man will. Das gleiche 

gilt nicht für jede Altermination der Natur überhaupt. Deswegen sind die Aporien der 

Quantenphysik durchaus ein Problem  und zwar für diese Theorie der Natur. Sie sind 

natürlich überhaupt kein Problem für diese Natur selbst, als jene Textur, die jeder Be-

stimmung zugrunde liegt und doch von ihr erst hervorgebracht wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 149 

jenes, das sich der Aufhebung in den Text entzieht und verweigert und ganz alleine 

dadurch ist sie erschöpfend definiert. Deswegen ist auch nicht ein für alle Mal fest-
gelegt, was als Textur der Altermination zu gelten hat oder, in traditionelleren Ter-

en) 
ist. Text und Textur, um diese Behelfsbegriffe noch einmal zu verwenden, ergeben 

 
Um diese Logik in einigen Sätzen zusammenzufassen, lässt sich sagen: Alter-

mination ist die Bestimmung (Determination) durch ein anderes (alter), durch die 
etwas zu einem anderen wird als es selbst (1). Dabei löst es sich aber nicht in die-

erhalb der Altermination (3).80 
Gibt es dann etwa das alter der Altermination zuerst an sich? Da dieses alter 

-
so Bedingung einer Bestimmung und nicht schon etwas, ist es zunächst auch noch 
nicht alterminiert. Sobald ich aber darauf reflektiere  was ich im Prinzip immer 
kann , stellt es sich als eine Herausforderung dar, die eine Bestimmung erfordert. 
Und diese Bestimmung ist wie jede wieder eine Altermination. Man sieht daran 
auch, dass es eine Widerständigkeit gibt, die auf allen Ebenen erfahren wird (sinn-
lich wie intellektuell), die als solche das Denken und Bestimmen antreibt, ebenso 
wie das Bestimmen in geheimer Sehnsucht nach ihr getrieben ist. Wenn wir später 
die Rolle des Namens, der von Außen dem Subjekt hinzutritt, und vor allem mit 

neue, abstraktere oder doch grundsätzlichere Gestalt annehmen. Ebenso werden wir 
das alter der Altermination als den unfassbaren Vertex aufzufassen lernen.  

Wir können nun also, indem wir den zentralen Begriff zur Beschreibung der 

diesem ersten Teil präsentiert haben, und aufzeigen, wohin sie in metaphysischer 
Hinsicht führen. 

Anhand der Einbettung der phänomenologischen Beschreibung in die reale 
Komplexität menschlicher Beziehung auf eine Welt hatten sich nach und nach meh-
                                                             
80  Genau deswegen, weil sich die Konzeption der Altermination jeder Spekulation über ein 

An-sich enthalten kann, weil in ihr das, was bestimmt wird, nie für sich auftritt, fällt sie 

nicht unter die Kritik eines Intellektualismus. Sie ist weder eine Hermeneutik noch eine 

andere Form der unzulässigen Übertragung bedeutungstheoretischer Konzepte auf die 

Welterfahrung. Sie ersetzt Wahrnehmung nicht durch Urteile, Erfahrung nicht durch Prä-

dikation. Sie ist allerdings der Versuch, dem Umstand Rechnung zu tragen, dass alles 

Maßgaben und Verständnisweisen ändern und vielfältig sind. Erfahrung kann in ihrem 

konkreten Sein so wenig jenseits von Geschichte und Pluralität stehen wie irgendetwas 

sonst im Sein der Menschen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

rere klassische Begriffe und Probleme der Philosophie als nur mehr heuristisch 
nützlich erwiesen; für eine Formulierung wirklicher Fragen taugen sie eher nicht. 

setzung von gegenständlich und ungegenständlich, zuletzt auch die klare hierarchi-
sche Trennung von Wesen und Faktum als nur vorläufig sinnvoll erwiesen. Und 

wurde ein Begriffspaar nicht einmal mehr erwähnt, von dem man doch erwarten 
würde, dass es an erster Stelle in der Diskussion einer solchen Frage vom phäno-
menologischen Standpunkt aus stehe: Begriff und Anschauung. In dieser Disjunkti-
on stellt sich ein guter Teil der phänomenologischen Tradition das Problem vor 
(und nicht erst die phänomenologische); in der Tat waren die ersten Reflexionen, 
die ich zu dieser Arbeit machte, so wie die ersten Entwürfe von diesem Begriffspaar 
geleitet. Und darin liegt wohl auch der Grund, weshalb ausgerechnet diese beiden 
Begriffe (als Gegensatzpaar) keine Rolle mehr spielen: Sie waren für mich zu tief 
mit einer Weise des Zugriffs auf das, was geklärt werden sollte, verbunden, als dass 
sie noch weiter Verwendung hätten finden können, als deutlich wurde, dass die Klä-
rung erst würde erfolgen können, wenn die Weise des Zugriffs erweitert und ver-
schoben würde. Solche Prozesse werden uns noch in II, 2 beschäftigen. 

Wir hatten weiter gesehen, dass sich Transzendentalphilosophie für uns nur dar-
stellen kann in einer Ausweitung ihres Verständnisses, die zugleich eine tiefgrei-
fende Modifikation desselben darstellt. Diese Ausweitung und Modifikation spielt 
sich auf drei Schauplätzen ab: 1) die schrittweise Vertiefung der Idee des Horizonts, 
die in der Konzeption eines Horizonts reiner Möglichkeit gipfelte; dieser beschrei-
bende Aspekt hatte zugleich systematisch die Aufgabe, die letzten Reste des (vom 

len, die sich dort vor allem in der Wahl der Beispiele selbst sowie in der Konzepti-
on der Fundierung verschanzt hatten; 2) die Einbeziehung der Dimension des Be-
gehrens als unerlässlich für die Analyse einer wirklich menschlichen Welt; diese 
verschiebbare (I, 1) und exorbitante (I, 2), also wesentlich dynamische und über-
schießende Dimension von Welthabe verweist so schon auf einen Aspekt der 

einzelnen Subjekt notwendig verschlossen bleiben muss 
und der somit gleichzeitig Rückgang wie Fortgang einfordert; 3) die transzendenta-
le Gründung der Ontologie in der vielfältigen Textur der Materialität; in diesen 
Texturen wurde die Idee der Altermination endgültig sinnenfällig, so wie sich durch 
die damit verbundenen Analysen allererst ein wirkliches Verständnis für die onto-
logischen Aporien der Vergangenheit im Allgemeinen und das Problem des Natura-
lismus im Besonderen ergab. 

Das Konzept der Altermination sollte schließlich die Welthabe des Menschen 
angemessen(er) beschreiben helfen. Was dieses Konzept auszeichnet, ist, dass die 
Altermination zwar die Bestimmung von etwas durch ein anderes aussagt, dass sie 
abe

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 151 

dender, ausschließlich 
Begriffe andeuten und was seine paradigmatische Gestalt in der Sprache gewinnt, 
ist in seiner Bedeutung nicht zu überschätzen. Und doch muss es seinerseits immer 

der Altermination ist; dieses andere wird im Folgenden als Vertex beschrieben wer-
den. Erst in diesem Zusammenspiel eines nicht gegebenen, wohl aber wirksamen 
Vertex und den Systemen, die er aus sich entlässt  deren erstes und wichtigstes die 
Sprache ist und bleibt  wird verständlich, dass das, was da bestimmt wird, nicht in 
einem Spiel von Symbolischem, Strukturen, Sprachen usw. aufgeht. In dem Maße, 
wie etwas der Altermination unterliegt, wird es erst zu etwas, zu dem, was es ist; 
nur erschöpft sich in diesem Sein und ebenso wenig in der Summe aller möglichen 
Bestimmtheiten nicht das der Bestimmung Unterworfene. Es bleibt ein Rest, der 
sich nur als solcher, als Rest, Entzug und Widerstand bemerkbar machen kann. 
Höchstens kann er noch negativ angezeigt werden, indem sich verschiedene Alter-
minationen nicht nur als nicht komplementär oder kommensurabel erweisen, son-

 

mindestens zweierlei Hinsicht: Erstens soll mit der Altermination die Streichung je-
zwischen Gegenstand und 

Subjekt erreicht werden. Der Akt, in dem sich ein Subjekt der Welt zuwendet, ist 
genau so unmittelbar, wie er für uns überhaupt sein kann. Zwar ist es vollkommen 
richtig, dass Welt und Gegenständlichkeiten für uns nur in dem Maße Bestimmtheit 
gewinnen können, etwas sein können, wie sie einer Altermination unterworfen sind; 
und es ist richtig, dass solche Alterminationen nirgends als isolierte Zugriffe auftre-
ten können, sondern mindestens einer Differenz bedürfen, um wirksam werden zu 

 ganz weit genom-
men  schon zugestimmt); dennoch ist es aus eben diesem Grund falsc

Die Dinge unserer Welt sind uns vollkom-
men unmittelbar gegeben; so unmittelbar, wie einem menschlichen Wesen über-
haupt etwas gegeben sein kann.81 Der Riss geht ausschließlich durch die Welt als 
                                                             
81  Man erkennt, wie in den Debatten, die gerade in der phänomenologischen Tradition (etwa 

durch Derrida) um das Problem der Unmittelbarkeit geführt wurden, häufig noch ein Be-

griff von Unmittelbarkeit in Frage stand, der seinerseits ein menschenunmöglicher ist. 

funden hat, basiert also selbst wieder auf einem Vorurteil der Metaphysik der Transzen-

denz. Christian Lotz hat in einem hervorragenden Aufsatz (The Historicity of the Eye) 

die Vorstellungen einer reinen und von allem Kulturellen unberührten Wahrnehmung von 

Welt einer konzisen Kritik unterworfen. Er bezieht sich dort vor allem kritisch auf Danto 

(und Carroll), doch weisen seine Bemerkungen darüber hinaus. So kritisiert er ebenfalls 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ganze, d.h. durch die als kohärent erfahrene Altermination dessen, was als Gesamt 

die Frage ihrer Bestimmung stellt (in der reflektierenden Urteilskraft Kants); denn 
ihre Bestimmtheit ist als transzendentale Voraussetzung aller Altermination immer 
schon voraus, ebenso wie sie von dieser beständig Bestätigung erfährt. In einem 
Akt konzentrieren sich in konkreter Weise 
heiten, Gewohnheiten, d.h. sie bestimmen ihn als Akt in seinem So-Sein; sie liegen 

in 
die Idee einer solchen Anwesenheit einer irgendwie aufweisbaren Vermittlung im 

ständlichen Weise sprechen. Der ist da nicht; es gibt ihn nur als nachträgliche und 
höchst abstrakte Hineininterpretation in einen in Wirklichkeit ganz in sich verwach-
senen (concretum
etwas, was sich nicht einmal als Aspekt des Phänomenalen isolieren ließe (ge-
schweige denn als Element oder Teil). 

iesem Grund die letzte Bastion, die das 
Vorurteil des An-sich verteidigt, diesmal im Herzen jener Philosophie, die dem An-

dann etwas, was  wie die Sphärenmusik  deswegen nicht selbst zu Erscheinung 
kommen kann, weil es beständig da ist und sich seine Präsenz nur in der Abgren-
zung von der Möglichkeit seines Aufhörens erfahren ließe. Mit anderen Worten: 

chen zu können, müssten wir eine andere als die menschliche Sichtweise einneh-
men können. Weg damit also!82 
                                                                                                                                       

seine A

- Grundlage, sondern ein Ergebnis des Prozesses in-

tersubjektiver Auseinandersetzung. 

with 

natural property of these worlds, 

nor is it rooted in the natural constitution of the eye; rather, it is established intersubjec-

(91 f.) 

82  Auch grenzt sich dieser Ansatz sichtlich von jeder hermeneutischen Philosophie ab. Pa-

radigma ist die positionierte und deswegen abgeschattete Wahrnehmung und nicht etwa 

das Verstehen eines Textes, auch wenn die oben bei der Analyse des Materiellen verwen-

s ist 

bezeichnend und liegt auf einer Linie mit unserer Abgrenzung von aller Hermeneutik, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 153 

Denn darin erfüllt sich der metaphysische Sinn der Phänomenologie. (Hier liegt 
natürlich ein anderer Begriff von Sinn zugrunde.) Die Phänomenologie ist die radi-
kalste Absage an jede Vorstellung eines An-sich, das im Prinzip irgendwo bestünde 
und das wir bloß aufgrund unserer beschränkten Erkenntniskräfte nicht erkennen 
könnten. Wo auch immer eine solche Idee eingesetzt wird  ganz gleich ob platoni-
sierend, ob idealistisch oder naturalistisch oder in welcher Spielart sonst , ist die 
Philosophie noch nicht zu ihrer radikalsten Entfaltung gekommen. Selbst noch 
Husserls Idee von An-
unter diese Kritik: Durch die Konzentration auf das rein Gegebene zu einer An-
schauung zu gelangen, die von allen Vorannahmen, Theorien, Voraussetzungen etc. 
unberührt wäre, also die Gegebenheit rein als solche zur Erscheinung zu bringen, 
ist nicht möglich. Auch dieses An-sich ist eine Fiktion. Dass wir so viel Energie da-
rauf verwendet haben, eben das nachzuweisen, hat einen doppelten Grund: Erstens 
wurde Husserl hier, anders als bei vielen oberflächlichen Kritiken, ernst genommen, 
und zwar so ernst, dass die Abweisung jedes An-sich erst in dieser Untersuchung 
als der verborgene, aber stets wirksame Sinn der Phänomenologie entdeckt wurde. 

-
eben diese Richtung, als dieses An-sich immer nur sein kann als ein An-sich-für-
uns. Damit grenzt sich Husserl von Anfang an von aller klassischen Metaphysik 
(d.h. jeder Metaphysik, die so oder so eine Transzendenz unterstellt) ab. Der Punkt, 
an dem Husserl stehen bleibt, ist lediglich die Vermutung, das An-sich, das sich nur 
im Für-uns gibt, ließe sich im Singular aussagen. Genau das ist es, was wir bestrei-

-  und die Rede ist unter dieser 
Kautel zwar unverdächtig, dann aber auch ein wenig unsinnig , dann nur von einer 

-
Rangordnung oder Hierarchie nicht mehr erkennbar ist. (Noch einmal die Logik un-
seres Arguments: Um diese Hierarchie erkennen zu können, müsste man wiederum 
                                                                                                                                       

wenn Husserl in der Fünften Logischen Untersuchung, im § 14 und danach noch mehr-

f

dem dann ein zweiter untergeschoben wird, und legt außerdem eine aktive Betätigung ei-

nes Ich nahe. Noch sprechender ist die Ersetzung in der Beilage, die die LU beschließt: 

sind sichtlich gleichbedeutend mit einer Abweisung eines hermeneutischen Denkens. 

Man sieht auch, inwiefern sich Heideggers Konzept von Sinn und Welt strukturell unse-

rer Idee der Altermination annähert, ohne doch mit ihm zusammenfallen zu können, z.B.: 

ist

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

in der Lage zu sein, aus der Positionierung eines menschlichen Bewusstseins her-
auszutreten in einen transzendenten Standpunkt. Wo also eine solche Hierarchie un-
terstellt wird, da verbleibt ein Rest von klassischer Metaphysik, der überwunden 
werden muss.) Es liegt in der Konsequenz der Sache, dass sich mit dieser letztlich 
minimalen Überdrehung des Husserlschen Gedankens auch große Teile seiner kon-
zeptuellen Instrumente neu bestimmen und verschieben mussten (Problematisierung 

ysen, Infragestellung der 
83 

Aus alledem ergibt sich als der letzte metaphysische Sinn der Phänomenologie 
der Entwurf einer Metaphysik der Immanenz. Jede wie auch immer geartete Trans-
zendenz muss  soweit sie nicht ausdrücklich und streng durchgehalten in ihrer 

man diesem oder jenem zuschreibt) verstanden wird  gnadenlos abgewiesen wer-
den. Die Idee einer Transzendenz ist mit der Grundintuition der Phänomenologie in 
                                                             
83  Es ist interessant zu sehen, dass sich gelegentlich in der phänomenologischen Literatur 

als Leitfaden der Methode eine Überdrehung auch der Forderung, das Wesen der Sachen 

aus ihnen selbst zu entnehmen, findet. Dieser Leitfaden ist dann die Identität der wesent-

lichen Komponenten in einem und für ein Phänomen, das dieses als ein ausgezeichnetes 

der phänomenologischen Analyse empfiehlt. Diese Identität des Wesentlichen  eine 

Forderung, die ich an anderer Stelle als das Grundprinzip jenes anderen Denkers der Im-

manenz, nämlich Spinozas analysieren werde  findet sich etwa in Heideggers Rechtfer-

tigung der Auszeichnung der Angst und ihrer Beziehung zu einer Philosophie von Welt, 

Die existenziale 

Selbigkeit des Erschließens mit dem Erschlossenen, so zwar, dass in diesem die Welt als 

Welt, das In-Sein als vereinzeltes, reines, geworfenes Seinkönnen erschlossen ist, macht 

deutlich, dass mit dem Phänomen der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema 

der Interpretation geworden ist

der Im

längst noch nicht radikal ausgetriebenen Resten von christlicher Theologie innerhalb der 

Phénoménologie de la percep-

tion als der Versuch einer Metaphysik der Immanenz lesen: Immer wieder kritisiert Mer-

leau-Ponty d

Diese Sichtweise steht in genauer Übereinstimmung mit einer Forderung nach einer Me-

taphysik der -

sonders später in Bezug auf die Idee der Zeit), lehnt Merleau-Ponty mehrfach ab (etwa 

807 in Bezug auf Wahrnehmung, Sprache und Bewegung, 941 in Bezug auf den Raum).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Altermination der Welt | 155 

keiner Weise zu vereinbaren. Nur aus diesem Grund darf und muss die Phänomeno-
logie die leitende Rolle in der Entwicklung einer Philosophie der Zukunft spielen.84 

Und eben das führt uns ins Nächs

gierter Gegenstand die Zukunft ist. Die Ermöglichung dieser Zukunft (als Offenheit 
des Seins auf anderes und damit auf eine andere Zeit hin) wird Thema des nächsten 
Teils sein, so wie dort ganz allgemein die einzige Konsequenz gezogen wird, die 
einer Philosophie der Immanenz verbleibt: zu konstatieren nämlich, dass dann 

sind, in der sich 
Welt tatsächlich artikuliert. 

                                                             
84  Einen konzisen und mehr programmatischen, aber zur Orientierung sehr nützlichen 

Überblick über die Bestandteile einer Metaphysik der Immanenz und ihre Abgrenzung 

von einer Metaphysik der Tran

vorliegenden Arbeit entstanden ist; es war erst der Durchgang durch die Thematik (des-

sen Protokoll dieses Buch ist), der die Pointierung der dort vorgelegten Grundgedanken 

ermöglichte.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003 - am 14.02.2026, 14:29:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

