
Rezensionen 613

Maalu-Bungi, Crispin : Littérature orale africaine.
Nature, genres, caractéristiques et fonctions. Bruxelles :
P.I.E. Peter Lang, 2006. 255 pp. ISBN 978-90-5201-
319-0. (Pensée et perspectives africaines, 4) Prix :
€ 34.10

Über die orale Literatur Afrikas haben bislang kaum
AfrikanerInnen geschrieben. Deshalb ist das Buch von
dem Kongolesen Crispin Maalu-Bungi, Philologe an
der Universität von Kinshasa, sehr zu begrüßen. Im
europäischen wissenschaftlichen Diskurs, der sich bis
in die 1980er Jahre ausführlich mit den afrikanischen
Märchen, Mythen, Legenden, Liedern, Sprichwörtern,
Rätseln, Preisgesängen etc. befasste, ist es seither still
geworden, so als sei diese Thematik erschöpfend be-
handelt worden. In der 13 Seiten umfassenden Biblio-
graphie, die Maalu-Bungi zusammengestellt hat, sind
neuere Publikationen zum Thema nur vereinzelt, und
zwar von afrikanischen Autoren, aufgelistet. Französi-
sche Ethnologen hatten sich mit der Oralliteratur der
frankophonen und britische mit der der anglophonen
Länder befasst. Ihre Ansätze waren dabei unterschied-
lich: Während erstere die Texte vor allem auf deren
Struktur hin untersuchten und Themen klassifizierten,
bearbeiteten letztere die Geschichten vornehmlich un-
ter funktionalistischen Gesichtspunkten. Maalu-Bungi
befasst sich mit all diesen Aspekten – und noch
mehr. Er definiert Begriffe, er klassifiziert Typen, er
analysiert Strukturen, er deutet Inhalte, er beschreibt
Erzählsituationen, er weist auf linguistische Möglich-
keiten der Erforschung hin. Somit bietet er vor allem
afrikanischen Studierenden der einschlägigen Diszipli-
nen (Sprachwissenschaft, Philosophie, Anthropologie,
Philologie, Soziologie, Psychologie) Anhaltspunkte für
Fragen, mit denen sie an die Oralliteratur herange-
hen können. Dieses Buch könnte somit sehr gefragt
werden.

Unter den jungen afrikanischen Intellektuellen ist ein
großes Interesse an den eigenen Traditionen erwacht.
Sie haben in einer Fremdsprache lesen, schreiben und
denken gelernt, sie sind Christen oder Mohammedaner
und kennen die traditionellen religiösen Riten und Zere-
monien kaum mehr aus eigener Anschauung. Um diesen
damit verbundenen Mangel an Identität wieder auszu-
gleichen, befassen sie sich neuerdings zunehmend mit
allem, was ihre Vorfahren so einzigartig gemacht hat.
Der oralen Tradition wird dabei ein vorrangiger Stellen-
wert eingeräumt. Denn die mündliche Überlieferung ist
in Afrika, wo nur wenige Kulturen eine eigene Schrift
entwickelt haben, von besonderer Bedeutung. Die Frage,
ob mit der zunehmenden Verschriftlichung der Über-
lieferungen das Genre der Oralliteratur überflüssig und
ein Pfeiler afrikanischer Eigenheit aufgegeben wird, ver-
neint Maalu-Bungi (37). Er ist der Auffassung, dass
die Oralliteratur in Afrika durchaus noch eine Zukunft
hat. Die mündliche Überlieferung hat Eigenarten, die
der Schriftkultur fehlen: Jede Darbietung ist nicht nur
Textvermittlung, sondern gleichzeitig Performance, ei-
ne Interaktion von Erzählenden und Zuhörenden. Es
ist nämlich nicht nur bedeutsam, was ausgesagt wird,
sondern wie etwas gesagt wird (71). Darüber hinaus

wird die mündliche Weitergabe von Informationen und
Geschichten noch auf breiter Ebene praktiziert, denn
vor allem in den ländlichen Gebieten haben durch das
Fehlen von Elektrizität die Massenmedien noch nicht
flächendeckend Einzug gehalten; und immer noch sind
ein großer Teil der Bevölkerung Analphabeten. Aller-
dings könnte das als eine Frage der Zeit relativiert
werden. Das scheinen die jungen SammlerInnen von
Märchen, Sprichwörtern und Liedern, die sich immer
mehr in der afrikanischen Schriftkultur zu Worte mel-
den, auch so zu sehen. Maalu-Bungi räumt dies ebenfalls
ein, wenn er schreibt: “Il est légitime d’encourager sa
collecte [der oralen Literatur], non pour en faire un
objet de musée, c’est-à-dire une curiosité, mais pour une
sauvegarde digne de ce nom.” (240). Mit den Samm-
lungen wird darüber hinaus ureigenes afrikanisches Ge-
dankengut bewahrt, von dem Maalu-Bungi überzeugt
ist, “qu’une bonne connaissance de nos langues et des
techniques littéraires orales favorisera naturellement la
nouvelle littérature” (241).

In Afrika gibt es mittlerweile eine nennenswerte
Intelligentia, die nicht nur ein Interesse daran hat, die
eigenen Quellen zu hüten, sondern die auch deren
Interpretation übernimmt. Zu viel wurde bislang von
europäischen Märchenforschern in die orale Literatur
hinein interpretiert, so etwa mit tiefenpsychologischen
Deutungsmustern, bei denen fraglich ist, ob sie über-
haupt außerhalb von Europa Gültigkeit haben. Zu wenig
Erklärungen kamen bislang von den Leuten, die erzählt
und zugehört haben, bemerkt Maalu-Bungi (49). So
kann dieses Buch auch als eine Aufforderung an die
jungen AfrikanerInnen verstanden werden, sich nicht
nur ihrer eigenen Literatur anzunehmen, sondern sie sich
auch dort zurückholen, wo sie durch die europäische
Sicht verfremdet war. Godula Kosack

Mandel, Ruth: Cosmopolitan Anxieties. Turkish
Challenges to Citizenship and Belonging in Germany.
Durham: Duke University Press, 2008. 416 pp. ISBN
978-0-8223-4193-2. Price: £ 13.99

Ausländerproblematik hat an Aktualität in den letz-
ten Jahren leider nichts eingebüsst. Noch immer sehen
sich europäische Länder mit Fremdenfeindlichkeit und
Überfremdungsängsten auf der einen Seite und auf der
anderen Seite mit Problemen der Inkorporation von Zu-
wanderern konfrontiert. Vor diesem Hintergrund leistet
das Werk “Cosmopolitan Anxieties” von Ruth Mandel
einen wichtigen Beitrag zur Klärung der zahlreichen
Facetten und Mechanismen der Ausländerproblematik in
Deutschland und dies obwohl Mandels Datenerhebung
nun schon einige Jahre zurückliegt. Ruth Mandel hat
sowohl in der Türkei als auch in Deutschland geforscht.
Nach einem zweijährigen Aufenthalt in der Türkei hat
Mandel in den 80er Jahren und zu Beginn der 90er
Jahre in Berlin über die Situation von Arbeitsmigranten
in Deutschland und über Remigrationsbewegungen in
die Türkei und nach Griechenland geforscht. Ergebnisse
dieser intensiven Feldarbeit sind bereits in mehreren
Buchbeiträgen und Artikeln erschienen. In dem vorlie-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-613-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-613-1


614 Rezensionen

genden Werk präsentiert Mandel diese in gebündelter
und ausführlicher Form.

Mandel wirft dabei die These auf, dass der Ausländer-
problematik, welche die deutsche Öffentlichkeit seit Jah-
ren spaltet, nicht nur eine objektivierende Konstruktion
des Fremden, sondern auch ein selective cosmopoli-
tanism zugrunde liegt. Was versteht Mandel darunter?
Das Kosmopolitische, das heißt die Akzeptanz, ja sogar
der Genuss des multikulturellen Unterschieds, werde
selektiv gelebt und nicht auf alle Kulturen angewandt:
Viele Berliner genießen zwar die chinesische Küche,
das italienische Kino oder den französischen Lebens-
stil. Das Fremde gleich nebenan können sie hingegen
nicht ertragen. Überall in Berlin fordert die Sichtbarkeit
der Turkishness das Berliner Selbstbild eines offenen
Weltbürgers heraus. Ähnliche Tendenzen eines selective
cosmopolitanism deckt Mandel in der deutschen Polit-
rhetorik ganz allgemein auf. Einerseits zeichnet sich
diese durch eine globale Sensibilität für den Diskurs
supranationaler und transnationaler Politik aus, wie bei-
spielsweise in Bezug auf das Projekt der Europäischen
Union. Andererseits wird diese Sensibilität nicht auf
alle Nationen in gleicher Weise angewandt. Mandel
warnt denn auch vor einer kosmopolitischen Tradition,
welche immer noch auf einer elitären, hierarchischen
Vision von Kultur aufbaut. Denn Kosmopolitismus muss
nicht mit Privilegien einer gewissen sozialen Schicht
und ästhetischem Geschmack assoziiert werden. Man-
del plädiert für den demotic cosmpolitanism, der den
transnationalen Charakter von Diaspora-Lebenswelten
berücksichtigt, die elitäre Perspektive demokratisiert
und Weltoffenheit sowohl im Lokalen wie auch im
Globalen fordert. Ergänzend appelliert Mandel in der
theoretischen Verortung ihrer Arbeit an die postmoderne
– anti-essentialistisch, kontextuell und multipel – Aus-
gestaltung von theoretischen Konzepten wie Ethnizität,
Identität und Diaspora.

Der Widerspruch des selective cosmopolitanism und
dessen diversen Aspekte werden in den einzelnen Kapi-
teln ausführlich beschrieben. Mandel wählt eine Vielzahl
von gesellschaftlichen Bereichen, in denen sie die Tech-
nik des selektiven Umgangs mit dem Anderen aufdecken
möchte. Sie malt ein detailverliebtes Bild der Diffe-
renzierung der Differenz. Ihre Beschreibungen Berlins
und insbesondere des Stadtteils Kreuzberg vor und nach
der Wende sind spannende zeitgeschichtliche Zeugnisse.
Die Berliner Ethnographie ergänzt sie mit einer his-
torischen Reflexion, semantischen Untersuchungen von
Alltagsbegriffen und Diskursanalysen von politischen
Textstücken – Beispiele hierfür sind das “Heidelber-
ger Manifest” 1981 oder Wahlpropaganda im Stadtteil
Kreuzberg.

Der Mauerfall wird in Bezug auf die “Ausländerfra-
ge” als Schlüsselmoment identifiziert. Dieser bewirkte
weit reichende, negative Konsequenzen für die türki-
schen Arbeitsmigranten in Deutschland. Sie gehörten zu
den Verlierern der Wiedervereinigung: Die Konkurrenz
auf dem Arbeitsmarkt nahm rapide zu und aggressi-
ve, xenophobe Aktionen zwangen die Arbeitsmigranten
in die Defensive. Mit der Wende erlangte auch die

Rhetorik um den Begriff “Ausländer” an Schärfe. Der
Begriff “Ausländer” sei keine neutrale Bezeichnung für
jemanden, der eine geopolitische Grenze überschritten
hat, hält Mandel fest. Der weit verbreitete abwerten-
de Gebrauch des Begriffes hat staatliche Machttechni-
ken gestützt, denn er bewirkt eine unüberwindbare Di-
stanz zwischen den Deutschen und den Anderen. In der
semantischen Analyse von Begriffen wie “Überfrem-
dung”, “Gastarbeiter” und “Ausländer” verweist Mandel
auf ihre historische Sprachentwicklung: Vergleiche mit
der Problematisierung der polnischen Migrationswel-
le während der Industrialisierung im 19. Jahrhundert
und mit dem sprachlichen Umgang des Naziregimes
mit Begriffen wie “Arbeit” und “Fremdarbeit” deuten
auf ein kollektives, kulturelles Vermächtnis hin. In der
mangelnden Vergangenheitsbewältigung und der Ver-
bannung der persönlichen und kollektiven Symbole der
Nazivergangenheit erkennt die Autorin denn auch eine
pathologische Leere, welche die Nachkriegsgeneration
im Umgang mit dem Fremden massiv einschränkt. Die
türkische Migration fordere die Deutschen heraus, sich
mit den Tabus um den Holocaust und dessen Erinnern
auseinander zu setzen. Dabei schreckt Mandel nicht
davor zurück, die Gegenüberstellung der Shoah und der
heutigen Diskriminierung türkischer Migranten aufzu-
greifen: “In Germany, Turks frequently are criticized for
failing to abandon their own distinctive signs of identity
– for keeping their distance, for refusing German foods,
for wearing their headscarves – yet the Jews in the Third
Reich were blamed for the precise opposite . . . The
Jewish other, by having virtually succeeded in becoming
German, had overstepped, transgressed the boundary,
and nearly had appropriated the German: a threatening
reversal. Some perceived the rate of assimilation into
Christian Germany as a form of deterioration of the Ger-
man essence” (130 f.). Das Haupthindernis für die kul-
turelle und politische Inkorporation von “Ausländern”
erkennt Mandel also in dem nach wie vor geltenden Ide-
al der organischen Gemeinschaft des deutschen Volks,
das geknüpft ist an eine Heimat, eine Sprache und eine
Geschichte. Obwohl das Modell in der deutschen Po-
litik und Akademie stark kritisiert wird, hat es immer
noch seine Gültigkeit. Deutlich wird dies an der unglei-
chen Naturalisierungspraxis für Aussiedler und Türken.
Türken, die in Deutschland geboren sind und dort leben,
scheinen weniger Deutsch zu sein. Die Aussiedler hin-
gegen gehören zur idealisierten deutschen Schicksals-
gemeinschaft. Dieser Praxis unterliegt die Vorstellung
der unveränderbaren Natur der Nichtdeutschen, welche
wiederum eine essentialistische Vision des Selbst und
der deutschen Gemeinschaft reflektieren.

In der Auseinandersetzung mit den diversen Aus-
grenzungsmechanismen lässt Mandel auch die andere
Seite zu Wort kommen. Sie analysiert den diversen
Umgang der türkischen Diaspora in Konfrontation mit
diesen Ausgrenzungsmechanismen. In den unterschied-
lichen Identitätspraktiken (kurdische Freiheitsbewegun-
gen, Revitalisierung des Alevitentums, Hybridkultur der
“Deutschtürken”, Diasporaliteratur etc.) erkennt die Au-
torin das Ziel, der stereotypen Opferdarstellung zu ent-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-613-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-613-1


Rezensionen 615

kommen. Die Diasporaliteratur ist ein solches Beispiel.
Sie fordert die Starre der ethnischen und kulturellen
Repräsentation der Herkunft heraus und verfällt nicht
dem Essentialismus oder dem Drang nach Authenti-
zität. Im Gegenteil, sie hinterfragt den Diskurs der do-
minanten Kräfte in der Aufnahmegesellschaft. Feridun
Zaimoğlu, um einen der von Mandel zitierten Autoren
zu nennen, geht sogar einen Schritt weiter: Er statuiert
ein Exempel, wie der Sprachgebrauch der Mehrheits-
gesellschaft verändert werden kann und ad absurdum
geführt wird, um so das antagonistische Minderheitenbe-
wusstsein auszudrücken. Fraglich bleibt, ob diese neue
Form der transnationalen Identitäten die hegemoniale
Repräsentation wirklich ins Wanken bringen kann. Denn
gleichzeitig beobachtet Mandel eine Ethnisierung und
Stigmatisierung der türkischen Kulturelite. Filmprojekte
und Bücher sollen von den Anderen, von den Problemen
der Türken erzählen. Diese Erwartungen der Mehrheits-
gesellschaft werden auch mit der strategischen Ausrich-
tung der Kulturförderung gesteuert.

Der kurze Buchüberblick zeigt, Mandels Vorhaben
ist immens. Die theoretischen und ethnographischen An-
haltspunkte eröffnen eine Vielfalt, welche, so befürch-
tet man, der Oberflächlichkeit und Unübersichtlichkeit
zum Opfer fallen könnten. Zuweilen läuft Mandel denn
auch Gefahr, die Beschreibungen der deutschen Ge-
sellschaft zu wenig differenziert, hingegen ethnisierend
und auch essentialistisch vorzunehmen. Dennoch muss
der Autorin zugestanden werden, dass ihr der Spagat
zwischen genauer, dichter Beschreibung und theore-
tisch-analytischer Distanz gelingt.

Virginia Suter-Reich

Mathieu, Nicole-Claude (éd.) : Une maison sans
fille est une maison morte. La personne et le genre en so-
ciétés matrilinéaires et/ou uxorilocales. Paris : Éditions
de la Maison des sciences de l’homme, 2007. 503 pp.
ISBN 978-2-7351-1129-9. Prix : € 36.00

Dans ce gros opus de cinq cents pages, les auteurs
s’interrogent sur la manière dont la notion de personne
est modelée (ou non) par son inscription dans un
contexte très particulier : celui de sociétés qui possèdent
une règle de filiation matrilinéaire et une norme de
résidence matrilocale ou uxorilocale.

Quatorze sociétés sont ainsi étudiées au cours des
quatorze chapitres qui ponctuent l’ouvrage et se succè-
dent comme autant de moments ethnographiques très
divers et singuliers. Ces quatorze “nano-monographies”
(pour pasticher le titre très “sokalien” d’un récent ar-
ticle d’Eduardo Viveiros de Castro) sont classiquement
regroupées par aires culturelles. L’Amérique du Nord
d’abord, avec les Hopi (Alice Schlegel) et les Na-
vajo (Maureen Trudelle Schwarz), puis du sud, avec
les Wayuu ou Guajiro (Michel Perrin), les Huaorani
(Laura Rival), les Matsiguenga (France-Marie Renard-
Casevitz) et les Shipibo-Conibo (Françoise Morin et
Bernard Saladin d’Anglure). Le sous-continent indien
ensuite avec deux études, l’une sur les Tulu (Marine Car-
rin), l’autre sur les Muduvar (Martine Gestin). L’Océan

indien et l’Indonésie ne sont pas en reste avec les Nga-
zidja (Sophy Blanchy), les Minangkabau (Ok-Kyung
Pak) et les Ngada (Susanne Schröter). C’est le “monde
chinois”, comme l’appelle ce volume, qui conclura cette
traversée transcontinentale, avec deux études sur Taiwan
– sur les Puyuma (Josiane Cauquelin) et les Kavalan
(Pi-chen Liu) – et une sur la Chine, les Nazé, plus
connu sous l’ethnonyme Na (Naiqun Weng). On remar-
quera par contre et l’on regrettera parfois que l’Afrique,
l’Australie et surtout l’Europe soient absentes du recueil.

Pour homogénéiser quelque peu la diversité voire
la réelle disparité de ces contributions, celles-ci sont
rigoureusement encadrées.

En amont d’abord, par une très belle introduction
d’une cinquantaine de pages de Nicole-Claude Mathieu,
laquelle pose les pièces du débat et les questions du
rapport que les notions de genre et de personne peuvent
entretenir avec les règles de filiation et de résidence
(mais aussi avec le chamanisme, les catégories linguis-
tiques, les rituels d’excision, etc.). En aval, ensuite, par
une fine analyse et un conséquent effort de recontex-
tualisation de ces essais dans un cadre plus général,
celui des études de parenté, par lesquels Martine Gestin
conclut ce volume. Cette dernière auteure ouvrira alors
à nouveaux frais une question autour d’une formulation
Lévi-Straussienne déjà ancienne mais qui fait toujours
débat, celle de “l’échange des femmes”. L’ouvrage, en-
fin, est augmenté d’un court glossaire précisant l’usage
de certains termes utilisés en anthropologie de la pa-
renté.

À propos de ce dernier, on regrettera pourtant une
certaine imprécision dans les définitions données pour
des notions essentielles au propos de l’ouvrage puis-
qu’elles apparaissent dans son titre même : celles de
“matrilocalité” et “d’uxorilocalité” en la circonstance.
Les auteurs distinguent ainsi dans le glossaire donné en
appendice au texte entre résidence uxorilocale (“auprès
des parents de l’épouse”) et matrilocale (“auprès de
la mère de l’épouse”). L’expression patri-uxorilocale
désignant à son tour, selon eux, le cas convers où le
couple résiderait “auprès du père de l’épouse”. Mais
trop de précision nuit parfois à l’utilité de la précision,
et s’il existe une règle selon laquelle les époux doivent
aller vivre auprès de la mère de l’épouse, alors cela
signifie logiquement que le mari de cette dernière a fait
de même : il est allé vivre avec sa femme. Autrement dit,
vivre “avec la mère de l’épouse” (matrilocal) équivaut à
“vivre avec les parents de l’épouse” (uxorilocal). Dans
le même ordre d’idée, une résidence “patri-uxorilocale”
qui signifierait que le couple va vivre auprès du père
de l’épouse est un nonsense. Si un homme va habiter
avec sa femme au foyer du père de celle-ci, et que ce
dernier a fait de même en allant rejoindre sa femme au
foyer du père de cette dernière, alors cela signifie que
le jeune couple habitera la maison natale de la mère de
l’épouse (qui était la maison natale de la grand-mère ma-
ternelle, de l’arrière-grand-mère maternelle, etc.). Bref,
cela veut dire que ce couple va résider dans la lignée
utérine de l’épouse et donc qu’il adopte une résidence
matrilocale ou uxorilocale. En pratique, ces deux termes,

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-613-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-613-1

