Wider besseren Wissens?
Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

bei Jirgen Habermas

Dirk Jorke

Eine kritische Theorie der Gesellschaft wendet sich gegen als konservativ
apostrophierte Versuche, aus der vermeintlichen Natur des Menschen norma-
tive Fundamente zu gewinnen. Denn damit wiirden sozial und geschichtlich
bedingte Institutionen und Herrschaftsverhiltnisse naturalisiert. Zugleich
kann sie aber selbst auf anthropologische Annahmen nicht vollig verzichten,
bieten diese doch die Aussicht auf eine Fundierung kritischer Maf8stibe. Das
daraus resultierende Hin- und Hergerissensein zwischen Anthropologiekritik
und anthropologischen Fundierungsversuchen istim Werk von Jiirgen Haber-
mas besonders augenfillig. Habermas’ Verhiltnis zu anthropologischen Be-
grindungsprogrammen soll hier in vier Etappen und einem Vorspiel skizziert
werden. Zunichst werde ich auf den Grindungsvater der Kritischen Theorie,
Max Horkheimer, eingehen. Bei Horkheimer ldsst sich nicht nur eine {iber-
zeugende Kritik einer idealistischen Wesensphilosophie finden, sondern auch
eine zumindest in den frithen Schriften nicht weiter ausgearbeitete implizite
Anthropologie, die ihm als normatives Fundament seiner Gesellschafts- und
Zivilisationskritik dient (1). Habermas folgt in seiner Kritik der Anthropologie
in einem berithmten Lexikonaufsatz aus dem Jahr 1958 zunichst der materia-
listischen Argumentationsweise von Horkheimer (2), entwickelt dann in der
zweiten Hilfte der Goer Jahre jedoch eine eigene Erkenntnisanthropologie,
die die begriindungstheoretischen Liicken und argumentativen Sackgassen
der frithen Kritischen Theorie zu tiberwinden trachtet (3). Von diesem Pro-
gramm verabschiedet Habermas sich jedoch im Rahmen seiner Universal-
pragmatik, die er in den yoer Jahren entwickelt hat. Auch wenn es Habermas
wihrend dieser Schaffensperiode gerade um den Verzicht auf substantielle
Annahmen tiber die Natur des Menschen ging, so sind auch hier durchaus
nicht ginzlich unproblematische anthropologische Verallgemeinerungen vor-
handen (4.). Anfang des 21. Jahrhunderts kommt es dann erneut zu einer

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Dirk Jorke

expliziten Hinwendung zur Anthropologie im Rahmen einer Gattungsethik,
mit der Habermas der gentechnologischen Herausforderung zu begegnen
versucht (5).

1. MATERIALISTISCHE ANTHROPOLOGIEKRITIK UND IMPLIZITE
ERKENNTNISANTHROPOLOGIE BEIM FROHEN HORKHEIMER

Bereits vor der Veréffentlichung der ersten grundlegenden Werke zur philo-
sophischen Anthropologie von Max Scheler und Helmuth Plessner hat George
Lukacs in Geschichte und Klassenbewufitsein (1922) einen fiir neomarxistische
Denkansitze grundlegenden Einwand gegen jeglichen Versuch formuliert,
den Menschen spezifische unveridnderliche Eigenschaften zuzuschreiben. Ein
derartiges Unterfangen wiirde den grundlegend geschichtlich-gesellschaftli-
chen Charakter des Menschen verneinen und ihn zu einer »fixen Gegenstind-
lichkeit erstarren lassen.«! Es ist dieser Vorwurf, den ein gutes Jahrzehnt spi-
ter Max Horkheimer wieder aufnimmt.

Der Aufsatz Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935) fillt in
die frithe, materialistische Phase von Horkheimer.? In dieser ging er in enger
Anlehnung an die Analysen des jungen Marx noch von einer Einheit von so-
zialphilosophischer Theorie und politischer Praxis aus. Es war das von Hegel
inaugurierte und von Marx materialistisch reformulierte Projekt einer Ver-
wirklichung der Vernunft, dem sich Horkheimer Anfang der 3oer Jahre ver-
pflichtet fiihlte. Diesem Projekt, so die Kernaussage des Aufsatzes, stiinde das
Unterfangen von Scheler, eine »einheitliche Idee vom Menschen«® zu formus-
lieren, indes entgegen.

Horkheimer verortet das Werk von Scheler und seinem Schiiler Paul Lands-
berg in der Tradition der idealistischen Philosophie. Wie diese seien beide be-
strebt, »neue absolute Prinzipien aufzustellen, aus denen das Handeln seine
Rechtfertigung gewinnen soll.«* Philosophische Anthropologie fungiere als
eine »metaphysische Sinngebung« und verklire die Gegenwart, anstatt durch
die Aufklirung gesellschaftlicher Widerspriiche zu deren praktischer Uber-
windung beizutragen. Horkheimer kritisiert nicht nur die Verschleierung der

1 | G. Lukacs, Geschichte und Klassenbewuftsein, Neuwied 1968, 204.

2 | ZurEntwicklung des Horkheimerschen Denkens vgl. Helmut Dubiel, Wissenschafts-
organisation und politische Erfahrung. Studien zur friihen Kritischen Theorie, Frankfurt
a.M. 1978 und Alfons Séllner, Geschichte und Herrschaft - Studien zur materialisti-
schen Sozialwissenschaft 1929-1945, Frankfurt a.M. 1979.

3 | Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos (6. Aufl.), Bern 1962, 9.

4 | Max Horkheimer, »Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie«, in: ders. Ge-
sammelte Schriften Band 3, Frankfurt a.M. 1988, 249-276, hier 252.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

gesellschaftlichen Beziehungen, sondern auch den konservativen Grundzug
anthropologischen Denkens. Sofern nimlich der Mensch als unverinderlich
charakterisiert wird, sei auch die Uberzeugung nicht fern, dass es eben seine
unverdnderlichen Eigenschaften sind, die einer politischen Verinderung ent-
gegenstiinden. Fiir Horkheimer gilt jedoch: »Die gegen notwendige historische
Veridnderungen seit je erhobene Rede, dass die Natur des Menschen dawider
sei, soll endlich verstummen.«> Doch ist mit diesem Hinweis, dass Aussagen
uiber die menschliche Natur unerwiinschte politische Implikationen aufwei-
sen kénnen und damit immer auch dem Ideologieverdacht ausgesetzt sind,
noch nicht allzu viel gewonnen. Horkheimer muss zudem zeigen, dass deren
wissenschaftlicher Anspruch nicht haltbar ist. Entsprechend ist er bestrebt, die
erkenntnistheoretischen Grundlagen der Philosophischen Anthropologie zu
zersetzen. Dies geschieht in einer Art Zangenbewegung, zum einem mit dem
Nachweis der geschichtlich-gesellschaftlichen Variabilitit des Menschen: »Die
menschlichen Eigenschaften sind in den Gang der Geschichte verschlungen,
und sie selbst ist bis in die Gegenwart keineswegs durch einen einheitlichen
Willen geprigt.«® Zwar gibe es durchaus eine menschliche Natur, doch da-
raus konne man keine praktischen Imperative gewinnen und der »Versuch,
den Menschen als feste oder werdende Einheit zu begreifen, ist eitel.«” Eitel ist
das Unterfangen der Philosophischen Anthropologie zum anderen aber auch
deshalb, weil es uns als Menschen gar nicht vergénnt ist, uns selbst gleich-
sam in objektivistischer Manier zu betrachten. Unsere Erkenntnisinteressen
sind laut Horkheimer vielmehr ebenfalls Ausdruck der jeweiligen gesellschaft-
lichen Situation: »Ebensowenig wie das Objekt der Anthropologie stellt auch
sie eine selbstindige Grofee dar. Unser eigenes Bild von der Geschichte ist mit
durch die theoretischen und praktischen Interessen der gegenwirtigen Situa-
tion strukturiert.«®

Nicht nur ist unsere Deutung der menschlichen Eigenschaften und ihrer
jeweiligen Relevanz geschichtlich bedingt, sondern dies gilt gleichermaflen
fur das Programm einer Bestimmung der Natur des Menschen selbst. Der
Philosophischen Anthropologie ist mithin bereits aus epistemologischen
Griinden versagt, eine letztgiiltige Bestimmung des Menschen zu formulie-
ren. Dennoch verwirft Horkheimer die anthropologische Fragestellung nicht
ginzlich und skizziert das Programm, die »Anthropologie in eine dialektische
Theorie der Geschichte einzubeziehen.«® Das bedeutet fiir ihn, sich der anth-
ropologischen Erkenntnisse zwar zu bedienen, diese aber nicht als Konstanten

5 | Ebd., 275.
6 | Ebd.
7 | Ebd.
8 | Ebd.

9 | Ebd., 258.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

215


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Dirk Jorke

der menschlichen Natur iiberhaupt, sondern lediglich als jene »historisch be-
stimmte[r] Menschen und Menschengruppen« zu begreifen.

2. EIN EINFLUSSREICHER LEXIKONAUFSATZ

In einem Lexikonaufsatz aus dem Jahr 1958 kniipft Habermas an Horkheimers
Anthropologiekritik an. Folgt man Otfried Hoffe, ist es zu einem guten Teil
diesem Lexikonaufsatz zur Philosophischen Anthropologie zuzuschreiben,
dass es bis in die 199oer Jahre zu einer Hegemonie »nachanthropologischen
Denkens« in den Humanwissenschaften gekommen ist. Vergleicht man
diesen Beitrag mit Horkheimers Bemerkungen zur philosophischen Anthropo-
logie, so entdeckt man viele inhaltliche wie methodische Uberschneidungen.
Auch fur Habermas lisst sich das Wesen des Menschen nicht feststellen, da
der Mensch in die Geschichte verwoben ist. Es sei schlichtweg eine »Tatsa-
che, dafl der Mensch Geschichte hat und geschichtlich erst wird, was er ist.
Eine beunruhigende Tatsache fiir eine Anthropologie, die es mit der »Natur«
des Menschen, mit dem, was allen Menschen jederzeit gemeinsam ist, zu tun
hat.«'* Ein Wesen des Menschen lisst sich daher nicht auffinden, hochstens
kann mit Herder und Nietzsche festgestellt werden, dass es zu seinem Wesen
gehort, dieses immer wieder aufs Neue zu kreieren. Doch es ist — wie schon bei
Horkheimer — nicht allein das Insistieren auf dem geschichtlich-gesellschaft-
lichen Charakter des Menschen, womit sich Habermas gegen die Program-
matik einer philosophischen Anthropologie wendet. Daneben findet sich auch
bei ihm der Verweis auf die Perspektivitit des jeweiligen anthropologischen
Blicks: »Wer Anthropologie treibt, kann nicht fiir sich die Position der Engel,
des >Bewufitseins tiberhaupt< beanspruchen, die er allen anderen abspricht,
auch er lebt in einer konkreten Gesellschaft.«!* Geschichtlich ist also nicht nur
der Gegenstand, sondern ebenso die Methode einer jedweden Anthropologie.
Es sind immer auch gesellschaftlich bestimmte Erkenntnisinteressen, die den
Blick auf den Menschen in eine spezifische Richtung lenken. Entsprechend
gelte es, eine soziologische Aufklirung der Anthropologie zu liefern. Oder,
in den Worten von Habermas: Die philosophische Anthropologie »wird nur

10 | Ebd., 260.

11 | Otfried Hoffe, »Wiederbelebung im Seiteneinstiege, in: ders. (Hg.), Der Mensch -
ein politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stuttgart 1992, 5-13, hier 7.
12 | Jirgen Habermas, »Philosophische Anthropologie. Ein Lexikonartikel« in: ders.,
Kultur und Kritik, Frankfurt a.M. 1973 [1958], 89-111, hier 107.

13 | Ebd., 110.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

in dem Mafe kritisch, wie sie sich im Wechselgesprich mit einer Theorie der
Gesellschaft begreift.«™

Trotz dieser groRen Ubereinstimmung in der grundlegenden Kritik anth-
ropologischen Denkens besitzt der Lexikonartikel von Habermas im Vergleich
mit dem Aufsatz von Horkheimer eine andere Qualitit. Waren nimlich die
Einwidnde des Griindungsvaters der Kritischen Theorie nahezu ausschlief3-
lich gegen Scheler gerichtet, so bietet der Beitrag von Habermas der Form ent-
sprechend auch einen einfiihrenden Uberblick in Geschichte und wesentliche
Konzeptionen anthropologischen Denkens. Das ist insofern bemerkenswert,
als Habermas damit nicht nur das Material fiir die Skizzierung der Entwick-
lung der philosophischen Anthropologie entfalten kann, sondern dartiber hi-
naus auch erhebliche Unterschiede in den jeweiligen Anthropologien zu be-
stimmen vermag.

Dabei sind es vor allem zwei Ansitze der Philosophischen Anthropologie,
die Habermas gegeniiberstellt. Auf der einen Seite befindet sich mit Erich
Rothacker einer seiner akademischen Lehrer. Auf der anderen Seite des Spek-
trums befindet sich mit Arnold Gehlen, der nicht nur wie Rothacker ein intel-
lektueller Mitldufer des Nationalsozialismus gewesen ist, sondern auch einer
der einflussreichsten konservativen Intellektuellen Nachkriegsdeutschlands.
Rothacker hat in Auseinandersetzung mit Scheler und Plessner eine »Kultur-
anthropologie« entwickelt, der zufolge der Mensch nur in spezifischen Kul-
turen oder dem, was er »Lebensstil« nennt, existieren kann. Das heifdt, auch
wenn der Mensch an sich durch »Weltoffenheit« gekennzeichnet ist, flieht
er aus dieser doch in seine jeweilige Umwelt.”® »An Stelle der >angeborenen
Lebensweise« tierischer Arten treten die geschichtlich erworbenen >Lebens-
stile« menschlicher Gesellschaften.«'® Habermas radikalisiert diese Einsicht
der Kulturalitit des Menschen zu der These, dass es zwar Gesellschaften und
Kulturen gibe, aber nicht >den< Menschen, unabhingig von seiner jeweiligen
Einbettung. Das fithrt zum einen zur Ethnologie, die den Menschen in seiner
Verschiedenheit zeigt. Zum anderen verweist es laut Habermas auf die Not-
wendigkeit einer Theorie der Gesellschaft als kritische Erginzung zur philo-
sophischen Anthropologie.

Dass ein derartiges Unterfangen fiir Habermas dringend geboten ist,
demonstriert er in Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropolo-
gie Gehlens. Bereits in seinem Hauptwerk Der Mensch (1940) hatte sich Gehlen
nicht gescheut, ganz konkrete institutionelle Forderungen aus seiner natur-

14 | Ebd.

15 | Zu Rothackers Beitrag zur philosophischen Anthropologie vgl. Joachim Fischer,
Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts. Freiburg/Miin-
chen 2008, 134-152 u. 254-259.

16 | Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.0., 106.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

217


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Dirk Jorke

wissenschaftlichen Fundierung der Instinktentbundenheit und der daraus
resultierenden Mingelnatur des Menschen abzuleiten. Dieses Programm hat
er dann in Urmensch und Spatkultur (1956) weiter verfolgt und dort eine anthro-
pologisch hergeleitete Ethik entworfen. Problematisch an der Vorgehensweise
ist jedoch laut Habermas, dass Gehlen seine Erkenntnisse aus dem Studium
primitiver Kulturen gewinne und dies dann in unzulissiger Weise verallge-
meinere. »Unversehens wird das, was fiir primitive Kulturen sehr wohl gel-
ten mag, der menschlichen Natur schlechthin zugerechnet, so entsteht der
Anschein, als sei der Mensch auf Natur angewiesen, ein fiir allemal.«” Das,
was vielleicht noch mit Blick auf archaische Sozialverbinde gelten mag, lasse
sich aber nicht auf moderne Gesellschaften iibertragen. Gerade indem Gehlen
aber diesen geschichtlichen Charakter seiner Annahmen zu eskamotieren ver-
suche, werden die dort gewonnenen praktischen Forderungen — »die Zucht
und Hirte archaischer Institutionen« — zu etwas scheinbar »Natiirlichem« und
damit moralisch Gefordertem. Die anthropologische Methode stelle sich somit
nicht nur der Form nach, sondern auch hinsichtlich ihrer inhaltlichen Impli-
kationen als konservativ-restauratives Unterfangen dar. Die Gefahr derartiger
Begriindungsfiguren besteht fiir Habermas in der Verdeckung politischer Ab-
sichten. Und spétestens bei Gehlen fiihre die Philosophische Anthropologie zu
einer »Dogmatik mit politischen Konsequenzen, die um so gefihrlicher ist, wo
sie mit dem Anspruch wertfreier Wissenschaft auftritt.«'®

Habermas zeigt sich also in diesem Lexikonartikel {iberaus skeptisch
gegeniiber einer philosophischen Anthropologie, die sowohl versucht, ein We-
sen des Menschen festzustellen, als sich dariiber hinaus auch zutraut, aus Er-
kenntnissen iiber dessen vermeintliches Wesen, normative Konsequenzen zu
ziehen. Dem stellt er im Anschluss an Rothacker und in Ubereinstimmung
mit Horkheimer das Programm einer vergleichenden Ethnologie sowie einer
kritischen Theorie der Gesellschaft gegeniiber. Ist es Aufgabe der Ersteren,
den Menschen iiber seine kulturelle Verschiedenheit aufzukliren, so soll Letz-
tere dazu dienen, der »Anthropologie grundsitzlich ihren Begriff voim] Men-
schen«® zu erldutern.

Vor dem Hintergrund dieser fundamentalen Kritik anthropologischer
Fundierungsversuche mag es erstaunen, dass Habermas nur wenige Jahre
spiter einen eigenstindigen Versuch der Normfundierung unter Ruickgriff
auf menschliche Universalien unternommen hat. Er nimmt dabei einen Fa-

17 | Ebd., 108.

18 | Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.0., 108; zu Habermas’ Kritik an
Gehlen vgl. auch Richard Saage, »Anthropologischer Revisionismus?«, in: Zeitschrift fir
Politik 60 (2013), 123-143.

19 | Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.0., 110.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

den wieder auf, der bei Horkheimer zwar schon angedacht, aber noch nicht
so recht greifbar gewesen ist: das Programm einer Erkenntnisanthropologie.?

3. DIE GESCHEITERTE ERKENNTNISANTHROPOLOGIE

Habermas’ Ausfithrungen zu drei anthropologisch verankerten Erkenntnisin-
teressen in seiner Frankfurter Antrittsvorlesung iiber Erkenntnis und Interesse
aus dem Jahr 1965 und deren Fortfithrung im gleichnamigen Buch kénnen auf
eine ganze Reihe von Vorarbeiten zuriickgreifen. Neben der bereits erwihn-
ten Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie Gehlens sind
hier seine Stellungnahmen zum Positivismusstreit und seine Rekonstruktion
des Marx’schen Konzepts der Gattungsgeschichte zu nennen. In all diesen
Arbeiten hat er sich der Idee anthropologisch verwurzelter Handlungsweisen
und der mit diesen verbundenen Erkenntnisinteressen angenihert.!
Ausgangspunkt seiner Frankfurter Antrittsvorlesung ist das begrifflich-
konzeptionelle Problem des Nachweises eines Interesses an Miindigkeit. Der
entscheidende Schachzug dieses programmatischen Vortrages liegt — und da-
ran lisst sich der anthropologische Gehalt der Ausfithrungen von Habermas
fest machen — in der Annahme, dass grundlegende Handlungsweisen und
das mit diesen korrespondierende Erkenntnisinteresse in einem kulturiiber-
greifenden Sinne existieren. Entsprechend heifdt es bei Habermas: »Die Leis-
tungen des transzendentalen Subjekts haben ihre Basis in der Naturgeschichte der
Menschengattung.«** Habermas versucht nun zu zeigen, dass sich genau drei
dieser anthropologisch verankerten Erkenntnisinteressen nachweisen lassen.
Neben den gattungsgeschichtlichen Prinzipien der Arbeit und der Interaktion
einerseits und den mit diesen korrespondierenden empirisch-analytischen so-
wie hermeneutischen Wissenschaften andererseits nennt er das Interesse an
Kritik und die damit verbundenen kritischen Wissenschaften: »Fiir drei Kate-
gorien von Forschungsprozessen 1af3t sich ein spezifischer Zusammenhang

20 | Vgl. hierzu den kurzen Uberblick bei Axel Honneth, »Halbierte Rationalitat. Er-
kenntnisanthropologische Motive der Frankfurter Schule«in: J. Fischer u. H. Joas (Hg.),
Kunst, Macht und Institutionen. Studien zur Philosophischen Anthropologie, soziolo-
gischen Theorie und Kultursoziologie der Moderne. Frankfurt a.M. u. New York 2003,
58-74.

21 | Vgl. hierzu Axel Honneth, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Ge-
sellschaftstheorie, Frankfurt a.M. 1986 und Thomas McCarthy, Kritik der Verstandi-
gungsverhéltnisse, Frankfurt a.M. 1989.

22 | Jurgen Habermas, »Erkenntnis und Interesse« (Frankfurter Antrittsvorlesung), in:
ders., Technik und Wissenschaft als »ldeologie«, Frankfurt a.M. 1968, 146-168, hier
161, Herv.i.0.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

219


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Dirk Jorke

von logisch-methodischen Regeln und erkenntnisleitenden Interessen nach-
weisen [...]. In den Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein
technisches, in den Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaften ein
praktisches und in den Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften jenes eman-
zipatorische Erkenntnisinteresse ein.«*

Mit anderen Worten: Es gibt unter gattungsgeschichtlichen Gesichtspunk-
ten nicht nur die Notwendigkeit des instrumentellen Handelns und der sym-
bolischen Interaktion, sondern dariiber hinaus auch das Interesse an Miin-
digkeit. Mit dieser These hat sich Habermas freilich erhebliche Beweislasten
aufgeladen, und dies in doppelter Hinsicht. So muss er diejenigen Wissen-
schaften benennen, denen eine kritische Funktion essentiell zukommt, die-
se also nicht nur beildufig erfullen. Als paradigmatisches Vorbild fiir eine
derartige kritische Wissenschaft sieht Habermas die Psychoanalyse an, deren
Vorgehensweise er in Erkenntnis und Interesse auf die Pathologien komplexer
Gesellschaften zu iibertragen versucht. Mag man sich mit dieser Zuordnung
vielleicht noch anfreunden kénnen, so wird die zweite Frage, wie denn die-
ses Interesse an Miindigkeit nun anthropologisch hergeleitet werden kénne,
letztlich nicht beantwortet.* Insbesondere bleibt Habermas den Nachweis
schuldig, dass das Interesse an Emanzipation den gleichen fundamentalen
Stellenwert besitzt wie instrumentelles und kommunikatives Handeln. Dass
der Mensch seine natiirliche Umwelt mittels Arbeit bewiltigen muss und er
auf die Koordinierung seines Sozialgefiiges mittels Sprache angewiesen ist, ist
schwerlich zu bestreiten. Inwieweit er aber dariiber hinaus von Natur aus auf
Miindigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist, kann Habermas nicht
demonstrieren.?

Zunichst ist es iiberhaupt bemerkenswert, dass Habermas glaubt, auf
so etwas wie anthropologische Konstanten zuriickgreifen zu missen. Hier
scheint er hinter die eigene Einsicht zuriickzufallen, dass derartige Aussa-
gen immer auch ein Spiegel der jeweiligen geschichtlich-kulturellen Epoche
des Wissenschaftlers sind und insofern gerade keine universelle Fundierung
zu liefern vermégen.?® Zugespitzt gesagt, formuliert Habermas lediglich das
Spiegelbild der konservativ-restaurativen Konzeption Gehlens, gewissermaflen
eine Anthropologie von links, die sich aber auf der methodischen Ebene vor

23 | Jirgen Habermas, Erkenntnis und Interesse (Frankfurter Antrittsvorlesung),
a.a.0., 155, Herv.i.0.

24 | Soauch Axel Honneth, Halbierte Rationalitat, a.a.0., 73.

25 | Vgl. zu diesem Einwand auch Thomas McCarthy, Kritik der Verstandigungsverhalt-
nisse, a.a.0., 111.

26 | Vgl. hierzu auch die Kritik von Wolf Lepenies, »Anthropologie und Gesellschafts-
kritik. Zur Kontroverse Gehlen - Habermas«in: ders./Nolte, Helmut, Kritik der Anthropo-
logie. Miinchen 1971, 77-102.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

die gleichen Probleme gestellt sieht. In einem Riickblick auf Erkenntnis und
Interesse schreibt er dann auch selbst: »Ich war damals auf den starken Insti-
tutionalismus, iiberhaupt auf die Sozialpsychologie von Arnold Gehlen nega-
tiv fixiert; auch deshalb habe ich mich zu einer abstrakt entgegengesetzten
Theoriestrategie verleiten lassen.«” Sodann verbleibt die Annahme einer Gat-
tungsgeschichte in den Bahnen der Bewusstseinsphilosophie. Insbesondere
die Annahme eines Kollektivsubjektes der Geschichte lisst sich nicht halten.?®
Mit dem Verzicht auf die Analogisierung von Individuum und Gesellschaft
fallt auch die Ubertragung des Freudschen Neurosenmodells auf die Analy-
se von Gesellschaftspathologien als paradigmatisches Modell einer kritischen
Wissenschaft.”” Wenn dies aber der Fall ist, bleibt die Frage weiterhin offen,
wie die Verzerrungen gesellschaftlicher Interaktionsmuster analysiert werden
kénnen.

Im Nachwort zu Erkenntnis und Interesse meldet Habermas erneut grund-
sdtzliche Bedenken gegen eine anthropologische Fundierung der kritischen
Theorie an: »Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, daf} em-
pirische Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, onto-
logische Aussagen iiber das Wesen des Menschen zu stark sind.«*° Allerdings
kommt es an dieser Stelle noch zu keiner Kritik des Programms eines ge-
schichtlichen Nachweises universaler Strukturen; im Gegenteil, dieses wird
geradezu als eine Art Kénigsweg beschrieben, der den Fallstricken einer meta-
physischen Ontologie einerseits und eines kontingenten Empirismus anderer-
seits entgeht. Und zwar soll dies weiterhin durch eine »Theorie der Gattungs-
geschichte oder der sozialen Evolution«® geschehen. Das Programm einer
gattungsgeschichtlichen Grundlegung hat Habermas jedoch in den folgenden
Jahren aufgegeben, in das Zentrum riickt die Ausbuchstabierung einer Uni-
versalpragmatik, welche wiederum den Rahmen fiir die Entwicklung einer
Theorie der sozialen Evolution zur Verfiigung stellt. Es hat eine Art Renovie-

27 | Jurgen Habermas, »Nach dreiRig Jahren. Bemerkungen zu Erkenntnis und Inter-
esse«, in: Stefan Miller-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft, Frankfurt a.M. 2000,
12-20, hier 14.

28 | Auch dies hat Habermas riickblickend eingerdumt; vgl. hierzu die Stellungnahme
von Jiirgen Habermas zu Erkenntnis und Interesse, in: Nach dreifig Jahren, a.a.0., 13f.
Eine friihe Formulierung dieses Einwandes findet sich bei Michael Theunissen, Gesell-
schaft und Geschichte. Zur Kritik der kritischen Theorie, Berlin 1969, 24.

29 | Sie wird jedoch von Habermas in seiner Rekonstruktion des historischen Mate-
rialismus in modifizierter Form beibehalten; vgl. Dirk Jérke, »Anthropologische Motive
im Werk von Jirgen Habermas«in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 92 (2006),
304-321.

30 | Jirgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, a.a.0., 373.

31 | Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

221


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Dirk Jorke

rung des Theoriedesigns stattgefunden, an dessen vorldufigem Ende die Theo-
rie des kommunikativen Handelns steht. Im Verlauf dieses Prozesses kommt
es zwar zu einer Abschwichung anthropologischer Motive, jedoch nicht zu
einem volligen Verzicht auf diese.

4. EINE IMPLIZITE ANTHROPOLOGIE

Seit Anfang der 7oer Jahre riickt im Anschluss an den linguistic turn der Phi-
losophie die Beschiftigung mit der menschlichen Sprachverwendung in das
Zentrum von Habermas’ Schaffen. Seine Grundintention ist dabei, jenen lin-
guistischen Analysen, die die universalistischen Strukturen der menschlichen
Grammatik herausgestellt haben, um den Bereich der konkreten Sprechhand-
lungen zu erweitern. Diesen Uberlegungen zur Universalpragmatik kommt
nun neben dem quasitranszendentalen insofern zumindest auch ein quasi-
anthropologischer Status zu, als damit ja eine ausschlieRlich dem Menschen
innewohnende Kompetenz aufgezeigt werden soll. Zwar finden wir auch bei
anderen Primaten symbolisch vermittelte Interaktionen, doch die Erhebung
von spezifischen Geltungsanspriichen und deren etwaige Problematisierung
in einem Diskurs stellt gewiss eine rein menschliche Errungenschaft dar. An-
thropologisch ist die Universalpragmatik aber auch aus einem zweiten Grund,
und zwar ist es der im Titel erhobene Universalititsanspruch. Die kommuni-
kativen Kompetenzen sollen nimlich allen (erwachsenen) Menschen zukom-
men, sie besitzen somit einen kulturiibergreifenden Status. »Es wird ferner
angenommen, daf die kommunikative Kompetenz einen ebenso universalen
Kern hat wie die linguistische.«*

Als eine zweite anthropologische, und zwar sozialanthropologische Siu-
le des Habermasschen Theoriegebiudes zur Zeit der Ausbuchstabierung der
Universalpragmatik kénnen seine Ausfiihrungen zur Theorie der Ich-Ent-
wicklung angesehen werden.® In den entsprechenden Arbeiten stiitzt er sich
auf entwicklungspsychologische Uberlegungen von Piaget und Kohlberg, wo-
bei er sich insbesondere die Unterscheidung von sechs Stufen der Entwick-
lung kognitiver (Piaget) sowie moralischer Kompetenzen (Kohlberg) zu eigen
macht. Damit stiitzen sich Universalpragmatik und Theorie der Ich-Entwick-
lung wechselseitig, beide kulminieren in dem Nachweis der hoherstufigen Ra-

32 | Jiirgen Habermas, »Was heift Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstudien und Er-
ganzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M. 1984, 353-440,
hier 387, Herv.i.0.

33 | Vgl. Jirgen Habermas, »Notizen zum Begriff der Rollenkompetenze, in: ders., Kul-
turund Kritik, 1973, 195-231 und ders. »Moralentwicklung und Ich-ldentitate, in: ders.,
Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, 9-47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

tionalitit kommunikativen Handelns. Und wie schon bei der Ausiibung von
Sprechhandlungen geht Habermas auch bei der Ontogenese von kulturinva-
rianten Strukturen aus: »Der Begriff der Ich-Identitdt hat offensichtlich nicht
nur einen deskriptiven Sinn. Er beschreibt eine symbolische Organisation des
Ich, die [...] universale Vorbildlichkeit beansprucht, weil sie in den Struktu-
ren von Bildungsprozessen iiberhaupt angelegt ist und optimale Lésungen fiir
kulturinvariant wiederkehrende Handlungsprobleme erméglicht.«** Derarti-
ge universelle Strukturen werden schliellich auch mit der dritten Siule des
Theoriegebiudes, der Theorie der sozialen Evolution, verkniipft. Diese soll der
Rekonstruktion des Historischen Materialismus dienen und ersetzt das Modell
einer erkenntnisanthropologisch fundierten Gattungsgeschichte, das Haber-
mas noch in den Goer Jahren verfolgt hat.

Soziale Evolution als solche ist fiir Habermas zunichst einmal ein anth-
ropologisches Faktum, das heifdt, erst mit dem Menschen erdffnet sich ein
Spielraum fiir die Entwicklung von Gesellschaftsformationen. Damit gelangt
zugleich auch der natiirliche Evolutionsmechanismus zum Stillstand. »An der
Schwelle zum homo sapiens«, so schreibt Habermas in dem Titelaufsatz Zur
Rekonstruktion des Historischen Materialismus, »weicht diese organisch-kultu-
relle Mischform einer ausschlieRlich sozialen Evolution.«*> Grund hierfiir ist
die Notwendigkeit, den sozialen Zusammenhalt mittels symbolischer Interak-
tionsformen immer wieder aufs Neue zu reproduzieren, da der Riickgriff auf
natiirliche Statusunterschiede nicht linger gegeben sei. Und dies ist fiir Ha-
bermas dann der Grund, weswegen ein alleiniger Riickgriff auf das Konzept
der Arbeit, wie dies bei Marx der Fall ist, fiir die Theoretisierung der Mensch-
heitsentwicklung nicht hinreichend ist:

»Das Marxsche Konzept der gesellschaftlichen Arbeit eignet sich zur Abgrenzung der
Lebensweise der Hominiden gegeniiber der der Primaten; aber es trifft nicht die spezi-
fisch menschliche Reproduktion des Lebens. Denn nicht die Hominiden, sondern erst
die Menschen sprengen jene gesellschaftliche Struktur, die in der Wirbeltierreihe ent-
standen ist: die eindimensionale Rangordnung, in der transitiv jedem Tier ein und nur
ein Status zugeordnet wird.«3¢

Die Theorien der Universalpragmatik, der Ich-Entwicklung und der sozialen
Evolution bilden ein magisches Dreieck der Fundierung einer kritischen Ge-
sellschaftstheorie, wie Habermas sie dann mit der Theorie des kommunikativen

34 | Jirgen Habermas, Moralentwicklung und Ich-Identitat, a.a.0., 64, Herv. D.J.

35 | Jirgen Habermas, »Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismuss, in: ders.,
Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurta.M. 1976, 144-199, hier
147, Herv.i.0.

36 | Ebd., 149.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

223


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Dirk Jorke

Handelns in zusammenhingender und leicht modifizierter Form vorgelegt
hat.*” Aussagen iiber den Menschen finden wir dabei auf allen drei Ebenen,
wenn es sich dabei auch nur um eine Anthropologie in einem schwachen
Sinne handelt. Denn von einer starken, biologisch fundierten Anthropologie,
etwa im Sinne der von Herbert Marcuse im Anschluss an Freud entwickelten
Triebtheorie, grenzt er sich zu dieser Zeit ab, denn diese wiirde laut Habermas
auf eine »naturalistische Begriindung der Vernunft«* hinauslaufen. Auch der
menschliche Kérper findet in dieser Phase keine Beriicksichtigung und »die
Untersuchung von Grundstrukturen der Intersubjektivitit wird auf eine Ana-
lyse von Sprachregeln hin vereinseitigt.«*

Zeigt sich Habermas somit bemiiht, auf naturalistische Annahmen zu ver-
zichten, so ist der Riickgriff auf die menschliche Sprachkompetenz und die
Strukturen der als universal unterstellten Moralentwicklung als Ergebnisse
einer transzendentalen Analyse des Menschseins tiberhaupt seinerseits nicht
unproblematisch. Denn auch mit diesen schwachen sozialanthropologischen
Annahmen steht er in der Tradition einer philosophischen Anthropologie, die
durch den Riickgriff auf die vermeintliche Natur des Menschen zu allgemein-
gultigen normativen Prinzipien zu gelangen trachtet. Das ist nirgends so deut-
lich geworden wie bei der Diskussion um die angeblich kulturiibergreifenden
Forschungen Kohlbergs. Vor allem der Verdacht, dass es sich bei der postkon-
ventionellen Stufe der Moralentwicklung lediglich um eine spezifisch europii-
sche und noch dazu minnliche Errungenschaft handeln konnte, ist nicht von
der Hand zu weisen.*® Hinzu kommt, dass selbst in westlichen Gesellschaften

37 | Hinzugetreten sind dabei insbesondere das Konzept der Lebenswelt sowie die
weitere Integration systemtheoretischer Grundannahmen. Diese Ergénzungen sind
m.E. vornehmlich unter gesellschaftstheoretischem Blickwinkel, nicht jedoch fiir das
Programm einer Fundierung der kritischen Theorie, bedeutsam. Eine signifikante Ver-
schiebung des Habermasschen Theoriedesigns ergibt sich dagegen Mitte der 80er Jah-
re infolge einer Kantianischen Wende. Diese ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.
38 | Jiirgen Habermas, »Gesprach mit Herbert Marcusex, in: ders., Philosophisch-poli-
tische Profile, Frankfurt a.M. 1981, 265-319, hier 287.

39 | Axel Honneth, Kritik der Macht, a.a.0., 310. Vgl. zu dieser Vernachl&ssigung des
Korpers in der Habermasschen Universalpragmatik auch Ulf Matthiesen, Das Dickicht
der Lebenswelt und die Theorie des kommunikativen Handelns, Miinchen 1983 und Hel-
mut Nolte, »Kommunikative Kompetenz und Leibapriori. Zur philosophischen Anthropo-
logie von Jiirgen Habermas und Karl-Otto Apel«, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilo-
sophie 70 (1984), 518-539.

40 | Zudieser Kritik vgl. Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral
der Frau, Frankfurt a.M. 1984; zur Diskussion vgl. Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-
Studer (Hg.), Jenseits der Geschlechtermoral. Beitrdge zur feministischen Ethik, Frank-
furta.M. 1993.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

nur ein Bruchteil der Bevolkerung die Moralstufe sechs erreicht, deren empiri-
sche Verankerung also alles andere als gegeben ist.*!

In den folgenden Jahren sind diese anthropologischen Annahmen mehr
und mehr verblasst, ohne freilich ginzlich zu verschwinden.” Anfang des
neuen Jahrhunderts ist es dann zu einer bemerkenswerten Wiederaufnahme
anthropologischer Motive gekommen.

5. HABERMAS’ WIEDERENTDECKUNG
DER PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Habermas’ Beitrag iiber Die Zukunft der menschlichen Natur ist der Versuch
einer Antwort auf die durch die Entwicklungen im Bereich der humanen Gen-
technologie aufgeworfene Frage nach den Grenzen der Manipulierbarkeit der
menschlichen Natur. Doch die Moglichkeit einer gentechnologischen Ein-
wirkung auf den menschlichen Phinotyp sprengt ihm zufolge nicht nur die
Grenzen der konventionellen Vorstellungen tiber die menschliche Natur, sie
verweist auch auf bisher unthematisierte Voraussetzungen deontologischer
Moralkonzeptionen. Es ist insbesondere dieses Eingestindnis von Habermas,
welches den Text so bemerkenswert erscheinen lasst. Aufschlussreich ist vor
allem die Antwort, die er auf diese neuartige Herausforderung zu geben ver-
sucht, nimlich das Konzept einer anthropologisch fundierten Gattungsethik,
die einer — deontologisch verstandenen — Moral erst ihren weltlichen Halt gibt.
So heif’t es am Ende: »An dieser Stelle kommt das lang vorbereitete Argument
zum Zug, dass die gentechnische Entwicklung im Hinblick auf die mensch-
liche Natur anthropologisch tief sitzende kategoriale Unterscheidungen zwi-
schen Subjektivem und Objektivem, Gewachsenem und Gemachtem unscharf
werden ldsst. Deshalb steht mit der Instrumentalisierung des vorpersonalen
Lebens ein gattungsethisches Selbstverstindnis auf dem Spiel, das dariiber
entscheidet, ob wir uns auch weiterhin als moralisch urteilende und handelnde
Wesen verstehen kénnen. Wo uns zwingende moralische Griinde fehlen, miis-
sen wir uns an den gattungsethischen Wegweiser halten.«*

Es sind vor allem zwei anthropologisch gehaltvolle Annahmen, die den
Text durchziehen. Die erste driickt sich in der Rede von der Gattungsethik aus,
welche »intuitive Selbstbeschreibungen, unter denen wir uns als Menschen
identifizieren und von anderen Lebewesen unterscheiden« enthilt.** Ein Bild
vom Menschen also, das kulturiibergreifende Geltung besitzt. In diesem »von

41 | Vgl. Thomas McCarthy, Kritik der Verstédndigungsverhéltnisse, a.a.0., 557.

42 | Vgl. Dirk Jorke, Anthropologische Motive, a.a.0.

43 | Jirgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur, Frankfurta.M. 2001, 121.
44 | Ebd., 72, Herv.i.O.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

225


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Dirk Jorke

allen moralischen Personen geteilten ethischen Selbstverstindnis der Gat-
tung«® findet Habermas zufolge eine deontologische Moral ihren Halt. Damit
ist jedoch erst der Rahmen formuliert. Zwar wissen wir bereits, dass es etwas
gibt, was alle Menschen teilen und vor dessen Hintergrund die Manipulation
des humanen Genoms als obszin erscheint, doch dessen Inhalt ist an dieser
Stelle der Argumentation noch offen. Erwartet man nun, dass es die Sprach-
fahigkeit des Menschen ist, die diesen Rahmen fiillen soll, so wird man indes
enttduscht. Dieser fiir Habermas zunichst einmal nahe liegende Weg stellt
nimlich insofern eine Sackgasse dar, als es nicht primir die kommunikative
Kompetenz ist, die durch die neuen Technologien bedroht ist. Wire dies der
Fall, dann kénnte man sich mit den begrifflichen Mitteln der Sprachphiloso-
phie begniigen und der deontologische Pfad der Tugend briuchte nicht verlas-
sen zu werden. Thm zufolge wird jedoch eine grundlegendere Dimension des
Menschseins in Frage gestellt, und zwar ist es das Verhiltnis des Menschen
zu seinem Leib als die fundamentale Bedingung des Selbstseinkénnens, die
durch die positive Eugenik negiert wird: »Und damit sich die Person mit ihrem
Leib eins fiihlen kann, scheint er als naturwiichsig erfahren werden zu mis-
sen — als die Fortsetzung des organischen, sich selbst regenerierenden Lebens,
aus dem heraus die Person geboren worden ist.«*®

Um zu zeigen, dass der Mensch sich selbst als »naturwiichsig erfahren«
muss, greift Habermas auf Helmuth Plessner zuriick und stellt sich in die Tra-
dition der Philosophischen Anthropologie. Plessner unterscheidet zwischen
Leibsein und Koérperhaben; das ist die zentrale Differenz, innerhalb derer sich
die exzentrische Daseinsweise des Menschen vollzieht. Wir erfahren den Leib
in prireflexiver Weise gleichsam unmittelbar. Gleichzeitig kénnen wir uns zu
ihm als Korper verhalten, etwa wenn wir einem Schmerz nachgehen oder uns
einer Schonheitsoperation unterziehen. »Ihren Korper >hat< oder »besitzt< eine
Person nur, indem sie diesen Korper als Leib — im Vollzug ihres Lebens »ist«,
wobei der »Erfahrungsmodus des Leibseins« gegeniiber dem des Kérperha-
bens primir ist.¥ Genau dieses Verhiltnis wird jedoch durch die Biotechno-
logien in Frage gestellt, die Person erfihrt sich als >gemacht, als ein mani-
pulierbares Ding, die Relation von Leib und Kérper wird Habermas zufolge
gleichsam auf den Kopf gestellt, die prekire Balance zwischen diesen beiden
Aspekten und mithin der Prozess der Identititsbildung als Ganzes zerstort.

Allerdings deutet Habermas den Zusammenhang zwischen der Integritit
des Leibes und gelingender Identititsbildung einerseits und deren Bedeutung
tiir Reziprozititsbeziehungen andererseits lediglich an, und auch das Verhilt-
nis zwischen der physisch bestimmten Gattungsethik und der sprachphilo-

45 | Ebd., 74.
46 | Ebd., 101.
47 | Ebd., 89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

sophisch hergeleiteten Diskursethik bleibt merkwiirdig in der Schwebe. Hier
scheint er dann doch vor den Konsequenzen einer anthropologischen Fundie-
rung der Moral zuriickzuschrecken.*®

48 | Vgl. hierzu auch Kai Haucke, »Das Unverfiigbare und die Unantastbarkeit der Wiir-
de. Habermas, die Bioethik und Plessners philosophische Anthropologie«, in: Philoso-
phische Rundschau 49 (2002) Heft 2, 165-177. Diese Ambivalenz wird auch in jiingeren
Verdffentlichungen zum naturalistischen Reduktionismus nicht geldst. Insbesondere
die Rede von einem »weichen Naturalismus« bleibt hier unbefriedigend. Vgl. Jirgen Ha-
bermas, »Freiheit und Determinismus«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52 (2004),
871-890 und ders., »lch bin ja selbst ein Stiick Natur« Adorno liber die Naturverfloch-
tenheit der Vernunfte, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frankfurter Adorno-
Konferenz 2003, Frankfurt a.M. 2005, 13-40. Eine Wiederaufnahme der Frage nach
den anthropologischen Quellen der Normativitat liefert Habermas in »Eine Hypothese
zum gattungsgeschichtlichen Sinn des Ritus«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken
I, Berlin 2012, 77-95. Im Vergleich zu »Die Zukunft der menschlichen Natur« ist die
Verschiebung von »gattungsethisch« zu »gattungsgeschichtlich« bemerkenswert. Die
Voraussetzungen der Moralitat werden von ihm nicht l&nger im Anschluss an Plessners
Anthropologie aufgezeigt, sondern in kultischen Praktiken verortet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.

227


https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839429563-013 - am 14.02.2026, 07:58:32.



https://doi.org/10.14361/9783839429563-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

