
Rahel Jaeggi*

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis

Replik auf die Kommentare zum Hauptbeitrag

Vielleicht war es ein bisschen gewagt. Auf die freundliche Einladung der Heraus-
geber der zfwu hin habe ich etwas, das eine ›Skizze‹ zu nennen keine falsche
Bescheidenheit war, in ein weites und komplexes Diskussionsfeld eingebracht, in
das ich als Außenseiterin und von einem zunächst ganz anders angelegten Projekt
her eintrete.

Für mich allerdings hat sich dieses Wagnis mehr als gelohnt: Gezielter, gehalt-
voller und instruktiver hätte mir vielleicht auf keine andere Weise ein derartiger
Fundus von Anregungen für meine Überlegungen zugänglich werden können. Es
ist also nicht nur – das wird bei solchen Gelegenheiten ja häufig betont – eine
große Ehre, sondern auch ein wirklich großes Glück, dass ich mit meiner kleinen
Skizze zur Ökonomie als sozialer Praxis eine derart kompetente Runde von
Autor_innen zu Einspruch, Kritik und Anregungen für meine weitere Arbeit habe
herausfordern können. Nun stehe ich vor der keineswegs leicht zu bewältigenden
Aufgabe, auf die von so vielen unterschiedlichen Seiten formulierten Einsprüche
zu antworten.

War mein Aufschlagtext ein Versuch, ins Gespräch zu kommen, so ist meine
Replik ein Versuch, dieses unter Einbeziehung der durchweg triftigen Einwände –
auch das betone ich nicht aus Gründen der akademischen Konvention – fortzu-
führen. Ich werde, auf die Gefahr hin, nicht allem und allen gerecht werden zu
können,1 meine Replik in systematische Fragekomplexe sortieren.

Status und Ziel des Projekts

Zunächst möchte ich ein paar Worte zu Status und Stoßrichtung meines Textes
sagen, um seine Einordnung zu erleichtern. Diese war, das klingt in einigen Kom-
mentaren an, durch den Umstand erschwert, dass ich zugegebenermaßen die
Landkarte der Diskussion nicht ausreichend skizziert und mich wenig erkennbar
verortet habe. Anders als einige der Kommentare es voraussetzen, war das Ziel
meines Papiers ein vergleichsweise bescheidenes. Wie Martin Hartmann richtig
feststellt, handelt es sich eher um ein »Propädeutikum« für eine mögliche Kapita-
lismuskritik denn um eine solche selbst. Es handelt sich auch nicht um eine neue

1.

* Prof. Dr. Rahel Jaeggi, Institut für Philosophie/Humboldt-Universität zu Berlin, Unter
den Linden 6, D-10099 Berlin, Tel.: +49-(0)30-20932824, E-Mail: rahel.jaeggi@staff.hu-
berlin.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Philoso-
phische Ethik, Anthropologie, Sozialontologie.

1 Für hilfreiche Hinweise zu dieser Replik danke ich Bastian Ronge und Lukas Kriegler.

zfwu 19/3 (2018), 442–466, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-3-442

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


(kritische) Theorie der Ökonomie, sondern um den Hinweis auf die Konsequen-
zen, die sich aus einem bestimmten, von mir mit Horkheimer als ›eng‹ bezeichne-
ten Verständnis von Ökonomie ergeben, und den Vorschlag, diesbezüglich eine
andere Weichenstellung vorzunehmen.

Meine These, dass ein »weiter Begriff der Ökonomie«, obwohl von Horkheimer
gegen den Ökonomismusvorwurf eingebracht, in mancher Hinsicht ein Desiderat
geblieben ist und dass dieser Umstand die Gefahr in sich birgt, von einem Bild des
Ökonomischen gefangen zu sein, das in gewisser Hinsicht dem Mainstream-Ver-
ständnis des Ökonomischen auf den Leim geht, ist dabei gegenüber der Tradition
der Kritischen Theorie nicht übermäßig kritisch gemeint. Insofern ist es nur
bedingt richtig, wenn Martin Kolmar die zwei Ziele meines Aufsatzes als Kritik
an der Kritischen Theorie einerseits, am Kapitalismus andererseits beschreibt. Es
ist vielmehr (wie Matthias Kettner es auffasst) der Versuch der Einlösung eines
»alten Desiderats der Kritischen Theorie« (Kettner [1]) mit dem Mittel einer pra-
xistheoretischen Rekonstruktion. Man kann es ›solidarische Kritik‹ nennen.

Mein Text hat also zunächst einen viel geringeren Erklärungsanspruch, als viele
der Kommentator_innen kulanterweise annehmen. Er nimmt seinen Ausgangs-
punkt von einer Paradoxie innerhalb der Kritischen Theorie, die Stephan Lesse-
nich ganz richtig mit ›gleichzeitig zu weit und zu eng‹ beschreibt. Lessenich ord-
net, was dies betrifft, das Verhältnis zwischen der ersten und der zweiten Genera-
tion der Kritischen Theorie neu, weil es unter diesem Gesichtspunkt so aussieht,
als ob die vielfach als Abkehr von der Kapitalismuskritik gescholtene Haber-
mas’sche Wende zur Integration der Systemtheorie in eine zweistufige Gesell-
schaftstheorie in dieser einen Hinsicht genau dem Weg folgt, der mit der Verding-
lichungskritik der älteren, viel radikaler auf die Abschaffung des Kapitalismus zie-
lenden Kritischen Theorie bereits angelegt war. Und ich gehe der Frage nach, was
eigentlich genau man hier unter ›eng‹ und ›weit‹ verstehen könnte. Worauf ich
damit jenseits der Abarbeitung von internen Differenzen innerhalb der Frankfur-
ter Schule, die sicherlich nicht für jeden von Interesse sind, hinweise, ist die Pro-
blematik, dass auch kritische Perspektiven in Gefahr geraten, der Neoklassik
gewissermaßen das deskriptive Feld zu überlassen. Der Rekurs auf die Kritische
Theorie hier ist nicht zufällig, nicht nur, weil ich mich selbst als Teil dieses weit-
läufigen Diskussionszusammenhangs auffasse, sondern auch weil ich, da hat
Susanne Hahn (vgl. [1]) recht, nach dem Verständnis von Ökonomie vor dem
Hintergrund des Interesses an den Bedingungen und Möglichkeiten einer Kritik
unserer Wirtschafts- und Gesellschaftsform frage. Vielleicht ist es, angesichts der
in der Philosophie andauernden Kontroverse um das Verhältnis von Beschreibung
und Bewertung, facts and values, nicht überflüssig, darauf hinzuweisen, dass sich
die Weichen für eine immanente Kritik des Kapitalismus und der kapitalistischen
Ökonomie nur auf der Grundlage der Thematisierung beider Dimensionen und
der Annahme eines Zusammenhangs von Analyse und Kritik stellen lassen. Diese
Position muss man natürlich nicht teilen – und Susanne Hahn tut das offensicht-
lich auch nicht –, aber ich fürchte, dass hier nicht der Ort ist, um diese Grund-
satzdebatte neu aufzurollen.

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 443

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Dass die Bausteine für eine Kritik der neoklassischen Orthodoxie, wie Lessenich
und andere anmerken, in der Soziologie und Wirtschaftssoziologie, angefangen
mit Weber, Durkheim und Polanyi, schon längst entwickelt sind, dass ich also mit
meiner Behauptung, dass die Ökonomie kulturell und die Wirtschaft eine norma-
tive Sphäre ist, in guter Gesellschaft bin, ist ja klar. Selbst aber, wenn dieser
Zusammenhang längst geteiltes Wissen der soziologischen Diskussion ist, lässt
sich nicht leugnen, dass dies in den Mainstream-Theorien der Ökonomie keines-
wegs der Fall ist. Jedenfalls sind hier nicht alle denkbaren Türen schon so offen,
wie Lessenich es annimmt. Auch im Kontext der philosophischen Diskussion, in
der ich mich ja bewege, scheinen mir die normativen Einsichten und das kritische
Potential dieser Positionen noch nicht vollständig erschlossen zu sein – und auch
nicht so leicht zu erschließen. In der politischen Philosophie herrschen noch
immer Theorien der Gerechtigkeit vor, deren Focus auf die Umverteilung existie-
render Güter und Ressourcen die qualitative Thematisierung der Ökonomie selbst
nicht benötigt – das entspricht dem Vorgehen, das ich als ›black box‹-Ansatz
bezeichnet habe. Die Selbstverständlichkeit der von Lessenich referierten Annah-
men ist also sehr fachspezifisch, und die Verbindungen sind, vor allem da, wo sich
eine normative politische Philosophie immer mehr von der Soziologie und Sozial-
theorie entfernt hat, immer prekär. Dass umgekehrt in der Sozialphilosophie und
im Kontext der neueren Kritischen Theorie, das haben mehrere der Kommenta-
tor_innen angemerkt, ein solches Projekt vor allem von Axel Honneth verfolgt
wird, ist richtig. Von dessen Position unterscheide ich mich vermutlich vor allem
durch den Ort an dem die Normativität ins Spiel kommt, den ›Sitz‹, den diese in
meinem Konzept in den Praktiken und ihren Vollzugsbedingungen hat. (Ob ich
meine Position deshalb direkt in der Auseinandersetzung mit seinem Ansatz hätte
entwickeln sollen, wie Kettner (vgl. [6]) es vorschlägt, ist nicht zuletzt eine Stil-
frage.)

Wie dem auch sei: Entscheidend ist natürlich, welchen Beitrag mein Vorschlag
in der bereits bestehenden Konstellation leisten kann und ob die spezifische Kom-
bination von Praxistheorie und der Einsicht in die gesellschaftlich-kulturelle Ein-
bettung der Ökonomie, der Vorschlag also, ›Praktiken‹ als Basismodul der sozia-
len wie der ökonomischen Ordnung zu verstehen, einen sinnvollen Unterschied
macht.

Hier liegen die Unterschiede und das Spezifikum des Ansatzes wohl in der
grundbegrifflichen Weichenstellung, die nicht nur auf die Einbettung ökonomi-
schen Handelns in andere soziale und kulturelle Orientierungen aufmerksam
macht, sondern explizit alle diese als soziale Praktiken mit je unterschiedlicher
Ausrichtung und in spezifischen Konstellationen stehend auffasst. Das ist ähnlich,
aber nicht identisch mit dem Bild von der Ein- und Entbettung des Marktes, wie
es Polanyi zeichnet, oder mit der Vorstellung von vor- oder außerökonomischen
Voraussetzungen der Ökonomie. (Um bei Polanyi zu bleiben, der für mich natür-
lich sehr wichtig ist: Der Versuch, reine Märkte herzustellen, zerstört nicht nur die
Gesellschaft, sondern eben auch eine vernünftige Ökonomie.)

Die Unterschiede zu anderen normativen Betrachtungen des ökonomischen
Geschehens betreffen wohl vor allem den ›Sitz‹ der Normativität im gesamten

444 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Bild: Es geht mir hier nicht nur um die Einbettung ökonomischer Entscheidungen
in eine normative Sphäre, sondern um ein Verständnis dieser Normativität als eine
den Praktiken inhärente. Das unterscheidet meine Perspektive von denjenigen
Ökonomen, die die Orientierung der Marktteilnehmer_innen an Normen (vor
allem auf dem Weg der Untersuchung uneigennützigen Verhaltens) zwar mehr
und mehr einzubeziehen versuchen, diese aber als externe Regeln auffassen, die
die eigentlichen, marktförmigen Interaktionen begrenzen.2 Und es unterscheidet
sie von den Ansätzen einer Wirtschaftsethik, wie sie beispielsweise Peter Ulrich
entwickelt hat, an dem mich zu orientieren mir Matthias Kettner empfiehlt. Wie
demgegenüber Thomas Beschorner (um hier einmal einen Kommentar gegen den
anderen auszuspielen) bemerkt, würde »eine immanente Kritik (...) anders verfah-
ren, indem sie ›von Innen‹ her arbeitet, nicht transzendental-philosophisch, nicht
transzendental-pragmatisch, sondern pragmatisch, ggf. auch pragmatisch-tran-
szendierend, wenn man das so sagen kann. Hier bildet nicht ein wohlbegründetes
ethisches Prinzip den Ausgangspunkt einer Ethik, sondern die soziale Praxis mit
ihrer stets immanenten Normativität« ([21]).

Ein wirklich bereicherndes Resultat des vorliegenden Austauschs sind die weit-
gehenden Überschneidungen, die sich für mich mit dem wirtschaftskulturalisti-
schen Ansatz Beschorners, Kettners und den entsprechenden Forschungszusam-
menhängen ergeben. Mit diesem eint mich nicht nur die Überzeugung, dass man
die Vorstellung einer normfreien Wirtschaft, der die normativ durchtränkte
Lebenswelt gegenübersteht, praxistheoretisch kritisieren muss, sondern auch die
nicht primär kantianische Ausrichtung des Projekts.

Mein Vorstoß kommt allerdings, das muss man sich klarmachen, gewisserma-
ßen von der anderen Seite des Tunnels her. Habe ich in meinem Buch »Kritik von
Lebensformen« (Jaeggi 2014) auf der Grundlage eines praxistheoretisch und
pragmatistisch gewendeten Hegelianismus (wenn man so will) gegen die liberale
Vorstellung von ethischer Neutralität oder ›Enthaltsamkeit‹ gegenüber dem quali-
tativen Gehalt von Lebensformen argumentiert und vorgeschlagen, die black box
der hier eingekesselten evaluativen Orientierungen zugänglich zu machen, so sind
meine Überlegungen zu ökonomischen Praktiken gewissermaßen eine Ausweitung
des Terrains, eine Übertragung auf den ökonomischen Bereich, in dem sich die
Überlegungen Beschorners, Kettners und anderer schon lange bewegen. Dass
allerdings meine Übertragung nicht ohne Grundlage in meinem vorausgehenden
philosophischen Projekt ist, ergibt sich aus dem Umstand, dass ich in der »Kritik
von Lebensformen« explizit bereits den Praxiszusammenhang einer Lebensform
auch auf die materiellen Dimensionen und ökonomischen Praktiken dieser
Lebensformen beziehe. Damit habe ich, wenn man so will, eine ebenso kulturalis-
tische Interpretation des Materialismus wie umgekehrt eine materialistische Inter-
pretation dessen, was man ›Kultur‹ nennen kann, geben wollen.

2 Zu einer Auseinandersetzung mit diesen Ansätzen siehe jetzt Lukas Kriegler, Sozialonto-
logie der Kooperation, unveröffentl. Dissertation, Berlin 2018.

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 445

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Praxis

Da der Praxisbegriff und der Begriff der Lebensform in mancher Hinsicht im Zen-
trum der Kontroverse stehen, möchte ich zunächst auf einige Missverständnisse
hinsichtlich meines Ansatzes, aber auch auf bestehende Probleme eingehen, bevor
ich zur Frage der Kritik übergehe.

Praxis und Handlung

Zunächst eine kurze Antwort auf die ersten drei Nachfragen von Susanne Hahn
bezüglich des Konzepts von Praktiken. Was unterscheidet Praktiken von Hand-
lungen?, fragt Hahn. Nun, nicht alle Handlungen sind Praktiken, aber umgekehrt
sind Praktiken typischerweise komplexe Tätigkeiten und dabei Abfolgen von
mehreren Handlungen, selbst da wo es sich um ein vergleichsweise beschränktes
Spektrum von solchen handelt. Das Bedienen der Stechuhr umfasst klarerweise
mehrere, wenn auch nicht ausufernd viele, Handlungen (wie zum Beispiel: ›sich in
die Schlange stellen‹, ›in der Tasche nach der Stechkarte kramen‹, ›die Karte in
den dafür vorgesehenen Schlitz einführen‹, ›überprüfen, ob das Piepssignal den
Erfolg der Prozedur bestätigt‹) und ist, wie das Bezahlen im Supermarkt oder das
Versteckspielen, als sozial konstituierte und interpretierte eine Praxis, die im Kon-
text mit anderen Praktiken steht und ein gewohnheitsmäßiges Element enthält.
Eine Praxis ist aber nicht nur keine einzelne, sondern, wichtiger noch, niemals
eine einmalige Handlung. Zu einer Praxis wird, das mag die zweite Frage beant-
worten, eine Abfolge von Handlungen tatsächlich nur dann, wenn diese wieder-
holt und gewohnheitsmäßig ausgeführt werden und sich in ihnen ein Muster
erkennen lässt (vgl. Jaeggi 2014: 96).

Hahns dritte Frage, ob es auch nichtsoziale Praktiken gibt, kann ich mit einem
klaren Nein beantworten. Das ›sozial‹ im Ausdruck ›soziale Praktiken‹ ist redun-
dant. Ich unterscheide hier soziale Praktiken von kooperativen Praktiken. Wie ich
im vorliegenden Text betone: ›Sozial‹ sind diese Praktiken nicht etwa, weil sie not-
wendig auf zwischenmenschliche Verhältnisse oder die Koordination sozialer
Beziehungen gerichtet wären, sondern weil sie nur vor dem Hintergrund eines
sozial geprägten Bedeutungshorizonts existieren und verstanden werden können
(vgl. dazu ausführlicher Jaeggi 2014: 97). Alle Praktiken sind ›sozial‹, sofern sie
nur vor dem Hintergrund sozial konstituierter Bedeutungsräume existieren und
verstanden werden können, nur manche davon betreffen im engeren Sinne koope-
rative – oder genauer: kooperative und koordiniert kooperative – Tätigkeiten.
Nicht erst das gemeinsame Fußballspielen, auch das (Alleine-)Kochen oder Ein-
kaufengehen – oder Hahns Kräuterhacken – kann in diesem Sinne eine soziale
Praxis sein.

Welches die Kriterien für das Bestehen einer sozialen Praxis sind (Hahns fünfte
Frage) mag sich so aus den ersten drei Antworten erschließen. Auf die Unter-
scheidbarkeit von ökonomischen und anderen sozialen Praktiken gehe ich unten
ein.

2.

2.1

446 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Sittliche Praktiken

Was den Sittlichkeitscharakter sozialer Praktiken angeht, bin ich mit Rebekka
Gersbach einig und uneinig. Einig darin, dass Praktiken eine sittlich gefasste Nor-
mativität besitzen – ja ich würde sogar das eigentliche Spezifikum meiner Art von
Praxisbegriff darin ausmachen, dass hier Praxis sittliche Praxis ist und Lebensfor-
men entsprechend Formationen dessen sind, was Hegel Sittlichkeit genannt hat.
Dass es mir fern liegt, die hier zusammengestellten Dimensionen des Praxisbe-
griffs in einem ›Listenbegriff‹ von Praktiken als unverbundene Charakteristika
aufzufassen, wird vielleicht nur im größeren Zusammenhang meines Buches klar
und muss durch die komprimierte Darstellungsform des Aufsatzes entstanden
sein, was mir natürlich leid tut. Die »stärkere Verknüpfung des Normativen und
des Sozialen«, die Gersbach einfordert ([6]), wird genau dort herausgearbeitet, wo
es im dritten Kapitel meines Buches um die Frage geht, durch welche Art von
Normen denn Lebensformen, wie ich behaupte, »normativ konstituiert« sein sol-
len. Die mit einigem Aufwand betriebene Antwort ist dann aber genau die, die
Gersbach für einen engen (gegenüber meinem angeblich weiten) Begriff von Pra-
xis in Anschlag bringt: Die in Lebensformen wirkenden, diese konstituierenden
Normen sind ›sittliche Normen‹ und die Praktiken entsprechend sittlich verfasste
Praktiken. Sie sind damit sehr deutlich normativ durchwirkte Praktiken, die nicht
nur geteilt werden, sondern die von Gersbach eingeforderte »koordinierende
Funktion« haben. (Vgl. zur Frage der Normativität Kapitel 3, 142–200, meines
Buches »Kritik von Lebensformen«.) Die eigentliche Anstrengung liegt dann
darin, den Charakter dieser sittlichen Normen als ›ethisch-funktional‹ zu bestim-
men; darauf komme ich unten zurück. (»Zusammengefasst lassen sich sittliche
Normen dann also als ethisch-funktionale Normen auffassen, die als Vollzugsbe-
dingungen von Praxiszusammenhängen in Lebensformen wirken.« (Jaeggi 2014:
177)) Hier liegt dann auch der wirkliche Unterschied unserer beiden Positionen,
die Frage, in der wir uns offenbar uneins sind. Auch nach meinem Verständnis
liegt das spezifisch Sittliche sozialer Praktiken und Praxiszusammenhänge gerade
darin, dass – so entwickle ich in einer Auseinandersetzung mit von Wrights Modi
der Normativität – sich die Geltungsansprüche einer Praxis nicht so einfach
zurückweisen lassen und entsprechend nicht nur hypothetisch für den Fall gelten,
dass ich mich – wie die Teilnehmerinnen eines Spiels – als Teilnehmerin eines Pra-
xiszusammenhangs verstehen will. Sittliche Normen und die durch diese konstitu-
ierten Praktiken und Praxiszusammenhänge entwickeln einen normativen Druck,
der zur Teilnahme an ebendiesen Praxiszusammenhängen nötigt. Allerdings sind
damit die Geltungsansprüche nicht wie in Gersbachs kantianisierender Adaption
›unbedingt‹ im Kantischen kategorischen Sinn, sondern im Sinne eines ›Systems
hypothetischer Imperative‹ (man vergebe mir die Philosophen-Kürzel) auf den
Problemlösungszusammenhang einer Lebensform bezogen. Die ›Allgemeinheit‹
der Praktiken ergibt sich hier also nicht als kategorische Forderung der prakti-
schen Vernunft und auch nicht als kategorische Forderung aufeinander bezogener
Individuen, sondern eher bottom up aus den Verflechtungen dieser Zusammen-
hänge. Auch damit ist ein weites Terrain eröffnet, auf dem wir nicht schnell Einig-

2.2

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 447

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


keit erzielen werden. Für die hier vorliegende Diskussion sind allerdings die Kon-
sequenzen interessant, die sich für das Verhältnis von sittlichen und nichtsittlichen
Praktiken und weiter dann für die von Gersbach skizzierte Möglichkeit, das Öko-
nomische als nicht-sittliche Praxis zu kritisieren, ergeben. Ich möchte es, vielleicht
etwas überpointiert, so formulieren: Gersbach zielt auf moralische Allgemeinheit
und untergräbt damit letztendlich den von ihr selbst eingeforderten basal sozialen
Charakter der sittlichen Praktiken. Das Soziale ist hier eben nicht (mit Hegel)
gewachsene Sittlichkeit, verstanden als ein vorgängiges Verhältnis, aus dem sich
die Ansprüche der Individuen aneinander erst entwickeln, sondern es stellt sich
(ich hoffe, ich verstehe Gersbach hier nicht falsch) als Verhältnis dar, das dann
und darin besteht, wenn Individuen einander wechselseitig ihre Ansprüche garan-
tieren. Es ist sprechend, wenn Gersbach diese Bereitschaft so bestimmt, »dass ich
in der Verwirklichung der Praxis anerkenne, dass es andere Praxisteilnehmerinnen
gibt, d.h., dass ich mich in der Verwirklichung der Praxis so bestimme, dass Raum
bleibt für andere, um dieselbe Praxis zu verwirklichen« ([6]). Es handelt sich, so
wird hier deutlich, um ein letztendlich individualistisches Verständnis der Konsti-
tution und Bedeutung des Sozialen. Und während sich über Sinn und Unsinn der
dahinterliegenden Sozialontologie (und der entsprechenden Moraltheorie) streiten
lässt, scheint es mir dennoch deutlich, dass Gersbach mit ihrem ›eng gefassten‹
Praxisbegriff in die Gefahr gerät, die spezifische Pointe des Begriffs zu verfehlen,
dass (sittliche) Praktiken nicht etwas sind, das durch die Zwecksetzungen von erst
durch diese in Beziehung tretenden Individuen entsteht, sondern eine fundamen-
tale Bezogenheit anzeigen. (Das ist ein Voluntarismus, der gerade bei der Analyse
ökonomischer Praktiken fehlzugehen droht. Die ökonomische Praxisform ›Lohn-
arbeit leisten‹ fragt ja herzlich wenig danach, ob ich daran teilnehmen will oder
nicht.) Habe ich also in diesem Sinne die Ausarbeitung eines (mit Gersbach)
›engen‹, oder vielleicht besser: spezifischeren Praxisbegriffs mindestens intendiert
– wenn auch vielleicht ohne Erfolg – so unterscheiden wir uns in der Bestimmung
dessen, was dessen Sittlichkeitscharakter eigentlich ausmacht.

Eine Differenz (oder vielleicht auch nur eine Akzentverschiebung) ergibt sich
daraus für den Status des Praxisbegriffs. Indem Gersbach ›bloße‹ Praktiken (Prak-
tiken im weiten Sinn des Praxisverständnisses) von ›sittlichen‹ Praktiken (Prakti-
ken im engen Sinn) unterscheidet, will sie die sittlichen Praktiken gegenüber den
anderen normativ qualifizieren und aus dieser Unterscheidung den Schlüssel zur
Möglichkeit der Kritik kapitalistischer ökonomischer Verhältnisse entwickeln:
»Das Ökonomische fällt nicht unter den Begriff sittlicher Praxis« ([11]), behaup-
tet sie, und ein kritisches Kriterium ergäbe sich dann genau daraus, dass sich die
ökonomischen Praktiken (im Kapitalismus) als bloße Praktiken den Anforderun-
gen sittlicher Praxis entziehen. Nun, das ist in mancher Hinsicht genau mein Pro-
gramm: Praktiken immanent zu kritisieren heißt in letzter Instanz, sie an ihrem
Praxischarakter zu messen. Aus meiner Sicht aber lässt sich der Gersbach’schen
Fassung dieses Programms entgegnen: Das Ökonomische als von uns unausweich-
lich geteilte Lebensform kann gar nicht anders, als unter den Begriff sittlicher Pra-
xis zu fallen: Es verfehlt allerdings gleichzeitig auf charakteristische Weise diesen
Begriff, weil es sich als defizitäre sittliche Praxis erweist. Die Pointe an der Auffas-

448 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


sung von Praxiszusammenhängen als sittlichen ist es gerade, dass man aus ihnen
nicht willentlich herein- oder heraustreten kann. Die Sittlichkeit ist in dem Sinne
›vorgängig‹, dass man in ihr gefangen ist, ob man will oder nicht, und dass selbst
noch deren defizitäre Formen den Charakter der Sittlichkeit tragen. Das meine
ich, wenn ich gegen Ende meines Aufsatzes sage, dass die kapitalistische nicht
etwa keine Lebensform, sondern eine defizitäre, eine als Lebensform defizitäre
Lebensform ist.

Der Unterschied zwischen dieser Behauptung des defizitär sittlichen Charakters
und der Gersbach’schen These, dass es sich hier eben nicht um sittliche Praktiken
handelt, ist auf den ersten Blick unscheinbar. Es handelt sich hier aber nicht um
einen Streit um Worte. Auf dem Spiel steht damit gerade die Frage, ob es einen
Ansatzpunkt für eine immanente Kritik solcher ihren Praxischarakter verfehlen-
den Praktiken gibt, der zum Beispiel darin bestünde, dass sie die sittlichen Voraus-
setzungen und Implikationen verletzen, von denen sie leben. Anders formuliert:
Wo Gersbach davon ausgeht, dass sich »das Privateigentum als ökonomische Pra-
xis (...) dem Begriff sittlicher Praxis entzieht« ([12]), stellt sie die sittliche Praxis
der im Kapitalismus existierenden ökonomischen Praxis als Kriterium abstrakt
gegenüber. In meinem Modell dagegen werden die ›unsittlich‹ gewordenen sittli-
chen Praktiken derart am Kriterium der Sittlichkeit gemessen, dass hier eine sittli-
che Praxis nur defizitär verwirklicht ist. Sofern sie dabei aber nicht einfach etwas
ganz anderes als eben eine sittliche Praxis geworden ist, fällt sie immer noch unter
das Kriterium ebenjener. Sie ›verfehlt‹ in dieser Hinsicht ›ihren Begriff‹ und wird
der von ihr, oder besser: mit ihr selbst gesetzten Problemstellung nicht gerecht. (So
versuche ich in Jaeggi 2014 eben jene Form des normativen Urteils zu fassen, vgl.
hier 182–199.) Das ergibt sich, darauf komme ich im Zusammenhang der Unter-
scheidbarkeit von ökonomischen und nichtökonomischen Praktiken zurück, aus
der materialen Verlaufskette der entsprechenden Problemstellungen.

Lebensformen, Praxistheorie und Gesellschaftstheorie

»Practice turn« und Kritik

Wie Anna Henkel es sehr treffend fasst: Tatsächlich schlage ich einen »practice
turn« (Henkel [2]) für die Bestimmung des Ökonomischen vor, und tatsächlich ist
das eine ›Rekombination‹ verschiedener Einsichten, die sich sowohl in der Sozio-
logie wie auch in der philosophischen Diskussion der letzten Jahrzehnte finden.
Während alle diese Positionen die Vorstellung einer Priorität der ›Praxis‹ teilen,
sind das Verständnis des Praxisbegriffs, aber auch die Konfrontationslinien, also
die Alternativen, gegen die dieser Bezug argumentiert, sehr verschieden: Wittgen-
steinianer, Heideggerianer, Poststrukturalisten, Pragmatisten, um nur einige zu
nennen, verbinden recht unterschiedliche Ziele und Vorstellungen mit dem Einsatz
des Praxisbegriffs. Meine eigene Version des Rückgriffs auf Praktiken lässt sich,
wenn man nach Etikettierungen fragt, als Hegelianisch-pragmatistisch oder auch
als eine gewissermaßen sittlichkeitstheoretische Version von Praxistheorie fassen.

3.

3.1

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 449

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Diese steht in manchen Hinsichten im entscheidenden Gegensatz zu anderen pra-
xistheoretischen Positionen.

Programmatisch bedeutet das, um es kurz zu umreißen, dass der Verweis auf
den Praxischarakter unseres Weltverhältnisses gerade nicht, wie in vielen mit
Wittgenstein assoziierten Ansätzen, ein Hinweis auf das unverfügbar Gegebene,
den unhintergehbaren Charakter unserer primären Weltbezüge sein soll. Der Ver-
weis auf Praxis oder Lebensformen soll nicht bedeuten: »So ist es eben.« Prakti-
ken, wie ich sie auffasse, sind normativ, also mit Geltungsansprüchen versehen.
Sie sind nicht nur Resultat einer sich wiederholenden Einschreibung und bezeich-
nen nicht allein das Gewohnheitsmäßige oder den Routinecharakter unserer
Handlungen, obwohl der Verweis auf Praktiken diesem gleichzeitig Rechnung tra-
gen will. Sie haben Aufgabe, Funktion, Sinn und Rationalität – und eben ein
Telos.

Wenn aber die hier angesprochenen Praktiken in diesem Sinne sittliche Prakti-
ken sind, dann ist meine Theorie der Lebensformen und ihrer Kritik in mancher
Hinsicht eine praxistheoretische ›Übersetzung‹ dessen, was Hegelianer als Sittlich-
keit bezeichnen, Lebensformen sind sittliche Formationen. Und vielleicht befindet
sich genau hier das Scharnier für die »Verbindung von Praxistheorie und Kriti-
scher Theorie«, dem Henkel ([2]) in ihren ausgesprochen instruktiven Überlegun-
gen nachgeht, die aber, wie sie richtig bemerkt, keineswegs selbstverständlich ist.
Das Problem besteht hier nicht nur darin, von der Mikroebene (auf der sich viele
Praxistheorien bewegen) zur Makro- oder jedenfalls Mesoebene zu kommen und
die sozialtheoretischen Einsichten für eine Gesellschaftstheorie zu nutzen (vgl.
Henkel [4]), sondern auch darin, die bei den soziologischen Praxistheorien
deskriptive Einstellung evaluativ zu wenden, also hier eine Basis für Kritik zu
gewinnen. Die von Henkel skizzierte herausfordernde Aufgabe, Praxistheorie und
Gesellschaftstheorie zu verbinden und damit die »Perspektive einer wechselseiti-
gen Durchdringung von Praxistheorie und Kritischer Theorie« ([10]) systematisch
weiter voranzutreiben, ist vollkommen richtig beschrieben und gestellt: Dass ich
sie hier nicht zufriedenstellend entwickeln kann, ist nicht alleine Platzgründen
geschuldet; die nächsten Schritte dieses von Henkel zu Recht angemahnten Pro-
jekts wären die Entwicklung einer materialen Theorie gesellschaftlicher Koopera-
tion und Reproduktion, wie sie mir allenfalls in Umrissen vor Augen steht. Damit
hängt auch zusammen, dass der Lebensformbegriff als ›modularer‹ Begriff
irgendwo zwischen der Mikro- und der Makroebene zu stehen scheint, soll er
doch Phänomene ganz unterschiedlicher Größenordnung fassen können. Mehr
schon kann ich zum Problem der Normativität von Lebensformen sagen und
damit auf zwei weitere kritische Gesichtspunkte antworten.

Lebensformen, die kulturell und historisch geprägten sozialen Gebilde aus Prak-
tiken und Institutionen, in denen Menschen ihr Leben führen, lassen sich, meiner
Auffassung nach, bewerten und kritisieren, weil sie sind, was sie sind: Von Men-
schen gestaltet und gestaltbar, bei allen Momenten von Gewohnheitsbildung und
Unzugänglichkeit dennoch normativ und reflexiv verfasst, sind sie gezeichnet von
Problemstellungen, Krisen und (manchmal) Lern- und Erfahrungsprozessen. Des-
halb ist es auch nicht richtig, wie Martin Kolmar (vgl. [2]) es tut, den Praxischa-

450 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


rakter vollständig mit dem Gewohnheitsmäßigen oder einem blinden Regelfolgen
zu identifizieren. Wir folgen Regeln und vertreten die Normen, die Lebensformen
ausmachen und die keinen erkennbaren Autor haben können, manchmal implizit.
Im Zweifelsfall werden diese aber auch explizit. Sittliche, die sozialen Praktiken
anleitende Normen sind gerade keine bloßen Konventionen (wie Kolmar
annimmt), weil sie auf das gute Funktionieren einer Praxis im Kontext eines Pra-
xiszusammenhangs zielen und deshalb, anders als Konventionen, nicht arbiträr
und up to us sind, sondern in sachlichen Bedingungen ge- und begründet sind
(vgl. dazu Jaeggi 2014: 167–170).

Kurz: Lebensformen sind nicht einfach das unhinterfragbar Gegebene, sie sind
nicht einfach nur ›Tatsachen des Lebens‹, die so sind, wie sie eben sind. Lebensfor-
men erheben Ansprüche – und sie können (an diesen) scheitern. Sie sind dynami-
sche Gebilde, die, mit ebenso normativen wie funktionalen Problemen und Krisen
konfrontiert, auf diese reagieren (müssen). Die implizite Normativität, die dem
Normalverlauf von Praxisvollzügen (darauf verweist Henkel mit Garfinkel)
zugrunde liegt, wird in solchen Fällen eben aufgrund des Problemdrucks und der
Notwendigkeit der Krisenbewältigung explizit.

Auf eine sehr kurze Formel gebracht, lautet daher meine These zu der von Hen-
kel gestellten Frage, wie man eigentlich von der Beobachtung der Praktiken zu
deren Kritik kommt: Lebensformen sind Instanzen von Problemlösungen. Sie
reagieren auf Probleme, die sich (mit) ihnen stellen, und sind bewertbar anhand
der Angemessenheit dieser Reaktion. Ebendas gibt Anlass für Reflexion, Verteidi-
gung und kritische Bewertung. Und natürlich müsste das, hier hat Henkel wiede-
rum recht, dann auch empirisch gezeigt werden können.

Emergenz und evolutionärer Ansatz

Die hier skizzierte Auffassung von Lebensformen und die sich daraus ergebende
Möglichkeit einer Kritik von Lebensformen sollte dann auch eine Antwort auf
Susanne Hahns Skepsis gegenüber der Vereinbarkeit einer »evolutionäre[n] Sicht
auf soziale Ordnungen und [der] Forderung nach Kritik« (Hahn [16]) erlauben.
(Ähnlich macht auch Kolmar (vgl. [9]) einen Widerspruch zwischen der Emer-
genzthese und dem Anspruch auf Kritik aus.) Wären Lebensformen, wie Hahn sie
mit Hayek versteht, emergierende spontane Ordnungen, deren Bestehen sich evo-
lutionär aus ihrer Funktionstüchtigkeit erklärt, dann könnten diese weder dys-
funktional sein noch unter diesem Gesichtspunkt kritisiert werden. Meine These
von Lebensformen als Problemlösungsinstanzen, wobei es sich bei den Problemen
um komplexe Probleme zweiter Ordnung handelt, also um normativ und histo-
risch situierte Probleme, die sich auf der Ebene unserer institutionellen Ressour-
cen zur Lösung von Problemen erster Ordnung ergeben, ist so gefasst, dass sich
mit ihr ein Ineinander von Emergenz und normativer Stellungnahme als konstitu-
tivem Bestandteil dieser Emergenz fassen lassen soll. Der Ausdruck ›Instanzen‹ ist
dabei absichtlich so gewählt, dass es nicht um individuelle Zwecksetzungen gehen
kann und auch nicht um von ausdrücklicher Absicht begleitete Strategien. Gleich-
zeitig aber bilden sich dann soziale Ordnungen nicht einfach so heraus, sondern

3.2

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 451

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


sind stets vermittelt durch die Tätigkeit sozialer Akteure in einem Modus von trial
and error, in dem die normative Bewertung und das normative Selbstverständnis
der von den Akteuren (wenn auch nicht in allen Schritten bewusst) miterzeugten
sozialen Praktiken und Institutionen eine Rolle spielen und in dem in den oben
erwähnten Krisensituationen die implizite Normativität und die impliziten Gel-
tungsansprüche zum Vorschein kommen. Solche Verhältnisse sind nicht nur
gleichzeitig gegeben und gemacht, sie sind auch von einem Ineinander von evolu-
tionärem Verlauf und eingreifender Gestaltung gekennzeichnet. Das liegt, in
einem Schlagwort gesagt, daran, dass es dieser Vorstellung nach im Sozialen keine
reine Funktionalität, sondern stets bereits normativ verfasste Funktionen gibt.
Krisen sind hier immer auch schon normative Krisen, die sich aus den in den
Lebensformen sedimentierten normativen Selbstverständnissen der an einer Praxis
teilnehmenden, diese mitkonstituierenden Akteure und der Verletzung des mit der
Institution verbundenen normativen Verständnisses ergeben. Und während, wenn
man Hayek/Hahn folgt, evolutionär entstandene soziale Ordnungen nicht falsch
und auch noch nicht einmal dysfunktional sein können, bestehen sie doch gerade,
weil sie wirksamer als ihre Alternativen soziale Handlungen koordinieren können.
So gibt es in meinem Bezugssystem gleichzeitig funktionale wie normative Gründe
für die Erosion sozialer Institutionen. Das wiederum liegt unter anderem an der
Vorstellung, dass mit Lebensformen nicht nur Probleme gelöst, sondern auf spezi-
fische Weise auch Ziele gesetzt sind. Entscheidend ist hier wiederum ein kleiner
Unterschied: Nicht Lebensformen selbst, als kollektives Großsubjekt, setzen Ziele
oder lösen Probleme; und es sind auch nicht die einzelnen Individuen, die hier, wie
auch immer koordiniert, Zwecke setzen, Ziele verfolgen und Problemlösungen
anstreben. Die entsprechenden Probleme sind mit ihnen und nicht von ihnen
gesetzt und gelöst. Sie stellen sich nicht am Reißbrett, sondern in und aus einer
Praxis heraus, in der das oben erwähnte Durcheinander von impliziten und expli-
ziten Orientierungen herrscht und in der Problemlösung nicht instrumentell ledig-
lich das strategische Ergreifen des richtigen Mittels zu einem gesetzten Zweck
bedeutet.

Probleme mit dem Telos der Praxis

Vielleicht stellt sich vor dem Hintergrund des jetzt Gesagten auch die Behauptung
klar, dass ökonomische Praktiken ein Telos haben, an der sich Bettina Hollstein,
bei aller Übereinstimmung hinsichtlich der von uns beiden geteilten pragmatisti-
schen Grundausrichtung, stört. Ich finde ihre (mit Hans Joas formulierte) Auffas-
sung der kreativen Handlungsanpassung im Handlungsprozess hier auch ausge-
sprochen instruktiv: Auch in diesem Sinne gibt es eben keine bloßen Gewohnhei-
ten, sondern immer nur Konstellationen, in denen mit mehr oder weniger repetiti-
ven Momenten gearbeitet werden kann, die aber gleichzeitig immer auch in unter-
schiedlichem Ausmaß Kreativität oder (wenn man will) Innovation erfordern.
Diese ist dann weder das unverbunden Neue noch das sich aus Gewohnheit oder
der Logik eines unverfügbaren Prozesses Ergebende – im Dewey’schen Geist kann
man diese situierte Kreativität auch für die Rekonstruktion der Logik historisch-

3.3

452 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


gesellschaftlicher Dynamiken fruchtbar machen. Ich sehe allerdings nicht, warum
diese Einsichten der Idee eines den Praktiken inhärenten Telos widersprechen soll-
ten. Auch die »widerstreitenden Aspirationen« (Hollstein [7]), die Konflikthaftig-
keit und der hier stattfindende Aushandlungsprozess lassen sich, meinem Ver-
ständnis nach, als verschiedene Varianten der Teloserfüllung in den übergreifen-
den Zusammenhang des auf etwas gerichteten Praxiszusammenhangs integrieren.

Das von mir gemeinte Telos der Praktiken, der Umstand, dass sie sich auf etwas
(in der Welt) richten und damit Erfüllungsbedingungen konstituieren, ist gegen-
über dem Austausch einzelner Praktiken in ihnen (z.B. vegetarisch oder nicht
vegetarisch zu essen, um den Hunger zu stillen), sowohl gegen die individuelle
Nicht-Realisierung als auch die Anders-Realisierung ihres Telos durch funktionale
Äquivalente in einem bestimmten Maße indifferent. Als soziokulturelle, histo-
rische Größen verlieren Praxisformen ihr Telos nicht dadurch, dass einzelne Indi-
viduen die Praxisform nicht oder abweichend realisieren, ebenso wenig wie die
Gattung der Dinosaurier ausstirbt, weil einer stirbt. Die Notwendigkeit der krea-
tiven Aushandlung, auf der Hollstein zu Recht besteht, ist in dieser Hinsicht Teil
der Erfüllung von Praktiken und in mancher Hinsicht nicht die Abweichung, son-
dern das Normalgeschehen ihrer Realisierung. Den Umstand wiederum, dass es
andererseits Konflikte nicht nur um die angemessene Realisierung, sondern um
die Bestimmung des Telos der Praktiken selbst geben kann, wird man davon
unterscheiden müssen – er führt direkt zur Frage der Normativität.

Woher nämlich kommen die Normen, an denen eine Praxis sich intern auszu-
richten hätte? Sindermann/Heumann überzeugt die Vorstellung, dass diese »aus
den Praktiken« selbst kommen, nicht. So gehen sie auf die ethischen Hintergrund-
bedingungen ein, vor denen sich noch die einfache Praxis des Kochens eines Eis
versteht. Ich meine mit den internen Normen aber zunächst (und im ersten
Schritt) etwas ganz Einfaches: den Hinweis auf so etwas wie interne Vollzugs- und
Gelingensbedingungen, die sich bereits aus sachlichen Voraussetzungen ergeben
(und dann natürlich höherstufig werden). Wenn man das Ei als Ei behandeln will,
dann sollte man es nicht vorher mit einem Fleischhammer weichklopfen. Das
gehört zu den normativ-funktionalen Vollzugsbedingungen der Praxis des Eierko-
chens (innerhalb derer ja umstritten ist, ob das perfekte Ei drei oder fünf Minuten
gekocht werden soll; weniger umstritten ist die Frage, ob man mit ihm vor dem
Kochen Minigolf spielen sollte).

Nun sagt man aber ja manchmal auch so etwas wie: »Das sind ja gar keine Eier
mehr«, und meint damit das Produkt einer Legebatterie. Und auch das ist ein Ver-
such (ob er gelingt, ist eine andere Frage), das Gutsein des Eis nicht von außen,
sondern intern zu bestimmen.

Die Abgrenzung zwischen ökonomischen und nichtökonomischen Praktiken

Dass die Grenzziehung zwischen dem Ökonomischen und dem Nicht-Ökonomi-
schen nicht einfach ist, wenn man keinen engen Begriff von Wirtschaft in
Anschlag bringen will, bemerken mehrere Kommentatorinnen. Und natürlich ist

4.

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 453

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


das richtig. Wenn mit dem praxistheoretischen Zugriff nicht auf einmal alles Öko-
nomie sein soll: Anhand welcher Kriterien unterscheiden sich ökonomische
soziale Praktiken von anderen sozialen Praktiken? Wovon sprechen wir dann
überhaupt, wenn wir von Ökonomie sprechen? Meine Position läuft (hier nicht
anders als Beschorner) darauf hinaus, dass es sich um eine variable Unterschei-
dung handelt; die Grenzziehung zwischen dem Ökonomischen und dem Nicht-
ökonomischen ist historisch und kulturell bedingt, von der jeweiligen Wirtschafts-
und Lebensform abhängig, dabei und dadurch aber gerade nicht ins individuelle
definitorische Belieben verlagert.

Überdetermination der Praktiken

Nun kommt aber dazu, dass es immer auch eine Perspektivfrage ist, welchem
Ensemble von Praktiken man eine bestimmte Praxis zuordnet und unter welche
Interpretation man sie stellt. Denn Praktiken können mehrfach determiniert sein.
Einkaufen zu gehen kann Teil meiner Freizeitgestaltung sein und meine Kommu-
nikationsbedürfnisse erfüllen; in dieser Hinsicht wäre Einkaufen zusammen mit
dem ›Ausgehen und Rumstehen‹ auf Parties oder der Dinnereinladung Teil des
Praxiszusammenhangs ›Sozialleben‹, das unter dem interpretatorischen Muster
›Freizeit‹ steht. Oder man versteht es als Teil der ökonomischen Einheit ›familiäre
Reproduktion‹ oder weitet das zum größer gefassten ökonomischen Zusammen-
hang aus, in dem das Einkaufen an letzter Stelle eines Praxiszusammenhangs
steht, der bei der Produktion der infrage stehenden Güter und ihren Vorausset-
zungen anfängt. Umgekehrt kann sich in bestimmten Fällen und aus einer
bestimmten Perspektive die Dinnereinladung, die man konventionellerweise dem
Bereich der Freizeitgestaltung zuordnen würde, als Teil des ökonomischen Praxis-
zusammenhangs des sozialen Networking darstellen. Dieselbe Praxis kann also in
unterschiedlichen Fällen unterschiedliche Bedeutung annehmen. Das Telos der
Praxis ist mehrfach determiniert – die Praxis kann also sowohl das Ziel der
Befriedigung von Kontaktbedürfnissen wie auch das Ziel der Stillung von Hunger
haben. Dann gäbe es nicht ökonomische Praktiken und nichtökonomische Prakti-
ken, sondern unterschiedliche Praxiszusammenhänge, die durch ihr jeweiliges
Telos bestimmt sein können. (Mein Einkaufen wäre in dem einen Fall gescheitert,
wenn ich über das interessante Gespräch mit dem Verkäufer vergessen hätte, das
Abendessen einzukaufen, im anderen Fall, wenn ich beim Zusammenraffen der
Waren keine Gelegenheit zum Gespräch gefunden hätte.)

Eine materiale Bestimmung der Ökonomie

Wie genau lässt sich nun das Telos der Ökonomie oder der ökonomischen Prakti-
ken von anderen sozialen Praktiken unterscheiden?

Ich schlage hier, darauf weist Rebecca Gersbach ganz richtig hin, die Richtung
einer materialen Bestimmung des Ökonomischen ein, in der die ›Befriedigung von
Reproduktionsbedürfnissen‹ als Zuständigkeitsbereich ökonomischer Praxiszu-
sammenhänge ausgemacht wird. Das hat tatsächlich den Vorteil, dass sich so
»eine Kontinuität über verschiedene Formen des Wirtschaftens hinweg« (Gers-

4.1

4.2

454 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


bach [10]) ausmachen lässt. Mein Vorschlag wäre nun, dies hinsichtlich der Viel-
falt der historisch sich entwickelnden oder auch parallel existierenden Wirt-
schaftsformen nicht auf diese Weise zu tun, dass hier eine gemeinsame Essenz
oder eine sich überlappende Konstante ausgemacht wird. Wie schon Marx festge-
stellt hat: »Hunger ist Hunger, aber Hunger, der sich durch gekochtes, mit Gabel
und Messer gegeßnes Fleisch befriedigt, ist ein andrer Hunger, als der rohes
Fleisch mit Hilfe von Hand, Nagel und Zahn verschlingt« (Marx, 1983 [1903]:
624). Oder, mit Adornos »Thesen über Bedürfnis« gesagt: »Zur Befriedigung des
konkreten Hungers der Zivilisierten gehört, dass sie etwas zu essen bekommen,
wovor sie sich nicht ekeln« (Adorno 1997 [1942]: 392). Wir brauchen (wie
andere Tiere) Nahrung und Schutz vor Kälte und Witterung, wir reproduzieren
uns und sozialisieren den Nachwuchs – aber wenn wir essen, lieben, wohnen oder
Kinder großziehen, tun wir das immer schon auf eine bestimmte Weise, in Hoch-
häusern, Reihenhäusern oder Höhlen, in Kleinfamilien, Großfamilien oder
polyamourösen Konstellationen, in partriarchischen oder egalitären Verhältnissen
– und das macht den ganzen Unterschied. Das zu reproduzierende ›Leben‹
gewinnt also eine bestimmte soziale Form – und mit ihm die Ökonomie und das,
was als ökonomische Praxis und an ökonomischen Praktiken wichtig wird.

Es ist insofern sicherlich nicht meine Absicht gewesen, wie Beschorner kritisiert,
eine spezifische Formation ökonomischer Praktiken und eine historisch-sozial spe-
zifische Rolle der Ökonomie zur Default-Position zu machen. Meine Bestimmung
mag missverständlich ausgedrückt gewesen sein. Ich schreibe hier: »Fassen wir
den Bereich des Ökonomischen, grob gesagt, als etwas auf, in dem es um die
Befriedigung gesellschaftlicher Reproduktionsbedürfnisse, also der Produktion
und Verteilung von Gütern und Dienstleistungen geht.« Ich starte also mit einem
weiten und vagen Begriff oder einer weiten und vagen Funktionsbeschreibung
ökonomischer Praktiken und beschreibe dann im Folgenden eine spezifische Ver-
sion davon, nämlich diejenige, in Bezug auf die sich sagen lässt: »[D]ann lassen
sich die Elemente, die hier eine Rolle spielen – Eigentum, Markt bzw. Tausch und
Arbeit – leicht als Konfigurationen sozialer Praktiken (...) auffassen.« Eigentum
und Markt wären dann spezifische Gestalten, die die um die Frage der Reproduk-
tion kreisenden Praktiken unter bestimmten Bedingungen und in einer konkreten
gesellschaftlichen Formation angenommen haben, und ich hätte weniger missver-
ständlich von den Elementen, die in unseren (kapitalistischen, bürgerlichen)
Gesellschaften eine Rolle spielen – nämlich spezifisch: Eigentum, Markt, Tausch
und Arbeit – sprechen sollen. Dann wäre klar geworden, dass ich diese nicht für
universelle und überhistorische Elemente des ökonomischen Lebens halte, son-
dern eben für eine spezifische Ausprägung. Mein Akzent sollte an dieser Stelle des
Textes nicht auf einer weiteren Eingrenzung oder systematischen Spezifizierung
des Felds des Ökonomischen liegen, sondern auf der Herausarbeitung des
Umstands, dass auch diese zunächst herausgegriffenen Beispiele einen Praxiszu-
sammenhang darstellen. Dass Institutionen und Praktiken historisch und kulturell
je spezifische Formen annehmen können und angenommen haben, dass also
Markt, Eigentum, Arbeit nicht etwa unveränderliche Grundkonstanten sind,
sollte gerade die Pointe meiner Überlegungen sein bzw. liegt diesen zugrunde, weil

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 455

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


man gerade an dieser Veränderlichkeit sieht, dass es sich um solche Praktiken
handelt. Diese Variation betrifft nicht nur die Frage der unterschiedlichen Ausge-
staltung von Markt bzw. Tausch, Eigentum und Arbeit, sondern bereits die Frage,
ob es diese Institutionen – allen voran: Eigentum und Markt – in einer historisch
bestimmten sozialen Formation überhaupt gibt. Meine einleitende, sehr breite und
grobe Definition des Ökonomischen bzw. des Bereichs ökonomischer Praktiken
sollte also ausdrücklich nicht implizieren, dass das Ökonomische stets auf der
›Standard-Trias des ökonomischen mainstreams‹ (vgl. Beschorner) beruht. Das
›grob gesagt‹ verweist also weniger auf die allgemeine Präsenz genau dieser Insti-
tutionen, sondern auf den Prima- facie-Charakter der Beschreibung, die dennoch
einen sinnvollen Ausgangspunkt darstellt.

Dennoch fragt Thomas Beschorner natürlich zu Recht, ob es, gerade im Inter-
esse der von uns beiden so deutlich geteilten Annahmen, eigentlich eine sinnvolle
Festlegung ist, wenn ich das Ökonomische material als um das Telos der (erwei-
terten) Reproduktion herum organisiert auffasse, wenn es denn stimmt (oder
jedenfalls einiges dafür spricht), dass die meisten der heute uns bestimmenden
ökonomischen Aktivitäten sich nicht (mehr) um die Reproduktion oder um die
Erfüllung menschlicher Bedürfnisse drehen. Wenn das stimmt, dann ließe sich
nicht nur kein Kern des Ökonomischen und kein klares Abgrenzungskriterium,
sondern auch nicht die oben erhoffte »Kontinuität über verschiedene Formen des
Wirtschaftens« ausmachen. (Das gilt aber auch für die formale Bestimmung der
Ökonomie qua einem bestimmten, nutzenmaximierend-ökonomisch-rationalen
Handlungstypus, den Gersbach für die kapitalistische Ökonomie vorschlägt.)

So ist der Versuch der Individuierung der Ökonomie ein Problem, ein Problem
allerdings, das mein Ansatz mit vielen anderen teilt. Meine Strategie, dem zu
begegnen ist, grob skizziert, folgende: Ich greife mir – in diesem Sinne vorläufig
und vage – etwas heraus, von dem man mit einiger Plausibilität sagen wird, dass
es ins ökonomische Feld fällt. Das ist ein Verfahren, das gewissermaßen mitten
aus den existierenden Praktiken, Problemstellungen und Zweckbestimmungen
heraus agiert und dann eine Problementwicklung verfolgt. Die Kontinuität stellt
sich dann als über die Zeit sich entwickelnder Problemlösungsprozess dar.

Zu behaupten, dass die Essenz des Ökonomischen die Erfüllung menschlicher
Bedürfnisse sei, wäre in dieser Hinsicht zu leicht. Wenn ökonomische Praktiken
diejenigen sind, die das Ziel der Erfüllung menschlicher (reproduktiver) Bedürf-
nisse verfolgen, und Praktiken (im Lichte des oben Gesagten) ökonomisch sind in
dem Maße und der Hinsicht, wie sie zur Erfüllung solcher Bedürfnisse beitragen,
ließe sich vom Standpunkt der Bedürfniserfüllung zwar leicht eine Kritik unserer
ökonomischen Praktiken formulieren (wie sie Beschorner auch in Erwägung zu
ziehen scheint). So leicht sollten wir es uns aber nicht machen. Wenn Praktiken
historisch situiert und flexibel sind, dann ist der Umstand, dass sich ihr Gehalt
geändert hat, nicht per se gegen diese zu verwenden.

Das wirft grundsätzliche Fragen auf. Wann ist eine Praxis oder ein Set von
Praktiken noch eine Neuinterpretation und Neufigurierung einer alten Praxis,
wann steht diese in Diskontinuität zu dieser? Und entsprechend: An welcher Pra-

456 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


xis und an welchem ihr inhärenten Telos kann man eine bestehende Praxis messen
und kritisieren?

Mein Vorschlag dazu lautet: Praktiken und Lebensformen, wie sie sich uns in
einer bestimmten historischen Konstellation darstellen, sind nicht einfach nur
variabel; sie stehen in einem historisch sich entwickelnden Problemlösungszusam-
menhang. Wie die Praktiken genau aussehen, die einen bestimmte Problemlö-
sungszusammenhang ausmachen, nimmt in der Geschichte unterschiedliche For-
men an. Dann aber ist die Kontinuität dieser Praktiken nicht durch deren Gleich-
bleiben, sondern durch sich verändernde Problemlösungsketten bestimmt. Nun
ändern sich in solchen Prozessen nicht nur die Mittel zur Lösung gegebener Pro-
bleme. (Nahrung stillt den Hunger, aber das kann, je nachdem, Gerstenbrei oder
Baguette sein.) Es ändern sich auch die Probleme selbst. (Es ist dann nicht nur
Hunger, den ein Reproduktionszusammenhang stillen muss, sondern die Versor-
gung mit Glasfaserkabeln, die gesichert sein muss.)

Nun kann man, wie Beschorner es impliziert, behaupten, dass der Handel mit
Derivaten nicht mehr in Kontinuität mit der Aufgabe gesellschaftlicher Reproduk-
tion steht; dann hätte man entweder gesagt, dass man Ökonomie anders definie-
ren muss, oder man hätte gesagt, dass der wild gewordene Finanzkapitalismus
nicht mehr in Kontinuität zu dem steht, was man Ökonomie genannt hat. Man
beraubt sich dann aber der Möglichkeit, diesen – und hier komme ich noch ein-
mal auf die Immanenz zu sprechen – immanent als Fehlfunktion der Ökonomie
zu kritisieren und die existierende kapitalistische Ausprägung der Ökonomie dar-
aufhin zu befragen, ob sie die mit ihr gesetzte Aufgabe erfüllt. Der nächste Schritt
(oder die andere Option?) ist es dann, das Problem von der Funktions- und Über-
lebensfähigkeit sozialer Formationen als solcher her zu denken. Es muss, so kann
man behaupten, in jeder denkbaren Gesellschaft ein Set von Praktiken geben, das
die materielle Reproduktion sichert. Wenn eine Gesellschaftsformation dazu syste-
matisch nicht in der Lage ist oder mitten im Prozess ein anderes Telos angenom-
men hat, dann ist das, vom Standpunkt dieser sozialen Ordnung aus gesehen,
schlecht. Die Variabilität der Grenze zwischen Ökonomie und Nicht-Ökonomie
führt dann nicht zur Kontingenz und ist nicht gleichbedeutend mit individueller
Verfügung über diese Grenzziehung, die, wie Kolmar nahelegt, lediglich von der
Wahrnehmung des Individuums abhängt und »im Kopf des einzelnen Menschen«
(Kolmar [7]) stattfindet. Diese ist ja Ausdruck des jeweils geltenden Wirtschafts-
systems, von diesem induziert und kollektiv verbindlich gesetzt.

Das Schicksal der Kolonialisierungsthese

Hinter der Frage, was eigentlich das Ökonomische ist und wie es sich vom Nicht-
Ökonomischen unterscheidet, verbirgt sich nun bereits die Frage nach den Mög-
lichkeiten der Kritik bestimmter ökonomischer Verhältnisse.

Wo u.a. Bettina Hollstein, Thomas Beschorner und Matthias Kettner die Eröff-
nung »neuer Denkräume jenseits der Vorstellung, dass man die Lebenswelt vor
dem Eindringen ökonomischer Praktiken bewahren müsse« (Hollstein [12]),

5.

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 457

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


begrüßen, sind doch viele meiner Kritikerinnen besorgt über die Auswirkungen
meines Vorschlags auf die Habermas’sche Kolonialisierungsthese oder genereller
über das Schicksal dessen, was man ›Sphärenkritik‹ des Kapitalismus nennen
kann (zu der neben der Habermas’schen ja auch gesellschaftstheoretisch ganz
anders aufgestellte Positionen der Kommodifizierungskritik wie die von Michael
Walzer, Elisabeth Anderson und viele anderen gehören).

Was wird, so fragt Hartmann, aus dem Modell der Kapitalismuskritik, das sich
an der Kolonialisierung, Infiltration oder Kontaminierung ökonomiefreier Sphä-
ren durch ökonomische Imperative festmacht? Gibt man, gerade als kritische
Theoretikerin, mit diesem Modell nicht eines der überzeugendsten Modelle der
Kritik der kapitalistischen Ökonomie aus der Hand? Der Punkt ist deutlich (und
von mir ja auch deutlich so gemeint): Wenn ökonomische und nichtökonomische
Praktiken auf die Weise miteinander verzahnt sind, wie ich es skizziere, dann gibt
es nicht die eine (gewissermassen in vorkolonialer Unschuld existierende – diese
Metapher schien mir immer schon etwas verfehlt) Sphäre außerhalb der Ökono-
mie, die durch das Ökonomische infiltriert würde. Auch ist das Ökonomische
nicht lediglich in nichtökonomische Voraussetzungen (rechtlicher, sozialer, kultu-
reller Art) eingebettet, sodass man leicht von der motivationalen Austrocknung
eines umgebenden Kontextes oder von so etwas wie dem Verbrauch nichtgenerier-
barer außerökonomischer Ressourcen sprechen könnte.

Die Besorgnis, dass man sich mit dem praxistheoretischen Zugang die Chance
verbauen könnte, die ökonomische Kolonialisierung anderer Sphären zu kritisie-
ren, ist also verständlich. Eine wirklich angemessene Antwort auf diese Frage
bedarf weiten Ausholens und einer längeren Untersuchung. Nur so viel: Einerseits
thematisiert Hartmann hier, neben den chronischen Schwierigkeiten, die die
Gegenüberstellung von System und Lebenswelt mit sich bringt, nicht die Gefahr,
dass man sich umgekehrt mit dem sphärentheoretischen Zugang die Chance ver-
baut, die kapitalistische Kolonialisierung des Ökonomischen zu beschreiben. Das
erste Opfer der kapitalistischen Kolonialisierung ist ja in mancher Hinsicht das
nicht-kapitalistisch Ökonomische (vgl. Ronge 2016). Vor allem aber verbaut man
sich die Chance, die kapitalistisch-ökonomischen Praktiken und Institutionen
anders denn anhand ihrer Resultate zu kritisieren und andere ökonomische Insti-
tutionen und Prinzipien anstatt nur deren Begrenzung zu fordern.

Zweitens aber denke ich, dass die sich auf der Grundlage meiner Überlegungen
andeutende Kritik der Kolonialisierungsthese und der Sphärentheorien nicht den
›Tod‹ (wie Hartmann befürchtet), sondern vor allem eine Transformation dieses
Kritikmodells, das ja intuitiv einige Plausibilität für sich beanspruchen kann,
bedeuten würde.

Wenn der Kern der Kolonialisierungskritik darin besteht, den Erhalt von Berei-
chen und Einstellungen, die nicht ökonomischen Imperativen (der engen Art)
unterliegen, anzumahnen, dann sollte diese Forderung auch in einem praxistheo-
retischen Setting artikulierbar sein. Sie wird dann, auf die einzelnen Praktiken hin
bezogen, kleinteiliger agieren; sie wird aber vor allem nicht mit der Unschuldsver-
mutung operieren und die Sphären essentialisieren. Unterscheidet man zum Bei-
spiel zwischen Praktiken und Praxisformen (vgl. Ronge 2016), lässt sich ja pro-

458 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


blemlos sagen, dass die angestrebte Entkolonialisierung darin besteht, ökonomi-
sche Praktiken aus ursprünglich nicht-ökonomischen Praxisformen zu entfernen
(also etwa: die Praxis des ›Zahlens von Studiengebühren‹ aus der Praxisform ›die
Universität besuchen‹). Man kann dann auch (das betrifft z.B. die Kommodifizie-
rung von Care-Praktiken) neu ausloten, welche traditionell lebensweltlichen Prak-
tiken zumindest for the time being (also solange Anerkennungsverhältnisse sich
auch marktförmig artikulieren) emanzipativer aufgefasst würden, wenn sie als
(Lohn-)Arbeit anerkannt und entlohnt würden. Vor allem aber kann man dann
andere Formen des Tauschs, des ökonomischen Lebens, der wechselseitigen
Befriedigung gesellschaftlicher Bedürfnisse imaginieren, die auf die Transforma-
tion (wie revolutionär oder reformistisch auch immer) und nicht nur auf die
Hegung des kapitalistischen Tigers zielen. Es spricht dann immer noch nichts
dagegen, zum Beispiel Bildung (Hartmanns Beispiel) als ein Bündel von Praktiken
und Institutionen aufzufassen, als dessen Telos eine vermarktlichte oder warenför-
mige Handhabung nicht angemessen ist. Sie ist dann aber nicht die vor- und
außerökonomische und noch nicht einmal eine außerkapitalistische Sphäre per se.

Es wäre ja seltsam – oder in einem schlechten Sinne idealistisch – zu behaupten,
dass Bildung, der Erwerb von Wissen und Fertigkeiten, nichts mit der Sphäre
gesellschaftlicher Arbeit und Reproduktion zu tun hat (um wieder auf den mate-
rialen Gehalt des Ökonomischen zurückzukommen), also der Bewältigung von
Lebensproblemen, die im materialen Sinne auch ökonomischer Natur sind. Das
gilt noch da, wo diese Lebensprobleme nicht unmittelbar materieller Natur sind
und wo Bildung den gesellschaftlichen Reflexionsraum eröffnet, dessen die Gestal-
tung sozialer oder demokratischer Kooperation bedarf. Ist also Bildung grund-
sätzlich mit ökonomischen Fragen verkoppelt und verkoppelbar, dann ist es wei-
terhin noch nicht einmal einsichtig, Bildung (selbst da, wo sie sich von unmittel-
baren Zwecken befreit weiß) von kapitalistischer Ökonomie trennen zu wollen.
Nicht nur die Einführung der Schulpflicht, auch das sich von unmittelbar techni-
scher Umsetzung befreit wissende humanistische Bildungsideal ist nicht einfach
das ›ganz Andere‹ des Kapitalismus, sondern im Zweifelsfall eine von der mit ihm
einhergehenden gesellschaftlichen Arbeitsteilung ermöglichte Begleiterscheinung,
Nebenfolge, Schwester, wenn auch manchmal die tendenziell widerständige und
rebellierende Kraft. »Ohne Schulen kein Kapitalismus«, gibt Hartmann zu. Aber
eben auch: »Ohne Kapitalismus keine Schulen«, jedenfalls keine Schulen dieser
Art. Deshalb taugen diese sicherlich im Ganzen oder gar qua essentiell aufgefasste
Sphäre – übrigens tut gerade Habermas das auch nicht – nicht als Beispiel für
einen außerökonomischen Bereich. Und dennoch kann es richtig sein, gegen die
Vermarktlichung oder Kommodifizierung der Bildung, der Gesundheit oder des
Wohnens anzugehen (oder diese als neoliberale Zerstörung des Sozialen anzu-
prangern, wie Wendy Brown es eindringlich tut). Nur: Was hier zerstört wird, ist
eben nicht schon da, sondern selbst durch das, was es zerstört, mitkonstituiert.
(Wenn es etwas gibt, das man bei Marx und nicht erst von Foucault lernen kann,
dann ist es das, auch wenn der zur Zeit beliebte Focus auf dem Dauercharakter
der ursprünglichen Akkumulation es zu verdecken droht.) Damit will ich, wohlge-
merkt, gerade nicht einer Rückkehr zur in manchen Versionen kritischen Theore-

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 459

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


tisierens beliebten Totalisierungsthese, also der These des notwendigen und syste-
misch bedingten totalen Übergriffs der Ökonomie auf alle Lebensbereiche oder
der totalen Subsumtion, das Wort reden. Meine These ist vielmehr: Hier sind viel-
fältige und wechselseitig sich beeinflussende Dynamiken im Spiel, die sowohl eine
Eigenlogik haben als auch interdependent sind. Man wird hier keinen Bezugs-
punkt ›ganz außerhalb‹ finden und auch nicht so leicht den »Bezugspunkt in nicht
kapitalistisch durchgeformten Normen«, von dem Martin Hartmann, wie viele
andere, glaubt, dass man ihn für den kritischen Standpunkt brauche.

Mein Problem mit der Kolonialisierungsthese und vergleichbaren Thesen ist ihr
Dualismus. Selbst wenn der Kapitalismus Bildung und Schulen geschaffen hat,
weil er sie braucht, selbst wenn eine bestimmte Vorstellung von Bildung emergiert
ist und sich gehalten hat, weil sie auch funktional für manche Aspekte der
Lebensbewältigung in kapitalistisch geprägten Gesellschaften war, dann hat dieser
mit der Bildung gleichzeitig eine Kraft geschaffen, die eine Eigendynamik hat und
gegen ihn steht oder stehen kann und deren Bestandsvoraussetzungen durch kapi-
talistische Verwertungsimperative zerstört wird. (Ähnliche Argumente sind für
familiäre Bindungen, Liebe und Intimität entwickelt worden.) Ich kann das hier
nur andeuten. Aber in dieser Perspektive lässt sich das Widerständige auch ohne
Unschulds- oder Unberührtheitsvermutung und als eine Frage widerständiger Pas-
sungsverhältnisse lokalisieren, die weder rein ›innen‹ noch in einem ›Außen‹ zu
lokalisieren wären. Mit der Überwindung des Dualismus aber entgeht man viel-
leicht auch dem Schwanken zwischen Defätismus und Hoffnung. Der Hinweis auf
das (Hartmann nimmt den Begriff hier selbstkritisch als vielleicht »ein wenig
hochtrabend« zurück) ›Nichtidentische‹ kann hier vielleicht weiterhelfen, sofern
das Nichtidentische bei Adorno ja gerade nicht das substanziell ›ganz Andere‹ ist.
Das ›Andere‹ des Kapitalismus entsteht, weil dieser mehr und anderes produziert,
als für ihn gut sein kann, und weil er mit dem, was er produziert, in Widersprü-
che gerät.

Zur Kritik des Kapitalismus

Ich möchte abschließend auf die alles entscheidende Frage zurückkommen, was
die von mir angedeutete praxistheoretische Weichenstellung für die Frage der Kri-
tik des Kapitalismus oder der Kritik kapitalistischer Wirtschafts- und Gesell-
schaftsformen bedeuten könnte.

Metakritik des Kapitalismus

Was sind die Ressourcen, die sich aus meinen Überlegungen für eine Kritik des
Kapitalismus gewinnen lassen? Fast alle der hier versammelten Kommenta-
tor_innen zeigen sich hinsichtlich des kritischen Ertrags des analytischen Ansatzes
unbefriedigt. Zu Recht! Handelt es sich bei dem, was ich hier in einem ersten
Schritt als ›Metakritik‹ des Kapitalismus eingeführt habe, doch zunächst wirklich
nur um eine Vorstufe, gewissermassen um eine Klärung des Wegs hin zu einer
substanzielleren Kritik. Das ist keinesfalls das »Hauptargument gegen die (libe-

6.

6.1

460 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


rale) kapitalistische Ordnung«, wie u.a. Susanne Hahn ([18]) es in ihrem Kom-
mentar auffasst, sondern vielmehr (mit Tilo Wesche [3] gesagt) eine »notwendige
wenn auch nicht hinreichende Bedingung für Kapitalismuskritik«. Und, wie
Thomas Beschorner zu Recht bemerkt, ist eine soziale Ordnung, die ihren implizi-
ten Ethos nicht verschleiert, im Umkehrschluss nicht deshalb schon richtig. Es ist
die spezifische Falschheit kapitalistisch-ökonomischer Verhältnisse, für die die von
mir kritisierte Verdeckung ein erstes Indiz bildet.

Die Idee ist: Sofern der Kapitalismus (bzw. dessen Verteidiger_innen) sich als
›ethisch neutral‹ und als in seiner ökonomischen Dynamik ›naturwüchsig‹ geriere
(so schon das Marx’sche Problem), gilt es im ersten Schritt, den ideologischen
Schleier dieser Neutralität und der Naturwüchsigkeit (die zum Teil die auch von
Lessenich analysierte Logik der Sachzwänge ist) zu lüften. Erst in einem nächsten
Schritt ließe sich dann über den Gehalt dieses Ethos streiten. Oder sehr banal:
Erst wenn man die sich hier herstellende Ordnung als von Menschen gemacht und
als mit Werten behaftet begreift, die man teilen oder auch bestreiten kann, lässt
sich an dieser sinnvoll und mit Gründen Kritik üben. Naturereignisse oder reine,
nicht-normative Funktionslogiken kann man nicht kritisieren. (Das ist, wenn man
so will, eine Reformulierung des Marx’schen Ausgangspunkts und seines Ver-
suchs, die systemische Eigenlogik zu analysieren und dabei gleichzeitig deren
Gemachtsein zu entziffern.) Dieser erste Schritt ist aus meiner Sicht nötig, selbst
wenn man in einem nächsten Schritt eine andere Strategie der Kritik auswählt als
die, die ich hier vorschlage.

Allerdings gibt es auch hinsichtlich dieses ersten Zugs schon Widerreden.
Geriert sich nämlich ›der‹ Kapitalismus (bzw. seine Verteidiger_innen) tatsäch-

lich als ethisch neutral, wie ich behaupte? Sind hier tatsächlich normative Grund-
lagen verschleiert, oder liegen diese nicht mehr oder weniger offen, wenn auch
manchmal kontrovers, zu Tage? Und, so fragt Kolmar (vgl. [12]), was wäre an
einer solchen Verschleierung so schlimm?

Während viele diesen ersten Schritt mitmachen oder ihn für trivialerweise rich-
tig halten, melden sowohl Martin Hartmann als auch Tilo Wesche und Susanne
Hahn an meiner These vom Schleier der ethischen Neutralität und der Naturali-
sierung Zweifel an. Hayek beispielsweise rechtfertige explizit den Kapitalismus
auf der Grundlage einer Theorie der Freiheit, und der Ordoliberalismus agiere
ganz offen als politisch-rechtliche Ordnungsinstanz und gehe insofern mit der Tat-
sache, dass die liberale Wirtschaftsordnung auf rechtlich-institutionelle Rahmen-
bedingungen angewiesen sei, durchaus offen um, so Susanne Hahn. Auch Martin
Hartmann sagt: »Es stimmt nicht, dass sich die kapitalistischen Praktiken norma-
tiv neutral beschreiben. Denn die Sprache, in die ökonomisches Handeln oft
gekleidet wird, die Sprache der Effizienz, der Rationalität, der Pareto-Optimalität
oder des Gleichgewichts ist natürlich eine normative Sprache« ([13]). Die Frage
ist jetzt, was genau man als normativ und was als neutral auffasst und wer das
tut. Einerseits möchte ich hier nämlich sagen: Das ist genau mein Punkt. Ich
möchte bezweifeln, dass die Sprache der Effizienz und der wirtschaftlichen Ratio-
nalität sich selbst als normative Sprache versteht – und sie als solche aufzudecken
ist gerade Teil des Unternehmens. Und da wo andererseits, wie Hahn ganz richtig

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 461

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


von Hayek sagt, explizit normative und sogar – unter dem Zeichen der Abwehr
des Paternalismus – explizit gesellschaftspolitische Programme vertreten werden,
so betrifft das doch nicht intern die Normen des ökonomischen Handelns selbst,
sondern den Rahmen sowie die Auswirkungen einer bestimmten Weise des Wirt-
schaftens. Also: Nur die Naiven glauben, dass der Markt keine rechtlichen Rah-
menbedingungen brauche. Aber: Diese sind (der Idee nach) dazu da, innerhalb
dieses Rahmens (oder eben der black box) selbstregulierende Prozesse und die
entsprechenden Dynamiken zu ermöglichen. Und für diese bleibt es – man mag
das sinnvoll finden oder nicht – kennzeichnend, dass sie von einer ethischen
Bewertung der hier zu befriedigenden Bedürfnisse absehen und Präferenzen
gerade nicht als solche normativ bewerten. Und es bleibt kennzeichnend, dass
man das, was innerhalb des Rahmens stattfindet, genau dann für gelungen und
effizient hält, wenn es einen Lauf nimmt, in den man seinerseits nicht gestaltend,
inhaltlich, mit Bezug auf beispielsweise sozial gesetzte Ziele, eingreift. Genau das
meine ich hier, wenn ich daran festhalten möchte, dass kapitalistische Wirtschafts-
und Gesellschaftssysteme, bei aller Pluralität ihrer Erscheinungsformen, gerade in
Bezug auf ihre rechtliche, politische und kulturelle Verfasstheit zum Verdecken
ihres normativen Charakters neigen. Und ich möchte auch daran festhalten, dass
es gerade als weltgeschichtliches Novum der vom Kapitalismus ergriffenen Sozial-
ordnungen (wiederum mit aller Vorsicht und aller Einsicht in die ›varieties of
capitalism‹) gelten kann, dass diese nicht nur, wie vielfach festgestellt worden ist,
ihren Herrschaftscharakter unter dem Mantel der freien, gleichen und vertragsför-
migen Beziehungen und der Sachzwanglogik ökonomischer Dynamiken, sondern
auch ihren normativen Charakter durch die Behauptung der liberalen Neutralität
leugnen. Das gilt einerseits (und ich denke auch: immer noch) für das Selbstver-
ständnis nicht weniger Teilnehmer_innen des ökonomischen Mainstreamdiskur-
ses; es gilt andererseits aber auch faktisch und praktisch für die soziale Wirklich-
keit der entsprechenden ökonomischen Formation: Tatsächlich ist ja eine an der
Vewertung statt an der Bedürfnisbefriedigung orientierte Wirtschaftsgesinnung
(siehe Weber) den Inhalten der Güter gegenüber indifferent und muss es auch sein.

Wenn es also, wie auch Tilo Wesche richtig ausführt, verschiedene offen norma-
tive Selbstverständnisse des Kapitalismus bzw. liberale, utilitaristische oder ratio-
nalistische Verteidiger der kapitalistischen Wirtschaftsweise gibt und man diese
auch als normative Einstellungen und Theorien zu kritisieren hat, so ist die Frage
und die Aufgabe, die ich mir hier gestellt habe, wie man das nicht nur als weiteren
Zug im bereits lange andauernden Streit dieser Positionen, sondern in Form einer
immanenten Kritik der mit diesen verbundenen und von diesen geleiteten Praxis-
formen zu betreiben hat.

Gekommen bin ich also nur bis zu dem Meta-Gesichtspunkt der Nichtthemati-
sierung der ethischen oder sittlichen Grundlagen des Kapitalismus. Das sollte nun
ausdrücklich nur ein Zwischenstop auf dem Weg zu dem sein, was ich an anderer
Stelle (vgl. Jaeggi 2011) eine normativ-funktionale Kritik des Kapitalismus als
Lebensform genannt habe.

462 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Abgrenzung von der ethischen Kapitalismuskritik

Wie aber könnte der nächste Schritt aussehen und warum wehre ich mich dage-
gen, diesen direkt in Form einer ethischen Kapitalismuskritik, also auf der Grund-
lage einer substanziellen Ethik zu betreiben, wo doch nahezu alle hier versammel-
ten Kommentatorinnen (u.a. Wesche, Sindermann, Beschorner, Kettner, Hollstein,
Henkel) mich zu mehr »Mut zur Ethik!« (Henkel) aufrufen und den hier angedeu-
teten immanenten Ansatz normativ zu schwach finden?

Warum also will ich, wie Kettner es formuliert (und auch Wesche es kritisiert),
Theorien des guten Lebens vermeiden, die mir doch bei der Gewinnung von kriti-
schen Maßstäben helfen könnten oder sich sogar als unerlässlich herausstellen
könnten? Es ist, wie Kettner (vgl. [10]) richtig vermutet, die Problematik der kul-
turellen Relativität der Vorstellungen guten Lebens, die sich im Feld des Ökono-
mischen schnell in die Problematik der Bestimmbarkeit ›wahrer Bedürfnisse‹ über-
setzt.

Eine substanziell ethische Kritik und eine entsprechend substanzielle Bestim-
mung von Bedürfnissen, anhand derer sich der Kapitalismus kritisieren ließe,
hätte dann folgende Form: Auf der Grundlage einer Bestimmung dessen, was
Menschen zum guten Leben brauchen und welche Bedürfnisse (gesellschaftlich)
erfüllt sein müssen, damit diese die Voraussetzungen für das Führen eines guten
Lebens haben (flourishing), ließe sich dann bestimmen, welche Güter wie produ-
ziert und verteilt werden müssten, um dieses zu gewährleisten. Ich will nicht
behaupten, dass es unmöglich ist, solche Bestimmungen vorzunehmen, und ich
hege großen Respekt vor Theorien, die sich so etwas zutrauen.

Die Gegenargumente sind aber so alt wie offensichtlich: Angesichts der unge-
heuren Plastizität und Veränderbarkeit menschlicher Bedürfnisse, angesichts ihrer
Zeit- und Kulturabhängigkeit (von individuellen Varianzen einmal abgesehen) ist
es schwierig, sich bestimmte Bedürfnisse als einen Fixpunkt menschlichen ›Gedei-
hens‹ vorzustellen. Das Dilemma kehrt immer wieder: Diejenigen Bedürfnisse, die
man unstrittig annehmen kann, sind oft gerade jene, die nicht spezifisch für
menschliche Lebensformen und menschliches Gedeihen sind. Je höherstufig ande-
rerseits Listen von Fähigkeiten und entsprechenden Bedürfnissen werden, desto
offenbarer sind sie umstritten. Ich glaube nicht, dass es in dieser Debatte bereits
ein absehbares Ende gibt. Vielleicht lassen sich formale und nichtsubstanzielle
Theorien der Bedürfnisse entwickeln, die an der Form der Genese von Bedürfnis-
sen und nicht ihrem Inhalt ansetzen (Raymond Geuss hat so etwas früh angedeu-
tet). Ebenso große Sympathien hege ich für Tilo Wesches Versuch einer »robusten
aber nicht essentialistischen« [17] Theorie des Guten. Die Unterschiede zu der
von mir präferierten Position sind hier manchmal hauchdünn und markieren
allenfalls verschiedene Versuche, mit demselben (von uns allen diagnostizierten)
Problem umzugehen.

Immanente Kritik

Kettner hat hier vollkommen recht, wenn er diesen Versuch mit dem Anliegen der
frühen (und auch späteren) Kritischen Theorie identifiziert, die Idee gesellschaftli-

6.2

6.3

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 463

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


cher Lernprozesse (ich sage aus Abneigung gegen die schulische Assoziation mitt-
lerweile lieber ›Erfahrungsprozesse‹) und einen gehaltvollen Begriff gesellschaftli-
cher Rationalität an die Stelle der direkt ethischen Bezugnahme zu setzen, einen
»materialen Vernunftbegriff, der an einem Interesse an Emanzipation ausgerichtet
ist« (Kettner [3]). Und natürlich hat er recht damit, dass dieser ausgebaut werden
muss – fast schon ist es mir peinlich, erneut darauf zu verweisen, dass ich Ansätze
dazu zur Bestimmung der Transformation »von einem weniger vernünftigen zu
einem vernünftigeren Zustand« (ebd.) in meinem Lebensformenbuch, aber auch
in meinen neueren Überlegungen zum Fortschritt versucht habe. Sehr weit sind
wir hier nicht voneinander entfernt, wenn ich diesen anhand der Qualität des
Anreicherungsgeschehens in Bezug auf gesellschaftliche Problemstellungen zu
ergründen versuche.

In Bezug auf die zweite für mich entscheidende Weichenstellung, die Orientie-
rung am Prinzip immanenter Kritik (die andere Kommentatoren aus anderen
Gründen irritiert hat), aber möchte ich widersprechen: Wenn, um noch einmal auf
Beschorners Charakterisierung zurückzukommen, in meinem Ansatz »nicht ein
wohlbegründetes ethisches Prinzip den Ausgangspunkt einer Ethik, sondern die
soziale Praxis mit ihrer stets immanenten Normativität« ([21]) den Ausgangs-
punkt bildet, dann verbinde ich damit die Vorstellung, dass eine starke, und das
bedeutet bei mir: kriseninduzierte Version immanenter Kritik für ihre Immanenz
eben nicht ›den Preis der Kulturrelativität zahlen‹ muss. Immanente Kritik in die-
sem Sinne unterscheidet sich von bloß interner Kritik darin, dass sie ihren Maß-
stab nicht (lediglich) aus den faktisch geteilten Werten einer sozialen Formation
gewinnt. Sie beginnt dort, wo eine bestehende Formation sich als krisenhaft
erweist, und fasst Fuß, wenn auch nicht an einem Platz, der einen Blick ›von nir-
gendwo‹ erlauben würde, wo diese Krisen sich als normative selbstinduzierte Kri-
sen erweisen, die die entsprechende Konstellation heimsuchen – so viel zur Ortho-
doxie der Kritischen Theorie. Ich glaube aber, dass man ebenjenen Gedanken
pragmatistisch und praxistheoretisch rekonstruieren kann.

Der sowohl von Kettner wie auch von Beschorner monierte Gedanke, dass
soziale Ordnungen normativ wie funktional scheitern, spielt dabei eine wichtige
Rolle.

Kettner hat vielleicht (aber nur vielleicht) recht, wenn er sich an der Allgemein-
heit der Aussage stört. Vielleicht gibt es soziale Praxiszusammenhänge, die falsch
sind, aber nicht dysfunktional. Es wäre zu schön, wenn alle barbarischen Systeme
offensichtlich in der Krise wären. Umgekehrt will ich an der Aussage aber festhal-
ten: Funktionale Krisen sind immer auch normativ induziert. Meine These war:
Lebensformen scheitern normativ, und sie scheitern als Lebensformen aufgrund
ihrer normativen Defizienz. Diese normativen Defizite lassen sich jetzt als Schei-
tern an der mit einer Lebensform gesetzten Problemstellung auffassen. Die
Schwierigkeiten, in die Lebensformen geraten können, ihre Krisen und ihr ›Nicht-
funktionieren‹, wären dann immer auch ein normatives (nicht nur funktionales)
Problem; normative Krisen erscheinen, umgekehrt, immer auch als Probleme der
Dysfunktionalität. Lebensformen scheitern als normative Gebilde, und sie schei-
tern umgekehrt durch das Scheitern an ihren normativen Ansprüchen auch als

464 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Lebensformen. Das Scheitern ist also kein ›rohes‹, kein rein faktisches Scheitern,
sondern eines, das mit der Bewertung der Situation zusammenhängt. Dennoch
lässt es sich als faktisches Scheitern einer Problemlösung und als Nichtfunktionie-
ren identifizieren.

Lebensformen sind dann mit wechselnden Veränderungs- und Konfliktdynami-
ken konfrontiert, die als Problemstellungen auf verschiedene Weise bewältigt und
überwunden werden müssen. Der Ausgangspunkt der Beurteilung und Kritik von
Lebensformen, so wie ich sie hier konzipiere, ist also das Problematisch-Werden
von Lebensformen, die möglichen Krisen, in die sie geraten können. Dabei sind
Probleme oder sogar Krisen gewissermaßen der Motor einer Dynamik, die sich
nun als Dynamik betrachten lässt. Aus dieser Dynamik selbst, als Dynamik des
Problemlösungsverlaufs und der Rationalität der Konfrontation mit den entspre-
chenden Krisen und Problemen, lassen sich angesichts der beschriebenen Schwie-
rigkeiten die Kriterien für Kritik entwickeln. Eine gelingende oder angemessene
Lebensform bemisst sich dann am (progressiven oder regressiven) Charakter der
entsprechenden Krisen- oder Problemlösungsprozesse selbst. Das beruht auf einer
einigermaßen gehaltvollen Beschreibung dessen, was sich in dem Prozess der Pro-
blemlösung, also der gesellschaftlichen Entwicklungsdynamik, abspielt. Einem
sich anreichernden Erfahrungsprozess – als Muster des Gelingens – stehen dabei
von Verwerfungen und Erfahrungsblockaden gekennzeichnete regressive Verläufe
gegenüber, bei denen bereits die Problemwahrnehmung systematisch blockiert ist.

Ich setze also eine rekonstruiert geschichtsphilosophische an Stelle der anthro-
pologisch-ethischen Begründung. Und ich behaupte, dass sich gesellschaftliche
Rationalität an der Qualität der in ihr gesetzten Kooperationsverhältnisse und der
hier ermöglichten Lernprozesse fassen lassen muss. Mit so einem Ansatz kauft
man sich (da hat Kettner recht) viele Zusatzprobleme ein. Aber vielleicht ist das
angesichts der Probleme der anderen Positionen den (erneuten) Versuch wert.
Darin bestärkt mich das Umstand, dass sich Lessenichs ›Externalisierungsgesell-
schaft‹ hier tatsächlich nahtlos anschließen lässt: Die Externalisierung von Kosten
und die systematische Blockade gegenüber den Auswirkungen auf angrenzende
soziale Zusammenhänge, die »gesellschaftlich nicht erkannten bzw. anerkannten
Voraussetzungen« und die »Verleugnung sozialer Abhängigkeiten« wie die »Abs-
traktion von der Relationalität gesellschaftlicher Verhältnisse« (Lessenich [12]),
unter denen das kapitalistische Wirtschafts- und Gesellschaftssystem operiert, sind
ja Beispiele für diejenigen Formen von Erfahrungsblockade, anhand derer ich
(negativ) die Kriterien für die defizitäre Sittlichkeit der uns bestimmenden Lebens-
weise zu gewinnen versuche.

Literaturverzeichnis

Adorno, T. W. (1997 [1942]): Thesen über Bedürfnis, in: Gesammelte Schriften in zwanzig
Bänden, Bd. 8: Soziologische Schriften I, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 392–396.

Jaeggi, R. (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.
Kriegler, L. (2018): Sozialontologie der Kooperation, unv. Diss., Humboldt-Universität zu Ber-

lin.

Replik-Replik: Ökonomie als soziale Praxis 465

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442


Marx, K. (1983 [1903]): Einleitung [zur Kritik der Politischen Ökonomie], in: Marx, K./Engels,
F.: Werke, Bd. 13, 615–641.

Ronge, B. (2016): Solidarische Ökonomie als Lebensform. Eine theoretische Skizze, in: Ronge,
B. (Hrsg.): Solidarische Ökonomie als Lebensform. Berliner Akteure des alternativen Wirt-
schaftens im Porträt, Bielefeld: Transcript: 7–25.

466 Rahel Jaeggi

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:22:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

