Rabhel Jaeggi”

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis

Replik auf die Kommentare zum Hauptbeitrag

Vielleicht war es ein bisschen gewagt. Auf die freundliche Einladung der Heraus-
geber der zfwu hin habe ich etwas, das eine >Skizze< zu nennen keine falsche
Bescheidenheit war, in ein weites und komplexes Diskussionsfeld eingebracht, in
das ich als AufSenseiterin und von einem zunichst ganz anders angelegten Projekt
her eintrete.

Fiir mich allerdings hat sich dieses Wagnis mehr als gelohnt: Gezielter, gehalt-
voller und instruktiver hdtte mir vielleicht auf keine andere Weise ein derartiger
Fundus von Anregungen fiir meine Uberlegungen zuginglich werden koénnen. Es
ist also nicht nur — das wird bei solchen Gelegenheiten ja hiufig betont — eine
grofSe Ehre, sondern auch ein wirklich grofses Gliick, dass ich mit meiner kleinen
Skizze zur Okonomie als sozialer Praxis eine derart kompetente Runde von
Autor_innen zu Einspruch, Kritik und Anregungen fiir meine weitere Arbeit habe
herausfordern konnen. Nun stehe ich vor der keineswegs leicht zu bewiltigenden
Aufgabe, auf die von so vielen unterschiedlichen Seiten formulierten Einspriiche
Zu antworten.

War mein Aufschlagtext ein Versuch, ins Gespriach zu kommen, so ist meine
Replik ein Versuch, dieses unter Einbeziehung der durchweg triftigen Einwande —
auch das betone ich nicht aus Griinden der akademischen Konvention — fortzu-
fihren. Ich werde, auf die Gefahr hin, nicht allem und allen gerecht werden zu
konnen,! meine Replik in systematische Fragekomplexe sortieren.

1. Status und Ziel des Projekts

Zunichst mochte ich ein paar Worte zu Status und StofSrichtung meines Textes
sagen, um seine Einordnung zu erleichtern. Diese war, das klingt in einigen Kom-
mentaren an, durch den Umstand erschwert, dass ich zugegebenermaflen die
Landkarte der Diskussion nicht ausreichend skizziert und mich wenig erkennbar
verortet habe. Anders als einige der Kommentare es voraussetzen, war das Ziel
meines Papiers ein vergleichsweise bescheidenes. Wie Martin Hartmann richtig
feststellt, handelt es sich eher um ein »Propadeutikum« fiir eine mogliche Kapita-
lismuskritik denn um eine solche selbst. Es handelt sich auch nicht um eine neue

* Prof. Dr. Rahel Jaeggi, Institut fiir Philosophie/Humboldt-Universitit zu Berlin, Unter
den Linden 6, D-10099 Berlin, Tel.: +49-(0)30-20932824, E-Mail: rahel.jaeggi@staff.hu-
berlin.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Philoso-
phische Ethik, Anthropologie, Sozialontologie.

1 Fir hilfreiche Hinweise zu dieser Replik danke ich Bastian Ronge und Lukas Kriegler.

zfwu 19/3 (2018), 442-466, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-3-442

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 443

(kritische) Theorie der Okonomie, sondern um den Hinweis auf die Konsequen-
zen, die sich aus einem bestimmten, von mir mit Horkheimer als >eng« bezeichne-
ten Verstindnis von Okonomie ergeben, und den Vorschlag, diesbeziiglich eine
andere Weichenstellung vorzunehmen.

Meine These, dass ein »weiter Begriff der Okonomie«, obwohl von Horkheimer
gegen den Okonomismusvorwurf eingebracht, in mancher Hinsicht ein Desiderat
geblieben ist und dass dieser Umstand die Gefahr in sich birgt, von einem Bild des
Okonomischen gefangen zu sein, das in gewisser Hinsicht dem Mainstream-Ver-
stindnis des Okonomischen auf den Leim geht, ist dabei gegeniiber der Tradition
der Kritischen Theorie nicht tbermifig kritisch gemeint. Insofern ist es nur
bedingt richtig, wenn Martin Kolmar die zwei Ziele meines Aufsatzes als Kritik
an der Kritischen Theorie einerseits, am Kapitalismus andererseits beschreibt. Es
ist vielmehr (wie Matthias Kettner es auffasst) der Versuch der Einlosung eines
»alten Desiderats der Kritischen Theorie« (Kettner [1]) mit dem Mittel einer pra-
xistheoretischen Rekonstruktion. Man kann es >solidarische Kritik< nennen.

Mein Text hat also zunichst einen viel geringeren Erkliarungsanspruch, als viele
der Kommentator_innen kulanterweise annehmen. Er nimmt seinen Ausgangs-
punkt von einer Paradoxie innerhalb der Kritischen Theorie, die Stephan Lesse-
nich ganz richtig mit >gleichzeitig zu weit und zu eng< beschreibt. Lessenich ord-
net, was dies betrifft, das Verhiltnis zwischen der ersten und der zweiten Genera-
tion der Kritischen Theorie neu, weil es unter diesem Gesichtspunkt so aussieht,
als ob die vielfach als Abkehr von der Kapitalismuskritik gescholtene Haber-
mas’sche Wende zur Integration der Systemtheorie in eine zweistufige Gesell-
schaftstheorie in dieser einen Hinsicht genau dem Weg folgt, der mit der Verding-
lichungskritik der alteren, viel radikaler auf die Abschaffung des Kapitalismus zie-
lenden Kritischen Theorie bereits angelegt war. Und ich gehe der Frage nach, was
eigentlich genau man hier unter >eng< und >weit< verstehen konnte. Worauf ich
damit jenseits der Abarbeitung von internen Differenzen innerhalb der Frankfur-
ter Schule, die sicherlich nicht fiir jeden von Interesse sind, hinweise, ist die Pro-
blematik, dass auch kritische Perspektiven in Gefahr geraten, der Neoklassik
gewissermafSen das deskriptive Feld zu tberlassen. Der Rekurs auf die Kritische
Theorie hier ist nicht zufillig, nicht nur, weil ich mich selbst als Teil dieses weit-
laufigen Diskussionszusammenhangs auffasse, sondern auch weil ich, da hat
Susanne Hahn (vgl. [1]) recht, nach dem Verstindnis von Okonomie vor dem
Hintergrund des Interesses an den Bedingungen und Moglichkeiten einer Kritik
unserer Wirtschafts- und Gesellschaftsform frage. Vielleicht ist es, angesichts der
in der Philosophie andauernden Kontroverse um das Verhiltnis von Beschreibung
und Bewertung, facts and values, nicht tberflissig, darauf hinzuweisen, dass sich
die Weichen fiir eine immanente Kritik des Kapitalismus und der kapitalistischen
Okonomie nur auf der Grundlage der Thematisierung beider Dimensionen und
der Annahme eines Zusammenhangs von Analyse und Kritik stellen lassen. Diese
Position muss man natiirlich nicht teilen — und Susanne Hahn tut das offensicht-
lich auch nicht —, aber ich fiirchte, dass hier nicht der Ort ist, um diese Grund-
satzdebatte neu aufzurollen.

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

444 Rahel Jaeggi

Dass die Bausteine fiir eine Kritik der neoklassischen Orthodoxie, wie Lessenich
und andere anmerken, in der Soziologie und Wirtschaftssoziologie, angefangen
mit Weber, Durkheim und Polanyi, schon lingst entwickelt sind, dass ich also mit
meiner Behauptung, dass die Okonomie kulturell und die Wirtschaft eine norma-
tive Sphire ist, in guter Gesellschaft bin, ist ja klar. Selbst aber, wenn dieser
Zusammenhang langst geteiltes Wissen der soziologischen Diskussion ist, lasst
sich nicht leugnen, dass dies in den Mainstream-Theorien der Okonomie keines-
wegs der Fall ist. Jedenfalls sind hier nicht alle denkbaren Tiiren schon so offen,
wie Lessenich es annimmt. Auch im Kontext der philosophischen Diskussion, in
der ich mich ja bewege, scheinen mir die normativen Einsichten und das kritische
Potential dieser Positionen noch nicht vollstindig erschlossen zu sein — und auch
nicht so leicht zu erschliefen. In der politischen Philosophie herrschen noch
immer Theorien der Gerechtigkeit vor, deren Focus auf die Umverteilung existie-
render Giiter und Ressourcen die qualitative Thematisierung der Okonomie selbst
nicht benotigt — das entspricht dem Vorgehen, das ich als >black box«-Ansatz
bezeichnet habe. Die Selbstverstindlichkeit der von Lessenich referierten Annah-
men ist also sehr fachspezifisch, und die Verbindungen sind, vor allem da, wo sich
eine normative politische Philosophie immer mehr von der Soziologie und Sozial-
theorie entfernt hat, immer prekir. Dass umgekehrt in der Sozialphilosophie und
im Kontext der neueren Kritischen Theorie, das haben mehrere der Kommenta-
tor_innen angemerkt, ein solches Projekt vor allem von Axel Honneth verfolgt
wird, ist richtig. Von dessen Position unterscheide ich mich vermutlich vor allem
durch den Ort an dem die Normativitit ins Spiel kommt, den >Sitz¢, den diese in
meinem Konzept in den Praktiken und ihren Vollzugsbedingungen hat. (Ob ich
meine Position deshalb direkt in der Auseinandersetzung mit seinem Ansatz hatte
entwickeln sollen, wie Kettner (vgl. [6]) es vorschldgt, ist nicht zuletzt eine Stil-
frage.)

Wie dem auch sei: Entscheidend ist naturlich, welchen Beitrag mein Vorschlag
in der bereits bestehenden Konstellation leisten kann und ob die spezifische Kom-
bination von Praxistheorie und der Einsicht in die gesellschaftlich-kulturelle Ein-
bettung der Okonomie, der Vorschlag also, »Praktiken« als Basismodul der sozia-
len wie der okonomischen Ordnung zu verstehen, einen sinnvollen Unterschied
macht.

Hier liegen die Unterschiede und das Spezifikum des Ansatzes wohl in der
grundbegrifflichen Weichenstellung, die nicht nur auf die Einbettung 6konomi-
schen Handelns in andere soziale und kulturelle Orientierungen aufmerksam
macht, sondern explizit alle diese als soziale Praktiken mit je unterschiedlicher
Ausrichtung und in spezifischen Konstellationen stehend auffasst. Das ist dhnlich,
aber nicht identisch mit dem Bild von der Ein- und Entbettung des Marktes, wie
es Polanyi zeichnet, oder mit der Vorstellung von vor- oder aufSerokonomischen
Voraussetzungen der Okonomie. (Um bei Polanyi zu bleiben, der fiir mich natiir-
lich sehr wichtig ist: Der Versuch, reine Markte herzustellen, zerstort nicht nur die
Gesellschaft, sondern eben auch eine verniinftige Okonomie.)

Die Unterschiede zu anderen normativen Betrachtungen des 6konomischen
Geschehens betreffen wohl vor allem den >Sitz< der Normativitit im gesamten

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 445

Bild: Es geht mir hier nicht nur um die Einbettung 6konomischer Entscheidungen
in eine normative Sphire, sondern um ein Verstindnis dieser Normativitit als eine
den Praktiken inhdrente. Das unterscheidet meine Perspektive von denjenigen
Okonomen, die die Orientierung der Marktteilnehmer_innen an Normen (vor
allem auf dem Weg der Untersuchung uneigenniitzigen Verhaltens) zwar mehr
und mehr einzubeziehen versuchen, diese aber als externe Regeln auffassen, die
die eigentlichen, marktformigen Interaktionen begrenzen.? Und es unterscheidet
sie von den Ansitzen einer Wirtschaftsethik, wie sie beispielsweise Peter Ulrich
entwickelt hat, an dem mich zu orientieren mir Matthias Kettner empfiehlt. Wie
demgegentiber Thomas Beschorner (um hier einmal einen Kommentar gegen den
anderen auszuspielen) bemerkt, wiirde »eine immanente Kritik (...) anders verfah-
ren, indem sie >von Innenc< her arbeitet, nicht transzendental-philosophisch, nicht
transzendental-pragmatisch, sondern pragmatisch, ggf. auch pragmatisch-tran-
szendierend, wenn man das so sagen kann. Hier bildet nicht ein wohlbegriindetes
ethisches Prinzip den Ausgangspunkt einer Ethik, sondern die soziale Praxis mit
ihrer stets immanenten Normativitit« ([21]).

Ein wirklich bereicherndes Resultat des vorliegenden Austauschs sind die weit-
gehenden Uberschneidungen, die sich fiir mich mit dem wirtschaftskulturalisti-
schen Ansatz Beschorners, Kettners und den entsprechenden Forschungszusam-
menhingen ergeben. Mit diesem eint mich nicht nur die Uberzeugung, dass man
die Vorstellung einer normfreien Wirtschaft, der die normativ durchtrinkte
Lebenswelt gegentibersteht, praxistheoretisch kritisieren muss, sondern auch die
nicht primir kantianische Ausrichtung des Projekts.

Mein Vorstofs kommt allerdings, das muss man sich klarmachen, gewisserma-
Ben von der anderen Seite des Tunnels her. Habe ich in meinem Buch »Kritik von
Lebensformen« (Jaeggi 2014) auf der Grundlage eines praxistheoretisch und
pragmatistisch gewendeten Hegelianismus (wenn man so will) gegen die liberale
Vorstellung von ethischer Neutralitit oder >Enthaltsamkeit< gegentiber dem quali-
tativen Gehalt von Lebensformen argumentiert und vorgeschlagen, die black box
der hier eingekesselten evaluativen Orientierungen zuganglich zu machen, so sind
meine Uberlegungen zu konomischen Praktiken gewissermafSen eine Ausweitung
des Terrains, eine Ubertragung auf den ékonomischen Bereich, in dem sich die
Uberlegungen Beschorners, Kettners und anderer schon lange bewegen. Dass
allerdings meine Ubertragung nicht ohne Grundlage in meinem vorausgehenden
philosophischen Projekt ist, ergibt sich aus dem Umstand, dass ich in der »Kritik
von Lebensformen« explizit bereits den Praxiszusammenhang einer Lebensform
auch auf die materiellen Dimensionen und 6konomischen Praktiken dieser
Lebensformen beziehe. Damit habe ich, wenn man so will, eine ebenso kulturalis-
tische Interpretation des Materialismus wie umgekehrt eine materialistische Inter-
pretation dessen, was man >Kultur< nennen kann, geben wollen.

2 Zu einer Auseinandersetzung mit diesen Ansitzen siehe jetzt Lukas Kriegler, Sozialonto-
logie der Kooperation, unveroffentl. Dissertation, Berlin 2018.

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

446 Rahel Jaeggi

2. Praxis

Da der Praxisbegriff und der Begriff der Lebensform in mancher Hinsicht im Zen-
trum der Kontroverse stehen, mochte ich zunichst auf einige Missverstandnisse
hinsichtlich meines Ansatzes, aber auch auf bestehende Probleme eingehen, bevor
ich zur Frage der Kritik tbergehe.

2.1 Praxis und Handlung

Zunichst eine kurze Antwort auf die ersten drei Nachfragen von Susanne Hahn
beziiglich des Konzepts von Praktiken. Was unterscheidet Praktiken von Hand-
lungen?, fragt Hahn. Nun, nicht alle Handlungen sind Praktiken, aber umgekehrt
sind Praktiken typischerweise komplexe Tatigkeiten und dabei Abfolgen von
mehreren Handlungen, selbst da wo es sich um ein vergleichsweise beschrianktes
Spektrum von solchen handelt. Das Bedienen der Stechuhr umfasst klarerweise
mehrere, wenn auch nicht ausufernd viele, Handlungen (wie zum Beispiel: >sich in
die Schlange stellen<, >in der Tasche nach der Stechkarte kramen, >die Karte in
den dafir vorgesehenen Schlitz einfithrens, >tiberpriifen, ob das Piepssignal den
Erfolg der Prozedur bestitigt<) und ist, wie das Bezahlen im Supermarkt oder das
Versteckspielen, als sozial konstituierte und interpretierte eine Praxis, die im Kon-
text mit anderen Praktiken steht und ein gewohnheitsmafSiges Element enthilt.
Eine Praxis ist aber nicht nur keine einzelne, sondern, wichtiger noch, niemals
eine einmalige Handlung. Zu einer Praxis wird, das mag die zweite Frage beant-
worten, eine Abfolge von Handlungen tatsichlich nur dann, wenn diese wieder-
holt und gewohnheitsmifSig ausgefithrt werden und sich in ihnen ein Muster
erkennen lasst (vgl. Jaeggi 2014: 96).

Hahns dritte Frage, ob es auch nichtsoziale Praktiken gibt, kann ich mit einem
klaren Nein beantworten. Das >sozial< im Ausdruck >soziale Praktiken« ist redun-
dant. Ich unterscheide hier soziale Praktiken von kooperativen Praktiken. Wie ich
im vorliegenden Text betone: >Sozial« sind diese Praktiken nicht etwa, weil sie not-
wendig auf zwischenmenschliche Verhiltnisse oder die Koordination sozialer
Beziehungen gerichtet wiren, sondern weil sie nur vor dem Hintergrund eines
sozial gepriagten Bedeutungshorizonts existieren und verstanden werden konnen
(vgl. dazu ausfihrlicher Jaeggi 2014: 97). Alle Praktiken sind >sozials, sofern sie
nur vor dem Hintergrund sozial konstituierter Bedeutungsraume existieren und
verstanden werden konnen, nur manche davon betreffen im engeren Sinne koope-
rative — oder genauer: kooperative und koordiniert kooperative — Tatigkeiten.
Nicht erst das gemeinsame FufSballspielen, auch das (Alleine-)Kochen oder Ein-
kaufengehen — oder Hahns Krauterhacken — kann in diesem Sinne eine soziale
Praxis sein.

Welches die Kriterien fur das Bestehen einer sozialen Praxis sind (Hahns funfte
Frage) mag sich so aus den ersten drei Antworten erschlieffen. Auf die Unter-
scheidbarkeit von 6konomischen und anderen sozialen Praktiken gehe ich unten
ein.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 447

2.2 Sittliche Praktiken

Was den Sittlichkeitscharakter sozialer Praktiken angeht, bin ich mit Rebekka
Gersbach einig und uneinig. Einig darin, dass Praktiken eine sittlich gefasste Nor-
mativitit besitzen — ja ich wiirde sogar das eigentliche Spezifikum meiner Art von
Praxisbegriff darin ausmachen, dass hier Praxis sittliche Praxis ist und Lebensfor-
men entsprechend Formationen dessen sind, was Hegel Sittlichkeit genannt hat.
Dass es mir fern liegt, die hier zusammengestellten Dimensionen des Praxisbe-
griffs in einem >Listenbegriff< von Praktiken als unverbundene Charakteristika
aufzufassen, wird vielleicht nur im grofleren Zusammenhang meines Buches klar
und muss durch die komprimierte Darstellungsform des Aufsatzes entstanden
sein, was mir natiirlich leid tut. Die »stiarkere Verkniipfung des Normativen und
des Sozialen«, die Gersbach einfordert ([6]), wird genau dort herausgearbeitet, wo
es im dritten Kapitel meines Buches um die Frage geht, durch welche Art von
Normen denn Lebensformen, wie ich behaupte, »normativ konstituiert« sein sol-
len. Die mit einigem Aufwand betriebene Antwort ist dann aber genau die, die
Gersbach fiir einen engen (gegeniiber meinem angeblich weiten) Begriff von Pra-
xis in Anschlag bringt: Die in Lebensformen wirkenden, diese konstituierenden
Normen sind ssittliche Normen< und die Praktiken entsprechend sittlich verfasste
Praktiken. Sie sind damit sehr deutlich normativ durchwirkte Praktiken, die nicht
nur geteilt werden, sondern die von Gersbach eingeforderte »koordinierende
Funktion« haben. (Vgl. zur Frage der Normativitat Kapitel 3, 142-200, meines
Buches »Kritik von Lebensformen«.) Die eigentliche Anstrengung liegt dann
darin, den Charakter dieser sittlichen Normen als sethisch-funktional< zu bestim-
men; darauf komme ich unten zuriick. (»Zusammengefasst lassen sich sittliche
Normen dann also als ethisch-funktionale Normen auffassen, die als Vollzugsbe-
dingungen von Praxiszusammenhingen in Lebensformen wirken.« (Jaeggi 2014:
177)) Hier liegt dann auch der wirkliche Unterschied unserer beiden Positionen,
die Frage, in der wir uns offenbar uneins sind. Auch nach meinem Verstindnis
liegt das spezifisch Sittliche sozialer Praktiken und Praxiszusammenhinge gerade
darin, dass — so entwickle ich in einer Auseinandersetzung mit von Wrights Modi
der Normativitit — sich die Geltungsanspriiche einer Praxis nicht so einfach
zuriickweisen lassen und entsprechend nicht nur hypothetisch fir den Fall gelten,
dass ich mich - wie die Teilnehmerinnen eines Spiels — als Teilnehmerin eines Pra-
xiszusammenhangs verstehen will. Sittliche Normen und die durch diese konstitu-
ierten Praktiken und Praxiszusammenhinge entwickeln einen normativen Druck,
der zur Teilnahme an ebendiesen Praxiszusammenhingen notigt. Allerdings sind
damit die Geltungsanspriiche nicht wie in Gersbachs kantianisierender Adaption
sunbedingt« im Kantischen kategorischen Sinn, sondern im Sinne eines >Systems
hypothetischer Imperative< (man vergebe mir die Philosophen-Kiirzel) auf den
Problemlosungszusammenhang einer Lebensform bezogen. Die >Allgemeinheit«
der Praktiken ergibt sich hier also nicht als kategorische Forderung der prakti-
schen Vernunft und auch nicht als kategorische Forderung aufeinander bezogener
Individuen, sondern eher bottom up aus den Verflechtungen dieser Zusammen-
hiange. Auch damit ist ein weites Terrain eroffnet, auf dem wir nicht schnell Einig-

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

448 Rahel Jaeggi

keit erzielen werden. Fur die hier vorliegende Diskussion sind allerdings die Kon-
sequenzen interessant, die sich fir das Verhiltnis von sittlichen und nichtsittlichen
Praktiken und weiter dann fiir die von Gersbach skizzierte Moglichkeit, das Oko-
nomische als nicht-sittliche Praxis zu kritisieren, ergeben. Ich mochte es, vielleicht
etwas uberpointiert, so formulieren: Gersbach zielt auf moralische Allgemeinheit
und untergribt damit letztendlich den von ihr selbst eingeforderten basal sozialen
Charakter der sittlichen Praktiken. Das Soziale ist hier eben nicht (mit Hegel)
gewachsene Sittlichkeit, verstanden als ein vorgingiges Verhiltnis, aus dem sich
die Anspriiche der Individuen aneinander erst entwickeln, sondern es stellt sich
(ich hoffe, ich verstehe Gersbach hier nicht falsch) als Verhiltnis dar, das dann
und darin besteht, wenn Individuen einander wechselseitig ihre Anspriiche garan-
tieren. Es ist sprechend, wenn Gersbach diese Bereitschaft so bestimmt, »dass ich
in der Verwirklichung der Praxis anerkenne, dass es andere Praxisteilnehmerinnen
gibt, d.h., dass ich mich in der Verwirklichung der Praxis so bestimme, dass Raum
bleibt fiir andere, um dieselbe Praxis zu verwirklichen« ([6]). Es handelt sich, so
wird hier deutlich, um ein letztendlich individualistisches Verstindnis der Konsti-
tution und Bedeutung des Sozialen. Und wihrend sich iiber Sinn und Unsinn der
dahinterliegenden Sozialontologie (und der entsprechenden Moraltheorie) streiten
lasst, scheint es mir dennoch deutlich, dass Gersbach mit ihrem >eng gefasstenc
Praxisbegriff in die Gefahr gerit, die spezifische Pointe des Begriffs zu verfehlen,
dass (sittliche) Praktiken nicht etwas sind, das durch die Zwecksetzungen von erst
durch diese in Beziehung tretenden Individuen entsteht, sondern eine fundamen-
tale Bezogenheit anzeigen. (Das ist ein Voluntarismus, der gerade bei der Analyse
okonomischer Praktiken fehlzugehen droht. Die 6konomische Praxisform >Lohn-
arbeit leisten< fragt ja herzlich wenig danach, ob ich daran teilnehmen will oder
nicht.) Habe ich also in diesem Sinne die Ausarbeitung eines (mit Gersbach)
sengens, oder vielleicht besser: spezifischeren Praxisbegriffs mindestens intendiert
— wenn auch vielleicht ohne Erfolg — so unterscheiden wir uns in der Bestimmung
dessen, was dessen Sittlichkeitscharakter eigentlich ausmacht.

Eine Differenz (oder vielleicht auch nur eine Akzentverschiebung) ergibt sich
daraus fir den Status des Praxisbegriffs. Indem Gersbach >blofSe« Praktiken (Prak-
tiken im weiten Sinn des Praxisverstindnisses) von ssittlichen« Praktiken (Prakti-
ken im engen Sinn) unterscheidet, will sie die sittlichen Praktiken gegentiber den
anderen normativ qualifizieren und aus dieser Unterscheidung den Schlussel zur
Moglichkeit der Kritik kapitalistischer 6konomischer Verhiltnisse entwickeln:
»Das Okonomische fillt nicht unter den Begriff sittlicher Praxis« ([11]), behaup-
tet sie, und ein kritisches Kriterium ergdbe sich dann genau daraus, dass sich die
okonomischen Praktiken (im Kapitalismus) als blofle Praktiken den Anforderun-
gen sittlicher Praxis entziehen. Nun, das ist in mancher Hinsicht genau mein Pro-
gramm: Praktiken immanent zu kritisieren heifSt in letzter Instanz, sie an ihrem
Praxischarakter zu messen. Aus meiner Sicht aber ldsst sich der Gersbach’schen
Fassung dieses Programms entgegnen: Das Okonomische als von uns unausweich-
lich geteilte Lebensform kann gar nicht anders, als unter den Begriff sittlicher Pra-
xis zu fallen: Es verfehlt allerdings gleichzeitig auf charakteristische Weise diesen
Begriff, weil es sich als defizitire sittliche Praxis erweist. Die Pointe an der Auffas-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 449

sung von Praxiszusammenhingen als sittlichen ist es gerade, dass man aus ihnen
nicht willentlich herein- oder heraustreten kann. Die Sittlichkeit ist in dem Sinne
svorgingig¢, dass man in ihr gefangen ist, ob man will oder nicht, und dass selbst
noch deren defizitire Formen den Charakter der Sittlichkeit tragen. Das meine
ich, wenn ich gegen Ende meines Aufsatzes sage, dass die kapitalistische nicht
etwa keine Lebensform, sondern eine defizitire, eine als Lebensform defizitire
Lebensform ist.

Der Unterschied zwischen dieser Behauptung des defizitar sittlichen Charakters
und der Gersbach’schen These, dass es sich hier eben nicht um sittliche Praktiken
handelt, ist auf den ersten Blick unscheinbar. Es handelt sich hier aber nicht um
einen Streit um Worte. Auf dem Spiel steht damit gerade die Frage, ob es einen
Ansatzpunkt fiir eine immanente Kritik solcher ihren Praxischarakter verfehlen-
den Praktiken gibt, der zum Beispiel darin bestiinde, dass sie die sittlichen Voraus-
setzungen und Implikationen verletzen, von denen sie leben. Anders formuliert:
Wo Gersbach davon ausgeht, dass sich »das Privateigentum als 6konomische Pra-
xis (...) dem Begriff sittlicher Praxis entzieht« ([12]), stellt sie die sittliche Praxis
der im Kapitalismus existierenden 6konomischen Praxis als Kriterium abstrakt
gegeniiber. In meinem Modell dagegen werden die >unsittlich« gewordenen sittli-
chen Praktiken derart am Kriterium der Sittlichkeit gemessen, dass hier eine sittli-
che Praxis nur defizitiar verwirklicht ist. Sofern sie dabei aber nicht einfach etwas
ganz anderes als eben eine sittliche Praxis geworden ist, fillt sie immer noch unter
das Kriterium ebenjener. Sie >verfehlt< in dieser Hinsicht >ihren Begriff< und wird
der von ihr, oder besser: mit ihr selbst gesetzten Problemstellung nicht gerecht. (So
versuche ich in Jaeggi 2014 eben jene Form des normativen Urteils zu fassen, vgl.
hier 182-199.) Das ergibt sich, darauf komme ich im Zusammenhang der Unter-
scheidbarkeit von okonomischen und nichtokonomischen Praktiken zuriick, aus
der materialen Verlaufskette der entsprechenden Problemstellungen.

3. Lebensformen, Praxistheorie und Gesellschaftstheorie

3.1 »Practice turn« und Kritik

Wie Anna Henkel es sehr treffend fasst: Tatsiachlich schlage ich einen »practice
turn« (Henkel [2]) fiir die Bestimmung des Okonomischen vor, und tatsichlich ist
das eine >Rekombination« verschiedener Einsichten, die sich sowohl in der Sozio-
logie wie auch in der philosophischen Diskussion der letzten Jahrzehnte finden.
Wahrend alle diese Positionen die Vorstellung einer Prioritit der >Praxis« teilen,
sind das Verstandnis des Praxisbegriffs, aber auch die Konfrontationslinien, also
die Alternativen, gegen die dieser Bezug argumentiert, sehr verschieden: Wittgen-
steinianer, Heideggerianer, Poststrukturalisten, Pragmatisten, um nur einige zu
nennen, verbinden recht unterschiedliche Ziele und Vorstellungen mit dem Einsatz
des Praxisbegriffs. Meine eigene Version des Riuckgriffs auf Praktiken lasst sich,
wenn man nach Etikettierungen fragt, als Hegelianisch-pragmatistisch oder auch
als eine gewissermafSen sittlichkeitstheoretische Version von Praxistheorie fassen.

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

450 Rahel Jaeggi

Diese steht in manchen Hinsichten im entscheidenden Gegensatz zu anderen pra-
xistheoretischen Positionen.

Programmatisch bedeutet das, um es kurz zu umreifSen, dass der Verweis auf
den Praxischarakter unseres Weltverhiltnisses gerade nicht, wie in vielen mit
Wittgenstein assoziierten Ansitzen, ein Hinweis auf das unverfiigbar Gegebene,
den unhintergehbaren Charakter unserer primaren Weltbeziige sein soll. Der Ver-
weis auf Praxis oder Lebensformen soll nicht bedeuten: »So ist es eben.« Prakti-
ken, wie ich sie auffasse, sind normativ, also mit Geltungsanspriichen versehen.
Sie sind nicht nur Resultat einer sich wiederholenden Einschreibung und bezeich-
nen nicht allein das Gewohnheitsmiflige oder den Routinecharakter unserer
Handlungen, obwohl der Verweis auf Praktiken diesem gleichzeitig Rechnung tra-
gen will. Sie haben Aufgabe, Funktion, Sinn und Rationalitit — und eben ein
Telos.

Wenn aber die hier angesprochenen Praktiken in diesem Sinne sittliche Prakti-
ken sind, dann ist meine Theorie der Lebensformen und ihrer Kritik in mancher
Hinsicht eine praxistheoretische >Ubersetzung« dessen, was Hegelianer als Sittlich-
keit bezeichnen, Lebensformen sind sittliche Formationen. Und vielleicht befindet
sich genau hier das Scharnier fiir die »Verbindung von Praxistheorie und Kriti-
scher Theorie«, dem Henkel ([2]) in ihren ausgesprochen instruktiven Uberlegun-
gen nachgeht, die aber, wie sie richtig bemerkt, keineswegs selbstverstiandlich ist.
Das Problem besteht hier nicht nur darin, von der Mikroebene (auf der sich viele
Praxistheorien bewegen) zur Makro- oder jedenfalls Mesoebene zu kommen und
die sozialtheoretischen Einsichten fir eine Gesellschaftstheorie zu nutzen (vgl.
Henkel [4]), sondern auch darin, die bei den soziologischen Praxistheorien
deskriptive Einstellung evaluativ zu wenden, also hier eine Basis fiir Kritik zu
gewinnen. Die von Henkel skizzierte herausfordernde Aufgabe, Praxistheorie und
Gesellschaftstheorie zu verbinden und damit die »Perspektive einer wechselseiti-
gen Durchdringung von Praxistheorie und Kritischer Theorie« ([10]) systematisch
weiter voranzutreiben, ist vollkommen richtig beschrieben und gestellt: Dass ich
sie hier nicht zufriedenstellend entwickeln kann, ist nicht alleine Platzgriinden
geschuldet; die niachsten Schritte dieses von Henkel zu Recht angemahnten Pro-
jekts wiren die Entwicklung einer materialen Theorie gesellschaftlicher Koopera-
tion und Reproduktion, wie sie mir allenfalls in Umrissen vor Augen steht. Damit
hiangt auch zusammen, dass der Lebensformbegriff als >modularer< Begriff
irgendwo zwischen der Mikro- und der Makroebene zu stehen scheint, soll er
doch Phianomene ganz unterschiedlicher Groflenordnung fassen konnen. Mehr
schon kann ich zum Problem der Normativitit von Lebensformen sagen und
damit auf zwei weitere kritische Gesichtspunkte antworten.

Lebensformen, die kulturell und historisch geprigten sozialen Gebilde aus Prak-
tiken und Institutionen, in denen Menschen ihr Leben fithren, lassen sich, meiner
Auffassung nach, bewerten und kritisieren, weil sie sind, was sie sind: Von Men-
schen gestaltet und gestaltbar, bei allen Momenten von Gewohnheitsbildung und
Unzuginglichkeit dennoch normativ und reflexiv verfasst, sind sie gezeichnet von
Problemstellungen, Krisen und (manchmal) Lern- und Erfahrungsprozessen. Des-
halb ist es auch nicht richtig, wie Martin Kolmar (vgl. [2]) es tut, den Praxischa-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 451

rakter vollstindig mit dem Gewohnheitsmifligen oder einem blinden Regelfolgen
zu identifizieren. Wir folgen Regeln und vertreten die Normen, die Lebensformen
ausmachen und die keinen erkennbaren Autor haben konnen, manchmal implizit.
Im Zweifelsfall werden diese aber auch explizit. Sittliche, die sozialen Praktiken
anleitende Normen sind gerade keine bloflen Konventionen (wie Kolmar
annimmt), weil sie auf das gute Funktionieren einer Praxis im Kontext eines Pra-
xiszusammenhangs zielen und deshalb, anders als Konventionen, nicht arbitriar
und up to us sind, sondern in sachlichen Bedingungen ge- und begriindet sind
(vgl. dazu Jaeggi 2014: 167-170).

Kurz: Lebensformen sind nicht einfach das unhinterfragbar Gegebene, sie sind
nicht einfach nur >Tatsachen des Lebens, die so sind, wie sie eben sind. Lebensfor-
men erheben Anspriiche — und sie konnen (an diesen) scheitern. Sie sind dynami-
sche Gebilde, die, mit ebenso normativen wie funktionalen Problemen und Krisen
konfrontiert, auf diese reagieren (mussen). Die implizite Normativitit, die dem
Normalverlauf von Praxisvollziigen (darauf verweist Henkel mit Garfinkel)
zugrunde liegt, wird in solchen Fillen eben aufgrund des Problemdrucks und der
Notwendigkeit der Krisenbewiltigung explizit.

Auf eine sehr kurze Formel gebracht, lautet daher meine These zu der von Hen-
kel gestellten Frage, wie man eigentlich von der Beobachtung der Praktiken zu
deren Kritik kommt: Lebensformen sind Instanzen von Problemlésungen. Sie
reagieren auf Probleme, die sich (mit) ihnen stellen, und sind bewertbar anhand
der Angemessenheit dieser Reaktion. Ebendas gibt Anlass fiir Reflexion, Verteidi-
gung und kritische Bewertung. Und natiirlich miisste das, hier hat Henkel wiede-
rum recht, dann auch empirisch gezeigt werden konnen.

3.2 Emergenz und evolutiondrer Ansatz

Die hier skizzierte Auffassung von Lebensformen und die sich daraus ergebende
Moglichkeit einer Kritik von Lebensformen sollte dann auch eine Antwort auf
Susanne Hahns Skepsis gegentiber der Vereinbarkeit einer »evolutionire[n] Sicht
auf soziale Ordnungen und [der] Forderung nach Kritik« (Hahn [16]) erlauben.
(Ahnlich macht auch Kolmar (vgl. [9]) einen Widerspruch zwischen der Emer-
genzthese und dem Anspruch auf Kritik aus.) Wiren Lebensformen, wie Hahn sie
mit Hayek versteht, emergierende spontane Ordnungen, deren Bestehen sich evo-
lutionar aus ihrer Funktionstiichtigkeit erklart, dann konnten diese weder dys-
funktional sein noch unter diesem Gesichtspunkt kritisiert werden. Meine These
von Lebensformen als Problemlésungsinstanzen, wobei es sich bei den Problemen
um komplexe Probleme zweiter Ordnung handelt, also um normativ und histo-
risch situierte Probleme, die sich auf der Ebene unserer institutionellen Ressour-
cen zur Losung von Problemen erster Ordnung ergeben, ist so gefasst, dass sich
mit ihr ein Ineinander von Emergenz und normativer Stellungnahme als konstitu-
tivem Bestandteil dieser Emergenz fassen lassen soll. Der Ausdruck >Instanzenc ist
dabei absichtlich so gewihlt, dass es nicht um individuelle Zwecksetzungen gehen
kann und auch nicht um von ausdricklicher Absicht begleitete Strategien. Gleich-
zeitig aber bilden sich dann soziale Ordnungen nicht einfach so heraus, sondern

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

452 Rahel Jaeggi

sind stets vermittelt durch die Tatigkeit sozialer Akteure in einem Modus von #rial
and error, in dem die normative Bewertung und das normative Selbstverstindnis
der von den Akteuren (wenn auch nicht in allen Schritten bewusst) miterzeugten
sozialen Praktiken und Institutionen eine Rolle spielen und in dem in den oben
erwihnten Krisensituationen die implizite Normativitdt und die impliziten Gel-
tungsanspriiche zum Vorschein kommen. Solche Verhiltnisse sind nicht nur
gleichzeitig gegeben und gemacht, sie sind auch von einem Ineinander von evolu-
tiondrem Verlauf und eingreifender Gestaltung gekennzeichnet. Das liegt, in
einem Schlagwort gesagt, daran, dass es dieser Vorstellung nach im Sozialen keine
reine Funktionalitit, sondern stets bereits normativ verfasste Funktionen gibt.
Krisen sind hier immer auch schon normative Krisen, die sich aus den in den
Lebensformen sedimentierten normativen Selbstverstindnissen der an einer Praxis
teilnehmenden, diese mitkonstituierenden Akteure und der Verletzung des mit der
Institution verbundenen normativen Verstandnisses ergeben. Und wihrend, wenn
man Hayek/Hahn folgt, evolutionir entstandene soziale Ordnungen nicht falsch
und auch noch nicht einmal dysfunktional sein konnen, bestehen sie doch gerade,
weil sie wirksamer als ihre Alternativen soziale Handlungen koordinieren kénnen.
So gibt es in meinem Bezugssystem gleichzeitig funktionale wie normative Griinde
fir die Erosion sozialer Institutionen. Das wiederum liegt unter anderem an der
Vorstellung, dass mit Lebensformen nicht nur Probleme gelost, sondern auf spezi-
fische Weise auch Ziele gesetzt sind. Entscheidend ist hier wiederum ein kleiner
Unterschied: Nicht Lebensformen selbst, als kollektives Grof$subjekt, setzen Ziele
oder losen Probleme; und es sind auch nicht die einzelnen Individuen, die hier, wie
auch immer koordiniert, Zwecke setzen, Ziele verfolgen und Problemlésungen
anstreben. Die entsprechenden Probleme sind mit ihnen und nicht von ihnen
gesetzt und gelost. Sie stellen sich nicht am Reif$brett, sondern in und aus einer
Praxis heraus, in der das oben erwihnte Durcheinander von impliziten und expli-
ziten Orientierungen herrscht und in der Problemlosung nicht instrumentell ledig-
lich das strategische Ergreifen des richtigen Mittels zu einem gesetzten Zweck
bedeutet.

3.3 Probleme mit dem Telos der Praxis

Vielleicht stellt sich vor dem Hintergrund des jetzt Gesagten auch die Behauptung
klar, dass okonomische Praktiken ein Telos haben, an der sich Bettina Hollstein,
bei aller Ubereinstimmung hinsichtlich der von uns beiden geteilten pragmatisti-
schen Grundausrichtung, stort. Ich finde ihre (mit Hans Joas formulierte) Auffas-
sung der kreativen Handlungsanpassung im Handlungsprozess hier auch ausge-
sprochen instruktiv: Auch in diesem Sinne gibt es eben keine blofSen Gewohnhei-
ten, sondern immer nur Konstellationen, in denen mit mehr oder weniger repetiti-
ven Momenten gearbeitet werden kann, die aber gleichzeitig immer auch in unter-
schiedlichem Ausmafd Kreativitit oder (wenn man will) Innovation erfordern.
Diese ist dann weder das unverbunden Neue noch das sich aus Gewohnheit oder
der Logik eines unverfiigbaren Prozesses Ergebende — im Dewey’schen Geist kann
man diese situierte Kreativitit auch fiir die Rekonstruktion der Logik historisch-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 453

gesellschaftlicher Dynamiken fruchtbar machen. Ich sehe allerdings nicht, warum
diese Einsichten der Idee eines den Praktiken inhirenten Telos widersprechen soll-
ten. Auch die »widerstreitenden Aspirationen« (Hollstein [7]), die Konflikthaftig-
keit und der hier stattfindende Aushandlungsprozess lassen sich, meinem Ver-
stindnis nach, als verschiedene Varianten der Teloserfullung in den tbergreifen-
den Zusammenhang des auf etwas gerichteten Praxiszusammenhangs integrieren.

Das von mir gemeinte Telos der Praktiken, der Umstand, dass sie sich auf etwas
(in der Welt) richten und damit Erfullungsbedingungen konstituieren, ist gegen-
Uber dem Austausch einzelner Praktiken in ihnen (z.B. vegetarisch oder nicht
vegetarisch zu essen, um den Hunger zu stillen), sowohl gegen die individuelle
Nicht-Realisierung als auch die Anders-Realisierung ihres Telos durch funktionale
Aquivalente in einem bestimmten MafSe indifferent. Als soziokulturelle, histo-
rische Groflen verlieren Praxisformen ihr Telos nicht dadurch, dass einzelne Indi-
viduen die Praxisform nicht oder abweichend realisieren, ebenso wenig wie die
Gattung der Dinosaurier ausstirbt, weil einer stirbt. Die Notwendigkeit der krea-
tiven Aushandlung, auf der Hollstein zu Recht besteht, ist in dieser Hinsicht Teil
der Erfullung von Praktiken und in mancher Hinsicht nicht die Abweichung, son-
dern das Normalgeschehen ihrer Realisierung. Den Umstand wiederum, dass es
andererseits Konflikte nicht nur um die angemessene Realisierung, sondern um
die Bestimmung des Telos der Praktiken selbst geben kann, wird man davon
unterscheiden missen — er fithrt direkt zur Frage der Normativitit.

Woher nimlich kommen die Normen, an denen eine Praxis sich intern auszu-
richten hatte? Sindermann/Heumann tberzeugt die Vorstellung, dass diese »aus
den Praktiken« selbst kommen, nicht. So gehen sie auf die ethischen Hintergrund-
bedingungen ein, vor denen sich noch die einfache Praxis des Kochens eines Eis
versteht. Ich meine mit den internen Normen aber zunichst (und im ersten
Schritt) etwas ganz Einfaches: den Hinweis auf so etwas wie interne Vollzugs- und
Gelingensbedingungen, die sich bereits aus sachlichen Voraussetzungen ergeben
(und dann natiirlich hoherstufig werden). Wenn man das Ei als Ei behandeln will,
dann sollte man es nicht vorher mit einem Fleischhammer weichklopfen. Das
gehort zu den normativ-funktionalen Vollzugsbedingungen der Praxis des Eierko-
chens (innerhalb derer ja umstritten ist, ob das perfekte Ei drei oder funf Minuten
gekocht werden soll; weniger umstritten ist die Frage, ob man mit ihm vor dem
Kochen Minigolf spielen sollte).

Nun sagt man aber ja manchmal auch so etwas wie: »Das sind ja gar keine Eier
mehr«, und meint damit das Produkt einer Legebatterie. Und auch das ist ein Ver-
such (ob er gelingt, ist eine andere Frage), das Gutsein des Eis nicht von aufden,
sondern intern zu bestimmen.

4. Die Abgrenzung zwischen 6konomischen und nichtokonomischen Praktiken

Dass die Grenzziehung zwischen dem Okonomischen und dem Nicht-Okonomi-
schen nicht einfach ist, wenn man keinen engen Begriff von Wirtschaft in
Anschlag bringen will, bemerken mehrere Kommentatorinnen. Und natiirlich ist

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

454 Rahel Jaeggi

das richtig. Wenn mit dem praxistheoretischen Zugriff nicht auf einmal alles Oko-
nomie sein soll: Anhand welcher Kriterien unterscheiden sich 6konomische
soziale Praktiken von anderen sozialen Praktiken? Wovon sprechen wir dann
{iberhaupt, wenn wir von Okonomie sprechen? Meine Position lduft (hier nicht
anders als Beschorner) darauf hinaus, dass es sich um eine variable Unterschei-
dung handelt; die Grenzziehung zwischen dem Okonomischen und dem Nicht-
okonomischen ist historisch und kulturell bedingt, von der jeweiligen Wirtschafts-
und Lebensform abhingig, dabei und dadurch aber gerade nicht ins individuelle
definitorische Belieben verlagert.

4.1 Uberdetermination der Praktiken

Nun kommt aber dazu, dass es immer auch eine Perspektivfrage ist, welchem
Ensemble von Praktiken man eine bestimmte Praxis zuordnet und unter welche
Interpretation man sie stellt. Denn Praktiken konnen mehrfach determiniert sein.
Einkaufen zu gehen kann Teil meiner Freizeitgestaltung sein und meine Kommu-
nikationsbediirfnisse erfiillen; in dieser Hinsicht ware Einkaufen zusammen mit
dem >Ausgehen und Rumstehen« auf Parties oder der Dinnereinladung Teil des
Praxiszusammenhangs >Sozialleben, das unter dem interpretatorischen Muster
>Freizeit« steht. Oder man versteht es als Teil der 6konomischen Einheit >familidre
Reproduktion« oder weitet das zum grofSer gefassten 6konomischen Zusammen-
hang aus, in dem das Einkaufen an letzter Stelle eines Praxiszusammenhangs
steht, der bei der Produktion der infrage stehenden Giiter und ihren Vorausset-
zungen anfiangt. Umgekehrt kann sich in bestimmten Fillen und aus einer
bestimmten Perspektive die Dinnereinladung, die man konventionellerweise dem
Bereich der Freizeitgestaltung zuordnen wiirde, als Teil des 6konomischen Praxis-
zusammenhangs des sozialen Networking darstellen. Dieselbe Praxis kann also in
unterschiedlichen Fillen unterschiedliche Bedeutung annehmen. Das Telos der
Praxis ist mehrfach determiniert — die Praxis kann also sowohl das Ziel der
Befriedigung von Kontaktbediirfnissen wie auch das Ziel der Stillung von Hunger
haben. Dann gibe es nicht 6konomische Praktiken und nichtokonomische Prakti-
ken, sondern unterschiedliche Praxiszusammenhinge, die durch ihr jeweiliges
Telos bestimmt sein konnen. (Mein Einkaufen wire in dem einen Fall gescheitert,
wenn ich iiber das interessante Gesprach mit dem Verkaufer vergessen hitte, das
Abendessen einzukaufen, im anderen Fall, wenn ich beim Zusammenraffen der
Waren keine Gelegenheit zum Gesprach gefunden hitte.)

4.2 Eine materiale Bestimmung der Okonomie

Wie genau ldsst sich nun das Telos der Okonomie oder der 6konomischen Prakti-
ken von anderen sozialen Praktiken unterscheiden?

Ich schlage hier, darauf weist Rebecca Gersbach ganz richtig hin, die Richtung
einer materialen Bestimmung des Okonomischen ein, in der die >Befriedigung von
Reproduktionsbediirfnissen< als Zustiandigkeitsbereich 6konomischer Praxiszu-
sammenhange ausgemacht wird. Das hat tatsiachlich den Vorteil, dass sich so
»eine Kontinuitat uber verschiedene Formen des Wirtschaftens hinweg« (Gers-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 455

bach [10]) ausmachen ldsst. Mein Vorschlag wire nun, dies hinsichtlich der Viel-
falt der historisch sich entwickelnden oder auch parallel existierenden Wirt-
schaftsformen nicht auf diese Weise zu tun, dass hier eine gemeinsame Essenz
oder eine sich tiberlappende Konstante ausgemacht wird. Wie schon Marx festge-
stellt hat: »Hunger ist Hunger, aber Hunger, der sich durch gekochtes, mit Gabel
und Messer gegefines Fleisch befriedigt, ist ein andrer Hunger, als der rohes
Fleisch mit Hilfe von Hand, Nagel und Zahn verschlingt« (Marx, 1983 [1903]:
624). Oder, mit Adornos »Thesen tiber Bediirfnis« gesagt: »Zur Befriedigung des
konkreten Hungers der Zivilisierten gehort, dass sie etwas zu essen bekommen,
wovor sie sich nicht ekeln« (Adorno 1997 [1942]: 392). Wir brauchen (wie
andere Tiere) Nahrung und Schutz vor Kilte und Witterung, wir reproduzieren
uns und sozialisieren den Nachwuchs — aber wenn wir essen, lieben, wohnen oder
Kinder grofsziehen, tun wir das immer schon auf eine bestimmte Weise, in Hoch-
hausern, Reihenhidusern oder Hohlen, in Kleinfamilien, Grofdfamilien oder
polyamourosen Konstellationen, in partriarchischen oder egalitiren Verhiltnissen
— und das macht den ganzen Unterschied. Das zu reproduzierende >Lebenc
gewinnt also eine bestimmte soziale Form — und mit ihm die Okonomie und das,
was als 6konomische Praxis und an 6konomischen Praktiken wichtig wird.

Es ist insofern sicherlich nicht meine Absicht gewesen, wie Beschorner kritisiert,
eine spezifische Formation 6konomischer Praktiken und eine historisch-sozial spe-
zifische Rolle der Okonomie zur Default-Position zu machen. Meine Bestimmung
mag missverstandlich ausgedriickt gewesen sein. Ich schreibe hier: »Fassen wir
den Bereich des Okonomischen, grob gesagt, als etwas auf, in dem es um die
Befriedigung gesellschaftlicher Reproduktionsbediirfnisse, also der Produktion
und Verteilung von Giitern und Dienstleistungen geht.« Ich starte also mit einem
weiten und vagen Begriff oder einer weiten und vagen Funktionsbeschreibung
okonomischer Praktiken und beschreibe dann im Folgenden eine spezifische Ver-
sion davon, ndmlich diejenige, in Bezug auf die sich sagen ldsst: »[D]ann lassen
sich die Elemente, die hier eine Rolle spielen — Eigentum, Markt bzw. Tausch und
Arbeit — leicht als Konfigurationen sozialer Praktiken (...) auffassen.« Eigentum
und Markt wiren dann spezifische Gestalten, die die um die Frage der Reproduk-
tion kreisenden Praktiken unter bestimmten Bedingungen und in einer konkreten
gesellschaftlichen Formation angenommen haben, und ich hitte weniger missver-
stindlich von den Elementen, die in unseren (kapitalistischen, biirgerlichen)
Gesellschaften eine Rolle spielen — niamlich spezifisch: Eigentum, Markt, Tausch
und Arbeit — sprechen sollen. Dann wire klar geworden, dass ich diese nicht fur
universelle und tberhistorische Elemente des okonomischen Lebens halte, son-
dern eben fur eine spezifische Auspragung. Mein Akzent sollte an dieser Stelle des
Textes nicht auf einer weiteren Eingrenzung oder systematischen Spezifizierung
des Felds des Okonomischen liegen, sondern auf der Herausarbeitung des
Umstands, dass auch diese zunichst herausgegriffenen Beispiele einen Praxiszu-
sammenhang darstellen. Dass Institutionen und Praktiken historisch und kulturell
je spezifische Formen annehmen konnen und angenommen haben, dass also
Markt, Eigentum, Arbeit nicht etwa unverianderliche Grundkonstanten sind,
sollte gerade die Pointe meiner Uberlegungen sein bzw. liegt diesen zugrunde, weil

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

456 Rahel Jaeggi

man gerade an dieser Veranderlichkeit sieht, dass es sich um solche Praktiken
handelt. Diese Variation betrifft nicht nur die Frage der unterschiedlichen Ausge-
staltung von Markt bzw. Tausch, Eigentum und Arbeit, sondern bereits die Frage,
ob es diese Institutionen — allen voran: Eigentum und Markt — in einer historisch
bestimmten sozialen Formation iiberhaupt gibt. Meine einleitende, sehr breite und
grobe Definition des Okonomischen bzw. des Bereichs 6konomischer Praktiken
sollte also ausdriicklich nicht implizieren, dass das Okonomische stets auf der
>Standard-Trias des okonomischen mainstreams< (vgl. Beschorner) beruht. Das
sgrob gesagt< verweist also weniger auf die allgemeine Prasenz genau dieser Insti-
tutionen, sondern auf den Prima- facie-Charakter der Beschreibung, die dennoch
einen sinnvollen Ausgangspunkt darstellt.

Dennoch fragt Thomas Beschorner natiirlich zu Recht, ob es, gerade im Inter-
esse der von uns beiden so deutlich geteilten Annahmen, eigentlich eine sinnvolle
Festlegung ist, wenn ich das Okonomische material als um das Telos der (erwei-
terten) Reproduktion herum organisiert auffasse, wenn es denn stimmt (oder
jedenfalls einiges dafiir spricht), dass die meisten der heute uns bestimmenden
okonomischen Aktivititen sich nicht (mehr) um die Reproduktion oder um die
Erfullung menschlicher Bediirfnisse drehen. Wenn das stimmt, dann lieSe sich
nicht nur kein Kern des Okonomischen und kein klares Abgrenzungskriterium,
sondern auch nicht die oben erhoffte »Kontinuitit tiber verschiedene Formen des
Wirtschaftens« ausmachen. (Das gilt aber auch fir die formale Bestimmung der
Okonomie qua einem bestimmten, nutzenmaximierend-6konomisch-rationalen
Handlungstypus, den Gersbach fiir die kapitalistische Okonomie vorschligt.)

So ist der Versuch der Individuierung der Okonomie ein Problem, ein Problem
allerdings, das mein Ansatz mit vielen anderen teilt. Meine Strategie, dem zu
begegnen ist, grob skizziert, folgende: Ich greife mir — in diesem Sinne vorlaufig
und vage — etwas heraus, von dem man mit einiger Plausibilitat sagen wird, dass
es ins okonomische Feld fillt. Das ist ein Verfahren, das gewissermafSen mitten
aus den existierenden Praktiken, Problemstellungen und Zweckbestimmungen
heraus agiert und dann eine Problementwicklung verfolgt. Die Kontinuitit stellt
sich dann als uiber die Zeit sich entwickelnder Problemlésungsprozess dar.

Zu behaupten, dass die Essenz des Okonomischen die Erfiillung menschlicher
Bediirfnisse sei, wire in dieser Hinsicht zu leicht. Wenn 6konomische Praktiken
diejenigen sind, die das Ziel der Erfullung menschlicher (reproduktiver) Bediirf-
nisse verfolgen, und Praktiken (im Lichte des oben Gesagten) 6konomisch sind in
dem Mafle und der Hinsicht, wie sie zur Erfilllung solcher Bediirfnisse beitragen,
liee sich vom Standpunkt der Bedurfniserfilllung zwar leicht eine Kritik unserer
okonomischen Praktiken formulieren (wie sie Beschorner auch in Erwigung zu
ziehen scheint). So leicht sollten wir es uns aber nicht machen. Wenn Praktiken
historisch situiert und flexibel sind, dann ist der Umstand, dass sich ihr Gehalt
gedndert hat, nicht per se gegen diese zu verwenden.

Das wirft grundsitzliche Fragen auf. Wann ist eine Praxis oder ein Set von
Praktiken noch eine Neuinterpretation und Neufigurierung einer alten Praxis,
wann steht diese in Diskontinuitit zu dieser? Und entsprechend: An welcher Pra-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 457

xis und an welchem ihr inhirenten Telos kann man eine bestehende Praxis messen
und kritisieren?

Mein Vorschlag dazu lautet: Praktiken und Lebensformen, wie sie sich uns in
einer bestimmten historischen Konstellation darstellen, sind nicht einfach nur
variabel; sie stehen in einem historisch sich entwickelnden Problemlésungszusam-
menhang. Wie die Praktiken genau aussehen, die einen bestimmte Problemlo-
sungszusammenhang ausmachen, nimmt in der Geschichte unterschiedliche For-
men an. Dann aber ist die Kontinuitit dieser Praktiken nicht durch deren Gleich-
bleiben, sondern durch sich verindernde Problemlésungsketten bestimmt. Nun
andern sich in solchen Prozessen nicht nur die Mittel zur Losung gegebener Pro-
bleme. (Nahrung stillt den Hunger, aber das kann, je nachdem, Gerstenbrei oder
Baguette sein.) Es dndern sich auch die Probleme selbst. (Es ist dann nicht nur
Hunger, den ein Reproduktionszusammenhang stillen muss, sondern die Versor-
gung mit Glasfaserkabeln, die gesichert sein muss.)

Nun kann man, wie Beschorner es impliziert, behaupten, dass der Handel mit
Derivaten nicht mehr in Kontinuitit mit der Aufgabe gesellschaftlicher Reproduk-
tion steht; dann hitte man entweder gesagt, dass man Okonomie anders definie-
ren muss, oder man hitte gesagt, dass der wild gewordene Finanzkapitalismus
nicht mehr in Kontinuitit zu dem steht, was man Okonomie genannt hat. Man
beraubt sich dann aber der Moglichkeit, diesen — und hier komme ich noch ein-
mal auf die Immanenz zu sprechen — immanent als Fehlfunktion der Okonomie
zu kritisieren und die existierende kapitalistische Ausprigung der Okonomie dar-
aufhin zu befragen, ob sie die mit ihr gesetzte Aufgabe erfillt. Der niachste Schritt
(oder die andere Option?) ist es dann, das Problem von der Funktions- und Uber-
lebensfihigkeit sozialer Formationen als solcher her zu denken. Es muss, so kann
man behaupten, in jeder denkbaren Gesellschaft ein Set von Praktiken geben, das
die materielle Reproduktion sichert. Wenn eine Gesellschaftsformation dazu syste-
matisch nicht in der Lage ist oder mitten im Prozess ein anderes Telos angenom-
men hat, dann ist das, vom Standpunkt dieser sozialen Ordnung aus gesehen,
schlecht. Die Variabilitit der Grenze zwischen Okonomie und Nicht-Okonomie
fuhrt dann nicht zur Kontingenz und ist nicht gleichbedeutend mit individueller
Verfigung uber diese Grenzziehung, die, wie Kolmar nahelegt, lediglich von der
Wahrnehmung des Individuums abhingt und »im Kopf des einzelnen Menschen«
(Kolmar [7]) stattfindet. Diese ist ja Ausdruck des jeweils geltenden Wirtschafts-
systems, von diesem induziert und kollektiv verbindlich gesetzt.

5. Das Schicksal der Kolonialisierungsthese

Hinter der Frage, was eigentlich das Okonomische ist und wie es sich vom Nicht-
Okonomischen unterscheidet, verbirgt sich nun bereits die Frage nach den Mog-
lichkeiten der Kritik bestimmter 6konomischer Verhaltnisse.

Wo u.a. Bettina Hollstein, Thomas Beschorner und Matthias Kettner die Eroff-
nung »neuer Denkrdume jenseits der Vorstellung, dass man die Lebenswelt vor
dem Eindringen okonomischer Praktiken bewahren miisse« (Hollstein [12]),

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

458 Rahel Jaeggi

begriiffen, sind doch viele meiner Kritikerinnen besorgt tiber die Auswirkungen
meines Vorschlags auf die Habermas’sche Kolonialisierungsthese oder genereller
Uber das Schicksal dessen, was man >Sphirenkritik« des Kapitalismus nennen
kann (zu der neben der Habermas’schen ja auch gesellschaftstheoretisch ganz
anders aufgestellte Positionen der Kommodifizierungskritik wie die von Michael
Walzer, Elisabeth Anderson und viele anderen gehoren).

Was wird, so fragt Hartmann, aus dem Modell der Kapitalismuskritik, das sich
an der Kolonialisierung, Infiltration oder Kontaminierung ckonomiefreier Spha-
ren durch 6konomische Imperative festmacht? Gibt man, gerade als kritische
Theoretikerin, mit diesem Modell nicht eines der tiberzeugendsten Modelle der
Kritik der kapitalistischen Okonomie aus der Hand? Der Punkt ist deutlich (und
von mir ja auch deutlich so gemeint): Wenn 6konomische und nichtokonomische
Praktiken auf die Weise miteinander verzahnt sind, wie ich es skizziere, dann gibt
es nicht die eine (gewissermassen in vorkolonialer Unschuld existierende — diese
Metapher schien mir immer schon etwas verfehlt) Sphire aufSerhalb der Okono-
mie, die durch das Okonomische infiltriert wiirde. Auch ist das Okonomische
nicht lediglich in nichtokonomische Voraussetzungen (rechtlicher, sozialer, kultu-
reller Art) eingebettet, sodass man leicht von der motivationalen Austrocknung
eines umgebenden Kontextes oder von so etwas wie dem Verbrauch nichtgenerier-
barer aufSerokonomischer Ressourcen sprechen konnte.

Die Besorgnis, dass man sich mit dem praxistheoretischen Zugang die Chance
verbauen konnte, die 6konomische Kolonialisierung anderer Sphiren zu kritisie-
ren, ist also verstindlich. Eine wirklich angemessene Antwort auf diese Frage
bedarf weiten Ausholens und einer lingeren Untersuchung. Nur so viel: Einerseits
thematisiert Hartmann hier, neben den chronischen Schwierigkeiten, die die
Gegenuberstellung von System und Lebenswelt mit sich bringt, nicht die Gefahr,
dass man sich umgekehrt mit dem sphirentheoretischen Zugang die Chance ver-
baut, die kapitalistische Kolonialisierung des Okonomischen zu beschreiben. Das
erste Opfer der kapitalistischen Kolonialisierung ist ja in mancher Hinsicht das
nicht-kapitalistisch Okonomische (vgl. Ronge 2016). Vor allem aber verbaut man
sich die Chance, die kapitalistisch-ockonomischen Praktiken und Institutionen
anders denn anhand ihrer Resultate zu kritisieren und andere 6konomische Insti-
tutionen und Prinzipien anstatt nur deren Begrenzung zu fordern.

Zweitens aber denke ich, dass die sich auf der Grundlage meiner Uberlegungen
andeutende Kritik der Kolonialisierungsthese und der Sphirentheorien nicht den
»Tod« (wie Hartmann befiirchtet), sondern vor allem eine Transformation dieses
Kritikmodells, das ja intuitiv einige Plausibilitdt fur sich beanspruchen kann,
bedeuten wiirde.

Wenn der Kern der Kolonialisierungskritik darin besteht, den Erhalt von Berei-
chen und Einstellungen, die nicht 6konomischen Imperativen (der engen Art)
unterliegen, anzumahnen, dann sollte diese Forderung auch in einem praxistheo-
retischen Setting artikulierbar sein. Sie wird dann, auf die einzelnen Praktiken hin
bezogen, kleinteiliger agieren; sie wird aber vor allem nicht mit der Unschuldsver-
mutung operieren und die Sphiren essentialisieren. Unterscheidet man zum Bei-
spiel zwischen Praktiken und Praxisformen (vgl. Ronge 2016), ldsst sich ja pro-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 459

blemlos sagen, dass die angestrebte Entkolonialisierung darin besteht, 6konomi-
sche Praktiken aus urspriinglich nicht-okonomischen Praxisformen zu entfernen
(also etwa: die Praxis des >Zahlens von Studiengebithren< aus der Praxisform >die
Universitat besuchen<). Man kann dann auch (das betrifft z.B. die Kommodifizie-
rung von Care-Praktiken) neu ausloten, welche traditionell lebensweltlichen Prak-
tiken zumindest for the time being (also solange Anerkennungsverhiltnisse sich
auch marktformig artikulieren) emanzipativer aufgefasst wirden, wenn sie als
(Lohn-)Arbeit anerkannt und entlohnt wiirden. Vor allem aber kann man dann
andere Formen des Tauschs, des ©konomischen Lebens, der wechselseitigen
Befriedigung gesellschaftlicher Bediirfnisse imaginieren, die auf die Transforma-
tion (wie revolutionidr oder reformistisch auch immer) und nicht nur auf die
Hegung des kapitalistischen Tigers zielen. Es spricht dann immer noch nichts
dagegen, zum Beispiel Bildung (Hartmanns Beispiel) als ein Biindel von Praktiken
und Institutionen aufzufassen, als dessen Telos eine vermarktlichte oder warenfor-
mige Handhabung nicht angemessen ist. Sie ist dann aber nicht die vor- und
auflerokonomische und noch nicht einmal eine auflerkapitalistische Sphire per se.

Es wire ja seltsam — oder in einem schlechten Sinne idealistisch — zu behaupten,
dass Bildung, der Erwerb von Wissen und Fertigkeiten, nichts mit der Sphire
gesellschaftlicher Arbeit und Reproduktion zu tun hat (um wieder auf den mate-
rialen Gehalt des Okonomischen zuriickzukommen), also der Bewiltigung von
Lebensproblemen, die im materialen Sinne auch 6konomischer Natur sind. Das
gilt noch da, wo diese Lebensprobleme nicht unmittelbar materieller Natur sind
und wo Bildung den gesellschaftlichen Reflexionsraum eroffnet, dessen die Gestal-
tung sozialer oder demokratischer Kooperation bedarf. Ist also Bildung grund-
satzlich mit ockonomischen Fragen verkoppelt und verkoppelbar, dann ist es wei-
terhin noch nicht einmal einsichtig, Bildung (selbst da, wo sie sich von unmittel-
baren Zwecken befreit weif}) von kapitalistischer Okonomie trennen zu wollen.
Nicht nur die Einfithrung der Schulpflicht, auch das sich von unmittelbar techni-
scher Umsetzung befreit wissende humanistische Bildungsideal ist nicht einfach
das >ganz Andere« des Kapitalismus, sondern im Zweifelsfall eine von der mit ihm
einhergehenden gesellschaftlichen Arbeitsteilung ermoglichte Begleiterscheinung,
Nebenfolge, Schwester, wenn auch manchmal die tendenziell widerstandige und
rebellierende Kraft. »Ohne Schulen kein Kapitalismus«, gibt Hartmann zu. Aber
eben auch: »Ohne Kapitalismus keine Schulen«, jedenfalls keine Schulen dieser
Art. Deshalb taugen diese sicherlich im Ganzen oder gar qua essentiell aufgefasste
Sphire — ubrigens tut gerade Habermas das auch nicht — nicht als Beispiel fur
einen auflerokonomischen Bereich. Und dennoch kann es richtig sein, gegen die
Vermarktlichung oder Kommodifizierung der Bildung, der Gesundheit oder des
Wohnens anzugehen (oder diese als neoliberale Zerstorung des Sozialen anzu-
prangern, wie Wendy Brown es eindringlich tut). Nur: Was hier zerstort wird, ist
eben nicht schon da, sondern selbst durch das, was es zerstort, mitkonstituiert.
(Wenn es etwas gibt, das man bei Marx und nicht erst von Foucault lernen kann,
dann ist es das, auch wenn der zur Zeit beliebte Focus auf dem Dauercharakter
der urspriinglichen Akkumulation es zu verdecken droht.) Damit will ich, wohlge-
merkt, gerade nicht einer Riickkehr zur in manchen Versionen kritischen Theore-

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

460 Rahel Jaeggi

tisierens beliebten Totalisierungsthese, also der These des notwendigen und syste-
misch bedingten totalen Ubergriffs der Okonomie auf alle Lebensbereiche oder
der totalen Subsumtion, das Wort reden. Meine These ist vielmehr: Hier sind viel-
faltige und wechselseitig sich beeinflussende Dynamiken im Spiel, die sowohl eine
Eigenlogik haben als auch interdependent sind. Man wird hier keinen Bezugs-
punkt >ganz auferhalb< finden und auch nicht so leicht den »Bezugspunkt in nicht
kapitalistisch durchgeformten Normen«, von dem Martin Hartmann, wie viele
andere, glaubt, dass man ihn fir den kritischen Standpunkt brauche.

Mein Problem mit der Kolonialisierungsthese und vergleichbaren Thesen ist ihr
Dualismus. Selbst wenn der Kapitalismus Bildung und Schulen geschaffen hat,
weil er sie braucht, selbst wenn eine bestimmte Vorstellung von Bildung emergiert
ist und sich gehalten hat, weil sie auch funktional fir manche Aspekte der
Lebensbewiltigung in kapitalistisch gepragten Gesellschaften war, dann hat dieser
mit der Bildung gleichzeitig eine Kraft geschaffen, die eine Eigendynamik hat und
gegen ihn steht oder stehen kann und deren Bestandsvoraussetzungen durch kapi-
talistische Verwertungsimperative zerstort wird. (Ahnliche Argumente sind fiir
familidre Bindungen, Liebe und Intimitit entwickelt worden.) Ich kann das hier
nur andeuten. Aber in dieser Perspektive ldsst sich das Widerstandige auch ohne
Unschulds- oder Unberiihrtheitsvermutung und als eine Frage widerstandiger Pas-
sungsverhaltnisse lokalisieren, die weder rein »innen< noch in einem >AufSen< zu
lokalisieren wiren. Mit der Uberwindung des Dualismus aber entgeht man viel-
leicht auch dem Schwanken zwischen Defitismus und Hoffnung. Der Hinweis auf
das (Hartmann nimmt den Begriff hier selbstkritisch als vielleicht »ein wenig
hochtrabend« zuriick) >Nichtidentische« kann hier vielleicht weiterhelfen, sofern
das Nichtidentische bei Adorno ja gerade nicht das substanziell »ganz Andere« ist.
Das >Andere« des Kapitalismus entsteht, weil dieser mehr und anderes produziert,
als fiir ihn gut sein kann, und weil er mit dem, was er produziert, in Widersprii-
che gerit.

6. Zur Kritik des Kapitalismus

Ich mochte abschlieffend auf die alles entscheidende Frage zuriickkommen, was
die von mir angedeutete praxistheoretische Weichenstellung fiir die Frage der Kri-
tik des Kapitalismus oder der Kritik kapitalistischer Wirtschafts- und Gesell-
schaftsformen bedeuten konnte.

6.1 Metakritik des Kapitalismus

Was sind die Ressourcen, die sich aus meinen Uberlegungen fiir eine Kritik des
Kapitalismus gewinnen lassen? Fast alle der hier versammelten Kommenta-
tor_innen zeigen sich hinsichtlich des kritischen Ertrags des analytischen Ansatzes
unbefriedigt. Zu Recht! Handelt es sich bei dem, was ich hier in einem ersten
Schritt als >Metakritik< des Kapitalismus eingefiihrt habe, doch zunachst wirklich
nur um eine Vorstufe, gewissermassen um eine Klarung des Wegs hin zu einer
substanzielleren Kritik. Das ist keinesfalls das »Hauptargument gegen die (libe-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 461

rale) kapitalistische Ordnung«, wie u.a. Susanne Hahn ([18]) es in ihrem Kom-
mentar auffasst, sondern vielmehr (mit Tilo Wesche [3] gesagt) eine »notwendige
wenn auch nicht hinreichende Bedingung fiir Kapitalismuskritik«. Und, wie
Thomas Beschorner zu Recht bemerkt, ist eine soziale Ordnung, die ihren implizi-
ten Ethos nicht verschleiert, im Umkehrschluss nicht deshalb schon richtig. Es ist
die spezifische Falschheit kapitalistisch-6konomischer Verhiltnisse, fir die die von
mir kritisierte Verdeckung ein erstes Indiz bildet.

Die Idee ist: Sofern der Kapitalismus (bzw. dessen Verteidiger_innen) sich als
sethisch neutral< und als in seiner 6konomischen Dynamik >naturwiichsig« geriere
(so schon das Marx’sche Problem), gilt es im ersten Schritt, den ideologischen
Schleier dieser Neutralitit und der Naturwiichsigkeit (die zum Teil die auch von
Lessenich analysierte Logik der Sachzwinge ist) zu liften. Erst in einem néchsten
Schritt lieSe sich dann iiber den Gehalt dieses Ethos streiten. Oder sehr banal:
Erst wenn man die sich hier herstellende Ordnung als von Menschen gemacht und
als mit Werten behaftet begreift, die man teilen oder auch bestreiten kann, lasst
sich an dieser sinnvoll und mit Griinden Kritik tiben. Naturereignisse oder reine,
nicht-normative Funktionslogiken kann man nicht kritisieren. (Das ist, wenn man
so will, eine Reformulierung des Marx’schen Ausgangspunkts und seines Ver-
suchs, die systemische Eigenlogik zu analysieren und dabei gleichzeitig deren
Gemachtsein zu entziffern.) Dieser erste Schritt ist aus meiner Sicht notig, selbst
wenn man in einem nachsten Schritt eine andere Strategie der Kritik auswihlt als
die, die ich hier vorschlage.

Allerdings gibt es auch hinsichtlich dieses ersten Zugs schon Widerreden.

Geriert sich namlich >der< Kapitalismus (bzw. seine Verteidiger_innen) tatsich-
lich als ethisch neutral, wie ich behaupte? Sind hier tatsachlich normative Grund-
lagen verschleiert, oder liegen diese nicht mehr oder weniger offen, wenn auch
manchmal kontrovers, zu Tage? Und, so fragt Kolmar (vgl. [12]), was wire an
einer solchen Verschleierung so schlimm?

Wihrend viele diesen ersten Schritt mitmachen oder ihn fiir trivialerweise rich-
tig halten, melden sowohl Martin Hartmann als auch Tilo Wesche und Susanne
Hahn an meiner These vom Schleier der ethischen Neutralitidt und der Naturali-
sierung Zweifel an. Hayek beispielsweise rechtfertige explizit den Kapitalismus
auf der Grundlage einer Theorie der Freiheit, und der Ordoliberalismus agiere
ganz offen als politisch-rechtliche Ordnungsinstanz und gehe insofern mit der Tat-
sache, dass die liberale Wirtschaftsordnung auf rechtlich-institutionelle Rahmen-
bedingungen angewiesen sei, durchaus offen um, so Susanne Hahn. Auch Martin
Hartmann sagt: »Es stimmt nicht, dass sich die kapitalistischen Praktiken norma-
tiv neutral beschreiben. Denn die Sprache, in die 6konomisches Handeln oft
gekleidet wird, die Sprache der Effizienz, der Rationalitit, der Pareto-Optimalitit
oder des Gleichgewichts ist natiirlich eine normative Sprache« ([13]). Die Frage
ist jetzt, was genau man als normativ und was als neutral auffasst und wer das
tut. Einerseits mochte ich hier namlich sagen: Das ist genau mein Punkt. Ich
mochte bezweifeln, dass die Sprache der Effizienz und der wirtschaftlichen Ratio-
nalitdt sich selbst als normative Sprache versteht — und sie als solche aufzudecken
ist gerade Teil des Unternehmens. Und da wo andererseits, wie Hahn ganz richtig

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

462 Rahel Jaeggi

von Hayek sagt, explizit normative und sogar — unter dem Zeichen der Abwehr
des Paternalismus — explizit gesellschaftspolitische Programme vertreten werden,
so betrifft das doch nicht intern die Normen des 6konomischen Handelns selbst,
sondern den Rahmen sowie die Auswirkungen einer bestimmten Weise des Wirt-
schaftens. Also: Nur die Naiven glauben, dass der Markt keine rechtlichen Rah-
menbedingungen brauche. Aber: Diese sind (der Idee nach) dazu da, innerhalb
dieses Rahmens (oder eben der black box) selbstregulierende Prozesse und die
entsprechenden Dynamiken zu ermoglichen. Und fiir diese bleibt es — man mag
das sinnvoll finden oder nicht — kennzeichnend, dass sie von einer ethischen
Bewertung der hier zu befriedigenden Bediirfnisse absehen und Priferenzen
gerade nicht als solche normativ bewerten. Und es bleibt kennzeichnend, dass
man das, was innerhalb des Rahmens stattfindet, genau dann fir gelungen und
effizient hilt, wenn es einen Lauf nimmt, in den man seinerseits nicht gestaltend,
inhaltlich, mit Bezug auf beispielsweise sozial gesetzte Ziele, eingreift. Genau das
meine ich hier, wenn ich daran festhalten mochte, dass kapitalistische Wirtschafts-
und Gesellschaftssysteme, bei aller Pluralitdt ihrer Erscheinungsformen, gerade in
Bezug auf ihre rechtliche, politische und kulturelle Verfasstheit zum Verdecken
ihres normativen Charakters neigen. Und ich mochte auch daran festhalten, dass
es gerade als weltgeschichtliches Novum der vom Kapitalismus ergriffenen Sozial-
ordnungen (wiederum mit aller Vorsicht und aller Einsicht in die >varieties of
capitalism«) gelten kann, dass diese nicht nur, wie vielfach festgestellt worden ist,
ihren Herrschaftscharakter unter dem Mantel der freien, gleichen und vertragsfor-
migen Beziehungen und der Sachzwanglogik 6konomischer Dynamiken, sondern
auch ihren normativen Charakter durch die Behauptung der liberalen Neutralitit
leugnen. Das gilt einerseits (und ich denke auch: immer noch) fiur das Selbstver-
stindnis nicht weniger Teilnehmer_innen des ckonomischen Mainstreamdiskur-
ses; es gilt andererseits aber auch faktisch und praktisch fur die soziale Wirklich-
keit der entsprechenden 6konomischen Formation: Tatsdchlich ist ja eine an der
Vewertung statt an der Bedurfnisbefriedigung orientierte Wirtschaftsgesinnung
(sieche Weber) den Inhalten der Giiter gegentiber indifferent und muss es auch sein.

Wenn es also, wie auch Tilo Wesche richtig ausfiihrt, verschiedene offen norma-
tive Selbstverstindnisse des Kapitalismus bzw. liberale, utilitaristische oder ratio-
nalistische Verteidiger der kapitalistischen Wirtschaftsweise gibt und man diese
auch als normative Einstellungen und Theorien zu kritisieren hat, so ist die Frage
und die Aufgabe, die ich mir hier gestellt habe, wie man das nicht nur als weiteren
Zug im bereits lange andauernden Streit dieser Positionen, sondern in Form einer
immanenten Kritik der mit diesen verbundenen und von diesen geleiteten Praxis-
formen zu betreiben hat.

Gekommen bin ich also nur bis zu dem Meta-Gesichtspunkt der Nichtthemati-
sierung der ethischen oder sittlichen Grundlagen des Kapitalismus. Das sollte nun
ausdriicklich nur ein Zwischenstop auf dem Weg zu dem sein, was ich an anderer
Stelle (vgl. Jaeggi 2011) eine normativ-funktionale Kritik des Kapitalismus als
Lebensform genannt habe.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 463

6.2 Abgrenzung von der ethischen Kapitalismuskritik

Wie aber konnte der nichste Schritt aussehen und warum wehre ich mich dage-
gen, diesen direkt in Form einer ethischen Kapitalismuskritik, also auf der Grund-
lage einer substanziellen Ethik zu betreiben, wo doch nahezu alle hier versammel-
ten Kommentatorinnen (u.a. Wesche, Sindermann, Beschorner, Kettner, Hollstein,
Henkel) mich zu mehr »Mut zur Ethik!« (Henkel) aufrufen und den hier angedeu-
teten immanenten Ansatz normativ zu schwach finden?

Warum also will ich, wie Kettner es formuliert (und auch Wesche es kritisiert),
Theorien des guten Lebens vermeiden, die mir doch bei der Gewinnung von kriti-
schen Maf$staben helfen konnten oder sich sogar als unerldsslich herausstellen
konnten? Es ist, wie Kettner (vgl. [10]) richtig vermutet, die Problematik der kul-
turellen Relativitit der Vorstellungen guten Lebens, die sich im Feld des Okono-
mischen schnell in die Problematik der Bestimmbarkeit >wahrer Bediirfnisse« iiber-
setzt.

Eine substanziell ethische Kritik und eine entsprechend substanzielle Bestim-
mung von Bediirfnissen, anhand derer sich der Kapitalismus kritisieren liefSe,
hitte dann folgende Form: Auf der Grundlage einer Bestimmung dessen, was
Menschen zum guten Leben brauchen und welche Bediirfnisse (gesellschaftlich)
erfiillt sein missen, damit diese die Voraussetzungen fir das Fithren eines guten
Lebens haben (flourishing), liefSe sich dann bestimmen, welche Giiter wie produ-
ziert und verteilt werden miissten, um dieses zu gewdhrleisten. Ich will nicht
behaupten, dass es unmoglich ist, solche Bestimmungen vorzunehmen, und ich
hege grofSen Respekt vor Theorien, die sich so etwas zutrauen.

Die Gegenargumente sind aber so alt wie offensichtlich: Angesichts der unge-
heuren Plastizitit und Verianderbarkeit menschlicher Bediirfnisse, angesichts ihrer
Zeit- und Kulturabhingigkeit (von individuellen Varianzen einmal abgesehen) ist
es schwierig, sich bestimmte Bediirfnisse als einen Fixpunkt menschlichen >Gedei-
hens«< vorzustellen. Das Dilemma kehrt immer wieder: Diejenigen Bediirfnisse, die
man unstrittig annehmen kann, sind oft gerade jene, die nicht spezifisch fir
menschliche Lebensformen und menschliches Gedeihen sind. Je hoherstufig ande-
rerseits Listen von Fahigkeiten und entsprechenden Bediirfnissen werden, desto
offenbarer sind sie umstritten. Ich glaube nicht, dass es in dieser Debatte bereits
ein absehbares Ende gibt. Vielleicht lassen sich formale und nichtsubstanzielle
Theorien der Bediirfnisse entwickeln, die an der Form der Genese von Bedurfnis-
sen und nicht ihrem Inhalt ansetzen (Raymond Geuss hat so etwas frith angedeu-
tet). Ebenso grofSe Sympathien hege ich fiir Tilo Wesches Versuch einer »robusten
aber nicht essentialistischen« [17] Theorie des Guten. Die Unterschiede zu der
von mir priferierten Position sind hier manchmal hauchdiinn und markieren
allenfalls verschiedene Versuche, mit demselben (von uns allen diagnostizierten)
Problem umzugehen.

6.3 Immanente Kritik

Kettner hat hier vollkommen recht, wenn er diesen Versuch mit dem Anliegen der
frithen (und auch spateren) Kritischen Theorie identifiziert, die Idee gesellschaftli-

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

464 Rahel Jaeggi

cher Lernprozesse (ich sage aus Abneigung gegen die schulische Assoziation mitt-
lerweile lieber >Erfahrungsprozesse<) und einen gehaltvollen Begriff gesellschaftli-
cher Rationalitit an die Stelle der direkt ethischen Bezugnahme zu setzen, einen
»materialen Vernunftbegriff, der an einem Interesse an Emanzipation ausgerichtet
ist« (Kettner [3]). Und natiirlich hat er recht damit, dass dieser ausgebaut werden
muss — fast schon ist es mir peinlich, erneut darauf zu verweisen, dass ich Ansitze
dazu zur Bestimmung der Transformation »von einem weniger verniinftigen zu
einem verniinftigeren Zustand« (ebd.) in meinem Lebensformenbuch, aber auch
in meinen neueren Uberlegungen zum Fortschritt versucht habe. Sehr weit sind
wir hier nicht voneinander entfernt, wenn ich diesen anhand der Qualitit des
Anreicherungsgeschehens in Bezug auf gesellschaftliche Problemstellungen zu
ergriinden versuche.

In Bezug auf die zweite fir mich entscheidende Weichenstellung, die Orientie-
rung am Prinzip immanenter Kritik (die andere Kommentatoren aus anderen
Griinden irritiert hat), aber mochte ich widersprechen: Wenn, um noch einmal auf
Beschorners Charakterisierung zurtickzukommen, in meinem Ansatz »nicht ein
wohlbegriindetes ethisches Prinzip den Ausgangspunkt einer Ethik, sondern die
soziale Praxis mit ihrer stets immanenten Normativitit« ([21]) den Ausgangs-
punkt bildet, dann verbinde ich damit die Vorstellung, dass eine starke, und das
bedeutet bei mir: kriseninduzierte Version immanenter Kritik fiir ihre Immanenz
eben nicht >den Preis der Kulturrelativitdt zahlen< muss. Immanente Kritik in die-
sem Sinne unterscheidet sich von blofS interner Kritik darin, dass sie ihren Maf-
stab nicht (lediglich) aus den faktisch geteilten Werten einer sozialen Formation
gewinnt. Sie beginnt dort, wo eine bestehende Formation sich als krisenhaft
erweist, und fasst Fuf$, wenn auch nicht an einem Platz, der einen Blick >von nir-
gendwoc« erlauben wiirde, wo diese Krisen sich als normative selbstinduzierte Kri-
sen erweisen, die die entsprechende Konstellation heimsuchen — so viel zur Ortho-
doxie der Kritischen Theorie. Ich glaube aber, dass man ebenjenen Gedanken
pragmatistisch und praxistheoretisch rekonstruieren kann.

Der sowohl von Kettner wie auch von Beschorner monierte Gedanke, dass
soziale Ordnungen normativ wie funktional scheitern, spielt dabei eine wichtige
Rolle.

Kettner hat vielleicht (aber nur vielleicht) recht, wenn er sich an der Allgemein-
heit der Aussage stort. Vielleicht gibt es soziale Praxiszusammenhinge, die falsch
sind, aber nicht dysfunktional. Es wire zu schon, wenn alle barbarischen Systeme
offensichtlich in der Krise wiaren. Umgekehrt will ich an der Aussage aber festhal-
ten: Funktionale Krisen sind immer auch normativ induziert. Meine These war:
Lebensformen scheitern normativ, und sie scheitern als Lebensformen aufgrund
ihrer normativen Defizienz. Diese normativen Defizite lassen sich jetzt als Schei-
tern an der mit einer Lebensform gesetzten Problemstellung auffassen. Die
Schwierigkeiten, in die Lebensformen geraten konnen, ihre Krisen und ihr >Nicht-
funktionieren«, wiaren dann immer auch ein normatives (nicht nur funktionales)
Problem; normative Krisen erscheinen, umgekehrt, immer auch als Probleme der
Dysfunktionalitdt. Lebensformen scheitern als normative Gebilde, und sie schei-
tern umgekehrt durch das Scheitern an ihren normativen Anspriichen auch als

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

Replik-Replik: Okonomie als soziale Praxis 465

Lebensformen. Das Scheitern ist also kein >rohes¢, kein rein faktisches Scheitern,
sondern eines, das mit der Bewertung der Situation zusammenhingt. Dennoch
lasst es sich als faktisches Scheitern einer Problemlosung und als Nichtfunktionie-
ren identifizieren.

Lebensformen sind dann mit wechselnden Verinderungs- und Konfliktdynami-
ken konfrontiert, die als Problemstellungen auf verschiedene Weise bewaltigt und
tiberwunden werden miissen. Der Ausgangspunkt der Beurteilung und Kritik von
Lebensformen, so wie ich sie hier konzipiere, ist also das Problematisch-Werden
von Lebensformen, die moglichen Krisen, in die sie geraten konnen. Dabei sind
Probleme oder sogar Krisen gewissermaflen der Motor einer Dynamik, die sich
nun als Dynamik betrachten ldsst. Aus dieser Dynamik selbst, als Dynamik des
Problemlosungsverlaufs und der Rationalitdt der Konfrontation mit den entspre-
chenden Krisen und Problemen, lassen sich angesichts der beschriebenen Schwie-
rigkeiten die Kriterien fiir Kritik entwickeln. Eine gelingende oder angemessene
Lebensform bemisst sich dann am (progressiven oder regressiven) Charakter der
entsprechenden Krisen- oder Problemlosungsprozesse selbst. Das beruht auf einer
einigermaflen gehaltvollen Beschreibung dessen, was sich in dem Prozess der Pro-
blemlosung, also der gesellschaftlichen Entwicklungsdynamik, abspielt. Einem
sich anreichernden Erfahrungsprozess — als Muster des Gelingens — stehen dabei
von Verwerfungen und Erfahrungsblockaden gekennzeichnete regressive Verlaufe
gegeniiber, bei denen bereits die Problemwahrnehmung systematisch blockiert ist.

Ich setze also eine rekonstruiert geschichtsphilosophische an Stelle der anthro-
pologisch-ethischen Begriindung. Und ich behaupte, dass sich gesellschaftliche
Rationalitdt an der Qualitdt der in ihr gesetzten Kooperationsverhiltnisse und der
hier ermoglichten Lernprozesse fassen lassen muss. Mit so einem Ansatz kauft
man sich (da hat Kettner recht) viele Zusatzprobleme ein. Aber vielleicht ist das
angesichts der Probleme der anderen Positionen den (erneuten) Versuch wert.
Darin bestdarkt mich das Umstand, dass sich Lessenichs >Externalisierungsgesell-
schaft< hier tatsdchlich nahtlos anschliefSen ldsst: Die Externalisierung von Kosten
und die systematische Blockade gegeniiber den Auswirkungen auf angrenzende
soziale Zusammenhinge, die »gesellschaftlich nicht erkannten bzw. anerkannten
Voraussetzungen« und die »Verleugnung sozialer Abhingigkeiten« wie die » Abs-
traktion von der Relationalitit gesellschaftlicher Verhiltnisse« (Lessenich [12]),
unter denen das kapitalistische Wirtschafts- und Gesellschaftssystem operiert, sind
ja Beispiele fir diejenigen Formen von Erfahrungsblockade, anhand derer ich
(negativ) die Kriterien fiir die defizitare Sittlichkeit der uns bestimmenden Lebens-
weise zu gewinnen versuche.

Literaturverzeichnis

Adorno, T. W. (1997 [1942]): Thesen iiber Bediirfnis, in: Gesammelte Schriften in zwanzig
Banden, Bd. 8: Soziologische Schriften I, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 392-396.

Jaeggi, R. (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.

Kriegler, L. (2018): Sozialontologie der Kooperation, unv. Diss., Humboldt-Universitit zu Ber-
lin.

2fwu, 19/3 (2018)

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

466 Rahel Jaeggi

Marx, K. (1983 [1903]): Einleitung [zur Kritik der Politischen Okonomie], in: Marx, K./Engels,
F.: Werke, Bd. 13, 615-641.

Ronge, B. (2016): Solidarische Okonomie als Lebensform. Eine theoretische Skizze, in: Ronge,
B. (Hrsg.): Solidarische Okonomie als Lebensform. Berliner Akteure des alternativen Wirt-
schaftens im Portrit, Bielefeld: Transcript: 7-25.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:22:02. © Inhalt.
Inhalts I far oder In ,



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-442

