
Kapitel XI

Das Ganze und seine Teile 
Der historische Hintergrund

Dasjenige, was so zusammengesetzt ist, daß das 
Ganze eines ist, nicht wie ein Haufen, sondern wie 
die Silbe, ist nicht nur seine Elemente. Die Silbe 
nämlich ist nicht einerlei mit ihren Elementen 
(Buchstaben), das ba nicht einerlei mit b und a, 
ebensowenig Fleisch mit Feuer und Erde; denn 
nach der Auflösung ist das eine nicht mehr, z.B. das 
Fleisch und die Silbe, die Sprachelemente (Buchsta­
ben) aber sind noch, und ebenso das Feuer und die 
Erde. Also ist die Silbe etwas außer diesen, nicht 
bloß nämlich die Sprachelemente, Vokale und Kon­
sonanten, sondern auch noch etwas anderes, und 
das Fleisch ist nicht nur Feuer und Erde oder 
Warmes und Kaltes, sondern auch etwas anderes.

Aristoteles

Et tum complexio, tum situs ad metaphysicam per- 
tinet, nempe ad doctrinam de toto et partibus, si in 
se spectentur.

Leibniz

§ I. Vorbemerkung

Die Verwendung der Begriffe Teil und Ganzes begleitet die Ent­
wicklung des gesamten abendländischen Denkens, doch der Aufbau 
spezifisch mereologischer Theorien geht an den Anfang dieses Jahr­
hunderts zurück. Dies erfolgt auf unterschiedlichem Weg, doch 
immer im Rahmen einer Tradition, die direkt oder indirekt auf 
Brentano zurückzuführen ist. Einen entscheidenden Moment stellt 
hierbei Husserls III. Logische Untersuchung (»Zur Lehre von den 
Ganzen und den Teilen«) dar, in der er C. Stumpfs Analysen über 
die »psychologischen Teile«1 und K. Twardowskis Schrift Zur Lehre 

1 Siehe C. Stumpf, Über den psychologischen Ursprung der Raumvorstellung, a.a.O., Kap. 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 271

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

vom Inhalt und Gegenstand der Vorstellungen2 verarbeitet. Eine weite­
re Rolle spielen die Berliner und Grazer gestaltpsychologischen 
Schulen, die von C. Stumpf und A. Meinong initiiert wurden,3 so­
wie die Entwicklung der Mereologie als formaler Theorie durch den 
polnischen Logiker Stanislaw Lesniewski, der Schüler von Twar- 
dowski war und sich stark durch Husserl beeinflussen ließ.4

Das Thema des Ganzen und seiner Teile stellt ein wichtiges 
Kapitel der aristotelisch-scholastischen Tradition dar und begleitet 
mit unterschiedlicher Akzentuierung die gesamte Geschichte der 
Philosophie. Erste Ansätze hierzu finden sich schon in den Frag­
menten der Vorsokratiker (man denke nur an Parmenides und die 
Eleaten), doch erst mit Platon und vor allem mit Aristoteles wird 
diese Frage einer eingehenden Analyse unterzogen.

Die mittelalterliche Wiederaufnahme dieser Fragestellung geht 
auf Boethius zurück, der sie in seiner Schrift De divisione behandelt, 
die zum Ausgangspunkt der diesbezüglichen späteren scholastischen 
Debatte wird. In der Neuzeit nimmt Leibniz die Anregungen aus der 
Tradition erneut auf und wertet sie im Lichte der logisch-mathema­
tischen Prägung seines Denkens neu auf. Was die logisch-mathema­
tische Behandlung des Teil-Ganzes-Problems anbelangt, stellt Leib­
niz zweifelsohne den frühesten Anknüpfungspunkt der zeitgenös­
sischen Mereologie als formaler Theorie dar. Eine Wiederaufnahme 
des Problems im 19. Jahrhundert, die diejenige Brentanos vorberei­
tet, setzt vor allem durch Trendelenburg, Beneke und Lotze ein.

Die Entwicklung des Teil-Ganzes-Problems durch die gesamte 
Philosophiegeschichte ist äußerst komplex. Im folgenden soll die 
Aufmerksamkeit auf einige wichtige Momente dieser Entwicklung 
gerichtet werden, um Brentanos Teil-Ganzes-Lehre in ihren histori­
schen Bezügen adäquat deuten zu können.5

I, § 5: »Die Theorie der psychologischen Theile. I. Verhältniss von Raum und Qualität 
in der Vorstellung«; § 6: »Ueber die Natur der psychologischen Theile.«
2 A.a.O.
3 Vgl. B. Smith (ed.), Foundation of Gestalt Theory, München: Philosophia 1988; M. 
Antonelli, Die experimentelle Analyse des Bewußtseins bei Vittorio Benussi, Amsterdam- 
Atlanta: Rodopi 1994; ders., Percezione e coscienza nell'opera di Vittorio Benussi, Milano: 
Angeli 1996.
4 Vgl. B. Smith (ed.), Parts and Moments. Studies in Logic and Formal Ontology, München: 
Philosophia 1982; P.M. Simons, Parts, Oxford: Clarendon Press 1981; M. Libardi, „Teo- 
rie delle parti e dell'intero. Mereologie estensionali", Quaderni del centro studi per la fi- 
losofia mitteleuropea di Trento 2 (1991), Nr. 1-3.
5 Einen ersten Überblick liefert F. Kaulbach, L. Oeing-Hanhoff, H. Beck, „Ganzes- 

272 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

§ 2. Aristoteles

Die Begriffe »Teil (jiEpa;)« und »Ganzes (öAov)« durchdringen das 
Gesamtwerk des Aristoteles, der sie in den unterschiedlichsten For­
schungsbereichen anwendet.6 In der Physik unterscheidet Aristote­
les sogar acht Bedeutungen, nach denen der Ausdruck »„eines in 
einem Anderen" ausgesprochen wird«.
(1) Auf eine Weise so: Der Finger ist „an der Hand", und allgemein, der Teil 
ist „in dem Ganzen" (enthalten). (2) Auf eine andere so: Das Ganze (be­
steht) „in seinen Teilen"; denn neben seinen Teilen gibt es ein Ganzes gar 
nicht. (3) Auf eine andere Weise so: „Mensch" ist (inbegriffen) in „Lebewe­
sen", und allgemein, Art in Gattung. (4) Auf eine andere Weise so: Die 
Gattungsbestimmung ist (enthalten) „in der Artbestimmung", und allgemein, 
das Teilstück der Artbestimmung in deren Begriffserklärung. (5) Weiter so: 
Gesundheit (besteht) „in (einem bestimmten Verhältnis von) Warmem und 
Kaltem", und allgemein, die Form (verwirklicht sich) in dem Stoff. (6) 
Weiter so: „In (der Hand) des Großkönigs" liegen die Geschicke der Helle­
nen, und allgemein, beim ersten Anstoßgebenden. (7) Weiter so: „In einem 
Gut", und allgemein, in einem Ziel (beschlossen liegt der Sinn einer Hand­
lung); das aber ist ein „weswegen". (8) Die hauptsächlichste Bedeutung unter 
allen ist jedoch diese: „In einem Gefäß", und allgemein, „an einem Ort".7

Aus diesen Beispielen wird der äußerst breite Anwendungsbereich 
der Begriffe Teil und Ganzes deutlich, der sich vom biologisch­
organischen Gebiet (Beziehung des Fingers zur Hand) zum logisch- 
definitorischen (Beziehung von Gattung und Art in der Definition), 
zum ontologisch-metaphysischen (Beziehung von Materie und 
Form), zum theologischen (Beziehung zwischen erstem Bewegen­
den und übrigen Bewegern), bis hin zum ethisch-teleologischen 
(Beziehung zwischen Mittel und Zweck, zwischen absolutem und 
relativem Gut) erstreckt. All diese Beispiele werden in unmittel­
barer Anschaulichkeit durch das Beispiel des Gefäßes, also der 
räumlichen Anordnung, zusammengefaßt. Die Begriffe Teil und 
Ganzes werden derart allgemein verwendet, daß sie einen mögli­

Teil", in: J. Ritter, K. Gründer (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. III, 
Basel: Schwabe & Co. 1974, S. 3-19.
6 Im folgenden beziehe ich mich v.a. auf G. Masi, „L'uni-equivocitä dell'essere in Ari- 
stotele", Giornale di Metafisica n.s. 8 (1986), S. 55-88; 257-308; vgl. auch L. Dappiano, 
„Le parti e l'intero nella concezione di Aristotele. La holologia come progetto di meta­
fisica descrittiva", Axiomathes 10 (1993), S. 75-103; 227-248.
7 Phys., IV 3, 210 a 14-24. Vgl. Metaph., X 10,1034 b 32: Myerai tö ptpog.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 273

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

chen Schlüssel zur Deutung der ganzen Aristotelischen Philosophie 
darstellen.

Eine erste systematische Anwendung finden diese Begriffe in 
den biologischen Schriften des Aristoteles (De partibus animalium, De 
generatione animalium). Hier taucht der Begriff des Ganzen im Sinne 
von organischer Ganzheit auf, und zwar in Bezug auf die biologi­
sche Struktur, die funktional die einzelnen Organe mit dem Gesamt­
organismus verbindet. Dieser gestaltet sich als eine Anordnung von 
Teilen, von denen jeder nur in Bezug auf das Ganze besteht bzw. 
seine Funktion ausüben kann - sei der Organismus genetisch, also 
in seiner Entstehung, oder auch als bereits Bestehendes betrachtet.8 
In beiden Fällen wird das Ganze nicht statisch, sondern dynamisch 
aufgefaßt, d.h. als organisch koordinierte und teleologisch gerich­
tete Organisation, die auf biologischer Ebene die Zweckmäßigkeit 
der gesamten Natur widerspiegelt.9

In der Einleitung zur Physik bestimmt Aristoteles ausdrücklich 
das Ganze (öAov) als Gegenstand der Naturforschung, die die Prin­
zipien der Naturwelterscheinungen untersucht.10 Spezifischer Gegen­
stand dieser Forschung ist das sich im Wandel befindliche Seiende, 
das in sich die Prinzipien der eigenen Verwirklichung schließt, die 
in einem unaufhaltsamen Streben der Materie nach Form, der Po­
tenz nach dem jeweiligen Akt besteht. Dieses Streben, das dem im 
Wechsel Befindlichen innewohnt, kann als Tendenz der Teile ver­
standen werden, sich als Ganzes zu verwirklichen, d.h. als organische 
Einheit, die das Formale und Wirkliche zum Ausdruck bringt.11

Das sich im Wechsel befindliche Seiende kann überdies nicht 
unabhängig von Raum und Zeit, den Bedingungen seiner Verwirk­
lichung, betrachtet werden. Im Zusammenhang mit diesen Aspek­
ten des sich im Wechsel Befindlichen behandelt Aristoteles das Pro­
blem des Kontinuums, wobei er sich mit den Aporien des Zenon 
auseinandersetzt.12 Durch seinen Begriff des organischen Ganzen 
hebt Aristoteles den uni-äquivoken Charakter des Seienden hervor, 
seine Einheit und Mannigfaltigkeit, die weder eine absolute Untrenn­
barkeit noch eine Trennbarkeit ins Unendliche zuläßt. Raum, Zeit 

8 Vgl. De part. an., 11, 640 a 33-b 4; 15-25.
9 Vgl. De gen. an., II4, 740 a 15-20.
10 Vgl. Phys., 11,184 a 25.
11 Vgl. ebda., III6, 207 a 7-15.
12 Vgl. F. Kaulbach, Der philosophische Begriff der Bewegung. Studien zu Aristoteles, Leib­
niz und Kant, Köln-Graz: Böhlau 1965, S. 1-29.

274 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

und Bewegung als physische Aspekte der organischen Seinsstruktur 
weisen eine diskontinuierliche Kontinuität auf, die in dem einen Fall 
an die Ausdehnung bzw. Anordnung im Raum gebunden ist, im 
anderen Fall mit dem Früher und Später zusammenhängt.13 Bei der 
räumlichen Anordnung ist die Teil-Ganzes-Beziehung an die Gren­
ze gebunden, die in zweifacher Weise betrachtet werden kann. Sie 
bürgt einerseits für die Kontinuität, die die Teile zur Einheit des 
Ganzen verbindet, andererseits stellt sie die Grundlage ihrer Unter­
scheidung dar. Im Falle der zeitlichen Aufeinanderfolge wird die 
Rolle der Grenze durch den Augenblick, das »Jetzt (rö vvv)«, ver­
deutlicht, das allerdings von der Tätigkeit der Seele abhängig ist, die 
allein die physikalische Aufeinanderfolge der Ereignisse in zeitli­
cher Kontinuität verbindet. Der Augenblick ist zugleich Bedingung 
einer Unterscheidung im zeitlichen Kontinuum und Prinzip der 
Kontinuität, die das Vergangene mit dem Zukünftigen verknüpft.

Das Problem des Kontinuums betrifft nicht nur den Wechsel 
bzw. die Bewegung als solche, sondern auch die Kette der Bewe­
gungen, der Bewegenden und Bewegten, die im ersten unbewegten 
Bewegenden gipfelt.14 Das Teil-Ganzes-Schema, das die Grundlage 
für die Beziehung zwischen der Kette der Bewegungen und deren ab­
soluten Ausgangspunkt darstellt, kann somit das „theologische" Pro­
blem der Transzendenz des ersten Bewegenden präzisieren. Diese 
Transzendenz erweist sich nicht als absolut, sondern als relativ, da 
sie zugleich den einzelnen Bewegungen immanent ist bzw. deren 
Einheit und Kontinuität in der Bewegung des Ganzen garantiert.15

In De anima wendet Aristoteles den Begriff des Ganzen auf die 
Seele als organische Einheit an, und zwar sowohl in Hinblick auf 
die Mannigfaltigkeit ihrer Vermögen und Funktionen als auch in 
Bezug auf das Lebewesen als Synolon von Materie und Form.16 
Auch das schwierige Problem der Trennbarkeit des aktiven Teils 
des Verstandes ist im Lichte dieses Modells zu deuten, das den täti­
gen Verstand zu einem zugleich transzendenten als auch imma­
nenten Prinzip macht und somit zum Garanten des harmonischen 
Zusammenspiels der sinnlichen und noetischen Funktionen.17

In der Ethik regelt das Teil-Ganzes-Verhältnis die Beziehung 

13 Vgl. Phys., IV 11, 218 b 20-30; 219 a 10-29.
14 Vgl. ebda., VI 8, 239 a 20-25; VIII5, 258 a 15-b 5.
15 Vgl. ebda., VIII 10,267 a 21-b 25.
16 Vgl. De an., 11, 402 b 1-15; 412 a 1-415 a 15.
17 Vgl. PsA, S. 196ff.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 275

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

zwischen höchstem Gut und partiellem Gut, zwischen Tugend 
schlechthin und einzelnen Tugenden.18 Dies zieht auch politische 
Konsequenzen nach sich. Denn die politischen Gemeinschaften sind 
organische Ganzheiten, die einen Vorrang vor ihren Mitgliedern 
haben, da der Mensch nur in ihnen seine von Natur aus bestimmte 
Funktion erfüllen kann.19 Auch die Option zugunsten einer »mittle­
ren Verfassung« gründet auf dem Prinzip des Gleichgewichts zwi­
schen Teilen und Ganzem, das auch die Bestimmung des Gerech­
tigkeitsbegriffes regelt.20

In der Metaphysik verwendet Aristoteles die Begriffe Teil und 
Ganzes, um die uni-äquivoke Struktur des Seienden zu beschreiben, 
d.h. seinen Charakter einer innerlich gegliederten Einheit, der auf 
grammatikalischer Ebene die flexivische Struktur der Paronymie 
entspricht. Aristoteles behandelt die Begriffe Teil und Ganzes gegen 
Ende des V. Buches der Metaphysik - als ob er diese zu Schlüsselbe­
griffen erheben möchte. Seine Analyse geht vom Begriff des Teiles 
aus (Kap. 25); er hebt zuerst dessen quantitative Bedeutung (/läpog 
tov xocrov) hervor, die im engeren Sinne nur jene Teile betrifft, die 
als Maß des Ganzen, also als dessen Teiler fungieren. Er stellt dann 
eine qualitative Bedeutung heraus, die dem ffÄ^-Begriff entspricht, 
und zwar sowohl im logischen Sinne von Art (wonach diese als Teil 
der Gattung gilt), als auch im metaphysischen Sinne von Form (zu­
sammen mit der Materie integrierender Bestandteil des Synolon) 
und schließlich auch im Sinne von 2b/o^bzw. von Definition (wobei 
sich die Gattung als Teil der Art erweist).21

Dem Begriff »Ganzes (dZov)« widmet Aristoteles das folgende 
26. Kapitel. »Ganzes heißt das, wovon kein Teil fehlt, aus welchen 
bestehend es als Ganzes von Natur bezeichnet wird«.22 Dieser Be­
stimmung des Ganzen, die sich auf das (materielle) Kriterium der 
Integrität und Vollständigkeit stützt, fügt Aristoteles eine zweite 
hinzu, die auf dem (formalen) Kriterium der Einheit beruht. Ganzes 
heißt »dasjenige, was das Umfaßte so umfaßt, daß aus jenem eine 
Einheit wird«.23 Diese Einheit kann in zweifacher Hinsicht betrach-

18 Vgl. Eth. Nie., I 6,1096 b 25; Eth. Eud., I 8,1217 b 25-35; 1218 a 10-15; Magna Mor., I 2, 
1184 a 15-30.
19 Vgl. Pol., 12,1252 b 27-1253 a 29.
20 Vgl. ebda., IV 11.
21 Vgl. Metaph., N 25,1023 b 12-25.
22 Ebda., 26,1023 b 26-27.
23 Ebda., 27-28.

276 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund 

tet werden: analytisch oder synthetisch, je nachdem ob sie sich (ana­
lytisch bzw. distributiv) auf die einzelnen Teile bezieht bzw. „ver­
teilt" (wie im Falle des Universale, das univok von seinen Teilen, 
also von den untergeordneten Gattungen und Arten ausgesagt 
wird) oder (synthetisch bzw. kollektiv) auf das daraus Resultieren­
de (wie beim Synolon als Kompositum von Materie und Form).24

Dieser Bedeutung des Ganzen als öXov setzt Aristoteles den 
Begriff der bloßen »Gesamtheit (?rav)« entgegen. Im näv macht die 
Lage der Teile keinen Unterschied aus, da diese auch in Abtren­
nung vom Ganzen ihr Wesen beibehalten. Dies ist hingegen bei den 
Teilen eines öXov nicht der Fall, da dies ja eine innerlich gegliederte 
und organisierte Einheit ist.25

Als Bekräftigung des Unterschieds zwischen öXov und itav führt 
Aristoteles im darauffolgenden Kapitel 27 den Begriff »verstümmelt 
(xoXoßov)« ein. Dieser betrifft ein Ganzes (also nicht eine bloße Ge­
samtheit), dem gewisse Teile genommen worden sind. Hierbei wird 
jedoch das Wesen des Ganzen bzw. dessen Funktionsfähigkeit nicht 
aufgehoben. Die weggenommenen Teile sind zwar keine existenz­
bedingenden Teile, doch andererseits müssen sie mit dem Ganzen 
in stetigem Zusammenhang stehen und dessen Funktionsweise mit- 
bestimmen. Hinzu kommt, daß diese Teile keine Fähigkeit zur Er­
neuerung besitzen dürfen.26

Die so bestimmten Teil-Ganzes-Begriffe kommen in zahlrei­
chen metaphysischen Untersuchungen des Aristoteles zur Anwen­
dung. Sie tauchen am Anfang des VI. Buches der Metaphysik auf, wo 
es um die Frage nach der Abgrenzung der ersten Philosophie von 
den Einzelwissenschaften geht. Aristoteles hebt hier das organische 
Verhältnis hervor, das die Einzelwissenschaften untereinander und 
mit der ersten Philosophie verbindet, die als jener allumfassende 
Rahmen gilt, in dem die Arbeit der Einzelwissenschaften ihre Stel­
lung und letzte Rechtfertigung erhält. Somit findet auch die strittige 
Frage nach der Einheit der Aristotelischen Metaphysik eine Lösung. 
Für diese Einheit kann nicht einfach die „theologische" Dimension 
bürgen, denn selbst diese Ebene ist „Teil" der organischen Weltauf­
fassung des Aristoteles.27

24 Vgl. ebda., 29-35.
25 Vgl. ebda., 1024 a 1-10.
26 Vgl. ebda., 27,1024 a 11-29.
27 Vgl. ebda., IV 1,1003 a 20-25; VI 1,1025 b 1-1026 a 32.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 277

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Die relevanteste Anwendung der Teil-Ganzes-Begriffe dient 
aber der Hervorhebung der Struktur des Seienden, die - wie schon 
auf grammatikalischer Ebene das paronyme Verhältnis zeigt - in 
einer innerlich differenzierten Einheit besteht.28 Solch eine organi­
sche Seinsauffassung läßt sowohl eine synthetische als auch eine 
analytische Deutung zu, da sie jenes dynamische Verhältnis wider­
spiegelt, das die mannigfachen Bedeutungen des Seienden mit der 
Brennpunktbedeutung der ovaia verbindet. Die Dynamik dieses 
Verhältnisses wurzelt in der Akt-Potenz-Lehre, die Grundlage jegli­
chen Werdens ist.29 Diese organische Struktur, die das Verhältnis 
von Materie und Form im Synolon reflektiert, spiegelt sich wieder­
um im organischen Charakter der Definition wider.
Denn bei allem, was mehrere Teile hat und als Ganzes nicht wie eine bloße 
Anhäufung besteht, sondern wo das Ganze etwas außer den Teilen ist, gibt 
es eine Ursache der Einheit. [...] Die Wesensdefinition aber ist eine, nicht 
durch Verbindung, wie etwa die Ilias, sondern dadurch, daß sie Wesensde­
finition von Einem ist.30

Da die Definition das »Wesen (tö tl fjv civai)« bzw. die »Form 
(ei$o$)« des konkreten Synolon zum Ausdruck bringt, stellt sich die 
Frage, wie sich die Definition als gegliedertes Ganzes zur Substanz 
und deren Teilen verhält - welches Verhältnis also die Definition 
zur Materie und Form sowie zu ihrer Einheit im Synolon aufweist.

Da von der Materie als solcher keine Definition möglich ist, 
muß man erst einmal eine zweifache Bedeutung des Ganzen unter­
scheiden: eine formale sowie eine zugleich formale und materielle; 
dementsprechend sind formale und materielle Teile zu unterschei­
den. Die Definition des Kompositums kann nur die formalen Teile 
betreffen, d.h. die individuelle Substanz kann nur als ovaia und 
nicht als Individuum definiert werden, dessen vollständige Intelli- 
gibilität durch die Materie verhindert wird.31

Was das Prioritätsverhältnis zwischen Teil und Ganzem be­
trifft, so hängt dies von der Betrachtungsweise ab. Was die formalen 
Verhältnisse anbelangt, so kommt das Ganze nach dem formalen Teil, 
nicht aber nach dem materiellen; was die konkreten empirischen 

28 Vgl. ebda., IV 1,1003 b 6-10.
29 Vgl. ebda., IX 1,1045 b 25-1046 b 29; 6,1048 a 30-b 9. Vgl. Phys., III1, 201 a 10-b 5; 2, 
201 b 25-202 a 5; 3, 202 b 1-15.
30 Metaph., VIII 6,1045 a 8-13.
31 Vgl. ebda., VII 10,1034 b 20-1035 b 20; 1037 a 21-b 5.

278 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

Verhältnisse betrifft, so kommt das Ganze sowohl nach den forma­
len als auch nach den materiellen Teilen. Die materiellen Teile tragen 
zudem in unterschiedlicher Weise zur Funktionsweise des Ganzen 
bei, so daß man von Haupt- und Nebenteilen sprechen kann.32

Aristoteles zeichnet somit die Grundzüge einer intensionalen 
Mereologie nach, die auf den Begriffen des integralen Ganzen (oAov) 
und des wesentlichen Teiles basiert. Denn der Begriff des Teiles 
kann zweifach gedeutet werden. Neben den extensiven Teilen, d.h. 
den Fragmenten oder Bestandstücken, gibt es intensive Teile, also 
Aspekte, Charakteristika oder Momente. Aristoteles verwendet den 
Begriff des Teiles stets im intensiven Sinne - selbst dort, wo er, wie 
etwa in den biologischen Schriften, zu einer extensionalen Analyse 
zu neigen scheint.
Ebenso muß man denken, wenn man über die Teile irgend eines Tieres 
oder auch von Geräten sich unterhält, daß es nicht dem Stoffe gilt und nicht 
diesem Gliede, sondern der Gestalt des Ganzen, wie auch beim Hause nicht 
Ziegel, Lehm und Holz uns reizen; und so muß auch der Naturforscher auf 
das Zusammengesetzte und das Wesen des Ganzen Bedacht nehmen, nicht 
aber auf dasjenige, das niemals abtrennbar ist von deren Wesen.33

Der Schwerpunkt liegt auf dem Ganzen, von dem die Teile bloß be­
grifflich unterscheidbare Momente oder Aspekte darstellen. Ari­
stoteles entwirft also weniger eine Mereologie als vielmehr eine 
„Holologie".

§ 3. Die Scholastik

In der scholastischen Philosophie wird das Teil-Ganzes-Problem ei­
ner eingehenden Behandlung unterzogen, die auf eine Systemati­
sierung und Vervollständigung der diesbezüglich weitverstreuten 
Aristotelischen Gedanken zielt. Diese Fragestellung wird ausge­
hend von Boethius' De divisione zu einem topos der mittelalterlichen 
Logik und Metaphysik.34

In De divisione nimmt Boethius eine Klassifikation der ver­
schiedenen Arten des Ganzen und der jeweiligen Teile vor, die über 

32 Vgl. ebda., VII 10,1035 b 3-1036 a 25.
33 De part. an., 11, 645 a 30-35 (Übers. Gohlke).
34 Zur mittelalterlichen Teil-Ganzes-Lehre vgl. das Standardwerk von D.P. Henry, 
Medieval Mereology, Amsterdam: Grüner 1991.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 279

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

die des Aristoteles hinausgeht. Neben dem »universellen Ganzen 
(totum universale)«, das aus einem Gattungsbegriff besteht, zu dem 
sich als Teile die ihm untergeordneten Arten und Individuen ver­
halten, setzt Boethius das »quantitative Ganze (totum quantitati- 
vum)« - das wiederum in »kontinuierliches (totum continuum)« und 
»nicht kontinuierliches (totum, quod continuum non est)« geschieden 
wird das »essentielle Ganze (totum essentiale)« - das aus der rea­
len Zusammensetzung des Seienden aus Materie und Form resul­
tiert - und schließlich das »aus Vermögen bestehende Ganze (totum 
constans ex virtutibus)«, das er einfuhrt, um die komplexe Struktur 
der Seele, die Mannigfaltigkeit ihrer Vermögen und Funktionen zu 
beschreiben.35

Von dieser Klassifikation wird dann die gesamte spätere Schola­
stik ausgehen. Man denke nur an die Unterscheidung zwischen 
kollektivem und distributivem Ganzen, die Abaelard vomahm,36 
oder an die Behandlung des Teil-Ganzes-Problems des Petrus Hi- 
spanus.37 Eine systematische Synthese findet sich schließlich bei 
Thomas von Aquin.38

Thomas' Analyse der Teil-Ganzes-Begriffe erfolgt im Rahmen 
seiner »Metaphysik der Einheit«,39 die durch den Grundgedanken 

35 »Quod enim dicimus totum, multipliciter significantur. Totum namque est quod 
continuum est, ut corpus vel linea, vel aliquid hujusmodi. Dicimus quoque totum 
quod continuum non est, ut totum gregem, vel totum populum, vel totum exercitum. 
Dicimus quoque totum quod universale est, ut hominem vel equum. Hi enim sunt toti 
suarum partium, id est hominum vel equorum, unde et particularem unumquemque 
hominem dicimus. Dicitur quoque totum quod ex quibusdam virtutibus constat, ut 
animae alia est potentia sapiendi, alia sentiendi, alia vegetandi: partes sunt, sed non 
species.« Boethius, Liber de divisione, in: Patrologia latina, ed. J. Migne, Parisiis, 1841- 
1904, vol. LXIV, S. 887f.
36 Vgl. P. Abaelardus, Dialectica, ed. by L.M. de Rijk, Assen: Van Gorcum 1956, S. 536-561. 
Vgl. D.P. Henry, Medieval Logic and Metaphysics, a.a.O., S. 120-129; ders., That Most Sub- 
tle Question. <Quaestio subtilissima> The Metaphysical Bearing of Medieval and Contempo­
rary Linguistic Disciplines, Manchester: Manchester University Press 1984, S. 236-259.
37 Vgl. P. Hispanus, Tractatus called afterwards Sumulae logicales, ed. by L.M. de Rijk, 
Assen: Van Gorcum 1972, S. 63-67; 77; 85; 224; 226-228.
38 Im folgenden beziehe ich mich v.a. auf L. Oeing-Hanhoff, „Das Ganze und seine 
substantialen Teile", in: ders., Ens et unum convertuntur. Stellung und Gehalt des Grund­
satzes in der Philosophie des hl. Thomas v. Aquin, Münster i.W.: Aschendorff 1953, S. 155- 
163 und auf B. Bro, „La notion metaphysique de tout et son application au probleme 
theologique de l'union hypostatique. I. La notion de tout en S. Thomas. II. Analyti- 
ques de la notion de tout", Revue Thomiste 67 (1967), S. 32-61; 561-583.
39 Vgl. A. Forest, Ea structure metaphysique du concret selon saint Thomas d'Aquin, Paris: 
Vrin 21956.

280 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

der analogia entis bzw. der »realen Zusammensetzung«, zugleich aber 
auch »Unteilbarkeit« der beiden Bestandprinzipien des Seienden be­
herrscht wird: Sein und Wesen. Einer der wichtigsten Aspekte der 
analogen Seinsauffassung von Thomas ist die Betonung der Ganz­
heitlichkeit des Seienden.40 Von hier aus werden der Status des Uni­
versalen und Singulären, die Bestimmungen und Eigenschaften des 
Substantiellen und Individuellen, die Verhältnisse zwischen indivi­
dueller und universeller Ordnung präzisiert. In der Teil-Ganzes- 
Beziehung erblickt Thomas außerdem eine geeignete Analogie, um 
das Problem der hypostatischen Einheit anzugehen sowie das Stre­
ben jeglichen Individuums nach eigener Vollendung und nach 
Vollkommenheit des einheitlichen Universums darzulegen.

Die Thomistische Analyse geht von der Korrelation der Begrif­
fe Teil und Ganzes aus:41 Es ist nicht möglich, den einen Begriff oh­
ne Bezug auf den anderen zu definieren. Die Klassifikation der ver­
schiedenen Arten des Ganzen ist somit von derjenigen seiner Teile 
untrennbar.42

In der Summa schlägt Thomas eine dreiteilige Klassifikation 
vor, die sich an Boethius orientiert.
Est enim quoddam totum, quod dividitur in partes quantitativas, sicut tota 
linea vel totum corpus. Est etiam quoddam totum, quod dividitur in partes 
rationis et essentiae, sicut definitum in partes definitionis et compositum 
resolvitur in materiam et formam. Tertius autem totum est potentiale, quod 
dividitur in partes virtutis.43

40 »[...] si [aliquid] sit indivisum simpliciter [...] quia est indivisum in actu, et divisum 
in potentia, sicut quod est unum toto et multa secundum partes: huiusmodi erit unum 
simpliciter et multa secundum quid.« Sum. theol., I, q. 11, art. 2.
41 » [...] totum dicitur respectu partium.« Ebda., q. 8, art. 2, 3. »[...] totum dicitur, quod 
habet partes.« Ebda., I, q. 10, art. 1, ob. 3. »[...] cum totum sit, quod dividitur in par­
tes.« Ebda., q. 76, art. 8c. »[...] cum enim totum dicatur per relationem ad partes.« C.G., 
II, c. 72. »totum [...] dicitur, quod natum est dividi in partes [...].« Sp. er., art. 4. »[...] 
pars est in quam dividitur totum.« Div. Nom., c. 4, lect. 8.
42 »[...] cum enim totum dicatur per relationem ad partes, opportet totum diversimode 
accipi sicut diversimode accipiuntur partes.« C.G., II, c. 72.
43 Sum. theol., I, q. 76, art. 8c. Vgl. Sp. er., art. 4: »[...] considerandum est quod totalitas 
invenitur prima quidem est manifestior secundum quantitatem, prout totum quantum 
dicitur, quod natum est dividi in partes quantitatis. [...] Secunda autem totalitas atten- 
ditur secundum perfectionem essentiae, cui totalitati etiam respondent partes essen­
tiae, physicae quidem in compositis materia et forma, logicae vero genus et differen- 
tia. [...] Tertia autem totalitas est secundum virtutem.« Vgl. auch Sum. theol., I, q. 77, 
art. 1 ad 1; C.G., II, c. 72; 1 Sent., d. 3, q. 4, art. 2c e ad 1; II Sent., d. 9, q. 1, art. 3 ad 1; d. 
18, q. 2, art. 3 ad 4; III Sent., d. 33, q. 3, art. 1c.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 281

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Die erste Form des Ganzen, die unmittelbarste und anschaulichste, 
ist im Bereich des Quantitativen zu finden. Alles Ausgedehnte, 
quantitativ Bestimmte ist in quantitative Teile teilbar. Ein totum 
quantitativum zu sein charakterisiert die materielle Substanz, von 
der die Quantität eine wesentliche Bestimmung darstellt.44 Das 
quantitative Ganze unterscheidet sich in »homogenes (totum homo- 
geneum, totum homoeomerum)« und »heterogenes (totum heteroge- 
neum, totum anhomoeomerum)«.45 Lediglich das homogene Ganze ist 
wie das Aristotelische näv beliebig teilbar, da sich seine Teile von 
ihm qualitativ nicht unterscheiden. Das heterogene Ganze bildet 
hingegen die Grundlage für die Analyse der biologischen und or­
ganischen Phänomene. Denn die Glieder und Organe der Lebewe­
sen sind vom jeweiligen Ganzen funktional abhängig.46 Ein Teil 
oder Glied eines Lebewesens, wenn es vom übrigen Organismus 
abgetrennt wird, erfährt eine wesentliche Modifikation. So ist eine 
vom Körper abgetrennte Hand nur per homonymian eine solche, ge­
nauso wie die Hand einer Statue.47 Solche Teile bestehen zwar auch 
nach der Abtrennung weiter, und ihr Status unterscheidet sich so­
mit von demjenigen der Akzidenzien, für die dies nicht zutrifft;48 
doch durch die Abtrennung erleiden sie eine wesentliche Verände­
rung. Die vom Organismus abgetrennte Hand kann höchstens als 
res quaedam bezeichnet werden, da sie die Funktion, zu der sie der 
Natur nach bestimmt ist, nicht mehr ausüben kann.49

44 »Quia quantitas se tenet ex parte materiae, partes quantitatis sunt partes materiae.« 
Sum. theol., III, q. 90, art. 2c. »[...] pars est per quantitatem, quae est accidens proprium 
corporis substantiae.« N.G., c. 16. Vgl. Sum. theol., I, q. 23, art. 5; q. 50, art. 2 bis.
45 »[...] duplex est totum: quoddam homogeneum, quod componitur ex similibus par- 
tibus, quoddam vero beterogeneum, quod componitur ex dissimilibus partibus.« Sum. 
theol., I, q. 11, art. 2, 3. Vgl. In de Cael., I, lect. 13.
46 »[...] partes in toto sunt.« C.G., IV, c. 9. »[...] nihil de numero earum [partium] est separa- 
tum: immo omnes partes in quantum sunt partes, sunt unitae in toto.« In Met., VII, lect. 6.
47 »[...] remota anima, oculos, caro et os hominis mortui aequivoce dicuntur, sicut 
oculos pictus aut lapideus.« C.G., II, c. 32. Vgl. Sp. er., art. 2; In de an., I, lect. 9; Sum. 
theol., I, q. 76, art. 8; In de an., II, lect. 2.
48 »[...] partes cum accidentibus aliquid habent commune, scilicet, quod non per se exi- 
stunt, sed aliis insunt, licet secundum modum diversum.« Comp., I, c. 211. »[...] pars 
autem est in toto, non ut accidens in subiecto.« N.G., c. 10.
49 »[...] concluditur [...], cum accidens non possit esse sine eo in quo est, et pars non est 
in toto ut accidens in subiecto, quod pars sic est in toto, quod tarnen sine toto esse 
possit, non quidem sub ratione partis, cum pars importat relationem ad totum (unde 
pars, sine toto esse non potest, cum relativa sint simul): sed secundum quod res quae­
dam est.« N.G., c. 10.

282 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

Eine zweite Form des Ganzen ist das totum essentiale,50 das - 
wie die substantiellen Veränderungen zeigen - in seine essentiellen 
Teile Materie und Form geschieden werden kann.51 Materie und 
Form sind physische Teile der Substanz, da die hylemorphysche Zu­
sammensetzung nur die physischen bzw. materiellen Substanzen 
betrifft. Thomas hebt neben der divisio des totum essentiale »in physi­
schem Sinne (physice)« dessen Teilung »in logischem Sinne (logice)«, 
d.h. in seine »logischen Teile« hervor: Gattung und Art.52 Diese 
Gliederung hängt mit der Teilung im physischen Sinne zusammen. 
Die Gattung bezeichnet die Substanz in Hinblick auf die Materie, 
die Art bzw. der Artunterschied hinsichtlich der Form. Beide Tei­
lungen decken sich aber nicht,
denn weder ist die Gattung die Materie, sondern von der Materie her ge­
wonnen, wobei sie das Ganze bezeichnet, noch ist der Artunterschied die 
Form, sondern von der Form her gewonnen, wobei er das Ganze bezeich­
net. Daher sagen wir, daß der Mensch ein denkfähiges Lebewesen ist, und 
nicht, daß er aus dem Lebewesen und dem Denkfähigen zusammengesetzt 
ist, wie wir sagen, daß er aus Seele und Körper zusammengesetzt ist. Aus 
Seele und Körper nämlich, so läßt sich sagen, besteht der Mensch so, wie aus 
zwei Dingen sich ein drittes Ding gebildet hat, das keines von jenen beiden 
ist. Der Mensch ist nämlich weder die Seele, noch der Leib. Wenn es aber 
vom Menschen in gewisser Weise heißt, er bestehe aus dem Lebewesen und 
dem Denkfähigen, dann wohl nicht so, wie ein drittes Ding aus zwei ande­
ren Dingen, sondern so, wie ein dritter Begriff aus zwei anderen besteht.53

Die dritte Art des Ganzen, die Thomas scheidet, ist das totum potesta- 
tivum, das totum potentiale bzw. »Kräfteganze (totalitas virtutis)«. Bei­
spiele hierfür sind die Tugend, die unterschiedliche Vollkommen­
heitsgrade aufweist,54 und die Seele, die aus »Teilen« (dem vegetati­
ven, sensitiven und intellektiven) besteht, welche verschiedene Voll­

50 Sum. theol., I, q. 76, art. 8.
51 »Humanitas significantur ut pars formalis hominis.« Sum. theol., I, q. 3, art. 3c. Vgl. 
ebda., II, q. 49, art. 6 ad 1; q. 79, art. 1; IV Sent., d. 44, q. 1, art. 2, 4c. Unter demselben 
Titel divisio essentialis behandelt Thomas auch die Einteilung des Seienden in Sein und 
Wesen. Vgl. Sum. theol., I, q. 8, d. 2, art. 3; C.G., II, c. 72.
52 »[...] partes essentiae sunt naturaliter quidem forma et materia, logice autem genus 
et differentia.« Sum. theol., III, q. 90, art. 2c.
53 De ente et essentia - Über Seiendes und Wesenheit, a.a.O., Kap. 2, 30-31, S. 21.
54 »Partes quae singulis virtutibus cardinalibus assignantur, non sunt partes integra­
les, ex quibus constituatur totum, sed partes subiectivae, sive potentiales.« Sum. theol., 
II, q. 54, art. 4 ad 2. Vgl. ebda., II, q. 51, art. 6 ad 4; II, q. 20, art. 1; q. 48, art. lc; q. 58, 
art. 6 bis; q. 143, art. lc.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 283

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

endungen eines und desselben Prinzips darstellen.55 Thomas ver­
wendet den Begriff des Kräfteganzen auch, um das Leib-Seele-Ver­
hältnis zu erläutern: »Die Seele ist ganz in jedem Teil des Körpers 
nach der Ganzheit der Vollkommenheit und der Wesenheit, nicht 
aber nach der Ganzheit der Kräfte (secundum totalitatem virtutis).«56

Im Sentenzenkommentar führt Thomas eine weitere dreigliedrige 
Klassifikation ein, die sich nur teilweise mit der zuvor erwähnten 
deckt.
[...] omne totum ad tria genera reducitur, scilicet universale, integrale et 
potentiale; et similiter pars triplex invenitur dictis tribus respondens. Inte- 
gralis enim pars intrat in constitutionem totius, sicut paries domus; univer- 
salis vero totis pars suscipit totius praedicationem, sicut homo animalis; 
potentialis vero pars neque praedicationem totius recipit, neque in consti­
tutionem ipsius opportet quod veniat, sed aliquid de potentia totius patici- 
pat, sicut patet in anima.57

Das quantitative und das essentielle Ganze werden hier unter dem 
Titel »integrales Ganzes (totum integrale)« zusammengefaßt und 
vom »universellen Ganzen (totum universale)« unterschieden. Letz­
teres betrifft den Umfang eines Begriffes, der sich in untergeordnete 
Begriffe mit immer kleineren Umfängen (partes subjectivae) gliedert. 
Die Abgrenzung des integralen vom universellen Ganzen will die 
jeweilige Beziehung zur Ebene der Dinge und zu jener der Begriffe 
betonen, also den Unterschied zwischen der Zusammensetzung der 
Dinge und der Zusammensetzung der Begriffe herausstellen. Das 
quantitative und essentielle Ganze haben darin ihre Gemeinsam­
keit, daß ihre Teile »integral«, also wirklich und explizit im Ganzen 
enthalten sind;58 Gattungs- und Artbegriff sind hingegen nur im 
übertragenen bzw. metaphorischem Sinne in den Dingen enthalten, 
die unter diese Begriffe fallen.59

55 »Diversae potentiae sunt diversae partes eius, sc. animae, secundum quod est 
quoddam totum potentiale.« Quodl., d. 10, q. 3, art. 5c. »Anima enim est quoddam to­
tum potentiale, et pars accipitur ibi potentialis respectu totius potestativi.« In de an., I, 
lect. 14. »[Partium potentialium] una includit in se vim omnium aliarum.« IV Sent., d. 
16, q. 77, art. 1 ad 1. Vgl. Sunt. theol., I, q. 77, art. 4a; C.G., I, c. 92; II, c. 58, 60, 61; Quodl., 
d. 10, q. 3, art. 5c; Somno, If. Vgl. Aristoteles, De an., 1 1, 402 b 5; 5, 411 b 14; II 2, 413 b 
14; III 9, 432 a 21.
56 Sum. theol., I, q. 76, art. 8.
57III Sent., d. 33, q. 3, art. la.
58 »[...] illae dicuntur partes integrales, ex quibus perfectio totius integratur.« Sum. 
theol., III, q. 90, art. 3a.
59 »Totum enim universale adest cuilibet parti secundum totam suam essentiam et 

284 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

Der Unterschied zwischen der Zusammensetzung der Dinge 
und der Zusammensetzung der Begriffe wird auf der Ebene der Prä­
dikationsverhältnisse deutlich. Der integrale Teil ist nicht vom je­
weiligen Ganzen prädizierbar; Art- und Gattungsbegriff können hin­
gegen ihrem Wesen nach von den jeweiligen Individuen prädiziert 
werden. Hier greift Thomas auf die von Boethius eingeführte und 
von Abaelard weiterentwickelte Unterscheidung zwischen integra­
lem und distributivem Ganzen zurück. Das integrale Ganze ist ein 
in seinem individuellen und konkreten Sinn betrachtetes totum. Als 
solches ist es in integrale - quantitative oder substantielle, formale 
oder materielle - Teile teilbar, wird aber nicht von seinen Teilen prä­
diziert, noch sind diese vom Ganzen prädizierbar. Das universelle 
Ganze kann hingegen von seinen Bestandteilen prädiziert werden. 
Bei der realen Zusammensetzung ist das Ganze bloß begrifflich in 
seine Teile zerlegbar; das Ganze ist mehr als die Summe seiner Tei­
le, geht also bei einer realen Trennung verloren. Bei der begriffli­
chen Zusammensetzung verhält es sich ganz anders: Hier »verteilt 
sich (distribuitur)« das totum universale auf seine »subjektiven Teile«.

Das totum universale darf also nicht mit dem totum essentiale im 
»logischen Sinne (logice)« verwechselt werden, von dem Thomas in 
der Summa spricht. Denn dieses letztere ist ein integrales Ganzes, 
dessen logische Teile die Ebene der ersten Intentionen betreffen, 
während das totum universale ein logisches Universale, eine intentio 
secunda ist. Thomas faßt den zweifach möglichen Status des Univer­
sale folgendermaßen auf:
Sciendum est autem [...] quod universale dupliciter potest accipi. Uno modo 
pro ipsa natura, cui intellectus attribuit intentionem universalitatis; et sic 
universalia, ut genera et species, substantias rerum significant, ut praedi- 
cantur in quid. Animal enim significat substantiam eius, de quo praedicatur, 
et homo similiter. Alio modo potest accipi universale inquantum est univer­
sale, et secundum quod natura praedicta subest intentioni universalitatis: 
idest secundum quod consideratur animal vel homo, ut unum in multis.60

Das metaphysische Universale (species), das auf begrifflicher Ebene 

virtutum, ut animal homini et aequo; et ideo proprie de singulis partibus praedicatur, 
totum vero integrale non est in qualibet parte, neque secundam totam essentiam, ne- 
que secundam totam virtutem; et ideo nullo modo de singulis partibus praedicatur, 
sed aliquo modo licet improprie praedicatur de omnibus simul, ut si dicamus, quod 
paries tectum et fundamentum sunt domus.« Ebda., I, q. 77, art. 1 ad 1. Vgl. ebda., q. 
13, art. 6 bis; q. 32, art. 1 ad 1; q. 42, art. 4 bis; q. 45, art. 2; q. 77, art. 1.
60 In Met., VII, lect. 13.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 285

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

die komplexe Struktur der Wirklichkeit widerspiegelt, ist deshalb 
ein Ganzes, weil es sich aus Teilen (partes speciei) - Gattung und Art - 
zusammensetzt, die das Wesen des Dinges hervorheben.61 Das logi­
sche Universale hingegen ist nicht aufgrund der inneren Komple­
xität der Wirklichkeit ein totum, sondern aufgrund der Mannigfal­
tigkeit, die der Potentialität des menschlichen Verstandes anhaftet. 
Gerade aufgrund dieser Vielfältigkeit kann das logische Universale 
von vielen Dingen prädiziert werden - es ist ein unum aptum praedi- 
cari de multis. Das logische Universale kann deshalb als ein Ganzes 
(totum universale) bezeichnet werden, da sein Status als Gedanken­
ding ein Prädikationsverhältnis seines begrifflichen Inhaltes zu ei­
ner Mannigfaltigkeit von Individuen impliziert.

§ 4. Die Neuzeit

In der Neuzeit läßt das vorwiegend erkenntnistheoretische Interes­
se das überwiegend metaphysische Teil-Ganzes-Problem in den 
Hintergrund treten. Nun werden vorwiegend die erkenntnistheo­
retischen, logischen und mathematischen Aspekte dieser Frage­
stellung thematisiert.

Die englischen Empiristen setzen sich mit der erkenntnistheo­
retischen Seite dieses Themas auseinander, und zwar vor allem in 
Zusammenhang mit dem Abstraktionsproblem. Paradigmatisch steht 
hierfür Hume, der ausgehend vom Prinzip, nach dem alle unter­
scheidbaren Ideen auch teilbar sind, zu einer radikalen Negation 
der abstrakten Ideen kommt. Jene Unterscheidung in unseren Be­
griffen, der keine Trennung in der Wirklichkeit entspricht, ist für 
Hume das Ergebnis einer bloßen distinctio rationis.

Es ist gewiß, der Geist würde, da eine Gestalt und ein gestalteter Körper in 
Wirklichkeit weder unterscheidbar, noch verschieden, noch trennbar sind, 
nie daran gedacht haben sie zu unterscheiden, hätte er nicht bemerkt, daß 
selbst in dem, was anscheinend so einfach ist, doch allerlei verschiedene 
Ähnlichkeiten und Beziehungen enthalten sein können. Wenn uns bei­
spielsweise eine Kugel von weißem Marmor vorgeführt wird, so bekom­
men wir nur den Eindruck einer weißen Farbe, die in eine bestimmte Form

61 »Dicitur aliquid totum per comparationem ad partes essentiales speciei; sicut [...] 
genus et differentia [dicuntur] partes quodammodo speciei.« Quaest. disp. de anima, 
art. 10. Vgl. Caietanus, Sum. theol., I, q. 76, art. 8, n. XIII.

286 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund 

gebracht ist; wir vermögen nicht die Farbe von der Form zu trennen und zu 
unterscheiden. Wenn wir aber später eine Kugel von schwarzem und einen 
Würfel von weißem Marmor sehen und die beiden mit jenem ersteren Ob­
jekte vergleichen, so finden wir zwei verschiedene Ähnlichkeiten in dem, 
was früher völlig untrennbar erschien und in der Tat auch ist. Haben wir 
hierin etwas mehr Übung erlangt, so fangen wir an, die Gestalt von der 
Farbe vermöge einer Unterscheidung durch die Vernunft zu sondern, d.h. wir 
betrachten die Gestalt und die Farbe zumal, weil sie in der Tat dasselbe und 
voneinander nicht unterscheidbar sind; aber wir betrachten sie zugleich 
nach verschiedenen Gesichtspunkten, den Ähnlichkeiten entsprechend, wel­
che sie mit anderen Objekten haben.62

Hier formuliert Hume das Prinzip, nach dem das konkret ist, was 
selbständig gedacht bzw. vorgestellt werden kann, abstrakt, was nur 
in Verbindung mit einem Konkreten denkbar ist. Ein Vorstellungsin­
halt ist dann konkret, wenn er unabhängig vom jeweiligen Ganzen 
ist, und abstrakt, wenn dies nicht der Fall ist. Denn nur im Denken 
kann der abstrakte Moment vom jeweiligen konkreten Ganzen ab­
getrennt werden, da seine Beziehungen zum Ganzen innere, also 
sein Dasein bedingende Beziehungen sind. Konkret ist hingegen jedes 
Individuum; dieses ist insofern selbständig, als es nur äußere Bezie­
hungen zuläßt, d.h. solche, die seine gegebene Natur nicht antasten.

In logischer Hinsicht hat Leibniz als erster die Grundzüge ei­
ner Mereologie als formaler Theorie entworfen.63 Das durchgängige 
Prinzip in Leibniz' Werk ist der Gedanke, nach dem es ein »Substrat 
der Welt analytischer und mathematischer Natur gibt, das sie on­
tologisch begründet, deren Struktur ausmacht, und das letztlich in 
den logischen Beziehungen zwischen den involvierten Entitäten 
bzw. Elementen besteht«.64 Es gibt zwei Arten von Verhältnissen 
bzw. Veränderungen zwischen den Elementen - die der Komplexi- 
on und die der Lage: »Und sowohl die Komplexion wie die Lage

62 D. Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur (A Treatise of Human Nature, 1739- 
1740), übers, v. Th. Lipps, mit Einf. neu hrsg. v. R. Brandt, Hamburg: Meiner 1973,1,1, 
7, S. 40. Vgl. G. Berkeley, Eine Abhandlung über die Prinzipien der menschlichen Erkennt­
nis (A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge, 1710), nach der Übers, v. 
F. Ueberweg mit Einl., Anm. u. Reg. neu hrsg. v. A. Klemmt, Hamburg: Meiner 1979, 
§§ 7-23; J. Locke, Versuch über den menschlichen Verstand (An Essay Concerning Human 
Understanding, 1690), nach der Übers, v. C. Winckler, mit einer Bibi. v. R. Brandt, 
Hamburg: Meiner 1981, III, 3,11.
63 Vgl. F. Schmidt, „Ganzes und Teil bei Leibniz", Archiv für Geschichte der Philosophie 
53 (1971), S. 267-278.
64 M. Matteuzzi, Individuare per caratteri. Saggio su Leibniz, Bologna: Cappelli 1983, S. 16.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 287

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

gehören zur Metaphysik, nämlich zur Lehre vom Ganzen und den 
Teilen, wenn sie in sich betrachtet werden.«65 Leibniz' Studien zur 
Kombinatorik, sein Projekt einer characteristica universalis, entspre­
chen gerade diesem Bedürfnis, als dessen Erweiterung und Vervoll­
ständigung seine Monadenlehre gelten kann.

An diesen Gedanken von Leibniz wird sich die ganze deutsche 
Aufklärung von Wolff66 über Baumgarten67 und Crusius68 bis hin zu 
Bernhard Bolzano69 anschließen, der als deren letzter Vertreter be­
trachtet werden kann.

§5. Das 19. Jahrhundert

Im 19. Jahrhundert wird das Teil-Ganzes-Thema von einigen der 
oben besprochenen Denker wiederaufgenommen. So deutet Tren­
delenburg die traditionelle Kategorienlehre mereologisch um, um 
sie den logischen und wissenschaftstheoretischen Anforderungen 
seiner Zeit anzupassen.70

Ausgehend von einer ähnlichen Fragestellung antwortet Beneke 
bezüglich der Lockeschen Kritik am Substanzbegriff71 auf die Fragen, 
wie »sich die Accidenzien zu den Substanzen, die Eigenschaften zu 
den Dingen« und »wie sich die Accidenzien zu einander ver­
halten«,72 folgendermaßen:
Die Accidenzien können, da sie etwas in dem Dinge sein sollen, nichts über 
das Ding hinaus sein, so wie auf der anderen Seite das Ding nichts über 
seine Accidenzien hinaus. Die Accidenzien sind Theile des Dinges, und in 
ihrer Gesammtheit das Ding selbst; oder beide decken sich einander.73

Er fährt fort:

65 Leibniz, De arte combinatoria, in: ders., Philosophische Schriften, hrsg. v. C.J. Gerhardt, 
7 Bde., Berlin: Weidmannsche Buchhandlung 1875-1890; photomech. Nachdruck, Hil­
desheim: Olms 1960, IV, S. 36; dt. Übers, in: ders., Fragmente zur Logik, hrsg. v. F. 
Schmidt, Berlin: Akademie Verlag 1960, S. 31.
66 Vgl. Philosophia prima sive ontologia, Leipzig, 1730, §§ 341ff.
67 Vgl. Metaphysica, Halle, 1739, §§ 155ff.
68 Vgl. Entwurf der notwendigen Vernunftwahrheiten, Leipzig, 1745, §§ 103ff.
69 Vgl. Wissenschaftslehre, 4 Bde., Sulzbach: Seidel'sche Buchhandlung 1837, §§ 80ff.
70 Vgl. hier Teil II, Kap. 5.1, § 2.
71 Vgl. F.E. Beneke, System der Metaphysik, S. 165-170.
72 Ebda., S. 165,169.
73 Ebda., S. 171.

288 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel XI: Das Ganze und seine Teile. Der historische Hintergrund

Alles, was ich mir als Accidenzien zuschreibe: meine Vorstellungen, Ge­
fühle, Willensakte etc., und eben so meine inneren Anlagen (Talente, Cha­
rakteranlagen etc.) verhalten sich zu mir oder zu dem Dinge, welches ich 
bin, wie Theile zum Ganzen; und das ganze Ding, welches ich bin, ist über­
haupt nichts äusser der Gesammtheit aller dieser Accidenzien oder dieses 
in mir gegebenen Mannigfaltigen.74

Die Begriffe Teil und Ganzes führt auch Lotze ein, um seine Auffas­
sung der Welt als organische Ganzheit darzulegen, die auf die Ver­
wirklichung eines höchsten Ideals gerichtet ist. Lotzes spiritualisti­
scher Monismus betrachtet die mannigfachen Erscheinungsformen 
der Wirklichkeit als Momente bzw. unselbständige Teile einer ein­
zigen einheitlichen Wirklichkeit, die ihre letzte Grundlage in einem 
höchsten Prinzip findet.
Es kann nicht eine Vielheit von einander unabhängiger Dinge geben, son­
dern alle Elemente, zwischen denen eine Wechselwirkung möglich sein 
soll, müssen als Theile eines einzigen wahrhaft Seienden betrachtet werden; 
der anfängliche Pluralismus unserer Weltansicht hat einem Monismus zu 
weichen, durch welchen das stets unbegreifliche transeunte Wirken in ein 
immanentes übergeht. [...] Auch sein können die Dinge nur als Theile eines 
einzigen Wesens, die sich für unsere Auffassung trennen, ohne sachlich 
selbständig zu sein.75

74 Ebda.
75 R.H. Lotze, System der Philosophie. Metaphysik, a.a.O., S. 137f. Vgl. ders., Mikrokosmus, 
II, S. 48ff. Die Verwendung des Begriffskorrelates Teil-Ganzes geht aber über das rein 
Metaphysische hinaus und kommt auch im Physikalischen und Logischen zur An­
wendung. Vgl. z.B. System der Philosophie. Metaphysik, a.a.O., S. 198ff.; System der Philo­
sophie. Logik, a.a.O., S. 38.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 289

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-271 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Vorbemerkung
	§ 2. Aristoteles
	§ 3. Die Scholastik
	§ 4. Die Neuzeit
	§ 5. Das 19. Jahrhundert

